

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

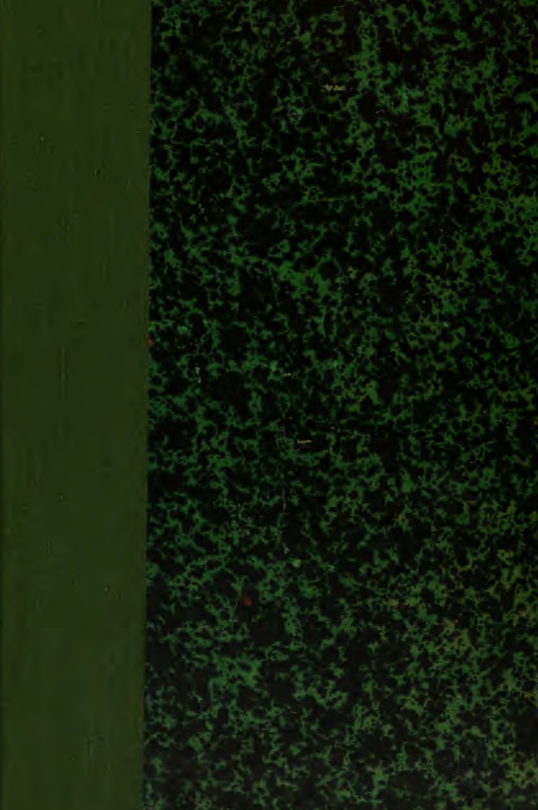
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





# Harvard College Library



FROM THE BEQUEST OF

JOHN HARVEY TREAT

OF LAWRENCE, MASS.

CLASS OF 1862

# XPICTIAHCKOE TEHIE,

издаваемое

ПРИ

### САНКТПЕТЕРБУРГСКОЙ

## ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ.

часть вторая.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ

Почьтано въ типографіи Ф. Г. Елеонскаго и А. И. Поповицкаго. Новожій вроск., № 140.

1875.

□ Digitized by Google

CP 385.20

CP 385.5

HARVARD COLLEGE LIBRARY
TREAT FUND
LL 6 192 5

Печатать нозволяется. 28 іюня 1875 г. Эк.-орд.-профессоръ с.-петербургской духовной Академія.

Андрей Предтеченскій.

## О КНИГАХЪ НОВОЗАВЪТНЫХЪ НЕКАНОНИЧЕ-СКИХЪ, УПОТРЕВЛЯВШИХСЯ ВЪ ХРИСТІАН-СКОЙ ЦЕРКВИ II-го в III-го ВЪКА.

(Глава нез исторін новозавётнаго канона).

Вниманію изслідователя исторической судьбы новозавітнаго канона въ теченіе ІІ-го и ІІІ-го вёка церкви Христовой представляется одинъ весьма замівчательный и требующій объясненія факть — слідующій: никогда, по видимому, не допуская въ кодексъ своихъ священныхъ, новозавётныхъ книгъ никакой книги, не имъвшей апостольскаго происхожденія и авторитета, поступая вследствіе этого съ строгою осмотрительностію при внесеніи въ составъ его даже книгь подлинно апостольскихъ, древняя церковь въ тоже время допускала въ своихъ литургическихъ чтеніяхъ, а многіе писатели еявъ своихъ сочиненіяхъ, употребленіе на ряду съ внигами апостольскими, каноническими, такихъ сочиненій, изъ которыхъ одни хотя и были подлинныя, т. е. принадлежали действительно темъ лицамъ, подъ именами которыхъ они были выдаваемы, отнюдь не имели, однако, за собою священнаго, апостольскаго авторитета, другія же были явно подложныя, апокрифическія. Къ числу такихъ сочиненій, по свидітельству Евсевія <sup>1</sup>) и другихь исторических памятниковъ, принадлежали: винта дёяній ап. Павла, «Пастырь» Эрмы, откровеніе ап. Петра, посланіе Варнави, два посланія Климента Римскаго, ученія или постановленія ловъ, евангеліе Евреевъ и др. Некоторыя изъ нихъ, какъ

¹) «Церк. истор.» ин. III, 25.

извъстно, и сохранились до насъ, между прочимъ, въ полномъ видъ или въ отрывкахъ, именно при древнихъ манускриптахъ священныхъ, библейскихъ книгъ. Этимъ обстоятельствомъ также, какъ и разсмотръннымъ уже нами положеніемь спорных (футілеуорема) книгь апостольских вь канон'я древней церкви 1), многіе изслёдователи исторіи новозавётнаго канона издавна пользуются для доказательства того, что понятія древней церкви о канон'й новозав'йтных внигь оченьдолгое время отнюдь будте бы не имёли того строго-догматическаго характера, какой получили они впоследствии, или что опредъленной границы между ваноническимъ и неканоническимъ во все не существовало ни въ теоріи, ни въ практикъ ея. Выводы эти, однако, не болъе основательны, чъмъ тъ, которые делаются и на основании существовавшаго въ древней церкви разногласія по поводу каноническаго привнанія нъкоторыхъ изъ апостольскихъ книгъ.

По вакимъ побужденіямъ, или для кавихъ цёлей древная церковь допускала въ своихъ литургическихъ чтеніяхъ, а писатели ея—въ своихъ сочиненіяхъ, употребленіе указанныхъ сочиненій? Значеніе ихъ уравнивалось ли чрезъ это употребленіе съ значеніемъ подлинно апостольскихъ, каноническихъ писаній? Вотъ вопросы, которые мы должны разсмотрёть, чтобы опредълить истинное положеніе этихъ книгъ въ практикъ древней церкви,—обозначить съ точностію границы, отдълявшія эти неканоническія писанія отъ каноническихъ. Что необходимо не только различать между знаніемъ и употребленіемъ какого либо сочиненія, но и обращать вниманіе на самый характеръ употребленія,—справедливость этого основанія признають и сами отрицательные критики <sup>2</sup>).

Относительно двухъ, наиболже чтимыхъ въ древней церкви, изъ разсматриваемыхъ нами сочиненій, —о посланіи именно

<sup>1)</sup> См. «Христіанское Чтеніе» за 1874 г. ийсяць індь.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Geschichte des N. Kanon, von C. A. Credner, herausg. Volkmar. Berlin 1860. S. 115.

Климента Римскаго и о книга «Пастырь» Эрмы мы можемъ, на основаніи изв'ястій Евсевія, съ в'ярностію судить о томъ, какого рода было нервоначальное употребление ихъ въ некоторыхъ церквахъ. Въ 4-й книгъ своей исторіи (гл. 23) Евсевій, перечисляя писанныя Діонисіемъ, еп. кориноскимъ, канолическія посланія, приводить между прочимь слёдующія замёчательныя иля нась слова «влохновеннаго» епискона изъ полобнаго касолическаго посланія его къ Римлянамъ, писаннаго имъ тогдашнему епископу Сотиру: «Сегодня мы провели святой воспресный день и прочитали ваше посланіе, которое для собственнато назиданія всегда будемъ читать, какъ . и написанное намъ еще прежде Климентомъ». Эти слова Діонисія приведены Евсевіемъ въ подтвержденіе своего извъстія о томъ, какъ Діонисій упоминаеть въ своемъ посланіи въ Римлянамъ о посланіи Климента въ кориноянамъ, и вавъ онъ замъчаетъ, что это посланіе по древнему обыкновенію читается въ церкви. Но изъ приведенныхъ словъ Ліонисія мы усматриваемъ не только существовавшій издревле въ церкви кориноской обычай - читать всенародно въ день Господень, -для назиданія, написанное нікогда къ ней Климентомъ посланіе, но и то, на чомъ собственно утверждался этотъ обычай. Происхождение его объясняется просто особенными, тесными отношеніями, существовавшими между церковію кориноскою и римскою, -- особливымъ уважениемъ и любовию первой изъ нихъ въ «величайщей, -- какъ говоритъ св. Ириней, -древивищей и всемь известной церкви, основанной и устроенной въ Риме двумя славнейшими апостолами Петромъ и Павдомъ» 1). Побуждаемые этими же чувствами, христіане церкви кориноской ноложили также, какъ видимъ изъ словъ Діонисія, читать всегда для собственнаго назиданія и другое посланіе церкви римской, полученное ими уже въ епископство Діонисія. Воть, такимъ образомъ, объясненіе того, какимъ обра-

<sup>1)</sup> Сочиненія св. Иринея, епископа ліонскаго, изд. въ русскомъ переводѣ свящ. П. Преображенскимъ. Москва, 1871. Стр. 275.

зомъ посланіе Климента Римскаго, «великое и удивительное», канъ справединво говоритъ о немъ Евсевій і) вошло въ пругь книгь церковко-общественных (бебпроскорбуму вівкіму). т. е. книгъ, читавшихся всенародно въ церкви для общаго назиданія. Очевидно, въ началів такое употребленіе его было чисто мыстнымь обычаемы церкви кориноской, для которой это посланіе и было написано, и въ которой, поэтому, постоянное, періодическое чтеніе его должно было болве, чвиъ гдв либо, доставлять навидание слушателямь, а можеть быть даже-- и представляться положительно необходимымъ для вразумленія непокорныхъ. Съ теченіемъ же времени этотъ мъстний обычай могь найти подражание и въ другихъ перавахъ. Получая это посланіе, и другія церкви, по примъру цервви коринеской, могли также найти всенародное, щерковное чтеніе его весьма полезнымъ и назидательнимъ. При этомъ какъ въ церкви кориноской, такъ и въ другихъ церквахъ, кромъ важности содержанія, могли имъть въ виду и авторитетъ мужа, съ именемъ вотораго стало известно повсюду это посланіе съ самаго начала, т. е. св. Климента Римскаго, котораго ан. Павель называеть въ посланів въ Фиминийцамъ (ГУ, 3) сотрудникомъ своимъ въ благовествовани и причисляеть къ лику техъ избранниковъ Божінкь, имена которыхъ въ внигахъ животныхъ. Такъ во 2-мъ еще въкъ посланіе Климента могло саблаться не только посланіемъ общепривнанными (ородочнием втистоду - Евс. «Цер. истор.» кн. III, 16; ср. кн. III, 38) но, и посланіемъ, читаемымь всенародно ( $\hat{\epsilon}$ πί τοῦ χοινοῦ δεδημοσιευμένην) въ весьма многихъ церквахъ  $\hat{a}$ ).

Неизвёстно съ точностію, не были ли подобнымъ же образомъ приняты въ кругъ книгъ церковныхъ въ нёкоторыхъ церквахъ посланія св. Игнатія Богомосца и св. Поликарпа Смирнскаго? Глубокое уваженіе, какимъ пользовались эти «собесёдники апостоловъ» среди первыхъ церквей христіанскихъ, а также прямое свидётельство, встрёчаемое въ посланіи По-

<sup>&#</sup>x27;) «Церк. ист.» кн. 111, 16.

<sup>2)</sup> Tanz me.

ликариа въ Филиппійнамъ (гл. XIII), о томъ, что эти последніе просиди св. отца о доставленіи имъ последій св. Игватія,—что и было исполнено, — делають весьма въронтивиъ предположеніе объ употребленіи и этихъ посланій въ древнихъ церквахъ не частномъ, домашнемъ только, но и цервовно-общественномъ, канъ посланій, содержащихъ въ себъ высокіе «образни вёры, терийнія и всяваго наэмдавія эъ Господ'є нашемъ». Приміры церковно-богоснувебного употребленія сочиненій знаменитійнихъ пистирей церкви, —ихъ ноученій, толюваній на свящ, нисамія,—встрійчаются и въ шозднійнія времена паркви.

О судьбѣ «Пастыря». Эрмы въ древией перви Евсевій передаеть намъ следующее известие, полазивающее также. накимъ образомъ и это вновалипсическое сочинение получнао високій авторитеть въ древне-церковной практикв. Укоминувь о томъ, что некоторые принесывають внигу «Пастырь» тому Эрмъ, котораго ап. Павель называеть въ приниси въ коний посланія въ Римлянамъ (XVI, 14), Евсевій пишеть: «но надобно знать, что и противь этой книги изкоторие спорили и не причисляли ся къ признаннимъ, между тъмъ какъ другіе почитали ее сочиненісмъ весьма необходимнить, особенно для людей, приступающих къ начальному повнанию епры. Посему она, какъ мы знаемъ, была чизема въ церквать всенародно, и предание говорить, что ею пользовались самие древніе писатели» 1). Въ этомъ навъстіи Евсевія обращаеть на себя внимание въ особенности то, что книга «Пастырь», но оковань его, почитакась въ древней церкви необходимою особенно для людей, приступающихъ въ начальному познанію вёры. Это замёчаніе открываеть намъ мовую и техого рода сторону въ живни древней церкви, которая, какъ надобно полагать, весьма рано и привела главнымъ образомъ къ расширенію круга церковныхъ чтеній, т. е. въ установленію при богослужебныхъ собраніяхъ в врую щихъ, кромъ обычнаго чтенія свящ, писанія, еще особаго

<sup>1) «</sup>Meps. Ectop. RH. III, rm. 8.

рода чтеній, имівищих цілію назиданіе и первоначальное наставленіе въ въръ такъ называемыхъ огланюнныхъ, готовившихся въ принятію св. врещенія. Что для подобнаго рода людей чтеніе писаній собственно апостольскихь, въ особенности апостольских восланій, могло быть найдено неудобовразумительнымъ или преждевременнямъ, и мысль объ этомъ могла явиться очень рано между благовестниками ученія Хриотова, продолжавшими дело впостольского служения въ мірё,вь этемь жеть ничего жевброятнаго, ногда инвестно. сами апостолы строго наблюдали въ этомъ случав мудрую постепенность, преподавая немощнымь еще въ въръ сначала жееко, а жотомъ уже твердую тищу (1 Кор. III, 2). Развив**маяса ов**: теченіемъ : времени стротость первовныхъ нравилъ относительно облашонных и кающихся, съ раздълениемъ ихъ на различние влассы, должна была безъ сомнинія имить еще большее вліяніе на расширеніе этого особаго рода чтеній церковныхъ. Такъ главнымъ образомъ и нолучили авторитеть въ первы христіанской различныя неканоническія жинити ветхаго завъта, - какъ напр. Премудрость Соломонова, Премудрость Спракова, Есопрь, Іуднов и Товія-книги, навначенныя отпами, -- какъ говорить о нихъ Аоанасій Алоксандрійскій, -- для чтенія нововстунающимь, и желающимь огла-· ситься слевомъ благечестія » 1). Такъ равнымъ образомъ могли савлаться инигами, чтимыми вы христіанскихь церквахь II-го и Ш-то въка, и немоторыя сочиненія христіанской литературы, накъ изъ числа этихъ последнихъ Аоанасій Александрійскій и указываеть, кром'в «Пастыря» Эрмы, еще ма «такъ име--нуемое ученіе апостоцовъ» 2). По всей віроятности такое же употребление церковное имели въ некоторыхъ дерквахъ, т. е. вакъ вниги подезныя для приступающихъ въ начальному новнанію веры; и два посланія Климента Римскаго, постав-

<sup>1) «</sup>Книга правиль св. апостоль, св. соборовь вседенскихъ и поместныхъ и св. отецъ. Спб. 1845. стр. 284—285.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>). Тамъ же, стр. 285.

наемыя въ 85-мъ правилъ апостольскомъ на ряду съ священными, апостольскими книгами 1), а также можетъ быть и посланіе Варнавы, пользовавшееся особенною извъстностію и уваженіемъ въ церкви александрійской 2). И нужно полагать, что какъ вообще вознивщая, какъ мы сказали, очень рано въ практикъ церковной нужда—дать готовившимся къ принятію св. крещенія пособіе къ ознакомленію съ начальными истинами въры ввела главнымъ образомъ въ кругъ книгъ церковно-общественнихъ многія изъ вышепоименованныхъ неканоцическихъ сочиненій, такъ это же особенно обстоятельство и удерживало употребленіе нъкоторыхъ изъ нихъ въ церкви долгое время.

Весьма вамвчательное также для насъ извъстіе передаеть другой древній историкь церковный - Созомень объ апокалипсись Петра, о его особенномъ употребления въ некоторыхъ палестинскихъ церквахъ его времени. «Такъ называемый апокалипсисъ Петра, - говорить онъ, - отвергнутый древними, какъ совершенно подложный, досель еще, какъ мы внаемъ, однажны въ голь читается въ некоторыхъ церквахъ Палестины, именно въ пятницу (т. е. въ такъ называемую у насъ великую или страстную пятницу предъ Пасхою), - день, который народъ благоговейно проводить въ посте въ воспоминаніе страданій Спасителя» 3). Обычай этоть, существовавшій между палестинскими церквами, быль, надобно полагать, мъстнымъ обычаемъ этихъ церквей; къ сожальнію, Совоменъ ничего не говоритъ о древности его. Но почему именно онъ имълъ мъсто въ церквахъ палестинскихъ, - это, какъ кажется, нужно объяснять изъ особеннаго содержанія чтимой книги. По некоторымъ сохранившимся до насъ отрывкамъ изъ апо-

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 26.

<sup>3)</sup> Памятники древней христіан. письменности въ русскоиъ переводі, т. 2-й, Москва. 1860 г. стр. 25.

<sup>3) «</sup>Церк. исторія Эрмія Созомена Саламинскаго», Сиб. 1861 г. кн. VII, 19, стр. 519.

налинсиса <sup>1</sup>) видно, что онъ содержать предскаванія о трагической судьбі іздейскаго народа, какь наказанія его за отверженіе Мессін—І. Христа <sup>2</sup>). При такомъ содержаніи чтоміе его въ день восноминанія смерти Христовой должно било, очевидно, китоть, особенно для христіанских обществъ Палестини, високій интересть и навиданіе.

Других навъстій, подобных вышоприведеннымъ, до насъ не вохранавось. Но по аналогія съ тъмъ, что намъ навъстно объ обстоятельствямъ мерковнаго употребленія носланій Климента, «Пастыря» Эрмы и постановленій аностояьскихъ, а также вновалинсиса Петра, мы съ въроятностію можемъ предполагать вліяніе и еще нъкоторыхъ обстоятельствъ церковной жизни ІІ-го и ІІІ-го въка на расинреміе круга книгъ, употребляемыхъ для церковнаго, публичнаго чтенія.

И прежде всего здёсь нужно уномянуть объ обычай ийкоторых мёстных церквей ежегодно совершать такъ называемыя ήµфрах укибаках.—дни рождемія своих мучениковъ, т. е. день мученической смерти ихъ и рождемія въ жизнь вёчную. Начало этого обычая восходить по крайней мёрё ко второй половинё ІІ-го вёка; древнёйшее свидётельство о немъ находится въ извёстномъ пославіи церкви смирнекой къ церквамъ понтійскимъ о мученичествё св. Поликарпа <sup>3</sup>). Правднованіе этихъ геневлій съ самаго же начала сопровож-

i) Grabius, Spicilegium Ss. patrum et haereticorum, 1, p. 74-75.

<sup>2)</sup> Prace BEGETS TARME YEASHIE HA COREPRANIE ANDRARMENCE Herpa BE CELLYDMENT CROSAND Y JARTHHIE — Divin. institut. IV. c. 21: «Magister aperuit iis
omnia, quae Petrus et Paulus Romae praedicaverunt, et ea praedicatio in memoriam scriptra permansit; in qua cum multa alia mira, tum etiam hoc futurum
esse dikerunt, ut post breve tempus immitteret Deus regem, qui expugnaret judaeos
et civitates eorum solo odaequaret, ipsos autem fame sitique confectos obsideret.
Tum fore, ut corporibus suorum vescerentur et consumerent se invicem. Postremo
ut capti venirent in manus hostium, et in conspectu suo vexari acerbissime conjuges suas cernerent, violari ac prostitui virgines, diripi pueros, allidi parvulos,
omnia denique igni ferroque vastari, captivos in perpetaum terris suis exterminari, eo quod exsultaverint super amantissimum et probatismimum Dei filium».

<sup>3)</sup> Евс. «Ц. истор.» ин. IV, гл. 15.

далось, по всей въроятности, чтеніемъ исторіи страданій мученика, а въ нъкоторыхъ случаяхъ, можеть быть, чтеніемъ также и другихъ письменныхъ памятниковъ прославляемаго святаго, если таковые остались оть него. Такъ установился еще новый видъ церковныхъ чтеній «въ память, —читаемъ въ упомянутомъ выше посланіи церкви смириской, — какъ уже совершившихъ свой подвигъ, такъ въ наученіе и утвержденіе будущихъ подвивниковъ». Обычай этихъ чтеній получилъ потомъ и офиціальное утвержденіе на одномъ изъ пом'єстныхъ соборовъ 1). Въ каждой м'єстной церкви для этихъ чтеній были, разум'єстся, назначены свои особенные памятники, посвящонные восноминацію жизни и страданій чтимыхъ въ каждой изъ нихъ святыхъ.

Зайсь же мы должны указать еще на одну сторону въ развитіи богослужебныхъ формъ древней церкви, имівшую несомивнию также прямую связь съ расширеніемъ вруга церковныхъ чтеній. По приміру іудейскихъ синагогь, и въ христіанской церкви при богослужебных собраніях за чтеніемь отделовъ изъ свящ. кингъ ветхаго и новаго завета следовало обывновенно поучение предстоятеля собранія, состоявшее въ истолюваніи прочитаннаго, въ наставленіяхъ и увіщаніяхъ нравственныхъ. «После того какъ чтепъ перестанетъ, читаемъ въ апологіи Іустина Мученика, предстоятель посредствомъ слова делаетъ наставление и увещание подражать темъ превраснымъ вещамъ» 2), т. е. которыя были прочитаны слу шателямъ изъ свящ. писанія. Долгое время слово это било, безъ сомивнія, свободнымъ ивліяніемъ благочестиваго сердца; въ какихъ-либо пособіяхъ для этого было тёмъ менёе нужды, чёмъ болёе было въ церкви «достойных», между которыми продолжались различные, чрезвычайные дары Духа Бо-

<sup>1) «</sup>Книга правил» св. апостол», св. соборовь вселенских» и поместних и св. отдовъ--Кареаген. собора пр. 56-е: «Позволяется и впредь читати страданія мучениковь во дин, когда совершается ежегодная память их».

в) Сочиненія св. Іустина философа и мученика, издан. въ рус. пер. свящ. Преображенскимъ, Москва, 1864 г. Апологія 1, стр. 108.

жія». «Мы слышимъ, -- говорить св. Ириней о своемъ еще времени, -- многихъ изъ братій въ церкви иміющихъ дары пророчества. Св. Духомъ говорящихъ на различныхъ языкахъ, съ полевною целію обнаруживающихъ сокровенные помыслы люлей, и изъясияющихъ тайны Божіи». Когла же съ теченіемъ времени ріже становились между візрующими такіе избранники Божін и самое богослуженіе, со стороны своихъ формъ, теряло болье и болье характеръ первоначальной простоты, тогда и это свободное, живое слово предстоятелей церкви должно было более и более принимать форму нынѣщнихъ поученій, не только заранѣе обдуманныхъ и составленныхъ, но и записанныхъ. Первый, о комъ намъ известно, что онъ «позволилъ скорописцамъ переводить на бумагу произносимыя имъ въ собраніи беседы, чего прежде никогда не позволяль», есть Оригена, имфвий уже, замфчаеть при этомъ Евсевій, болье престидесяти льть оть роду и чрезъ долговременное упражнение весьма привыкшій говорить въ народу 1). Прибъгали ли другіе, ранве его, въ такому письменному составленію и обнародованію своихъ бесъдъ, - неизвъстно. Виъстъ съ тъмъ само собою должно било носледовать съ теченіемъ времени и то, что въ то время какъ въ однъхъ мъстнихъ церквахъ живо ощущался недостатовъ въ опытныхъ, способныхъ въ самостоятельному и ивиственному проповъданію епископовъ и пресвитеровъ, въ другихъ церквахъ, напротивъ, Господь воздвигалъ для этого мужей словесныхъ, сельныхъ въ ученіи, возбуждавшихъ удивленіе и уваженіе въ себъ слушателей. Такъ славился еще въ III-мъ въкъ своими бесъдами Оригенъ 2). Такъ равнымъ образомъ, поздиве его, пріобрвлъ себв громкую славу на томъ же поприщѣ знаменитый отепъ сирійской церкви-св. Ефремъ. И если относительно бесёдъ Оригена намъ неизвёстно, были ли читаемы онв и въ другихъ церквахъ при богослужебныхъ

<sup>1) «</sup>Церк. истор.» кн. VI, гл. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, гл. 27.

собраніяхъ, то объ Ефремѣ Сиринѣ мы имѣемъ положительное свидѣтельство блаж. Іеронима, что своими сочиненіями онъ пріобрѣлъ себѣ такую славу, что сочиненія его въ нѣкоторыхъ церквахъ были иштаемы публично посль итенія свящ. писанія 1). Такою же славою и уваженіемъ польвовались впослѣдствін времени бесѣды и слова св. Іоанна Златоустаго, блаж. Августина, св. Григорія Богослова, св. Григорія Великаго или Двоеслова и др., какъ нѣкоторыя слова перваго изъ нихъ и доселѣ еще составляютъ непремѣнную принадлежность православнаго богослуженія въ извѣстные дии.

Къ такимъ средствамъ прибъгали ивкоторыя церкви въ ІУ, У и дальнейшихъ векахъ для удовлетворенія религіозныхъ потребностей своихъ благочестивыхъ чалъ, искавшихъ разнообразнаго и обильнаго навиданія духовнаго. Но потребности эти не составляють какой либо особенности этихъ лишь въковъ; онъ въ неменьшей мъръ и силь существовали, безъ сомивнія, и въ III-мъ и во II-мъ векахъ и настоятельно искали себь такие удовлетворенія темъ или другимъ путемъ. Не могли ли, посему, и въ это время также, какъ въ IV, V и дальнейшихъ венахъ, предстоятели разныхъ местныхъ церквей довволить употребленіе, не частное только или домашнее, но и публичное, въ церковныхъ собраніяхъ, разныхъ благочестивнять сочиненій? Но какого рода сочиненія моган быть предложены для этого? Такихъ высокопоучительныхь образцовъ перковнаго проповедничества, какіе въ изобили оставили въ назидание своимъ современникамъ и посавдующимъ христіанскимъ покольніямъ отцы IV, V и VI въковъ, во II и III вък еще не существовало въ обращени между върующими; не существовало также еще и того особеннаго вида христіанской литературы, который создали христівнскіе аскоты техь же вековь своими многочисленными сочиненіями правоучительнаго, аскетическаго содержанія, и который даль обильную духовную пищу религозному чувству

<sup>1)</sup> Hieron. Liber de viris illustribus, c. 115 (Migne, t. XXIII, col. 707).

христіанских покольній вськи последующих векови. Вы вамень того и другаго въ эти века, т. е. во II-мъ и III-мъ существовала обширная и разнообравная апокрафическая литература, завлючавшая, вивств съ произведеніями еретическими, множество сочиненій ни въ догиатическомъ отноменін не противныхъ апостольскому православію, ни въ нравственномъ не только не содержавшихъ ничего вловреднаго. но представлявшихъ, напротивъ, очень миого поучительнаго, назидательнаго. На этихъ-то сочиненіяхъ должно было, естественно, останавливаться вниманіе вёрующихь во II-мъ и III-мъ въкахъ, и предстоятели церквей въ свою очередь могли позводять чтеніе ихъ, по требованію обстоятельствъ, въ самыхъ церковных собраніях посль чтенія свящ, писанія, не обращая при этомъ вниманія на ихъ неподлинность, апокрифинеское происхождение, но имъя въ виду одно лишь нравственное назидание своихъ пасомыхъ. И въ самомъ деле, почему бы могло быть не довволено публичное, цервовное чтеніе напр. такъ навываемаго втораго посланія Климента Римскаго? Какимъ, навъстно, глубово-христіанскимъ чувствомъ проникнуто все содержаніе этого хотя подкожваго, но замічательнаго по чистотъ ученія и назидательности посланія или бесьды Климента! Сволько возвишенивищих христіанскихъ урововь могли почернать изъ него въ особенности нововстунающіе вы нерковь изы явичества! Свой особежний интересы и назиданіе могли представлять в другія, поставляєния у Евсевія въ числь мода, книги: апокалипсись Петра, дванія Павла, евангеліе Евреевъ; о последнемъ Евсевій замічаєть, что его особенно любили принявшіе Христа еврен 1). Между прочимь изъ этого замечанія Евсевія, а также изъ вышеприпеденнало извёстія Созомена объ унотребленін апокалинська Петра въ перввахъ палестинскихъ, видно, что въ некоторыхъ церквахъ, по различнымъ мёстнимъ условіямъ, м'якоторыя вниги получали даже особенную такъ спавать популяриесть

<sup>4) «</sup>Церков. истор.» кн. Пі, 25.

и уваженіе межіу върующими, а вмёсть и предпочтительное предъ другими употребление церкорное. Такъ въ третьемъ же във (при Антонинъ Каравалиъ) нашло себъ горячихъ почитателей апокрифическое евангеліе Петра между членами Росской Церкви (въ Киликіи) и произвело между ними несогласіе, вызвавшее для своего умиротворенія вийшательство Антіохійскаго епислопа Сераніона 1). Если, равнымъ образомъ, Евсевій и эти, поставляємыя имъ въ числё подложных (уода), вниги. т. е. аванія Павла, аповадинсько Петра, евангаліе Евреевь и др. называеть спорными (фундероцька) вни-TAME BL. TARONE SE CHEICAE. BARE II LIATE CHODHEIXE SHOCTOREсвихъ посланій (посланіе Іавова, 2-е посланіе ан. Петра, 2-е и 3-е посланія ап. Іоанна и посланіе Іуды), то это вначать, что вообще относительно допущения этого рода книгь въ церковному употребленію существовали разногласія между церевами, и разногласія гораздо большія, нужно полагать, чёмь относительно собственно апостольских писаній. Правтика однихь церквей отличалась вы этомъ случай большою строгостію, не позволяя употребленія въ церковнихъ собраніять никакой книги, не имфиней пророческаго или ано-CTOMBCKAFO ABTODUTCTA, RAND STO MORHO HDCANOMATATE, HA OCHOваніи ванона Мураторія в), относительно цернви римсной и других западных первый; другія же первы, напротивъ. держащись болье свободникъ веклядовъ на это. Танова была въ особенности нерковь александрійская, какъ это и можно съ ясностію видоть въ болбе широкихъ и свободныхъ началакъ библейской, и въ частности новозавитной кригики Климента и Оригена. Здёсь, вакь въ цемпрё первомачальнаго христіанскаго просв'ященія, сворне, чемъ гдёнлибо, и становились извъстними, развато роде апокрифическія и другія

<sup>4)</sup> Tare me, se. VI, 12.

<sup>2)</sup> Въ кановъ именно запрещается церковное, публичное чтеніе «Пастици» Эрми, какъ книги, не низощей за собою ни пророческаго, ни апостольскаго авторитета. (Си. «Введеніе въ Новоз. книги свящ. писанія», Гернке, пер. Арх. Минаска, мин. 2, стр. 202).

произведенія Христіанской литературы; вдёсь же они могли находить также и болёе широкое и разнообразное употребленіе какъ для цёлей зарождавшейся христіанской науки, такъ и для удовлетворенія различныхъ церковно-практическихъ нуждъ. Примёръ же церкви алексанірійской могъ послужить образцомъ для практики и другихъ церквей Востова.

Итакъ, обовревая те обстоятельства и нужды, подъ влінніемъ и по требованію которыхъ мало по малу распространилось и утвердилось въ цериви, во II-мъ и III-мъ въкахъ, церковное употребленіе, на ряду съ внигами апостольскими, разныхъ другихъ, подлинныхъ и апокрифическихъ, сочиненій, мы открываемъ следующее: какъ на первыхъ порахъ церкви Христовой съ постепеннымъ появлениемъ и распространениемъ въ ней апостольскихъ писаній эти писанія были мало по малу принимаемы въ кругъ церковнаго чтенія на ряду съ свящ. ветховавётными книгами и вмёстё съ ними составили, наконець, одинь священный, библейскій канонь книгь божественныхъ, завётныхъ, писаній пророговъ и апостоловъ, такъ потомъ, съ теченіемъ времени, и именно послі того, какъ уже канонъ апостольскихъ книгъ ясно опредвлился и утвердился въ церкви вселенской въ большинстве своихъ книгъ, кругъ церковныхъ чтеній въ различныхъ містныхъ церквахъ еще болье расширился; въ число книгъ церковно-общественныхъ (δεδημοσιευμένων βιβλίων, άναγιγνωσχομένων) были приняты писанія нівкоторых сотрудниковь и учениковь апостольскихь, а также и нокоторыя другія, хотя и ложно надписывавшіяся ниенами апостоловъ и учениковъ апостольскихъ, "но по своему содержанію имівшія тоть или другой церковный интересь и назиданіе; вибств съ ними получили также церковное унотребленіе и развил неканоническія ветидзарётныя книги, какъ книги особенно полезныя для желающихъ огласиться словомъ благочестія. Значить ли теперь все это, что хрисчіанская церковь первыхъ трехъ вековъ не имела точнаго, догматичесваго понятія о канон' новозав'тных внигь, что определенной, ясной границы между каноническимъ и неканоническимъ

не существовало ни въ теоріи, ни въ практикв ея? Ниже им приведемъ тв историческія данныя, въ которыхъ мы имвемъ ясный, положительный голосъ самой древней церкви противъ подобнаго мивнія. Здёсь же замётимь, что къ такому мивнію ни мало не приводить уже и сдъланное нами разсмотръніе тъхъ побужденій и целей, по которымъ или въ виду которыхъ въ разныхъ церквахъ II-го и III-го въка было допущено церковное употребленіе разнаго рода не-апостольских в писанів. Эти побужденія и ціли не иміноть, очевидно, ничего общаго съ теми, по которымъ были собраны въ одно целое, въ канонъ и получили высшій церковно-вёроучительный авторитеть писанія подлинно апостольскія. Эти послёднія древняя церковь, на самыхъ первыхъ же порахъ своего существованія, отдёлила отъ прочихъ писаній, собравъ ихъ въ особый священный кодексъ, и чтила ихъ, какъ непреложный завёть вёры, оставденный ей св. апостолами; въ тоже время чтеніе ихъ при богослужебныхъ, молитвенныхъ собраніяхъ христіанъ, на ряду съ книгами Моисея и пророковъ, было действительно санкціею ихъ или канонизацією, потому что чрезъ это чтеніє и въ христіанской церкви по отношенію въ писаніямъ апостольскимъ исполнялось какъ бы то повеление Моисея, какое онъ даль левитамь, вручая имь книгу закона: возьмите стю книгу закона и положите ее одесную завъта Господа, Бога вашего, и она тами будети свидътельствовать противи тебя (Второв. ХХХІ, 26); такъ что, следовательно, все читаемое въ молитвенных собраніях первенствующих христіань по тому самому было и почиталось подлинно священнымъ, божественнымъ писаніемъ, какъ священныя книги Моисея и пророковъ только читались и въ синагогахъ іудейскихъ, отъ которыхъ обычай этого богослужебнаго чтенія перешоль и въ церковь христіанскую.

Съ другимъ совершенно характеромъ является, видимъ мы, употребление писаний неканоническихъ. Употребление это отнюдь не опредълялось, во-первыхъ, существомъ самыхъ книгъ, т. е. какимъ-либо священнымъ, церковно-вселенскимъ

значеніемъ ихъ, а потому оно никогда и не выходило изъ круга чисто временнаго, местнаго обычая некоторых перквей; нигдъ, поэтому также, мы не встръчаемъ ни мальйшаго свидетельства о томъ, чтобы учители цервви выражали попеченіе объ отдівленіи этихъ книгъ изъ массіх другихъ произведеній христіанской литературы и о собраніи въ одно цізлое, подобно священно-апостольскимъ книгамъ, равно какъ о сохраненіи ихъ текста въ цівлости и неповрежденности, - всявдствіе чего многія изъ нихъ или не дошли до насъ совершенно, или сохранились только въ отрывкахъ. Затвиъ. BO-BTODMX'b. и чтеніе ихъ въ церковныхъ, молитвенныхъ собраніяхъ христіанъ ни мало не выражало признанія какого-либо священнаго, кан эническаго авторитета за ними. Это чтеніе ихъ есть уже, какъ видели мы, собственно нововведение христианской церкви, установившееся въ ней рядомъ съ древнимъ ея обычаемъ, перешедшимъ изъ синагоги іудейской, чтенія пророковъ и апостоловъ, но никогда отнюдь не составлявшее какого-либо дополненія въ этому священному чтенію, а темъ болье замены его. Рядомъ съ книгами Монсея и пророковъ, одесную косчета заефта Господа, если можно такъ выразиться, въ практикъ церковной постоянно имъли мъсто только подлинныя писанія апостоловъ; ихъ чтеніе было постояннымъ свидьтельствомъ для церкви. Явившійся же съ теченіемъ времени обычай чтенія и ивкоторыхъ другихъ христіанскихъ сочиненій быль лишь или выраженіемъ христіанской любви и уваженія этихъ церквей къ авторамъ этихъ сочиненій, бывшимъ по чему-либо особенно близкими и дорогими ихъ сердцу, или служилъ подготовленіемъ немощныхъ, еще готовившихся лишь въ просвёщенію свётомъ вёры, братій, обращавшихся изъ іудейства или язычества, или, наконецъ, просто составлялъ одно изъ удобивишихъ средствъ наученія и назиданія вірующихъ, прибъгать въ которому пастыри церкви II-го и III-го въка находились, можеть быть, даже вынужденными вследствіе скудости и затруднительности другихъ средствъ въ религіозному обученію своихъ пасомыхъ. Поэтому, если въ древней церкви

іудейской, точно также какъ и въ церкви христіанской, на первыхъ порахъ, когда еще она теснымъ образомъ примыкала въ своихъ богослужебныхъ обычаяхъ и формахъ къ обычаямъ и формамъ і удейскаго богослуженія, публичное церковное чтеніе той или другой книги, ветхозавётной или новозавётной, выражало прямо священный, каноническій авторитеть ея, то этого никавъ нельвя сказать о последующей, развившейся во II-мъ и III-мъ въкъ, практикъ церковной: рядомъ къ книгами заептными, каноническими (үрафай дегаг, Вівдіа вубгадука), читавшимися при богослужебных собраніях христіань, явились теперь книги просто церковныя, читаемыя при богослужебных собраніяхъ (libri ecclesiastici, βιβλία ἀναγιγνωσχώμενα), къ разряду же книгъ вавътныхъ отнюдь, однако, не причисляемыя. Отсюда-то произошло и то, что не только эти книги, но и писанія подлинно апостольскія, бывшія спорными во ІІ-мъ и ІІІ-мъ въкв, могли быть въ числе книгъ церковныхъ, читаемыхъ при богослужени въ той или другой мъстной церкви, и въ тоже время. однако, оставаться вил канона ея священных в, заветных внигь; потому что теперь, повторяемь, церковное чтеніе (ανάγνωσις) не было уже непременно, какъ въ начале, виесте и освященіемъ (санкціею) или канонизаціею книги.

Обращаемся въ другой сторонъ нашего вопроса, — въ тому именно, что и писатели христіанскіе пользуются неръдко въ своихъ сочиненіяхъ разнаго рода неваноническими писаніями и выражають при этомъ иногда свое высокое уваженіе въ нъвоторымъ изъ нихъ. Это обстоятельство еще менѣе можетъ смущать насъ, чѣмъ употребленіе этого рода книгъ при богослужебныхъ собраніяхъ. Такое отношеніе писателей церковныхъ къ этимъ книгамъ объясняется уже, конечно, самымъ положеніемъ нѣкоторыхъ изъ нихъ въ древней церковной практикъ. Но тутъ имѣли мѣсто также еще особенныя причины.

Съ половины II-го въка, одновременно съ усиливавшимся развитиемъ еретическаго гносиса и въ прогиводъйствие ему, на нивъ перкви Христовой начинаютъ появляться и развит

ваться болье и болье первые зачатки христіанской богословской науки; и между тёмъ вакъ съ одной стороны задачею этой науки было — облечь богооткровенное содержание въры во всеоружіе тогдашняго знанія и научнаго построенія, а главное - представить въ ел содержании высшую, истинно-божественную философію, стоящую неизмітримо выше всёхъ языческихъ философемъ, въ тоже время — съ другой стороны — ей предстояло другое, еще болье важное дьло: распрывая шире и глубже содержание въры, соотвътственно нуждамъ времени, давая ей научный видъ и построеніе, соблюсти при этомъ ее во всей той полноть и чистоть, въ какой она положена въ сопровищницу церкви св. апостолами, чтобы, стремясь къ научному анализу и обоснованію вёры, не «принести въ олтарю Божію чуждаго огня» 1), т. е. чуждыхъ ученій, не сийшать божественнаго ученія христіанства съ явичествомъ, навъ это случилось съ гностинами. Это же последнее обстоятельство заставило учителей церкви держаться твердо преданія церковнаго, его руководства; и чемь далее, разумеется, они отстояли по времени отъ славныхъ апостольскихъ дней церкви Христовой, тэмъ большую цену должны были получать въ глазахъ ихъ всё памятники, сохранившіеся оть этихъ дней, или по крайней мёрё весьма близкихъ къ нимъ. Такимъ обравомъ къ концу II-го и къ началу III-го въка выдвинулись также на первый планъ въ церковномъ учительствъ не только писанія такихъ мужей, какъ ап. Варнави, св. Климента Римскаго, св. Игнатія Богоносца, св. Поликарна Смирискаго, -- мужей, болбе или менбе долгое время жившихъ и обращавшихся съ св. апостолами и другими, видевшими нашего Господа, но и писанія разнаго рода другихъ лицъ, позднайшихъ или даже совершенно неизвастныхъ, если только и въ этихъ писаніяхъ благочестивое христіанское любомудріе

<sup>4)</sup> Сочиненія св. Иринея, еп. ліонскаго, изд. въ русск. перевод'я свящ. П. Преображенскимъ. Москва, 1871. —Пять книгъ противъ ересей, вн. 17, гл. 26, 2, стр. 498.

и любознательность усматривали какія либо сказанія о томъ. яже не суть писана въ книгахъ апостольскихъ, или что не вошло прямымъ образомъ въ сокровищницу общецерковнаго преданія. Ко всёмъ подобнаго рода сочиненіямъ учители и писатели церковные II-го и III-го выка должны были, естественно, обращаться съ живъйшею любовію и интересомъ: въ длинномъ рядъ этихъ сочиненій, подобно какъ въ непрерывномъ преемствъ епископовъ главнъйшихъ церквей апостольскихъ, они открывали наглядное свидътельство неизмънно н единогласно хранимаго въ церкви апостольскаго православія и этимъ пользовались, какъ однимъ изь сильнейшихъ обличеній еретиковь вь уклоненіи ихь оть образа здравыхъ словесъ апостольскихъ. Съ такимъ именно значениемъ и упоминаетъ напр. особенно ясно св. Ириней о нёкоторыхъ писаніяхь мужей апостольскихь. Нёсколько далёе идуть въ этомъ случав, справедливость требуеть замётить, учоные александрійскіе писатели церковные - Клименть и Оригенъ. Смотря даже на языческую философію, какъ на руководительницу язычниковъ ко Христу, они тъмъ съ большимъ уважениемъ и интересомъ относились къ разнообразнымъ произведеніямъ христіанской литературы; и потому мы находимь у нихъ болъе, чъмъ у другихъ писателей церковныхъ, внимательное отношение не только въ подлиннымъ, но и явно апокрифическимъ сочиненіямъ; отвсюду собирають они свмена истины для образованія своего христіанскаго гносиса. Это не осталось, какъ извъстно, безъ вліянія даже на чистоту ихъ религіозныхъ представленій. Начертанный Климентомъ полу-мистическій образъ христіанина-гностива боле похожь на идеалъ стоическаго мудреца, чвиъ на истиннаго ученика Христова, какъ и вся вообще христіанская философія обоихъ александрійскихъ философовъ носить на себі сліды сильнаго вліянія идей Платоновой философіи 1). При всемъ томъ ни-

<sup>1)</sup> Cm. Die Philosophie der Kirchenväter von I. Huber, München 1869. S. 129-183.

какъ нельзя сказать, чтобы у Климента, также какъ и у Оригена, это обращение къ апокрифамъ въ своихъ сочиненияхъ имъло своимъ основаниемъ вакое либо смъщение съ ихъ сторомы каноническихъ церковныхъ писаній съ неканоническими, аповрифическими. На кавія бы разнообразныя и далекія пути ни увлевала ихъ учоная любознательность и пытливость философскаго умоврвнія, писанія пророковь и апостоловь, - два завета, которые суть ява. - какъ говоритъ Климентъ. -- только по нмени и по времени своего происхожденія, но совершенно одинаковыя по своей важности 1), всегда остаются и у нихъ высшимъ божественнымъ источникомъ христіанскаго ученія; всь другія, цитуемыя ими, сочиненія извістных и неизвістныхъ писателей имъютъ у нихъ значение только второстепенныхъ, побочныхъ источниковъ христіанскаго любомудрія. Не приводя всёхъ относящихся сюда доказательствъ изъ сочиненій Климента Александрійскаго, въ особенности Оригена 1), мы укажемъ лишь на приводимый Евсевіемъ въ своей исторіи (вн. VI, 25) списовъ признаваемыхъ Оригеномъ каноническими книгъ новозавътныхъ, - списокъ, вполнъ подтверждающій справедливость его словъ: nihil aliud probamus, nisi quod Ecclesia 3). Въ этомъ списвъ исчисляются исключительно только 27-мь книгь апостольскихь, съ разделеніемъ ихъ на общепривнанныя и спорныя. Для характеристики же взглядовъ учоныхъ александрійскихъ писателей ІІ-го и ІІІ-го въка на апокрифическую и еретическую литературу своего времени, на отношение ея къ вопросамъ въры и церковной практики, можно привести следующій замечательный отрывовъ изъ одного посланія Діонисія Александрійскаго къ римскому пресвитеру Филимону о врещеніи. «Я изучаль; -- говорить знаменитый ученикь Оригена, - и сочиненія и преданія еретиковъ, нъсколько времени оскверияль свою душу гибель-

<sup>1)</sup> Stromat. lib. iI, 6, p. 444 (ed. Potter.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. Credner's Geschichte des Neutestamentlichen Kanon, herausg. von G. Volkmar, Berlin, 1860. S. 181-199.

<sup>3)</sup> Orig. in Lucam homiliae, hom. I. (Migne, ser. graeca. tom. XIII. col. 1803).

ными ихъ мивніями; впрочемь получиль отъ нихъ ту пользу, что опровергь ихъ самъ по себв и еще болве возгнушался ими. Одинъ брать изъ пресвитеровъ, боясь, чтобы эта мервость зла не сообщилась и мив, старался удерживать меня и, по собственному моему сознанію, справедливо замвчаль, что я вредиль своей душв: но посланное Богомъ видвніе явилось и укрвпило меня; я слышаль голось, который ясно повельваль мив, говоря: «читай есе, что попадется ез руки; потому что ты можешь обсудить и изследовать каждую мысль, — это и въ началь обратило тебя къ върв». Сіе видвніе приняль я, какъ согласное съ апостольскимъ словомъ, которое говорить крыпкимъ: «будьте опытными меняльщиками денегь» (т. е. умейте отличать чистую монету отъ поддёльной) 1).

Итакъ, слъдовательно, и въ области богословско-литературной, если можно такъ выразиться, какъ и въ области церковно-практической, употребленіе учителями и писателями церкви разныхъ неканоническихъ или прямо даже апокрифическихъ сочиненій отнюдь не выражало также какого либо каноническаго признанія за ними, уравненія ихъ значенія съ значеніемъ писаній апостольскихъ, завътныхъ. Мы усматриваемъ въ этомъ лишь зачатки христіанскаго просвъщенія и науки, — науки, собирающей всъ болье или менье замычательные памятники христіанской литературы своего и прежняго времени, изучающей ихъ содержаніе и характеръ и пользующейся, въ случав нужды, открываемыми въ нихъ свменами добраго и истиннаго для углубленія и расширенія своихъ изсладованій въ области откровенной истины.

Нельзя сказать, впрочемъ, чтобы такое церковно-литературное и церковно-богослужебное употребление этого рода книгъ осталось совершенно безъ вліянія на ихъ значеніе и авторитеть въ глазахъ върующихъ. Употребленіе это сообщило имъ, естественно, ивкоторую санкцію, выдвинуло ихъ изъ массы другихъ христіанскихъ произведеній на первый

¹) Евс. «Цер. истор.» кн. VII, 7.

планъ; а потому и писатели церковные, цитул нѣкоторыя изъ нихъ въ своихъ разсужденіяхъ, употребляють иногда о нихъ или ихъ писателяхъ такого рода выраженія: scriptura, scriptura divinitus inspirata ¹), ἀπόστολος ²), придавая въ тоже время и заимствуемымъ изъ нихъ свидѣтельствамъ важное значеніе. Могло быть также, что со стороны нѣкоторыхъ мѣстныхъ церквей, вопреки преданію вселенскому, нѣкоторымъ изъ нихъ прямо усвояемо было даже каноническое значеніе, на равнѣ съ книгами апостольскими, какъ это предполагать даетъ право 85-е апостольское правило, гдѣ въ числѣ итимыхъ и святыхъ книгъ кового завъта поставляются также дви посланія Климента Римского и Постановленія апостольскія, — и поставляются при томъ прежде книги Дѣяній апостольскихъ и вслѣдъ за семью соборными посланіями ³). Не смотря

<sup>1)</sup> Съ такими выраженізми цитують, напр., св. Ириней и Оригенъ «Пастырь» Эрмы.

<sup>3)</sup> Такъ именно называеть Клименть Александрійскій св. Климента Римскаго, цитуя въ одномъ мъсть своихъ Отромать (lib. IV, 17) извыстное подъ его именемь посланіе. Но изъ этого наименованія, какъ и изъ указаннихъ вираженій св. Иринея и Оригена о «Пастирь» Эрми, также мало можно выводить заключеніе о какомъ-либо каноническомъ признаніи съ ихъ сторони цитуемихъ сочиненій, какъ и изъ словъ св. Василія Великаго о сочиненіяхъ Григорія Чудотворца, что они заслуживають помъщенія между вингами пророческими и аностольскими, слёдуеть канонизація послёднихъ.

<sup>3) «</sup>Для всёхъ васъ,—гласять правило,—принадлежащихъ въ влиру и мирянъ чтимими и святими да будутъ вниги ветхаго завёта... Наши же, т. е. новаго завёта: Евангелія четире: Матеся, Марка... Климента посланія два, и Постановленія вамъ епископамъ миою Климентомъ изреченния въ осьми внигахъ (которихъ не подобаетъ облародовать предъ всёми ради того, что въ нихъ тамиственно) и Дёянія наши апостольскія» (Книга правилъ св. апостоль, св. соборовъ вселенскихъ и помёстнихъ, и св. отецъ, СПб. 1843 г. стр. 25—26). Упоминаемня здёсь «Постановленія епископамъ, Климентомъ изреченния въ осьми внигахъ—тоже самое соминеніе, что и «Постановленія апостольскія» или тавъ называемия у Евсевія (Ц. И. вн. III, 25) «ученія апостольскія» или тавъ правиль зачихъ двухъ посладнихъ сочиненій см. замётку въ «Христ. Чтеніи»—1874 г. мёсяцъ Апрёль, стр. 77—83. Приниска же въ правиль, обозначенная скобками, есть интерполявія шензвёстнаго лица, какъ полагаютъ, изъ времени й среды ареопагитскихъ творемій.

однако на все это, за постоянство и твердость вселенскаго преданія перковнаго объ этого рода книгахъ, какъ совершенно отдичныхъ отъ канона собственно завётныхъ книгъ, ручается не только выраженный о нихъ ясно и окончательно судъ частныхъ учителей перкви и пёлыхъ соборовъ во второй половинъ IV-го въка, но и открываемыя еще ранье, во II-мъ и III-мъ въкахъ, не менъе ясныя и ръшительныя свидътельства этого. Такъ, во-первыхъ, много разъ уже упоминаемый въ нашемъ ивсявдованіи канонь Мураторія, изъ ІІ-го візка, открываеть намъ замъчательно-строгій судь объ одной изъ наиболье распространенныхъ и чтимой въ древней церкви книгъ - «Пастырв» Эрмы: дозволяется лишь частное, домашнее чтеніе ея, но отнюдь не публичное, на ряду съ пророками и апостолами 1). Такое же употребленіе усвоялось, безъ сомнінія, и другимъ подобнымъ произведеніямъ христіанской письменности. Въ III-мъ въкъ Оригенъ, при всей свободъ и широтъ его религіозно-философскаго воззрѣнія, ясно и опредѣленно также отдъляетъ книги подлинно апостольскія, какъ включонныя единогласно въ канонъ новаго завъта (ополочосном), такъ и бывшія еще спорными (дифіваллонела), отъ всёхъ прочихъ бывшихъ въ церковномъ употреблении или находившихся въ обращении между върующими: эти последнія, въ виду ихъ содержанія, онъ подраздёляеть, какъ показывають въ различныхъ мъстахъ разсъянния замъчанія о нихъ, на два класса: книги смишанныя (цихта); т. е. такія, содержаніе которыхъ представляло смёсь подлиннаго съ неподлиннымъ, истиннаго съ ложнымъ; и книги подложныя (убда), которыя по своему содержанію, какъ и по своему происхожденію, оказывались безусловно ложными 1). Книги церковныя — неканоническія при-

<sup>1)</sup> См. «Введеніе въ новозав. книги св. писанія», соч. Герике, вып. 2., стр. 202-

<sup>2)</sup> Τακό θό τομκοθαμία μα εθαμετείε Ιοαπμα (IV, 22) Ορωτείο χόμαετό τακοε εαπόμαμε ο Κήρυγμα Πέτρου: Πολύ δέ ἐστι νῦν... ἔστασθαι πρὸς αὐτα ἐξετάζοντας καὶ περὶ τοῦ βιβλίου πὸτερὸν ποτε γυνιειόν ἐστιν, ἢ νόθου, ἢ μικτοῦ (Migne—Patrologiae Cur. compl., tom XiV (series graeca). col. 424). Cf. Περὶ Αρχῶν, lib. l praef. 8. Migne, col. 119—120. Замътимо для точности, что на языкъ Оригена понятіе

надлежали, по этой вритической классификаціи Оригена, къ первому изъ этихъ влассовъ или-что тоже въ среднему классу, находившемуся между священно-апостольскими, завътными писаніями-съ одной стороны, и между нечестивыми, еретичесвими-съ другой. Въ такомъ же виде представляетъ, непъ, положение этихъ внигъ и другой знаменитый критикъ и историвъ древней церкви-Евсевій Кесарійскій въ извістномъ, подробно разсмотрънномъ нами въ одной изъ прежнихъ статей нашихъ, влассическомъ мъстъ своей церковной исторіи о канонъ новозавътныхъ внигъ (кн. III, 25). Критическаго свидътельства этихъ двухъ христіанскихъ мужей, если бы даже не сохранилось никакихъ другихъ известій более, уже совершенно достаточно для того, чтобы разсвять всв недоумвнія на счоть дійствительнаго отношенія разнаго рода неканоническихъ книгъ, вошедшихъ въ церковное употребление во II-мъ и III-мъ въкахъ, къ утвердившемуся въ церкви вселенской канону апостольскихъ писаній, касательно значенія ихъ вообще въ древней церковной практикъ.

Еще двухъ предметовъ мы считаемъ не лишнимъ коснуться въ заключение нашей рѣчи о книгахъ, чтимыхъ въ древней церкви, а вмѣстѣ въ заключение также всего вообще обозрѣнія нашего исторической судьбы канона новозавѣтныхъ книгъ въ течение II-го и III-го вѣка церкви христіанской, — предметовъ, имѣющихъ нѣкоторую связь съ только-что разсмотрѣннымъ нами. Предметы эти слѣдующіе: во-первыхъ, въ отрицательной критикѣ, въ числѣ основаній къ сомнѣнію въ подлинности нѣкоторыхъ изъ книгъ новозавѣтнаго канона, давно уже приводится между прочимъ и то, что по примѣру іудейско-александрійскихъ писателей временъ около Рождества Христова и въ древне-христіанской литературѣ, среди ея первыхъ

μιατός относилось только въ содержанію сочиненія, тогда какъ понатіє » 690 ; и въ содержанію и въ происхожденію его; поэтому » 690 ; имветь у Оригена и болье общирный смысль, означая вообще апокрифическія или даже неканоническія просто книги, въ томъ числь и μιατά, и болье частный, указивающій на подложныя еретическія вниги (παντιλώς » 69α—Евсевія).

писателей, было деломъ весьма обывновеннымъ - сочиненія собственнаго произведенія или другихъ лицъ выдавать ложно подъ именами апостоловъ или апостольскихъ мужей и другихъ извёстныхъ, общеуважаемыхъ лицъ древности ветхозавътной и новозавътной; и на такого рода подлогъ отнюдь не нужно, говорять, смотрёть, какъ на положительный обмань; это было, напротивъ, совершенно законнымъ по взгляду того времени средствомъ-придать извёстному сочинению большій авторитеть вы главахы читателей, солвиствовать большему распространенію и утвержденію написаннаго. Словомъ это быль лишь такъ навываемый благочестивый обмань (ріа fraus), считавшійся съ нравственной точки зрінія тіхь временъ дёломъ совершенно будто бы позволительнымъ, не имёвшимъ ни малъйшаго предосудительнаго значенія 1). И это суждение отрицательной вритиви находить, повидимому, оправданіе для себя особенно въ томъ обстоятельствъ, что нъкоторыя изъ апокрифическихъ сочиненій, распространившихся во II-мъ и III-мъ въкъ, произощин несомивнио въ иъдрахъ православнаго христіанскаго общества; и церковь, повидимому, не только не осуждала этого рода письменности, но даже допускала нъкоторыя ея произведенія (напр. апокалипсисъ Петра, постановленія или ученія апостоловъ и др.) въ употребленію въ своихъ богослужебныхъ собраніяхъ, пользовалась ими, какъ однимъ изъ средствъ навиданія своихъ чадъ. Не значить ли это, въ самомъ деле, что древняя церковь допускала и одобряла въ этомъ случав ивкоторый благочестивый обманъ? А за этимъ вопросомъ сами собою следують и другой и третій: кто поручится намъ, что подобный обманъ не имълъ мъста и по отношению къ нъкоторымъ писаниямъ Новаго Завета? Откуда знаемъ мы, что никакой подлогь апостольскихъ писаній не могь укрыться отъ бдительности пастырей церкви? Какъ на обстоятельство, еще болже будто бы бросающее

<sup>1)</sup> Такія разсужденія можно читать, напр., у Гильгенфельда: Der Kanon und die Kritik des N. Testaments, Halle, 1863. Ss. 73-77.

твнь на практику древней церкви и подрывающее въ глазахъ новъйшей критики достовърность ел преданія о подлинности и каноническомъ авторитеть апостольскихъ книгъ, указывають на то, что уваженіемь древней первви пользовались не только книги подложныя вообще, но и книги совершенно не-христіанскаго, явыческо-іудейскаго происхожденія, -- каковы напр. книги Истаспа и книги Сивиллины, что многими подложными изреченіями этихъ послёднихъ апологеты II-го стольтія—Іустинъ мученикъ, Ософиль Антіохійскій, Клименть Александрійскій пользуются въ своихъ сочиненіяхъ, какъ подлинными будто бы пророчествами Сивеллы, и что, наконецъ, между самини же христіанами были люди, занимавшіеся поддёлкою Сивиллиныхъ пророчествъ въ христіанскомъ духв. Креднеръ въ своей исторіи новозавътнаго канона прямо поставляеть даже книги Истаспа и книги Сивиллины въ числъ такъ называемыхъ церковных или чтимых книгь (вівком үгүчш окоречши, librorum ecclesiasticorum), на равив съ посланіемъ Климента Римскаго, Пастыремъ Эрмы, посланіями Варнавы и Іакова <sup>1</sup>). Воть второй предметь, на которомъ мы считаемъ нужнымъ остановиться, чтобы осветить, насколько возможно, всё такимъ образомъ болёе ими менте темные пункты въ изследуемой нами области, служащие отрицательной критикъ опорою для нападеній противъ новозавътнаго канона.

Итакъ, что касается прежде всего мивнія о такъ навываемомъ ріа fraus, ни мало не имвиемъ будто бы того предосудительнаго значенія по понятіямъ древней церкви, какое видять въ немъ новійшіе моралисты, то это есть такое парадоксальное мивніе, которое едва ли, думаемъ, искренно могуть защищать и ті, кто береть на себя смілость выскавывать его. Утверждать подобное мивніе—значить приписывать древней церкви ту ісвунтскую мораль, отъ которой съ негодованіемъ отвращалось всегда здравое, неиспорченное чувство нравственное. И кто, впрочемъ, можетъ утверждать

<sup>1)</sup> Geschichte des N. Kanon, S. 115.

подобное мивніе кромв твхъ нвиецкихъ богослововъ-критиковъ, въ глазахъ которыхъ всякая гностическая секта представляется заслуживающею большаго доверія и уваженія, чёмъ первобытная, святая церковь Христова? Имъ необходимо это мивніе; съ помощію его у нихъ объясняется происхожденіе большей части новозавётных писаній, какъ явившихся будто бы частію вслідствіе первоначальной борьбы двухъ противоположныхъ партій христіанскихъ-павлиніанской и петриніанской, или маркіонитовъ и евіонитовъ, частію вслёдствіе примирительныхъ стремленій объихъ этихъ цартій въ поздивищее, после-апостольское время; въ последнемъ случав благочестивый обмань-ріа fraus играль, очевидно, особенно важную роль. Вотъ въ связи съ накими возгръніями на первобитное христіанство и церковь стоить это мивніе: оно основываетоя совершенно на не-христіанскихъ понятіяхъ о древней церкви.

Всяка лжа от истины ньсть, - говорить св. апостоль Іоаннъ (1 Іоан. ІІ, 14). Всякая ложь, сважемъ поэтому, какими бы благочестивыми цёлями ни прикрывалась она, всегда была и есть чужда существу христіанской церкви, хранимой и животворимой Духомъ истины, — всегда встречала съ ел стороны строгое осуждение. И никогда, нужно сказать кромъ того, церковь въ лицъ всъхъ членовъ ея не была одушевлена столь пламеннымъ негодованіемъ противъ всяваго рода обмана и лжи въ деле св. веры, - деле святейшемъ и высшемъ всего земнаго, какъ именно въ вёкъ своей жестокой борьбы противь разнообразныхъ гностическихъ секть, старавшихся дъйствовать противъ немощныхъ еще въ въръ, неопытныхъ сыновъ ез преимущественно обманомъ и хитростію. Съ указанія своему другу этого-то обмана и хитрости еретиковъ, кань отличительного свойства всякого заблужденія, св. Ириней и начимаеть, какъ навъстно, свое знаменитое сочинение «Противъ ересей» 1). Весьма замічательную картину въ

<sup>1)</sup> См. предисловіе въ сочиненію «Пять внигь противь ересей», стр. 3—5 (мзд. въ русскомь пер. свящ. П. Преображенскимъ).

этомъ отношения рисуетъ Тертулліанъ въ своемъ сочинения «противъ Валентиніанъ», описывая быть и нравы этой секты. «Валентиніане, — говорить Тертулліань, — многочислен. ная секта между еретиками.... ни о чомъ столько не заботятся, какъ о сохраненін въ тайн'я того, что ими проповъдуется, если только можно назвать проповъдію то, что скрывается... Прикрывая свои суетные и постыдные вымыслы священными именами и доводами, заимствованными изъ истинной религи... валентиніане учредили у себя собственныя элевзинскія таинства, кажущіяся священными лишь по глубокому безмолвію, ихъ прикрывающему, и небесными вслідствіе одной лишь обяванности модчанія. Когда спросишь ихъ о чомъ-либо откровенно, они съ строгимъ видомъ, наморщивъ брови, отвъчають: это непостижимо! Если станешь осторожно распрашивать ихъ о въръ, то они чрезъ разнаго рода двусмысленности стараются доказать, что ихъ въра общая со всеми. Если покажешь имъ, что знаешь ихъ тайны,они отрицають это. Если войдешь въ близкія сношенія съ ними, -- своимъ коварствомъ они навърное опутаютъ простоту твою. Тайнъ своихъ они не открывають даже ученикамъ своимъ, прежде нежели сделаютъ ихъ вполив своими. Обладаютъ искусствомъ прежде убъждать, нежели научать. Истина же убъядаеть научая, а не научая убъядаеть» 1). Такъ разоблачали предъ всёми древніе учители церкви всю фальшь, всё обманчивыя действія еретиковь своего времени. Но отвечали ли сами еретики на эти бевпощадныя обличенія ихъ изобличеніемъ чего-либо подобнаго въ церкви? Говориль ли кто нибудь изъ нихъ, что церковь сама прибъгала къ ухищреніямъ и обманамъ своихъ чадъ? Никогда и никто. Изъ сочиненій св. Иринея и Тертулліана мы узнаемъ, напротивъ, что еретики осмъявали православныхъ сыновъ церкви за простоту ихъ образа действій, указывали на неучоность пресви-

<sup>1)</sup> Adver. Valentinianos, cap. 1. (Migne, ser. prima, t. li, col. 588-543).

теровъ ихъ и т. под. «Насъ, - говоритъ Тертулліанъ о тёхъ же валентиніанахъ посяв вышеприведеннаго описанія ихъ образа действій, -- они считають простецами (simplices), говорять, что мы только просты, но немудры: какъ будто бы простотв непремвнно должна быть чужда мудрость, какъ Господь соединяеть и ту и другую вмъсть: будите мудри яко змія, и цъли яко голубіе» (Ме. X, 16) 1). Тоже свидътельствуетъ и св. Ириней: «оставляющіе пропов'ядь церкви, - говорить онь, - выставляють неучоность святыхъ пресвитеровъ, не соображая того, сколько важиве вврующій простецъ сравнительно съ богохульнымъ и безстыднымъ софистомъ. А таковы всв еретики и тв, которые мечтаютъ найти что либо болве помимо истины»... 2). Было, впрочемъ, высказываемо некоторыми изъ еретиковъ противъ церкви обвинение въ одномъ усвоенномъ будто бы ею обманчивомъ дъйствіи, —именно: будто бы Інсусъ Христось и Его апостолы предлагали свое ученіе приспособляясь къ мижніямъ слушателей. Но извыстно, съ какою рышительностію св. Ириней отрицаеть это обвинение «пустыйшихь софистовь», а эта такъ называемая аккоммодація есть, по видимому, одинъ изъ невиннъйшихъ видовъ благочестиваго обмана. «Господь нашъ, будучи истина, не говориль лжи, и о комъ Онъ зналъ, какъ о плоде несовершенства, того не исповедываль бы Богомъ... И ученики Его не упоминали о какомъ либо другомъ Богъ и не называли Господомъ никого, кромв Того, Кто есть истинно Богъ и Господь всего, - какъ говорять эти пуствише софисты, будто апостолы съ лицемъріемъ приспособлями свое ученіе къ пріемлемости слушателей и давали отвёты сообразно съ мивніями вопрошающихъ, для слепыхъ выдумывали басни сообразно съ ихъ слёпотою, для слабихъ сообразносъ слабостью, и для заблуждающихся сообразно съ ихъ

<sup>1)</sup> Ibid. Cap. II, col. 548-544.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сочиненія св. Иринія Ліонскаго, взд. въ рус. перев. свящ. П. Преображенских. Стр. 638.

ваблужденіемъ,... и что Господь и апостолы вели дёло учительства не согласно съ истиною, но лицемърно и приспособляясь съ пріемлемостію каждаго. Такой образъ не свойствень тёмъ, которые изцёляють или дають жизнь, но скорѣе тёмъ, которые причиняють болёзнь и распространяють свое невѣжество»... ¹). Такъ предлагаль свое ученіе Іпсусъ Христосъ и Его св. апостолы; такъ всегда, по примъру ихъ, учили и преемники послёднихъ—учители церкви ²). И тотъ же св. Ириней сравниваетъ, посему, церковь, но твердости, прямотъ и ясности ея вселенскаго учительства, съ седьмисвѣчнымъ свѣтильникомъ, носящимъ свѣть Христовъ; «премудрость Божія», чрезъ которую она спасаетъ всѣхъ людей, «поется при выходъ, открыто издаетъ голосъ по улицамъ, проповѣдуется на высокихъ стѣнахъ и постоянно говорить во вратахъ города» (Притч. I, 20. 21) ³).

Нъкоторымъ подтвержденіемъ указанняго мнівнія о ріа fraus можеть, по видимому, служить, сказали мы, то обстоятельство, что во ІІ-мъ и ІІІ-мъ вікі существовало въ самомъ дівмножество апокрифовъ разнообразнаго содержанія, что нівкоторые изъ нихъ и обязаны своимъ происхожденіемъ благочестивой любознательности сыновъ православной же церкви, которая въ тоже время съ своей стороны не только не осуждала ихъ, но позволяла даже читать ихъ при богослуженіи, какъ книги полезныя и назидательныя. И это, однако, обстоятельство при ближайшемъ и безпристрастомъ разсмотрівніи его ни мало не подтверждаеть этого мнівнія.

Что не только между еретиками, но и между членами православных обществъ, были люди, занимавшіеся собраніемъ

<sup>1)</sup> Танъ же, стр. 281-282.

<sup>2)</sup> Открываемыя у Климента Александрійскаго и Оригена мысли въ пользу аккоммодацін, есотеризма въ ученін не могутъ служить возраженіемъ противъ нашихъ разсужденій, такъ какъ въ этомъ случав, какъ въ нівкоторыхъ другихъ, писатели эти стоятъ подъ очевиднымъ вліяніемъ образа мыслей Филона и школи Аммонія Сакка, а не ученія и практики апостольской церкин.

<sup>3)</sup> Сочиненія св. Иринея, еп. ліонскаго: «Пять инигь противъ ересей», стр. 633.

разныхъ благочестивыхъ сказаній и выдававшіе потомъ составленные ими сборняки подъ именами апостоловъ и другихъ общеуважаемыхъ лицъ древности, - отрицать это невозможно. Но, спрашивается, имъла ли эта апокрифическая письменность какія-либо столь тёсныя связи съ перковнымъ собственно, вселенскимъ учительствомъ, чтобы мы имъли право видъть въ ней выражение тъхъ или другихъ тайныхъ стремленій и цілей пастырей и учителей церкви Христовой того времени? Не имъла совершенно нивакихъ. Объ апокрифахъ еретического происхожденія вдёсь не можеть быть, конечно, и ръчи. Пастыри церкви, наблюдавшіе, — какъ говорить св. Ириней о Поликарив Смирнскомъ, — такую осторожность, чтобы даже въ словъ не имъть общения съ къмъ-либо изъ тъхъ, которые искажали истину 1), могли ли темъ более позволить себъ какое-либо участіе въ преступномъ сочинительствъ различных апокрифовъ, имъвшихъ целію подтвержденіе и распространеніе лжеученій и вымысловь того или другаго еретика? Уже то обстоятельство, что большая часть апокрифовъ этого рода не сохранилась до нашего времени и извъстна намъ лишь по своимъ именамъ или немногимъ словамъ, приводимымъ въ полемическихъ или историческихъ сочиненіяхъ отновъ и учителей церкви, прямо доказываетъ, что существованіе ихъ было тесно связано съ существованіемъ техъ еретическихъ обществъ, изъ круга которыхъ они выходили, что они скоро же и исчезали вследъ за темъ, — и исчезали по всей въроятности не безъ участія пастырей православной церкви, нанъ скоро исчезали, разсвевались эти еретическія общества <sup>2</sup>).

Но что такое были и тѣ апокрифы, которые возникли въ нѣдрахъ самой православной церкви? Происхождение ихъ также стояло внѣ всякой прямой связи съ учительствомъ собственно церковнымъ; сочинительство ихъ есть совершенно част-

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 278.

<sup>2)</sup> См. Памятники древней христіанской письменности въ русскомъ переводъ,

т. І. Москва, 1860 г. стр. 4.

ное, внъ такъ сказать офиціальной сферы перковной совершавшееся дёло, - плодъ религіознаго чувства нікоторыхъ вірующихъ, недовольствовавшихся простыми и краткими сказаніями о свящ. лицахъ и событіяхъ христіанства въ каноническихъ писаніяхъ церковныхъ, и стремившихся восполнить и выяснить эти сказанія на основаніи устнаго преданія и съ помощію собственных благочестивых гаданій. И о самихъ составителяхъ подобныхъ апокрифовъ мы не можемъ утверждать категорически того, чтобы они, выдавая собранныя такимъ образомъ и записанныя ими апокрифическія сказанія подъ именами св. апостоловъ и другихъ знаменитыхъ лицъ христіанской древности, руководились въ этомъ случай дійствительно обманома, хотя бы и благочестивымь. Поль такими именами сказанія эти могли обращаться въ самомъ устномъ преданіи, - что и придавало имъ, разумвется, особенный интересь и значение въ главахъ простыхъ върующихъ душъ; изъ устнаго преданія имена эти переходили потомъ и въ самыя записи. Въ свою очередь пастыри и учители церкви вселенской, допуская чтеніе подобныхъ апокрифовъ, - какъ напр. апокалипсиса Петра, ученія апостоловъ и др., въ богослужебныхъ собраніяхъ вірующихъ, могли руководиться въ этомъ случав, кромв твхъ особенныхъ побужденій, какія указали мы выше, еще и тъмъ, что въ самомъ содержаніи ихъ они или усматривали следы какихъ-либо древнихъ преданій, или открывали болье подробныя черты жизни различныхъ священныхъ лицъ, окружающихъ колыбель христіанства, или просто находили содержаніе ихъ особенно способнымъ почему-либо въ возбужденію религіовнаго чувства вірующихъ. Что въ нівкоторыхъ случаяхъ уважение въ нимъ могло основываться отчасти и просто на незнаніи самаго апокрифическаго характера ихъ, т. е. на въръ въ мнимую подлинность ихъ, -- и этого отрицать нельзя, хотя подобное заблужденіе скоро, безъ сомивнія, обнаруживалось.

Но допустимъ даже, что между древними христіанами дъйствительно находились такіе люди, которые позволями себъ—

апокрифы собственнаго сочинительства ложно надписывать именами общеуважаемыхъ лицъ древности, и смотръли на этотъ подлогь, какъ на невинный, благочестивый обманъ. Можно ли на этомъ основаніи заподозривать достов риость преданія -цълой вселенской церкви и притомъ-въ дъль столь высокой важности, какъ составъ канона ея завётныхъ писаній? Очевидно, это противно всякой справедливости. Это значить дело частныхъ, отдельныхъ лицъ возводить въ обычай целой церкви. Но мы имвемъ изъ практики самой древней церкви. изъ II-го именно въка, можетъ быть даже изъ первой половины его, одинъ весьма выразительный примеръ того, какъ строго судила древняя церковь членовъ своихъ за подлогъ священныхъ книгъ, когда преднамфренный подлогъ быль действительно обличаемъ. Такъ, по свидетельству Тертулліана, одинъ пресвитеръ Малой Азіи, издавшій подобное подложное сочиненіе, такъ называемыя именно Acta Pauli et Theclae 1). быль лишонь ва это своего мъста, и строгости этого приговора нимало, какъ видно, не смягчило приведенное имъ въ свое оправданіе побужденіе, что онъ сділаль это по любви къ ап. Павлу (id se amore Paulo fecisse) 2). Такая строгость была бы совершенно непонятна, если бы въ самомъ дёлё въ древней церкви, среди представителей ея литературной двятельности, литературный подлогь или обмань составляль столь же обычное и нимало непредосудительное явленіе, какъ и среди обществъ явыческо-іудейской древности. И не потому ли Гильгенфельдъ — одинъ изъ новъйшихъ защитниковъ разсматриваемаго нами парадоксальнаго мивнія, и проходить молчаніемъ это замінательное обстоятельство, что виділь вы немъ прямое и неустранимое опровержение своихъ разсужденій объ этомъ, будто бы обычномъ явденін христіанской древвности 3)? Въ самомъ дълъ, молчание это, при аккуратнъй-

<sup>&#</sup>x27;) Думають, что это есть тоже самое сочинение, которое у Евсевія (Ц. ист. кн. III, 25) называется просто дъяміями Павла (Працел Найдов).

<sup>2)</sup> De baptismo, cap. XVII (Migne ser. pr. t. I. col. 1219).

<sup>3)</sup> Der Kanon und die Kritik des N. Testaments, S. 76-77.

шемъ указаніи всёхъ другихъ благопріятныхъ его взгляду обстоятельствъ, весьма знаменательно!..

Думая, такимъ образомъ, обличать въ обманѣ древнихъ учителей и писателей церкви, новъйшие критики на самомъ дълѣ разоблачаютъ неръдко лишь собственную ложь, охотно допускаемую во всъхъ случаяхъ, гдѣ она можетъ быть пригодна для ихъ пълей.

Что сказать теперь объ употребленіи христіанскими апологетами ІІ-го и ІІІ-го въка книгъ Истаспа и Сивиллиныхъ въ своихъ сочиненіяхъ? Можетъ ли это обстоятельство бросать также хотя малъйшую тънь на компетентность ихъ свидътельства о подлинности и авторитетъ нашихъ свящ. новозавътныхъ книгъ? Нимало.

Что некоторые изъ христіанскихъ апологетовъ, какъ напр. св. Өеофиль Антіохійскій, св. Іустинь Мученикь, Клименть Александрійскій, усвояли въ особенности такъ называемымъ книгамъ Сивиллинымъ нъкоторый и даже немаловажный авторитеть, - это несомижнию. Въ своей апологіи св. Іустинъ, касаясь книгъ Истаспа и Сивиллы, считаеть «внушеніемъ злыхъ демоновъ-определение смертной казни темъ, кто станеть читать эти книги, чтобы страхомъ отвратить читающихъ людей от надченія доброму, и удержать ихъ въ рабстві своемь,чего, впрочемъ, - говоритъ Іустинъ, - не могли сделать на всегла; потому что не только мы сами безбоязненно читаемъ эти книги, но и вамъ, какъ видите, представляемъ на усмотреніе, будучи уверены, что они понравятся всемъ» 1). Клименть Александрійскій называеть даже Сивиллу еврейскою пророчицею, древнейшею Орфея 2). Этоть странный съ перваго взгляда факть перестаеть, однако, быть страннымь, если мы посмотримъ ближе, на чомъ собственно основывается такое

<sup>1)</sup> Сочиненія св. Іустина Философа и Мученика, изд. въ рус. пер. свящ. Преображенскимъ. Москва, 1864: Апологія 1, 44. стр. 83.

<sup>2)</sup> Cohort. ad. gent. lib. VI, 21; Strom. 1, 21. 139 (Е. Ловагана — Объ отношенін писателей классических въ библейских по воззрінню христ. апологетовь, Спб. 1872 г. стр. 203).

уважительное отношеніе названных апологетовь въ этимъ лжепророческимъ произведеніямъ языческо-іудейской древности? Есть ли это самостоятельное ихъ мнёніе или убъжденіе?

Тщательныя новъйщія изследованія о происхожленіи и судьбъ Сивиллиныхъ книгъ ноказали, что сборникъ этихъ книгъ, начавшій составляться только въ александрійскій періодъ греческой литературы, подвергся, подобно сборнику ор-Фическихъ произведеній, многочисленнымъ и смкіненамси вставкамъ со стороны александрійскихъ іудеевъ, воснользовавшихся суевфрнымъ уваженіемъ язычниковъ къ этимъ книгамъ для обличенія языческаго политензма и проведенія другихъ своихъ понятій и намъреній въ міръ языческій. Въ такомъ виде сведенія объ этихъ книгахъ, вместе съ другими элементами іудейско-александрійской учоности, перешли потомъ и къ христіанскимъ апологетамъ; и эти последніе съ своей стороны, нимало не подовръвая подлога, могли тъмъ скорбе воспользоваться для своей полемики съ язычниками разными изреченіями Сивиллиныхъ внигъ, что образцы такого полемического употребленія ихъ видёли въ сочиненіяхъ тъхъ же учоныхъ александрійскихъ іудеевъ, или слышали указанія на нихъ отъ своихъ учоныхъ наставниковъ-іудеевъ 1). Іунейская александрійская школа съ ея полемикою противъ язычества, -- воть, такимъ образомъ, тотъ источникъ, изъ котораго, какъ признается теперь всёми безпристрастнейшими ився вдователями, перешоль къ христіанскимъ апологетамъ какъ этотъ уважительный взглядъ на мнимо-пророческія книги Сивиллы и Истаспа, такъ и многое другое, встречаемое въ ихъ полемическихъ сочиненияхъ. «Весь почти, - говоритъ напр. Тиршъ въ своей заметке по этому вопросу, - учоный аппарать довазательствъ у апологетовъ ІІ-го столетія, все открываемое у нихъ собраніе цитать изъ древнихъ писателей

<sup>1)</sup> Замъчанія объ этомъ можно читать въ указанномъ изследованіи проф. Е. Ловягина: «Объ отношеніи писателей классических» въ библейским», стр. 200—204.

съ цълію-подтвердить изреченіями поэтовъ и философовъ истину единовластительства Божія (роуаруіа), показать несогласія послёднихъ въ ихъ исполненныхъ противоречія философемахъ, а также указать недёности и непристойность миоологін, словомъ-вся эта традиціонная апологетика и полемика, какъ находимъ ту и другую главнымъ образомъ у Іустина Мученика и Климента Александрійскаго, а за тімь и у всвять позднейшихъ апологетовъ, напр. Арновія, Лактанція, ведеть свое начало не оть этихь собственно писателей церкви, но оть іудейскихъ писателей до-христіанскаго времени, именно александрійскихъ іудеевъ, изъ ихъ апологетическихъ произведеній. Имъ обяваны они (т. е. христіанскіе апологеты) не только вполнъ уже развитымъ методомъ полемики противъ язычества, но и большею частію самаго полемическаго матеріала, собраніемъ нужныхъ для этой цёли доказательствъ изъ древнихъ греческихъ авторовъ» і). Понятнымъ становится после сего, почему и наибольшее уважение къ авторитету Сивиллиныхъ книгъ мы встречаемъ у техъ именно апологетовъ, которые имъли наиболъе близкія сношенія и знакомство съ литературою и образованіемъ іудеевъ своего и прежняго времени, -- именно у Густина Мученика и Климента Александрійскаго.

Болье важною въ этомъ отношеніи представляется другая сторона дъла. Между подложными изреченіями Сивилы, которыми, однако, тъже христіанскіе апологеты пользуются какъ подлинными, есть многія не іудейскаго только происхожденія, но и христіанскаго, такъ что извъстный теперь намъ сборникъ Сивиллиныхъ книгъ представляетъ не столько языческія, сколько іудейскія и христіанскія стихотворенія; и изъ числа послъднихъ нъкоторыя, какъ полагаютъ, довольно поздняго происхожденія. Всего этого, какъ несомитьно дознаннаго и доказаннаго новъйшими научными изслъдованіями,

<sup>1)</sup> Versuch zur Herstellung des historischen Standpuncts für die Kritik der N. Schriften. Erlang. 1845. S. 333.

отрицать, конечно, невозможно. Но можеть ли опать и это обстоятельство умалять сколько-нибудь въ глазахъ нашихъ непогращимый авторитеть преданія древней перкви о подлинности чтимыхъ въ ней книгъ апостольскихъ? Къ двумъ только заключеніямъ необходимо приводить насъ указанное обстоятельство: во-первыхъ--къ тому, что межлу христіанами превней цервви, и по всей въроятности между христіанами именно изъ іудеевъ, нашлись очень рано такіе ревнители не по разуму о защитъ и распространении христіанства между язычниками, которые позволяли себъ по примъру своихъ прежнихъ братій по вірь-іудеевь составлять и распространять ложно подъ именемъ Сивиллы разнаго рода пророчества и изреченія въ христіанскомъ смысль; и во-вторыхъ-что христіанскіе апологеты, приводя эти подложные оракулы Сивиллины, какъ подлинные, внали въ этомъ случав въ заблужденіе, и впали, нужно думать, совершенно не подоврѣвая при этомъ подлога или обмана. Оба эти заключенія, безспорныя со стороны своей справедливости, не представляють въ тоже время, однако, инчего опаснаго для целости и авторитета канона новозаветныхъ книгъ, чтимаго въ древней церкви. На нив' церкви Христовой, вместь съ пшеницею, Божественный Вертоградарь ея оставиль свободно расти и плевеламъ; и эти плеведы являлись дъйствительно постоянно на различныхъ путяхъ ея. Такъ встрвчаемъ мы ихъ,-и встрвчаемъ очень рано, -и на пути ея священной и церковной литературы. Еще при жизни ап. Павла явились, какъ извёстпосланія, ложно надписывавшіяся его именемъ, явилось потомъ множество другихъ подлежныхъ сочиненій подъ именами другихъ апостоловъ. Такъ явились за темъ и христіане—cusuлисты ( $\Sigma$ і $\beta$ о $\lambda$ і $\sigma$ ταί), т. е. такіе христіане, которые считали Сивиллу пророчицей, а ея оракулы священными, и которые позволяли себъ составление и распространеніе подложных воракуловъ Сивиллиныхъ 1). Итакъ, слів-

<sup>1)</sup> Между различными возраженіями Цельса, разбираємыми Оригеновъ, есть между прочимь такое, будто бы у христіанъ, въ числѣ различныхъ секть, сурідніден ву

довательно, указывать на эти факты и на основаніи ихъ заполозривать всеглашнюю святость и чистоту намфреній церкви вселенской -- значить смёшивать истину съ заблужденіемъ, нечистое дело некоторых, отдельных членовь церкви считать деломъ всей церкви. Справедливо ли это? Допустить такое подозрвніе мы не имвли бы права даже и тогда, когда бы не имъли никакихъ данныхъ, свидътельствующихъ о постоянной и дъятельной борьбъ пастырей и учителей церкви противъ лжи и обмана во всемъ, что касалось чистоты и пѣлости въры, и въ частности именно-чистоты и целости богодухновенных памятниковъ этой вёры — писаній апостольскихъ. Но мы видели уже въ предъидущемъ нашемъ обозрвнім исторім новозавітнаго канона, до какой степени и въ этомъ последнемъ отношении простиралась бдительность церкви, строгость ея практики по отношенію къ привнанію каноническими даже подлинно-апостольскихъ писаній.

Что касается христіанских апологетовь, приводившихь подложных христіанскіх изреченія Сивилы, какъ будто бы подлинныя, то понять ихъ заблужденіе и въ этомъ случав также соверіпенно не трудно. Заблужденіе это стоить у нихъ въ связи съ цёлымъ предзанятымъ возгрёніемъ на отнощеніе древняго языческаго міра къ ветхозав'ятному, библейскому откровенію, — возгрёніемъ, перешедшимъ къ нимъ, какъ мы уже сказали, отъ александрійскихъ іудеевъ со всёми частнівищими доводами и примірами въ подтвержденіе его, и по которому мудрецы Грецін, поэты и философы, черпали будто бы полною рукою изъ книгъ Моисея и пророковъ. В ра въ безусловную справедливость этого-то возгрёнія и закрывала отъ ихъ проницательнаго въ другихъ случаяхъ глаза совершонный александрійскими іудеями въ самыхъ широкихъ размірахъ подлогь въ разнообразныхъ произведеніяхъ древне-

ществующихъ витесть съ μεγάλη έχχλησία, есть также и секта сивиллистовъ. Орнгенъ отвъчаетъ на это: τάχα παρακούσας τινῶν ἐγκαλούντων τοῖς οἰομένοις προφήτιν γεγονέναι την Σιβυλλαν, καὶ Σιβυλλιστάς τοῦς τοιούτους καλεσάντων (Orig. Opera (Migne, ser. gr. tom. XI), Contra Celsum, lib. V, 61, col. 1277).

греческой литературы, а въ томъ числё и въ книгахъ Сивиллиныхъ, для доказательства этого возэрвнія. Въ частности, по отношенію въ Сивиллинымъ внигамъ, доверіе христіанскихъ апологетовъ, какъ по крайней мъръ можно видеть это у Іустина Мученика, сильно подкупаль пророчественный характеръ ихъ содержанія. Въ этомъ они усматривали ясный внакъ промыслительнаго дъйствія слова Божія и въ язычникахъ, -- того слова, «коему, -- какъ говоритъ Іустинъ Мученикъ, -причастень весь родь человіческій, такь что ті, которые жили согласно съ словомъ, суть христіане, хотя бы считались за безбожниковъ: таковы между еллинами — Сократь и Геранлить и имъ подобние, а изъ варваровъ — Авраамъ, Ананія, Азарія и Мисанлъ, Илія и многіе друrie» 1). Книги Сивилы, по представленію Іустина, для явычниковъ были и есть тоже, чёмъ были книги продоковъ Божінхъ для евреевъ; познаніе первыхъ составляетъ для нихъ необходимое приготовление въ пророчествамъ святыхъ мужей. «Итакъ, если вы, еллины, — читаемъ въ «Увѣщаніи къ елинамъ, -- почитаете ваше спасеніе выше дожной выдумки о богахъ несуществующихъ, то въръте древнъйшей Сивиллъ, которой книги хранятся по всему міру. Въ нихъ она, движимая могущественнымъ вдохновеніемъ, ясно учитъ, что тв, которыхъ вы называли богами, вовсе не существують, и очень ясно и открыто предсказываеть будущее пришествіе Спасителя нашего І. Христа и всв Его двянія. Познаніе этого будеть для вась необходимымь приготовленіемъ въ пророчествамъ святыхъ мужей» 2). Мы не хотимъ всвиъ этимъ оправдивать христіанскихъ апологетовъ въ донущенномъ съ ихъ стороны заблужденія. Изъ приведенныхъ обстоятельствь, въ связи съ которыми оно является, мы ви-

<sup>1)</sup> Сочиненія св. Іустина Философа и Мученика, изд. въ рус. пер. свящ. И. Преображенскимъ. Апол. 1, стр. 85.

<sup>2)</sup> Сочиненія св. Густина Философа и Мученика: «Ув'ящаніе въ едлинамъ», гл. 38, стр. 90.

димъ, однако, что это есть заблуждение совершенно исключительное, зависъвшее отъ особыхъ историческихъ обстоятельствъ того времени, въ которое жили апологеты, и притомъ — заблужденіе частное-нівоторых изънихъ. Ділать, стало быть, на основание его какія либо заключенія по отношенію въ общей практики церковной -- совершенно несправедливо. И въ этомъ самомъ заблуждение есть одна сторона, которая ясно говорить за чувство истины, справедливости христіанскихъ впологетовъ, -- та именно, что они отнюдь не вымышляли и не сочиняли ничего от себя, а пользовались лишь теми мнимо-пророческими изреченіями Сивиллы, которыя ранже и безъ выдома ихъ были внесены въ сборнивъ ел внигъ сивиллистами-іудеями и христіанами ивъ іудеевъ. Ихъ можно, следовательно, обвинять въ критической неразборчивости, недальновидности и проч., но отнюдь не въ подлогв, не въ преднамъренномъ обманъ.

Къ этимъ соображеніямъ прибавимъ еще одно вамёчаніе — следующее: подлинность и авторитеть нашихъ священныхъ новозавътныхъ книгъ основывается отнюдь не на авторитетъ частныхъ, отдъльныхъ отцовъ и учителей церкви, свидетельствующихъ о нихъ, какое бы высокое положение церковное ни занимали эти лица, какимъ бы уважениемъ върующихъ въ свое время ни пользовались они, но на хранимомъ издревле, отъ временъ апостольскихъ, вмёстё съ другими наставленіями апостоловъ и старцевъ-ихъ учениковъ ясномъ и твердомъ преданіи о нихъ въ церкви вселенской, -преданін, которое, какъ мы видёли въ теченіе нашего изследованія, проходить золотою нитью чрезъ всю исторію древней церкви и въ ученіи и въ практикт ся. Голосъ частных учителей и писателей церкви въ этомъ отношеніи для насъ важенъ собственно на столько, на сколько тотъ или другой изъ нихъ стоялъ ближе или далъе въ первоначальнымъ источникамъ этого преданія, а также на сколько по характеру своихъ личныхъ возарвній, своему положенію частному и общественному, каждый изъ нихъ могъ точнее и яснее выразить

силу и сущность его. На чомъ основывали свое убъждение въ поллинности и божественномъ авторитетъ извъстнаго канона апостольскихъ книгъ и самые древніе изследователи его -Оригенъ, Евсевій и другіе? На преданіи вселенской церкви; свидътельства отдъльныхъ писателей церкви служили и для нихъ лишь памятниками, по которымъ они следили лишь за непрерывностію и твердостію его. При такомъ же взглядь на историческія основы подлинности и авторитета канона нашихъ новозавътныхъ книгъ, когда т. е. предание о нихъ разсматривають не механически, обращаясь съ свидетельствами отдъльных отцовъ и учителей церкви, какъ съ простыми цифрами, но въ связи со всёмъ строемъ и духомъ древнёйшей церковной эпохи, въ непрерывномъ историческомъ развитіи и продолженіи его, равсвеваются сами собою всв сомивнія и недоумвнія, возникающія при взглядв на нівкоторые частные факты изъ исторической судьбы ихъ.

Свящ. В. Рождественскій.

Ученіе о Богѣ: какъ Спасителѣ человѣка, какъ его Освятителѣ, какъ Судім и Мадовоздаятелѣ — въ устахъ Іисуса Христа и Его апостоловъ.

(Противъ Баура и отрицательной критики).

I.

Ученіе о Богѣ, какъ Искупителѣ человѣка, вводитъ, такъ сказать, въ самое сердце православно-христіанскаго догматическаго ученія и касается самой сущности божественной проповѣди Іисуса Христа и апостоловъ. Здѣсь средоточіе домостроительства нашего спасенія, и вдѣсь же исключительно мирное пристанище блаженнаго успокоенія истинно-вѣрующаго христіанина. А потому сопоставленіе Христова и апостольскаго ученія относительно дѣла нашего искупленія необходимо требуетъ самаго глубокаго и безпристрастнаго вниманія. Требованіе это тѣмъ болѣе необходимо, что именно около этого основнаго пункта христіанскаго упованія сосредоточиваются всѣ нападенія отрицательной критики Баура и его школы.

Съ христіанской точки зрвнія ученіе о Богв — Спаситель человъка неотдівлимо отъ ученія о лиців самого Искупителя, какъ Богочеловъка и обътованнаго Мессіи, и даже необходимо должно предваряться этимъ ученіемъ, такъ какъ только при этомъ и самое ученіе о Богв Искупитель сохраняетъ всю свою силу и значеніе. Всё пререканія со стороны отрицательной критики въ этомъ случай своимъ исходнымъ пунк-

томъ и единственнымъ основаніемъ иміноть то, что Інсусь Христосъ не называлъ Себя прямо Спасителемъ міра, Богомъ. царемъ и подобными названіями, но говориль о Себъ всегда только подъ именемъ сына человъческого. Но при своемъ вниманіи къ навванію «сынъ человівческій», отрицательные критики, во имя своихъ предзанятыхъ принциповъ, не выкавывають, въ то же время, ни малейшаго, сколько нибуль безпристрастнаго, отношенія ни въ смыслу этого названія въ устахъ Інсуса Христа, ни въ темъ обстоятельствамъ, среди которыхъ оно произносилось, ни, наконепъ, къ темъ названіямъ, свойствамъ и действіямъ, какія самъ Інсусь Христось приписываль себъ, какъ сыну человъческому. Называя Себя сыномъ человвческимъ, Інсусъ Христосъ твмъ самымъ показываль въ Себв истинно-божественнаго Учителя и Мессію, такъ какъ употребленіемъ именно этого названія Онъ могъ возвысить народное представление до истиннаго понятия о Себъ, какъ Мессіи-Богочеловъкъ. Названіе сынъ человъческій, всего ближе указывая на пророчество Даніила о Мессіи какъ сынъ человъческомъ, всего скоръе могло предохранить іудеевь оть признанія Інсуса Христа земнымь владыкою, какь они представляли себъ мессію, и всего легче могло выяснить предъ ними служение мессіи роду человіческому, представляя Інсуса Христа истивнымъ Богомъ и истиннымъ человекомъ. Правда, и самъ Інсусъ Христосъ съ выражениемъ сынъ человвческій соединяль иногда представленіе только простаго человвка, такъ напримвръ когда Онъ говориль, что сынь человъческій не имать, ядь главы подклонити, что іуден ищуть убить Его, человъка, что хула на сына человъческого отпустится, а на Духа Святаго не отпустится, что Ему подобаеть много пострадати и убісну быти, какъ преданному въ руки людей грышныхы и т. п. (Me. VIII, 20; XII, 31—32; XVI, 21; XVII, 22; Mpr. VIII, 31; Лук. XII, 10; Iоан. VIII, 40 и др.). Но подобныя выраженія могуть свидетельствовать и действительно свидетельствують только о томъ, что Інсусь Христосъ всегда ясно сознаваль и своимь слушателямь старался внушить мысль о двойствъ

Его природы, природы истинно-человъческой и истинно-божественной. Несомивнияя достоверность этого объясненія очевидна изъ того, что въ совершенно подобныхъ вышеприведеннымъ выраженіяхъ Інсусъ Христосъ говориль о Себъ, напримъръ, тотчасъ послъ преображенія на Өаворъ, т. е. послъ такого событія, въ которомъ очевиднымъ образомъ проявилось Его Божество (Ме. XVII, 12. 22-23; Ме. XX, 28). Кромъ того, анализируя подробно выраженія Спасителя о Себъ, какъ сынъ человъческомъ, нельзя оставаться въ сомнънін относительно того, что Інсусь Христось, сознавая Себя истиннымъ человвкомъ, въ тоже время сознаваль Себя и истиннымъ Богомъ; потому что Онъ, какъ сынъ человъческій, представляль Себя совершенно равнымъ Сыну Божію, хотя при этомъ нельзя не замётить и нёкотораго различія между двумя названіями. Такъ напримёръ Інсусъ Христосъ на суде у первосвященниковъ показалъ и совершенное равенство скиа человическаго съ Сыномъ Божінмъ, когла въ отвить на вопрось, сынь ли Онь Божій, сказаль: отнынь узрите сына человъческого, съдящого одесную силы (Мв. XXVI, 62-64), н нъкоторое различіе того и другаго, при полной нераздъльности личности, когда раздёльно отвёчаль на раздёльно предложенный вопросъ о томъ, Христосъ ли Онъ и Сынъ ли Онъ Божій (Лук. XXII, 66-70). Подобную же мысль выражаетъ Інсусъ Христосъ и въ техъ местахъ, где, вместе съ названіемъ Себя сыномъ человъческимъ. Онъ говорить о Богъ вавъ о своемъ собственномъ Отцв (Ме. XVI, 27; Лук. IX, 26). Но божественное достоинство Інсуса Христа, какъ сына человеческаго, и следовательно, совнание самимъ Інсусомъ Христомъ Его богочеловъческой природы, со всею ясностію и несомивниостію выражается въ изображеніи Его власти и силы. Інсусъ Христосъ, вакъ сынъ человъческій, имъетъ божескую власть отпущать грёхи, и Господь есть субботв, и не только не считаеть этого богохульствомъ, какъ сочли книжники и фарисеи, но даже подтверждаетъ свою власть и право на болеское достоинство чудесами (Ме. IX, 6; XII, 1-13;

Мрк. II, 5—11; II, 28; Лук. VI, 5). Онъ есть Сынъ Давила. но въ томъ же смыслъ, въ какомъ Давидъ нарицаетъ Его Господомъ, съдящимъ одесную Бога Отца (Мо. XXII, 53-46), т. е. будучи сыномъ человъческимъ, Онъ есть истинный Сынъ Вожій, въ какомъ смыслё исповёдаль Его апостоль Петрь и получиль за такое исповъдание со стороны Інсуса Христа одобреніе. -- одобреніе именно за истинное пониманіе сына человъческаго, какъ Сына Божія (Ме. XVI, 13-19). Онъ, какъ сынь человъческій, живеть на земль среди людей, но вь тоже время, какъ Сынъ Божій, сшелъ съ небесъ и всегда пребываеть на небесахъ (Ioan. III, 12-13) и потому, какъ сынъ человіческій, опять имбеть взойти на небо, габ всегла пребываеть, какъ Сынъ Божій (Ioan. VI, 62). Онъ иметь животь въ себв и власть творити судъ, и имветъ именно потому, что есть сынъ человъческій (Іоан. V, 27). Сами даже враги Інсуса Христа, книжники и фарисев, понимали ученіе о сынъ человъческомъ какъ именно о мессіи, но только недоумъвали относительно того, что Імсусъ Христосъ, какъ сынъ человъческій, родился и должень умереть, тогда какь мессія пребываеть во въки (Іоан. XII, 34; VII, 27, 31, 41-43). Такимъ образомъ, нътъ и не можетъ быть никакого сомнънія въ томъ, что Інсусъ Христосъ, говоря о Себъ какъ сынъ человъческомъ, т. е. какъ истинномъ человъкъ, вмъстъ съ твиъ вполне совнаваль и хотель раскрыть предъ своими слушателями истинное понятіе о своемъ собственномъ достоинствъ, какъ лицъ истинно Божественномъ. Что же насается въ частности до ученія о томъ, действительное ли и полное человъчество принялъ Інсусъ Христосъ и въ какомъ отношени Его человъчество находилось въ Божеству и Божество къ человъчеству; то даже и относительно пунктовъ христіанскаго догматическаго ученія устахъ Інсуса Христа находятся довольно ясныя Въ отношении учения объ истинномъ человъчествъ Спасителя не можеть быть ни малейшаго сомненія; такъ какь все евангельское пов'єствованіе о земной жизни Інсуса Христа, о Его

дътствъ, о проявлении обыкновенныхъ человъческихъ способностей ума и движеній сердца, о пробужденіи чувствованій и желаній и, наконець, о самыхъ крестныхъ страданіяхъ служать неопровержимымь тому доказательствомь, такь что нёть особенной важности перечислять всё мёста сюда относящіяся. Кромв того, изъ свода всвяъ подобнаго рода местъ можно усматривать тё догматическія истины, что человёчество Іисуса Христа было совершенно полное, состоящее изъ тъла и равумной души, и притомъ, вачатое во чреви Пресвятой Дивы Марін бевъ участія мужа, по наитію Духа Святаго, человъчество совершенно безгрешное, не только въ отношени къ грему первородному, но и въ произвольнымъ (Лук. I, 28-30. 35; Іоан. VIII, 46; XIV, 30). Въ отношения же учения о способъ соединенія естествъ въ лиць Искупителя и ихъ взаимномъ отношеніи особеннаго вниманія заслуживаетъ изображеніе состоянія Інсуса Христа въ саду Геосиманскомъ. Душа моя скорбить смертельно, говорить Господь ученикамъ своимъ; побудьте вдись и бодретвуйше со мною. И отошеда немного, продолжаеть евангелисть, паль на лице свое, молился и говориль: Отче мой! если возможно, да минуеть меня чаша сія: впрочемь не какъ Я хочу, но какъ Ты (Мо. XXVI, 38-39). Здёсь всего яснье выражается, при истинномъ и полномъ человъчествъ Іисуса Христа, неразд'яльность и несліянность соединенія человъчества съ Божествомъ, равно какъ и сохранение воли божественной личности Іисуса Христа. Здёсь Іисусъ Христосъ, какъ человъкъ, томится и страждетъ душею при видъ приближающейся престной смерти; но какъ Богъ, Онъ въ тоже время совнаеть все единство свое съ Отцемъ, всю непреложность божественной воли и вначение самаго дела испупления.

Переходя теперь отъ ученія самого Інсуса Христа о Его собственномъ лицё къ писаніямъ апостольскимъ, нельзя, правда, не замётить, что раскрытіе ученія Іисуса Христа, какъ Единороднаго Сына Божія и истиннаго Богочеловёка, въ устахъ апостоловъ гораздо полнёе, прямёе, и такъ скавать, отвлеченнёе. Апостолы прямо говорятъ, что Христосъ, происшедшій

по плоти отъ свиени Авраамова, есть всегда сущій Богь, Богь благословенный во въки и явившійся во плоти (Римл. IX, 5; 1 Тим. III, 16), такъ что въ Немъ обитаетъ вся полнота Божества телесне (Колос. П, 9) и Онъ не почиталь хищеніемъ быть равнымъ Богу, но уничижиль Себя, принявъ образъ раба и следавшись какъ человекъ (Филип. П. 6-7). Но при всемъ различін въ формальномъ отношеніи между ученіемъ въ устахъ апостольскихъ и въ устахъ самого Інсуса Хрикта, нельзя въ тоже время не видёть и полнёйшаго тождества въ содержаніи. Если апостолы и навывають Інсуса Христа прамо Богомъ, чего мы не находимъ въ устахъ самого Інсуса Христа; то называють на основаніи же вышензложеннаго ученія самого Інсуса Христа, и навывають такъ прямо единственно потому, что въ въкъ апостольскій, какъ мы выше замечали, можно было открыто называть Інсуса Христа Богомъ, когда уже дёло искупленія было совершено, когда Спаситель, послів своихъ крестныхъ страданій и смерти, воскресь изъ мертвыхъ и вознесся на небеса, когда, следовательно, съ одной стороны для всёхъ върующихъ было очевидно Его божественное достоинство, а съ другой-миновала опасность ложнаго понинанія Его, какъ Мессін — покорителя народовъ и вемнаго царя, а не вакъ Богочеловека. Равнымъ образомъ, и въ отношенін ученія объ Інсусь Христь, какъ истинномъ человькь, о Его твлв и душв между Христовымъ и апостольскимъ распрытіемъ нётъ иного различія, промі различія формальнаго, заплючающагося опять только въ большей прямоте и определенности. Подобно самому Інсусу Христу, апостолы называя Его Богомъ, называють въ тоже время человекомъ (1. Тим. П, 5; Римл. У, 15), сопоставляють Его съ первымъ человъкомъ (Римл. V, 14, 19) и даже прямо называють вторымъ Адамомъ (1 Корин. XV, 45), который не только не стыделся называть освящаемых имъ своими братьями (Евр. II, 11-12), но, дабы своею смертію лишить силы имінощаго державу смерти, пріискренне пріобщился плоти и крови (Евр. П, 14), действительно родившись во времени отъ жены (Галат.

IV. 4), и соделался такимъ образомъ истиннымъ потомкомъ праотцевъ народа еврейского (Римл. ІХ, 5) і). Въ частности, по изображению апостольскому, также какъ и по изображению самого Інсуса Христа, человівчество Спасителя состояю изъ души (1 Петр. III, 18-19) и тела, о которомъ апостолы говорять подъ именемъ плоти, разумёя подъ нею весь составъ человъческаго существа, какъ напримъръ, когда говорять, что Інсусъ Христосъ есть Богъ во плоти (1 Тим. III, 16), происходищей отъ свмени Давидова (Римл. I, 3; IX, 5) и что ито не исповълчеть Інсуса Христа во плоти пришедшимъ, тотъ не отъ Бога (1 Ioan. IV, 3). Равнымъ образомъ и относительно преимуществъ человъчества Інсуса Христа, сравнительно съ нашимъ, въ устахъ апостоловъ говорится, что Інсусъ Христосъ, родившись отъ жены, родился не путемъ естественнаго зачатія, но есть посланный отъ Бога (Галат. IV, 4) и потому прищолъ только въ подобін плоти греха, какъ не причастный ни гръху прародительскому, ни произвольному (1 Іоан. ІІІ, 5; 1 Петр. ІІ, 22), какъ только жертва за грёхъ (2 Корин. V, 21), какъ искушенный во всемъ, кромъ гръха (Евр. IV, 15), какъ непорочный, отделенный отъ грешниковъ, святый, праведный (Евр. VII, 26; 1 Iqan. II, 1) и во всемъ послушный святой воль Отца небеснаго, даже до самой крестной смерти своей (Филип. II, 8). Гораздо подробиве, сравнительно съ раскрытіемъ въ устахъ Інсуса Христа, раскрыто въ

<sup>1)</sup> Изложенному апостольскому ученю объ истинномъ человъчествъ Інсуса Христа нимало не противоръчатъ и слъдовательно, не нарушаютъ тождества съ ученіемъ самого Інсуса Христа тѣ мѣста апостольскихъ писаній, гдъ говорится, что Інсусъ Христосъ, какъ истинний Богъ, принялъ на Себя только образъ раба, содѣдавшись только подобнимъ чедовъку и по виду ставъ какъ человъкъ, и что Онъ не перстенъ, какъ Адамъ, во есть Господь съ небеси (Филип. II, 6—7; 1 Корин. XV, 47—48). Всѣ эти мѣста не дафтъ ни малѣйшаго права думать, будто человъчество Інсуса Христа было призрачное, такъ какъ еловъкъ говорится объ Інсусъ Христъ съ точки зрѣнія Его божественнаго достоннства, которое всегда всецѣло пребывало въ Інсусъ Христъ, какъ человъкъ, и при которомъ Синъ Божій дѣйствительно умалилъ Себя, содѣлавшись человѣкомъ (Филин. 11, 8).

устахъ апостольскихъ учение о соединении естествъ божескаго и человъческаго въ лицъ Івсуса Христа. Апостолы прямо называють Інсуса Христа, какъ единаго по личности при двойствъ естествъ, единымъ Господомъ (1 Корин. VIII. 6; Ефес. IV, 5-6) ивъ одно и тоже время говорять о Немъ, какъ объ одномъ и томъ же, и отъ въчности бывшемъ у Отца, и во времени явившемся и жившемъ на землъ, и бывшемъ прежде Іоанна Крестителя, и по немъ идущемъ (Іоан. I, 1-17). какъ истинномъ Богв и истинномъ человвкв, происшедшемъ отъ съмени Давидова по плоти и стяжавшемъ церковь кровію своею (Филип. II, 6-8; Римл. IX, 5; I, 3; Галат. IV, 4; Дѣян. ХХ, 28). Но говоря о единствъ лица Іисуса Христа, апостолы въ тоже время нимало не котятъ сказать темъ, что два естества въ Інсусъ Христъ слидись въ одно, или что человъческое естество было поглощено божественнымъ. Напротивъ они ясно утверждаютъ, что Сынъ Божій, будучи всегда Богомъ, воспринялъ на Себя вракъ раба и только пріискренне пріобщился плоти и крови (Филип. II, 6-7; Евр. II, 14), сохранивъ, следовательно, при единстве ипостаси, во всей целости и неприкосновенности какъ божеское естество (Колос. II, 9; Филип. II, 6; 1 Тим. III, 16), такъ и человъческое, бывшее совершенно подобнымъ нашему и испытывавиее все свойственное человъческому естеству, за исключеніемъ гръха (Евр. II, 14; V, 7; IV, 15; II, 17). А потому Інсусъ Христосъ, котя родился отъ жены, какъ истинный человъкъ, но въ тоже время родился какъ и Сынъ Божій (Галат. такъ что человъческое естество Его возвышено превыше лебесь (Евр. УП, 26) и посажено на небесных, выбств съ Божествомъ, одесную Отца небеснаго (Ефес. I, 21; II, 6). По силв этого-то единства божественной ипостаси въ писаніяхъ апостольскихъ говорится далее объ Інсусь Христь, съ одной стороны, что Онъ, какъ Богъ, стяжалъ церковь кровію своею, пострадаль и темъ примириль насъ съ Богомъ (Деян. XX, 28; Римл. Y, 10; Евр. Y, 8; II, 18; IV, 15), а съ другой-что Онъ, вакъ человъкъ, есть Господь съ небесе и

увънчанъ славою и честію, содълавшись начальникомъ спасенія (1 Корин. XV, 47; Евр. II, 9—10). Такимъ образомъ, въ устахъ апостольскихъ находится не только болъе подробное ивложение учения о соединении естествъ въ Інсусъ Христъ, при сохранении единства ипостаси, но даже довольно обстоятельно намечаются самыя следствія такого соединенія, т. е., такъ называемыя по терминологіи догматической системы-обоженіе человіческаго естества и общеніе божеских и человізческихъ свойствъ въ лицъ Іисуса Христа, указанія на что нъть въ ръчахъ Спасителя. Тъмъ не менъе нельзя сказать, чтобы въ данномъ случав была прибавка со стороны апостоловъ въ содержанію ученія самого Іисуса Христа. Проповівдуемое апостолами учение о следствияхъ соединения естествъ, какъ показываетъ уже самое названіе, само по себ'в есть необходимое слъдствіе, вытекающее изъ ученія о единствъ божеской ипостаси, при двойствъ естествъ, указаніе на которое мы видели и въ речахъ самого Інсуса Христа. Последнее никакъ не мыслимо безъ перваго, и когда мыслится или говорится о первомъ, тогда необходимо должно мыслиться и последнее, хотя бы оно и не выражалось въ особой формуль. Что же касается, наконецъ, ученія о двухъ воляхъ въ Іисусъ Христь, то въ этомъ отношении апостольския указания гораздо менъе ясны, чъмъ вышеприведенное нами изъ евангелія оть Матеея о страданіяхь Інсуса Христа въ саду Геесиманскомъ. Въ устахъ апостоловъ, при указаніи на эти страданія, говорится только, что Іисусъ Христосъ во дни плоти своей, съ сильнымъ воплемъ и со слезами принесъ молитвы и моленія могущему спасти Его отъ смерти (Евр. У, 7) и что Онъ, какъ Богъ, страданіями навыкъ послушанію и, какъ человъкъ, во всв дни жизни своей быль послушень Богу, даже до крестной смерти (Филип. II, 6-8. ср. Евр. Y, 8).

Раскрывши ученіе Інсуса Христа и апостоловь о лицѣ Искупителя, какъ Богочеловька, мы отвѣтили только на одну половину возраженій со стороны отрицательной критики относительно лица Інсуса Христа, не касаясь другой, не ме-

нъе важной стороны въ ученіи о лиць Искупителя, не касаясь т. е. того, сознаваль ли Себя Інсусь Христось Мессією и Искупителемъ міра съ самаго начала своего служенія и, слёдовательно, помимо всякихъ народныхъ представленій о Немъ, какъ о Мессіи. Правда, самъ Інсусъ Христосъ, нодобно тому ванъ и въ отношеніи своей богочеловіческой природы, никогда не называлъ Себя прямо Искупителемъ міра; но темъ не мене онъ такъ говориль о Себе и своемъ служенін, что сознаніе имъ своего мессіанскаго вначенія остается выше всякаго сомнинія. Інсусь Христось говориль о Себи, что Онъ пришолъ въ міръ во исполненіе обътованій о Мессін, бывшихъ чрезъ пророковъ (Лук. XXIV, 26-27), пришоль послужить и дать душу свою для искупленія многихъ (Ме. хх, 28), уврачевать больныхъ (Ме. Іх, 12), взысвать и спасти погибшихъ (Лув. XIX, 10), призвать гръшниковъ на пожаяніе (Лук. V, 32) и успоконть всёхъ труждающихся и обременныхь (Мо. XI, 28), такъ чтобы всякій вірующій въ Него не погибъ, но имълъ животъ въчный (Іоан. Ш, 15. 16-17). Онъ есть хлёбъ, стедшій съ небесь, который есть Его собственная плоть, полагаемая за животь всего міра, н всякій, ядущій этотъ хлібоь, будеть жить во вінь (Іоан. VI, 51). Онъ свёть міру, избавляющій ходящихь вь этомь свёть оть вёчной тьмы (Ioaн. VIII, 12) и при освобожденіи оть грізховъ дълающій ихъ во истину свободными (loan. VIII, 36). Онъ пастырь добрый, душу свою полагающій за овець и чревъ то обрътающій для нихъ истинную пажить (Іоан. Х гл.). Онъ, наконецъ, воскрешение и жизнь, подобно пшеничному верну, ввергаемому въ землю и имѣющему многъ плодъ сотворить, такъ что Онъ всёхъ привлечеть къ себе после своей крестной смерти и всякій, кто увіруєть въ Него, если и умреть, оживеть и войдеть въ уготованное отъ небеснаго Отца царство (loan. XI, 25; XII, 24. 32; XIV, 2-3) 1). Та-

<sup>1)</sup> Въ виду такихъ яснихъ указаній самого Інсуса Христа на Его мессіанское значеніе, какъ Искупителя міра, противники наши, въ сиравданіе своей мисли

кимъ образомъ, если въ писаніяхъ апостольскихъ личность Іисуса Христа, равно какъ и важнъйшія событія Его земной жизни—дъйствительно полагаются средоточіемъ и основаніемъ всего христіанскаго ученія, какъ на томъ особенно сильно

говорять, что болье или менье решительных изъ этихь указаній находятся только въ евангелік Іоанна (подлинность котораго они стараются заподоврить) и что у первых трехъ евангелистовъ замечается колебание Інсуса Христа въ Его мессіанскомъ достоинствъ. Такъ, напримъръ, они указываютъ на колебание Ирода, относительно инчности Інсуса Христа (Лун. 1X, 7-9), на запрещение Інсуса Христа разглащать о Немъ, какъ о Мессів и Христь, до времени воскресснія Его невмертанхъ (Mpz. VIII, 30; Me. XVI, 20; XVII, 9), и наконедъ, на то, что Інсусъ Христосъ вногда говорить о Себъ, какъ о Мессін и Сынъ Божіемъ, въ третьемъ двив. Но приводя эти возраженія сами же отрицательные критиви въ недоумьнів поражаются прякотою увазаній Інсуса Христа на Его мессіанское достониство еще въ нагорной проповеда, где примо говорится, что блажении те, воторыхъ будутъ поносить, гнать и всячески злословить за имя Христово (Ме. V, 11), и что не всякій войдеть въ царствіе небесное, говорящій: «Господи, Господя! даже не всякій изъ пророчествовавшихъ, изгонявшихъ бесовъ и творившихъ чудеса именемъ Івсуса Христа (Ме. VII, 21-23). А потому, во избижание всявихь недоуменій и пререканій, отрицательные критики не задумываются отвергнуть и самую нагорную проповёдь Інсуса Христа, какъ неподлинную. Чтоже касается до остальных возраженій, приводимых со стороны отрицательной вритеки, то они не имъють некакой сили. Первое изъ этихъ возраженій касается колебанія, очевидно, не самого Інсуса Христа, а Ирода; а второеесть не колебаніе со стороны Інсуса Христа, но только мудрая предосторожность, въ предупреждение какихъ либо демонстрацій въ пользу Его со стороны народа. При вныхъ случаяхъ самъ Інсусъ Христосъ неоднократно одобрялъ въру въ Него, пакъ Мессію (Мо. VIII, 10; IX, 22), а при входе въ Герусалинъ даже на основаніи ветхозавётныхъ пророчествъ оправдиваль крики д'ятей въ обращеній въ Нему, какъ Царю (Ме. XXI, 16), и въ отвёть Іоанну на вопросъ, не Мессія ли Онъ, примо указываль на свои діла, какъ на несомнівнюе свидетельство о Его мессіанскомъ служенія (Ме. XI, 2—6). Равнимъ образомъ, въ техъ же сачихъ местахъ, где јисусь Христось говорить о Себе, какъ Мессін, въ третьемъ лиць, дается ясно понять, что здъсь Онъ говорить именно о Себв (loan. IV, 25-26; IX, 35-37). Не говоримъ уже о томъ, что въ самомъ возражени противниковъ, относительно колебанія Інсуса Христа, въ сопоставденін съ ихъ собственникь ученіемь о диців Іноуса Христа, заключается громадное противоречіе, объяснимое только тою крайностію положенія, въ какую отрицательная вритика сама себя поставила. Задача совершить громадный перевороть въ мір'в и въ тоже время колебаніе реформатора относительно своего собственнаго инца суть, по намену правнему зразумению, две вещи совершенно несовивстимыя въ одномъ лецв.

настаивають наши противники, то полагаются именно потому, что самъ Іисусъ Христосъ смотрѣлъ на Себя, какъ на Искупителя міра, какъ на Богочеловѣка, какъ, слѣдовательно, на такое лице, которое составляеть собою краеугольный камень нашего спасенія, составляеть именно своею земною жизнію, своимъ ученіемъ, крестною смертію и воскресеніемъ, безъ наковыхъ событій и само христіанство не существовало бы и даже было бы немыслимо, какъ именно христіанство, какъ царство сыновъ Божіихъ, облагодатствованныхъ крестными заслугами и воскресеніемъ Спасителя. Впрочемъ, значеніе вемной жизни и крестныхъ заслугъ Искупителя для всего ученія христіанскаго, равно какъ и оправданіе ученія апостольскаго, относительно этого пункта догматическаго ученія, всего яснѣе можетъ выразиться при изложеніи Христова и апостольскаго ученія о самомъ дѣлѣ искупленія.

. Самъ Інсусъ Христосъ ясно увазываетъ на мессіанское вначение всей своей жизни, когда говорить, что Его пишатворить волю Пославшаго и совершить дело Его, такъ что самою своею жизнію и всёми своими дёлами, совершонными во время этой жизни, Онъ прославиль Отца своего небеснаго на землв и совершиль дело, которое Ему поручено было исполнить (Ioan. IV, 34; XVII, 4). Правда, въ устахъ апостольскихъ эта мысль получаеть столь обширное и точное раскрытіе, что ясно различается и подробно раскрывается троякое служение Інсуса Христа роду человъческому, т. е. служение пророческое, первосвященническое и царское. Темъ не мене н въ устахъ самого Інсуса Христа находятся указанія на всё эти три вида мессіанскаго служенія. Конечно, указанія эти, особенно въ отношения первосвящении ческаго и царскаго служенія, какъ и следовало ожидать, довольно нераздельныя сравнительно съ категорическимъ и раздёльнымъ языкомъ апостольскихъ писаній; но въ данномъ случав важна самал идея и основные моменты въ распрыти учения о мессианскомъ служенін Іисуса Христа. Самая смерть, воспресеніе и вовнесеніе Інсуса Христа на небо, какъ мы и выше имвля случай замъ-

тить, самымъ дѣломъ, такъ сказать, могли дополнить и выяснить великое служение Іисуса Христа роду человѣческому; между тѣмъ какъ прежде совершения этихъ событий, ни эти события не могли быть понятны для апостоловъ, ни самое дѣло искупления не было еще завершено.

Пророческое служение Мессии въ устахъ Інсуса Христа раскрыто сравнительно довольно подробно. Інсусь Христось, по Его собственнымъ словамъ, есть единый учитель, вакого только могуть искать себ'в върующіе (Мо. ХХІІІ, 8), и который одинъ, какъ единственный органъ откровенія, открыль имя Отца Своего людямъ, (Іоан. XVII, 6-8). Ученіе Его не есть Его собственное ученіе, но ученіе божественное, ученіе Пославшаго (loan. VII, 16-17), которое освобождаетъ принимающихъ его отъ гръха и смерти и даруетъ имъ жизнь въчную. (Ioan. VIII, 32; XII, 47-50). А потому и принимать это ученіе обяванъ всякій слушающій его, если только онъ искренно любить самого Божественнаго Учителя, принимающаго какъ брата или сестру всякаго приходящаго въ Нему (loan. XII, 47-49; XIV, 15. 23; XV, 7; Лук. VIII, 21). Проповъдуя тавимъ образомъ свое ученіе, какъ новое, божественное откровеніе, и притомъ, канъ откровеніе безусловно-необходимое для всёхъ, Інсусь Христосъ тёмъ самымъ отменяль весь ветхозаветный законь, съ ево формальной стороны, со всеми его обрядами, жертвами, богослужебнымь устройствомь и ееовратическимъ правленіемъ (Ме. V, 28—48; XII, 8; XXI, 42—43; XXIV, 1 u carba.; Mpr. XIII, 1 u carba.; Ayr. XXI, 5-6; Ioan. 4, 21), и удерживаль только сущность всего ветховаветнаго Богоотнровенія (Ме. V, 17-18; XV, 3-4; Лук, X, 25-28), ту сущность, которая сосредоточивалась около лица обётованнаго Мессін, какъ красугольнаго камил. На этомъ-то пренебреженномъ зиждущими камив (Мо. XXI, 42-43; Мрк. XII, 10) Інсусъ Христосъ и основываль новый вавёть, доступный для всёхъ, приходящихъ отъ востока и запада (Me. XXVI, 28; Лук. XIII, 29). Но вакъ истинный пророкъ, Інсусъ Христосъ основываль новый завёть не только своимъ ученіемъ, но и

самою своею безграшною и богоугодною жизнію (Ioan. VIII, 29. 46), подавая тёмъ самымъ высочайшій обравець для своихъ последователей (Іоан. XIII, 14. 17) и завещавая имъ взять на себя Его иго, иго вротости и смиренія сердца (Ме. XI. 29). Кром' того, истинность своего пророческого служения Інсусъ Христосъ подтверждаль чудесами, какъ истиними делами (бота) Болінми, видя которыя слушатели не могли не вёровать и въ самаго чудотворца, какъ истиниаго посланника Божія (Іоан. IX, 3; XIV, 11) 1). Въ сравненіи съ таковымъ раскрытіемъ самимъ Інсусомъ Христомъ ученія о пророческомъ Его служенін міру, раскрытіе въ устахъ апостольскихъ представляеть собою совершенно тоже самое ученіе, ничёмь въ существъ не отличающееся отъ Христова ученія. Апостолы говорять, что Інсусь Христось, какъ основатель новаго завъта или проровъ, есть свёть истиный, просвёщающій каждаго человена, приходящаго въ міръ (Іоан. І, 9); что Онъ даль намь свёть и разумь, да познаемь Вога истиннаго (1 Іоан. V, 20), даль благодатный законь, въ замёнь закона Монсеева (посл. къ Римл.), и это благодатное отпровение пребудеть ввчно неизменнымъ (2 Корин. III, 11), такъ что нивто не можетъ положить иного основанія, кром'в положеннаго, которое есть Інсусъ Христосъ (1 Корин. III, 11). А потому анаеема тому, кто будеть благовъствовать не то, что благовъствоваль Інсусь Христось и аностолы (Галат. I, 8).

Въ отношении учения о первосвящении ческомъ служении Искупителя нельзя не видъть, что хотя Інсусъ Христосъ и не могъ подробно раскрывать это учение прежде своей крестной смерти, тъмъ не менъе во время своей земной жизни, въ ви-

<sup>1)</sup> Упреви Інсуса Христа іудеянь за жажду чудесь, по силь которыхъ только они хотьди выровать въ Него (Іоан. ІV, 48), въ данномъ случав, инмало не могуть свидьтельствовать о томъ, что Інсусъ Христосъ не считалъ своихъ чудесъ чудесами, какъ заключають противники евангельскихъ чудесъ. Равнимъ образомъ, и запрещеніе разглашать о совершившихся чудесахъ и исцъленіяхъ протисходило, какъ можно полагать, изъ видовъ предосторожности (Іоан. ІХ гл.; Мрк. VII, 86).



дахъ подготовленія учениковъ въ этому великому событію, Онъ весьма часто указываль на свою смерть, то въ образныхъ выраженіяхъ, то въ прямыхъ и опредъленныхъ (Ioan. II, 19, 21; XII. 7: JVR. XVII. 22-23: Me. XII. 39-40: XVI. 4. 27: XVII. 22-23; хх, 18-19). Во всёхъ указаніяхъ на свою смерть Інсусъ Христосъ ясно даваль разумёть все значеніе ея въ дъл искупленія. Спаситель говориль, что когда Онь будеть вознесенъ на крестъ, тогда ученики Его увнаютъ, что Онъ говориль и делаль только то, чему научиль Его Отецъ не-· бесный (loan. VIII, 28); что Онъ душу свою полагаеть за овець (loan. X, 14 — 15) и святить себя (адабен) за върующихъ въ Него (Іоан. ХУІІ, 19), чтобы, подобно умирающему въ землъ свиени, сотворить плодъ многь (Іоан. XII, 24); что Онъ даетъ избавление (хотроч-выкупъ) за многихъ (Ме. ХХ, 28) въ , своемъ честномъ твлв и пречистой крови, изъ которыхъ первое, подъ видомъ хлъба, будетъ преломляться, а послъдняя, подъ видомъ вина, будеть изливаться за многихъ, во оставление грёховъ; такъ чтобы всякій, вкушающій, подъ видомъ хлёба и вина, истинное тело и кровь Спасителя и верующий въ Его крестныя заслуги, не погибъ, но имъль жизнь въчную, какъ воистину освященный (пусасиемс) престною смертію Христа CHACHTELS (Mo. XXVI, 28; Mpr. XIV, 22-24; JVR. XXIV, 47; Ioan. VI, 51; III, 14-15; XVII, 19). Такимъ образомъ, въ устахъ Іисуса Христа первосвященническое Его служеніе раскрыто хотя и недовольно раздельно, но темъ не мене ясно выражено все искупительное значение смерти Христовой, какъ спасающей, примиряющей и оправдывающей человека предъ Богомъ. А потому съ несомивниостію можно сказать, что и апостольское ученіе о первосвященническомъ служеніи Інсуса Христа, при всей его раздільности, опреділенности и даже отвлеченности языка, есть тоже самое учение Інсуса Христа, облеченное только въ иную форму. Апостолы, въ данномъ случав, действительно говорять языкомъ самымъ точнымъ, исходя изъ той основной идеи, что Богъ во Христв примириль съ Собою мірь, не вибняя людямъ согрішеній ихъ

(2 Корин. У, 18-19) и предложивъ Іисуса Христа въ жертву умилостивленія впрою вт крови Его, вт явленів правды своея, за отпущение прежде бывших гръховъ (Римя, III, 25). Эту основную мысль объ оправдании и примирении съ Богомъ всего міра жертвою одного Інсуса Христа апостолы проводять такимъ образомъ, что какъ непослушаниемъ одного человека соделались многіе грешными, такъ должно было, чтобы послушаніемъ одного праведны были многіе (Римл. V, 19), чтобы приносившій Себя въ жертву за родъ человъческій Архіерей быль послушень Богу въ теченіи всей своей земной жизни, даже до крестной смерти, чтобы быль свять, непричастень влу, непорочень, отделень оть грешниковъ (Евр. VII, 26). Потому-то, какъ преступленіемъ одного смерть царствовала посредствомъ одного, такъ тёмъ более и пріемлющіе обиліе благодати и даръ праведности должны царствовать въ жизни посредствомъ одного Іисуса Христа, (Римл. У, 17), такъ какъ Его праведность становится въ очахъ Божінхъ нашею праведностію (2 Корин. У, 21), по сил'в прінскренняго пріобщенія Іисуса Христа нашей плоти и крови (Евр. II, 14-17), съ сохранениемъ въ тоже время Его бомественнаго достоинства и всемогущества (Колос. II, 9; 1 Корин. ху, 45). Но всего ястве не только наше оправданіе, но я очищение и освящение распрыты апостоломъ Павломъ въ посланіи въ Евреямъ, въ ученіи о смерти Інсуса Христа, по сопоставленію первосвященства Христова съ первосвященствомъ ветхозавѣтныхъ первосвященниковъ и при изображеніи несравненныхъ преимуществъ первосвященства перваго предъ первосвященствомъ последнихъ. Інсусъ Христосъ, по ученію апостола Павла, не самъ Себъ присвоилъ власть первосвященства; но, подобно Аарону, призванъ отъ Бога быть первосвященникомъ по чину Мелхиседекову, но первосвящениикомъ во въкъ и первосвященство имъть не преходящее (Евр. V, 4. 5-6. 10; VII, 24). А потому Онъ одинъ разъ навсегда принесъ свою первосвященническую жертву, не имъя нужды свать безусловно святый самъ по Себв, а не по одному только

своему первосвященническому служенію, какъ другіе первосвященники) каждый день приносить жертвы сперва за свои грвин, а потомъ и за грвии народа (Евр. VII, 27). Притомъ хотя Онъ и принесъ свою первосвященническую жертву, подобно всёмъ другимъ первосвященникамъ, за народъ (Евр. VII. 21; V, 1.7; VIII, 3), но вакъ первосвященникъ будущихъ благъ, пришедшій съ большею и совершеннъйшею веткозавътной, нерукотворенною скинією, не съ кровію козловъ и тельцовъ, но съ своею пречистою кровію, однажды вошоль въ святилище и пріобрёль вёчное искупленіе, будучи самь жертвою за грёхъ. Потому-то Онъ и соделался ходатаемъ новаго завёта, подобно ходатайству Монсея, окроплявшаго кровію тельцовъ н козловъ древнюю скинію и народъ, при основаніи завъта ветхаго (Евр. IX, 11-22). Такимъ образомъ, Інсусъ Христось, какь первосвященникь, содываюся самь клятвою за гръхъ, чтобы пригвоздивъ во вресту въ лицъ своемъ древнее рукописаніе, разодрать его и тёмъ самымъ избавить нась отъ гръха и влятвы законныя, дабы мы были правда Божія о Немъ (Галат. III, 13; Колос. II, 14; 2 Корин. V, 21). А потому и смерть Інсуса Христа, какъ смерть Того, Котораго Богъ предложиль въ жертву умилостивленія въ крови Его, въявленіе правды Своея, за отпущеніе прежде бывшихъ грізховъ (Римл. III, 25), есть съ одной стороны, выкупъ (λύτρωσις, стоλύτρωσις, αντίλυτρον) за насъ правдъ Божіей, какъ вивненіе Інсусу Христу нашей вины, а съ другой-примирение наше съ Богомъ и очищение, или умилостивление о нашихъ гръхахъ. тавъ что мы неистявннымъ сребромъ или златомъ, но пречистою вровію Інсуса Христа, туне, по благодати Божіей, избавлены отъ всякаго безваконія, очистились отъ всякаго грівха, соделались людьми святыми, праведными, чистыми и избранными, и чрезъ то пріобр'вли дервновеніе въ день судный и получили обручение наследія (1 Тим. ІІ, 6; Тит. ІІ, 14; 1 Петр. І, 18—19; Римл. Ш, 24; Евр. ІХ, 11; 1 Корин. І, 30; Римл. IV, 24; Ефес. I, 7, 14; Колос. I, 14; 1 Іоан. I, 7; II, 2). Что же васается, наконецъ, до царскаго служенія Інсуса

Христа, то распрытіе этого ученія въ устахъ самого Інсуса Христа, какъ мы выше замётили, не могло имёть мёста, такъ какъ моменты проявленія царской власти Спасителя составляють: сошествіе во алъ, какъ побъда налъ смертію и начальникомъ ея діаволомъ, воскресеніе изъ мертвыхъ, какъ залогъ совоскресенія нашихъ тіль для вічной жизни всемогущею силою царской власти Інсуса Христа, и вознесеніе на небо, какъ совозвышение въ лицъ Інсуса Христа человъческаго естества на небесную высоту и какъ довершение дъла спасения во все время продолженія благодатнаго царства Христова. Все это суть такіе моменты, исполненіе которымъ, а следовательно и надлежащее выяснение имъли произойти впереди. А потому совершенно достаточно для тождества Христова и апостольскаго ученія, если Інсусь Христось, въ данномъ случав, выражалъ хотя нъкоторыя прикровенныя указанія на всё представленные моменты Его парскаго служенія роду человіческому. О соществи во адъ находять указание въ словахъ Іисуса Христа, что Ему подобаеть быть въ сердив вемли подобно тому, какъ Іона пророкъ быль во чревѣ кита три дня и три ночи. О воскресеніи же своемъ Інсусъ Христосъ довольно часто говорить вийстйсь тимь, когда говорить о смерти, и притомъ сравнение Себя Інсусомъ Христомъ, въ этомъ случав, съ пшеничнымъ зерномъ по справедливости можетъ служить епиграфомъ въ раскрытію апостоломъ Павломъ въ посланіи въ Кориноянамъ ученія о воскресеніи Іисуса Христа и значение его по отношению из воскресению наших тёль. Равнымъ образомъ, неоднократно указываетъ Інсусъ Христосъ и на вознесение свое на небо, говоря, что Онъ идетъ туда, гдв быль прежде, какъ стедшій съ небесь; что Онъ идеть уготовать место для апостоловь, -- умолить Отца своего небеснаго о ниспосланіи иного Утішителя (loan. XIV, 16) и всегда будеть исполнять прошенія вірующихь и просящихь во имя Ero (Ioan. XIV, 14). Апостолы совершенно върно и точно поняли прикровенно высказанную мысль Спасителя о Его царской власти, на основаніи общей піли всего діла спасенія

распрывая значеніе сошествія Інсуса Христа во адъ, воспресенія изъ мертвыхъ и вознесенія на небо. О сомествін Іисуса Христа во адъ апостолы говорять, какъ именно о проявленіи царской власти Інсуса Христа, выражая самое проявленіе этой власти плененіемъ плена и освобожденіемъ изъ власти діавода душъ умершихъ праведниковъ (1 Петр. III, 18-19; IV, 6; Ефес. IV, 8-9). Равнымъ образомъ, и воспресение Інсуса Христа апостолъ Павелъ разсматриваеть какъ необходимый моменть въ деле нашего спасенія, такъ какъ возсозданіе человъка для въчнаго царствія могло совершиться только чрезъ уничтожение смерти воскресениемъ Інсуса Христа изъ мертвыхъ, такъ чтобы и наши тъла, по подобію тела воскресшаго Господа, и Его царскою властію, воскресли нетлівними и безсмертными (1. Корин. ХУ гл. ср. Деян. И, 27). Въ отношенін же посавдняго момента проявленія парскаго служенія Спасителя, въ разъяснение мысли о царскомъ могуществъ и ходатайстве Его за верующихъ предъ Отцемъ небеснымъ, апостолы говорять, что Інсусь Христось, восшедши на небеса, какъ человъкъ, возсълъ одесную Бога Отца, получилъ имя превыше всякаго имени, покоршимся Ему ангеломъ, и властемь, и силамь (Двян. II, 32-35, Филип. II, 9-11; 1 Петр. III, 22), ходатайствуеть ва насъ предъ лицемъ Божінмъ, чтобы спасти до конца приходящихъ чрезъ Него къ Богу и спосадить ихъ съ Собою на небесныхъ (Римл VIII, 34; Евр. VII, 24-25; IX, 24; Ефес. II, 6), и будеть ходатайствовать до тёхъ поръ, пока не станеть уже более нужды въ Его ходатайствъ, вогда Онъ, по наступленіи исполненія временъ, предасть царство Богу и Отцу и будеть вывств съ Нимъ царствовать, упразднивъ всякое начальство, всякую власть и силу (1 Kopun. XV, 24-25).

II.

Ученіе о Богѣ, какъ Освятителѣ человѣка, составляя собою завершеніе дѣла искупленія, совершеннаго Інсусомъ Христомъ, не менѣе, чѣмъ и самое ученіе о Богѣ, какъ Иску-

питель міра, подвергается нареканіямь со стороны отрицательной вритики, по отношенію въ раскрытію этого ученія въ устахъ Інсуса Христа и апостоловъ. По врайней мёрё здёсь, вакъ и въ ученіи о Богь Искунитель міра, Бауръ и его школа думають найти очевидивищее и несомивнное подтверждение своей мысли объ основанномъ на ложномъ понимании личности Інсуса Христа развитін и искажающемъ истинный духъ кристіанскаго ученія громадномъ осложненім въ устахъ апостольскихъ зерна ученія Христова. Мысль эта, по ихъ мивнію, до осявательности очевидна, какъ по отношенію къ ученію о благодати, такъ преимущественно по отношенію къ ученію объ ісрархіи и таинствахь, какъ двухь составныхь частяхъ православно-христіанскаго догматическаго ученія о Богь. какъ Святителе человека. Но съ истинно христіанской точки врвнія не трудно даже напередъ предугадать всю неосновательность подобнаго рода мысли, послё того какь мы успёли убѣдиться въ несомненномъ тождестве по содержанию Христова и апостольского ученія о лице Искупителя, какъ Богочеловъка, и о самомъ спасеніи міра, какъ великой христіанской , тайнъ искупленія.

Въ отношении ученія о благодати, въ нисаніяхъ апостольскихъ, преимущественно же въ посланіи апостола Павла къ Римлянамъ, дёйствительно нельзя не видёть прежде всего весьма подробно раскрытаго, общаго ученія объ оправдывающей и освящающей благодати Божіей самой въ себё, ни малёйшаго указанія на что, по видимому, нётъ въ ученіи самого Інсуса Христа. Но таковая черта различія нимало не опровергаетъ тождества Христова и апостольскаго ученія. Раскрытое апостоломъ Павломъ ученіе о благодати самой въ себё есть ничто иное, какъ разъясненіе той глубокой идеи Спасителя, что Інсусъ Христосъ, принося новое откровеніе, утверждая новый завётъ человёка съ Богомъ и, такимъ образомъ, отмёная данный чрезъ Монсея вётховавётный законъ, въ тоже время, не разоряль этоть законъ, но восполняль (Ме. V гл.). Выходя изъ этой основной идеи, апостолъ Павелъ раскры-

ваеть все значеніе христіанства, сравнительно съ подзаконнымь, до христіанскимь періодомъ существованія рода человъческаго, обстоятельно выясняя все безсиліе естественнаго и положительнаго закона для оправданія человёка предъ Богомъ и всю силу и значение въ данномъ случав благодати Божіей, изливающейся на родъ человіческій чрезъ Інсуса Христа. Законъ естественный, которымъ руководились язычники, хотя и открываль передъ внутреннимъ вворомъ человъка все величіе и святость Божества, тъмъ не менъе язычники жили въ похотяхъ сердецъ своихъ, въ нечистотъ и непотребствахъ, будучи исполнены всякой неправны, такъ что въ концъ концовъ, вместо всякаго оправданія, неминуемо полженъ быль открыться праведный суль и гийвъ Божій съ неба на всякое нечестіе и неправду челов'яковъ, подавляющихъ истину неправдою (Римл. I, 18-32). Равнымъ обравомъ и положительный законъ Моисеевъ, не смотря на то, что онъ данъ быль Богомъ и что по своему содержанию, формъ и цели быль свять, праведень, благь и необходимь, будучи подавляемъ грёхомъ, не достигалъ своей высокой пёли. Онъ обнаруживаль только гржхъ предъ сознаніемъ человіка, ділаль его вивняемымь, производиль въ человеке внутреннее раздвоеніе между гріжовною плотію и сознающимь всю тяжесть греха духомъ и такимъ образомъ имелъ значение только пестуна или руководителя, доводящаго человіка до сознанія силы гріха и необходимости высшей помощи для его освобожденія. Слёдовательно ветхозав'тный законъ не только не оправдывалъ человъка, но убивалъ своими предписаніями и держалъ въ увахъ греха, смерти и подклятвенкаго состоянія (Римл. VII. 7-25; III, 20; V, 13; VIII, 2. 3; 2 Kopen. III, 6; Farat. III, 10. 24-25). Въ противоноложность этому закону, только вёра во Христа даеть и можеть дать истинное оправдание и жизнь во всехъ и на всехъ верующихъ (Римл. I, 17; III, 21-22), подобно тому, вавъ и при учрожденін ветхаго завъта между Богомъ и человекомъ главнымъ элементомъ и залогомъ оправданія была вёра Авраама. Но эта вёра не есть мертвая, не

оживляемая дёлами любви (Римл. IV, 2-5; ср. Iar. II, 21-23), а вёра во Христа, какъ самый начальный моменть оправданія и спасенія человёка, не по личнымь его дёламь и заслугамь, а совершенно даромъ, по милости и благодати Божіей, по снив вывненія врестных заслугь Искупителя (Римл. III. 23-24: IV, 4-6; 16; V, 15; VI, 14; Edec. II, 8). Tarents of pasonts биагодать Божія, оправдывающая человіна, по ученію апостольскому, есть сила Іуха Святаго, действующая и совершающаяся въ немощахъ человеческихъ (2 Корин. XII, 9; Колос. I, 29; 2 Тим. I, 8; ср. Римл. VIII, 9; 1 Корин. III, 16; XII, 3), а вивств съ темъ-н сила Христова, какъ благодать Бога Отца; спасшаго насъ и призвавшаго званіемъ святымъ не по деламъ нашимъ, но по своему изволенію и благодати, данной намъ во Христв Інсусв прежде леть вечныхъ (2 Тим. I, 9; 2 Корин. XII, 9; ДЪян. XV, 11; 1 Корин. I, 4). Совершенное тождество по содержанію такого подробнаго н обстоятельнаго апостольскаго ученія о благодати съ упомянутою выше идеею о ней самого Іисуса Христа со всею несомниностію подтверждается еще тимь, что частные моменты оправданія человіна благодатію Божією, т. е. ученіе о благодати предваряющей, оправдывающей, возрождающей и спасающей, одинаково распрываются какъ Інсусомъ Христомъ, такъ и апостолами.

Ученіе о благодати предваряющей въ устахъ Інсуса Христа распрывается подъ формою ученія о привываніи (хадету), безъ котораго никто не можеть получить спасенія. Привываніе, пропов'ядуемое Інсусомъ Христомъ, есть призваніе людей грівшныхъ къ покаянію и в'єрів во Христа (Ме. ІХ, 13; Мрк. ІІ, 17; Лук. V, 33. Притчи: о дарской вечери, о виноградникть, о блудномъ сыніе и др. Ме. ХХ, 1—16: ХХІ, 28—32; ХХІІ, 1—14; Лук. XV, 11—32), при полномъ сохраненіи свободной воли привываемыхъ, такъ что они свободно могутъ повиноваться или противиться этому привыванію (притча о званныхъ на вечерю—Лук. ХІV, 16—24; ХІІІ, 24). Призваніе простирается на весь родъ челов'яческій, безъ всякаго разли-

чік народностей, такъ чтоби каждый человёкъ могь воснольво-Bathes und dis choero chacenis (Mo. XXVIII, 19; Mps. XVI, 15; Іоан, III, 15-16). Но притомъ призываніе сначала обращается въ чадамъ Божіниъ, т. е. народу іудейскому, воторый, такъ свазать, первый столь на очерели призываемыхъ. а затемъ уже должно быть обращено и въ овцамъ иного двора, на востонъ и западъ, по всей вселенной и во свидътельство всёмъ народамъ (Me. VIII, 11; X гл.; XXIV, 14; XXVI, 13; XX, 16; loan. X, 16; otběte meně kanahenckoň - Mo. XV. 21-28). Только тв, которые избраны Богомъ, какъ достойные причастники небеснаго наследія, могуть вступать въ благодатное царство призываемыхъ, отделившись отъ всего остальнаго невърующаго міра (Мрк. XIII, 20; Лук. XVIII, 7; Me. XXIV, 22. 31; XXII, 14). A notomy token tots moments послушать глаголовъ Болінхь и увёровать въ Інсуса Христа. кто отъ Бога, т. е. самая вера возможна только при избраніи, содъйствін и помощи Божіей, хотя тімь самымь нимало не отвергается и дичное участіе самого человіна (Іоан. VI, 46; VIII, 47, cp. Mps. XVI, 16; loan. V, 24). By cosephenhous соотвётствін такому ясному раскрытію самимъ Інсусомъ Христомъ ученія о призыванів, ванъ благодати предваряющей, въ писаніяхъ апостольскихъ говорится, что Богъ предопредълилъ быть подобными образу Сына Своего и призвать въ баагодатное царство тёхъ, которыхъ Онъ предузналь, какъ достойных этого призванія и не имеющих претинуться о камень претиновенія, подобно народу изранльскому (Римл. ІХ, 6-21 ср. 22-36 ст. и VIII, 29), Тамъ не менъе Богъ всъмъ челов в кощетъ спастися (1 Тим. II, 4), всякому приходящему отвервая сердце внимати слышимому евангельскому благовествованію и надёляя извёстною мёрою вёры чрезъ Святаго Луха, чтобы въровать въ Господа Інсуса (Деян. XVI. 14; Римя. XII, 3; 1 Корин. XII, 3; Филип. I, 29).

Въ отношения въ учению о благодати оправдивающей въ евангельской истории ясно покавывается, что самъ інсусъ Христосъ привнаваль необходимымъ условіемъ благодатнаго оправ-

данія віру въ Сына Божія, соединенную съ цокаяніемъ. Такъ самъ Інсусъ Христосъ говорить, что милости хощеть, а не жертвы, пришедши призвать грёшныхъ на покаяніе, чтобы всякій слушающій словесь Его и вірующій въ Пославшаго имбль жизнь врчную, и что блаженны алчущіе и жаждущіе правды, т. е. блаженны тв, которые, съ полнимъ сознаніемъ и сердечнымъ сокрущениемъ о своей граховности, алчуть и жаждуть оправданія свише, по вірь во Христа, така кака и самая въра есть не что иное, вакъ желаніе очиститься отъ соврушающаго душу граховнаго состоянія васлугами Искупителя (Me. IX, 13; V. 6; loan. V, 24). Выраженную нами мысль Інсуса Христа какъ нельзя болбе подтвержимоть евангельскія пов'єствованія о похвал'я Інсуса Христа относительно покаянія и смиренія мытаря (Лув. XVIII, 13 — 14), объ обътованіи спасенія дому Закхееву за покаяніе и въру Завхея (Лук. XIX, 9), о принятін отцомъ раскаявщагося блуднаго сына (Лук. ХУ, 11-32), о запрещеній вновь грёшить увёровавшему въ Сына Божія и исціленному сліторожденному (Іоан. ІХ, 35-38), объ отпущенім граховъ женщина за ел многую любовь (Лун. VII, 47-50) и, накомець, о приняти въ райскіе чертоги поваявшагося и увіровавшаго въ Інсуса **Христа на прест**в разбойника (Лук, XXIII, 39-43). Но одна только вёра, соединенная съ поваяніемъ, не можеть оправдать человъка предъ Богомъ, если кающійся и върующій не крестится во имя Госнода Інсуса Христа. Самъ Інсусъ Христосъ ясно и опредъленно говорить, что кто не родится водою и духомъ, тотъ не можеть войти въ царство небесное (Іоан. Ш, 3), н что только тоть спасется, кто имжеть въру и крестится (Мрв. XVI, 16). Следовательно, по учению Інсуса Христа, только въра, соединенная съ покаяніемъ и врещеніемъ, есть необходимое, истинно оправдывающее и действительно спасительное условіе оправданія благодатію Божією, хотя во дни земной живни Спасителя и были исключительные примеры оправданія по одной въръ и повалнію, помимо прещенія (Лук. VII, 50; XXIII, 37-43). Саное же проявленіе благодати оправдывающей

и ел спасительныхъ абиствій, какъ благодати возрождающей и спасающей, Інсусъ Христосъ изображаеть, съ одной стороны, какъ прощеніе грёховъ и примиреніе съ Богомъ, какъ необходимое следствіе этого прощенія (Лук. V, 20; XVIII, 14. Притчи: о блудномъ смив и о заимодавив и должнивв — Лук. XV, 11-32; Ме. XVIII, 23-35), а съ другой-какъ возрождение (Іоан. III. 3 — 8), по силъ которато върующие исполняются такою совершенивитею радостію, при постоянномъ общеніи съ Богомъ и удаленія отъ грёховной жизни, которой у нихъ нивто не можеть отнять (Ioan. XVI, 20-23). Совершенно тоже самое по содержанію ученіе находится и въ писаніяхъ апостольскихъ. Здёсь говорится, что мы по милости Божіей, чрезъ въру въ Інсуса Христа, предваряемую покаяніемъ, и банею паки бытія содівланись сынами Божінми, во Христа крестившись, во Христа и облекшись, омылись, освятились, оправдались и спогреблись Інсусу Христу въ крещеніи, чтобы возродиться для новой жизни, святой и праведной, какъ необходимо жить возрожденнымь отъ нетавинаго съмени, отъ слова истины и отъ самого Бога (Деян. II, 38; 1 Корин. VI, 11; PHMM. V, 15-21; VI, 4; 1 Herp. I, 23; IAR. I, 18; IOAH. I, 12-13). Эта-то святая и праведная жизнь оправданных благодатію Божією вірующих въ Інсуса Христа, какъ воврожденныхъ и освящонныхъ Богомъ, и составляетъ предметъ подробнаго раскрытія въ писаніяхъ апостольскихъ, какъ раскрытіе и разъясненіе краткаго указанія Ійсуса Христа на рожденіе свыше отъ Святаго Духа. По ученію апостольскому, возрожденіе, какъ начало новой, духовной жизни, есть начало, проникающее весь составъ природы человеческой и делающее человека святымъ, есть оправданіе жизни, истинный светь и жизнь въ Інсусь Христь, такъ что рожденные отъ Бога, какъ истинные сыны Божін, уже не могуть сограшить, но набаюдають за собою, побъядая мірь и грёхь, знають и мобять родившаго ихъ, а любя родившаго, любять и другихъ, рожденныхъ отъ него братій своихъ (1 Ioan, III, 9; IV, 4. 7; V, 1. 4. 18. 20; IOaH. I. 4; XX, 31; Epec. I, 5 - 6; PHMA. V,

18). Сила, подврѣпляющая и утверждающая христіанина въ этой возрожденной и обновленной жизни, есть сила Святаго Духа, какъ Духа истины и источника многоравличныхъ дарованій, такая сила, которая, чрезъ внѣшнее дѣйствіе помазанія, запечатлѣваетъ христіанина печатію святаго священства, всегда почиваетъ на немъ, проникаетъ и освящаетъ сердце, усовершая во всякомъ добромъ дѣлѣ принявшаго это помазаніе, бакъ печать дара Духа Святаго, и научая всему, какъ помазаніе истинное и неложное (1 Іоан. ІІ, 20. 27; 2 Корин. І, 21—22; 1 Петр. ІV, 14; ІІ, 5; ІІІ, 15; Филип. ІІ, 13; Евр. ХІІІ, 21).

Наконець, какъ по ученію Інсуса Христа, такъ и по ученію апостольскому, дёло спасенія не ограничивается одною только верою въ спасительную силу оправдывающей, возрождающей и освящающей благодати Божіей, хотя бы эта вёра и сопровождалась врещениемь, а вивств съ совнательно свободнымь и двятельнымь участіемь вь двяв спасенія со стороны самого человёка. По ученію Інсуса Христа всякій вёрующій въ Него и жаждущій получить спасеніе должень взять вресть свой и идти въ следъ своего Господа, возлюбить Его всвиъ сердцемъ своимъ-больше, чвиъ любитъ человекъ отца своего и матерь, возлюбить до самопожертвованія и самоотверженія, возлюбить такъ, чтобы безъ всякаго страха предъ убивающими тело, души же не могущими убити, неуклонно пребывать въ томъ небесномъ ученін, благовіствованіе котораго сподобился услышать, и непрестанно стараться возрастить посвянное въ сердив свия слова Божія и сотворить плодъ многъ въ терпеніи, усовершаясь въ посте и молитве предъ очами Отца небеснаго и укращая себя смиреніемъ и двлами благотворительности христіанской, быть мудрымъ какъ вивя и цвлымъ какъ голубь въ отношении ко всякаго рода соблазнамъ и греховнымъ удовольствіямъ міра (Мв. X, 16; XVIII, 6-10; XIII, 14; XI, 15; XIII, 12; X, 38; XX, 26; VI, 3; VI, 16-18. 24-34; Mpr. IX, 42; IV, 24. 25; Jyr. XVII, 1-2; IV, 24; XII, 57-58; VIII, 18. 15; loan. VIII, 31 - 32; XV, 16; XVI,

33). Только таковые труждающіеся и обремененные найдуть истинное упокоеніе у своего Господа и радость ихъ будеть исполнена въ обителяхъ Отца небеснаго, гдв награда ихъ велика (Me. V, 4. 12; XI, 28; Ioan. XIV, 2; XV, 11). Равнымъ образомъ и апостолы говорять, что не отъ вёры одной оправлывается человъкъ, но отъ въры, спосившествуемой любовію и добрыми дълами. А потому христіанинъ облекщись во вся оружія христіанскихъ добродётелей, долженъ трезвиться и бодрствовать, тщательно противостоя всёмь искушеніямь плоти и кознямь діавола, непрестанно со страхомь наблюдая, чтобы святить Господа въ сердцъ и не пасть и тъмъ не погасить духа благодати Божіей, а напротивъ, обновлять и освящать Его въ себв, какъ новой твари во Христв. Только за такую, оживляемую дёлами добродётели вёру, какъ за истинно добрый подвигь, христіанинь получить вінець правды отъ Господа на будущемъ праведномъ судъ Божіемъ, въ похвалъ, чести и славъ въ явленіе Інсуса Христа (Галат. У, 6; Іак. ІІ, 21; 1 Корин. X, 12; Ефес. VI, 11 — 18; 1 Петр. V, 8; I, 7; III, 15; 2 Tum. II, 5; IV, 7).

Ученіе о благодати Святаго Духа, по силь крестныхъ заслугъ Искупителя обильно изливаемой на членовъ церкви Христовой въ таишствахъ чрезъ лицъ, принадлежащихъ въ священной ісрархіи, составляеть собою ученіе о такихъ предметахъ, которые естественно очень мало могли быть раскрыты самимъ Інсусомъ Христомъ, какъ относящіеся ко времени уже утвержденнаго благодатнаго царства, руководимаго и просвъщаемаго уже имимъ Утъшителемъ-Духомъ Святымъ. Самъ Інсусъ Христосъ устройство церкви, съ ея іерархическими представителями и благодатными таинствами, предоставляйъ будущему, говоря, что Онъ многое имель бы сказать ученикамъ своимъ, но они не могутъ вместить этого; когда же придеть Духъ истини, Онъ возвестить будущее и наставить ихъ на всякую истику; потому что не отъ себя будеть говорить, но говорить будеть только то, что услышить (Ме. XVI, 18; IOAH. XVI, 12 — 114). А нотому въ данномъ случав то-

ждество въ содержаніи между Христовымъ и апостольскимъ распрытіемъ разсматриваемаго ученія нимало не нарушается, если въ ръчахъ Інсуса Христа ученіе о церкви, ісрархіи и таинствахъ распрыто, относительно инкоторыхъ пунктовъ, прикровенио, въ болже или менже общихъ, хотя и существенне основныхъ чертахъ, сравинтельно съ полнотою и опредъленностію распрытія этого ученія въ писаніяхъ апостольскихъ.

Характеристическою чертою формальнаго различія между ученіемъ о церкви самого Інсуса Христа и апостоловъ служить то, что Інсусъ Христосъ раскрываль это ученіе подъ формою ученія е парствв. Слово царство было известно современникамъ Інсуса Христа, какъ парство Божіе и им'яющее каступить царство Мессін (Лук. XIV, 15; Мрк. XI, 10; Ме. III, 2). А потому Інсусь Христось и инбираеть это слово, какъ самый дучшій терминъ, могущій выяснить іудеймъ истинное нонятіе объ устрояемой Спасителемъ церкви, тъмъ болье, что Інсусъ Христосъ, при своемъ ученіи о церкви, какъ царствъ, всегда старался отстранить ложное понатіе, какое іуден прим'юнивали въ слову царство, какъ земному царству Мессін, и постоянно даваль знать, что Онь далекь оть мысли земнаго владычества, что дарство Его не отъ міра сего и т. п. (Іоан. XVIII, 36). Правда, слово царство Інсусь Христось употребляеть въ различных сиыслахъ. Иногда Онъ разумветь подъ этимъ словомъ все свое ученіе и все свое діло, говоря о приближеніи царства небеснаго, о проповъди евангелія дарствія Божія и т. п. (Me. IV, 17; IX, 35; X, 7; Лук. IV, 43; loan. XVIII, 36). Иногда же подъ словомъ царство Інсусъ Христосъ разумфетъ только дёло искупленія и усвоенія человівкомь крестныхь заслугь Искупителя, когда говорить, что со времени Іоанна Крестителя, какъ предтечи Мессіп и пропов'ядника покаянія, царство небесное нудится и нуждницы восхищають его. (Ме. XI, 12; Лук. XVI, 16. ср. Ме. XI, 11). Но пренмущественно подъ словомъ парство Інсусъ Христосъ разумфетъ церковь, когда научаеть учениковь своихь молиться: да пріидеть царствів

теое (Ме. VI, 10), или когда говорить: есть нькоторые изъ стоящих вдысь, которые не вкусять смерти, доколь не увидять сына человъческаго, грядущаго во царствіч своемь (Ме. XVI, 28). Такить образомъ, раскрывая учение о церкви подъ формою ученія о парстві, Інсусь Христось принимаеть слово церковь въ общирномъ смыслё, разумёя подъ нею, какъ церковь земную, состоящую изъ върующихъ въ Него, такъ и церковь небесную, церковь торжествующую. Понимаемая въ этомъ общирномъ смысяв, церковь Божія есть уготованное отъ сложенія міра царствіе Божіе (Ме. ХХУ, 34) и во времени получающее свое бытіе (какъ это прекрасно изображають притчи: о святель, о плевелахь, о вернь горчичномь, о за-· кваскъ, о сокровищъ, о жемчужинъ, о неводъ-Ме. XIII гл.), будучи устрояемо Богомъ изъ духовно-разумныхъ существъ, сь главою Інсусомъ Христомъ, накъ краеугольнымъ камиемъ совидаемаго вданія Божія (Ме. ХХІ, 42). А потому, это царство Божіе есть царство Сына Божія и царство не отъ міра сего (Іоан. XVIII, 36), такъ какъ оно будетъ существовать въчно (Ме. XXVIII, 20) и соединяеть въ себъ воедино всъхъ людей, отъ востока и запада приходящихъ и имеющихъ приходить въ него (loan. XVII, 21; Me. VIII, 11. Притчи: о работникахъ, нанимавшихся въ равное время дня для работы въ виноградникъ, о злыхъ виноградаряхъ, о добромъ пастыръ-Мо. ХХ, 1-16; ХХІ, 33-34; Іоан. 10 гл.), и ангеловъ, которые, будучи членами церкви небесной, имъють самое близкое участіе въ судьбів членовъ устрояемой Інсусомъ Христомъ церкви на землъ (Мо. XVIII, 10; Лук. XV, 10). Въ болъе же твсномъ смыслв парство Божіе, по ученію Інсуса Христа. есть церковь, въ собственномъ смысле этого слова, какъ существующее на вемлъ общество върующихъ въ Іисуса Христа (Ме. XVI, 18; XVIII, 17-18), объединяемыхъ любовію и вёрою въ Господа Искупителя, и притомъ, такъ тёсно, какъ соединяются виноградныя вётви съ самою лозою, такъ что всё вступающіе въ это общество, какъ отделенные отъ всяких других связей и отношеній въ мірь, составляють

овно въ Інсуст Христь и Бога Отца, подобно тому, вакъ и самь Інсусь Христось, какъ Сынъ, во Отцв и Отецъ въ CEMPE (Me. X, 32; IOAH. XIII, 14; XIV, 20; XV, 1. 4. 5. 12. 17: XVII, 20-23). Понимаемая въ этомъ теснейшемъ смысяв, церковь, какъ общество вившнимъ образомъ двиствительно существующее на земль, номимо внутренних своихъ узь, вёры и любви, объединается и руководствуется свявями и средствами вившними, какъ то: извёстною вившнею дисциплиною и порядкомъ въ устройстве и существовани перкви (Мо. XVIII, 17. 20), открытымъ исповеданиемъ веры (Мо. X, 32-33), правомъ учительства (Мо. XXVIII, 19-20), совершенія священнодійствія крещенія (Мо.ХХУІІІ; 19) и евхаристін (Лук. ХХП, 19-20), какъ правомъ нівкоторыхъ лиць, облечонныхъ высокими полномочіями вязать и рёшить совёсти верующихъ (Іоан. ХХ, 23). Поэтому церковь, устрояемая Інсусомъ Христомъ, есть единая, по силь единенія всехъ въ Інсусъ Христъ и Богъ Отпъ (Ioan. XVII, 21-23), и вселенская, какъ вибщающая въ нъдрахъ своихъ всёхъ, приходящихъ отъ востова и запада, и простирающая слово благовъствованія во весь мірь прель липе всьхъ народовъ (Ме. VIII, 11; XXVIII, 19. 20; Мрв. XVI, 15). Но перковь въ тоже время есть святая и непогрёшимая въ своемъ ученіи н своихъ дъйствіяхъ, потому что съ нею пребываеть во всё дни до скончанія віжа Христось (Ме. ХХУІІ, 20), вмість съ Богомъ Отцемъ (Іоан. XVII, 21-23; XIV, 20), и Утёшитель Духъ истины, который наставляеть на всякую истину (Іоан. XVI, 13-14). Правда, въ недражь церкви, какъ общества, учреждаемаго среди греховнаго міра, всегда возможны уклоненія отъ пути истины и нравственное паденіе (loan. XVII, 11-16), но только въ лицъ отдъльныхъ личностей (Ме. ХУШ, 17); въ общемъ же никакія силы ада не могуть соврушить ее, какъ основанную на твердомъ камени Христъ (Ме. XVI, 18). Церковь Христова, не смотря на немощи нъкоторыхъ изъ членовъ своихъ, сама въ себъ всегда останется святою и непогрѣшимою, какъ это прекрасно изображаютъ

притчи: о плевелахъ, посъянныхъ діаволомъ между добрыми съменами и оставленныхъ виъстъ расти до жатвы, и о неводъ, извлекающемъ изъ моря виъстъ съ хорошими и дурныя рибы (Мо. XIII, 24—30. 47—50).

Обращаясь въ ученію апостольскому о церкви, нельзя не видеть и завсь полнейшаго тождества въ содержания съ ученіемъ самого Інсуса Христа. Въ соответствіе ученію Спасителя о виноградной лове и ветвяхъ, о единомъ дворе овчемъ съ единимъ пастыремъ, апостолы не касаются ученія Інсуса Христа о царствъ, какъ церкви въ ея общирномъ значеніи, только одинъ разъ упоминая о церкви торжествующей, какъ цервви перворожденныхъ на небесахъ написанныхъ и тъмахъ ангеловъ (Евр. XII, 22-23); но говорять о церкви видимой земной, какъ церкви, основанной на единомъ красугольномъ. . камени Інсусъ Христъ (Ефес. П, 20-22), и какъ единомъ тъль, глава котораго есть самъ Інсусъ Христосъ, члены же всв върующіе. Всв эти члены церкви Христовой, въ своей совокупности, суть едино тело о Христе Інсусе, а порознь одинъ для другаго члены, но притомъ такъ, что какъ въ твль каждий изь членовь имбеть неодинаковое значение для жизни всего тела и исполняеть только известныя отправленія и назначеніе, такъ и въ тёлів церкви Христовой, хотя всъ крестились въ одно тело и все напоены однимъ Духомъ, тёмъ не менёе, по различію даровъ Духа Святаго, одни поставлены Богомъ въ церкви апостолами, другіе пророками, третьи учителями, и такимъ образомъ каждый долженъ служить соразмёрно тому положенію, въ какое поставиль его Богъ, какъ члена тъла Христова, служить для блага и во имя единой цёли и назначенія всего тёла, чтобы пребывать въ обновлении жизни, послъ спогребения въ смерть Інсуса Христа въ врещенім и по подобію Его воскресенія изъ мертвыхъ. Строго-органическое единство членовъ тела церкви Христовой простирается до того, что страждеть ли одинъ членъ, страждутъ съ нимъ и всё другіе члены, славится ли одинъ членъ, съ нимъ радуются и всв. члены (Колос. I, 18;

Ефес. II, 10; V, 23-25; Римя. XII, 5; VI, 3-4; 1 Корин. XII гл.). А потому церковь Христова, объщая спасение всякому, кто призоветь имя Господне, не смотря на то-будеть ли онъ іудей или еллинъ (Колос. III, 11; Римл. X, 12-13). т. е. будучи первовію вселенскою, есть церковь апостольсвая, совданная на основаніи апостоловъ и прорововъ (Ефес'. П, 20; Апок. ХХІ, 14), и вместе съ темъ перковь единая. по единству лежащаго въ основании красугольнаго камени, главы и спасителя тёла церкви—Христа (Ефес. II, 20—22; V, 23; 1 Корин. III, 11), по единству руководящаго ею Духа Святаго (Ефес. IV, 3-4), по единству единаго упованія вванія христіанина, единой віры, единаго познанія Сына Божія н единой цёли совданія на дёла благія (Ефес. IV. 3-6. 12-13; П, 10). Но имъя въ основани своемъ единаго Інсуса Христа и единаго руководителя, Духа Святаго, перковь свята. такъ какъ Інсусъ Христосъ принесъ Себя въ жертву для того, чтобы освятить церковь, очистивь банею водною посредствомъ слова, чтобы представить ее себъ славною церковію, не имъющею пятна или порока, или чего-либо подобнаго, но дабы она была свята и непорочна (Ефес. У, 26-27). Потому-то все зданіе, какъ основанное на Інсуст Христв, растеть въ церковь святую о Господв и всв члены ея, какъ руководимые единымъ Духомъ Святымъ, суть сыны Божіи (Ефес. II, 20-22; PHMJ. VIII, 4-16).

На основаніи издоженнаго ученія о церкви въ устахъ Іисуса Христа и апостоловъ, нельзя не видъть, съ одной стороны, полнъйшаго, какъ мы выше замътили, тождества по содержанію ученія апостольскаго съ ученіемъ Іисуса Христа, а съ другой—нельзя не убъдиться въ томъ, что апостоль Павель, раскрывая подъ формою ученія о тълъ мысль Іисуса Христа о виноградной ловъ и вътвяхъ и о дворъ овчемъ, имъющемъ единаго пастыря, тъмъ самымъ яснъйшимъ образомъ показываетъ, что и все дальнъйшее устройство церкви, т. е. іерархія и благодатныя средства освященія върующихъ, таинства, котя подробно раскрывается только въ устахъ апостоловъ, тъмъ не менъе не есть собственное измышление апостольское, а совершенно согласное съ ученіемъ Інсуса Христа, какъ необходимое раскрытие того, что само собою предполагаеть общее ученіе о церкви и самое существованіе ея, какъ общества вірующихъ, какъ единаго тёла Христова. Очевидно, что еслибы не было въ тълъ церкви Христовой тъхъ или другихъ средствъ для поддержанія его существованія, еслибы не было тёхъ или другихъ членовъ, имеющихъ то или другое назначение, те или другія отправленія, какъ руководителей и посредниковъ этого общества на пути спасенія; то не могло бы существовать и самое тело и даже вовсе не было бы его, какъ именно тела, въ смысле живаго и совершенией шаго организма (1 Корин. XII, 18-20). Такимъ образомъ, если въ писаніяхъ апостольскихъ, какъ мы увидимъ, весьма подробно, сравнительно съ ученіемъ самого Іисуса Христа, говорится объ іерархіи и таинствахъ, то это нимало не нарушаетъ тождества Христова и апостольского ученія въ содержанін, а свидетельствуєть только о раскрытів апостолами внёшняго устройства основанной самимъ Інсусомъ Христомъ церкви, и притомъ, устройства, совершенно сообразнаго съ мыслію самого Інсуса Христа, такъ какъ некоторыя и самыя основныя черты этого устройства указаны самимъ Інсусомъ Христомъ, остальныя же, указываемыя апостолами, не только нимало не нарушають тождества въ содержаніи съ ученіемъ Інсуса Христа, а напротивъ, необходимо предполагаютъ собою это ученіе. Еслибы даже дъйствительно въ ученіи Інсуса Христа не было ни малъйшаго указанія на то или другое устройство церкви; то и тогда тождество Христова и апостольского ученія въ содержаній осталось бы неприкосновеннымъ. Тв или другія степени іерархіи и тѣ или другія благодатныя средства, какъ пути, проводящіе собою все обиліе даровъ Духа Святаго и обнимающие всю жизнь каждаго христіанина, служать только выражениемъ одной и той же идеи Спасителя о благодатномъ сохранении и поддержании невыблемаго существования тыла церкви, и следовательно, ни мало не составляють собою осложненія

верна ученія Христова, искажающаго истинный духь христіанскаго міровоззрівнія, як чему собственно и направлена основная мысль Баура и его школы. Такимъ образомъ, для насъ въ данномъ случай должно быть важно только то, проводится ли и выражается ли въ ученіи апостольскомъ объ іерархическомъ устройстві церкви и тайнствахъ одна основная идея Спасителя—идея силы и благодатныхъ даровъ Духа Святаго, непрестанно имінощаго пребывать, чрезъ посредство апостоловъ, и слідовательно ихъ прееминковъ, въ сердцахъ членовъ церкви Христовой и наставлять ихъ на всякую истину (Іоан. XIV, 16—17. 26, XVI, 13).

Общая мысль Інсуса Христа, въ отношении необходимости іерархическаго устройства церкви, ясно выражается въ томъ, что самъ Інсусъ Христосъ рёшительно выдёляетъ апостоловъ изъ среды всёхъ остальныхъ вёрующихъ. Онъ посылаетъ апостоловь въ міръ также, какъ самъ посланъ Отцемъ небеснымъ, уполномочивая ихъ властію прощать и держать грёхи върующихъ и правомъ учительства и священнодъйствія (IOAR. XX, 21-23; Me. XXVIII, 19. 20; Mpr. XVI, 15), XOTS въ тоже время высшій авторитеть суда и власти оставляется за всею церковію, такъ что только преслушаніе голоса всей церкви можеть делать верующаго отлучоннымь отъ общества верующихъ и подобнымъ язычнику и мытарю (Ме. XVIII, 17). Въ частности же, въ отношенін трехъ степеней ісрархіи, находять въ устахъ Інсуса Христа только одно прикровенное указаніе, когда Господь различаеть принатіе вірующими апостоловь, прорововъ и праведниковъ (Ме. Х. 40-42, ср. 1 Корин. XII, 28). Апостолы, съ своей стороны, въ учени объ ісрархическомъ устройствъ церкви остались вполиъ върными идеъ Спасителя о преемникахъ апостольского служенія, какъ лицахъ особымъ обравомъ облагодатствованныхъ и служащихъ посредниками между Богомъ и върующими. Правда, и въ писаніяхъ апостольскихъ, вследствіе еще не утвердившейся терминологіи, часто смешиваются названія: пресвитерь и епископь, такъ что иногда пресвитеры называются епископами (Деян. XX, 17.

28; Тит. І, 7; Филип. І, 1; 1 Тим. ІІІ гл.), а иногда апостолы, вакъ епископы, сами навывають себя пресвитерами (1 Петр. V. 1-2; 2 loan, I, 1, 3; 3 loan, 1, 1). Тэмъ не менъе въ **УСТАХЪ ЗПОСТОЛЬСКИХЪ НАХОДЯТСЯ АСНЫЯ УКАЗАНІЯ НА ВСЁ ТОВ** степени јерархіи, какъ различающіяся по сообщаемымъ каждой изъ нихъ благодатнымъ дарамъ и власти. Апостолъ Павель заповёдуеть епископамь, да не нерадять они о томъ дарованіи, которое дано имъ чрезъ возложеніе рукь священства, но да возгрѣвають этоть дарь Божій, живущій вь нихь, и да поставляють по всёмь городамь пресвитеровь, оказывая сугубую честь тёмъ изъ нихъ, которые придежать добре и трудятся въ словъ и ученіи, равно какъ принимая и разбирая при свидътеляхъ прошенія, подаваемыя на провинившихся пресвитеровъ (1 Тим. IV, 14; V, 17. 19; Тит. I, 5). Равнымъ образомъ, въ писаніяхъ апостольскихъ говорится о пресвитерахъ, какъ лицахъ, поставленныхъ Духомъ Святымъ пасти церковь Господа и Бога, быть Божінми домостроителями, учителями въ здравомъ и истинномъ ученіи и обличителями противащихся этому ученію (Діян. ХХ, 28; Тит. І, 6-11), и о діаконахъ, какъ лицахъ, поставляемыхъ также чревъ возложение рукъ в получающихъ соответственные благодатные дары, какъ показывають наставленія апостола относительно избранія и правственнаго достоянства діаконовъ (Дівян. VI, 3-6; 1 Тиж. III, 8-13). Наконецъ, даже мысль Спасителя о вселенскомъ судъ цервви въ дълъ въры нашла для себя въ правтикъ апостольской самое точное выражение въ фактъ собора апостольскаго въ Іерусалимъ (Дъян. ХУ, 5-34).

Что же васается до ученія ю тайнствахь, то самъ Інсусь Христось ясно укавиваеть на врещеніе во имя Отца и Сына и Святаго Духа, какъ на необходимое условіє, безь котораго невозможно цолучить спасеніе (Ме. XXVIII, 19; Мрк. XVI, 16; Ісан. III, 5); кром'є того, повел'єваеть совершать въ восмоминаніе Госнода преломленіе хліба, какъ истиннаго тіла Спасителя, и благословеніе чаши съ виномъ, какъ истинной Его крови (Лук. XXII. 19—30), и, наконець, даеть апо сто-

намъ власть связывать и разрешать, прощать и удерживать грёхи, такъ что связанное ими на землё, будеть связано и на небесахъ, а разръщонное на землъ, будетъ разръщено н на небесахъ (Іоанъ XX, 21-23; Ме. XVI, 19). Такимъ образомъ, самъ Інсусъ Христосъ говоритъ о таинствахъ: врещенія, евхаристін и пованнія 1), и говорить именно какь о та-**МИСТВЕННЫХЪ СВЯЩЕННОДЪЕСТВІЯХЪ, СОВЕДІНАЕМЫХЪ ЧДЕВЪ ЛИПЪ.** принадлежащих в ісрархін, и сообщающих в в рующимь благодатные дары Духа Святаго. Въ совершенномъ соответстви учению Інсуса Христа о такиствахъ и общей идев церкви. какъ благодатнаго царства, апостолы въ своихъ писаніяхъ указывають на всё семь такнствь, принимаемыхь православно-христіанскою церковію, и притомъ говорять объ нихъ такъ, какъ именно о важнейшихъ церковнихъ священновъйствіяхъ, чрезъ которыя сообщаются обильные и многоравличние дары Духа Святаго, хотя эти священнодействія и не называются апостолами прямо такиствами въ томъ спеціальномъ смысяв, въ какомъ обыкновенно принимается слово такиство <sup>2</sup>).

Таниство крещенія называется апостолами банею водною въ глаголё в изображается какъ спогребеніе Христу и баня

<sup>2)</sup> Хотя въ писаніяхъ апостольскихъ и упоминаєтся о строителяхъ таннъ Божінхъ (1 Корин. IV, 1); тёмъ не менёю слово таннство (простерест) въ устахъ авастоловъ упогребляется зъ сщестё болье обжирномъ, такъ какъ этимъ словомъ означается апостолами всё важнёйшія и непостижимыя тайны христіанскаго ученія, какъ напримёръ: тайна воплощенія (1 Тим. III, 16), таннство вёры и ученія Христова, какъ премудрости Божіей въ тайнъ сокровенной (1 Корин. II, 7; Колос. II, 2; IV, 3; 1 Тим. III. 9), и таниство воскресенія мертамхъ (1 Керин. XV, 51).



<sup>1)</sup> Упоминаніе самимъ Інсусомъ Христомъ только о трехъ таниствахъ нимало не должно смущать истинно върующее сердце христіанина, такъ какъ въ данномъ смучать Інсусъ Христосъ уноминаетъ нично о такихъ таниствахъ, о которихъ только Ему самому надлежало дать заповъдь апостолямъ, какъ основателю благодатнаго царства, а не какъ раздаятелю благодатнихъ даровъ, что, какъ ми уже замъчали, принадлежитъ собствейно иному Утъщителю, Духу Святому, многоравличныя дарованія котораго, обнимающія собою всй условія мизии христіанина, и составляють предметь остальнихъ таниствъ церковнихъ, вятьсть съ указанными и самимъ Інсусомъ Христомъ.

паки бытія и обновленія жизни, такъ что крещонный получаеть прощеніе грёховь, омывается, освящается, оправдывается, становится членомъ тёла церкви Христовой и сыномъ Божіниъ, во Христа престившись и во Христа облекшись (1 Корин. VI, 11; XII, 13; Ефес. V, 26; Галат. III, 26. 27; Тит. III, 3. 5; Puma. VI, 3-4). Taunctbo muponomasania be nucaniane апостольских в ясно и решительно различается отъ таинства врещенія, какъ по самому вившнему дійствію, такъ и по духовнымъ дарамъ, сообщаемымъ въ этомъ таниствв. Изъ правтики апостольской мы видимъ, что апостолы сначала крестили техь, которые желали принять веру Христову, а за тъмъ уже возлагали на нихъ руки и тъмъ низводели на новокрещонных Духа Святаго, такъ что благодатных даровъ Духа Святаго не имъли тъ, которые только еще крещены были во имя Господа Інсуса (Діян. VIII, 15 — 18; 19, 5—6). Далбе, въ апостольскихъ писаніяхъ прямо различаются: крещеніе и возложеніе рукъ, просв'єщеніе и причастіе Дука Святаго, какъ обручение Дука въ сердцакъ върующихъ и печать, которою они знаменовались въ день избавленія, такъ что имъющіе помазаніе отъ Святаго знають все и не цивють нужды, чтобы вто училь ихъ; потому что самое это помазаніе, въ отличіе отъ другихъ чрезвычайныхъ даровъ Духа Святаго, какъ напримъръ даръ явыковъ, постоянно въ нихъ пребываеть и научаеть всему, будучи помазаніемъ истиннымъ и неложнымъ (Евр. VI, 1-5; 2 Корин. I, 21-22; Ефес. IV, 30; 1 Іоан. II, 20. 27, ср. 1 Корин. XIV гл.). Въ отношении таниства причащенія, 'апостоль, указывая на запов'я Інсуса Христа, творить въ Его воспоминаніе преломленіе хлібба, кавъ истиннаго тела Христова, и благословение чаши, какъ истинной крови Христовой, ясно и опредвленно выясняеть это священнодъйствіе, какъ тамиство. Онъ такъ говорить о трапевъ Господней, совершавшейся въ церкви апостольской вмъств съ вечерію любви: чаша благословенія, которую благословляемь, не есть ли пріобщенів прови Христовой? Хлюбь, который преломляемь, не есть ли пріобщеніе тыла Хри-

стова? потому что всякій разь, когда вы подите хльбь сей и пьете чашу сію, смерть Господню возвъщаете, доколь Онь пріидеть. Посему, кто будеть всть хльбь сей, или пить чашу Господню недостойно, тоть псть и пьеть осуждение себь, не равсуждая о тыль Господнемь. Да испытываеть же себя человькь, и такимь образомь пусть ъсть оть хльба сего п пьеть изь чаши сей (1 Корин. X, 16. 21; XI, 20-29). Въ отношении таинства покаяния, апостолы выясняють и всю необходимость покаянія, говоря, что мы будемъ обманывать себя, если скажемъ, что грежа не имеемъ, а если исповедуемъ грёхи наши, то въренъ призвавый, что Онъ проститъ намъ гръхи и очистить отъ всякой неправды (1 Іоан. І, 8-9; Деян. III, 19; 2 Петр. III, 9), и въ тоже время указывають на действительность покаянія, какъ таинства, говоря о даръ заступленія (1 Корин. XII, 28) и служеніи примиренія (2 Корин. V, 18) и указывая на самихъ себя, какъ на вооруженных оружіемъ воинства не плотскимъ, но духовнымъ (2 Корин. Х. 3-6), и какъ на облечонныхъ отъ Господа властію въ совиданію, а не въ разоренію (2 Корин. XIII, 10), внастію прощать и разрівнать гріжи (2 Корин ІІ, 7), равно какъ и предавать людей грешныхъ и богохульныхъ сатане во измождение плоти, въ видахъ наказания и исправления для спасенія души (1 Тим. І, 20; 1 Корин. V, 1-5). При томъ, изъ правтики церковной видно, что въ церкви апостольской за нъкоторые особенно важные гръхи требовалось публичное покаяніе (1 Корин. V, 1-5; 2 Корин. II, 7), а отпадшихъ отъ въры, когда они снова распинають въ себъ Сына Божія и ругаются Ему, даже вовсе запрещалось опять обновлять покаяніемъ (Евр. VI, 1 — 6). Что касается до такиства священства, то помимо вишензложенных нами указаній на три степени іерархіи, важность этого священнодійствія, какъ таинства, видна изъ того, что апостолы сами совершая и своихъ преемниковъ научая совершать это священнодъйствіе чрезъ возложение рукъ, говорять о даръ Божиемъ сообщаемомъ чрезъ это возложение и о соществии Святаго Духа на руко-Digitized by GOOGLE

Христ. Чтин. № 7. 1875 г.

подагаемыхъ, какъ на поставляемыхъ на степень священства самимъ Духомъ Святымъ. Потому-то и запов'ядуется апостолами руки скоро не возлагать ни на кого же, такъ какъ для великаго служенія священства требуются лица высоконравственной и святой жизни, чтобы они не пренебрегли полученнымъ чревъ возложение рукъ даромъ Божимъ, но могли возгрѣвать его (1 Тим. IV, 14; 5, 22; III гл.; 2 Тим. I, 6; Двян. XIV, 23; VI, 6; 20, 28; Ефес. IV, 11; 1 Корин. XII, 28). О тамиствѣ брака апостолы прямо говорять какь о бракѣ о Господъ и союзъ отъ Бога, какъ о тайнъ великой, по обраву союза Христа съ церковію, такъ что брачущіеся во имя этого союза должны оставить отца и матерь и прилёпиться другь причомъ мужъ долженъ любить свою жену также, къ другу, какъ онъ любитъ свое собственное тело, подобно Христу, до престной смерти возлюбившему церковь, питающему и грующему ее, а жена должна повиноваться своему мужу какъ главв, потому что и перковь повинуется Христу, какъ главъ твла церкви (Ефес. V, 22-33; 1 Корин. VII, 28; 38-39; XI, 9-12) 1). О таинствъ елеосвященія, наконець, у апостола Іакова прямо говорится вакъ о священнодъйствін, состоящемъ изъ молитвъ и помазанія болящаго елеемъ и совершающемся обыкновенными пресвитерами, а не лицами, обладающими чрезвычайными дарами Духа Святаго, и, притомъ, говорится именно вакъ о такомъ священнодъйствім, чрезъ которое получается исцъленіе болящаго и прощеніе гръховъ (lar. V, 14-15).

## Ш.

Въ отношеніи последняго пункта христіанскаго догматическаго ученія о Боге, т. е. ученія о Боге, како выполнителе своихъ целей о міре, или ученія о кончине міра и

<sup>1)</sup> Такимъ образомъ ученію апостола Павла о бракѣ, какъ таниствѣ, не могутъ составлять ни малѣйшаго протнворѣчія тѣ мѣста, въ которыхъ, въ виду злоупотребленій и неустройствъ въ церкви кориноской, бракъ предлагается какъ средство для избѣжанія блудодѣянія (1 Корин. VII, 1—2. 9).

о Богв, какъ Судін и Мадововдаятель, характеристическую черту различія, между Христовымъ и апостольскимъ у ченіемъ, составляеть то, что Інсусъ Христосъ въ некоторыхъ изъ своихъ речей, въ отличие отъ учения апостольского, говорить о кончинъ міра и о будущемъ судъ и мадовозданній поль формою ученія объ им'єющемъ нівогда наступить царстві Сына Божія. Это будущее небесное царство, по изображенію Іисуса Христа, имфетъ открыть самъ Господь Інсусъ Христосъ, когда Онъ, какъ царь, придеть во славъ Отца Своего со всёми святыми ангелами Своими и воздасть каждому человъку по дъламъ его, послъ чего праведники, собравшись отъ востока и запада, возлягуть съ Авраамомъ, Исаакомъ и Іаковомъ въ царствіи небесномъ, какъ благословенные Отца небеснаго (Ме. XVI, 26-27; XXV, 31-46; VIII, 11). Но помимо ученія о царствъ, какъ формальнаго различія между Христовымъ и апостольскимъ ученіемъ о последнихъ временахъ, Інсусъ Христосъ въ есхатологической своей ръчи прямо и определенно говорить о второмъ своемъ пришествін, о кончинъ міра, о страшномъ судь и мадовоздаяніи праведнивамъ и гръшникамъ 1). По ученію Імсуса Христа никто не

<sup>1)</sup> Отрицательние вритики обращають свое внимание въ есхатологической рачи Спасителя на слова: и вдругь (годінь,), посли скорби дней тихь, а также: не прейдеть родь сей, накъ есе сіе сбудется (Мв. XXIV, 29. 34). На основаніи этихъ выраженій они заключають, что Інсусомъ Христомъ въ Его есхатологической речи совершенно сифшиваются между собою события последнихъ временъ и событія разрушенія Герусалима, такъ что въ этомъ смішанномъ сборниев, по ихъ мевню, разлечных речей Спасителя совершенно нельзя признать, что относится въ ученію о последнихь временахъ и что въ судьов Герусалима, а если и можно выделить некоторыя черты, изображающія событія последних времень, то, во всявомь случав, эти будущія событія нимало не отдълготся по времени следования отъ событий разрушения Герусалина. Но указанія на собитія послёднихь времень необходимо должни бить въ есхатологической різчи Снасителя и нь тоже время могли бить висказани не имаче, какъ въ связи съ пророчествомъ о разрушения Герусалима, тавъ какъ ученики Гисуса . Христа, соединая съ іудейской точки зрйнія собитіе разрушенія Іерусалима съ вончиною міра, въ одно и тоже время спрамевали и о времени разрушенія Герусалима и о признавахъ втораго пришествія Спасителя и кончини віна

знаеть ни дня, ни часа, въ который придеть сынь человъческій, и потому всё постоянно должны бодрствовать, въ ожиданіи пришествія Господня (Мо. XXV, 13). Тъмъ не менъе второе пришествіе Господне имъетъ быть спустя долгое время, какъ это прекрасно изображають притчи: о дъвахъ, заснувшихъ въ ожиданія промедлившаго жениха (Мо. XXV, 1-13), и о господинъ, спустя долгое время возвратившемся мля востребованія данныхъ при отправленіи въ дальній путь рабамъ талантовъ (Мв. ХХУ, 14-30). Прежде чемъ наступитъ кончина міра, на месте Јерусалима не останется кампя на кампъ (Мо. XXIV. 2), а на мъстъ храма будеть мерзость запуствнія, предсказанная пророкомь Данінломъ (Мо. XXIV, 15), и по всей вселенной проповъдано будеть евангеліе царствія, во свидетельство всемь народамь (Ме. XXIV, 14; VIII, 11). Въ совершенномъ соответстви vченію Інсуса Христа, а именно, выходя изъ наставленій Спасителя о постоянномъ бодрствованіи, въ виду неизв'єстности дня и часа пришествія Господня, апостолы говорять, что день Господень придеть внезапно, какъ тать ночью (2 Петр. III, 10; 1 Сол. У, 2-3), что у Господа одинъ день, канъ тысяча лётъ и тысяча лётъ, канъ одинъ день (2 Петр. Ш, 8), а потому и о своемъ времени говорятъ, какъ о времени последнемъ, какъ о последней године и часе предъ кончиною міра (1 Іоан. II, 18; 1 Петр. IV, 7). Но было бы слишкомъ посившно заключать отсюда, какъ это делаетъ отрицательная критика, что апостолы полагали пришествіе Господне въ скоромъ времени, и следовательно оказались

<sup>(</sup>Ме. XXIV, 1—3). Притомъ, при сопоставленіи 24-й глави евангелія отъ Матеея съ 25-ю главою, которая служить продолженість и разъясленість ескатологической річи Спасителя, всялія недоумінія должин сами собою разобяться;
потому что тогда ученіе Інсуса Христа о комчині міра виділяется со всею
своею опреділенностію и ясностію, при ноличійшемъ тождествії съ ученість
апостольскимъ, тімъ боліе, что и сами аностоли ученіе о посліденкъ временахъ расприваля въ связи съ ученість о судьбахъ церкви Христовой до кончини міра.

невёрными ученію Спасителя объ имінощемъ пройти ціломъ рядѣ вѣковъ и великихъ событій до кончины міра. Въ предупрежденіе всякихъ недоумёній, апостолы прямо и рёшительно говорять въ техъ же самыхъ местахъ, изъ которыхъ заимствованы вышеприведенныя выраженія, что Господь, по своему долготерпенію, медлить своимь пришествіемь, не желая, чтобы кто погибъ, но чтобы всв пришли къ покаянію (2 Петр. III, 9. 14-15), такъ что прежде чвиъ наступитъ день Господень, должно придти отступление и явится антихристь (2 Солун.  $\Pi$ , 2-3), равно какъ и многіе другіе ругатели, которые будуть говорить: ідж обътованіе пришествія Его? (2 Петр. III, 3-4). Но эта мысль объ имбющемъ нескоро наступить времени пришествія Христова всего яснъе распрыта апостоломъ Павломъ въ посланіи къ Римлянамъ. Апостоль Павель, выходя изъ ученія Спасителя объ отверженіи іудеевъ и пропов'йди евангелія всёмъ народамъ прежде кончины міра, доказываеть въ 9-й и 10-й главахъ посланія, что отвержение іудеевъ, какъ непринявшихъ обътованія Божія, хотя они и были постоянно подготовляемы въ этому обътованію, нимало не противоръчить правдъ Божіей, а напротивъ вполнъ согласно съ божественною премудростію. Это паденіе іудеевъ, по разсужденію апостола въ 11-й главъ, послужило богатствомъ для міра; такъ какъ чрезъ него про изошло привитіе дикой маслины, язычниковь, яъ благодатному корню спасенія. Впрочемъ, и ожесточеніе отпадшей части іудеевъ продолжится только до того времени, пока войдеть полное число язычниковь, такъ какъ послё исполненія числа язычниковъ, Богъ опять привьеть отпадшую часть іудейскаго народа къ природной ея маслинь, и тогда уже наступить время воскресенія изъ мертвыхь и, слёдовательно, вончины міра. Такимъ образомъ не можеть быть никакого сомевнія въ тождестві по содержанію ученія Інсуса Христа и апостоловъ относительно действительности и времени втораго пришествія Христова. Но при этомъ тождествъ само собою предполагается тождество въ содержании и относительно Digitized by GOOGIC ученія о самыхъ обстоятельствахъ втораго пришествія Христова, кончины міра и страшнаго суда. Правда, всё эти обстоятельства гораздо яснъе и раздъльнъе раскрыты въ устахъ апостоловъ, чёмъ сколько они раскрыты въ устахъ самого Інсуса Христа. Тъмъ не менъе самъ Інсусъ Христосъ определенно говорить, что предъ временемъ Его втораго пришествія возстануть лжехристы и лжепророки и дадуть великія знаменія и чудеса, чтобы прельстить, если возможно, избранныхъ (Ме. XXIV, 24). Самое же второе пришествіе, по изображенію Іисуса Христа, будеть внезапное, подобно тому, какъ молнія исходить отъ востока и видна бываеть даже до вапада (Ме XXIV, 27). Но въ то самое время, какъ на небъ явится знаменіе сына человъческаго, грядущаго на облакахъ небесныхъ съ силою и славою великою (Мо. ХХІУ, 30), вдругъ (ဧပ်ဗိန်ယ၄) солнце померкнеть, луна не дасть свъта своего, звъзды спадуть съ неба и силы небесныя поколеблются (Мв. XXIV, 29), изывняясь и обновляясь въ своемъ бытіи (паλιγγενεσία—Mo. XIX, 28). Въ это же самое время, по трубъ архангела, воскреснуть всв мертвые, чтобы жить подобно ангеламъ, не женясь и не выходя въ замужество, т. е. жить, какъ личныя существа, вместе съ телами, хотя и утратившими грубыя, чувственныя склонности и страсти (Ме. ХХП, 29-32; XXIV, 31), но жить, впрочемъ, не въ одинаковой участи. Пришедшій во славв и со всеми святыми ангелами своими сынъ человъческій раздёлить всёхъ собравшихся въ Нему отъ четырехъ вътровъ и отъ края до края неба, и, поставивъ однихъ одесную себя, а другихъ ошуюю, произнесетъ свой праведный судъ, сообразный съ делами наждаго. Тогдато праведники, какъ благословенные наследники царства небеснаго, пойдуть въ жизнь въчную, а грешники, какъ сыны проклятія, осудятся на візчныя мученія и пойдуть въ огонь вѣчный, уготованный діаволу и ангеламъ его (Ме. ХХУ, 31 -46). Съ своей стороны и апостолы совершенно согласно съ ученіемъ Інсуса Христа говорять, что предъ временемъ пришествія Христова люди будуть развращены умомъ и преиспол-

нены различными похотями (2 Тим. Ш, 1-9) и что эта тайна беззаконія будеть совершаться до тёхъ поръ, пока, какъ исчадіе ея, не явится человъть беззаконія и сынь погибели. который, будучи окружонь, по действію сатаны, всякою силою, знаменіями и чудесами и прельщая неправеднымъ обольщеніемъ погибающихъ, будетъ превозносить себя выше всего и сядеть во храм'в Божіемъ, выдавая себя за Бога (2 Солун. II, 1-10). Ho etoro dessarohhura  $\Gamma$ ochoze Incuce volete avхомъ устъ Своихъ и истребить явленіемъ пришествія Своего съ неба (2 Солун. И, 8). Во время этого пришествія, вдругъ, во мгновеніе ока, при гласъ архангела и при послъдней трубѣ Божіей, мертвые, какъ праведники, такъ и грѣшники, воспреснуть, а затёмь и оставшіеся въ живыхъ измёнятся, будучи восхищены вмёстё съ воскресшими изъ мертвыхъ на облакахъ на воздухъ въ срътение Господу, такъ какъ тъ и другіе, т. е. и воскресшіе изъ мертвыхъ и изм'внившіеся, утратять перстную грубость ихъ плоти и крови и облекутся въ тъла, хотя и тъ же самыя, съ которыми они были на землъ, но тела нетавнныя и безсмертныя, какъ тела прославленныя, сравнительно тонкія и духовныя (1 Корин. XV, 42-54; Дъян. XXIV, 15; 1 Солун. IV, 16—17). Грядущій и срътаемый Господь Інсусъ Христосъ, какъ нареченный отъ Бога праведный Судія не только живыхъ и мертвыхъ, но даже и самыхъ согрешившихъ невогда духовъ (Деян. Х, 42; ХУІІ, 31; 2 Петр. П, 4), всехъ собереть предъ своимъ страшнымъ судилищемъ, во свить приведеть тайныя тымы и объявить совымы сердечные и послъ того каждому воздасть соотвътственно тому, что онъ сдёлаль, живя въ тёлё, доброе или худое (2 Корин. У, 10; 1 Корин. ІУ, 5). Вмёстё съ праведнымъ и всеобщимъ судомъ Божіимъ, при второмъ притествіи Христовомъ, наступитъ кончина и для всего видимаго міра, такъ какъ тогда небеса съ шумомъ прейдутъ, стихіи же, разгорѣвшись, разрушатся, земля и всё дёла на ней сгорять (2 Петр. Ш, 10), но не уничтожатся; потому что по обътованію Господа мы ожидаемъ новаго неба и новой земли, на которыхъ

будеть обитать правда (2 Петр. III, 13; Апок. XXI, 1) и которыя будуть освобождены отъ рабства тавнію въ свободу славы чадъ Божінхъ (Римл. VIII, 19-21). Тогда-то наступить конець благодатному царству Христову и настанеть время царства славы, когда Господь Інсусъ Христосъ предасть свое царство Богу и Отцу и будеть ввчно вмёстё съ Нимъ царствовать, покоривши подъ ноги Свои всёхъ враговъ Своихъ и управднивъ всякое начальство, всякую власть и силу и даже самую смерть, такъ что тогда будеть Богъ всяческая во всемъ (1 Корин. XV, 24-27). А потому праведники, насабдуя животь вычный и наслыдіе нетайнное и неувядаемое (1 Петр. I, 3-4; Евр. X, 34; 1 Іоан. II, 25), не будуть уже ходить верою, но видениемъ, не будуть уже знать Господа отчасти и видеть Его яко верцаломъ въ гаданіи, но видеть лицомъ къ лицу и знать, какъ Онъ есть, будучи подобными Ему и наслаждаясь такими, уготованными отъ Бога блаженствами, имъ же око не видъ и ужо не слыша и на сердце челоську не езыдоша. Тогда для нихъ не будеть ни плача, ни вопля, ни больвней, не взалчуть, ниже высаждуть они и не имать пасти на нихъ солнце, ниже есякій вной (2 Корин. V, 7; 1 Корин. II, 9; XIII, 10. 12; 1 Іоан. III 2-3; Апок. VII, 16; XXI, 4). Между тымь, грышники пріимуть за свои дъла, въ возданніе отъ Бога, муку, погибель вычную, и будуть мучимы день и кочь, такъ что дымь мученія ихь будеть восходить во выки выкова (2 Солун. I, 9; Апок. XIV, 11; XX, 10).

Въ результатъ всего і) изслъдованія, относительно христіанскаго догматическаго ученія въ устахъ самого Іисуса Христа и въ устахъ апостоловъ, съ несомнънностію можно подтвердить то положеніе, которое мы высказали въ началъ,

<sup>&#</sup>x27;) «Христ. Чтеніе» 1875 года, часть І-я, стр. 135—156 (февраль) и 232— 246 (марть).



въ противовесъ возвреніямъ Баура и его критико-экзегетической новотюбингенской школы. На основании общихъ и христіанскихъ понятій объ откровеніи и самомъ христіанствъ мы пришли тогда, съ одной стороны, къ тому положенію, что христіанскіе догматы, несмотря на то, высказаны ли они самимъ Інсусомъ Христомъ или апостолами, необходимо должны быть совершенно тождественны по своему содержанію, а съ другой-къ тому, что при всемъ тождествъ въ содержани, они, какъ высказанные различными лицами, необходимо также должны быть различны по своей формь, соотвытственно различію индивидуальных особенностей въ направленіи душевныхъ силь каждаго лица, соотвётственно различію языка, требованіямь времени и міста и условіямь окружающихь обстоятельствъ. Теперь же, после такъ сказать осязательнаго и нагляднаго убъжденія въ истинности и справедливости этихъ положеній, при изложеніи и сопоставленіи Христова и апостольскаго догматическаго ученія во всёхь его пунктахь, нельзя не видёть всей силы и ясности истины, такъ очевидно и убъдительно говорящей самой за себя, а вивств съ твиъ и всей тенденціозности отрицательной критики Баура и его школы, если эта критика считаеть апостольское учение совершенно чуждымъ ученію самого Інсуса Христа, какъ произвольное и испажающее сущность дёла наслоеніе и осложненіе зерна ученія Христова. Правда, въ изложеніи каждаго отдъльнаго догмата христіанскаго ученія нельзя было не видъть всей ясности, полноты, раздільности и опреділенности языка апостольскаго, въ сравнении съ простыми, образными и приточными рвчами Інсуса Христа. Но при этомъ нельзя было не убъдиться также, сколь богато и глубоко содержаніе, завлючающееся въ притчахъ и образахъ, употребляемыхъ Інсусомъ Христомъ, и какъ прекрасно передается въ нихъ тоже самое христіанское откровеніе, которое выражается въ устахъ апостоловъ въ болве отвлечонной и положительной формв. Для насъ существенно важно должно быть то, что при всемъ частномъ анализъ и сопоставлении Христова и апостольскаго

догматическаго ученія, не оказалось ни одного, даже самомалъйшаго пункта догматического ученія, въ которомъ бы апостолы были исказителями истиннаго духа и смысла ученія самого Інсуса Христа, какъ произвольно утверждають Бауръ и его школа; что напротивъ того ученіе апостольское представляетъ собою совершенно тоже самое по своему содержанію ученіе, какое пропов'ядуемо было и самимъ Інсусомъ Христомъ. Такимъ образомъ, никакія козни враговъ церкви Христовой не могутъ побъдить непреложной, богооткровенной евангельской истины. Истина Христова ученія, именно по тому самому, что она есть истина, всего врасноръчивъе говорить сама за себя и всего сильнъе сама собою побъщаетъ всъ ухищренія враговъ своихъ, старающихся заподоврить ее. Было время, когда, такъ сказать, корифеи въ области богословской науки и критики евангельской истины, Ренанъ и Штраусъ, во имя своего собственнаго научно-богословскаго авторитета, всю или, по крайней мфрф, большую часть евангельской исторіи старались представить миномъ, равно какъ и самого Богочеловъка и Искупителя нашего Господа Інсуса Христа дерзали сопоставлять съ такими личностями языческаго міра, которыя, хотя и выдавались изъ ряда обывновенныхъ по своему личному достоинству, тъмъ не менве всегда нечужды были обмана и хитраго обольщения суевёрной и непросвёщонной народной толпы. Но всё злоухищренія этихъ критиковъ, предъ лицомъ непреложной и божественной евангельской истины, сами собою изобличили всю свою ничтожность и мнимо-историческую достоверность. Въ лицъ Баура настало иное время, когда на поприще борьбы съ евангельскою истиною выступиль борець съ запасомъ силь болве значительнымъ и съ оружіемъ болве мощнымъ и надежнымъ, сравнительно съ силами и оружіемъ предшествующихъ борцовъ. Онъ призналъ несомненною истинность евангельскихъ повёствованій и на основаніи этой истинности думалъ побъдить саму божественную истину. Но и здъсь, какъ мы видели, истина всегда остается истиною и неправда по-

бъждается своею собственною ложью. Таковъ неизмънный законъ въчной истины, въ которомъ всякое истинно върующее сердце христіанина находитъ для себя блаженное успокоеніе и небесную отраду и о который разбиваются всъ козни враговъ церкви Христовой, думающихъ своими слабыми человъческими силами побъдить никогда непобъдимую, въчно-сущую божественную премудрость.

А. Лебедевъ.

## Ассирійскія раскопки англичанина Смита.

(Assyrian Discoveries; an account of Explorations and Discoveries on the Site of Neneveh, during 1873 and 1874. By
George Smith) 1).

Историческій востокъ, гдё впервые зародилась и разцвёла человъческая цивилизація, до сихъ поръ еще остается подъ таинственнымъ покровомъ, поднять который усиливается современная исторія, но который до сихъ поръ еще большую часть превнихъ историческихъ сокровищъ плотно закрываетъ отъ любовнательности историковъ. Вся историческая жизнь древнихъ восточныхъ народовъ Ассиріи и Вавилоніи съ ихъ литературой, науками, искусствами, съ ихъ восточной цивилизаціей, развившейся, хотя и односторонне, до грандіозныхъ размъровъ, -- вся она покоится подъ незначительными ходмами, -- этими печальными памятниками вымершей исторической жизни. На эти-то холмы и обращено теперь все вниманіе историковъ: производятся раскопки, отыскиваются и разгадываются загадочныя надписи, и на основаніи ихъ стараются воспроизвести погребенную жизнь. Въ недавнее время такія изслібдованія на мість древней Ниневіи удачно произведены англійскимъ ученымъ Смитомъ, отчотъ котораго о результатъ

<sup>1)</sup> Въ 10 номерѣ «Церковнаго Вѣстинка» им уже упомянули коротко объ открытіяхъ Смита, объщавъ тогда подробиве познакомить съ ними читателеѣ въ «Христ. Чтенін». Настоящая замѣтка составляетъ исполненіе даннаго тогда объщанія.

этихъ изследованій появился въ Лондоне въ начале текущаго года. Познакомимся съ важнейшими изъ его открытій.

Результаты новейшихъ изследованій Дж. Смита въ валахъ Ниневін и Вавилона такъ обширны, что вполив оправдали тв ожиданія, которыя воздагались на это предпріятіе, и широко раздвинули надежды на будущія изследованія въ этихъ же самыхъ холмахъ относительно погребенной въ нихъ культуры. Цалію этого предпріятія было не столько увеличеніе монументальныхъ и художественныхъ коллекцій, которыми уже и такъ богаты европейскія музеумы, сколько собраніе свіжихъ матеріаловъ касательно языка литературы и исторіи страны. Въ прежнее время особенно большія надежды были возбуждены открытіемъ серіи цилиндровъ и дощечекъ, заключающихъ въ себв самыя раннія легенды вавилонянь о потопъ, хроники объ Эсаргадонъ, Ассурбанипалъ, Саргонъ и другихъ государяхъ, и массу свёдёній о науке и искусстве тъхъ отдаленныхъ въковъ, -- открытіемъ, которое сдълано было Аяйярдомъ въ раскопанной имъ царской библіотекъ, или въ музеумъ ръдностей. Но никогда, быть можеть, не было предпріятія, болье блистательно исполненнаго, чыть какъ исполнилъ свое докторъ Смитъ, по какому-то счастливому инстинкту, напавшій на дощечки, которыя пополнили пробылы въ известіяхь о потопе или Иплубаре. Понятна была его радость при первомъ открытіи, но еще понятиве тоть восторгь, который онь чувствоваль, когда шагь за шагомъ съ каждымъ новымъ запусканіемъ заступа онъ находиль все новые дорогіе остатки. Смить изложиль исторію своихъ прежнихъ опытовъ толкованія клинообразныхъ надписей и экспедицій, предпринимавшихся имъ для издателей газети «Daily Telegraph» и директоровъ Британскаго музея, весьма скромнымъ тономъ и съ полной ясностью и стройностію, что еще болье возвышаеть прелесть его отчота въ глазахъ каждаго мыслящаго читателя.

Смить прежде всего вноротий обозраваеть посладовательный прогрессь въ области археологическихъ изсладованій въ Ассиріи, начиная съ первыхъ раскопокъ Ботты въ 1842 г.

въ Куйюнджикъ и Хорзабадъ, и съ открытія Гротефенда, давшаго ключь къ чтенію персидскихъ клинообразныхъ надписей, которыя въ рукахъ Роулинсона и цёлой толны искусныхъ и ревностных сотрудниковъ, выдали столь многія изъ техъ тайнъ, которыя еще недавно считались неразгадываемыми. Къ списку ценныхъ историческихъ и лингвистическихъ памятниковъ самъ Смитъ прибавилъ новый текстъ о подати, которую Істу (Інуй) платиль Газелю (Ichy to Hasael), документь, опредыяющій начало войны въ 18-й годъ царствованія Салманассара II, въ царствованію котораго принадлежить и обелискъ изъ чернаго камня, находящійся теперь въ Британскомъ мувев, на которомъ (обелискв) было ваписано это событіе. «Исторія Ассурбанипала» была его слёдующимъ серьезнымъ произведениемъ, сопровождавшимся интересными чтеніями изъ літописей Тиглата Пилоссара съ замінчаніями объ Азаріи, царв іудейскомъ, Пекахв (Факев) и Осіи, царяхъ израильскихъ. Самое раннее извёстіе, открытое въ надписяхъ. было найдено имъ въ 1868 г. въ документъ о покоренін Вавилонін эламитами за 1635 леть до покоренія Элама. Ассурбанипалемъ, или за 2280 летъ до Р. Хр. Въ следующемъ году между другими его любопытными открытіями быльрелигіозный календарь ассиріянь, который онь не рышается пріурочить въ вакому либо опредёленному времени; въ немъ. каждый мёсяць раздёлень на четыре недёли, и седьмые дняили субботы составляють такіе дни, въ которые не должно работать.

Въ январѣ 1873 г. молодой Смитъ, уже много сдѣлавшій для своей спеціальности, оставиль Англію для продолженія изысканій. Послѣ быстраго шестинедѣльнаго путешествія чревъ Марсель и Александретту и оттуда верхомъ чревъ Аленпо и снѣжныя вершины Караджи-Дага онъ сталъ лицомъ къ лецу съ этими таинственными валами, которые такъ долго манили его къ себѣ. Но добраться до иихъ не такъ было легко: у него не было необходимаго въ этомъ случав фирмана, а свидѣтельство о порученіи отъ редакціи «Daily Telegraph» не

могло заменить его. Местный паша запретиль даже посмотрёть на развалины, и хлопоты францувского консула остались напрасными. По отсутствію въ Мосуль англійскаго представителя Смитъ рёшился отправиться въ Багдадъ, сёлъ на плоть, который на кожанныхъ парусахъ плылъ по реке и отправился въ путь. Дорогой онъ имълъ случай осмотръть развалины Калан Шергата, местоположенія города Ассура, столицы Ассиріи за 19 вв. до Р. Хр., величіе котораго постепенно начало упадать съ 14-го въка параллельно возникновенію и возрастанію величія Ниневіи. Изъ Багдада онъ сдёлаль экскурсію вь развалинамь Вавилона, конечно слишкомь короткую для его цёлей; онъ сознаваль, что эта страна древнъе и богаче, но далеко менъе разработана въ своей исторіи, чъмъ Ассирія, и тамъ ему хотьлось бы побольше произвести раскопокъ. Пользуясь трехдневнымъ осмотромъ, онъ представиль коротенькій очеркь исторіи Вавилона, въ которой мы съ грустью видимъ, какъ онъ постепенно упадалъ, -обыкновенная черта древнихъ зданій, воздвигнутыхъ туземцами. Ицдубарская надпись дополняеть древныйшую исторію этого города свёдёніями, что вавилонская монархія въ это время состояла изъ союза многихъ маленькихъ государствъ. Время постройки длиннаго ряда зданій, соединявшихъ храмы Меродаха и Зиратбанита, вибств съ зипурратом (ziggurrat) или башней, называемой «домомъ основанія неба и земли», теряется въ неизвъстности. Они были возстановлены въ очень ранній періодъ царемъ Агу или Агукакъ-рими, и потомъ Гаммураби, который сделаль Вавилонъ столицей всей страны приблизительно въ 16 ст. до Р. Хр. Недавно открытыя лътописи представляють рядь завоеваній Вавилона ассирійскими монархами и следовавших ва оными возмущеній, съ присовокупленіемъ того обстоятельства, какъ этотъ городъ, достигнувъ высочайшаго пункта своего величія при Навуходоносорѣ, попаль въ руки миданъ и персовъ при Киръ въ 539 г. до Р. Хр. и со времени Александра Великаго постепенно упадалъ до своего настоящаго положенія т. е. - до развалинъ.

Заручившись наконецъ фирманомъ, Смитъ отправился назадъ въ Ниневію, сдёлавъ бёглый осмотръ Эрвиля, древней Арбелы, гав Александръ разбилъ Дарія, и гав можно многаго ожидать отъ раскопокъ. Онъ началъ свои работы у храма Небо (Nebo). Это мёсто когда-нибудь служило житницей, потому что въ большомъ тоннель, проведенномъ въ валь, найдены остатки почернившихъ и сгнившихъ отъ времени хлёбныхъ зеренъ. Восточная и южная части вала были изрыты уже после паденія Ассиріи для погребенія мертвыхъ, и зайсь найдено множество гробовъ всевовможныхъ формъ и величинъ съ ожерельями, кольцами и другими украшеніями отъ временъ Александра В. Въ массъ разнообразнаго мусора, на мъстъ дворца Сеннахерима, 15 мая найденъ былъ фрагменть изъ нятнадцати строкъ, которыя по мивнію Смита пополняють халдейскій разсказь о потопів. Вь этой же массів найдены были дощечки съ надписями, имъющими большую историческую ценность, фрагменть любопытного силлабарія въ четыре столбца, разныя украшенія и великолёцный хрустальный тронъ, въ несчастью слишкомъ поврежденный. Къ великому неудовольствію Смита, вслёдь за его донесеніемъ объ этихъ превосходнихъ результатахъ послёдовалъ призывъ возвратиться домой. Въ Англію онъ прибыль въ іюнв. обощнось безъ большихъ хлопотъ съ турециими властями, чтобы эту драгоцівнную коллекцію древностей, собранныхъ въ столь короткое, но удачно употребленное время, доставить въ Британскій музей.

Въ 1874 г. Смитъ еще разъ отправился въ Мосуль, теперь на счотъ директоровъ Британскаго музея, который ассигновалъ 1,000 ф. стеря. для продолженія изысканій, и выправилъ фирманъ на время отъ 1 января до 9 или 10 марта. Придирчивость со стороны турецкихъ властей заставила его ограничить свои работы исключительно у вала Куйюнджика. Здёсь находилась библіотека Сеннахерима, сокровища которой, по его твердому убъжденію, и до половины не были исчерпаны Ляйярдомъ, открывшимъ ее. Здёсь было вырыто

имъ более восьми тысячь фрагментовъ, т. е. дощеченъ съ надинсями; положенія, въ какихъ найдены были лошечки. привели Смита въ предположению, что онъ попадали изъ комнаты, находившейся въ самомъ верхнемъ этажь дворца. Найдена любопытная ваменная притолока отъ дверей, впервые въ этомъ родъ встръчаемая въ Ассиріи, шести футовъ длины, и между другими вещами найдены бронзовый стиль (заостренная палочка), которыми ассиріяне ділали свои налписи и бронзовая вилка съ двумя вубцами. Совершенно нельзя было предполагать о существования вилокъ въ такое отдаленное время. Извёстно, что о нихъ въ западной Европъ впервые услышали въ концъ XI стольтія посль Р. Хр. когда онъ, какъ предметы роскоши, были привезены одною греческою принцессой изъ Константинополя въ Венецію. Другой остатовъ, имъющій глубовій интересь, это фрагменть астролябін, который вибств съ недавно найденными астрономическими таблицами бросаетъ много свёта на астрономическія возарёнія вавилонянъ и пополняеть изследование Сэйса о разделении у вавилонянъ неба и объ именахъ неподвижныхъ звъздъ. Небо раздёляюсь на четыре части, и по прохожденію по нимъ солнца отмінались четыре части года. Ассирійскій годь, подобно іудейскому, состояль изъ двінадцати лунныхь місяцовъ, и приравнивался съ солнечнымъ годомъ случайною прибавкой одного мёсяца, что обыкновенно производилось въ то время, когда, по наблюденію, такъ навывавшаяся «ввёзда ввъздъ становилась какъ разъ передъ солицемъ въ моментъ его прохожденія чрезъ весеннее равноденствіе. Смить имъль возможность приблизительно, а въ нёкоторыхъ случаяхъ и до точности, опредълить болье тридцати главныхъ звъздъ. Четыре изъ нихъ показаны на фрагментъ астролябія, именно звёвды Урбать и Аддиль въ Скорпіоне, и ввёвды Нибатъану и Удвагаба въ Стрвльцв. Звезда Нибатъ-ану до сихъ поръ ошибочно была принимаема за планету. Небо и годъ были изображаемы цёлымъ кругомъ астролябіи, окружность которой дёлилась на двёнадцать частей съ обозначеніемъ чи-

сла градусовъ въ каждой. Рядомъ съ этими дёленіями были двінадцять другихъ дёленій ближе къ полюсу, образующихъ другой внутренній кругъ, съ главной звіздой въ каждомъ изъ двадцати четырехъ дёленій. Тотъ факть, что на кайденной дощечкі четыре части неба начинаются не съ нашего новаго года, даль поводъ Смиту задать вопросъ, не измінилась ли преемственность равноденствій со времени первыхъ астрономическихъ наблюденій вавилонянъ. Какъ правильно разсылались извістія съ обсерваторій, находившихся въ большинстві замічательныхъ и многолюдныхъ городовь, это видно изъ дощечки, найденной въ дворці Сеннахерима, сообщающей о наблюденіяхъ Абилічствра надъ затмініємъ лукы въ городі Аккаді.

Серія равскавовъ о потопъ, распространенная и исправленная на основанім вновь отпрытыхъ текстовъ, представияеть теперь гораздо болве полный и характеристическій видь, чёмь какь это представлялось досель. Встрычающееся въ нихъ имя Индубара, по мивнію Смита, принадлежить герою, котораго онь склонень отождествить съ Нимвродомъ, извёстнымъ героемъ свящ. писанія. Самыя легенды по его мижнію относятся въ самому раннему времени вавилонскаго государства, более чемъ за 2000 л. до Р. Хр. Этотъ герой, могущественный звёроловы или исполины, овладыль областью Вавилона, изгнавъ тирановъ, которые правили Эрехомъ 1) и присоединивъ ихъ страну нъ своимъ владеніямъ. Онъ побъдиль чудовище, опустомавшее землю, приняль въ свой дворецъ великаго пророка или астролога Гезбани, при помощи котораго онъ покориль владетелей Гумбабу и Белеву, убиль «божественнаго быка» и парствоваль надъ всей долиной Евфрата и Тигра отъ Персидскаго залива до горъ Армении. Геабани быль умерщелень неизвёстнымы дивимы мивотнымы, называвшимся «Тамабуку», и Иппубаръ, пораженный какоюто болезнью, вероятно проказой, уходить на морской береть,

<sup>1)</sup> Erech.

гав онъ встрвчается съ обоготвореннымъ героемъ, который спасся отъ потопа. Новые фрагменты дають этому герою имя «Газивадры», близко ввучащее съ Ксизитромъ 1), упоминаемымъ у Иродота и Берова. Газизадра разсказываетъ исторію лотона, во многомъ поразительно сходно съ пов'єствованість Библін. Такь онь разсказываеть о постройк корабля, чтобы спасти неноторых обитателей земли; говорить объ объемъ корабля (хотя и не совствы точно) и употреблении горной смолы (bitumen), которою осмолили корабль совий и свиутри, чтобы сдёлать его непроточнымь. Далее разсказываеть о томъ, какъ онъ ввель въ корабль «всёхъ своихъ слугъ мужескаго и женскаго пола, домашнихъ животныхъ и зверей нолевых», сообщаеть много любопытныхь полробностей о потоив, въ роде того, какъ «онъ погубилъ всю живнь на лицъ вемли», и какъ его считали наказаніемъ за то, что «мірь совратился ко грёху»; говорить и о томь, какъ корабль остановился на мели, когда вода стала сбывать, и далбе прибавляеть: «и послаль голуби и онь полетвль; онъ леталь и искаль, но не нашоль места, где бы евсть, и воротился»; затвив была послана ласточка, но и это посольство кончилось такими же результатами: она полетала надъ силошной поверхностью воды и возвратилась; наконецъ, быль послань воронь, который «полетыль и не возвра-ТИЛСЯ».

Изъ другихъ надписей, относящихся въ потопу, одна изъ самыхъ древнихъ упоминаетъ о «городъ Ковчега», который въ легендахъ называется «Суриппавъ». На нъкоторыхъ цилиндрахъ и драгоцънностяхъ Индубаръ изображенъ въ лодкъ. Одна поравительная особенность этой легенды состоитъ въ тойъ, что она представляетъ ковчегъ обыкновеннымъ кораблемъ, спущеннымъ на море и управляемымъ матросами. Это преданіе очевидно мореплавательнаго народа, или народа внакомаго съ такими большими разливами, которые могля

<sup>1)</sup> Xisithrus.

случаться въ усть в только большой реки, подобной Евфрату. Повъствование Библіи напротивъ принадлежить народу континентальному, и поэтому ковчегь въ немъ представляется чёмъто въ ролъ громаднаго ящика или сундука, но не настоящимъ кораблемъ. Двънадцать дощечекъ, расказывающихъ о вознесеніи Геабани на небо, им'єють особенную важность предъ другими, такъ какъ онъ указывають на древнъйшее върованіе вавилонянь въ небо и адъ, и въ существованіе души послё смерти. Страна блаженных в называется «Саму», въ ней предсъдательствуетъ «Ану», высочайшій богь неба. Адъ кромъ другихъ названій, называется еще «Матнудъ», «Искалли» или «Аралли», --- имъ управляетъ Геа, богъ океана и подземныхь странь, соотвётствующій Плутону, властителю ада. Сошествіе Иштара въ адъ представляєть прекрасную картину. обильную описаніями темныхъ проходовъ подвемнаго міра. Изъ ръчи, обращонной очевидно въ Геабани его духомъ, или «вадукка», можно заключить, что вавилонане върили въбытіе духа или души, отдёльной отъ человёка, такъ какъ душа Геабани по повелёнію Геа оставила тёло и вознеслась на небо. Насколько это представление о духовной сторонъ человъка и въра въ безсмертіе далеки отъ библейскаго воззрвнія, едвали нужно и говорить. Этоть факть заставляеть склониться въ убъяденію, вотораго, по словамъ Смита, держится большинство учоныхъ, занимающихся древней ассирійской исторіей, что цивилизація, литература и миноологія Месопотамін были произведеніемъ не семитической расы, а совершенно другаго народа, который впоследстви быль завоевань семитическими племенами давшими ему свой языкъ, но усвоившими отъ него мисологію, законы и литературу. Этому народу дано было имя «Аккадъ», такъ какъ въ вниге Бытія (X, 10) упоминается объ одномъ городъ съ этимъ именемъ (Архадъ), бывшемъ одной изъ столицъ Нимврода; Смить отождествляеть его съ Агади, столицей Саргона. Некоторые учоные предполагали, что эта раса имбеть родство съ туранскимъ племенемъ, которое занимаетъ видное мъсто въ нъ-

которыхь системахь первобытной этнологіи, но которое, собственно говоря, едвали больше значить, чёмь общее названіе для тіхъ древнійшихъ рась, положеніе которыхъ опредъленно не обозначено въ родословной народовъ. Какъ далеко въ миоическое прошедшее мы можемъ проникнуть при помощи дальнейшихъ открытій, - это дело гаданій. Всетаки теперь достаточно сделано открытій для того, чтобы заложить твердыя основы хронологіи, послів чего можно уже будеть искать новыхъ путей въ неизвъстныя страны. Такъ до настоящихъ изследованій Смита известны были имена не болье двадцати восьми царей вавилонских до 747 г. до Р. Хр., а теперь списокъ составленный имъ свидетельствуетъ объ успёхахъ, сдёланныхъ въ исторіи и хронологіи этихъ отдаленныхъ государствъ. Между прочимъ Смитъ при помощи нёкоторыхъ дощечекъ съ пароянскими надписями, найденныхъ имъ въ Вавилонъ, могъ съ точностью установить одинъ изъ самыхъ спорныхъ пунктовъ въ истеріи, именно время возстанія пареянъ противъ селевкидовъ. Прежде оно полагалось между 252 и 246 гг. до Р. Хр.; теперь же мы навърно знаемъ, что оно было въ 248 г. до Р. Хр. Касательно допотопнаго неріода надписи представляють не мало точекь соприкосновенія съ Берозомъ и опредёляють время до-эламитскихъ царей за 2280 л. до Р. Хр., изъ которыхъ одинъ былъ Хедорлаомеръ 1) (Быт. XIV); рядъ историческихъ царей Ассиріи ведется отъ Исми-даганъ съ 1850 г. до Р. Хр. Трактатъ Карінндаса, царя Вавилоніи, съ Ассиріей въ спискъ Смита обозначенъ 1450 г. Последовательность ассирійскихъ царей полнве и яснве, чвиъ вавилонскихъ, хотя не простирается такъ далеко. Что касается до возникновенія такой цивилизаціи, литературы и правительства, какъ мы находимъ ихъ въ Вавилоніи за 2000 л. до Р. Хр., то это возникновеніе нужно отнести къ такому отдаленному времени, предъ которымъ и само происхождение Египта покажется недавнимъ.

<sup>1)</sup> Chedorlaomer.

Межау аругими текстами меньшей важности, пополненными недавно пріобрётенными надписями, любопытны фрагменты о географіи, естественной исторіи, волщебствъ, алыхъ духахъ, законахъ, договорахъ и офиціальныхъ должностяхъ. Одна дощечка, съ которой Смить сделаль хорошій фотографическій снимовъ, представляеть преврасный гимнъ въ Свету, частью на туранскомъ, частью на ассирійскомъ явике. Другая, очень попорченная, повторяеть вавилонское повъствованіе о твореніи, и третья, болье сохранившаяся, содержить странную повёсть о соми влыхь богахь или духахь. На нихъ не изображена продажа огороженнаго ивста Баган, около гороја Лагиру, на границѣ эламитской, и печать правителя. Нергаль-гелаги, умершаго въ царствование Эсаргаддона за 670 л. до Р. Хр.; продажа девочки Анадалати, дочери Сайяраду, женщиной по имени Далійя, принадлежащей къ дворцу Сеннахерима въ 687 г. до Р. Хр. Новоторые изъ тенстовъ написаны на двухъ явыкахъ и имъютъ большую цънность для изучающихъ филологію, а богатство этой коллекцін настолько велико, что возбуждаеть желаніе дальнейшихъ ревультатовь, которыхь можно ожидать отъ более продолжительныхъ и более систематическихъ изисканій на этихъ местахъ.

# О ЛИЦЪ ГИСУСА ХРИСТА:

### мысли \*) понойнаго преосвященнаго юанна,

EHECROHA CMOJEHCRAPO,

бывшаго ректора и профессора догнатики въ нашей академіи.

İ

Извёстно, какое важное значеніе имъеть личность во всякомъ дёль. Въ мірь правственномъ она кладеть свою печать на всь дёйствія человька. И всегда, во всякомъ дёль—върнье заключать отъ личности къ дёлу, чёмъ на обороть: часто бываеть, что лицо великое и уважаемое случайно можеть

<sup>1)</sup> Считаемъ нужнимъ объяснить читателямъ происхожденіе печатаемихъ здісь «Мыслей». Покойний преосвященний, въ битность свою ревторомъ нашей академіи (съ 1864 по 1866 г.), занимать насерру догматическаго богословія. Преподаваніе чить этого предмета отличались слідующими двумя особенностями: во-первихъ, мекцім его отличались философско-умозрительнимъ характеромъ, отступая совершенно отъ извістнихъ систематическихъ методовъ изложенія догматовъ, а во-вторыхъ, оні не писались нить прежде и не записивались нить послів ихъ произвесенія. Это били въ собственномъ смислів нипровезаціи богословствующаго ума, но внечавлічніе ихъ на студентовъ (ХХУІ и ХХУІІ курсовъ), при силів в глубний мисли и при оригинальности річи, било огромно.

За нипроинзаторомъ-богословомъ записивали не иногіс, потому что экзамени по догнатикі производились по догнатическому богословію преосващеннаго Манарія. Изъ студентовъ XXVII вурса (1969—67 г.) зацисиваль одинь только Иванъ Петровичъ Пеньковокій (теперь наставникъ новгородской семинаріи), который и доставниъ намъ печатаемия теперь лекцін, такъ что мы рівнительно лишени средствъ исправить и дополнить его запись. А между тімь, при слу

выпустить дёло изъ рукъ. Поэтому и намъ, для полнаго пониманія христіанскихъ истинъ—догматическихъ и нравственныхъ, нётъ лучшаго средства, какъ изучить ту Личность, которая основала это ученіе. Эту Личность, Личность Христа мы и прослёдимъ во всёхъ проявленіяхъ ея живни. Тогда и ученіе будетъ понятнёе для насъ. Изученіе божественной Личности ведетъ къ тому, что свётъ отъ нея больше и обильнёе будетъ падать на ея ученіе, и мы тогда лучше поймемъ то громадное значеніе, которымъ міръ обяванъ ей.

Въ послъднее время много было попытокъ, — богословскихъ и историческихъ, — съ цълю выяснить Личность Спасителя. Но въ этихъ попыткахъ можно замътить два основныхъ недостатка: во первыхъ, недовъріе къ первичнымъ источникамъ, въ которыхъ описывается жизнь Іисуса Христа. Конечно эти источники могутъ подлежать изслъдованію и съ учоною цълію можно подвергать ихъ критикъ; но учоная справедливость и вдравая логика говорятъ, что пока не изслъдованы источники, не нужно писать и жизни Христа. Второй недостатокъ тотъ, что, и съ довъріемъ относлсь къ источникамъ, заранъе составляютъ для себя масштабъ, съ которымъ приступаютъ къ измъренію этой Личности. Раз-

Digitized by GBOgle

бинъ возвръній, по мъстамъ въ этихъ лекціяхъ недостаетъ связи въ мисляхъ и точности въ выраженіи. Ми впроченъ болье наклонни отнести этотъ недостатовъ на счетъ записивателя, чъмъ на счетъ импровизатора богослова, который обладаль рёдкимъ талантомъ безъ приготовленія говорить строго послідовательно и точно, но за которимъ, въ силу особенной оригинальности его ума и явика, весьма трудно было записивать. Не смотря на то, Редакція съ благодарностію къ И. П. Пеньковскому нечатаетъ доставленния имъ лекція покойнаго ректора и профессора нашей академіи. Печатаніе этихъ «мислей», конечно, не много прибавить къ репутаціи покойнаго, какъ оригинальнаго промовъдника и учонаго канониста, но оно доставить читателямъ, любящимъ вдумиваться въ сущность и судьби христіанства, не мало витереса, при всей незаконченности визшией форми вираженія ихъ.

Первыя три лекцін были уже напечатаны въ декабрской книжкѣ «Хр. Чтенія» за прошлый годъ; но редакція сочла полезнымъ въ виду того, что въ настоящемъ году втрое больше подписчиковъ, напечатать курсъ лекцій сполна.

мъръ этого масштаба, очевидно, опредъляется тою точкою зрънія, которую избираеть испытующій умь, значить опредвляется «подлежательно». Въ этомъ случай гораздо уже лучше приготовлять мёру для определенія личности болёе широкую, нежели узкую. Узкая рамка славить ее и она со многихъ сторонъ не будетъ понята, тогда какъ въ широкой рамвъ личность дучше обозначится, и если личность высова, широкая мёрка не скроеть ея высоты. И это естественно: если нужно бываеть испытать степень ума человена, нужно давать ему для испытанія трудь большой, таколый, — умъ слабый прамо покажеть на немъ свою несостоятельность, а умъ высокій — свою силу; къ малому же труду высокій умъ отнесется не серьезно. Тавимъ образомъ и тъ господа, которые пытались по евангеліямь писать жизнь Спасителя, не могли, при своей узкой рамкв, изобразить во всемъ светв дучезарную Личность Спасителя. Ренанъ въ тесныя рамки заключилъ жизнь Спасителя, вследствіе чего его книга оказалась слабой I IIVCTOK.

Что касается до принятаго у насъ метода отдёльнаго изученія догматическаго ученія христіанства, то этоть методь, независимо оть другихъ недостатковь, страдаеть еще тёмъ кореннымъ неудобствомъ, что здёсь мы изучаемъ ученіе Христа въ разъединеніи съ Его личностію. Правда, церковь ручается намъ за неповрежденность ученія Христа, но за то при такомъ методё мы не видимъ живаго образа Спасителя. Поэтому изученіе становится скучнымъ; изучающему представляются недоумёнія и сомнёнія, и неудивительно, если, вмёсто убёжденія въ божественности христіанскаго ученія, онъ впадаетъ въ колеблемость относительно его. Чтобы устранить эти недостатки, мы будемъ изучать ученіе христіанское въ связи съ ученіемъ о Дичности Христа, излагая то и другое по порядку евангелій, и тогда наши чтенія получать внутреннюю силу.

Остановившись въ прошлый курсъ на разсмотрении первыхъ проявлений Личности Спасителя въ Его беседахъ съ

учениками, мы не будемъ повторять скаваннаго. Пойдемъ дальше.

Інсусь Христось великія истины висказываль въ простыхъ бесёдахъ съ простыми людьми. Въ настоящій разь мы будемъ разсматривать такую бесёду Его съ женою самарянкою. Что поражаеть насъ въ этой бесёде Спасителя? -- Поражаетъ прежде всего необычайная гуманность. Надобно представить тогданнее разъединение между людьми: даже между евреями, дюдьми родственными, не было единства; гражданское разъединение разделяло самаряны и іудесвы. Причиной таного разъединенія было режигіозное предубъяденіе, религія стояла тогда на первомъ планѣ. И воть при этихъ-то условіяхъ является человінь, который положительно и ясмо объявляеть, что этого раздъленія — ни религіовнаго, ни моральнаго, ни политическаго-не должно быть; всё люди, по его возвржнію, одинаковы. Это отрицаніе разделеній касалось и нравственной стороны; вопреки тогдашнимъ общепринятымъ началамъ, Христосъ не даетъ предпочтенія менъе нравственному предъ болъе нравственнымъ. Самарянка преврения для іудоевь во всёхь отношеніяхь, а всего боле -въ религіозномъ; кромъ того она - женщина не нравственнаго характера и дурнаго поведенія: но Богочеловікь Христось не обращаеть на это вниманія; Онъ относится нь ней, накъ къ лицу достойному во всёхъ отношеніяхъ. Ренанъ говорить, «что Інсусь будто бы пользовался слабыми сторонами женскаго пола, чтобы чрезъ этоть поль пріобресть больше популярности въ народё». Эта мысль говорить сама о своей фальшѣ.

Посмотримъ на предметъ бесёды. Какимъ образомъ эта женщина, безиравственная, неспособная на взглядъ другихъ къ воспринятію божественнаго откровенія, какимъ образомъ она избрана Христомъ для сообщенія ей высочайшихъ истинъ? Нужно имёть понятіе о иравственности того времени, чтобы видёть, на какую высоту Христосъ ставитъ своею бесёдой самарянку. Какой тогдашній человёкъ могъ бы понять, что

Богу прилично поклонение духомъ и истиною? А эти слова Богь высказываеть простой женщинь. Богочеловых глубоко проникаль въ природу человека; онь зналь, что въ человеческой природе есть такія стороны, для которыхь тогдашнее богоповленение было недостаточно, воторыхъ око не могло удовлетворить. Даже умъ, -- и тоть не могь питаться теми формами богослуженія, которыя были въ то время употребительны у ідреевь; эти формы, хотя сами по себе достопочтенныя и происхождения божественнаго, но въчно продолжаться въ человвчествъ онъ не могии; такъ; какъ онъ были чемъ-то врушкимъ, чъмъ-то матеріальнимъ. Нужно било создать новую религію, въчную, тавую, почва для которой была бы въ самомъ человъкъ. Христосъ находить эту почву въ глубинъ человеческаго духа; почему и самарянка является ему способною въ истинеому богопочтенію. Возможни ли такіе равсчоты для человъка обывновеннаго?... Стало быть, Христосъто Анцо, которое было выше всего человичества. Въ привванія самаряния въ истинному богомочтенію, въ поклоненію Богу духомъ и истиною, высказалось то начало, которое мы положимь въ основание нашей речи о жизни Інсуса Христа: только тогь можеть быть наввань, какъ божественный Основатель, ято во всей глубинь, высоть и широть пойметь чемовеческую природу, т. е. вто пойметь всю глубину, высоту и широту моральнаго совнанія человічества.

Бесъда Інсуса Христа съ самарянною такъ много высокихъ стеронъ представляеть въ Лицъ Інсуса Христа, что на ней слъдуеть остановиться съ полнымъ вимманіемъ. И во первыхъ, многозначительно для насъ то обстоятельство, что Інсусъ бевразлично относится къ личности, съ которою ведетъ бесъду. Христосъ—такое высокое Лицо, и безразлично относится къ тому, кто и какъ Его слушаетъ! Ренанъ навываетъ это униженіемъ, и ставитъ Ему въ укоръ. Но для насъ подъ этою бевразличностію открывается много особенно важныхъ чертъ во Христъ. Мы—люди,— при всемъ нашемъ развитін, при всемъ нравственномъ индефферентивмъ, при нашей гуманности, никакимъ образомъ не могли бы сами себя поставить въ такое положение, въ накое Христосъ поставилъ Себя въ этой беседе. Мы не могли бы представить, какимъ образомъ женщина неразвитая, грубая, можеть цонать глубокіе предметы. Далье, встрычаясь съ женщиной, которая имыла пять мужей и имбеть еще шестаго незаконнаго, мы никакъ не могли бы отрешиться отъ мрачныхъ нравственныхъ сторонъ женщины, и это теперь-когда прошло столько въковъ. Этого факта въ живни Спасителя нельзя объяснить иначе, какъ твиъ, что Інсусь выше человвчества, потому что Онъ стоить выше слабостей умственных и моральныхъ. Надобно признать, что Інсусь — человёкъ быль слишкомъ высокъ въ умственномъ отношенів, что Его умъ неограниченъ и необъятенъ, чтобы постигнуть такъ ясно и просто духъ природы такой женщины. Его нравственный характерь такь возвышень, что Его не могуть отталкивать никакія нравственния явы. Это одно событіе въ исторіи Спасителя, этотъ одинъ фактъ встрвчи съ женой самарянкой, если хорошо анализировать ихъ, уже дають понятіе о Лице Христа.

Независимо отъ личныхъ свойствъ Христа, необходимо допустить и то, что такое безразличное отношение его къ человъчеству не только немощному, но и обезображенному, тавое отношение можеть быть только въ человеке, который должень быть лично занями этими язвами; иначе язвы Его оттоленули бы. Это точно также, какъ въ трупамъ и язвамъ спокойно можеть относиться только тоть, кто приввань къ этому, т. е. врачъ. Не обращая вниманія на дальнъйшіе факты изъ живни Христа, одинъ этотъ можетъ показать, что Христосъ долженъ быть врачъ человеческихъ немощей. Наконецъ должно обратить внимание и на то, что бесъдовать СЪ ТАКОЮ ЖЕНЩИНОЙ МОЖНО НЕ ИНАЧЕ, КАКЪ ЕСЛИ ОНА СУЩЕство личное само въ себъ, и не иначе, какъ если бесъдующій съ нею поставить ее въ уровень съ собой и въ отношенін умственномъ, т. е. поставить ся умъ на такую высоту, чтобы она понимала его, и когда въ нравственномъ

отношеніи поставить ее если не наравив съ собою, то на такую высоту, чтобы ел раны и явы стушевывались на этой высотв. И мы въ Інсусв не можемъ не признать этой черты: Онъ при всякой встрече съ человекомъ выводить человека. изъ его несчастнаго и приниженнаго положенія и возвышаетъ на такую высоту, что какъ бы уничтожаетъ между Собой и имъ ракстояніе. Христосъ хотіль видіть не случайныя явленія въ человівь, а человічество, его идеальныя сторони;и теперь видвлъ цередъ Собой не женщину, которая вела безиравственную и развратную жизнь, женщину неспособную и неподготовленную, а просто человъческую натуру. 'А натура, не смотря на свои слабости и пороки, всегда имъетъ въ себъ воспріемлемость въ тому, что выше окружающаго ее, н — всегда сохраняеть правственное достоинство. Понятно посяв этого, почему Христосъ всегда находиль отголосовъ у всвиъ людей. После этого можно отметить и то, что въ бесъдъ касается собственно женщины. Фактъ этотъ — встръча Христа съ самарянкой — выводитъ женщину изъ того положенія, въ которомъ она дотоль была; Христосъ этимъ фактомъ ясно указываеть, что женщина въ мірѣ духовномъ имѣеть положение не ниже того, какое ванимаеть мущина; она поднята Христомъ и ей указано, что она, со стороны духовной, можеть достигать тёхь же высшихь цёлей, какія преслёдуеть и мущина. Странно!--нинъ этотъ вопросъ разработывается, какъ бы новое что-то. Человъческій умъ забываеть при этомъ тъ основи, котория нужни для ръшенія подобнихъ вопросовъ, но которыя уже были открыты Христомъ и указаны въ Его бесёдё съ самарянкой!

Что касается предмета бесёды Христа съ самарянкой, то предметь этотъ составляло богопоклоненіе, именно—та истина, что Боіз есть духь, что Христось ищеть поклоненія Богу духомъ и истиною, и что этотъ обравь поклоненія угодніве, чёмь запов'єданний въ ветхомь завіть, и что онъ должень быть повсем'єстный—и въ Іудей и въ Самаріи. Намъ, восшетаннымъ въ христіанстві, кажутся эти истины такъ изв'єст-

ными, что по видимому нёть нужды задумываться надъ ними особенно долго; но надобно обратиться за двё тысячи лёть назадь, чтобы понять всю неожиданность и неудобопестижимость этихь истинь. Человёкь, который такь просто, бевь умствованій, открываеть эти истины, должень быть выше всего человёчества. Съ другой стороны, эти истины открываются въ бесёдё съ простою женщиною, — это показываеть, что эти истины такь просты и родственны намъ, что ихъ можеть понять простая, неразвитая женщина. Иначе вышло бы, если бы Христосъ раскрыль ихъ фарисеямъ и книживкамъ; тогда эти истины не могли бы получить съ перваго раза такой прочности и твердости. Онё здёсь предлагаются просто, а простота даже въ умоврёніяхъ есть первёйшій признакъ истинности.

Навывая Бога духомъ, Христось не хочеть этимъ выразить одну бевилотность, — безилотность была извёстна и
въ вётхомъ вавётё. Здёсь не одно отрицаніе илотаности:
Бога онъ называеть духомъ въ смыслё абсолютномъ. Соноставляя эти слова Спасителя съ другими здёсь же находящимися словами (Іоанн. IV, 25 и 26), нельзя не видёть, что
Онь этимъ показываеть и тё свойства, по которымъ Онъ
имъетъ отношеніе къ міру и человъку. И поклоняться Богу
духомъ, это вначить—надобно возвыситься цёлому человъчеству въ духовномъ отмошенів, и до того возвыситься, чтобы быть достойнымъ этого Верховнаго духовнаго существа.
Онь разумъетъ возвышенное развитіе человъчества уиственное и нравственное, чтобы чрезъ ато оно одёлалось достойнымъ сначала своего человъческаго достоинства, и затёмъ
уже—Божества.

Повлоненіе истиною: — подъ нимъ надобно разумёть повлоненіе не только свободное отъ лжи, больше — повлоненіе умомъ, т. е. когда человёческій разумъ въ своихъ стремленіяхъ нъ Богу достигъ такой стецени знанія, что болёе или менёе прямо и непосредственно касается самой истины; даходя полное удовлетвореніе своимъ высшимъ стремленіямъ,

онъ тогда поклонялся бы Богу, отъ Котораго получаетъ это знаніе. Знаніе есть ведикая сила. Мы въ самомъ ученіи христіанскомъ находимъ указаніе на то, что наша въра разовьется до видинія. Нужно вам'єтить, что недостатокь вы челов'єк в релитіозности, въры, — все это инветь песто только тамъ, гдъ нътъ знанія, а ідъ есть знаніе, тамъ не можеть быть ни сомненія, ни неверія, отвергающаго существо религіи. Что это за знаніе? Ученики Христа въ развитіи ученія главнымъ образомъ проповедывали веру, стало быть, какъ бы не то, что мы разумбемъ подъ знаніемъ. Темъ не менбе вера евангельская сама въ себъ заключаетъ зародышъ этого знанія, не того знанія, что мы разумвемь въ смыслв безусловнаго соглашенія; вёра въ смыслё безусловнаго соглашенія переходить въ суевъріе. Нътъ, - внаніе, зародышь котораго спрывается въ самой въръ христіанской, есть то видиніе, которое открываеть намъ высокіе предметы, указываеть предметь и цёль, нь которымь должень стремиться человёнь, это есть созерцаніе Того, Кому долженъ поклоняться человакъ всёмъ существомъ своимъ. Съ другой стороны, поклонение Богу истиною не исключаеть и того знанія, которое принадлежить человыму вы кругу естественныхы предметовы; . ибо умъ человъческій, изследуя естественные предметы, имееть стремленіе въ безконечной вічной истинів. Этимъ Христосъ даеть понять, что наши естественныя познанія имбють и должны иметь пелію эту бевконечную истину. Такое знаніе не можеть быть недостойно. Бога, а следовательно должно имъть и моральное значение. И воть фанть, подтверждающий это: -- великіе люди были и людьми религіозными...

Наконець, христось заключаеть свою бесёду съ самаринкой тёмъ, что поклоненіе Богу духомъ и истиною относить къ будущему времени, ко всёмъ послёдующимъ вёкамъ. Это показываеть, что истины, которыя Онъ раскрываеть иъ бесёдё, принадлежать всему человичеству всёхъ временъ. Съ другой стороны, мы усматриваемъ отсюда, что пониманіе людьми этихъ истинъ и въ настолщее время еще далеко не совершенко.

П.

Между выраженіями, въ которыхъ Христосъ характеризуетъ Себя, есть такое, гдѣ Онъ приписываетъ Себѣ «жизнь въ Самомъ Себѣ», и это выраженіе о жизни Онъ сопоставляетъ съ выраженіемъ о жизни Отца: якоже Отецъ имать животъ въ Себъ, тако даде и сынови животъ имъти въ Себъ (Іоанн. V, 26). Такое сопоставленіе показываетъ, что жизнь, какую Онъ приписываетъ Себѣ, надлежитъ понимать въ смыслѣ не совсѣмъ обыкновенномъ.

Иметь жизнь въ себе самомъ-значить иметь жизнь независимую, - жизнь, которая развивается сама по себъ, по своимъ внутреннимъ побужденіямъ, и въ себё же самой имветъ цъли своего развитія. Такая жизнь для нась и недостунна и не совсёмь даже удобопонятна; потому что самую богатую, самую дъятельную жизнь, которая не выходить изъ уровня человеческой жизни, нельзя назвать жизнію самой въ себв. Наша дъятельность и жизнь отъ начала до конца подчинены самымъ разнообразнымъ и многосложнымъ условіямъ. Первая и высшая сила человъческого духа есть умъ; но и онъ, какъ бы ни быль силень и возвышень надь условіями, нуждается вовившнихъ побужденіяхъ, и безъ этихъ побужденій самый геніальный умъ можеть остаться неразвитымъ. А другія человъческія силы и способности, напр. чувство, еще болье подвержены зависимости отъ этихъ условій. Даже глё наша жизнь но видимому совершенно независима, и туть она не можеть навваться жизнію самой въ себь, туть есть внутренніе завоны и масштабы, которыхъ избълать мы не можемъ. Сабдовательно Інсусъ Христось когда говорить, что имфеть жизнь въ Самомъ Себъ, поставляетъ Себя выше всъхъ людей. Что же это за жизнь?

Этотъ вопросъ рѣшить не трудно, если мы обратимъ свое вниманіе на внутреннюю жизнь Христа, какъ раскривалась она въ мірѣ во время Его земной жизни. Эта жизнь

не подлежала обывновеннымъ условіямъ дёятельности человъка. При самомъ началъ своей земной жизни, когда духовныя силы обывновенняго человёка едва только начинають обнаруживать и вкоторые проблески, Христось высказываеть, что эти силы дъйствують въ Немъ независимо и сами по себъ. Для этого стоить только припомнить Его бесъду въ храмъ, когда Онъ говорить, что у Него нъть отношеній семейных и общественных, и что Онъ примоль исполнить только волю Небеснаго Отца. Імсусь Христось-это безграничный умъ, поторый обнимаетъ собой всё судьбы человёческія, -- судьбы настоящія и будущія, и не вижникія только, но судьбы духовныя и нравственныя, которыя более, нежели другія судьбы, подлежать неопредёлимымь условіямь. Інсусь Христосъ — это безграничная сила чувства, которая возвышается надъ всёми условіями, -- это безграничная сила духа, которая въ Его Лицъ хочеть обнять все человъчество всепримиряющею и всепрощающею любовію, -- это безграничная сила воли, которая все подчиняеть себв, къ чему ни прикоснется:--все это показываеть, что эта жизнь совершения, что она есть жизнь сама въ себъ. - Смотря на Христа со стороны, мы можемъ видёть, что не Его жизнь опредёляется вившними обстоятельствами, а напротивь вившиня обстоятельства опредвилются Его жизнію. Даже можемъ видёть, что вившнія обстоятельства для Него вовсе какъ бы не существують. Онь действуеть, какъ еслибы этихь обстоятельствь и не было; Его жизнь была совершенна и полна сама въ cettk.

Если такимъ образомъ живнь Христа внутренняя, духовная, представляется въ такой независимости, въ такой полнотъ и силъ, то, конечио, по самому послъдовательному закому мышленія, мы можемъ придти къ такому заключенію, что эта живнь не могла не возвышаться и надъ условіями физическими; ибо невозможно представить, что предъ такой неограниченной силой должны имъть какое нибудь значеніе силы физическія. Отсюда уже понятно и то, чъмъ заключилась жизнь

этого Лица, т. е. понятно Ето воскресеніе; узакь смерти эту живнь невозможно было удержать: **Д**алье понятно и то. что такая полнота и сила жизки, какъ своро приходила она въ соприкосновеніе съ визнію другикь люжей, то не могла въ нихъ не отражаться, не могла не быть источникомъ жизни для другихъ пюдей. Почему онъ и говорить: жеже Отечь воокрешаеть мершения и живить, тако и Сынь, ит эюе кощеть, живить (Іоанн. У, 21). По блитайшей связи обстоятельствь-оти слова обносятся въ темъ исцелениямь отъ смертныхъ бользней, которыя записаны въ Евангелін, и прежде всего въ заочному исибиснію сына царедворцева и равслабленнаго, 38 летъ страдавшаго. Но, само собою равумеется, эта жизнь могла действовать и не одникь непосредственнымъ физическимъ путемъ, -- она дальше должна была простираться, и мы видимь это при малейнемь соприкосновени Христа съ другими людьми; одно слово Его располагаеть въ Нему; безъ всяваго приготовленія люди бросають все и идуть всяваь за Нимъ, не давая себъ въ темъ инкакого отчота. Потомъ это же дъйствіе Его безграничной силы видно и изъ того, что довольно было одного слова Его всепрещающей любви, чтобы обратить отчанинаго граничка на мотинный путь жизии... Эти и подобные случан показывають, какъ обильно жизнь истекала изъ этой Личности въ живнь другихъ людей.

Можно даже свазать болбе, — эти случан новавивають еще только зародыши того развитія этой безграничной жизни, какую Інсусь Христось принесь въ человічество. Если мы обратимь вниманіе на нравственныя дійствія Его ученія, Его мивни, то можемь вполей понять выраженіе: Отець Мой соскрешаеть мертеля и жизнить, и Сынь, шес же вощеть, жизкострешаеть мертеля и жизнить, и Сынь, шес же вощеть, жизнострешаеть мертеля и жизнить, и Сынь, шес же вощеть, жизнострешаеть мертеля и жизнострешаеть вы человічество, — эта жизнь духа, въ противоположность плоти, жизнь отрішенняя оть грубой вещественности уміть возвышаться надынення оть грубой вещественности уміть возвышаться надынення оть грубой вещественности уміть возвышаться надынення противоположность жизни вы образакь, постоямно развивается вы своихъ нотокахь со времени привненія кристіан-

CTBA. TY MUSHE MEI MOMERE BRATTE BO BCENE OTARIANE VMстренной деятельности-и въ истеріи; оплософіи и въ естествознавів. Да и само человічество, независимо от своего DABBETIA, CE EDUCTIANCEBONE EDICODETO, TARE CERSATE, ELEN жизни для себя. Трудно понячь, какую идею человачество развивало до Христа. Оно представляети: отрывочныя явлеmis: --- BCO BL HEN'S COPOTES, VHENTORGOTOS N. BL SERRIOUCHIO начего натв. Но со времень Христа человачество предносить на себа и преда собою идею, когь вначала не ясную, неразвитую, но такую, присутствие которой неосноримо. Эта илея служить основнымь начиломы жизни человёчества. Эта HHER HESSMETHEM'S OCCUPATIONS CHARLESSEED BCE IIO BELLINONY OT-PERBOYMING CTOPONER TORIORE TECTER, ORR BOE HELD CTREATER COexements by other merce: other other, retedent indepens въ человечество изъ той жизни, жогорую Христось примесь на вемню въ Своемъ Лици, и эта струи показываеть, ванъ женсчернаемъ быль источникъ ея во Христв.

Не можемъ же нидіть за другой струи, которая пролекаеть чред все чемовічество и не ограничиваєтся ни містомъ, ни временемъ: — это живиь чувства, которая выраживась въ Христі въ бевграничной любем. Нечего доворить о томъ, какъ эта любовь мало была міввістна до-христівискому міру и стало бить его ми обявани только йристу. И это начало, воторов въ первие віна кристівнства было особенно живо, какъ моворожденное, внослідствін вагложло и подавлено въ человічестві; но уто она, мюбовь, мивуча въ человічествів, видю мяв слідующаго: когда вюди при світті просвіщенія стали углубаяться въ христівнство; то замінили, что эта-то струя и есть ма христівнстві, осмовная сторома. Враждебния христівнству сталь, не смотря на борьбу, не отвергають этого кореннаго мачала живия христівнства.

Еще струя — это начало свободы — простой, духовной, — свободы не отъ вийниях увъ, не внутренной, основанной на достоянствъ человъка, возрожденнаго въ пристіанствъ. И только тогда она есть у человъка, когда она живетъ согласно

Digitized by Stogle

съ основнымъ началомъ христіанства. Истина сдёлалась первоосновнымъ камиемъ въ пересовданіи челов'єчества, любовь связующимъ влементомъ. До какой степени понатіе о свободъ легло началомъ жизненнымъ и животворнымъ, объ этомъ свид'єтельствуетъ исторія христіанскихъ народовъ. Ничему другому, какъ ученію Інсуса Христа обязаны народы своей идеею о свобод'є, которая въ настоящее время бол'єе и бол'єе вкодитъ въ соенаніе государствъ. А что чувство свободы им'єсть и доляно им'єть мощное вліяніе на жизнь челов'єчества,—само собою понятно.

Эти главныя струи мизни, протегмія въ человічество изъ жизни Христовой, служать въ свою очередь источниками другихъ токовъ, которме разливаются нь человечестве более и болье и которые современемъ должны обхватить его и совершить его пелиое обновление. Конечно, какъ это не могло совершиться въ теченіе двухь тысячельній, такь, можеть быть, пройдуть еще многіе въка, но эти жизненных идеж осуществятся. Такъ велика была воврождающая сила въ Христъ! Такая духовная живнь Спасителя не могла не отразиться и во вижиней Его мизии, и мы не можемъ не придти къ CREATO TENIO, TO TREAT MISTING MOROTE HE BOSBUCETE TOLOвъна и ва самой Его живни физической. Человъчество и въ физическомъ отношени же можетъ остаться въ своемъ прежнемъ виде. Вы самомъ деле, осматривая эти второстепен-HUE TORK, MU HE MORENT HE EDUATH ET MUCHE: HE MORETT быть; чтоби человічество, возвышенное до такой степени дуловно, осталось навсегда вы томъ ствененномъ положения, которое определяется для него естественными или физичесвинь ходомъ вещей. И действительно, эта жизнь, которую даль Ему Отець, до того дойдеть, что и мертные воспреснуть. Въ самомъ деле, этогъ безгранечно развевающійся дукъ жизви въ человичестви, при бизгоприятимки условиямь, не можеть не возниситься нядь физическими условіями; онь, накъ своро пронивнесъ въ человичество вполий, не можеть не подчинить себя и законовь смерти. Нельзи думать, что

это случится только въ отдёльных явленіяхь, какъ это было многократно при жизни Іисуса Христа; эти частные случан воскрешенія мертвыхь должны были только служить докавательствами присутствія во Христв всеживотворящей силы. Воскрешенные Имъ опять умерли, — это внакъ, что для нескончаемой жизни потребно благопріятное воздійствованіе и со стороны міра физическаго, — чтобы въ самой природі не было міста для смерти; — а для этого должна наступить особая эпоха, которую Христосъ относить въ вониу міра. Но что это за эвоха? Объ этомъ скажемъ въ другой разъ.

Продолжая разематривать рёчь, которую вель Христось съ іздеями, находимь, что «кизнь въ самомъ Себё» Онъ соединяеть съ особеннымь фактомъ, который Онъ выражаеть словомъ «судь»:—Отверь не судинь пикомуме, по судъ весь даде Сынови (Іоани. V, 22). Это сопоставление понятій указываеть на то, что судъ до примествія Христа быль судъ смерти: «смертію умрете», было скавано; а Спаситель хочеть сказать, что Его судъ будеть судомъ не вмерти, а жизни.

### III.

Мы въ прошлый равъ остановились на томъ, какъ Інсусъ Христосъ принисываетъ Себъ право суда надъ цълымъ человъчествомъ, —право, которое простирается не только на настоящую участь человъка, но и на самую отдаленную его будущность, на цълую въчность, —и даетъ такой видъ, что отселъ Отецъ не судитъ никого, но весь судъ отдалъ Сыну.

Почему и на какомъ основаніи это право утверждаеть за Собою Інсусъ Христосъ? Основаніе этому праву Онъ выражаеть самымъ необыкновеннымъ образомъ. — Отецъ, говоритъ Онъ, отдаль весь судъ Свой Сыну потому, что Онъ Сынъ человическій; не говоритъ, что Онъ Сынъ Божій, а Сынъ человическій! Такое необыкновенное сочетаніе понятій требуетъ особеннаго объясненія и надобно замётитъ, что здёсь выра-

жартся одна изъ глубочайшихъ истинъ сванголія. Суль прежде всего предпелагаеть законь, определяющій, что должно вынать и чено мельки канать, и приножение этого ванона мв дългельности, что на жилев человеческомъ называется «правдой». Понятію о суді и правді весьма важно для человіка, HOTOMY TO OTA HERE BREEKHTA HE TOLIKO MESHE BHYTPERMAS н вибимия; но и понятія человика о сямомъ добрі и зав. Комечно, человить, како существо разумное и иравственное. должень быль бы сама нов себя развить эти поняти; потому TO BE COOK CANONE OHE HOCKED STR HATERS CYAR H TIDARIN, -онъ изъ себя долженъ быль бы резвить и понития о судъ и нравдь и способы приложения этикь понячій къ живни. Ио настоящему оно таки и есть: Мы видинь изъ истории человъчества, жакъ око постепенно развиваеть ивъ себя эти понатія и само опредължеть сука надъ собой. Въ отомъ-весь симсью исторіи. И конечно, будущія пленена чёмь боле будуть развивать эти понятія, тёмь боле будуть устанавливать судь нада собой и темъ более будеть развиваться саностоятельность нравственной жизни; но такое самовоспитание человъчества не можеть не быть продолжительнымъ и требуются цвлыя тысячельтія, чтобы дойтя до совершеннаго, неивменнаго понятія о добрѣ и влѣ, и составить правильное понятіе о судь. Съ другой стороны, не смотря на саморазвиваемость суда, человъть все-таки не можеть обойтиться безь вившияго руководства, которое или давалось бы извив, или помогало бы развитию понятий инъ самого себя. И нь истории человичества мы видимы, что ваконь и судь даются отвив: само собой разумбется, что этотъ судъ или эта правда, опредбляющая понятія о добр'я и эле и прилагающая ихъ къ жизни и двятельности, не могли ни откуда выдти, какъ изъ того же источника, изъ которато возникла и вся жизнь. Но въ Верховномъ Существъ человъть видъль идеаль, по которому должень быль составить самое понятіе о судів и правдів. Такъ мы видимъ это и въ исторів... Это безконечное существо, идеаль всякаго совершенства, не можеть ничего иного требо-

вать отъ человека, какъ такого совершенства, которое было бы отображениемъ его совершенствъ; втотъ идеаль не могъ выразиться иначе, какъ требованіемъ, чтобы человень быль костоинъ этого совершенетва: святы будите, якоже Азъ свять есме (1 Потр. I, 16); этоть идеакь должень требовать не меньше, окольно въ себъ завлючаеть, а въ немъ заключается безконечное соверженство. Но понятно, такому идеалу, такому требованию не можеть въ скоромъ времени соответствовать действительное положение человека. Не говоря уже о естественных несоверженствакь человия, поторыя могли устраняться и сглаживаться чолько постепенно-во времени, не говоря уже объ этомъ, даже понятие о свободъ человъка должно было нередео приходить на полному затемнению. Вследствіе этого необходимо должно было обизружиться разнорічіе межку высшею правдою и жизнію, и это разнорічіе поражаеть нась въ жизни человъчества на каждомъ шагу; мы не можемъ не поражаться отимъ разнорфчіемъ, мы не можемъ даже не спращивать: зачёмь дается такой законь, который не выполнимъ? Но, говорю, --- ото необходимо; почему? --- по--TOMY, TO MCTOTHERS, MISS ROTOPARD BARONE IIPONCTERACTE, He можеть дать другаго закона, который не соответствуеть его дестоинству, онь не можеть допустить, чтобы человеть деналь что нибудь недостойное его. Съ другой стороны можно скавать, —внёшній законь должень быть не чёмъ инимъ, какъ вираженіемъ внутренняго закона; слёдовательно внёшній законь должень отражать этоть внутренній завонь, содійствовать тому, чтобы этоть последній более и более приходиль въ сознавіе. Такимъ образомъ мы видимъ, что этотъ законъ не смотря на то, что происходить нав верховного источника, оканчивался для человыка смертію: смертію умрете, снавано было вму въ самомъ началь, и - смертно мирете - постоянно повторялось вноследствии. И это необходимо и неизбъяно потому съ одной стороны, что человъпъ недостаточно утвердился для того, чтобы могь выполнить этоть законь, а съ другой-всибдствіе неизбъянаго разнорфчія между жизнію

и идеаломъ, откуда ничего не можеть выйти, кромв упадка жизни чрезъ смерть. Такимъ образомъ естественно, что завонъ угрожаль человеку смертію на важдомь шагу. И мы видимь, что правда, которая действовала на основанія этого закона, выражалась нечёмь другимь, какь смертію: то цёлое человъчество истребляется потопомъ, то цълые народы исчезають, то цёлые города сожигаются; наконець этоть законь до того сталь усиливаться и дъйствовать неотразимо, что человень самь щоль на встречу этой судьбе. Словомь сказать, въ целой сульбе человечества ничего не видимъ, проме смерти. Смерть идеть по всёмы отраслямь жизни. Посмотримъ на искусство, на философію, науку, -- все это поражается капемъ-то отсутствіемъ жевне, -- того, что оживняю бы человъчество; печать смерти лежить на всемь. По естественному порядку такой ходъ исторіи человічества не могь кончиться ничемъ другимъ, какъ всеобщею и окончательною смертир всего человечества; однакожь этого не должно было быть, потому что законъ живни все-таки оставался во глубинъ человъка и такъ кръпко и твердо, что, не смотря ни на что, эти частные случаи смерти не могли истребить въ немъ этого закона жизни: начало жизни оставалось въ немъ неизменно. Такъ оно и должно быть, потому что человечество произошло изъ начала жизни, которое не имъетъ начала, не имъетъ и конца. Следовательно для дальнейшаго развитія жизни человъчества нужно было онредълить судъ и правду на другихъ началахъ, чтобы не было разнорвчія, чтобы человечество не находилось въ вечной борьбе между жизнію и смертію. Это новое начало жизни, эти-«судь» и «правда»должны были произойти некоторымь образомь изъ другаго источника или изъ того же, но другимъ путемъ. Въ самомъ дълъ, если этоть вившній законь и судь будемь разсматривать не въ его источникъ, а въ содержаніи, въ самомъ существъ его, то не можемъ не заметить следующей особенности: этоть внешній законъ состоитъ изъ разнаго рода предписаній нравственныхъ, правиль и требованій; эти требованія облечены въ различ-

ныя формы, но содержание ихъ имъетъ характеръ какой-то матеріальности. Такъ оно и должно быть, потому что этотъ законъ и эта правда шли извив, а не иввнутри; этимъ объясняется и то, что этоть внишній законь, простираясь на вившиюю жизнь, простирался и на внутреннюю, но не постиганъ до глубины человъческого духа. Воть если бы этотъ ваконъ могъ воздействовать, проинкнуть въ самую глубину духа, тогда вышло бы совершенно другое. И, странно, этотъ залонъ, определявний главнымъ образомъ вижния стороны человека, какъ будто вовсе не хотель касаться его духовной стороны, какъ будто не провръвалъ сущности, не предполагаль, что человыкь, нарушающій правила, можеть бить горавдо жучше въ дукъ своемъ. Но для того, чтобы такая правов была основана, для этого нушно было, чтобы она шла инымъ нутемъ, вознекла изъ самой среди человъчества, л чтобы, завлючая въ себъ высшія нравственныя требованія, она очень хорошо знала, что такое духъ человъческій и что такое его внутренняя жизнь. А для этого правда должна была возникнуть изъ среды живни человъпа. И вотъ объяснение на то, что говорить Інсусь Христось: Отець не судить никомуже, но судь весь даде Сынови, потому что Онъ — Сынг человъческій, и область даде Ему и судъ теорити, яко Сынь человычь есть (Іоан. У, 27). Мысль такая. Отецъ какъ бы говорить Сыну: «Мой судъ и Моя правда тяжены для человека, Мой судъ не ведеть въ добру, -- онъ не выполнимъ для человъка, Моя правда не можеть иметь иного последствія, какъ только смерть его; но такъ какъ Ты принимаешь на Себя живнь человеческую, можешь войти во внутреннюю жизнь человака и отразить ее въ Себъ, то всябдствие этого я предоставляю Тебъ и судъ нарь человёкомъ; суди его не со стороны высшей правды, а соотвётственно его потребностямъ и нуждамъ».

Вотъ гдѣ вся глубина и вся великость идеи всемірнаго искупленія. Если мы будемъ смотрѣть на это съ указанной нами сейчасъ точки врѣнія, то поймемъ, что правда и судъ не могутъ ограничиться одною внѣшнею стороною человѣка;

т. е. суль не можеть быть совершень тогда, когда онь разсматриваеть одинь вившній факть жизни человіка, потому что за этимъ фактомъ всегда стоитъ самь человекъ. Истин-HHÀ CVEL OVICTE TOTE, KOTODNÀ CVICTE EC GARTE BESTHÀ OTдъльно, мо и самую личность; метинный судъ не тоть, воторый знаеть прилагать судь нь фанту, но тоть, воторый внасть сколько законь съ одной стороны, столько же съ другой стороны сердце человичесное. Вс сердца: человичесное есть такіе факти, которые могуть оправдывать челована. не смотря на его дурные вийшніе факты, и на обовоть. Что въ этомъ одучав мы не отибаемся о судв, вогорый Інсусъ Христось принисываеть Себв наль человеномь, мы видень изъ ноторін самого Христа: —навимь обравомь этоть Судья, вида предъ Собой авную преступницу, въятую на месте преступленія, видя все, заставляющее приложить нь ней всю силу завона, --- какимъ образомъ ототъ судья въ тоже время и же оправываеть: преступнику, и извиняеть и прощаеть ов? Не такъ фарисен; они съ своей товки зранія ничего не видеки здёсь, какъ только одинъ виёшній фактъ, они осудили ее на побісніє камнями и они были съ своей стороны справедливи. Истинный судья не тоть, вто судить факть, а тоть, кто знасть сердце человическое. Інсусы Дристось постигаль человика; человъкъ, не смотря на непривленательных свои анъфінія стороны, по внутренней живни можеть быть очень высокь; при томъ факть вижний никомиь образомь не можеть выражать целаго человена; человень внутри себя можеть быть выше собственных своих поступновы, природа его души всегда будеть превосходить разміры видшинкь фактовь. Вийсті съ твих им видимъ, что Інсусь Христось право суда соединиетъ въ Себъ съ тою полнотою жизни, которую Онъ ириписаль Себь, по которой Его судь является не судомъ смерти, а судом'ь живни: Отецъ не судить нивого, но Свой судь весь отданъ Сыну. И слущаяй словесе Моего, говорить Спаситель, в въруяй Послаешему Мя, имать животи выный (Іоан. У, 24). Это значить, что та полнота жизни, которую носить въ Себъ

Інсусь Христосъ, изъ Него переходить въ жизив человъчества и приносить съ собой ту живительную и животворную силу, которая возвышаеть духъ неловъка до гакой степени, что онь получаеть возможность стать выше всёхъ условій, которыя влекуть его къ злу; это вначить, что внутренняя духовная жизнь інсуса Христа можеть и должна резвиться до такой стецени въ человъчествъ, что дасть послъднему силы стремиться ть добру и содълаеть его господиномъ наль самить собой, и какъ прежде всякое нарушеніе закона вело неизбълно къ смерти, такъ теперь случайное нарушеніе вакона можеть привести къ живии: и на судь не пріндеть, но прейдеть от смерти стакона.

#### IV.

Когда Інсусъ Христось въ назаретской синагогъ раскрыль книгу пророка Исайн, то прочиталь: Аухъ Господень на Мнь: Его же ради помаза Мя благовъстити нищимъ, посла Мя исцылити сокрушенныя сердцемь: проповыдати плъненнымъ отпущение и слъпымъ прозръние: отпустити сокрушенныя въ отраду: проповыдати льто Господие приятно (Лув. IV, 18 и 19). Это изсто изъ евангелія можеть служить самой лучшей характеристикой Его собственной Личности и Его миссіи. Онъ является другомъ и благодътелемъ человвчества. Мъсто изъ пророка Исаіи, случайно или неслучайно открывшееся, изображаетъ страданія человічества, и такъ какъ эти страданія лежать въ основів всей жизни человечества, то можно представить, до какой степени щирока и глубока душа этого Лица, готовая обнять всё стороны страданій человічества, — какая у Него сила духа, чтобы посвятить себя дёлу-служить человёчеству, и какое самоотверженіе, чтобы не подавляться всею тяжестію этихъ человъческихъ немощей. Надобно еще вспомнить-какой взглядъ господствоваль въ тр времена на разныя страданія человека, чтобы понять необычайность миссіи; извёстно, что тогда вся-

кое страданіе было знакомъ отверженія человіка, возбуждая презрініе къ страждущему.

За семъ самъ собою представляется вопросъ: какимъ образомъ Інсусъ Христосъ хочеть избавить человъчество отъ страданій? Само собою понятно, что это избавленіе нужно понимать не какъ вившнее избавление отъ вившинкъ скорбей,такое избавление было бы избавлениемъ не отъ всёхъ скорбей. Нельвя представить жизни человъчества ни въ какое время. вогда бы она была свободна отъ всяческихъ скорбей; никакая наука до сихъ поръ еще не нашка способа для того, чтобы избавить человичество отъ его страданій; они-своего рода законъ, который лежить въ глубинъ природы человъческой. Следовательно, когда Інсусъ Христосъ изображаеть свою миссію такъ, что Онъ пришоль освободить человічество оть его страданій, это заставляеть нась отыскать другую точку эрвнія на этоть предметь. Въ самомъ выраженіи пророка Исаін: посла Мя исцылити сокрушенныя сердцемь, показывается, что здёсь должно разумёть не одно внёшнее освобождение отъ вижшнихъ страданій, а основной законъ, лежащій въ глубинь человыческой живни. Эта мысль наводить на особенныя стороны предмета, которыя имёль въ виду Христосъ. И мы видимъ, когда Онъ осуществляль свою миссію, -- миссію ивбавленія отъ страданій, то никогда не ограничивался одними вившними сторонами, но всегда при этомъ соединаль и внутреннія стороны. Словомъ сказать, здёсь идеть рычь о страданіяхь человычества преимущественно моральныхъ. Если даже будемъ смотреть на страданія, какъ на обстоятельства, касающіяся какбы одной вившности, то увидимъ, что и въ этомъ случай они имиють моральный характеръ уже потому, что всегда страдаетъ нравственное существо, которое не можеть страдать внешне, не страдая внутренно, и самый опыть свидетельствуеть, что страданія отъ вившнихъ болъвней всегда соединяются болъе или менъе съ моральными причинами, такъ что эти причины предполагаются страданіями; нравственныя поврежденія приводять че-

довъка въ вившнимъ несчастіямъ-нищеть напр., а нищета въ такимъ нействіямъ нравственнымъ же, которыя несообразны съ достоянствомъ человъка. Во вившникъ страданіяхъ всегда есть сила, отъ которой главнымъ образомъ зависить ихъ тяжесть. Эта сила — сила моральная, это — то глубокое чувство, по которому человеть совнаеть себя какь будто несправедниво страждущимъ, которое тяготитъ его и заставляеть признавать, что вившнія страданія двиствують неотразимо на его внутреннюю моральную сторону, которое убиваеть въ немъ духъ, отнимаеть самоделтельность; эта-то моральная сила внутреннихъ страданій человічества придаеть особенную тяжесть его вижшимъ страданіямъ; это-ядъ, соврытый во всехъ вившнихъ страденіяхъ. То или другое вившнее страдание еще можно было бы перенести благодушно, но эта внутренняя сида и малыя страданія ділаеть невыносимыми. Къ этому нужно прибавить и то, что эти неивбёжныя условія жизни челов'й ческой — страданія всегда какъ булто ункжають человека въ глазахъ другихъ людей, справедливъ или несправеднивъ этотъ ввглядъ самъ по себъ — это другой вопросъ. Но несомивнию то, что такое понятіе существуеть, человъвъ чъмъ больше подавленъ несчастіями, тъмъ больше въ своихъ главахъ и въ главахъ, другихъ леряетъ свое достоинство. Вотъ эта-то моральная основа страданій человічества, этоть-то ихъ внутренній харавтеръ, эта-то внутренняя сида ихъ и составляеть предметь миссін Спаси-Tela.

Какимъ образомъ, спрашивается, при такихъ условіяхъ могло быть освобождено человічество? Ясно, что при этихъ условіяхъ человікъ могъ освободиться отъ своихъ несчастій въ жизни не иначе, какъ если будетъ отнять этотъ нравственный характеръ отъ его страданій, если будетъ подавлена эта внутренняя сила, словомъ сказать, когда онъ удалить отъ себя эту нравственную почву, на которой воврастають бёдствія человіка. Ясно, никакой человіческій умъразрёшить этой задачи не могъ и не можеть. Этоть вопросъ

ножно рышить только перестроивши всю жизнь человыка, пре-

обравовавии, такъ сказать, человика; надобно, чтобы человъкъ правственною силой сталь више этихъ условій жизни; въ такомъ только случай они найствительно могуть потерять всю ядовитую свою силу и свои жестокія для него последствія. Далью нужно признать, во первыхь, что при такихь условіяхь человіческой жизни, надъ посліднею тягответь какой-то законъ, который требуеть, чтобы жизнь человыка не иначе шла, какъ подъ такими условіями, т. с. что это ваконъ какой-то правды, которая требуеть оть человека, чтобы онь страдаль, потому что условія, подъ которыми онь живеть, заставияють его страдать и не страдать онь не можеть. Во вторыхъ, нужны такія моральныя силы, которыя бы возвышали его надъ вившними условіями; но для этого не нужно перестроивать жизни человала по той причина, что перестроить такъ нельзя. Следовательно, если является лицо, ноторое, хочеть номочь въ этомъ отношении человъчеству н стинкопыя онжлод оны оте, смозаро смыным вкад срожой вышенздоженныя условія; оно должно отнять силу оть тяготвющаго надъ человвкомъ закона, усилеть нравственную силу, ноставляющую человека више этихъ условій, - однимъ словомъ должно вдохнуть въ человъка новую жизнь. Опятьтаки надобно сказать, напраено мы стали бы отыскивать такое лицо среди людей. Но воть мы видимъ, является лицо и береть на себя решоніе этой вадачи такь: оно сь одной стороны хочеть удовлетворить правды, съ другой сообщить человичеству новую жизнь-пропосыдати льто Господне пріжино. Само собою понятно, что Спасителю не иначе можно было удовлетворить этой правде, какъ нодъ условіемъ, есля Онъ самъ въ Своей личности будеть выше этого закона,это высказаль самъ Спаситель, когда по приведении миста изъ пророка Исаін заньтиль: есяно речете жи притчу сію: брачу, исцилися самь (-23). Естественно было людямъ того времени сказать: «какь ты можешь избавить человачество, погда самъ человекъ; не лучше ли тебе нодумать о себе,

чёмъ брать на себя такое дёло»? Однакожъ, избавление чемовёчества, совершонное інсусомъ Христомъ, было возможно, потому что лично Онъ былъ више втихъ условій, семъ лично Онъ не подлежаль суду этой правды; Онъ, удовлетворяя ей, самъ принялъ на Себя страданія, на Свою душу принялъ всю тяжесть всевозможныхъ страданій человёчества; Его страданія были только внёшнимъ выраженіемъ тёхъ страданій, накими внутренно страданъ Онъ за человёчество.

Пругое условіе для избавленія человічества, это — чтобы была влохнута новая жизнь. Это Інсусь Христось выполных твиъ, что действительно Своинъ ученимъ и полнотою жизни, которую посиль въ Себв самомъ, провель въ человечество струю этой новой жизни. Это высказалось въ томъ, что христіанство дало челов'яку такія моральныя силы, которыя ставять его выше всехь вывшиних условій, — тогда какь до христіанства это было невозможно и немыслимо. Въ христіанствъ свъдующій факть общензвъстень: человъть страдаеть при самыхъ неблагопріятныхъ условіяхъ, но силой духа своого онъ стоить више собственных страданій. И въ этомъ отношения человичество чрезъ Інсуса Христа получило действительную свободу, какь Онь примо выразиль это, когда сказаль: посла Мя отпустити сокрушенныя во отраду; надобно равуметь веесь ту высшую моральную свободу, которую ничто не можеть ственить. Отсюда вытекаеть и тоть ваглядь жа человичество, по воторому вибшнія страданія, — какь бы они ни были велини, -- ниснолько не упичивають его. Нишій прокармливается крупицами, падающими со стола богатаго; этотъ нищій писколько не ниже богатаго. Равнымъ образомъ н другой страждущій человінь, какія бы на была его страданія, — заплючень ли въ тюрьму, изгнань ли, осуждень ли судомъ навбы по справедливести, -- эти страданія не уничтожають вы немь человического постоинства. И очень можеть быть, человых, превирасный вы среды людей, по силы правственной можеть быть выше тёхъ, которые презирають его. Такинь образомъ инссія Інсуса Христа, выражаемая въ томъ,

. что Онъ примоль пропосыдати льто Господне прілтно, можно скавать, касается самаго важнаго вопроса въ живни человічества, потому что это—вопрось о достоинстві человіжа.

V.

После этой беседы съ народомъ въ синагоге, Інсусъ Христось отправился въ оверу Геннисаретскому, и здёсь на берегу его призваль къ Себъ двухъ апостоловъ, потомъ еще двукъ изъ мытарей (Лук. V, 1 — 11; Марк. I, 16—20). Въ этомъ событін обращаеть наше вниманіе прежле всего то. что первые последователи Спасителя, ученики Его, были избраны нзъ самаго простаго званія, изъ людей, нравственная жизнь которыхъ была чужда всего искусственнаго. Очень понятно, что самая простота нравовъ, свойственная этого рода жизни, имела много привлекательнаго для Інсуса Христа. Въ избранін Інсусомъ Христомъ учениковъ изъ такой среды можно находить черты, глубово характеризующія Личность самого Спасителя. Нельва думать, чтобы ученики Інсуса Христа, эти простыя души, были единственнымъ убъжищемъ для христіанства; недьва думать, чтобы религія христіанская не была доступна людямъ образованнымъ; нельзя думать, будто религія христіанская свойственна только неразвитымъ. Правда, есть въ христіанской религи стороны, которыя более родственны простымъ дюдямъ; но вдёсь, въ избраніи Інсусомъ Христомъ учениковъ изъ простаго народа, видится другая болье широкая причина: исторія повавываеть, что перевороты совершаются носредствомъ простыхъ силь; вакіе бы ни были эти неревороты гражданскіе, религіозные, или правственные, всё они большею частію совершаются простыми дюдьми. Цари совершають перевороты, но при этомъ действують все-тани люди простые. Причину такого явленія отыскать не трудно. Для діла великаго, глубоко пронивающаго въ жизнь человёческую, для такого дъла сили не свъжія, иснорченныя, жизнь искусственная или заворенълая въ своихъ застарелыхъ понятіяхъ и нравахъ, — такая

жизнь и такія силы не годятся для него; чёмъ тяжелее работа, темъ должны быть свеже и крепче силы. Такимъ образомъ и перевороть, который Христось пришоль совершить, должень быль совершиться посредствомь свёжихь силь. И чёмь этоть перевороть шире, твить проще и крвиче должны были быть и избранныя Имъ силы. Такимъ образомъ легко можемъ представить следующее: такихъ силь Христу нельвя было отыскать среди образованнаго народа, или на вершинахъ жизни гражданской. Въ высшихъ слояхъ общества, современнаго Христу, напрасно были бы поиски за жизнію, полною такихъ силь; тамъ порча простиралась на все. Если гдё живнь была неиспорчена, то это въ нившихъ слояхъ общества. Потомъ, если будемъ разсматривать самое существо христіанства и тотъ переворотъ, который оно должно было произвести, то увидимъ, что двятелями должны были быть люди простые. Здёсь первое, что представляется, это - глубина ученія. Кавалось бы, чемъ шире и глубже ученіе, темь умь для воспріятія его долженъ быть развитве. Но это въ обыкновенныхъ вещахъ. Здёсь же умъ развитый не могъ воспринять собственно ничего въ первую пору, вдёсь умъ только боролся бы съ христіанствомъ. Мы внаемъ, что въ другое время, при другихъ обстоятельствахъ, умы образованные вели упорную противъ христіанства войну. — Почему же простые умы требовались самымъ существомъ ученія христіанскаго? Потому, что это ученіе отъ тёхъ, которые хотять принять его, требуеть отъ начала до конца въры. Вотъ то начало, котораго не могутъ усвоить умы гразвитые, а умъ простой легко можеть воспріять его, ибо онъ не имветь на столько способовъ и средствъ, чтобы бороться съ христіанствомъ. Начало въры сродно самымъ простымъ возэрвніямъ самыхъ простыхъ умовъ. Такъ было не только въ начале христіанства, но и въ теченіе всего времени, пока существуетъ христіанство.

Во вторыхъ, что далѣе здѣсь представляется, это—нравственная сторона христіанства. Христіанство завлючаеть въ себѣ такія добродѣтели, какъ смиреніе, кротость, любовь,

самоотвержение и пр. Это такая сторона, которая уму развитому не можеть быть такъ доступна, какъ уму простому. Обравованіе всегла предполагаеть въ человеке самоуваженіе и самолюбіе. — а это такія понятія, которыя не легко подчиняются режигіознымъ понятіямъ и требованіямъ. Въ низшемъ сословіи вь силу его малыхь вреимуществь христіанство могло найти удобную почву для себя. Исторія христіанства подтверждаеть это. Существо кристіанства состоить въ поклоненіи Богу кукомъ и истиною. И это доступно только сердцу простому, только простое сердце можеть возноситься до той высоты, вакой требуеть христіанство. Напротивь духь искусственно развитый не такъ легко можетъ возноситься, - онъ легче и скорве обращается въ себв самому и ищеть въ своихъ средствахъ и способахъ решенія вопросовъ жизни. Къ этому нужно прибавить, что христіанская религія по самому своему направленію такова, что ее можно назвать религіею людей бёдныхъ, незнатныхъ, несчастныхъ, униженныхъ, вообще такихъ людей, которые далеки не только отъ искусственныхъ преимуществъ, но и далеки отъ обыкновенныхъ утвшеній жизни. Не то это значить, что направление христіанства исключительное, но самый духъ его таковъ, таковъ внутренній его характеръ, какъ и Самъ Спаситель изобразиль это, ногда представиль Себя посланнымъ для всёхъ несчастныхъ въ мірё. Мы можемъ вывести теперь и тв последствія, которыя отсюда сами собой вытекають, именно можемъ представить, какъ христіанство обращалсь къ этимъ низшимъ слоямъ общества, къ этимъ простымъ душамъ, этимъ самымъ обращеніемъ поставляло слои общественные на такую высокую степень, на какую никакой умъ, никакой законъ не могъ поставить ихъ. Это было правственное возвышеніе челов'ячества. Призваніемъ простыхъ людей къ распространенію христіанства, можно сказать, непосредственно рішался вопросъ о жизни общественной. Інсусъ Христосъ этимъ показываеть, что и простой народь въ жизни человъчества долженъ имъть общирныя права на жизнь правственную; Онъ показаль также, что народъ простой можеть выходить и на

общественную деятельность. Можно при этомъ только уливияться, какимъ образомъ эти вопросы, решонные на первыхъ страницахъ Евангелія, стали принадлежностію только нашего времени? Причина этому простая предшествовавшаго времени не оваботились изученіемъ этихъ страницъ Евангелія. Эти страницы постигались только церковію, она съ первыхъ поръ взяла нодъ свое покровительство нароль. но потомъ самимъ же народомъ все это было вабыто, заброшено и подавлено... Христосъ къ проповеданию Своего высочайшаго ученія привваль простых рыбаковь. Съ этой стороны разсуждая объ основныхъ чертахъ христіанства, мы можемъ придти къ тому заключенію, что народная масса составляеть первую его почву, а отсюда-всегда составляла и будеть составлять всю его силу. И мы видимъ, что масса народная своею нравственною, духовною силою рёшала самые важные вопросы христіанства: Такъ на первыхъ порахъ, когда первовь была въ бёдствующемъ положении, сила, поддерживающая ее, приходила отъ народа. На вселенскихъ соборахъ находились представители върующаго народа. Знаемъ также, что и при равделенім церквей одинь народь противостоямь кознямь напъ и решамь тогдашние вопросы. Такъ, переходя въ нашему времени, когда религія христіанская со всёхъ сторонъ подвергается всевовможнымъ нападеніямъ, видимъ, что всв эти нападенія со стороны ли науки, или образованнаго общества, ничего не значать предъ народной массой; народъ составляетъ неодолимую силу христіанства. И даже нельзя не улыбнуться, когда видишь, что умъ образованный оказывается на столько наивень, что иногда одною инигою хочеть уничтожить христіанство. Если бы даже всё образованные умы сомкнулись въ одну нераздёльную армію съ пълію идти на церковь, тогда съ другой стороны вовстануть неисчислимыя армін народа, и эти армін уничтожать первую не оружіемъ науки и даже не физической силой, а побъдять неотразимою нравственною силой. Эта сила въ массъ во всякомъ случай останется непобедимою. Можно предпо-

Digitized by G+OOgle

лагать и даже за върное полагать, что вопросы христіанства, теперь разработываемые наукою, не будуть ръшены ни ею, ни умами политическими, но за разръшеніемъ ихъ обратится къ массъ народной; народъ будетъ призванъ ръшать эти вопросы, какъ онъ быль призванъ ръшать вопросы о раздъленіи или соединеніи церквей.

Такимъ образомъ то, по видимому очень простое обстоятельство, что Іисусъ Христосъ набралъ Себв ученивовъ изъ простыхъ людей, если хорошенько анализировать его, оказывается имъющимъ громадное значеніе.

Указавъ, что Іисусъ Христосъ избралъ Своихъ учениковъ изъ среды самыхъ простыхъ людей, чтобы призвать на великое дъло силы свъмія, что эти простыя силы нужны были не для начала только распространенія христіанства, но что, представляя собою массу, онъ составляютъ внутреннюю нравственную силу христіанства, и что, какъ масса, онъ противостояли всъмъ враждебнымъ силамъ христіанства, мы подтвердимъ это исторіей христіанства. Такъ для принятія христіанства тогдашніе образованные народы, римляне, оказались несостоятельными и были призваны малоавійскіе народы, потомъ племена славянскія. Въ настоящее время, когда европейскіе народы, посредствомъ цивилизаціи, свои внутреннія силы болье и болье подвергають порчъ, призываются опять свъжіе народы—въ Китаъ, гдъ уже много христіанъ.

#### VI.

Послѣ того, когда Христосъ избралъ въ Свои ученики рыбарей, на пути вамѣтилъ мытаря и призвалъ его къ Себѣ однимъ словомъ (Мато. IX, 9—13; Марк. II, 13—17; Лук. V, 27—32). И когда новопризванный принялъ Христа въ свой домъ, весь домъ его былъ наполненъ мытарями. Извѣстно существовавшее въ то время понятіе о мытаряхъ, и понятіе по тому времени справедливое, почему фарисеи не упустили случая и на этотъ равъ упрекнуть Христа. На упреки ихъ

Інсусь отвётиль, что Онь пришоль исцёлить не праведныхь, а грашныхъ. Такимъ образомъ къ тамъ элементамъ, которые положены Имъ въ христіанствъ, присоединяется новый элементь: христіанство-это религія для грёшниковь, въ немъ призываются въ обновленію силы испорченныя: не пріидохъ привати приведныхъ, но гръшныя ез покаяніе (Лук. У. 32). Призвание мытарей не было однимъ вившнимъ и случайнымъ фактомъ; въ этомъ фактъ обнаруживалось, что религія христіанская заключается не въ одномъ догматическомъ ученін, и не въ однихъ правственныхъ правилахъ, а въ себъ самой заключаеть и моральную силу, которая дёйствуеть не только на непросвыщонный умъ, но дыйствуетъ и на испорченное сердце. Этой силой она и возрождаеть. Разсматривая христіанство съ этой точки зрівнія, находимъ въ немъ новую характеристическую черту, которая въ свою очередь характеризуеть Личность самого Спасителя.

Обращаясь въ человъку, религія проникаеть до самой его глубины, и если находить въ немъ такія силы, къ которымъ можеть привить свои элементы, человъть является новымь, возрожденнымъ. Безъ сомивнія, эта возрождающая сила христіанства сперва заключалась въ Личности Спасителя, наполняла Его, и изъ Него непосредственно действовала на друтихъ. Потомъ эта воврождающая сила заключается въ самомъ существъ христіанства. Факты обращенія людей къ христіанству подтверждають эту истину. При этомъ все зависить оть того, какъ люди будутъ пользоваться этою силою, на сколько окажутся достойными ея проводниками и какъ будутъ воспринимать ее. Въ чомъ состоить эта сила и какъ она проявляется? Этотъ вопросъ, по своей глубине трудный для решенія, решили фарисен и внижники, сами того не совнавая. Когда Інсусь бесёдоваль съ мытарями, они сказали, -- это другь мытарей и грешниковъ — яко съ мытари и гръшники ясть и niems (Марк. II, 16). Этимъ они ръшили вопросъ. Христосъ есть действительно другь грешниковь, и въ глубине христіанства лежить это начало, начало дружбы во всёмъ грёшникамъ. .

Органь, посредствомь котораго действуеть возрождающая сила, это-любовь, та любовь, которая была отличительною чертою Спасителя и которая составляеть основу христіанства. Если бы мы стали анализировать дюбовь даже по однимъ психическимъ ея свойствамъ, не подводя подъ выстія начала христіанства. то нашли бы, что въ ней та сила, которая действуетъ на человъка сильнъе меча, потому что ел дъйствія, всегда живительны, становятся неотразимыми, когда присоединяется въ ней элементъ христіанства. Сила любви въ самомъ отъявленномъ грешнике пробудить чувство человеческого достоинства. Когда требують отъ грешника дела труднаго, для выполненія котораго у него не хватаеть силь, то оть этого грашникь дв. лается упрямее, потому что онъ видить здёсь одно неосуществимое требование. Но когда обращаются въ нему не съ укоромъ, не съ требованіемъ, а съ одною дюбовію, то очень понятно, если любовь возбудить въ немъ чувство собственнаго достоинства и скрывающаяся въ немъ искра новой жизни воспламенится, и такимъ образомъ нетъ ничего удивительнаго, если онъ преобразуется и станетъ новымъ человъкомъ. Какъ въ Личности Христа Спасителя, такъ и въ целомъ христіанствъ, мы видимъ это возвышенное и возвышающее начало. человъчности. Христосъ, когда обращается къ человъку, прежде всего старается видёть въ немъ человёка, его внутреннюю сторону; и на почв'в человечности, своимъ непосредственнымъ вліяніемъ, светь свмена новой, лучшей живни. Отсюда неизбёжный выводъ: въ жизни христіанства успёхи могуть совершаться и быть совершениы только въ томъ случав, когда со вив бывають усиленныя воздействія на человека, и когда эти воздействія ударають на внутреннюю его сторону, --обращаются въ человечности. А отсюда новое завлючение: Інсусъ показаль намь, что вы деле правственнаго возрожденія, которое должно совершать въ мір'в христіанство, возрождающая сила должна быть обращена не на выдающіяся лица, но на тѣ слон живни, гдв воздействія ея более всего могуть быть сильны, это слои простаго народа. Разумбется, если бы вто изъ со-

временниковъ Христа спросилъ Его: — къ кому удобнъе обратить такое высокое ученіе, какъ Его, для воспріятія котораго требуются характеры нравственные и возвышенные, какъ не къ лицамъ съ такимъ высокимъ характеромъ? — то Іисусъ, какъ показываютъ Его дъйствія, отвътилъ бы отрицательно! Сила и высота христіанскаго ученія болье всёхъ доступны простому народу. Поэтому, если христіанскій проповъдникъ хочетъ проповъдывать христіанство, и хочетъ, чтобы оно прочно утвердилось въ извъстномъ народъ, ему надобно обращаться съ проповъдью не къ личностямъ какимъ нибудь отдъльно стоящимъ отъ народа, а къ массъ народной, и должно стараться утвердить сначала ту почву, которая должна воспринять въ себя и возрастить потомъ съмя евангельскаго ученія.

(Окончаніе будеть).

## невърге и соціализмъ

(по поводу цирвуляра министерства народнаго просвъщенія).

Сопіализмъ и коммунивмъ до последняго времени обращали на себя вниманіе русской печати какъ явленія западной общественной жизни, выросшія и развившіяся на совершенно чуждой для насъ почвъ, подъ вліяніемъ совершенно особыхъ историческихъ и соціальныхъ условій, не имінощихъ ничего общаго съ ходомъ развитія, характеромъ и складомъ нашей русской исторіи. У насъ если интересовались этими явленіями съ научной точки зрівнія люди спеціально занимающіеся соціалогією и политическою экономією, то ихъ свёдёнія въ этой области не были въ достаточной степени популивированы въ нашей отечественной — премущественно въ журнальной литературъ, по которой знакомится съ современными вопросами большинство русскихъ читателей. Кромъ нъскольвихъ переводныхъ сочиненій по исторіи соціализма и коммунизма, у насъ до последняго времени, на сколько намъ извъстно, не являлось ни одного популярно изложеннаго труда, въ которомъ были бы вритически разсмотрены и оценены главнъйшія теоріи соціализма и коммунизма. Скорое можно было встретиться съ очерками этихъ теорій, а равно и съ боле или менве обстоятельнымъ критическимъ разборомъ ихъ главныхъ основаній въ нашей духовной литературів за посліднія патнадцать лёть, чёмъ въ свётскихь періодическихъ изданіяхъ. Неудивительно, что при недостаточной популярности нашихъ

духовныхъ изданій и предубівжденій противъ нихъ, -- еще довольно сильномъ въ извёстной части нашего общества, — у насъ могли распространиться, въ кружкахъ мало развитыхъ и полуобразованныхъ дюдей, самыя сбивчивыя и неправильныя понятія о соціалистических и коммунистических теоріямь и при недостатив надлежащаго противовъса со стороны вдравой и серьезной критики этихъ теорій у насъ могла явиться даже своего рода соціалистическая пропаганна, о которой русское общество впервые узнало изъ извёстнаго на дняхъ циркуляра министра народнаго просвъщенія къ попечителямъ учебныхъ округовъ. Въ виду этого прискорбнаго факта, печать наша не можеть уже смотръть на соціализмъ и коммунизмъ, какъ на заморскія чудовища, до которыхъ намъ нъть нивакого дъла. Мы не можемъ уже относиться въ этимъ чудовищамъ въ качествъ постороннихъ наблюдателей, интересующихся только ихъ чудовищностью, но должны подойти къ нимъ поближе, осмотръть тоть омуть, изъ котораго они выльзають и въ которомъ находять сродную себъ стихію.

Что соціализмъ и коммунизмъ не самородныя явленія нашей русской народной жизни и находять себь сторонниковь ВЪ ВРУЖКАХЪ ЛЮДЕЙ, УВЛЕКАЮЩИХСЯ ВСЯВИМЪ ВЪТРОМЪ ЗАПАДНЫХЪ ученій, -- это едвали подлежить какому нибудь сомнічнію. Но не подлежить также сомнёнію, что главный корень и источникъ этихъ неосмысленныхъ увлеченій заключается не въ одномъ механическомъ, такъ сказать, воспринятіи явленій вападной жизни, но и въ некоторомъ внутреннемъ сродстве техъ причинъ, которыми вызвано соціально-коммунистическое движеніе на Западъ и которыми объясняется его появление у насъ. Между этими причинами самое видное и самое главное место, по нашему мивнію, принадлежить распространеніе антирелигіовныхъ идей въ нашемъ обществъ за послъднее время. Соціаливмъ и еще более коммунивмъ стремятся къ радикальному ниспроверженію общественнаго, гражданскаго и государственнаго устройства во всёхъ его существующихъ видахъ и формахъ. Въ религіи лежить последнее, самое глубокое, внутрен-

нее основание общественной и соціальной жизни народовъ. Всв общественныя порядки и учрежденія болве или менве тесно свяваны съ религіозными верованіями или даже прямо основываются на нихъ, какъ на своей опоръ. Въ религіозныхь убёжденіяхь народовь ваключается вся сумма ихь философскихъ и нравственныхъ воззрѣній, ихъ основныхъ понятій о добродетели и пороке, о природе и назначения, о правахъ и обязанностяхъ человъка. Вотъ почему глубокія и сильныя ививненіяхь въ религіозныхъ возэрвніяхъ народовъ всегда влении за собою соотвётственных перемёны въ формахъ ихъ общественной жизни. Воть почему далье вы человыческихъ обществахъ всегда происходили стремленія въ низверженію существующаго порядка, какъ скоро въ народной массъ вкоренялось убъждение, что извъстный господствующий порядовъ не имъетъ никакого высшаго освященія и узаконенія, другими словами: когда начинало колебаться подъ темъ или другимъ общественнымъ порадкомъ или учреждениемъ его религиовное основаніе.

Осязательное доказательство на это представляетъ исторія западныхъ революціонныхъ движеній новійшаго времени, начавшихся со времени религіозной реформаціи и постепенно ниспровергнующихъ авторитетъ церкви, уважение въ верховной государственной власти и наконець къ правамъ человической личности на обладание частною собственностью. Реформація отвергла авторитеть церкви и церковнаго преданія потому, что въ учреждении перкви, въ установлении ісрархіи и таинствъ, въ преданіи первыхъ вёковъ христіанства она видъла чисто человъческое, а не божественное дъло. Отвергнувъ авторитетъ соборовъ и вселенской церкви, реформація отдала въ руки гражданскаго правительства авторитеть апостоловъ. Государственная власть въ то время пользовалась на Западъ безусловнымъ авторитетомъ потому, что въ народникъ массахъ сохранялась еще въра въ высшее происхождение и уваконеніе верховной власти въ государстві. Поэтому, напримъръ, въ Англіи перемена веры и основанія англійскаго

въроисповъданія приняты и савлались обязательными единственно въ силу повельній государственной власти, т. е. короля и парламента. Когда вспыхнула англійская революція, въ сознаніи англійскаго общества сильно поколебался висшій авторитеть королевской власти; изследованіями Мильтона и Локка о происхождение верховной государственной власти авторитеть этой власти болбе сведень уже къ области чисто человеческих учрежденій, имеющих свое основаніе, источникъ и свою опору единственно въ воле народа. Эти иден популизированы были для французовъ въ «Contrat social» Руссо н въ скоромъ времени вызвали французскую революцію, которая ниспровергиа все зданіе монархіи и стариннаго феодальнаго государственнаго устройства. На мёсто послёднаго, французская революція провозгласила новое общественное устройство съ принципами политической свободы, равенства всвхъ гражданъ предъ закономъ и всеобщаго братства. Но последній принципъ, написанный на ея знамени, --принципъ равенства и братства, --- оставался и при новомъ порядкъ --неосуществимымь. Ниввергнутый авторитеть среднев вовой церкви в верховной государственной власти уступиль свое мъсто въ новомъ государствъ новой силъ, -- неограниченному могуществу вапитала, вызвавшему ожесточонную борьбу между владетельными и неимущими классами. Всё силы консервативныхъ элементовъ въ западныхъ государствахъ съ этого времени сосредоточились на охранении права собственности, вакъ священнаго и неприкосновеннаго достоянія челов'ява. Но для въры во чтобы то ни было «священное» не было уже твердой точки опоры въ совнаніи западнаго человічества послів того, какъ были потрисены въ умахъ западныхъ народовъ глубочайшія основы религіозной вёры. После францувской революціи 1789 года на Запад'в быстро выростають соціалистическія и коммунистическія стремленія, которыя сосредоточиваются на отвержении права частной собственности и видять въ этомъ праве точно такое же зло, какое находили революціонеры прежнихъ времень въ авторитеть церкви, въ

правахъ верховной государственной власти и т. п. Въ кружвахъ сопіалистическихъ и коммунистическихъ партій «вапиталь» обыкновенно называется новымь «историческимь деспотомъ», выросшимъ на развалинахъ ниспровергнутой церкви н монархін, -- новымъ «вампиромъ», высасывающимъ вровь изъ жиль человічества, собственность же трактуется какъ кража. Со времени третьей французской революціи пропаганда сопіалистических и коммунистических идей, безспорно, усидилась и едвали не энергичное, немели гдо нибудь ведется въ настоящее время въ Германів. Главивитіе и наиболюе выдающіеся вожди современнаго соціализма, - Карлъ Марксъ, Фердинандъ Лассаль, Винкельбехъ, — намцы. Ни въ одной странь ньть такого количества самыхъ крайнихъ соціалистических органовъ, какъ въ Германіи. И это, на нашъ взглядъ, объясняется главнымъ образомъ тёмъ, что ни въ одной странъ религіовный радикализмъ не достигь той степени напряженія, какъ въ Германіи подъ вліяніемъ новъйщей борьбы государства съ перковію. Невъріе открыто трактуеть здесь объ окончательномъ саморазложении христіанства, о необходимости новой вёры, и врядъ ли это напряжение антирелигіозной пропаганды можеть обойтись безъ общественнаго и государственнаго переворота въ объединенной Германіи. Политическія н религіозныя движенія даннаго віка всегда идуть рядомь, и чвиь глубже въ революціонныя движенія вторгается религіозный радикализмъ, тёмъ больше колеблются основы существующаго государственнаго и общественнаго порадка. Въ настоящее время нёмецкій антирелигіозный радикализмъ проявляется не только въ отрицаніи христіанства, но всякаго вообще религіозно-правственнаго міросозерцанія, въ пропаганді отпрытаго матеріализма и атензма. Англійское и францувское «просвъщеніе» прошлаго въна не ръшалось проповъдывать невёрія на кровляхъ и выставлять свой товаръ на показъ публикв. Известный англійскій проповедникь неверія — Болинбровъ думалъ, что религія имбеть значеніе сдерживающей силы для грубой и необузданной черни и что она поэтому

весьма пригодна для государственныхъ цёлей. Вольтеръ также неоднократно внушаль своимь почитателямь, что духовная и гражданская свобода пригодна только для «bonnêtes gens», а не для «canaille». Въ современной Германіи невёріе не ограничивается такъ называемымъ образованнымъ кругомъ и давно успело проименуть въ народныя массы, вывывая здёсь отъ времени до времени вспышки самаго крайняго антирелигіовнаго фанатизма и волненія преимущественно въ рабочихъ нлассахъ. Вожди нынёшних антирелигіозных партій въ Германіи каждое свое произведеніе, наперерывъ другь передъ другомъ, спімать выставить на общественный рыновъ. Злоупотребляя принципами гласности, свободы печати, они не находять нужнымь облекать свои антирелигіозныя воззрівнія покровомь тайны, недоступной для непосвящонных»; открыто пропов'йдують атеизмъ съ публичных канедръ, имъють даже особыхъ агентовъ, путешествующихъ по разнымъ странамъ свъта для сбыта и распространенія своего невёрія. Такъ еще недавно извёстный нвиецкій философъ «матерів и силы», Людвигъ Бюхнеръ, путешествоваль съ пропов'ядью нев'рія по разнымъ городамъ Америви и Германіи, повсюду отврывая рядъ публичныхъ лекцій «о вредѣ Бога, религіи и тензма» 1). Цѣлый легіонъ отдельных сочиненій, газеть и журналовь развиваеть на разные лады ту же тему съ целью сделать ее возможно болве доступною пониманію народа. Модные намецкіе писатели повъстей и романовъ популизирують эту тему въ формъ атенстическихъ діалоговъ, влагаемыхъ въ уста своихъ героевъ, и за недостаткомъ дара творчества и изобретательности иногда вставляють въ свои многотомные скучнейшие романы целыя тирады изъ Шоненгауэра, Гартмана и Дарвина. Само собою равумъется, что при такомъ глубокомъ разрывь съ религіею не можеть быть рычи объ уваженім нь

<sup>1)</sup> Плодомъ этихъ путешествій Бюхнера было недавно изданное имъ въ світъ безбожное сочиненіе. Der Gottesbegriff und dessen Bedeutang für die Gegenwarts. Leipzig. 1874.

навимъ бы то ни было порядкамъ, установленіямъ и учрежденіямъ, освящоннымъ религією и первовью. Современные нѣменкіе соціалисты сами указывають, гав главный источникь ихъ революціонныхъ стремленій. Они открыто заявляють, что ихъ стремленіе въ радикальному изм'яненію существующаго общественнаго и государственнаго устройства имбеть своимъ источникомъ не одно только недовольство существуюшими отношеніями между богатыми и б'ёдными влассами, но совершенно новое міросоверцаніе, радивально отличное отъ религознаго и по своимъ началамъ существенно атенстическое. Это новое міросоверцаніе, навявываемое соціалистическими партіями народнимъ массамъ, оправдываеть почти все, что запрещаетъ религія. Во имя его позволяется насиліе, даже убійство, отвергается бракъ, узаконяется эгонямъ, и проч. Основатель и вождь новышей интернаціональной партіи рабочихъ Кариъ Марисъ явияется пропов'ядникомъ, въ религіовномъ, политическомъ и соціальномъ отношеніи, самаго врайняго радивализма; въ философіи онъ проповёдуеть врайній матеріализмъ, въ политикі — димократическую анархію, въ общественномъ устройствъ-соціализмъ, въ религіовной области-безусловный атенвиъ. «Мы не хотимъ никакой религін, потому что религін помрачають умъ: религія есть опіумъ для народа»—таковъ девизъ его партіи 1).

Мы не внаемъ доходить ли до такихъ геркулесовскихъ размъровъ религіовный радикализмъ нашихъ соціалистовъ, но есть основанія думать, что доходить. Въ программъ извъстнаго русскаго соціалиста эмигранта Бакунина «Alliance de la demockratic socialist» самый первый параграфъ гласить: «Общество наше признаетъ себя «безусловно атеистическимъ»; оно хочетъ отмъны всябаго богослуженія, замъны въры—внаніемъ, божеской справедливости—человъческою». Органы соціально-димократической партіи въ Германіи называють соціально-димократической партіи въ Германіи называють соціализмъ «дитятею атеизма», «провозвъстникомъ новой атеи-

<sup>1)</sup> Cm. Dühring. «Kritische Geschichte des Socialismus». Berlin. 1875.

стической культурной эпохи». Историки парижской коммуны единогласно утверждають, что тамовиніе коммунисты также были всё до одного не только матеріалистами, но и атеистами <sup>1</sup>), не вёрующими ни въ Бога, ни въ безсмертіе души.

Есть, правда, между соціалистическими партіями и такія (хотя въ настоящее время ихъ очень не много), которыя пытаются придать соціализму характерь новой всемірной религін. Писатели изъ вруга этихъ партій облекають свои сопіалистическій иден нерідко въ форму мистических образовъ, тамиственных апокалипсических виденій, разсчитанных в на возбуждение народных массъ. Въ этомъ случав соціаливиъ называетъ себя истинною «религіею искупленія» человъчества отъ всвять вемных воль и бъдствій, евангеліемь о царствъ Божіемъ на земяв, о возстановленін земицю рая и т. под. Человичество величается «сыномъ Божінмъ», Божество отождествияется съ истиною, добромъ и прасотою, соціальной димократіи усволется титуль «единоспасающей перкви» и проч. Насколько извёстно, и наши доморощенные соціалисты приб'йгали иногда къ подобнымъ фразамъ въ своихъ провламаціяхь и революціонныхь возвваніяхь въ народу, какъ это обнаружилось въ прошломъ году изъ известнаго дела Долгушина съ Ко. Но подъ этими фразами спрываются чиствиши матеріализмъ и атензмъ, отрицаніе чего бы то ни было выходящаго изъ круга вемныхъ матеріальныхъ интере-CORT.

Соціализмъ во всёхъ его видахъ отличается безпощаднымъ отрицаніемъ всего, во что вёритъ, что любитъ, на что надестся живущее большинство. Вмёсто живыхъ идеаловъ правды, добра, любви, нравственнаго совершенства, онъ покавываетъ только рядъ могилъ, имеющихъ поглотить все, чёмъ жило общество до сихъ поръ. Его идеалы — это фараоновы тощія воровы, пожиравшія толстыхъ и не делавшілся сами

<sup>1)</sup> Cm. Vèsinier. «Histoire de la Commune Paris». London. 1871. cp. Wilhelm Blos. «Zur Geschichte der Commune von Paris». Nürnberg. 1871 ctp. 35 m gan.

оть того толще. Полагая въ основу своей метафивики самый грубый матеріализмъ, онъ развёнчиваеть человёка въ одинъ животный организмъ, отнимая у него другую неживотную сторону. Въ жизни онъ ценитъ только рядъ кратковременныхъ матеріальныхъ наслажденій, обнажая ихъ отъ всякихъ нравственных началь; самый процессь жизни онъ выдаеть за ея конечную цёль, закрывая доступь въ вёчность и къ безсмертію веймъ религіознымъ и философскимъ упованіямъ. Между темъ, отрицая въ человеке -- человека съ правами на безсмертіе и вічную жизнь, соціализмъ проповідуєть какуюто правду, какія-то идеалы, стремленія къ лучшему порядку, къ благороднымъ цёлямъ возстановленія всеобщаго братства. замёчая, что все это дёлается ненужнымъ при указываемомъ имъ случайномъ порядкв бытія, гдв люди, по его теоріи, толиятся какъ мошки въ жаркую погоду въ огромномъ столбъ, сталкиваются, мятутся, плодятся, питаются, гръются и изчезають въ безтолковомъ процессв жизни, чтобъ завтра дать місто другимъ подобнымъ же насіномымъ. Если это такъ, тогда стоитъ ли человъку работать надъ собою, чтобы стать лучше, чище, правдивве, добрве? Стоить ли заботиться о лучшей будущности грядущихъ поволёній? Зачёмъ? Для обихода на нъсколько десятковъ лътъ? Но для этого важдому достаточно запастись, какъ муравью, нъсколькими зернами на зиму, правтическимъ уменьемъ жить, такою честностью, которой синонимъ-ловкость, столькими зернами, чтобъ хватило на жизнь, иногда очень короткую, чтобъ было тепло, удобно..... Какіе идеалы для муравьевь?.. А соціализмъ требуетъ не только честности, правды, добра, но и въры въ свое ученів, самоотверженной преданности ему, какъ требуеть этого христіанское ученіе, которое об'вщаеть челов'яку безсмертіе и въ залогь этого об'вщанія даеть и въ настоящемъ просимое всякому, кто проситъ, кто стучится, кто ищетъ.

Соціаливиъ задается цёлію улучшенія участи самаго многочисленняго и самаго б'ёднаго класса. Въ этомъ его прин-

нигв заключается лучшая сторона его ученія. Но въ ней ивть ничего новаго. Взявши девизь для своихъ филантропическихъ стремленій изъ области Евангелія, соціалисты обольстились его буквою, не вникнувъ въ духъ и глубину евангельскаго ученія о любви и требують исполненія этой «буквы» съ влобой, фанатизмомъ и нетерпимостью. Вглялываясь во все, что соціализмъ выдаеть за новую правду, за новыя блага, за невыя отпровенія, нельзя не заметить, что все то, что есть въ его проповъди добраго и върнаго-не ново, что оно ваято ивъ того же источника, откуда ведеть свое начало вся христіанская цивиливація, что сфисна всёхь этихь «новыхъ идей», «новыхъ началъ», которыя такъ хвастливо проповъдуеть соціализмъ, какъ свое изобратеніе, заключаются съ ихъ истинно плодотворною силою въ христіанскомъ ученін, вив общенія съ воторымъ въ соціализмв остаются тольво одив ошибки и увлеченія крайностями. Бідный классь народа, объ улучшении котораго заботится соціаливиъ, искони быль предметомъ попечительной заботливости христіанской церкви. Жестокосердые богачи, безчеловачно притаснявшие бидных, делавние ихъ орудіемъ своихъ эгоистическихъ прижотей, преграждавние имъ доступъ въ матеріальному, умственному и нравственному развитию, одинаково осуждаются въ ветхомъ и въ новомъ завътъ, гдъ мы встръчаемъ самыя энергическія напоминанія о слевахь, стонахь и вопляхь несчастныхъ, страждущихъ подъ гнетомъ притеснителей. Кто хоть сволько нибудь жиль и хоть одинь день существоваль не для одного себя, не для своихъ только личныхъ интересовъ, тогъ не станеть, конечно, кидать грязью и въ филантроническія усилія новвишаго времени, влонящіяся нь возможному облегченію участи б'ёдныхъ, и признаеть въ этихъ усиліяхъ лучтую черту новаго времени, болбе сбликающую его съ нервыми выками христіанской любви, чёмъ съ вёками суроваго господства силы нь періодъ средневіновой исторіи. Усилія эти харавтеривують собой не только частныя благотворительныя предпріятія новійшаго времени, но и правительственныя и Digitized by GOOGLE

Христ. Чтин. № 7. 1875. г.

государственныя мёры во всёхь новёйшихь цивилизованныхь государствахъ. Но соціализмъ приміниваеть нь этимъ благороднъйшимъ стремленіямъ лучшихъ умовъ нашей эпохи увкія н исключительныя жисинуаціи о порабощеніи богатых влассовъ бъдными, останавливаясь исключительно своимъ вниманіемъ только на нуждахъ и потребностяхъ низинихъ классовъ. Это заблуждение соціалистовъ имбеть источникомъ другое, проповъдуемое ими коммунистическое учение объ общности имуществъ - ученіе въ высшей степени пагубное, такъ какъ оно уничтожаетъ между людьми не только основы гражданскаго общества, но и чисто человическія отношенія. Свобода и равенство, о которыхъ, по видимому, хлопочетъ соціаливиъ, состоять въ томъ, что каждый человекъ имееть право быть нолновластнымъ господиномъ въ сферв своей собственной индивидуальной жизни, - какъ бы ни быль узокъ или широкъ этотъ вругъ его жизии, -- а отнюдь не въ разрушении всекъ индивидуальностей и образованіи изъ нихъ одного мыста подъ названиемъ общества, государства, народа. Когда пользование имуществами общее, когда внешнее право, - государственное ли то, или общественное, или народное, -- распоряжается всёмъ, чёмъ ему угодно, чего же можно тогда ожидать отъ проповедуемой соціаливномъ свободы, что останется на долю этой свободы коль скоро частная индивидуальная жизнь человака будеть сжата и втиснута въ рамки общественности и государственности?

Соціалисты хотять уничтовить вийстй съ честною собственностью людей и бракъ, служащій основою семейной жизни, и это служить едвали не самымь сильнымъ доказательствомъ того, что ихъ теоріямъ не предстовть никакой будущности, что ихъ теоріи уже теперь можно считать нертворожденными. Политическіе союзы и общества, игравине болйе или менте видную роль въ исторіи, какъ скоро принимали въ себя безиравственние принципы, быстрыми шагами приближались къ своему паденію и разложенію. Большею частію эти принципы промикали въ ихъ среду уже въ

то время ихъ существованія, когда ихъ понятія о нравственности совершенно упадали и портились. Новое гражданское общество нивогда не сдълаетъ основою своего существованія безнравственность, если только въ немъ есть какіе нибудь живненные задатки для будущаго развитія. Соціализмъ же высказываеть совершенно опредёлительно принципь безнравственности, когда проповедуеть на место семейной жизни животную любовь и почти открыто поощряеть проституцію женщинъ, поліандрію и полигамію. Трудно-рішить хотять. ли соціалисты обмануть другихъ, или обманывають себя. когла проповълують безграничную эмансипанію женскаго пола. Можеть быть они проповедують это правило изъ лицемерія, желая тамъ привлечь на свою сторону извастный сорть женщинъ. Но если они действують въ этомъ случай серьозно и искренно, то они впадають въ крайнее заблужденіе, смішивая антропологію съ воологіею, человіческое общество съ сталомъ животныхъ. Иначе впрочемъ и не можетъ быть тамъ, гдъ извращены основныя понятія о нравственной природь и назначенін человіка, гді приносится въ жертву эгоняму и чувственности всё высшія блага человёчества: религія, свобода, совёсть.

Народы, для того, чтобы быть свободными, должны быть религіозными. Только въ религіи, возвышающей существо и достоинство человіческой личности, лежить охрана свободы. Въ религіи лежить залогь семейнаго счастья и благоденствія народовь. Человінь никогда не можеть быть счастливь безъ вірованія. Вірующаго успокоиваеть материнская заботливость Провидінія, невірующій—жалкій нищій, живушій настоящимь днемь и разсчитывающій единственно на подаянія фортуны и случая въ завтрашній день. Віра есть корень науки; знаніе оторванное оть него—ничто иное, какъ кусокъ дерева, не приносящаго ни цвітовь ни плодовь. Безъ віры человінь не имість сердца, а великія и живительныя мысли исходять изъ сердца. Безъ религіи всі пріобрітенія цивиливацій ничто иное, какъ обсахаренные плоды, не утоляющіе жаждою и только усиливающіе томительное чувство недовольства.

# О ЛИЦЪ ІИСУСА ХРИСТА:

# МЫСЛИ ПОКОЙНАГО ПРЕОСВЯЩЕННАГО ЮАННА,

EHUCROHA CMONEHCRAFO,

бывмаго ректора и профессора догнатики въ нашей акаденін.

## VII.

После ивбранія апостоловъ, Інсусь Христось говориль нагорную бесёду. Эту бесёду правильнёе назвать общечеловъческою, потому что въ ней издагается общечеловъческая нравственность. Содержаніе этой бесёды изв'ёстно. Въ ней Інсусь Христось даеть понятіе о томъ, что должно называть добродетелью человека: -- Онъ выражаеть это въ форме ублаженія людой смиренныхъ, нищихъ духомъ, плачущихъ, кроткихъ, алчущихъ правды и гонимыхъ за правду, мелостивыхъ, миръ творящихъ и съ чистымъ сердцемъ (Мто. V, 1-13). Съ перваго раза уже видно, что эта мораль выходить изъ . ряда обывновенных человіческих ученій; до Него нивто не говориль объ ублаженім людей смиренныхъ, унижонныхъ обществомъ и гонимихъ. Съ понятіемъ о добродетели обладавшіе въ то время высшимъ развитіемъ народы — греки и римляне представляли всегда поступокъ, который самъ, по себъ уже носиль элементь славы и доблести, какъ подтверждають самыя названія у нихь доброд'єтели, — фреті и virtu вначать и добродетель и гранданская доблесть. Далее, не-

Digitized by Google

Христ. Чтки. № 8. 1875 г.

обыкновенность этой бесёды содержится и въ томъ, что Іисусъ Христосъ, какъ видимъ, перечисляетъ виды добродетели не исключительно изъ жизни общественной, гражданской; у Него человъкъ разсматривается не только какъ гражданское общество, или какъ принадлежность этого общества, напротивъ въ этой бесвав Христосъ обращается почти исключительно къ внутренней жизни человъка, къ глубинъ его духа. Здъсь Онъ находить почву для укорененія и развитія христіанскихъ добродетелей. Мало этого, эту почву Онъ представляеть не въ возвышенномъ, а унижонномъ видъ, и когда эту почву міръ нравственный переносить во вибшній міръ, здёсь Онъ не соединяеть добродътели съ счастіемъ и славою, но укавываеть ее въ несчастномъ и страдальческомъ видъ, такъ какъ здёсь-въ мірі человіть не самостоятельно и не свободно, не самъ собою развиваетъ въ себъ добродътель, а въ борьбъ съ обстоятельствами и при непрерывномъ перенесеніи страданій. И такое ученіе Інсуса Христа о добродітели по своему характеру вполнё соотвётствуеть Его личному призванію, по которому Онъ пришоль исцылити сокрушенныя сердцемъ, проповъдати плъннымъ отпущение и слъпымъ проэрьніе (Лук. IV, 18), исцылити всяку недугь и всяку язю въ людеми (Мто. IV, 23). Но какъ ни необывновеннымъ можетъ казаться это ученіе, тімь не меніе внимательное разсмотрвніе его должно повазать, что въ основі такого ученія лежить чистая истина: моральная, свойственная человёку, жизнь именно такова, и нельзя иначе представлять ее, какъ въ такомъ видъ, въ какомъ Онъ представляеть ее здъсь. Іксусъ Христосъ обращается въ духу человъка, въ немъ указываетъ корень добродетели; нивакое определеніе, сообщаемое совне, не укоренить ее, если не будеть ея основанія въ человіческомъ духв. Потомъ мы замвчаемъ, что Інсусь Христось относить въ разряду добродетелей по преимуществу вротость, смиреніе и нищету духовную. И это какь ни можеть казаться страннымъ, но такъ должно быть. Известно по общечеловеческому опыту, что жизнь наша въ своемъ пеломъ со-

ставъ есть одна непрерывная борьба силъ и стремленій въ насъ самихъ, борьба съ внёшнею обстановкою, со всёмъ, что сопровождаеть насъ отъ колыбели до могилы. Следовательно и добродътель истинная должна быть отпечаткомъ этой борьбы, должна быть сама по себе подвигомъ, подвигомъ свободнымъ или борьбой. А отсюда, естественно, она нолучаеть характеръ стесненный, трудный, неблестяшій: стало быть по необходимости кроткій и смиренный. Добродетель по внешности своей какь бы ни казалась блестящею. но безъ этого характера она не есть истинная, потому что для такой добродётели, блестящей, нёть въ человёкі почвы. Отсюда объясняется и то, почему Інсусъ Христосъ относить въ разряду добродътелей страдальческие подвиги, ибо борьбу нельзя иначе представить, какь въ форм'я большихъ или меньшихъ страданій. И какъ во вившией борьб'я челов'я вся доблесть принисывается тому, кто одерживаеть побёду, а не тому, кто боролся и не выдержаль борьбы, такъ точно и въ міръ нравственномъ, только борющійся до конца и поборающій получаеть спасеніе. Впрочемъ, нужно цінить и самый подвигъ, потому что онъ есть тоже добродетель. Такимъ обравомъ ученіе Інсуса Христа о нравственномъ достоинствъ человъка, его добродътеляхъ, совершенно соотвътствуетъ основнымъ идеямъ нравственнаго совершенства.

Можно предложить еще вопрось: если добродётели, ублажаемыя Христомъ, истинны сами по себё и нравственно-высови, то какой плодъ отъ нихъ для міра? Если вся добродётель состоитъ въ вротости и смиреніи, плачё и страданіи, то такое ученіе не угрожаетъ ли остаться безплоднимъ для земной жизни человёка? Что толку — только страдать и териёть? Этого рода добродётели, добродётели терпящія, заключають въ себё необикновенную силу. Никогда нельзя смотрёть на нихъ въ человёкъ, какъ на одно отрицаніе, какъ только на одни страданія, — это нравственное состояніе заключаетъ въ себё огромную силу. Гдё человёкъ борется до конца, тамъ сила. Даже если бы и падаль человёкъ, но паришено водни сила. Даже если бы и падаль человёкъ, но паришено воднисть в себе огромную силу.

даль не въ начале борьбы, а въ конце отъ изнеможения, и въ такомъ случай должно смотрить на него, не какъ на безсиліе, а какъ на силу. Борьба есть такое явленіе, во время котораго сила сама себя необходимо проявляеть и узнаеть. Следовательно нельзя думать, будто Інсусь Христось обрекаеть мірь на какое-то нравственное безсиліе, напротивь Онъ вызываеть и возвышаеть моральныя силы человъка. Даже больше можно скавать, самое нравственное возрождение человъка было бы невозможно, если бы не предшествовала ему борьба; борьба и страданія неизбіжно обусловливають возрожденіе, подобно тому, какъ фивическое рожденіе человъка всегда предшествуется болъвнями жены. Тъмъ болъв нельвя видёть въ ублаженія Христомъ смиренныхъ и терпящихъ призыва человечества въ правственному безсилю, что Інсусь Христось не просто одобряеть страждущихь, но объщаеть имъ и положительную награду. И это не есть одно утвшеніе, но обвщаніе положительнаго удовлетворенія. Это удовлетвореніе относится не въ одному вившнему возданню на судъ, но оно уже явилось съ пришествіемъ Христа на вемлю и проявляется теперь во всей жизни христіанства.

Если бы ублаженіе людей было только объщаніемъ, тогда не было бы опоры для страдальцевъ. Нельзя разумёть подъ ублаженіемъ, какъ мы сказали, и одного удовлетворенія внёшняго. Что же еще должно разумёть подъ нимъ? Здёсь указывается на чувство удовлетворенія въ самомъ духё, пропорціональное его страданіямъ и внутреннимъ потрясеніямъ. И это удовлетвореніе прежде всего явилось съ пришествіемъ Христа на вемлю въ высшемъ развитіи духовной жизин человёка; это возвышеніе духа человёческаго, эта свобода христіанская—вотъ что составляетъ удовлетвореніе. И это удовлетвореніе не есть что-нибудь законченное, принадлежащее одному только времени—первымъ днямъ или годамъ христіанства; нётъ,—оно развивается и расширяется постепенно вмёстё съ самымъ христіанствомъ, ибо нужно, чтобы человёкъ самъ почерсамъ выработывать его, нужно, чтобы человёкъ самъ почер-

наль его изъ недръ христіанства. И мы видимъ, что это удовлетвореніе не предположеніе, а дійствительная сила. Видимъ напр., какъ мученики, эти смиренные, въ борьбъ съ язы-HECTBOME VIBERIAL XDECTIONCEDO. H BARE OHE CANH HOARCTBOHно, духовно овладёли міромъ; видимъ, какъ кротость христіанская въ лицв людей, унижаемыхъ обществомъ, лишонныхъ правъ, кроткихъ, хотя съ величайшимъ трудомъ, но тъмъ не менье торжествовала и торжествуеть, - эти люди дъйствительно получають наследіе и на земле, т. е. права человеческія н гражданскія. И если мы видимъ теперь только исполненіе сего. то это свидетельствуеть лишь о томъ, какую борьбу человекъ должень быль вести съ міромъ и какъ несокрушима сила христіанства. Видимъ, какъ оправдывается также самымъ дъломъ и удовлетворение алчущихъ и жаждущихъ правды: съ христіанствомъ самое понятіе о правъ болье и болье развивается и темъ более, что намъ положительно открыта высшая правда въ Евангелін; намъ только остается сообразоваться съ нею. Если же мы и не видимъ полнаго достиженія ея, то это съ одной стороны показываетъ только всю широту откровенной правды, съ другой — то, какъ укоренилось въ человъкъ неправильное, языческое греко-римское понятіе о ней. За всемъ темъ, въ этомъ учении Іисуса Христа, въ ублажении людей открывается тотъ весьма важный принципъ, который внъ христіанства быль не только неизвъстнымъ, но и немыслимымь; разумьемь поставление добродытели вны зависимости отъ внешняго міра. До христіанства добродетель стояла въ свяви съ вившнимъ міромъ и судьба ея зависвла отъ него. Возражають, что человъку несчастному нельзя быть счастливымъ; самое несчастіе, говорять, располагаеть человёка къ злу. Но это ложно, потому что опирается на ложномъ основаніи, -- существо добродетели должно быть духовное, и слёдовательно должно быть независимо отъ матеріальныхъ условій. Да и какая добродетель тамъ, где человекъ определяетъ свою дъятельность вившними условіями? Такая добродътель не тверда, не возвышенна. Того человека нельзя назвать нравственно-

свободнымъ, котораго дъятельность подчинена внъшнимъ условіямъ. И добродътель только та возвышенна, которая нравственно-свободна. Отсюда ясно, какъ ошибаются тъ, которые добродътель поставляютъ въ зависимость отъ внъшней жизни человъка.

### YIII.

Інсусь Христось назваль блаженными плачущихъ, нищихъ духомъ и смиренныхъ. Возникаетъ новый вопросъ: если достоинство дюдей состоить въ страданіяхъ, то нужно-ли послів этого иметь нравственный положительный законъ, нужно-ли давать правила, напр. плачущимъ, когда они блаженны уже потому, что плачуть? Этоть вопрось предвидель самь Інсусь Христосъ, поэтому Онъ далбе вследъ за блаженствами и говорить: да не мните, яко пріидохъ разорити законъ или пророки: не пріидохъ раворити, но исполнити (Мто. V, 17). Следовательно, законъ нравственный Монсеевь должень оставаться во всей своей силь. Но другой вопрось: какь согласить съ этими условіями-плакать и страдать-самый законь? Разсматривая законъ Моисеевъ, мы видимъ, что при всей его/ точности въ немъ есть недостатки: — онъ весь состоить изъ ваповедей отрицательных те сотвори себь кумира, не убій, не укради, не прелюбодийствуй. Очевидно, онъ не удовлетворителенъ, въ немъ нътъ положительнаго. Другой недостатокъ тотъ, что онъ касается преимущественно внішней жизни человъка -- общественной и церковной; но въдь за этою областію сирывается необъятная область духа. Поэтому совершенный законодатель быль бы тоть, который, болье углубляясь въ жизнь внутреннюю, замёчаль бы въ ней самыя стремленія и уже по нимъ определяль бы свои правила. Еще нужно, чтобы онъ не поставляль человъка только во внъшніе пределы, а напротивъ далъ способы освободиться отъ оковъ внешнихъ предписаній, не съ цілію разрушить ихъ, а съ цілію возвысить до ихъ духовнаго начала.

Законъ Моисеевъ нравственный неудовлетворителенъ, но какъ Самъ Інсусъ Христосъ смотрёлъ на него и относился къ нему, — считаль-ли нужнымъ отмёнить его, или вмёсто этого даль ему только новое приложение? Онъ пришоль не раворить законь, а исполнить, даже больше - изъ этого закона. Онъ Самъ высказаль, ни одна черта не должна быть **ЧТРАЧЕНА:** аминь злаюлю вамъ: дондеже прейдеть небо и вемля, іота едина или едина черта не прейдеть оть вакона, дондеже вся будуть (Мто. V, 18). Еще болье Онь усиливаеть значеніе Моисеева закона, когда говорить, - если кто разорить едину малую заповёдь этого закона и научить тако человъки, мній наречется въ царствій небесньмъ (Мто. V. 19). Далве, примвняясь вы обстоятельствамы того времени, когда фарисен и внижники придавали закону свой смысль. Онъ говорить: чья праведность не превысить праведности ихъ, тъ не внидуть въ царствіе небесное (Мто. V, 20). Следовательно Іисусъ Христосъ не намфренъ быль отменять нравственный законъ Моисеевъ. Если же такъ, то какой смыслъ Онъ придаль Моисееву закону?

Какой нравственный законъ нужно считать хорошимъ? Въ законъ Монсеевомъ мы видимъ правила отрицательныя, внъшнія, и не видимъ въ немъ задатковъ для нравственнаго развитія человека, - правидь, въ которыхъ человекъ могь бы найти для себя положительное руководство. Въ этомъ-то смыслъ онъ и не могъ возстановить и спасти человека, что ясно усматривается на народъ еврейскомъ, -- онъ остался неподвиженъ въ нравственномъ отношени при всъхъ своихъ чудныхъ судьбахъ. Сравнивая правственность до-христіанскую съ правственностью христіанскою, мы можемъ опредёлить, какой законь можеть назваться совершеннымь. Это - законь прежде всего неотрицательный. Давать отрицательныя правила-это все равно, что говорить напр. путешественнику: не ходи туда и туда, а куда?-не говорить. Этотъ ваконъ, далье, не долженъ быть внёшнимъ, потому что главная и существенная жизнь наша есть внутренняя жизнь; вившній законъ только

раздвоить человыка; вижинія предписанія даже хуже отрицательныхъ, потому что они только обольщають человека, обманывають, представляя ему вижний картины жизни. Этоть завонъ не долженъ быть и однимъ гражданскимъ предписаніемъ, нбо общественная жизнь слагается изъ индивидуальностей, характеръ которыхъ прежде всего и должно руководить и воспитать. Хороній законъ долженъ дать правила, которыя должны быть основой, сёменемъ, которому должно возрасти въ человът, онъ долженъ быть только пособіемъ, а не безусловнымъ правиломъ, котораго человъкъ не можетъ преступить. Въ этомъ случав знаменательны слова Інсуса Христа, высказанныя устами апостола Павла: праведнику ваконь не лежить (1 Тим. I, 9). Когда человеть до того возрастеть духовно, что самъ становится указателемъ для своей нравственной жизни, ему законъ не нуженъ, какъ не нужна для учонаго грамматика. Наконецъ, хорошь законь тоть, который должень сделать человека свободнымъ, господиномъ своихъ поступковъ, сдёлать, чтобы человъкъ дълаль добрыя дъла не потому, что законъ ему предписываеть, а самь по себъ.

Требуя такихъ условій отъ хорошаго закона, мы не можемъ ожидать, чтобы такое ваконодательство явилось отъ земли. Если же оно есть здёсь, то оно должно быть по своему происхожденію вышечеловёческое. Хорошій законодатель долженъ быть не только хорошимъ моралистомъ, но и хорошимъ философомъ и психологомъ, долженъ знать стремленія духа, чтобы дать ему удовлетворительный законъ; безъ этого условія, когда законъ не соотвётствуєть внутренней природё человёка, онъ уже недостаточенъ и падаеть самъ собой, какъ это и подтверждають законы многихъ законодателей.

Інсусъ Христосъ, сказали мы, не отвергаетъ Монсеева закона, а напротивъ придаетъ ему все значеніе. Но это посять того, что мы сказали о законт Монсеевомъ, можетъ показаться страннымъ—недостаточному Верховный Законодатель придаетъ все значеніе? За разрёшеніемъ этого кажущагося противортия обратимся къ Самому Спасителю. Посмотримъ, какъ

Онъ относится къ Монсееву закону и объясияеть его. Въ законь скавано: не убиши: иже бо аще убить, повинень есть сиду, а Онъ говорить: вто скажеть даже худое слово брату своему, тоть подлежить суду: всякь знываяйся на брата своего всуе, повинень есть суду: иже бо аще речеть брату своему, рака: повинень есть сонмищу: а иже речеть, уроде: повинень есть невнив ознениви (Мтв. V, 22). За одно худов слово-въчное осуждение! Прежде всего, при анализъ этихъ ивреченій, является вопрось: Іксусь Христось высказываемыя имъ правила находить ли въ самомъ законъ, или изрекаеть ихъ отъ себя? При ихъ противоположности Монсееву завону, можно было бы согласиться на последнее, но на самомъ деле не такъ; Онъ только толкуетъ Монсеевъ законъ. По закону человъческой природы: внъшнее дъйствие есть выраженіе внутренней жизни, и на обороть, -- мысль человіта, чувство есть уже и дело, иначе нельзя понимать жизни человеческой. Сказано въ законе: не убій. Убійство прежде всего зараждается въ мысли и чувствъ, оно должно совершить цельй періодъ жизни внутренней, чтобы потомъ уже выразиться во внв. Съ другой стороны, по чувствительности нравственной жизни человека часто одно слово само по себе бываетъ убійственно. Поэтому нельзя сказать, чтобы Іисусъ Христосъ выдавалъ новыя правила, которыхъ не было въ ваконв Монсеевомъ, -- Онъ только распрываеть смыслъ последняго, или лучше-всю глубину тохъ правиль, которыя изложены въ законъ.

Древнимъ было сказано: не прелюбы сотвори, а Інсусъ Христосъ говорить: всякъ, иже возарить на жену, ко еже вождъльти ел, уже любодъйствова съ нею въ сердиъ своемъ. Нужно при этомъ различать преступленіе, совершаемое чисто отъ внутреннихъ, чувственныхъ побужденій, отъ преступленія, совершаемаго по виёшнимъ обстоятельствамъ. Чувственныя побужденія лежатъ въ организмё человёка, имёють свой законъ, но законъ не настолько неизбёжный и необходимый, какъ у животныхъ, у которыхъ все необходимо, всему

свое время и мъра; не такъ у человъка: у него какъ будто этихъ ограниченій строго не существуеть, для него эти чувственныя побужденія не могуть быть строго опреділены, очевидно, потому, что онъ состоить не изъ одной чувственной природы; въ своемъ разумв и нравственной идев онъ носить тв условія, которымь должны быть подчинены чувственныя побужденія. А отсюда ясно и то, что нравственный судъ не долженъ пресабдовать одно вившнее преступленіе; съ другой стороны-то, что чувственныя побужденія такъ сильны въ человеке, что если они не совершенно бывають подавлены въ немъ, то много вреда наносять нашей нравственной жизни. Во избъланіе вреда отъ нихъ, необходимо подчинять ихъ самымъ строгимъ условіямъ нравственной жизни. чему Інсусь Христось, говоря о преступленіяхь вившнихь, переносить судь во глубину духа человека; если человекь, подчиняясь чувственнымъ побужденіямъ, только посмотрить на жену, съ вожделъніемъ, онъ уже преступнивъ. Это върно и психически: внутрениее явление есть тоже акть. Уча такъ, Іисусь Христось есть уже не только совершеннъйшій моралистъ, но и совершенивиший исихологъ. Какъ совершается преступление - по одной ли иниціативъ собственно духа, или вибств и по вившнимъ впечатавніямь? Если опо совершается и по впечатабніямъ, то и тогда человіть не меніве виновать. Правда, нельзя сказать, чтобы человёкь, действующій по внечатитніямъ, быль свободень; но онь не должень подавляться вившними впечатленіями, онъ должень быть независимъ отъ нихъ. Съ этой точки зрвнія можно повять всю глубину Інсусова изреченія: аще око теое десное соблажилеть тя, изми е и верви от себе; чие бо ти есть, да полибнеть единь оть удь твоихь, а не все тьло твое ввержено будеть въ зеениу ознениую. И аще десная твоя рука соблажняеть тя, усьцы ю, и верви от себе: уне бо ти есть, да погибнеть единь оть удь твоихь, а не все тьло твое ввержено будеть съ гесниу (Мто. V, 29 и 30). Онъ смотрить на человека съ нравственной точки вренія, человекь должень быть

свободенъ, не долженъ поддаваться внѣшнимъ впечатлѣніямъ, не смотря на ихъ силу; свободой онъ долженъ стоять выше ихъ, выше всего.

Лалье говорить Спаситель: речено же быеть: яко иже аще пустить жену свою, да дасть ей книгу распустную (дастъ ей разводную). Азг же злазолю вамъ: яко всякъ отпущаяй жену свою, развы словесе любодыйнаго, творить ю прелюбодьйствовати: и иже пущенницу пойметь, прелюбодыйствует (Мтв. V, 31 и 32). Положение и значение женщины въ древнемъ міръ извъстно — тогда было лучше для нея уйти изъ семьи, гдв мужъ быль деспотъ, чемъ оставаться въ ней, тогда не было нравственнаго взгляда на состояніе супружества; но когда христіанство раскрыло намъ супружеское состояніе, какъ состояніе нравственное, тогда очевидно должны были измениться и условія его существованія. Воть почему Інсусь Христось и говорить, что супружество дотолъ не можеть быть расторгнуто, доколъ существуеть нравственное начало и нравственный союзь, который можеть быть разорвань только чрезъ нарушение супружеской върности. Вотъ почему Христосъ запрещаетъ давать равводную, когда не бываеть еще нарушена эта върность, когда еще не расторгнуть нравственный супружескій союзь; и если мужъ дастъ разводную женв бевъ прелюбодвинаго повода съ ея стороны, то онъ дълаетъ этимъ то, что она по необходимости впадаеть въ прелюбодейство.

Речено бысть древнимъ: не во лжу кленешися, воздаси же Господеви клятвы твоя. Азъ же глаголю вамъ, продолжаетъ Інсусъ Христосъ, не клятися всяко: ни небомъ, яко престоль есть Божій: ни вемлею, яко подиожіе есть ногама Его: ни Герусалимомъ, яко градъ есть великаго царя. Нижсе главою твоею кленися, яко не можеши власа единаго бъла или черна сотворити. Буди же слово ваше: ей, ей: ни, ни: лишие же сею, отъ пепріявни есть (Мто. У, 33 — 37). И вдёсь, при внимательномъ анализё, не трудно видёть глубину нравственнаго основанія, на которомъ Онъ основываетъ

ЕЛЯТВУ. КЛЯТВА бываеть по случаю отсутствія довёрія, а недовёріе есть нравственный недостатокъ. Человёкъ клянущійся
какъ бы такъ говоритъ: «если ты не вёришь миё, то повёрь
этому предмету, который ставлю я вмёсто себя». Но очевидно мы не можемъ распоряжаться небомъ, — оно не наше;
равнымъ образомъ ни землею, ни головой своей, когда ни
одного волоса мы не можемъ намёнить. И самое лучшее, по
мысли Інсуса Христа, по отношенію къ клятвё—это то, если
бы клянущійся могъ своею жизнію, личностію убёждать всёхъ,
что его жизнь, дёло, слово—истина.

### IX.

Слышасте, яко речено бысть: око за око, и вубъ за зубъ. Азъ же глаголю вамь не противитися влу: но аще тя кто ударить ев десную твою ланиту, обрати ему и другую (Мто. V. 38 и 39). Мы вамёчали прежде, что Моисей, когда изрекалъ нравственныя правила, имёль при этомъ въ виду жизнь общественную, гражданскую. Поэтому и постановленія его прежде всего надобно разуметь въсмысле гражданскомъ. Въ жизни гражданской возмендіе необходимо; законы гражданскіе имінть въ виду опреділить это вовневдіе въ строгихъ границахъ, и Моисей, какъ видимъ, хочетъ опредвлить возмездіе точно и строго: «если другой ділаеть тебів зло и ты считаешь его неваслужоннымъ, дёлай ему возмездіе и на столько на сколько онъ сдёлаль тебё зла, не боле», ибо далее Монсей замінаєть: «если ближній не повредиль тебі члена, -- ничего не сдёлаль, и ты не должень делать ему возмездія». Если, однакожъ, посмотрёть на эти постановленія съ точки зрёнія чистой нравственности, то они окажутся несправедливыми, ибо для меня несправедливо делать зло другому потому, что онъ мив причиниль зло. Никто не можеть обязывать меня дёлать зло. Здёсь нёть мёста и строго-правственному вмёненію, - правственное вмёненіе падаеть только на человека, причинившаго зло; вдёсь же зло, которое дёлаеть одинь, вы-

вываеть и другаго на эло. И следовательно законь, который повволяеть делать зло за вло, самь себя подрываеть: зло такимь образомь является въ удвоенной степени. Очевидно такие, такія постановленія не могуть имёть для человека и корошихь последствій; платить вломь за зло, съ точки зрёнія чистой нравственности,— это значить усиливать зло.

Не такъ посмотрель на этоть предметь Інсусь Христось: Авъ же глаголю вамь не противитися злу, — т. в. не дъйствуйте противь зла тъмъ же оружіемъ. Это изреченіе выражаеть самый глубокій и чисто-правственный законь. Нравственное достоинство человека требуеть свободы; нравственная свобода требуеть независимости человека отъ зла. А гаф свобода человъка, когда онъ долженъ платить зломъ за вло? Я не обявань дёлать эло потому только, что мий дёлають вло. Въ Монсеевомъ законъ нравственияя свобода подрывается въ самомъ корив. Кто ударить тебя въ ланиту, полставь ему другую, -- говорить Інсусь Христось. И напрасно мы стали бы думать, что Онъ, говоря это, представляетъ человека пассивнымъ, нравственно-безсильнымъ; Овъ этимъ только не усиливаеть зла; делающему зло Онъ этимъ не даеть права дёлать зло же. Если понятіе о нравственности основано только на вившнихъ отношеніяхъ человічества, то такое понятіе недолговічно, ибо источникь правственностивъ глубинъ духа человъческого. Следовательно и вившиня пассивность еще не свидетельствуеть о непрочной, безсильной нравственности человёка, напротивъ подъ внёщнимъ безсиліемъ спрывается высокая стечень нравственной силы, ибо кавая сила духа должна быть, чтобы подставить другую даниту подъ ударъ! Отсюда-то въ ученіи Спасителя усматривается глубочайшій принципъ нравственности, которымъ держится въ человъчествъ христіанство, - принципъ побъды добра надъ зломъ.

Но какимъ образомъ будетъ торжествовать добро, когда позволяется заповёдію Спасителя торжествовать злу? Торжество зла, а не добра, можетъ видёться здёсь только при нашемъ

поверхностномъ взглядъ, когда мы смотримъ на это съ точки зрънія внъшней жизни. Чтобы добро могло побъждать, для этого требуется, чтобы оно было свободнье, независимъе, чтобы оно само отръшилось отъ зла, было совершенно само въ себъ, было чуждо зла. Такимъ образомъ мы можемъ понять и то ученіе, которое высказываетъ Спаситель, когда говоритъ: любите враги ваша, благословите кленущія вы, добро теорите ненавидящимъ васъ, и молитеся за творящихъ вамъ напасть, и изгонящія вы (Мто. V, 44), т. е., чтобы побъждать въ міръ всякую ненависть, надобно быть совершенно добрымъ; мало этого, надобно, чтобы мъра добра была больше въ насъ, чъмъ мъра зла въ нашемъ противникъ. Отсюда-то и открывается божественная чистота нравственнаго ученія Івссуса Христа.

Изъ сказаннаго мы видимъ, что Інсусъ Христосъ укореняетъ нравственность въ самомъ духѣ человѣческомъ и направляетъ все ученіе Свое къ тому, чтобы добро восторжествовало надъ вломъ. А отсюда нельзя не заключать, что ученіе Его и по достоинству своему и по источнику выше человѣческаго, оно Божественное, почему Христосъ и говоритъ, что тѣ, которые будутъ жить по нему, будутъ совершени, лкоже Отецъ Небесный совершенъ есть (Мто. У, 48).

Но при этомъ можетъ возникать вопросъ: «если до такой степени учение Іисуса Христа совершенно, возвышенно и идеально, то можетъ ли оно быть осуществляемо на дёлё и по этому не напрасно-ли оно дано?» Этотъ вопросъ не лишенъ основанія, потому что смотря на жизнь людей, нельзя не придти къ мысли, что ученіе Іисуса Христа едва ли можетъ быть осуществимо цёлымъ человёчествомъ,—оно, пожалуй, и осуществимо, но только въ частностяхъ; человёчество, какъ мы видимъ, трудно освобождается отъ своихъ недостатковъ. Но еслибы даже и такъ разсуждать,—если оно неосуществимо въ человёчестве, то отсюда еще никакъ нельзя заключать, что оно не нужно; потому что если мы признаемъ въ человёке свободно-разумную сторону, то для этой стороны дол-

женъ быть и всесовершенный идеаль; въ противномъ случав, пришлось бы даже ствснить или остановить развитие человвческой нравственности; потому что нельзя въдь представить нравственной живни въ предълахъ однихъ житейскихъ правилъ, это уже не будетъ нравственность, а только житейская правилъ, и высшія стремленія человъка остались бы тогда не только безъ удовлетворенія, но и безъ правильныхъ отправленій.

Другое, что можно на это сказать, состоить въ следующемъ: несправедливо называть законъ евангельскій лишнимъ потому, что люди не хотять исполнить его. Что можеть быть проще и неидеальнъе Моисеева закона: не убій, не укради, не прелюбодъйствуй, -- но и его не исполняли; и отсюда еще не следуеть, что эти правила были напрасны. Въ деле правственной жизни неисполненіе закона не служить основаніемъ къ его отриданію. Что же касается ученія евангельскаго, то въ немъ есть особое преимущество, котораго никакой законъ не имбеть, это не есть только учение или законь, нъть, при своей законности это есть сила, которая способна производить въ человъкъ дъйствіе, ей соотвътствующее. Это доказаль на Себъ Інсусъ Христосъ. Чрезъ Божественную Личность Его, связанную съ человъчествомъ, эта сила прошла во все человъчество; и хотя мы сами видимъ, -- какъ ученіе евангельское мало осуществляется, но сила его все-таки дёйствуеть. Правда, эта сила не для всякаго заметна, во-первыхъ, потому, что она глубоко тактся въ духовной природъ человъка, во-вторыхъ, потому, что она задерживается борьбой съ другими силами природы и общества, долженствующею продолжаться дотоль, доколь сила евангельского ученія не восторжествуеть надъ другими противоположными ей силами. Успехи медленны, но заметны. Такъ напр., что такое современныя улучшенія въ жизни общественной? Нікоторые приписывають ихъ простымь, естественнымь силамь человека, -но они суть не что иное, какъ плодъ правственныхъ началъ, уваванныхъ Христомъ; это отпрыски добраго семени евангельскаго ученія. Digitized by Google

X.

Нравственную чистоту Інсусъ Христосъ переноситъ и на почву религін: егда молишися, не буди, якоже лицемъри... вниди въклють твою, и ватворивъ двери твоя, помолися Отцу твоему, иже въ тайнъ: и Отецъ твой видяй въ тайнъ, воздасть тебъ явъ (Мто. VI, 5 и 6). Здёсь, надо замётить, Інсусъ Христосъ религію переносить на ея настоящую почву,—во внутренность человёка, въ его духъ. И действительно, религія, какъ обращеніе человёка къ Богу, должна начинаться, совершаться и оканчиваться въ духё человёка; этого мало, только чрезъ одухотвореніе религія пріобрётаетъ силу, ибо если бы она совершалась въ одной внёшности, тогда она переходила бы въ формы, которыя, усложняясь, только ослабляли бы ее. Религію Інсусъ Христосъ предотавляетъ, какъ дёло совёсти.

Інсусь Христось, отвлекая религію оть вившности, и перенося ее въ духъ человъка, говоритъ: когда молитесь, не будъте иногоръчивы, какъ явычники, думающіе, что во многоглаголанін своемъ услышаны будуть (Мто. VI, 7). Этимъ Онъ запрещаеть не продолжительность молитвы, а многосложность предметовъ молитвы. И чтобы научить правильно молиться, Онь туть же даеть образець молитвы: «Отче нашь». Въ ней Інсусь Христось показываеть отношеніе человіта въ Богу, научаеть преданности воль Божіей, повазываеть, каковь долженъ быть духъ нашей молитвы, даетъ советь избегать всёхъ нскушеній и б'ядствій на столько, на сколько эти б'ядствія могутъ наносить вредъ нравственности человъка. Одно изъ начальных прошеній молитвы Господней, состоить въ прошевіи о наступленін царствія Божія: да пріндеть царствіе Твое, учить молиться Христосъ. Здёсь подъ «царствомъ Божінмъ» надо разумъть наступление въ міръ такого царства, въ которомъ ничего бы не было, кромъ истины, правды и мира. Въ прямомъ же и положительномъ смыслё надобно разуметь

вдёсь царство Вожіе или осуществленіе плана возрожденія человичества Богомъ. Но при этомъ возникаетъ вопросъ; въ какой степени осуществился этоть предметь молитвы, -- планъ Божій о возрожденіи челов'я Ва этоть вопрось прежде всего должна отвъчать исторія христіанства. Что же говорить исторія? Надобно ожидать, что съ самаго начала христіанства и потомъ этотъ планъ хотя не вдругъ, а постепенно, но осуществлядся, это мы говоримъ, не заглядывая въ исторію, что навывается а priori, по требованію самой идеи христіанства. Что же касается до видимыхъ фактовъ исторіи, мы видимъ противное: видимъ борьбу человъка съ христіанствомъ, борьбу отъ недостатка ли воспріемлемости у человёка къ христіанству, или отъ того, что христіанство идеть въ разразъ съ жизнію человічества? Борьба человіна съ христіанствомъ прежде всего вависила отъ недостатка вири и отъ непокорности ему въ человъкъ, что и высказалось на первыхъ же поражь въ появлении различныхъ еретическихъ обществъ: гностициама, аріанства, несторіанства и др.; далёе-воздвигаеть борьбу противъ христіанства болве и болве расширяющееся сомнине во все то, что принесено христіанствомъ въ міръ, -сомивніе, по видимому, достигшее въ настоящее время уже крайней степени. Это со стороны догматической.

Со стороны нравственной. Если мы видимъ въ частности высовіе образцы христіанской жизии, то съ другой—въ большинствів видимъ паденіе нравственности, такъ что въ этомъ отношеніи вірны слова одного німецкаго учонаго: «религія до Христа была хуже, а люди лучше, послів Христа религія лучше, но люди хуже». Судя по этому, религія христіанская не осуществима. Но едва ли справедливо судить о христіанствів по его внімнимъ признавамъ. Уже то самое должно умірать рішительность нашего суда о христіанствів, что немного прошло времени съ начала христіанствів, — відь эта религія должна возобновить все человічество; духовная жизнь человіна развивается туже физической; вромі того, завоны жизни духовной для нашего глаза боліве не замітны, чёмъ

ваконы живни физической. Все это говорить, что судить о плодахъ христіанства еще рано. Въ человъкъ, богатомъ и физическими и духовными силами, только чрезъ десятки лътъ силы его получаютъ опредъденное развитіе. Греки и римляне—народы обравованные, но оказывается, что они не понимали самыхъ простыхъ истинъ. Христіанство есть по преимуществу сила духовная, лежащая далеко за предълами вившней жизни, глубоко укорененная въ духъ человъческомъ. Оно составляетъ въ этомъ отношеніи контрастъ съ религіей ветхозавътной; а чъмъ оно незамътнъе и духовнъе, тъмъ туже должно и развиваться.

Далве, христіанство по самому свойству коренныхъ идей своихъ должно развиваться не иначе, какъ борьбой; духъ долженъ бороться съ органическою жизнію, которою онъ окружонъ, долженъ пробивать ея кору; христіанство отвлекаетъ духъ отъ міра, и при этомъ, очевидно, борьба христіанства должна быть продолжительная, и прежде всего духъ долженъ победить самого человека, те его привычки и наклонности, которыя онъ выработаль до кристіанства. И эта борьба двоявая: во-первыхъ, онъ долженъ уничтожить въ жизни человъка все худое, и во-вторыхъ-переработать въ жизни его все хорошее и направить это хорошее въ добрымъ цълямъ. Понятно послё этого, какъ должна быть долговременна борьба христіанства и какъ должно быть долговременно его развитіе. Можеть быть и тысячи віжовь представять собой немного времени для того, чтобы возобновить все человичество. Мы говоримъ о целомъ человечестве, а не о частностяхъ, которыя при благопріятных условіях могуть иметь успехь въ христіанствъ. Наконецъ, большое противодъйствіе, какъ подтверждаеть исторія, оказываеть развитію христіанства государство. Это противодействие вытекаеть изъ того, что начала государства не совпадають съ началами христіанства: государство изъ человъта приготовляетъ члена общества вемнаго, а христіанство — небеснаго. Правда, христіанство не вапрещаеть человену быть членомъ общества вемнаго, но

оно желаеть видеть его по преимуществу членомъ общества небеснаго. Главное же неблагопріятное условіе для хоистіанства со стороны государства-это то, что общества гражданскія по большей части бывають основаны на ложныхъ началахъ; откуда не могла не возникнуть и возникла борьба между религіей и государствомъ. Государство есть искусственная форма развитія человъка, а какъ искусственная оно должно было привести и къ искусственному развитію: отсюда тотъ деспотизмъ и безграничное рабство, которые христіанство встретило въ міре. Деспотивмъ и рабство гражданскіе пронивли въ глубь нравственной жизни человъка. Вредъ отсюда понятенъ. Но что принесло христіанство въ общество? Оно не принесло новой гражданской формы, ибо оно есть религія духа; но оно коснулось внутренней стороны гражданства и принесло во внутрь его свое содержаніе. Конечно, это не могло совершиться безъ борьбы, ибо христіанство при этомъ не могло не подрывать установившихся формъ гражданскихъ. Что же именно христіанство принесло для общества? Оно принесло новый ваглядь на членовь общества, какь на братьевъ, и на власть его, какъ на служение; а это для языческаго государства было такою новостію, которой оно не могло вдругъ переварить. Отсюда-то и гоненія, всматриваясь въ которыя, мы видимъ, что здёсь борьба была не столько изъ-ва религіи, сколько изъ-за нарушенія христіанствомъ языческих формъ. Когда же государство увидело всю тщету своихъ преследованій противъ нравственныхъ началь христіанства, тогда оно признало необходимость ввести последнее внутрь своей жизни. Философъ при этомъ замётиль бы, что государство, при всей уступчивости христіанству, всетаки невдругъ еще могло прекратить борьбу свою съ христіанствомъ, ибо оно не въ силахъ вдругь отказаться отъ своихъ древнихъ явыческихъ началъ. И это справедливо.... Но жестоко ваблуждаются тв, которые хотять видеть въ религіи одно ивъ средствъ для государственныхъ цівлей, подтвердить эту мысль они не могуть даже и мнимыми доказа-

тельфивами: религія Христова не отъ міра сего, т. е. она должна быть вовсе независима отъ государства.

Внутренняя сторона христіанства показываеть, что при всёхъ враждебныхъ отношеніяхъ къ нему государства, оно все-таки шло впередъ, развивалось и передёлывало племена, народы и государства; плоды именно христіанства, разумѣемъ свободу убѣжденій и равенство. Государство же, присвоивая себѣ эти плоды, только желаетъ, какъ бы не высвободить религію изъ своей власти. Съ этою же цѣлію оно проповѣдуетъ и свободу совѣсти. Въ такомъ ложномъ отношеніи находится государство къ религіи и доселѣ. Этимъ отношеніемъ объясняется и нынѣшняя возня папы съ итальянскимъ королемъ; эта борьба есть воздѣйствіе христіанства, которое, съ одной стороны, хочетъ пробиться чрезъ кору папства, чтобы жизни.

Да придета царствие Твое, -- этимъ, сказали мы, высказывается желаніе осуществленія всего плана домостроительства Божія на землів. Но этоть планъ не могь осуществиться и по самой сущности христіанства, которое візчно будеть развиваться. Религія ветхозавётная могла скорее окаменеть, чёмъ развиться: чтобы видёть это, слоить только посмотрёть на ея основныя истины. Такова же религія и магометанская; быстрое распространеніе послёдней свидётельствуеть только о томъ, что она пришлась по характеру народа, который испов'ядуеть ее. Не такова религія кристіанская: она не ограничивается ни мъстомъ, ни временемъ, и нътъ народа, которому она могла бы болже нравиться, чёмъ другому. Такимъ образомъ и распространение христіанства не есть діло пропаганды, а есть существенная черта его характера, оно способно къ развитію, не ограничиваемому ни местомъ, ни временемъ. Такого же свойства и характера и содержание христіанской религіи. Оно воврождаеть и обновляеть человіна, что также свидетельствуеть о безконечномъ развитии этой ре-

лигіи. Предметы ел содержанія говорять о ел силь и высоть, вакъ высока напр. ея сабдующая истина: достоить кланятися Богу духоми и истиною (Ioan. IV, 24). Для такого поклоненія ніть преділовь, ибо безконечень духь человіна, слідовательно безконечна и религія. Если же такова религія по своему существу, по своимъ основнымъ задачамъ, однимъ словомъ, если она безконечна въ своемъ развитіи: то несправедиво было бы заключать о ея сущности по ея развитію вы теченіе одной или двухъ тысячь літь. Съ безконечнымъ развитіемъ естественныхъ силъ человъка должно безконечно развиваться и христіанство. Отсюда-то становятся понятными для насъ и эти слова апостола: видими убо нынь якоже верцаломъ въ гадании, тогда же лицемъ къ лицу: нынь разумью отчасти, тогда же повнаю, якоже и повнань быхъ (1 Кор. XIII, 12). Но сколько времени требуется, чтобы достигнуть чрезъ христіанство осуществленія этой задачи?

И остави намь долги наши, яко и мы оставляемь должникомь нашимь. Въ этихъ словахъ сущность и сила христіанства выражаются преимущественно въ нравственномъ отношеніи. Богъ прощаєть человька, а человькъ—своего ближняго. Изъ такихъ взаимныхъ прощеній слагается свътлый образъ любви и мира. Этого образа не представляеть намъ ни одна религія; если въ какой религіи и найдемъ намекъ, что должно любить человька, но никакъ не найдемъ указанія на то, чтобы прощать ближняго, что бы онъ ни сдёлалъ намъ.

Богъ прощаетъ человъка не потому, что не хочетъ гнъваться, а человъкъ—человъка не потому, что не хочетъ сердиться. Такое пониманіе не исчерпываетъ всей силы прошенія молитвы Господней. Когда усиливается вло, — чревъ положеніе или отрицаніе? Что изъ того выйдетъ, если мы, чтобы отнять силу у вла, будемъ его преслъдовать, будемъ дълать возмевдіе? Законъ, который преслъдуетъ вло, не только чревъ это признаетъ силу вла, но и даетъ ему жизнь. Другое выходить, когда не признается жизнь и сила зла, когда отрицается у него право на существованіе, а это можетъ быть

только тогда, когда добро не вызываеть зла на борьбу, не делаеть ему возмездія; последнее отношеніе добра ко злу не можеть не ослаблять его. Разсуждая такъ, мы поймемь все значеніе прошенія: и остави нама долги наша, яко и мы оставляемь должникомь нашимь. Въ немь выражается, что мы даже не хотимь и думать, что зло сильно. И действительно, при такомъ нашемь отношеніи къ нему, оно ослабляется само по себе. Когда Іисусь Христось говорить, что Богь прощаеть, Онъ этимь не хочеть сказать, что Онъ безразлично относится къ добру и злу, но то, что отрицая силу у зла, Онъ этимъ ослабляеть его.

Но при этомъ возражають: «если такъ поступать, — прощать другъ друга, то зло разовьется до безконечныхъ предъловъ, тогда правда, явно попираемая, будетъ страдать». Никогда, если это положеніе будетъ осуществляться въ предълахъ христіанства, а иначе и быть не можетъ, ибо оно не стоитъ отдъльно отъ другихъ христіанскихъ истинъ. Если же мы на самомъ дълъ и видимъ иногда противное, то это говоритъ, только о томъ, что можно злоупотреблять какими угодно добрыми правилами. И этою идеею прощенія выражается не слабость моральныхъ силъ христіанства, а на оборотъ—высказывается сила ихъ, та сила, которой достигнуть христіанинъ можетъ не вдругъ, а только съ теченіемъ времени.

#### XI.

Не скрывайте себь сокровища на вемли, идъже червь и тля тлить, и идъже тате подколывають и крадуть: скрывайте же себь сокровище на небеси, идъже ни червь, ни тля тлить, и идъже тате не подколывають, ни крадуть. Идъже бо есть сокровище ваше, ту будеть и сердце ваше (Мтө. VI, 19—21). Возгрите на птицы небесныя, яко не съють, ни жнуть, ни собирають въ житницы, и Отець вашь небесный питаеть ихъ: не вы ли паче лучше ихъ есте

(-VI, 26)?.. He neumecs you, isaiosowe: umo sum, usu umo піемь, или чимь одеждемся; ищите же прежде царствія Божсія и правды его, и сія вся приложатся вамь (Мтв. VI, 31. 33). Въ этихъ изреченіяхъ, какъ видимъ, Христосъ опредъляеть отношение наше въ здёшней жизни и при этомъ отрицаетъ самыя положительныя нужды человека. Изъ какого источника вытекаеть такой моральный взглядь на жизнь человека? Изъ характера-ли учителя, или изъ какихъ-нибудь началъ мистическихъ, которыя Інсусъ Христосъ хотёлъ положить въ основание своего учения, или Онъ давалъ эти правила не для всёхъ людей, а только исключительно для Своего малаго общества, или же, наконецъ, это было нъчто похожее на презрвніе въ жизни? Углубляясь въ ученіе Інсуса Христа и Его характеръ, не можемъ допустить ни одного изъ этихъ объясненій. Учитель такъ быль бливокъ къ человъку, что оказываль величайшее снисхождение ко всъмъ его немощамъ, и целію Своего ученія поставляль возстановить, а не подавить человъчество. Поэтому въ учени Его слъдуетъ искать началь болье положительных и существенных в. Нравственная жизнь, какъ мы неодновратио говорили, должна проистекать изъ внутри человека, а не извив; и следовательно человеть должень быть сколько возможно более присущь себе и углубленъ въ себя, а не привявываться въ внёшнимъ предметамъ; стало быть Спаситель, когда говорить о необходимыхъ нуждахъ чедовъка, то не отрицаетъ ихъ совстив, а хочеть сказать только, чтобы эти нужды были подчичены нравственнымъ началамъ, живии духовной. Съ другой стороны, нельзя быть человъку нравственнымъ, если не утверждена въ немъ правственная свобода; правственная же свобода требуеть, чтобы правственное развитие не подлежало случайнымъ условіямъ, иначе она не можеть быть твердой, и нравственная жизнь будеть также измёнчива, какъ измёнчивы самыя условія, а это будеть вначить тоже, что нёть ни нравственности, ни нравственной свободы. И это понятно: если нравственность поставлять въ зависимость отъ случайныхъ

обстоятельствь, тогда не могло бы быть общихъ правиль, такихъ, которымъ бы одинаково могъ подчиняться и бъдный и богатый, тогда никакой законодатель не въ состояніи быль бы ивречь ихъ, и ихъ не существовало бы. Между темъ нравственность составляетъ существенную сторону жизни человъческой; у ней должны быть свои непреложные законы и твердия правила, по которымъ человъкъ долженъ стоять виъ случайностей и быть вполнё самостоятелень въ своихъ нравственныхъ дъйствіяхъ. Другое необходимое условіе для раввитія нравственной жизни человъка то, чтобы развитіе ея не нодлежало стёснительнымъ ограниченіямъ; нравственность нельзя понимать дакъ кодексъ извёстныхъ правиль, почва еячеловъческій духъ, поэтому она не есть что-нибудь безжизненное и матеріальное, она также свободна и жизненна, какъ самый духъ, ея развитіе безусловно и самоусовершенствование безконечно, а поэтому человать не должень предаваться необходимымъ житейскимъ нуждамъ до того, чтобы они могли ограничивать развитие нравственной живни; крвикая же привизанность въ естественнымъ нуждамъ очевидно ограничивала бы нравственную жизнь. Въ третьихъ нравственность человека должна иметь какой-нибудь идеаль, потому что человекь не можеть развиваться, не имел предъ еобою идеала, -- идеала такого, на сколько его можетъ представлять или понимать умъ человъка. Этотъ идеалъ не можеть не быть отвлечоннымъ, потому что онъ долженъ быть выше обыкновенной живни человёческой, и его, очевидно, нельзя почерпнуть изъ вившией жизни. Это лучше всего доказываеть современность, съ своими безуспъшными попытками — выработать нравственный идеаль изъ жизни, токущей предъ нашими глазами: изъ обыденныхъ благь можетъ выработаться только обыкновенный образь, скоропреходящій, матеріальный. Такимъ образомъ, понятно, почему Інсусъ Христосъ говорить, что не должно заботиться не только о благахъ земныхъ, но и о естественныхъ потребностяхъ человъка. Конечно, когда Імсусъ Христосъ говорилъ это, Онъ

не имъть въ виду отвлечь человъка отъ жизни. Несправедливъ и тотъ взглядъ, будто Христосъ имъть въ виду улучшить только жизнь человъка мірскую. Онъ вездъ-и своими дъйствіями и ученіемъ-подчиняетъ жизнь мірскую духовной, и между тъмъ не отрываетъ человъка и отъ міра.

#### XII.

Останавливаемся сегодня на воскресеніи сына Наинской вдовы (Лук. VII, 11-17). Інсусъ Христосъ однимъ словомъ воскресиль умершаго. Много возраженій существуеть противъ дъйствительности подобныхъ явленій въ жизни Спасителя; вследствіе чего отстанвать подобныя явленія трудне всего. Но вавъ бы ни были сильны возражения, будемъ отвъчать на нихъ строгимъ анализомъ; онъ обнаружитъ слабость возраженій и доставить намъ возможность зашитить оспориваемое явленіе. Первое возраженіе касается подлинности евангельскаго событія. На сколько же сильно это возраженіе? Оспориваніе подлинности м'єста, въ которомъ разсказывается о событіи, не есть еще опроверженіе событія. Ни одна критика, — ни историческая, ни раціоналистическая не могла опровергнуть подлинности Евангелія, тімь болье подлинности извъстнаго мъста. Евангелія явились немного сплста после жизни Спасителя. Если бы некоторыя событія, приписываемыя действіямь Інсуса Христа, были вымысломь, то ихъ не допустили бы занести въ евангелія не только враги, но и последователи Інсуса Христа. Съ другой стороны въ действительныхъ фактахъ Іисуса Христа враги Его не хотьли признать только силы высшей, божественной, а приписывали ихъ силъ Веельзевула.

Произведемъ анализъ внутренией стороны этого явленія. Возражая противъ возможности и дъйствительности чудесъ, опираются обывновенно на принципъ естественной науки: — силы природы, говорять, всегда дъйствовали по своимъ не-измъннымъ законамъ, и если нынъ мы не видимъ подобныхъ

явленій, т. е. чудесъ, то ихъ не было и не должно было быть и раньше въ силу неизмѣнности законовъ.

Если бы законы природы двиствовали безусловно неизивнно,--сегодня какъ завтра и вчера, то при такой неизмённости природа едва ли бы представляла въ себъ жизнь, ибо нивакая машина не есть жизнь по тому одному, что она действуетъ неизмънно-но однимъ законамъ; въ машинъ нътъ жизни, а есть только механическое движение. Жизнь, по самому своему понятію, есть безграничное развитіе силь, въ ней дъйствующихъ; но этого развитія не можеть быть въ природі, канъ машинъ. Машина должна истощиться и стать, ибо по закону естественному — одна сила, непрерывно действующая по однимъ законамъ, должна истощиться и стать; для ея отправленія требуются изміненія. Приміромь на это можеть служить организмъ человъка: вся его жизнь состоитъ въ измъненіи частей организма. Если же съ понятіемъ о жизни соединяется безграничное развитіе, то необходимо должно допустить и комбинацію и изміненіе въ самыхъ основахъ, на которыхъ держится жизнь міра. А при такихъ изміненіяхъ можеть явиться человыть, который, при благопріятных условіяхъ, можетъ производить и действія необыкновенныя.

Далѣе, если мы и согласимся съ приведеннымъ нами возраженіемъ, то подобное явленіе, разсматриваемое нами, изъмизни Спасителя можетъ ли служить доводомъ неизмѣнности законовъ природы? Человѣкъ воскрешенный живетъ и опять умираетъ, стало быть онъ не нарушаетъ сущности законовъ природы. Съ другой стороны нѣтъ закона безъ исключенія, и эти исключенія могутъ и даже должны быть, потому—что они бываютъ весьма необходимы и полезны.

Ни положительная наука, ни разумъ не рѣшили еще—что такое жизнь сама въ себъ, точно также, какъ—что такое смерть? Мы видимъ только факты, человъкъ живетъ и умираетъ; но все остальное, что стоитъ за фактами, отъ насъ скрыто, и это большой недостатокъ въ насъ: ибо, зная сущность законовъ смерти, мы тогда могли бы знать, какъ жизнь угасшая

можеть возстать и возставши угаснуть. Стало быть, вся сила возраженія, приведеннаго нами, состоить въ незнаніи того, какъ могло случиться чудо.

Жизнь въ природъ и жизнь въ человъкъ имъетъ тамъ и здъсь одинаковое для себя основание въ постоянныхъ законахъ, но при этомъ не вездъ она развивается въ одинаковой степени, даже въ недълимыхъ: въ одномъ организмъ — она развивается въ обльшемъ размъръ, чъмъ въ другомъ и т. д., котя организмъ недълимаго и основа жизни въ немъ одинаковы; стало быть это разнообразие зависитъ отъ частныхъ условий, при единствъ основания. Если такъ, то какая наука можетъ поручиться, что такой-то человъкъ при извъстныхъ условияхъ не можетъ прожить ста лътъ? Та причина, которая одного заставляетъ жить 20 лътъ, другаго 100 лътъ, можетъ иного заставить жить и 500 лътъ. Если же такъ, то можетъ случиться, что явится человъкъ, который совмъстить на себъ всъ условия для продления жизни.

Съ другой стороны, предъ нашими глазами преобладаніе жизни; смерти, видимъ мы, какъ бы не существуетъ, и измъняется предъ нами только одна жизнь: для одного субъекта смерть, для другаго эта же смерть служить началомъ жизни. Эту истину подтверждають даже статистическія свідінія, число рождающихся, при неблагопріятныхъ даже условіяхъ, превышаеть число умирающихь, въ две секунды умираеть два человъка а рождается три. Точно также статистика доказываеть, что при случаяхъ насилій надъ жизнію, жизнь все-таки торжествуеть: после эпидемическихъ болезней цифра рожденій всегда увеличивается; сама природа спёшить возстановить себя. Такимъ образомъ, при постоянномъ развитіи жизни и при преобладаніи жизни надъ смертію или, что тоже, при стремленін въ отриданію смерти можеть явиться человіввь, въ которомъ жизнь въ особенной степени проявляется. Это подтверждаетъ даже естественная наука. Опыты магнитизма повазывають, что жизнь изъ одного субъекта переходить въ другаго. Очень жаль, что по сему предмету есть только отры-

вочныя свъдънія и эта сторона явленій досель не разработана систематически. Само собой разумфется, что при нашемъ изследованіи, сила магнитическая не ведеть къ объясненію діла, но тімь не менье эти указанія могуть иміть здёсь мёсто, они могуть послужить нёкотораго рода лёстницей, по которой можно восходить въ уразумению и техъ вопросовъ, которые мы ръшаемъ. Нъсколько лътъ тому назадъ въ Германіи вышла брошюра одного доктора, въ которой сообщался следующій факть магнитизированія. Одинь молодой человыть умираль отъ чахотии; одному лекарю-магнитизеру, случившемуся при больномъ, пришла мысль магнитизировать умирающаго въ последній моменть его жизни. Больной согласился на это; докторъ началъ магнитизировать. Нужно замътить -- больной им влъ все признави смерти; и чтоже? -- въ самый моментъ смерти жизнь была вадержана. Пульсъ не бился, но умершій отвічаль на вопросы, и звуки его голоса были похожи на то, какъ бы выходили они изъдна глубокаго колодца. Когда после магнитизированія докторъ спросель его, онь отвечаль, что онь, больной, умерь, но что-то задерживаеть его на порогѣ смерти. Вмѣстѣ съ тѣмъ больной выражаль жалобу на то, что его держать въ такомъ тяжкомъ 'для него положеніи. Наконець, этоть умершій сталь умолять магнитизера, чтобъ онъ освободиль его изъ такого положенія. И когда мольба его была исполнена, организмъ его быль уже трупомъ. Этоть факть показываеть, что жизнь одного можеть переходить и действовать въ другомъ, когда этотъ другой уже умирасть. Какова же была сила жизни въ человъкъ, который дъйствоваль на умирающаго! Но что это за сила, наука этого не рвшила; со временемъ, можетъ быть, наука перестанетъ ввать ее магнитизмомъ. Одна-ли сила физическая действовала въ этомъ случав, - трудно на это отвечать; но думается, что такого действія не могла произвести одна физическая сила, которая не можеть быть до такой степени самостоятельна и независима; и мы знаемъ, что въ подобныхъ случаяхъ мяого значить сила воли магнитизера, и первое условіе магнитизи-

рованія, чтобъ воля больнаго была подчинена волё магнитизера. Если же въ докторё такъ велика была сила естественная, что могла бороться со смертію, то какова должна быть
сила его воли? Все это приводить къ заключенію, что при
развитіи или упадкё жизни физической много значить сила
нравственная. Сила физическая не могла бы имёть разумнаго
направленія, если бы она не имёла тёсной связи съ высшей
силой—нравственной, которая направляеть и развиваеть ее.
Никто не можеть оспоривать данныхъ естественной науки,
но какъ скоро эта наука приходить къ выводамъ изъ нихъ,
то сознаеть свое бевсиліе. И только откровеніе научаеть насъ
узнавать сопоставленіе силы естественной съ силой нравственной, только оно объясняеть намъ и обыкновенные факты и чудесные.

Опыты повавывають, что силы физическія въ своихъ изивневіяхъ подчиняются силь нравственной. А если такъ, то нёть причинь сомнёваться въ томь, что сила нравственная чвиъ развитве, твиъ сильнве она должна двиствовать на физическую силу. Условія развитія нравственной силы различны, но самыя лучшія тв, когда сила развивается сама изъ себя; во времена до-христіанскія сила физическая господствовала надъ нравственной силой; въ христіанствъ, уже при самомъ его появленіи, наоборотъ, -- сила нравственная начинаетъ торжествовать надъ физической, что можеть подтверждать рёзко выдающееся явление въ исторіи христіанства-мученичество:здёсь человеть каке бы не чувствоваль физических страданій; здёсь моральная сила до послёдней степени ослабляла физическую. Это достаточно утверждаеть надежду, что будеть время, когда моральная сила получить въ христіанстве еще большее развитіе; и, развиваясь съ теченіемъ времени болве и болве, она могла бы сделаться всемогущею. Но при этомъ возникаеть вопрось сомненія: историческіе опыты покавывають, что торжество нравственной силы надъ физической проявляется только въ индивидуумахъ, но какимъ образомъ эта сила проявится во всёхъ? Какъ этотъ вопросъ ни труденъ, но онъ

ръщается легво. Если въ индивидуумахъ сила моральная такъ развивается, что дёйствуетъ неотразимо на физическую силу, то что удивительнаго, если эта сила при благопріятных условіяхъ получить такое развитіе, что будеть дійствовать во многихъ личностяхъ и въ целомъ человечестве. Исторія показываеть, что человечество съ течениемъ времени начинаетъ действовать въ природъ посредствомъ все болъе и болъе простыхъ силь ея. Следовательно, духу человеческому нужно только приходить въ непосредственное отношение съ силами природы: теперь уже духъ человеческій въ нёсколько часовъ говоритъ чрезъ океаны, и въ несколько часовъ пробегаетъ человекъ такое пространство, пройти которое прежде требовались цёлые дни недёли и мёсяцы. А если такъ, то духъ человёка съ теченіемъ времени, все утончая и уничтожая преграды пространства и времени, станеть лицомъ къ лицу съ природою, торжествуя полную побёду надъ послёдней. И странно! Какимъ образомъ люди, отвергающие силы моральныя — такъ называемые матеріалисты, не хотять видеть безпредельнаго развитія силы мысли и воли! Нужно нарочно закрыть глаза, чтобы не видёть ни моральныхъ силь, ни ихъ развитія, ни плодовъ этого развитія.

Разсуждая такъ, мы придемъ если не къ положительному уразумѣнію, то къ близкому представленію того, какимъ образомъ сила моральная при своемъ развитіи будетъ торжествовать надъ всёми физическими силами. Она будетъ торжествовать, и это будетъ то торжество, которое мы называемъ воскресеніемъ мертвыхъ.

Откровеніе, поставляя силу моральную выше физической, приводить насъ къ тому, что мы должны видёть и ставить нравственную личность человіка выше всего; оно представляеть даже Личность, воскрешающую мертвыхъ. Судя безпристрастно, въ воскресеніи мертвыхъ мы видимъ торжество силы моральной надъ физической. Человічество не достигло этого, но это возможно было для Іисуса Христа, и это было исключеніе и при томъ условное: будетъ время, говорить Христосъ,

когда другіе больше Меня сдёлають (Іоан. XIV, 12). Это значить: то, что сдёлаль Христось, будеть достояніемь другихь людей и даже всего человічества. Этимь Онь показываеть опреділенное дійствующее въ мірів начало или законь. Въ соотвітствіе этому процессу, о которомь говорить намь откровеніе, тоже откровеніе говорить, что будеть такая эпоха вы мірів, когда не только человічество преобразится, достигнеть висшаго развитія, но наконець человічество умершее возстанеть. Сколько ни представляють возраженій противь этой эпохи, но, анализируя предметь безпристрастно, можно придти къ представленію и этого событія. Но объ этомь послів.

## XIII—XV.

Інсусъ Христосъ, какъ читаемъ въ Евангеліи, прощаеть гръшницъ, за что подвергся врайнему осуждению со стороны фарисеевъ. Прощать всё грёхи по уваженію только къ одному чувству, которое наполняло душу грешниковъ, есть одна изъ характерныхъ чертъ Евангелія. Чувство это, изъ-за котораго отпускались грфхи, было чувство любви, великое значение котораго требуетъ особеннаго объясненія. И прежде всего, чтобы ностигнуть великую силу любви, надобно представить, какое понятіе о грахахъ существовало до Христа и какое понятіе было до Него о правосудін Божіемъ! Інсусъ Христосъ какъбудто уничтожаетъ эти понятія и изъ уваженія къ одному чувству идетъ вразрѣзъ съ ними. При этомъ невольно спрашиваешь себя: прощать грёшниковъ-предметь одного ли Божескаго милосердія или въ самомъ сердцѣ прощающаго есть основаніе, по которому діло милосердія не есть діло простого милосердія, а тімь болье какого нибудь произвола?

Інсусъ Христосъ простилъ грѣшницѣ всѣ грѣхи (Лук. VII, 36—50) не по уваженію къ чему нибудь, а единственно потому, какъ говорится въ Евангеліи, что она возлюби много (Лук. VII, 47). Этотъ знаменательный фактъ заслуживаетъ особаго разсмотрѣнія. Здѣсь представляется много вопросовъ, рѣше-

ніе которых должно равъяснить юридическую и моральную сторону этого факта. Со стороны юридической—Інсусъ Христось имъль ли право, не зависимо отъ его Божескаго достоинства, отпускать гръхи, и если имъль, — какого оно рода и на чомъ основано? И потомъ—какимъ образомъ женщина могла быть прощена, когда гръхи ея были извъстны всъмъ, и прощена за то только, что оказала усердіе въ одному Інсусу Христу, и наконецъ—какъ была прощена, т. е. было ли это одно снисхожденіе Іисуса Христа въ ней, или это быль дъйствительный фактъ прощенія и освобожденія отъ гръховъ?

Имель ли Іисусь Христось формальное право прощать, и если имълъ, вто Ему далъ это право? Вмънять или не вмънять грвхъ другому, для этого нужно владеть судомъ. Весь же судъ быль въ рукахъ Інсуса Христа: Отець бо не судить никому же, но судъ весь даде Сынови (Іоанн. V, 22). Следовательно право судить принадлежало Ему и Онъ облечонъ быль этимъ правомъ отъ Самого Бога Отца. Впрочемъ и независимо отъ уполномочія отъ Отца. Онъ утвердиль за Собой право суда послѣ того, какъ раскрылъ моральную сторону закона, указалъ, - въ чомъ должна состоять нравственная жизнь человъчества, и научиль какъ должно судить напр. объ убійствв. То, что Онъ открыль новыя правила нравственности, толкуя Моисеевъ законъ, и въ этомъ отношеніи явился не только хорошимъ толковникомъ, но и законодателемъ, заставляетъ признать, что никто справедливъе и не могъ приложить къ жизни этихъ правиль, которыя Онъ указаль, какъ Самъ Онъ. Наконецъ, неограниченное право суда надъ человъчествомъ принадлежитъ Ему по самому Его назначенію. Онъ пришодъ страданіями своими искупить людей, и въ этомъ. состоять Его безпредёльныя заслуги для человёка; но, какъ подтверждаеть даже простой опыть человеческій, благодетель всегда получаетъ моральное право надъ облагодътельствованнымъ. Такимъ образомъ, право суда надъ человъчествомъ, понятое раціональнымъ образомъ, неоспоримо принадлежало

Інсусту Христу, и теперь понятно — могъ ли Онъ отпускать гръхи? Онъ имълъ право вязать, и имълъ право ръшать.

Нельзя невидёть еще основанія, по которому Іисусъ Христосъ прощаль грёхи. Разсуждая строго юридически, судъ обязань дознать преступленіе во всей точности и приложить къ дёлу законь, т. е., опредёлить большую или меньшую мёру наказанія во всей строгости, но миловать судъ самъ по себё не можеть. Для этой цёли должна быть высшая моральная сила, которая возвышается надъ судомъ и не обязывается ему. Въ цивилизованномъ государстве это право помилованія принадлежить верховной власти. Такъ точно и при помилованіи грёшницы, Іисусъ Христосъ является не столько въ качестве Судіи, сколько въ качестве Искупителя. Безпредёльна жертва искупленія, принесенная Имъ, безпредёльна должна быть въ Немъ и сила помилованія.

Какимъ образомъ усердіе, которое проявила женщина къ Інсусу Христу, могло служить основаніемъ, чтобы простить ей всё грёхи, темъ более, что и самые внаки, въ которыхъ она высказала усердіе, не велики? Фарисен такъ и разсуждали, -- и изумлялись, что Інсусъ Христосъ, считающій себя праведникомъ, довольствуется этими знаками усердія, и мало этого-еще прощаеть грешницу. Здёсь открывается мёсто для сопоставленія юридической стороны съ чисто психическою. Если этотъ факть-усердіе грішницы вы Інсусу Христу-отдать на судъ формально юридическій, этоть факть не оправдаль бы женщины; на этоть разъ юридическая сторона была удалена, ибо здёсь по самому разумному взгляду юридическая сторона стоить вив; этоть факть есть моральный, но кань моральный онъ всегда имбеть основание свое внутри человьна; поэтому чтобы судить о преступленіи человіна и о томъ, какъ заглаживается оно, для этого мало быть юристомъ, а главное — надобно быть психологомъ. Если бы мы видъли женщину-какъ она проявляла усердіе, если бы мы увидёли, что въ этой женщинъ таится то, что заставляетъ помиловать ее,горить та искра, которая восиламеняется въ ней при Інсуск

Христ. Чтен. № 8. 1875 г.

Христъ, и таится такая сила, которая при извъстныхъ условіяхъ можетъ направить ея душу на другой путь: что мы тогда сдълали бы? Вотъ что нужно бы внать судьъ.—Если ее простить, то это значило бы ослабить силу суда, — подать новодъ другимъ гръшить; съ другой стороны, если не прощать ее, то можетъ случиться, что она окончательно погибнетъ, — юридическая суровость могла бы совершенно подавитъ въ ней ту искру добра, которая таилась въ ней. Но Іисусъ Христосъ простилъ ее, и такимъ образомъ явился не только Судьей, но и величайшимъ психологомъ: —Онъ не обратилъ вниманія на внъшнее ея усердіе, но проникъ въ ея душу и оцънилъ ея внутреннюю сторону.

Прощая блудницу, Інсусь Христось поступиль не правдѣ законной, а по правдѣ высшей. Что должно судить? факть ли, или человека? По правде высшей, или евангельской, надобно судить человека; но этого никакъ не могла добиться правда, судившая до Інсуса Христа, - законъ Моисеевъ судиль по фактамъ. И чтобы судить самого человъка, его нравственную жизнь, -- для этого должны быть положены новыя основанія, новая идея правды, осуществленіе которой и показаль Інсусь Христось на Себь; -Онь всегда смотрёль въ человёка, а не на его дёйствія. Слишкомъ много можеть быть обстоятельствь, вследствие которыхь человёкь совершаетъ крупныя преступленія; -- но все таки онъ совершаеть по ошибкв и не всегда, какъ результать нравственнаго состоянія. Челов'явь, положимь, ворь: въ душ'я его такъ сложилось, что онъ при всякомъ случай украдетъ; но можетъ быть, по обстоятельствамъ или по собственной воль, такъ устроилась его жизнь, что фактъ нисколько не свидетельствуетъ о внутренней его жизни. Такъ напр. неръдко можемъ встръчать такіе случан, -- украль человёкь, вовсе не расположенный врасть. Отсюда-то и выясняются основанія правды высшей, - христіанской. Съ этой стороны понятно то, кавимъ обравомъ не смотря на бувву закона и на вину обстоятельствъ Інсусъ Христосъ нашолъ возможность извинить или простить

блудницу. Само собой разумбется, что эта правда, когда ниспадаеть въ руки людей, не можеть быть выполнена въ совершенствъ, и никакъ нельзя ручаться, чтобы эта идея высшей правды была выполнена на судъ человъческомъ. Вотъ высшая форма суда человического - судъ присяжныхъ; онъ имъетъ ложныя основанія, ибо онъ привязанъ исключительно къ фактамъ, решаетъ то, что по суду высшей правды составляеть самую ничтожную долю правды. Даже и въ томъ отношеніи, когда судъ обращаеть вниманіе на внутреннюю жизнь, онъ никогда не можетъ быть совершенъ, - понятно почему: судья-человъкъ пикогда не можетъ видъть внутренней жизни обвиняемого. Такимъ образомъ судъ Іисуса Христа былъ выше суда человъческого. Онъ опредъляетъ участь человъка не по вившнимъ даннымъ, а по внутреннимъ, -- видитъ, что остается въ человъкъ-преступникъ: если добраго — больше, чъмъ сколько преступленія, онъ прощается; если меньше, - извиняется, потому что въ последнемъ случав, котя находится въ человъкъ и одно съмя добра, но по суду высшему и оно решаеть дело въ пользу человека. Задача высшей правды, уничтожая эло, спасать человека. Жизнь человека, разсматриваемая со стороны юридической, психологической и исторической, показываеть, что способствуеть къ возвышенію добра, — кара ли зла, или поддержка самаго добра? Когда жизнь человека будеть возвышаться, — тогда ли, когда развивается добро, или когда уничтожается зло?

Въ данномъ случат Іисусъ Христосъ видёлъ въ блудницё сёмя добра, увидёлъ это сёмя въ любви. Онъ цёнилъ эту любовь не по внёшнему усердію, въ которомъ она выражалась, а по степени ея внутренней силы. И, разсуждая по человёчески, нельзя не видёть, что эта женщина имёла силу духа, великую преданность и любовь къ Іисусу Христу, потому что она, не смотря на то, что пользовалась всеобщимъ презрёніемъ, не смотря на то, что вращалась въ общесте фарисеевъ, не смотря на всё внёшнія обстоятельства, она

приходить въ Інсусу Христу, — чёмъ влекомая? любовью. Та-кова была сила ел любви.

Извъстно, что въ психическомъ отношени не можетъ быть силы болбе врбикой и возвышенной, какъ чувство любви; извъстно, что это чувство, даже не на высокой степени своего напряженія, ділаеть чудеса. Душу растроенную сила любви приводить въ гармонію, и приводя въ эту гармонію, сообщаеть ей нравственное могущество, по которому она возвышается надъ собой. Самый безнравственный человёкъ, при этомъ чувствъ, бываетъ способенъ на хорошія дъла. Съ этой стороны замечательны попытки, которыя можно назвать психологическими и моральными виъстъ, попытки-представить человъка возрождающимся нравственною силою — собственной любви безъ поддержки свыше. Извёстно, у Гёте въ Фаустъ Маргарита спасается силою любви, - и при помощи этой силы возносится на небо. Героини Жоржъ Занда, преступныя и безнравственныя, когда попадають на эту дорогу, возвышаются до такой степени, что дёлаются добродётельными. Правда, тутъ много фальши, - именно въ томъ, будто человъкъ можетъ спастись самъ по себъ, но при всемъ томъ мысль эту въ психическомъ отношеніи нельзя назвать несостоятельною. Інсусъ Христосъ когда прощаль грешницу, - яко возлюби много, видёль эту силу, когда она могла развиться въ ней и направить ее на новый путь. Даже и въ тотъ моменть, когда эта женщина только еще появляется ко Христу, уже видно, какъ ея душа была настроена къ добру, что она и выразила въ тихой преданности и упованіи на милосердіе Христа. Смотря на эту женщину, Інсусъ Христосъ, даже какъ человъть, не могь не замътить, что она отсель будеть иною женщиною. Но съ этою силою любви встретилась вдесь другая сила — любовь божественная. Когда должна была осуществиться идея спасенія человіта посредствомъ любви, - эта любовь должна была выразиться въ томъ, чтобы идти на встрвчу любви человека: и если что делала последняя, то

дълала при помощи Божественной любви. Лобовь же Божественная въ томъ и должна была проявиться, чтобы возбуждать любовь человъческую <sup>1</sup>).

(Мысли эти записаны и сообщены преподавателемъ новгородской духовной семинаріи *И. П. Пеньковскимъ* ).

<sup>1)</sup> Этой лекціей (5 октября 1866 г.) преосвященний Іоаннъ закончиль свои чтевія въ нашей академін: онъ быль переміщонь на смоленскую епархію. Изълекцій, читанных виль въ 1864 году предъидущему т. е. ХХУІ курсу, мы могли достать только одну: о «Бесёдів Інсуса Христа съ Никодимомь»; эта лекція напечатана въ 27 № «Церковнаго Вістника». Редакція просить бывшиль студентовъ ХХУІ-го курса доставить ей записи лекцій покойнаго преосвященнаго, если онів у кого нибудь изъ нихъ сохранились. Съ своей сторони она объщаеть печатать окня—не безь достаточнаго воз награжденія.

## **ФЕОКРАТИЧЕСКОЕ И ЭКОНОМИЧЕСКОЕ СОСТОЯНІЕ**

## ВЕТХОЗАВЪТНАГО ЛЕВИТСТВА И СВЯЩЕНСТВА

по законамъ иятокнижія.

Законы относительно левитовъ и священниковъ, подобно некоторымъ другимъ законамъ, излагаются въ Пятокнижіи исторически, въ различныхъ отделахъ древняго закона и притомъ съ весьма значительными особенностями, которыя не всегда легко соединить въ одно цельное представление о томъ, какое содержание дается Пятокнижиемъ тому или другому пункту закона относительно ветхозавётной ісрархіи, или вь какой заключительной форм должень быть формулированъ тотъ или другой отдёльный законъ торы, равно какъ не всегда легко объяснить себъ и то, подъ вліяніемъ какихъ обстоятельствъ или но какимъ мотивамъ видонзмъняется существовавшій уже законъ, и дъйствительно ли еще нужно видъть въ этомъ измѣненіе, а не простое дополненіе къ закону, изложенному въ предшествующемъ отдъль Иятокникія. Библейская критика съ своей стороны придаетъ этимъ особенностямъ весьма важное значение и находить въ нихъ признаки позднъйшаго временъ Монсея происхожденія тъхъ или другихъ законовъ Пятокникія о ветхозавётной ісрархіи, а вибств съ твиъ, конечно, признаки болве поздняго происхожденія и самаго Пятокнижія. Для изследователей отрицательно-притического направленія законы Пятокнижія о левитствъ и священствъ служатъ обывновенно однимъ изъ важивищихъ снованій для отнесенія Пятокникія по временамъ болье или Digitized by GOOGIC

менње отдаленнымъ отъ Моисея. Въ виду этого, равно какъ и для уясненія смысла законовъ торы о левитствъ и священствъ, тщательное ихъ разсмотръніе является для библейскаго изслъдователя дъломъ существенно необходимымъ.

Законы о левитахъ излагаются въ книгахъ Числъ и Второзаконія, о священникахъ, кромѣ того, — въ книгахъ Исходъ и Левитъ. Сравнивая ихъ между собою, критики находятъ при этомъ существенныя разности, не позволяющія приписать тѣ и другіе законы одному законодателю. Эти разности критики указываютъ въ слѣдующемъ.

1) «Въ внигахъ Исхолъ. Левить и Числъ священники всегла строго и точно отличены отъ левитовъ. Священство имъютъ только Aаронъ и его сыновья (Исх. XXVIII, 1. 41; XXIX, 44; Лев. VI, 22; VII. 8. 33—35; VIII—X; XIII, 2; XXI, 1, 21; Числъ III, 3); они только совершають кропленіе кровію жертвенных животных и сожигають на жертвенномъ алтаръ то, что должно быть сожигаемо (Лев. I, 5. 8. 11; II, 2; III, 2 и далве; IV, 6 и дал.), наполняютъ священныя лампады елеемъ (Мсх. ХХУП, 21; Лев. ХХІУ, 3; Числъ УШ, 1 и далье), полагають хльбы на столь святилища (Лев. XXIV, 8), совершають куреніе предъ лицемъ Ісговы (Числь XVI, 40), трубять въ священныя трубы (Числъ Х, 8) и благословляють народъ (Числъ VI, 23). Левитамъ, напротивъ, законъ поручаетъ нисшія занятія: разбирать и ставить скинію, переносить ее вийств со всвии при-• надлежностями (Числъ 1, 49-53; III; 25-36) и вообще служить священникамъ (Числъ III, 6; XVIII, 2). Чтобы никто изъ левитовъ не могь смотрёть или прикасаться къ сосудамъ, находящимся въ святилищъ, священники напередъ, при передвижении скинии, должны были закрывать сосуды особыми покрывалами (Числъ IV, 5-15). Левитамъ положительно запрещено приближаться въ священнымъ сосудамъ, даже въ жертвенному алтарю, чтобы не навлечь чрезъ то смерть и себв и священникамъ (Числ. XVIII, 3). Какъ строго отличались должности левитовъ и священниковъ и какимъ важнымъ было преступленіемъ, если левить присвоялъ себ'в священническія обязанности, это всего ясиве показываеть разсказь о возмущенін Борея и чрезвычайномъ наказанін возмутителей (Числъ ХУІ). Это строгое различіе выразилось также и въ явикі: священ-Digitized by GOOGIC

ники не называются «сынами Левія» вли «Левитами», а «сынами Аарона», а служеніе левитовъ выражается словами: חַבַעַ (работа, дъло), עברת אהל מוער (служеніе свиніи собранія), קברת אהל מוער (стража скинім свидінія) и т. п. выраженіями, которыми никогда не означаются обязанности священниковъ; о левитахъ не говорится, что они служать Ісговь, а говорится, что они служать священиикамъ или народу (Числ. ХУІ, 9), равно какъ не говорится, что они стоять предъ лицемъ Ісгови, а что они-предъ священниками или общиной (Числ. III. 6; XVI, 9). И какъ обязанности, такъ и доходы тьхъ и другихъ совершенно различны и строго разграничены: священникамъ назначены извёстныя части отъ жертвъ-первогодные н начатки, деветамъ-десятена, отъ которой десятую часть они полжны отдавать опять священникамъ. И даже по мёсту, которое занимали священники въ станъ, отличались они отъ левитовъ, такъ бакъ они располагали свои палатки отдельно на восточной сторон'в скинін, стоявшей посреди стана, сл'вдовательно-противъ входа въ скинію (Числ. III, 38). Такимъ образомъ мы находимъ, что въ среднихъ частяхъ Пятокнижія священники во встхъ отношеніях в отличены от левитовь и являются болье приближенными къ Істовъ и что различіс между тъми и другими строго и точно проведено.

2) «Во Второзаконіи выступають совершенно другія отношенія. Что касается левитовъ, то они не только не имбють участія въ священной земль, полобно прочимъ кольнамъ, о чомъ говорется и въ прежнихъ частяхъ Патокникія, но они и не живутъ уже (по • врайней мірів большею частью) въ городахъ, назначенныхъ древнимъ законодательствомъ; они-напротивъ-равсвани по ивскольвимъ городамъ другихъ колбиъ, какъ повавиваютъ встречающіяся часто формулы: «левить, который вакъ пришлець въ воротахътвонхъ (XII, 12. 18; XIV, 27, 29; XVL-11. 14). И какъ они большею частью не имбють ни собственных жилищь, ни наслёдственныхъ земель, то ноэтому они нуждаются въ благотворительной поддержев. Они перечисляются вийсти съ другими нуждающимися, — съ пришельцами, съ сиротами и вдовами (XIV, 29; XVI, 11. 14; XXVI, 11 и дал.), они названы даже пришельцами (다고): XYIII, 6). Но такъ ванъ писатель Второзанонія ставить девитовъ весьма высоко, канъ это увадимъ далъе, то поэтому онъ усиленно и обращаетъ въ нимъ

благотворительность и всеобщее попеченіе (XII, 19; XIV, 27). Итакъ, нервое различіо между древними законами (въ среднихъ частяхъ Пятокнижія) и Второваконіемъ состоитъ въ томъ, что ез послюднемъ левиты изображаются не имьющими большею частію уже собственныхъ городовъ, а живущими ез нъсколькихъ городахъ подобно пришельцамъ (или поселенцамъ) и что они причислены къ нуждающимся, на что ез предъидущихъ частяхъ Иятокнижія нътъ ии мальйшаю указанія».

3) Къ этому присоединяется още следующее различіе. Во Второзаконій сглажено различіе межлу священниками и левитами: левиты имеють здесь больше значенія, чемь по законамь среднихь внигь. На это указываеть уже названіе, которое даеть писатель священникамъ; онъ не называетъ ихъ «сынами Аарона», какъ въ среднихъ книгахъ, а «сынами Левія» (XXI, 5; XXXI, 9) или «левитскими священниками» (т. е. священниками изъ кольна Левія: XVII, 9. 18; XVIII, 1; XXIV, 8; XXVII, 9). Этого не могло бы быть. если бы во времена девтерономива левиты не имъли такого важнаго значенія, что названіе «сыны Левія» такъ же было почетно. какъ н-сыны Аарона». Отвергая виводъ (изъ Второзак. ХУШ, 6-8 и Х, 8) прежнихъ критиковъ (Де-Ветте, Фатера) о несуществованін совершенно во Второзаконін различія между левитами и священниками, Римъ, слова котораго приведены выше и цитируются въ другихъ изследованіяхъ о Пятовникіи, во Второзакон. ХУШ, 6-8 находить, что «служение Левитов» выражено теми же словами Бавими выражается въ другихъ мъстахъ служение священниковъ, именно — שׁרֵה בַשׁם׳יהוֹה =служить во имя Іеговы (ст. 7, ср. XVIII, 5 и ХХІ, б) א יַקוֹת: לפּנֵי יְהוֹח: ביניםר לפּנִי יְהוֹח: тоять предъ лицемъ Господа (ст. 7, ср. XVIII, 5; XVII, 12 и для противоположности Числ. XVI, 9: стоять предъ обществомъ, на службъ ихъ); за тъмъ,--что служившіе при святилище левиты получали содержание изъ доходовъ наконоцъ, что этимъ закономъ предоставляется одинаковое право на полученіе содержанія важдому левиту, который бы захотыль участвовать въ этомъ служеніи. «Мы», —продолжаеть Римъ, — не можемъ разуметь здесь ни десятинъ, ни частей жертвъ, принадлежащихъ однимъ священникамъ, ни начатковъ, и потому должны допустить, что вдёсь разум'ёются другіе, им'ёвшіеся въ храм'ё, источники содержанія, образовавшіеся изъдобровольных приношеній,

или-по объту и т. п., и изъ этихъ-то источнивовъ во времена левтерономика выдавалось содержание служившимъ левитамъ. Ясно, въ бакой степени противоръчить это опредъленіямъ предъидущихъ частей Пятокнижія». — Подтвержденіе того же положенія указывается за темъ во Второз. Х. 8, где «служеніе левитовь выражено теми же словами, вакъ и служение священниковъ (ср. Второз. XXI, 5), ниъ усвояется даже благословение именемъ Ісгови, что по древнему законодательству принадлежало только священивань (Числ. УІ, 23. 27). Если девиты во времена девтерономика имвли только подчиненное значеніе, указанное древнимъ законодательствомъ, и ничего болье, то писатель не выразиль бы ихъ служение словами, означавшими свищеническія обизанности. Это могло быть тогда только, погда обязанности менитовъ такъ расширились, что они не находились уже более въ подчиненномъ отношения въ священникамъ и равличіе между тіми и другими не было столь строго. Что это именно такъ было во времена писателя, это видно также и изъ Второзав. ХХХІ, 9, гдф скавано о священникахъ, что они носятъ Ковчеть Завета, между темъ какъ въ прежнихъ инигахъ и даже въ самомъ Второзаконіи (ХХХІ, 25; Х, 8) это приписывается только левитамъ».

«Второе, слёдовательно, различие между древнемъ законодательствомъ и Второзакониемъ то, что въ послёднемъ не дёлается строгаю и яснаю различия между священниками и левитами, и если это имъетъ отчасти основание въ цёляхъ писателя, то во всякомъ случав это показываетъ, что при девторономикъ левиты исполияли болье значительных обязанности и имъли высшее значене, чъмъ прежде, и что содержание имъ шло изъ сокровищницы и кладовыхъ храма, чего не имъетъ въ виду древнее законодательство» 1).

Поставленныя въ такомъ видѣ особенности постановленій Второзаконія относительно левитовъ и священниковъ критика находитъ немыслимыми въ законодательствѣ, принадлежащемъ одному и тому же времени или одному и тому же лицу.

<sup>1)</sup> Ed. Riehm. D. Gesetzgeb. Mosis, 31—39. Cpas. Lehrbuch d. h. kr. Einl. in d. Büch. d. A. Test. de Wette—Schrader, 297—8, а также Einl. in d. A. T., Bleek, 220. Эвальдъ принисываетъ левитамъ стремленіе сравниться съ священниками, если не въ служебныхъ правахъ, то въ чести; и, по его митию, девтерономикъ не проводитъ строгихъ границъ между священниками и левитами. Alterth, 381.

«Что самъ Моисей относительно содержанія левитовъ могъ видать два совершенно различные по характеру закона, нельзя себв представить, особенно когда тоть и другой законь (въ Числь XVIII. 20-32 и Второз. XIV, 22-29) относятся ко времени поселенія израильских вольнь въ обътованной земль по ся заняти. Возможно только допустить, что если одинъ законъ принадлежитъ Монсею, то другой поздивищему времени. И въ этомъ отношении не можетъ подлежать сомнівнію, что законъ въ кн. Числъ XVIII есть первоначальний законъ, отличающійся совершенно характеромъ закона Моисеева 1), а напротивъ во Второзаконіи мы находимъ этотъ законъ въ томъ видъ, какой онъ получиль въ позднейшее время, вероятно тогда, когда первоначальное установление Монсел, подобно иногимъ другимъ завонамъ, давно уже не было исполняемо и когда обстоятельства такъ сложились, что нельзя было надвяться на исполнение его и въ будущемъ; тогда ръшились, по крайней мъръ, такимъ способомъ возбудить участіе народа въ слишкомъ жалкому, можеть бить, положенію левитовъ» 2).

По самому характеру указанныхъ особенностей Второзаконія критика указываетъ черты позднійшихъ историческихъ обстоятельствъ, подъ вліяніемъ которыхъ получили происхожденіе постановленія Второзаконія.

Такимъ образомъ, по выводямъ критики, въ Пятокнижіи находятся два закона относительно левитовъ и священниковъ, которые получили свое происхождение въ различныя времена и изъ которыхъ послъдний не можетъ быть относимъ ко временамъ синайскаго законодательства. Такіе выводы критики требуютъ однако со стороны изучающаго ветхозавътное законодательство тщательной повърки прежде, чъмъ согласиться съ ними. Разсматривая со всъмъ вниманіемъ высказываемыя критикою положенія, мы не убъдились въ ихъ върности, — напротивъ пришли къ тому заключенію, что указываемыя во Второзаконіи особенности постановленій о левитствъ пре-

<sup>1)</sup> Мы увидимъ далве, есть ли и это въ области критики что либо несомнвиное.

<sup>2)</sup> Bleck. Einl. 221.

увеличиваются въ своемъ значенім и что, отрицая возможность существованія ихъ въ древнемъ законодательствь, критика оказывается не въ состояніи удовлетворительно объяснить ихъ происхожденіе въ повдньй шее время и согласить ихъ съ историческими фактами этого времени.

Равсмотримъ первоначально постановленія Второзаконія относительно положенія левитовъ или отношеній ихъ къ священникамъ и затъмъ относительно экономическаго положенія ихъ, равно какъ и священниковъ, сравнительно съ прочими законами объ этомъ Пятокнижія.

I

Критика утверждаеть, что во Второзаконіи не ділается полнаго, строгаго различія между левитами и священниками ц объясняеть это тёмъ, что левиты въ это время могли исполнять отчасти и священническія обязанности. Такой выводъ основывается на томъ, что во Второзаконіи и священники называются не «сынами Аарона», а «сынами Левія» или «священниками-левитами», - и обязанности левитовъ выражаются такими словами, которыми въ другихъ частяхъ Пятовнижія означаются обязанности священнивовъ. Понятно, что эти особенности въ явывъ Второзаконія могуть служить основаніемъ для такого вывода въ томъ только случав, если извівстныя названія или выраженія Пятокнижія о левитахъ и священникахъ имъють здёсь значение установившихся, строго опредъленныхъ терминовъ. Но дъйствительно ли эти названія и выраженія употреблены въ Пятокнижіи въ смысль терминовъ и получили ли они такое значеніе по крайней мъръ въ последующее время? Мы разсмотримъ прежде названія священниковъ, и ватёмъ выраженія, употребляемыя ветхозавётными писателями для означенія ихъ обязанностей. Находя въ названіи священниковъ «сыны Аарона» признакъ древняго происхожденія законовъ въ среднихъ частяхъ Пято-

книжія и встрічая во Второзаконін другое названіе священниковъ, критика заключаетъ отсюда къ происхожденію Второзавонія отъ другаго позднівищаго писателя. Особенность дъйствительно замъчательная: эпитеть, обывновенно употребляемый о священникахъ въ кн. Исходъ, Левитъ и Числъ, ни разу не встръчается во Второзавоніи и замъняется здёсь другимъ названіемъ-по имени родоначальника всего кольна. Но для того, чтобы эта особенность въ явыке Второзаконія могла быть вернымъ признакомъ другаго позднейшаго законодателя, нужно, безъ сомнёнія, чтобы эпитеть, употребляемый во Второзаконіи, быль исключительным в названіем в священниковъ вообще у позднъйшихъ писателей или у одного ивъ нихъ: въ противномъ случат этотъ эпитеть не можетъ имъть значенія термина и вмъсть съ тьмъ признака повдньйшаго времени. У ветхозавётныхъ писателей мы не видимъ однако этого; напротивъ мы встръчаемъ здъсь даже большее равнообразіе эпитетовъ, чёмъ въ Пятокнижіи. И въ книгахъ: Исходъ, Левитъ и Числъ не всегда священники называются «сынами Аарона»; иногда вмъсто этого употребляется названіе «священникъ» (напр. въ Лев. VI, 25. 26. 30; XVI, 33; XVII, 6 и др ); точно также и во Второзаконіи вмісто «священникилевиты» употребляется иногда одно название «священникъ» (XVIII, 3; XIX, 17 и др.), и при томъ-у одного и того же писателя и по выводамъ критики (ср. напр. Второв. XVIII, 1, гдъ употреблено название : священники-левиты», съ ст. 3, гдъ называются просто «священники») 1). У другихъ ветхозавътныхь писателей неть также одного какого либо эпитета для названія священниковъ. Въ кн. І. Навина употребляются три названія: сеященники-левиты (Ш, 3; УШ, 33 и др.), сеященники (III, 6. 8. 13 и д.; IV, 3. 9. 16 и д.; VI, 5 и 9) и сыны Аарона, священники (XXI, 19); последній эпитеть иметь еще не-

<sup>1)</sup> Второз. XVIII г. по de Wette—Schrader вся принадзежить девтеровомику (Lehrbuch d. Einl. 294); Кнобель 1—4 ст. этой главы принисываеть также одному инсателю (Num. Deuter. и Josua—579).

сколько варіацій (XXI, 4: сынамь Аарона священникамь, левитамъ: ст. 10: сынамъ Аарона изъ племенъ Каафовыхъ, изъсыновъ Левія 1). Такое же разнообразіе названій представляють и книги Паралипоменонъ, писатель которыхъ то служителей святилища навываеть священниками, сынами Апрона (2 Па-DAJ. XIII, 9. 10; XXVI, 18; XXIX, 21; XXXI, 19; XXXV, 14 и др.), то, хотя р'ёдко, священниками-левитами (2 Парал. XXX, 27) 2), то наконенъ-и это всего чаще - просто «священниками» (1 Парал. IX, 2. 10; XIII, 2; XV, 11; 2 Парад. V. 11. 12: VII, 2 и др.). Тоже самое представляеть внига Неемін (въ X, 28. 34. 36 и др.; XII, 1. 12 и др. священники; въ XII, 47: сыны Аарона) и кн. пр. Іевекімля (въ XLIII, 19, XLIV, 15: священники-левиты; въ XLII, 13. 14; XLIII, 24; XLIV, 31—священники). Такимъ образомъ въ ветхозавътной письменности не существовало одного какого либо установившагося термина для названія священниковъ, н въ позднъйшее время, къ которому критика пріурочиваеть названіе: «священники-левиты» 3), этоть эпитеть не сдёлался исключительнымъ или даже преобладающимъ названіемъ ветхозавътныхъ священниковъ; напротивъ и у писателей, жившихъ после временъ Езекіи, онъ также часто заменяется другими названіями, употребляющимися и въ Пятокнижіи.

<sup>1)</sup> Критика, и изъ книги І. Навина принисивающая нѣкоторыя иѣста девтерономику, можетъ только объяснить съ своей точки зрѣнія названіе священниковъ въ VIII, 38, приписиваемомъ девторономику (De W. Schrader 304; Knobel, ibid.), или въ XXI, 4 и 10, приписиваемихъ древнему писателю (Ibid. de W. Schrader); употребленіе эпитета «священники-девити» въ III, 3, приписиваемомъ пророческому повѣтствователю, равно какъ употребленіе названія «священники» въ III, 6; IV, 3, VI и др., приписиваемихъ тому же писателю, не находять, по выводамъ критики, достаточнаго объясненія: виходитъ, что одинъ и тотъ же писатель употребляетъ то одно, то другое названіе.

<sup>2)</sup> Въ синод. перев., согласно съ славниск., сказано: сеященики и лееним. Въ еврейскомъ текстъ нътъ этого соединительнаго и, которое является неумъстнимъ потому уже, что за тъмъ говорится о благословении народа, чего не могли совершать левити.

<sup>3)</sup> По выводамъ Riehm'я, это названіе встрічается только въ книгахъ, инсанныхъ спустя долгое время послі Езекін. Gesetzgeb. Mosis 97.

Выработки одного термина для названія священниковъ въ ветхозавётной письменности нёть; и въ нозднёйшихъ писаніяхъ видна таже свобода въ этомъ отношеніи, какъ и въ болбе древнихъ. Темъ менбе можно ожидать определенной терминологіи въ древижищемъ и во всякомъ случай въ одномъ изъ первыхъ памятниковъ ветхозавётной письменности, т. е. въ Пятокникіи; и темъ менее, следовательно, встречая въ различныхъ его отдёлахъ неодинаковыя выраженія для названія священниковь, имвемь основаній двлать отсюда выводы о различін писателей и времени ихъ жизни. Почему напр. въ кн. Паралипоменонъ или у пророка Ісзекіиля употреблено то одно, то непосредственно вслёдь за тёмъ другое выраженіе для обозначенія служителей святилища, --- на это едва ли возможно дать въ каждомъ случай опредбленное объяснение, кромъ общаго указанія на разнообравіе рычи; и критика совершенно равнодушно относится къ употребленію однимъ и темъ же писателемъ различныхъ эпитетовъ. Почему же, вопреки этому, въ названіи «священники-левиты», встрічающемся во Второзаконін, - названін, употребляемомъ здёсь вмёстё съ прежнимъ названіемъ «священники», нужно видъть признакъ другаго, поздивишаго писателя? Почему въ данномъ случав отрицается возможность у одного и того же писателя стольобыкновенной въ ветхозавътной письменности замъны одного названія другимъ, особенно въ виду того состава, какой им'вла ветхозавётная ісрархія въ концё странствованія евревъ по пустынѣ?

Критика, какъ мы видъли, въ названіи «священники-левиты» находить признакъ возвысившагося въ то время значенія левитовъ и этимъ какъ бы мотивируетъ происхожденіе этого эпитета. Выводъ слишкомъ далекій и при томъ несогласный съ употребленіемъ этого эпитета у ветхозавѣтныхъ писателей. Если этотъ эпитетъ произошоль подъ вліяніемъ усилившагося значенія левитовъ, въ такомъ случаѣ, думается, онъ долженъ бы получить преобладаніе надъ другими въ какое либо время вегхозавѣтной исторіи, чего мы не видимъ.

И за тъмъ — какъ согласить съ этою мыслью употребленіе этого эпитета напр. у пророка Іезекінля въ ръчахъ, именно направленных противъ девитовъ, которыхъ онъ обличаетъ въ идолопоклонствъ, и которымъ предсказываетъ тяжкое наказаніе отъ Ісговы (XLIV, 9-16)? Гораздо проще и естественнъе объясняется происхождение этого эпитета изъ историческихъ обстоятельствъ древнейшаго времени. Навывая священниковъ «сынами Аарона», писатель безъ сомнинія употребляль этоть эпитеть въ собственном смысль, а не нарицательномъ (последнее значение получило это название только въ поздивите время), т. е. разумвлъ именно сыновей Аарона. Въ то время, когда на равнинахъ моавитскихъ евреи слушали последнія речи Монсея (Второв. 1, 1-5), одинъ изъ сыновъ Аарона сделался великимъ священникомъ (Числ. ХХ, 28), а простыми священниками были частію сыновых, частію внуки Аарона (Ч. XXV, 11); въ это время, конечно, невозможно было уже прилагать въ прежнемъ, т. е. собственном в смыслы въ священникам того времени прежній эпитеть «сыны Аарона», а нарицательнаго значенія, въ вакомъ онъ сталь употребляться у повдивишихъ писателей, это названіе еще не пріобрівло; поэтому, вівроятно, вмівсто прежняго употребленъ новый, болье общій эпитеть: «священиики, сыны Левіины», обнимавшій собою весь тогдашній составъ священниковъ і). Во всякомъ случай происхожденіе

<sup>1)</sup> Не лишено значенія и то замічаніе, что названіе ід то своєму (віроятному) этимологическому значенію «служитель, исполнитель», было педостаточно опреділено оно могло бить названіемь не только служителей святилища, но и исполняющих другія, світскія обязанности, какъ это отчасти видно изъ 2 Цар. VIII, 18, гді смновья Давида названи этимь именемь не потому, что они были священниками, а въ смислі общаго значенія этого слова «служитель», «исподнитель», какъ дійствительно и поняль это названіе писатель ки. Паралипоменонь, назвавшій ихъ первыми при царі (1 Нар. XVIII, 17). Въ этомь общемъ значенія имени конеп, находить, напр., Заальшутць причину того, что во Второзаконіи оно опреділяется другими выражевіями: лебить, изъ кольна Левія (Мов. Recht, 109). Потребность подобнаго опреділенія могла чувствоваться особенно въ древнее время, когда употребленіе не сділало еще этого слова исключительнимь названіемь служителей святилища.

этого названія подъ вліяніемъ мысли о возвышеніи левитства не подтверждается употребленіемъ этого эпитета и, кромѣ того, это объясненіе не оправдывается исторіей положенія левитовъ въ послъдующія времена, къ чему мы и переходимъ.

Что левиты во времена писателя Второваконія им'яли более широкія права и польвовались большимъ значеніемъ. чёмъ прежде, т. е. по законамъ среднихъ частей торы, указаніе на это критика находить — далве — въ выраженіяхъ Второзаконія относительно назначенія и служенія левитовъ. Въ виду возраженій со стороны защитниковъ древняго происхожденія Пятовникія, критика въ настоящее время не выводить уже, вакъ прежде, изъ различныхъ мъстъ Второзаконія, будто по возэрьніямь этого законодателя ньть существеннаго различія, между священниками и левитами; она находить и во Второзаконім несомивнные признаки различенія между твми и другими и соглашается съ темъ, что въ задачу говорящаго во Второзаконіи совершенно не входило разграничивать права и обязанности техъ и другихъ. Новейшая критика находить во Второзаконіи ту только особенность, что здись служеніе левитовъ выражено тъми же словами, какія законодательство средних частей Пятокнижія употребляло о священниках, а это объясняеть тёмъ, что левиты польвовались въ это время болье высокими положениеми, чёмъ какое назначило имъ древнее законодательство. Фактъ, указываемый критикой изъ области слововыраженій говорящаго во Второзаконіи, въренъ самъ по себъ; ему придается только критикой особенная знаменательность, какъ исключительному явленію, и за тъмъ эта исключительность объясняется изъ предполагаемаго положенія левитства въ поздилищее время ветховаветной исторіи. И здёсь исходной точкой критическаго анализа служить признаніе выраженій среднихь частей Пятокнижія относительно служенія левитовъ 38 установившіеся, технические термины, но это опять несправедливо, какъ не подтверждается употребленіемъ этихъ выраженій ни

въ поздивищихъ памятникахъ, ни въ Пятокнижіи. Утверждая, что обязанности левитовъ въ ин. Числъ навываются исключительно служениемь, стражей при скини собранія въ противоположность служению священниковь везовь, критика иснорируеть тв, хотя и немногія, мвста кн. Числь, въ которыхъ о левитахъ употреблены выраженія, означающія въ другихъ случаяхъ собственно священническое служение. Въ Чисть ПІ, 38 Ааронъ и его сыновья названы שֹמֶרֶת הַמֶּקרָש = соблюдающими стражу святилища; но точно также въ 32 ст. той же главы называются всё левиты, съ родовыми князьями находящіеся подъ высшимъ наблюденіемъ Елеавара, חַקּרֵשׁ פִשְׁמֵרֶת = держащими стражу святыни или святилища; точно тоже сказано и въ 28 ст. относительно левитовъ, потомковъ Кааса 1). Если обязанность левитовъ въ кн. Числъ указывается та, чтобы они служили при скиніи собранія или при Ааронъ и его сыновьяхъ, то вмъсть съ этимъ употребляется о левитахъ въ этой же части Пятокнижія и другое выражение (на несуществовании котораго настаиваеть критика): чтобы има совершать службу Господу = אָת עַברַת יְהוֶה לעביד (Числ. VIII, 11). Даже и этихъ примъровъ достаточно для убъяденія въ томъ, что выраженія Второваконія о левитахъ: служить во имя Господа или: стоять предъ лицемъ Господа не составляють какой либо исключительной особенности только Второзаконія, не встрічающейся совершенно въ среднихъ частяхъ Пятокнижія. Но укажемъ еще два-три при-

<sup>(1)</sup> Всё потомки Кааса въ воличестве 8.600 человекъ названи держащими стражу селтилища не потому конечно, что имъ поручени были въ собственномъ смисле принадлежности святилища: они должно были также переносить и жертвенникъ двора со всеми его принадлежностими (Числ. III, 31), а потому, что это выражене не было какимъ либо терминомъ для означения должности священства. Затемъ то, что въ 38 ст. употреблено mikdasch, въ 32 и 28—kodesch, не составляетъ какой либо существенной разници. Какъ kodesch употребляется вообще о скиніи (Исх. ХХУІІІ, 43; ХХІХ, 30) и о святилище собственно (3 Цар. VIII, 8), точно также и mikdasch (Исх. ХХУ, 8; Лев. ХІІ, 4; Числ. Х, 21 относительно каасентовъ).

мёра изъ позднёйшей ветхозавётной письменности. Несомевню, что писатель книги Паралипоменонъ также ясно различаеть обяванности левитовь и священниковь, какъ и превній законодатель въ кн. Числъ (см. напр. 1 Парал. XXIII 13. 14; 2 Парал. XIII, 10, или ХХХІ, 2 и др.) и темъ не менье въ рычи царя Езекіи, буквально і) обращенной къ левитамъ (2 Пар. XXIX, 5), говорится: васт избраль Господь предстоять лицу Его, служить Ему.... (ст. 11) или о пев-ומבעה-девитахъ при Давиль: чтобы они служили (לשרה) предъ лицемъ ковчета постоянно (1 Пар. XVI, 37, ср. ст. 4; XV, 2). Въ 1 кн. Ездры употребляется равнымъ образомъ относительно обяванностей священниковь и левитовъ одно выраженіе: поставили.... на службу Божію въ Іерусалимы, какъ предписано ет ки. Могсея (VI, 18). Изъ такого употребленія разсматриваемых выраженій видно, что не только во Второз... но и въ Числ. и въ позднъйшихъ памятникахъ служение левитовъ въ извъстных случаях выражается теми же словами, какъ и служение священниковъ, видно, что выражения древняго ваконодательства относительно священниковъ имъли и не получили въ последствии времени значения определенных терминовъ, которые могли быть относимы исключительно въ священникамъ. И такого рода словоупотребленіе зависить не оть недостатка выработанности древняго языка и не отъ недостаточно строгаго различенія между священниками и левитами, а имфетъ совершенно другое основаніе. Оно состоить въ томъ, что девитамъ, по ветхозавътному воззрънію, принадлежала, хотя и въ нисшей степени, существенная черта ветховавътнаго священства, что они были въ собственномъ смысле лицами і ерархическими. Эта существенная черта состоить въ посеящени и въ приближении къ

Digitized by 1300gle

<sup>1)</sup> Езекія призиваєть из себь, по ин. Парадином., священниковь и левитовь, и, обращаясь из нешь, говорить: послушайте левиты. Изь этого, между прочимь, ведно, что имя левить, какь имя кольна, обнимало собою оба класса служителей Ісгови, не унижая однихь и не возвышая другихь.

Іеговъ (Числ. XVI, 5) для посредствованія между Нимъ и народомъ въ святилищь Ісговы. И левитовъ освятила Ісгова себь, они принадлежать Ему (Числ. VIII, 17. 14. 16) и ихъ приблизиль 1) Ісгова въ себъ (Числ. XVI, 9). Вслъдствіе этого и левитамъ, подобно ветхозаветнымъ священникамъ, עכפר על-בני ישראל усвояется въ древнемъ ваконъ назначение לכפר על-בני т. е. чтобы быть покровома з) или (сообразно съ значеніемъ въ ветхозавътномъ богослуженій библейскаго ত্র্র) средствомъ очищенія, примиренія для сыновъ израилевыхъ, дабы не постигло сыновъ израилевыхъ поражение (Числ. VIII, 19). Сообразно съ этимъ левиты должны были ставить стань свой около скиніи откровенія, дабы не было іньва на общество сынова израилевыха (Числ. I, 53). Какъ ни строго внущаетъ левитамъ древнее законодательство, что они не священники "(Числ. XVI) и не должны домогаться этого, темъ не мене несомивнно, что, по мысли древняго законодательства, они имъть большую блиность вы Ісговы сравнительно съ народомъ, что «они составляютъ нисшую степень постепенно возвышающагося ваступанія народа предъ Ісговою» 3), что они служатъ носителями одной идеи-посредничества между Іеговою и осократическою общиною, словомъ-составляють вивств съ священниками и великимъ священникомъ одну и туже ветховавътную іерархію. Вотъ внутреннее основаніе, которое игнорируеть критика, сосредоточивающая все свое вниманіе на однъхъ внъшнихъ формахъ древняго законодательства, и которое служить причиною того, что левиты и въ кн. Числъ и во Второзаконіи и въ другихъ памятникахъ ветховаветной

<sup>1)</sup> Приближеніе и священниковъ и левитовъ выражено въ текств однимъ и твиъ же словомъ ЭТР (Числъ. XVI, 5 и 9).

<sup>2)</sup> Сиподальн. переводъ этихъ словъ: служили охранением для синовъ Израилеемих слабо передаетъ оттъновъ мысли подлиннива. Славянский переводъ: умилостивляти о сынъхъ израилеемих лучше видерживаетъ мисль текста.

<sup>3)</sup> Слова Элера, которому въ новъйшей литературь принадлежитъ честь раскритія иден ветхозавѣтнаго девитства. Theol. d. A. T. 1. 313 м· Art. Levi въ R. Encykl. Herzog.

письменности то отавляются, то какъ бы сливаются вмёств. Когда говорящій имфеть въ виду эту-одну изъ основныхъ идей осократического устройства, т. е. идею посредничества, выражениемъ которой въ нисшей степени служить левитство, то онъ говорить о левитахъ и священникахъ вмёстё, разсматривая ихъ какъ одно пълое, а потому употребляеть о левитахъ выраженія, относимыя въ другихъ случахъ къ священникамъ. Такова именно точка врвнія говорящаго въ 8 ст. Второв. Х гл., гдв при разскаев о главивищих событиях при Синав 1), указываеть на отделеніе колена Левіина, конечно всего, не исплючая и священниковъ, для служенія Господу. А употребление о простомъ левитъ во Второв. XVIII, 7 ст., выраженій: служить во имя Господа, предстоять предт Господомь объясняется тёмъ, что эти выраженія не были терминомъ для обовначенія исплючительно священнических обязанностей. Говоря о правъ приходящаго къ святилищу левита на полученіе равнаго съ другими содержанія, законодатель указываеть на важность самаго служенія левита, какъ служащаго самому Ісговь, какъ лица ісрархическаго.

Указывая значеніе левінна коліна въ жизни осократической общины, говорящій во Второваконіи не входить ни въ какія подробности относительно этого, не излагаеть частивищихь обязанностей различныхъ разрядовь этого коліна, хотя, но признанію въ настоящее время и критики, ему изв'єстно это различіє. Но это не особенность Второваконія, а скоріве—

<sup>1)</sup> Нѣкоторые изъ критиковъ настанвають на томъ, что по Второзаконію (Х, 8) избраніе мевитовъ, вопреки Числъ І и ІІІ, произошло послѣ смерти Аарона, почему они слова: въ то время отдалиль Господъ кольно Левічно относять къ избранію однихъ простыхъ левитовъ. Но при чтеніи Втор. Х, 1—11 всякому очевидно, что 6 и 7 ст. этой главы явно прерывають ходъ рѣчи о собитіяхъ при Синав, почему нѣкоторые изъ западныхъ экзегетовъ признають ихъ позднѣйшею вставкою (Ranke, Untersuchung. über Pent. 11, 283; Oehler, Art. Levi въ R. Encykl. VIII, 348). А при такомъ пониманіи, съ которымъ невозможно не согласиться, избраніе всего мевінна колѣна и по Второзаконію падаеть на время пребыванія евреевь при Синав, напоминанію о важнѣйшихъ собитіяхъ котораго носвящена вся эта глава.

общая отличительная черта содержанія последняго отдела Пятокнижія: то, что въ среднихъ частяхъ торы было главнымь предметомъ законодательства, т. е. устройство обще-'ственнаго богослуженія, во Второзаконіи излагается только въ общихъ или, вернее, основныхъ своихъ чертахъ; говорящій не излагаеть никакихь подробностей ни объ устройствъ скиніи, ни о совершеніи жертвоприношеній; на основанін его словъ, напр. во Второз. XII, 27 1), можно пожалуй придти къ мысли о томъ, что очистительныя жертвы (за грахъ и вину) въ то время не были общеупотребительны, что было бы, конечно, странно. Точно также, говоря о Левінномъ кольнь, законодатель во Второзаконін указываеть только на его особенное подожение въ устрояемой имъ ееопратической общинъ, на общее назначение этого колъна и его права, не касаясь частностей. Такъ изъ воззрвнія Пятовнижія вполнъ естественно объясняется особенность выраженій Второзаконія о левитахъ.

Если критяка не признаетъ справедливости этого и думаетъ объяснить разсматриваемую особенность изъ позднъйшихъ историческихъ обстоятельствъ, то она должна, вопреки свидътельствамъ памятниковъ, преувеличивать значеніе фактовъ, на которые опирается. Объясняя то, что во Второваконіи не проводится строгаго и точнаго различія между священниками и левитами, объясняя это возвышеніемъ левит-

<sup>1)</sup> Переводъ этого мёста у Павскаго: и совершай всесожженія твои.... ио кровь других жертвь твоих должна быть проливаема у жертвенника Істовы.... а мясо ющь (такъ и въ Синодскоиъ) неудачень: нривнесенное въ тексть слово других можеть давать тоть ложний смисль этому мёсту, что какъ будто, по мысли законодателя, мясо всёхъ другихъ, кромё всесожженія, жертвь, слёдов. и жертвъ за гріхъ и повинность, можеть употреблять самъ жертвоприносящій, вопреки законамъ Левить IV; VI, 17—23. Певёрность эта произошла отъ привнесенія слова «другихъ, а это въ свою очередь, вёроятно, зависьло отъ пониманія СМПДІ, какъ въ данномъ мёстё, такъ и въ другихъ, въ общемъ, родовомъ смислё жертви, между тёмъ какъ это слово въ Пятокичжіи преимущественно означаетъ жертву мира и употребляется вмёсто полнаго названія этой жертви СМССПДІ.

ства въ послъдующее время ветхозавътной исторіи, критика указываеть на факты изъ исторіи Давида и Езекіи и на слова пр. Іезекіиля. Говорять, что «возвышенію левитовъ начало положиль еще Давидъ, поручивъ имъ, кромѣ возложенныхъ на нихъ древнимъ закономъ обязанностей, пъть и играть при общественномъ богослуженіи въ скиніи на музыкальныхъ инструментахъ». При слъдующихъ царяхъ, продолжають, права левитовъ не были расширяемы до Езекіи, при которомъ, во время празднованія очищенія и освященія храма, селщеничковъ было мало и они не могли сдирать кожъ со всьхъ всесоженій,—и помогали имъ братья ихъ, левиты, до окончанія двла и доколь освятились прочіе священники; ибо левиты были болье тщательны въ освященіи себя, нежели священники (2 Паралип. ХХІХ, 34). Этому свидътельству придается «особенно важное значеніе»:

«Если въ этихъ словахъ, говорятъ, левитамъ буквально приписывается только сдираніе кожь съ жертвенных животныхь, то и въ такомъ случав оно ясно показываетъ, что левиты тогда исполнали обязанности, лежавшія прежде на священникахь; но зд'ясь рвчь не о сдираніи только кожъ, потому что въ этомъ случав замвчаніе писателя, желающаго, очевидно, выразить, что левиты исполняли часть священнических обяванностей, не имъло бы смысла, такъ какъ сдираніе кожъ по древнему закону не било дівломъ священниковъ. Какія именно изъ священническихъ обязанностей принадлежали въ то время левитамъ, нельзя конечно сказать опредъленно, да это и не входить въ нашу задачу. И если, по видимому, писатель вн. Парадипоменонъ желаетъ свазать, что расширение левитскихъ обязанностей было кратковременно, то такое представленіе составилось у него единственно потому, что въ его время, какъ это мы видимъ изъ книгъ Ездры и Нееміи, опять стали проводить со всею древнею строгостью различіе между священниками и левитами, такъ что на самомъ деле священническія обязанности не только въ томъ случай, и вообще не въ короткое, а въ теченіе болье продолжительнаго времени были исполняемы деветами» 1).

<sup>1)</sup> Riehm. Gesetzgeb.. Mosis 95. 96.

Вотъ и всѣ факты, и вотъ какая дается имъ постановка! Мы намёренно съ буквальною точностью привели эти слова, чтобы облегчить для себя разборъ вначенія приведенныхъ . фактовъ. Можно ли въ самомъ дълв вилеть. безъ вліянія какихъ либо особыхъ побужденій, въ событіяхъ при Давидь и Евекін действительное расширеніе правы левитовы сравнительно съ ваконами кн. Числъ? Развъ пъніе и игра на музикальных орудіяхъ, по Пятокнижію, были священническою обязанностію? Изъ первой же книги Паралипом. (ХШ, 8) мы видимъ, что до установленій Давида пыли и играли предъ Боголья во время тормественнаго перенесенія ковчега Давидъ и есь израильтяне; слёд. прежде это было дёломъ, говоря по нинъшнему, мірянъ, и, поручая его левитамъ, Давидъ не могь возвысить этимь ихъ званія. Испытанный при первомъ перенесенін ковчега гибвъ Ісговы напомниль Давиду о томъ, что левиты только именоть право носить коечегь Божій и служить ему (1 Пар. XIV, 2); странно было бы, если бы Лавидъ, знавшій, какъ видно уже изъ этого, законы Пятокнижія, допустиль опять столь явную ошибку противъ нихъ, поручивъ девитамъ то, что собственно должно было бы входить въ кругъ священническихъ обязанностей. Въ разсматриваемомъ отношени на священниковъ возлагаетъ тора только обязанность трубить въ трубы; но это при Давиде и въ последующія времена и исполняли только священники (1 Парал. XV, 24; 2 Пар. XIII, 14 и др.). Другой фактъ изъ исторіи Езекіи въ томъ видъ, какъ передаеть его писатель, не можеть также служить подтверждениемъ положений критики: закалать и сдирать кожу по закону кн. Левить должень быль самъ жертвоприноситель (1, 5. 6); поэтому критика представляеть этоть факть въ другомъ виде, - въ сдираніи кожъ видить намень на нѣчто другое, на расширеніе правъ левитства. Понятно, что при такомъ обращении съ фактами можно все доказывать, но вто же можеть верить подобнымъ ссылкамъ на факты? Наконецъ критика указываетъ на пророчество Іевекіндя о томъ, что только потомки Садока будуть

священнивами (XL, 46; XLIII, 19), а левиты будуть устранены отъ этого въ наказание за отпадение ихъ отъ Ісговы (XLIV, 10 — 14). Левиты, по слову пророка, будуть только стражами и служителями въ святилище: они должны закалать для народа всесожженія и мирныя жертвы и стоять предъ народомъ для служенія ему 1). «Такое странное возврвніе пророка объ устраненіи девитовъ отъ священничеенихъ обязанностей можетъ быть», говорять, «объяснено только предположениемъ, что было вакое либо время, когда нъкоторыя священиическія прежде обязанности перешли къ левитамъ»; въроятно это и произошло во времена преобразованій Езекіи 2). При чтеніи приведенныхъ словъ пророка можеть действительно являться мысль, которую находить въ нихъ критика; но при оценке этого вывода изъ темныхъ довольно словъ Іезекінля следуеть принимать во вниманіе следующее. Во первыхъ, пророкъ обличаетъ собственно девитовъ въ уклоненіи отъ Ісговы и въ служеніи инымъ богамъ; ва это онъ предсказываеть имъ въ будущемъ тяжкое наказаніе и вивств съ твиъ возвращеніе ихъ къ чисто-левитскимъ обязанностямъ. А если левиты во времена пророка кодили въ следъ боговъ иныхъ, то странно было бы думать, что они въ тоже самое время присвояли и исполняли священническія обяванности въ храм' Іеговы. Возможно только при этомъ одно, что левиты, не устоявшіе въ то время противъ усиливавшихся въ народъ приливовъ язычества, исполняли въ этихъ языческихъ и полуявыческихъ культохъ жреческія обязанности. Такого нарушенія своих ваконовь не потерпить Ісгова, по мысли пророка; въ Его святилище левиты не могуть быть священниками; послё наказанія, они будуть исполнать только девитскія обяванности. А что девиты въ послед-

<sup>1)</sup> По слову пророка левиты совершенно будуть устранены оты исполненія какихъ либо священническихъ обязанностей, и однако пророкъ не лишаеть ихъ права закалать жертвы за народъ. Очевидно, какъ сильно ошибается критика въ своемъ виводъ изъ сдиранія комъ при Езекіи.

<sup>2)</sup> Riehm. Gesetzgeb.

нія времена іудейскаго царства отличались дійствительно наклонностію въ явычеству, указаніе на это представляеть первая кн. Ездры. При религіозной реформ'в, произведенной царемъ Езекіей, левиты обнаружили болье готовности и усердія въ возстановленію служенія Ісгов'є въ Его храм'є, чемъ священники (2 Парал. XXIX, 34); при возвращении іудеевъ изъ вавилонскаго плана левитовъ оказалось въ Герусалима въ десятеро менъе, чъмъ священниковъ (1 Ездр. II, 36-42; VIII, 15) 1). Это явленіе, конечно, не случайное, съ весьма большею въроятностью оно объясняется темь, что левиты, и до плена болье преданные идолоповлонству, въ это время еще сильные сившались съ язычниками 2). Во вторыхъ, возможно при этомъ, что въ последнія времена іудейскаго царства, во времена разложенія народной жизни и ослабленія учрежденій, произошло вакое либо смъщеніе между священниками и левитами относительно ихъ обязанностей; можно предположить, что девиты, исполнявшіе жреческія обязанности въ языческихъ культахъ, домогались или присвояли себв такое же право священства и въ храмѣ Ісговы; но дело въ томъ, какъ говорящій во Второзаконіи могь привнать это вполн' законнымь, нормальнымь явленіемъ? Пророкъ Ісвекіиль предсказываеть левитамъ, что они не будуть приступать къ жертвеннику Ісговы, а писатель Второванонія, и по мибнію критики, мужь богопросвіщенный, проникнутый пророческимъ духомъ, ревновавшій о возстановленій законовъ Ісговы, отнесся не только равнодушно къ нарушению въ тогдашней правтик одного изъ важнъйшихъ пунктовъ древняго законодательства, но и призналь это нарушение совершенно правильнымъ, законнымъ явлениемъ и наложиль на него санкцію въ своемь законодательствв. Это по истинъ не мыслимо. Трудно предположить и то, чтобы тогдашнее свищенство не отвергло новаго законодательства

<sup>1)</sup> Съ Зоровавелемъ священниковъ возвратилось 4289, девитовъ 341; съ Езд рой девитовъ возвратилось также незначительное число.

<sup>2)</sup> Herzfeld. Gesch. d. V. Israel, I, 204.

за такое противозаконное нарушение его іерархическихъ правъ. Наконецъ, если Второзаконіе, по выводамъ критики, сглаживаетъ различіе между священниками и левитами, то послідующая историческая жизнь еврейскаго народа должна бы обнаружить какіе либо сліды этого законодательства; въ историческихъ памятникахъ мы видимъ, напротивъ, совершенно другое; въ книгахъ Ездры и Нееміи священники столь же ясно отличены отъ левитовъ, какъ и въ древнемъ законодательствів.

Такимъ образомъ и позднъйшія историческія данныя, на которыя ссылается критика, не только не подтверждають ея выводовъ, а скоръе приводять къ заключенію, что если даже и произошло когда либо смъшеніе обяванностей левитства и священства, то писатель Второзаконія, оставаясь върнымъ самому себъ, не могъ допустить чего либо подобнаго въ свое законодательство, не могъ принять это нарушеніе древняго закона за сообразное сколько нибудь съ закономъ явленіе.

II.

Затемъ обратимся въ разсмотренію второй изъ указанныхъ особенностей постановленія Второваконія о левитахъ. Здёсь прежде всего останавливаеть наше вниманіе то явленіе, что, по выводамъ критики, права левитовъ являются во Второзаконіи расширенными, ихъ значеніе увеличеннымъ, между тёмъ какъ матеріальное ихъ положеніе—крайне жалкимъ, и законодатель не только не употребляетъ усилій возвысить пропорціонально съ правами и средства ихъ къ жизни, но лишаетъ ихъ и того, что они имёли по древнему законодательству. Въ жизни дъйствительной конечно возможна подобная дисгармонія, но не въ теоріи, въ области которой болёе или менёе вращается всякое законодательство, устрояющее порядокъ жизни по началамъ правды и, конечно, разума: въ области законодательства расширеніе правъ и вмёстё съ тёмъ обязанностей, въ силу логической послёдовательности, должно

ндти у законодателя рука объ руку съ стремленіемъ къ лучшему обезпеченію тёхъ, на кого возлагаются эти обязанности. И дъйствительно, - законодательство кн. Числъ, говоря объ особомъ назначении потомковъ Левія, указываетъ постоянно и на источники содержанія для нихъ. Точно также и царь Евекія, требуя отъ левитовъ и священниковъ ревностнаго служенія Істові, заботится вмісті съ тімь и объ ихъ благосостояній и въ последнемъ видить одно изъ условій къ тому, чтобы они были ревностны въ законъ Ісговы (2 Парал. ХХХІ, 4). Во Второзаконін напротивъ, по выводамъ критики, законодатель отнимаеть у левитовъ всё прежніе источники содержанія. не указывая новыхъ, хотя и высоко ценить левитство; священники испытывають также весьма чувствительныя потерн и ничемъ въ сущности не вознаграждаются за это. - Правда, при объясненім разсматриваемых законовъ последняго отдела Пятокнижія о содержаніи левитовъ и священниковъ и съ точки зрвнія происхожденія ихъ отъ древняго законодателя являются значительныя трудности и неясности; но этихъ трудностей критика своими предположеніями не только не разрішаеть, но еще болъе осложияетъ.

Критика утверждаеть, что левиты, по Второзаконію, не иміють назначенных имь городовь, почему и называются пришельцами вь чужих городахь, равно какь не получають и десятины; послідней законодатель даеть другое употребленіе (или своимь законодательствомь освящаеть это употребленіе), назначая ее для религіовных пиршествь при святилищі Ісговы, на которыя онь увіщеваеть приглашать и левитовь. Эти пиршества при святилищі, равно какь пиршества по городамь вь годь десятинь (XIV, 28—29, ср. XXVI, 12), и составляють вознагражденіе за отнятыя у левитовь десятины; кромі того они поручаются общей благотворительности 1). Охарактеризовавь такимь образомь особенности постановленій Второзаконія о содержаніи левитовь, критика объясняєть ихъ

<sup>1)</sup> Riehm. Gesetzgeb. 42-46.

обстоятельствами позднайшаго времени, когда левиты вмёстё съ священниками при Іеровоамъ лишились своихъ городовъ въ израильскомъ царствъ и переселились въ Іудею и въ Іерусалимъ (2 Парад, XI, 13) и здёсь должны были равселиться по не-левитскимъ городамъ 1). И такъ какъ—за тъмъ-при царяхъ подати весьма значительно увеличились, - народъ должень быль платить, кром'в десятины левитамъ, десятину царю, сверхъ того отлавать священникамъ начатки и первенцевъ. а между тъмъ весьма важно было для поддержанія религіовной жизни въ народъ привлечь его къ богослужению въ јерусалимскомъ храмв и къ участію въ праздникахъ, то поэтому законодатель, не касаясь той основной, неизгладимо укоренившейся и въ народъ мысли, что десятина и первенцы принадлежать Ісговь, допускаеть то измененіе, что назначаеть ихъ для религіовныхъ пиршествъ, чёмъ сокращаеть расходы путешествія въ Іерусалимъ. «Значительнаго убытка чрезъ это», говорять, «не потеривли левиты и священники, такъ какъ они и прежде не получали въ дъйствительности этихъ доходовъ. Писатель Второзаконія освящаеть только тоть установившійся уже обычай относительно десятины и начатковъ, чтобы они употреблялись на пиршества во время праздниковъ» 2). Нъкоторымъ вознаграждениемъ за эту потерю для левитовъ служить то, что во Второзаконіи не ділается строгаго различія между священниками и левитами <sup>3</sup>).

Такъ комментируетъ вритика смыслъ постановленій Второзаконія относительно содержанія левитовъ и такъ объясняетъ ихъ происхожденіе изъ позднійшихъ историческихъ событій, возбуждая своими объясненіями сильныя недоумінія. Для насъ важно здісь не то, чтобы указать недостатки той или другой теоріи комментаторовъ извістнаго направленія, а то, чтобы; польвуясь этими возбуждающими мысль объясненіями, уло-

<sup>1)</sup> Ibid. 93.

<sup>2)</sup> Ibid. 120—123.

<sup>3)</sup> Ibid. 123.

вить мысль древнихъ законовъ и понять ихъ органическую связь.

Несуществование у левитовъ во времена писателя Второзавонія назначенныхъ въ законъ городовь критика основываеть на выраженін: «левить, который во городахь твоихь 1)», предполагающемъ будто бы разсвяние левитовъ по отдельнымъ городамъ другихъ коленъ. Въ древнемъ намятнике не всегда, конечно, легко опредвлить значение и цвль того или аругаго отрывочнаго выраженія; но въ данномъ случав самъ писатель даеть, по видимому, возможность угадать спыслъ столь часто употребляемаго имъ выраженія: «который въ городахъ твоихъ», когда это выражение онъ предваряеть другими выражениями: «въ землъ твоей», какъ во Второз. XXIV, 14, или когда разсматриваемое выражение заменяеть словами «среди тебя» (ср. Второв. V, 14 и Исх. XX, 10, гдв говорится о пришельць: который ва городахь твоихь, съ Втор. XXVI, 11, гав о пришельцъ же сказано: который среди тебя). Подобныя параллельныя выраженія у одного и того же писателя дають замътить, что выраженіемъ о левить: «который въ городахъ твоихъ онъ хочетъ указать народу на близость къ нему левитовъ, какъ членовъ одной и той же народной семьи, какъ живущихъ среди народа, въ той же землъ. Мысль, нринимаемая и некоторыми защитниками древности Второзаконія а), что этимъ выражениемъ законодатель указываетъ на безприотность девитовъ и темъ хочеть возбудить въ народе благотворительность въ нимъ, представляется далекою: увѣщевая не оставлять и не забывать левита, законодатель особо и совершенно иначе указываеть причину того, именно ту, что

<sup>1)</sup> Richm (Gesetzgeb. М. 33) это вираженіе дополняеть еще словами: «коморый какь примлемь», конечно для усиленія своего доказательства; но эточистая натажка, но заслуживающая серьезнаго разбора: подобникь словь нівть
въ темстів и левити ни разу не називаются пришельцами (מרֹוַבִוֹב); въ XVIII, 6

під понимается обниновенно переводчиками не въ смислів під, а— «живущій»,
«живеть».

<sup>2)</sup> Fr. W. Schultz. D. Deuteron. 58.

ньть левиту части и удыла съ тобою (Второв. XIV, 27. 29 и др.). Самымъ употребленіемъ этого последняго выраженія инсатель ясно показываеть свое внакомство съ ваконами книги Числъ о томъ, что не будеть Аврону удпла и части между сынами израилевыми, такъ какъ Самъ Ісгова есть часть и удиль его (съ Числ. XVIII, 20, ср. Вт. X, 9, гдв буквально повторяются слова книги Числъ і) и что девитамъ сыны израиневы должны дать изъ удёдовь владёнія своего города для жительства (ХХХУ, 2 и д.) 2). А если писатель Второзаконія зналь древнее постановленіе о левитскихь городахь, а между твиъ левиты въ его время не владвли уже этими городами, то почему онъ не указаль яснёе и настойчивёе на эту потерю, какъ на сильнейшее побуждение для народа не вабывать левитовъ, если уже нельзя было думать о возвращеній девитамъ этихъ городовъ? Думается потому, что онъ не внаетъ отнятія у левитовъ назначенныхъ имъ закономъ городовъ, и если эти города онъ называетъ «твоими», обращаясь въ народу, то это, всего вероятнее, потому, что эти города не считаеть удиломи левитовь въ томъ смыслъ, въ какомъ должны принадлежать народу всв прочіе города. Какъ въ древнемъ законодательствъ лишеніе левитовъ удёла и части въ землв не исключаетъ существованія въ тоже время закона о надвленіи имъ извъстнаго числа городовъ (Числ. XVIII и XXXV), точно также и существованиемъ у левитовъ городовъ не исключается вовможность выраженія: «который въ городахъ твоихъ», такъ какъ эти города, и но возэрвнію законодательства кн. Числъ, не были въ собственномъ смыслъ. уделомь и частію левитовь, такь какь инто левиту удила и части съ братьями его и Самъ Ісгова есть удъль его; эти

<sup>1)</sup> Знакомство писаталя Второзаконія съ закономъ Числь XVIII признается и критикою. См. Riehm. Das Deuteronomium въ St. u. Kr. 1873. I. 182.

<sup>2)</sup> Числъ XVIII и XXXV критикою приписиваются одному писателю, —древнему повъствователю (D. Wette-Schrader, 289); слъдов. девтерономикъ, повторяя выраженія изъ Числ. XVIII, долженъ былъ знать и законъ о девитскихъ городахъ, находящійся въ Ч. XXXV.

города были собственно, по этому возэрѣнію, удѣломъ самого народа, и изранльтянамъ повелѣвается дать ихъ изъ удъловъ владънія своего левитамъ для жительства (Ч. ХХХУ, 2). Въ данномъ случаѣ нѣтъ даже надобности рѣшать спорный вопросъ о томъ, одни ли левиты или и священники жили въ послѣдствіи времени въ назначенныхъ имъ городахъ, или нѣтъ, хотя первое представляется болѣе вѣроятнымъ, чѣмъ послѣднее ¹); для насъ важно то воззрѣніе среднихъ отдѣловъ торы, что города, назначаемые левитамъ, были собственно удѣломъ тѣхъ колѣнъ, въ округахъ которыхъ они лежали, что они давались только для жительства левитовъ, не переставая быть владѣніемъ колѣнъ; при такомъ воззрѣніи могъ конечно законодатель въ рѣчахъ къ народу употребить о левитѣ выраженіе: «который въ городахъ твойхъ» и при существованіи у левитовъ назначенныхъ имъ городовъ.

Еще менте данных убъдиться въ томъ, что говорящій во Второзаконіи лишаетъ левитовъ десятины и узаконяетъ употребленіе ея на праздничныя пиршества. При разсмотръніи постановленій Второзаконія о десятинт въ томъ видъ, какъ понимаетъ ихъ критика, возбуждаются самыя серьезныя недоумтнія и прежде всего относительно исполнимости постановленій о десятинт въ измтненномъ ихъ видъ. Десятина въ нормальномъ ея количествт отъ встать главититихъ видовъ производительности цълаго народа, составляла, конечно, огромную массу различнаго рода продуктовъ. Десятина милліоннаго—положимъ—количества самостоятельныхъ гражданъ могла служить годичнымъ содержаніемъ для цтлой сотни тысячъ.

<sup>1)</sup> Вфроятность того, что въ городахъ левитскихъ жили въ последствіи и нелевити, основывается на томъ, что напр. Хевронъ получаютъ и срященники
(І. Навин. ХХІ, 11), и Халевъ (ХV, 18), которому достаются поле города и
села, владъя которими онъ могъ жить въ завоеванномъ имъ самимъ городъ.
Ясите это видно изъ исторіи города Бео-шемеща, который былъ священническимъ
городомъ, а между тъмъ въ 1 Царств. VI, 13 — 15 часть его населенія ясно
отличается отъ левитовъ: жители Бео-шемеща жали писницу... левиты (жившіе, конечно, въ этомъ же городъ) сияли ковчетъ Господа....

Возможно ли было употребить всю эту массу животныхъ, хлъба, вина, масла и т. п. на жертвенныя пиршества при святилище Ісговы въ теченіе какихъ нибудь 9-10 правдничныхъ дней въ году, на которые собирались нёкоторые члены семьи въ святилищу? Для небогатаго земледельческого народа это было бы невероятной расточительностью, и законодатель, налагающій санкцію на существовавшій, какъ говорять, въ нароль обычай столь расточительныхъ праздничныхъ пировъ, скорфе быль бы законодателемь для культа Милиты, но не для весьма серьезнаго и глубоко религіовнаго богослуженія Ісговы. И развів такая невівроятная расточительность, требусмая закономъ на праздничныя пиршества, облегчала народъ и требовала отъ него меньше, чемъ десятина, отдаваемая левитамъ? Народъ одинаково лишался десятой части продуктовъ своего годичнаго труда въ томъ и другомъ случав. - Еще большія недоумёнія, въ виду такого употребленія десятины возбуждаеть вопрось о средствахь существованія цёлаго левінна кольна, насчитывавшаго десятки тысячь своихь членовь и жившаго семействами. Нельзя же придавать серьезнаго значенія указаніямъ критики, какъ на средства существованія левитовъ, на жертвенние пиры изъ десятины и на совершавшіяся чрезь два года угощенія въ частныхь домахь (Втор. XIV, 28): всёмъ этимъ, конечно, могла существовать только часть левінна кольна въ теченіе опять таки ніскольких дней. Возвышение значения левитовъ, въ которомъ критика находитъ нътоторое вознаграждение за отнятие десятины, не могло также довольствовать девитовь въ ихъ жизненныхъ потребностяхъ. Чёмъ же должны были кормиться они съ своими семействами въ остальное слишкомъ продолжительное непраздничное время года? Говорять, что левиты, лишившись десятины, получали въ последствии времени содержание изъ сокровищницы и кладовыхъ храма. Но изъ какихъ источниковъ наполнялась эта совровищница, если она и существовала? Изъ 2 Парал. ХХХІ мы опредёленно знаемъ, что въ кладовыя храма складывались тъже десятины, начатки и т. п., раздававшіеся затъмъ по

Digitized by G400gle

священническимъ городамъ всёмъ членамъ левінна колёна, малому и великому. Другихъ источниковъ у іерусалимскаго крама и въ это время не существовало; сокровищница не была чёмъ либо особымъ отъ назначенныхъ въ древнемъ законё источниковъ содержанія этого колёна. А если, какъ оказывается, левиты въ существё дёла ничёмъ не могли быть вознаграждены за потерю десятины, то мыслимо ли, чтобы цёлое колёно оставлено было законодателемъ на произволъ судьбы, и вёроятно ли сколько нибудь, чтобы законодатель рёшился отнять у левитовъ вёковёчное ихъ право, основывающееся на правё Іеговы, и обречь ихъ на нищенство 1)?

<sup>1)</sup> Одно это обстоятельство заставляеть нёкоторых в из новейших критиковь отказаться оть обычнаго мначія бритики о позднайшемъ происхожденін словъ Второзаконія о десятині. «Если,-говорить напр. Клейнерть,-существоваль законь Числь XVIII, предоставляющій левитамь десятину, какь постоянный доходь, въ такомъ случай немыслимо, чтобы после этого леветы незведены быле закономъ на степень нещемъ» (Das Deuteron. 76). Но справедлево презнавая невозможнимъ со сторони поздиватало законодателя лишить законнимъ порядкомъ левитовъ принадлежавшаго имъ священняго права, этотъ почтенный изследователь вдается въ другую крайность, возвращаясь къ теорік Фюрста. Сравнивая между собою законы о десятине въ различныхъ отдёлахъ Пятокикжія, Клейнерть именно находить, что въ кн. Левить и Числь десятина представляется уже вакъ прочно установившееся учреждение, между тъмъ вакъ Второзаконіе-и оно только-содержить учредительный законь о десятинь; Второзаконіе только требуеть давать десятнну ежегодно (XIV, 22), что въ кн. Левить, и Числь предполагается уже. Вследствіе всего этого, по мивнію Клейверта, законы о десятине во Второзаконіи составлены были прежде законовъ Левить и Чясль. (D. Deuteron. 74-77).—Теорія Фюрста, совершенно противоположная обычнымъ мибніямъ вритики, не нашла себі сочувствія при своемъ появленін; см. рецензію Riehm's въ St. u. Krit. 1868 и 1872. Выводи Клейнерта разсмотрени темъ же Римонъ (St. u. Krit. 1873. 180-183) и съ его замечанівни нельзя не согласиться. Что по Второзаконію десятина должна быть отдаваема каждогодно, это еще не доказываеть болье ранняго происхожденія постановленій последнято отдела. Пятокнижія о десятине, потому что въ самомъ понятів десятины заниючается мысль о каждогодномъ ел отделенім. Законы Левить н Чесль, какъ изивнение постановлений Второзакония, остаются непонятники. Такъ по Второз. десятины употребляются на жертвенные пиры и угощенія въ частнихъ домахъ; въ кингъ Чеслъ нетъ следовъ этого, между темъ какъ они должни были бы сохраниться при предполагаемомъ преобразование. По внигь Числъ девиты могуть всть десятину на всякомь месте (VIII, 31), по Второзаконію де-

Извъстенъ ли изъ исторіи еврейскаго народа какой либо нарь или пророкъ, который бы дёлаль подобныя измёненія въ существовавшемъ законодательстве и вносиль эти перемъны въ туже книгу закона? Неужели левиты и священники (которымъ навначена была 10 часть девитской десятины) могли быть такъ безпечны или безсильны, что донустили въ находившуюся въ яхъ рукахъ внигу закона столь коренное измененіе своихъ правъ? Наконецъ, существуютъ ли въ памятникахъ ветхозавътной письменности какіе либо слъды вліянія этихъ постановленій Второзаконія въ изм'яненномъ вид'я? При царъ Езекіи, ко временамъ болье или менье близкимъ къ которому притиви относять происхождение Второзаконія 1), дійстечеть, какь указано выше, древній законь о десятинь; по возвращении изъ плена точно также левитамъ дается десятина (Нееміи Х, 38; ХШ, 5), хотя и не всегда аккуратно (Нееміи ХШ, 12). Къ этимъ фактамъ прибавлять больше нечего. — Что при Езекіи и затёмъ по возвращеніи изъ плёна исполнядся древній законь о десятинь, это знасть критика, но она не даеть этимъ даннымъ дъйствительнаго значенія, относя происхождение Второваконія къ промежуточному времени 2)

сатину требуется всть на мвств святилища; практика времень втораго храма знаеть этоть законь не вь формуль Левить, а Второзаконія (Неемін XIII, 12). А главное—постановленіе Второзаконія о десатинь заключаеть въ себь несомныное доказательство знакомства его писателя съ закономъ Числь особенно въ словахь: какт гобориль ему Господь Бого теой (Второзак. X, 9), могущихъ единственно относиться къ Числь XVIII, 20. — Въ прошедшемъ году выступиль однако новый защитникъ теоріи Фюрста, — Кайзеръ (Das Vorexilische Buch der Urgeschichte Israels. 1874), но едва ли съ большимъ успівхомъ, чёмъ прежде. Дійствительно, если постановленія Второзаконія явились прежде законовь среднихъ отдівловъ Патокнижія, въ такомъ случав эти постановленія, особенно касающівся богослуженія, остаются совершенно непонятними. По одному Второзаконію нельза составить себі опредіденнаго представленія ни о мість святилеща, ни о способі совершенія жертвоприношеній, ни даже о видахъ жертвы жертвы за гріль и вину здісь даже не названы.

<sup>1)</sup> Вопреки прежнему своему митнію и Римъ теперь относить написаніе Второзаконія ко временамъ Езекім (St. u. Krit. 1873. I. 194).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Riehm. Gesetzgeb. 122. Но если, по новъйшних виводами Рима, Второза-

межи парствованіемъ Езекін и вавилонскимъ пленомъ. какъ будто можно пользоваться въ значении доказательства модчаніемъ памятниковъ о доставленіи десятины во времена посяв Езекіи, и вакъ будто, съ другой стороны, священное въковое право левитовъ также легко было накому нибудь законодателю отмінить и внести даже эту переміну въ древнее законодательство, какъ и следующему законодателю снова отменить этоть новый законь и опять воястановить превнее право. Знаемъ ли мы кого либо изъ еврейскихъ царей или пророковъ, который выступаль бы въ качестве законодателя? И возможно ли, чтобы отмена древняго закона бевпрецятственно внесена была въ древнее законодательство, которое приписывалось Монсею и осталось, какъ неотъемленая его часть даже и тогда, когда при Неемін снова возстановлень быль древній законь о десятинь? Натянутость объясненій фактовъ поздивищаго времени съ точки зрвнія критики достаточно ясна.

Нѣтъ основаній думать, чтобы подобныя объясненія являлись подъ вліяніемъ только сложившихся теорій и желанія отстоять ихъ; здѣсь имѣютъ, конечно, прежде всего важное значеніе самыя особенности постановленій Второзаконія объ употребленіи десятины. Въ рѣчахъ говорящаго объ этомъ во Второзаконіи, при мысли о левитской десятинѣ по кн. Числъ, дѣйствительно есть неясные пункты. Почему, напр., законодатель, такъ заботливо обращающій къ левитамъ общественную благотворительность, не убѣждаетъ народъ въ усердномъ исполненіи религіозной обязанности относительно десятины, какое именно отношеніе должны имѣть десятины, которыя онъ убѣждаетъ приносить къ мѣсту святилища, къ левитской десятинѣ, и затѣмъ — что такое десятина третьяго года (Второз. XIV, 28. 29), составляла ли она что либо особое отъ десятины, приносимой къ святилищу, или въ каждый третій годъ замѣняла

коніе явилось при Езекіи, когда народъ даваль левитамъ десятину, то какъ понять съ его точки зрвнія неупоминаніе во Второзаконіи о левитской десятинь?

последнюю, все это остается неяснымь и неизбежно вызываеть различныя предположенія. Законодатель говорить во Второзаконіи о десятинъ такъ, какъ будто до того времени не существовало завона, назначавшаго ее левитамъ; дъйствительно здёсь ни разу не встрёчается употребляющихся иногда ссыловъ на предыдущее, въ виде напр. словъ: сверкъ завъта, который ваключиль сь вами на Хоривь (Втор. ХХҮШ, 69); сверхъ постояннаю всесожженія... (Чисяъ XXVIII, 31), какихъ естественно ожидать и здёсь въ виду левитской десятины. Но развъ можно въ самомъ дълъ отъ древнъйшаго законодателя требовать или ожидать пунктуальной и совершенной ясности, въ недостаткъ которой такъ часто укоряють и современныя законодательства? Когда говорящій во Второзаконіи даетъ разръщение народу, по заняти Ханаана, закадать и всть мясо въ домахъ (XII, 15 и д.), то онъ точно также не упоминаеть ни словомъ о законъ Левить XVII, котя несомненно этоть законъ и имется здёсь въ виду. По аналогіи съ закономъ Левитъ XVII, отмененнымъ во Второзаконіи въ виду будущаго положенія народа, мы могли бы видёть и въ словахъ Второзаконія о десятинѣ такую же отмѣну законовъ о левитской десятинь, и подобная отмына у древняго законодателя по существу могла бы быть вполнъ объяснена, не возбуждая высказанныхъ выше неразрешимыхъ недоуменій, вызываемых теоріями критиковь; но Второзаконіе не даеть ясныхъ основаній для подобной мысли. Что законодатель уб'ядаеть вдёсь доставлять десятину къ святилищу Ісговы, это не можеть конечно служить подобнымь основаниемь; равнымь образомъ и выражение: пшь сіе-въ томъ числе и десятиныпредъ Господомъ-съ несомнънностію не можеть также указывать на отмену прежняго закона, такъ какъ это выражение относится въ техъ же речахъ и къ всесовжениямъ (ХП, ср. съ 7, 17 съ 18), изъ чего, конечно, было бы странно выводить заключение, будто законодатель отмёняеть и законь о всесожженіяхь, назначая ихъ также на пиршества. Перечисляя всесожженія, жертвы благодарности 1), десятины, дары рукъ, объты, добровольныя приношенія и т. п. и затъмъ говоря народу: вшьте тама преда Господома, веселитесь преда Господоми, говорящій предполагаеть изв'єстнымь, что изъ перечисленнаго должно употребляться на жертвенные пиры при святилищъ Іеговы. Всесожженія, конечно, не должны; но отъ всъхъ видовъ мирной жертвы извъстная часть дъйствительно должна употребляться на жертвенный пиръ самимъ приносящимъ (Лев. VII, 15. 16). Не въ такомъ ли же смысле употребляетъ законодатель выражение и о десятинахъ: вшь предз Господомъ, т. е. въ смыслѣ извѣстной части? Довольно древнее іудейское преданіе, существовавшее во времена втораго храма, подъ десятиной. которую повельвается всть при святилищь Ісговы, разумьсть обывновенно вторую десятину, следовавшую сверхъ левитской или первой десятины, а подъ десятиной, употреблявшейся въ третій годь на угощеніе левитовь, вдовь и нришельцевь, третью десятину <sup>2</sup>). Такъ понимала законы Второзаконія о десятинъ практика этого времени, находившая въ нихъ не коренное изміненіе, а только дополненіе въ прежнему закону о левитской десятинъ, который, по смыслу этого преданія, оставался неизмѣннымъ. Критика подвергаетъ сомнѣнію вѣр-

<sup>1)</sup> Подъ קַבְּן во Второзак. XII, 6 нужно разумъть именно первий видъ жертви мира, т. е. жертву благодарности (Лев. VII, 12), такъ какъ остальние два вида мирной жертви здъсь указиваются особо: жертвы по объту и—по усердію.

<sup>2)</sup> Выраженіе этого предакія и даже его практическаго привъненія находится въ ви. Товить (1, 7), въ греческомъ переводѣ Второз. XXVI, 12 и согласно съ имъ въ славянской библін: егдаже совершиши одесятити всю десятину плодовъ земли твовя въ льто третіє, вторую десятину (въ теперешнемъ еврейскомъ текстѣ: "шурап пуш: годъ десятинь) да даси левиту, а затѣтъ въ древностяхъ Іосифа Фавія: дехатась тась довія, де вторь ехабото провілю техеїх. тіт ист тої, лепетаць, тат до стара так вощась, трітой прос адгаї, ката то втоє трітой вириферем віс демеритови так вощась, трітой прос адгаї, ката то втоє трітой вириферем віс демеритови так вощась, при прос адгаї, ката то втоє прина на пиршества, слёдовало въ третій годъ отдавать, одну левитамъ, другую на пиршества, слёдовало въ третій годъ отдавать третью для раздачи нуждающимся)... Іоод. "Архасод. ІV, й. Въ смислё этого преданія толковали Второзак. поздивйтіе раввини и многіе древніе и новие христіанскіе эквегеты.

ность этого преданія и приложимость его для объясненія словь. Второзаконія о десятинъ на томъ, главнымъ образомъ, основаніи, что «ни во Второваконіи ність слідовь инимой первой десятины, ни въ среднихъ отделахъ Пятовнижія-второй лесятины» 1). Напрасный, конечно, трудъ оспаривать върность этого основанія и докавывать следы второй десятины въ кн. Бытія <sup>2</sup>). Въ Пятокнижін действительно не намекается ни нрямо, ни косвенно, на вторую и третью десятину, слъд. оно написано въ то время, когда не существовало ни указываемаго преданіемъ разділенія десятинь, ни различных названій ихъ. И это отчасти понятно. Въроятно, что въ древнее время не было въ практикъ строгаго разграниченія десятинъ съ различнымъ ихъ употребленіемъ и названіями, а существоваль благочестивый обычай, получившій затёмь силу закона, носвящать Богу десятую часть отъ всего, пріобретеннаго въ годичный вругъ времени. Какъ должно было совершаться самое посвящение, это предоставлялось доброму расположению самого посвящающаго; въроятно, большая часть десятины употреблялась по обычаю на жертвоприношенія. Въ такомъ видъ перешолъ этотъ обычай и въ законъ, который также не опредвляеть подробностей (Лев. XXVII, 30-33). Когда затемъ установлено было левитство, десятина назначается левитамъ, оставаясь при этомъ даромъ, приношеніемъ собственно Iеговъ (תרומה Числъ XVIII, 24). Наконецъ, въ виду Ханаанской земли, при наступленіи того времени, когда должно было начаться действительное отделение десятины, законодатель делаеть новое изміненіе или вірніне-дополненіе въ прежнему закону. Имъя въ виду древній обычай, сохранявшійся и въ то время, употреблять десятину преммущественно на жертвоприношенія и устроять при этомъ пиры, законодатель, не возставая противъ этого обычая, требуетъ только, чтобы жертвоприношенія, сопровождавшія посвященіе десятинь Ісговь, со-

i) Riehm. Gesetzgeb. 48.

<sup>2)</sup> Hengst. Beitr. III. 408-413.

вершались исключительно при Его святилище въ каждые два года, и только въ третій годъ часть десятины, употреблявшаяся на жертвоприношенія 1), унотреблялась бы на угощеніе для вдовъ, пришельцевъ и левитовъ. И все это, думается, была одна и таже десятина, и только въ последствіи времени различныя ел части, по ихъ не одинаковому употребленію, получили названія первой, второй, третьей. Говорящій во Второзаконіи не знаеть еще этихь названій; посвященіе десятины у него сохраняеть еще черты неопределенности относительно того, какая часть должна быть употребляема на жертвоприношенія или угощенія и какая часть должна быть отдаваема левитамъ. Все это предоставлялось религіозному чувству, на которомъ исключительно основывалось и самое посвящение десятины Ісговъ. И такъ какъ эти праздничныя жертвоприношенія и пиры ділались из левитской десятины, то поэтому, можеть быть, законодатель и внушаеть особенно приглашать на эти пиры и левитовъ. Конечно, и при этомъ пониманіи, въ словахъ Второваконія о десятині остается нічто неясное; но мы видели, что теорія критики не только не выясняеть предмета, а еще болбе затемняеть его. Во всякомъ случав предположение некоторых дополнений вы прежним постановленіямъ о десятинъ въ древнемъ законодательствъ, принадлежащемъ одному и тому же лицу, но записанномъ въ историческомъ порядкъ, по мъръ выхода законовъ, не возбуждаетъ тёхъ недоумёній, вакія являются при мысли о позднейшемъ неизвъстномъ ваконодателъ — реформаторъ, берущемъ смёлость отмёнять вёковыя священныя права цёлаго сословія. А поздивищая правтика, съ своей стороны, представляеть несомивними доказательства одновременнаго существованія законовъ о десятине Числъ XVIII и Второз. XII, когда показываеть, что десятина до плена и после плена употреблялась не на одни жертвоприношенія и пиры, а отдавалась народомъ

<sup>1)</sup> Въ такое отношение ставится большею частию вторая десятина въ третьей (Hengst. Beitr. III, 414).

именно девитамъ, что она состояла изъ всего, и изъ мелкаго и крупнаго скота (2 Пар. XXXI, 5. 6) и доставлялась народомъ къ мъсту святилища Ісговы, что внушаетъ особенно Второзаконіе. Такова органическая связь законовъ Пятокнижія о десятинъ, не позволяющая относить происхожденіе тъхъ или другихъ изъ нихъ къ различнымъ временамъ встхозавътной исторіи.

Намъ остается равсмотрёть еще законы о средствахъ содержанія священниковъ. Здёсь спорнымъ предметомъ служатъ главнымъ образомъ <sup>1</sup>) законы о первородныхъ изъ жертвен-

<sup>1)</sup> Другая особенность, на которую указиваеть обывновенно вритика, касается частей, назначенных священникамь от жертвь. Указивають, что по Исх. XXIX 27; Лев. VII, 34... свищенники должны получить отъ жертвъ мира грудь и плечо, нин-върнве-грудь и бедро (библейское שורוע, въ отличие יורוע рука, плечо, означаеть собственно заднюю ногу, бедро, которое вивств съ груднеою составляеть безъ сомивнія дучную часть въ животномь, почему, вёроятно, эти именно части и назначены были священникамъ), между твиъ по Второз. XVIII, 3 отъ народа הובחי הובחי Буквально—отъ заклающихъ закланія, будеть ли то воль или овца, должно отдавать священнику плечо (ורצין) челюсти и желудокъ. Разумъя въ томъ и другомъ случав жертви въ собственномъ смислъ, критека находить, что во Второзаконін назначени свищенникамъ совершенно немя части, чемъ въ Исходъ или Левитъ. Сущность дела здесь въ томъ, кого понимать подъ ПЭД ПЭД, приносящих ли жертву (такъ ниенно передано это выражение въ переводъ Павскаго и въ Синодскомъ), или-просто-закалающих (для собственнаго употребленія). Въ первомъ случав двиствительно будеть противоречие между законами, въ последнемъ, -- конечно, нетъ. І. Флавій (loud. Аρχαιολ. IV, 4), Филонъ и развины въ Миший (Kurtz, Opfercultus. 224) действительно понимали здёсь закалающихъ по домамъ для собственнаго употребленія, а не для жертвоприношенія. И такое пониманіе является совершенно согласнемъ съ смисломъ словъ Второз. XVIII, 1-3, въ которихъ при указаніе слівдующаго священикань оть жертез, последнія названи הוה של , какь бы вь отинчие отъ того, что должны получать священники отъ животныхъ, закалаемыхъ для обывновеннаго употребленія. Тоть же оттёновь мисли выражають и слова: от народа, составляющія противоположность названнымь чем. Критика находеть такое пониманіе «невероятнимь», потому что вь такомь виде этоть законь «не легво было бы исполнить народу, разселиному по стране» (Riehm, Gesetzg. 41). Но, какъ справедино замечаеть Элерь, во Втор. XVIII не внушается обязанность приносить эти части въ святилище; это приношеніе, и по іудейскому преданію, могло быть доставляемо любому священнику, а если послёдняго не быдо вблизи, то это постановленіе оставалось безь исполненія (R. Encykl. XII, 181). Digitized by GOOGLE

ныхъ 1) животныхъ. Критика указываетъ на то, что по среднимъ отдёламъ Патокникія, мясо этихъ первородныхъ, приносимыхъ въ жертву Ісгові, принадлежить священникамъ (Числъ XVIII, 18) 2), между тімъ какъ писатель Второзавонія мясо первородныхъ изъ чистыхъ животныхъ, безъ какихъ-либо недостатковъ, назначаетъ, послі принесенія ихъ въ жертву, на пиршества для са мого приносящаго, его семейства и тіхъ, кого онъ пригласитъ (XII, 6. 17 — 19; XV, 19—23). Такимъ образомъ, по выводамъ критики, Второзаконіе лишаетъ священниковъ немаловажнаго дохода отъ первородныхъ, назначеннаго имъ древнимъ законодательствомъ, ничёмъ не вознаграждая ихъ за эту потерю 3).

Эта особенность постановленій Второзаконія о первородных обращала на себя вниманіе еще блаж. Августина (); въ позднівішее время соглашеніе ея съ Числь XVIII вызвало у западных в комментаторовъ нівсколько объясненій. Одни, какъ напр. Гергардъ, вслідъ за раввинами, соглашали тімь, что подъ первородными во Второзаконіи разуміли первородных женскаго рода (primogenita foeminea) (в). Другіе, отвергая это предположеніе въ виду яснаго свидітельства Втор. XV, 19, разуміли вмісто того первородных втораго разряда (в), т. е. родившихся въ первый разъ послів настоящаго первороднаго. Не соглашаясь и съ этимъ предположеніемъ, какъ совершен-

<sup>1)</sup> О первородных взъ нечистых животных, равно и человъческих первенцахъ, Второзаконіе не упоминаеть, изъ чего не следуеть однако выводить, будто здёсь отменень этоть законь. Кн. Неемін ясно показываеть его исполненіе (X, 36).

<sup>2)</sup> Синодскій переводъ этого міста: мясо же ихъ тебя принадлежить, разно какъ грудь возношенія и правое плечо... не вполив ясень вслідствіе привнесенія слова «равно», не требуемаго текстомь (२), и совершенно не нужнаго по содержанію; ближе къ подлиннику переводь: подобно груди возношенія и правому бедру (२) (४).

<sup>3)</sup> Riehm. Gesetzgeb. 42-46.

<sup>4)</sup> Hengst. Beitr. III, 405.

B) Ibid.

<sup>6)</sup> Таково объясненіе І. Д. Михаелиса (Mos. Recht. IV, § 193), которому слёдовали Янъ, Бауеръ и др.

но произвольнымъ, другіе приходили въ мысли, что во Второзаконін річь обращена къ цілому народу, не исключая и священниковъ, къ которымъ и относятся собственно слова Второз. объ употребленін первородныхъ на жертвенныя пиршества 1). Иные старались объяснить законъ Числъ XVIII. 18 въ томъ смыслъ, что здъсь священиях предоставляются только грудь и правое бедро, а прочее мясо, какъ при обыкновенныхъ жертвахъ мира, назначается самому приносящему для жертвеннаго пира 2). Последнее объясненіе, выработанное западными экзегетами, признающими Второзаконіе отділомъ древняго законодательства, состоить въ следующемъ, Словами Второзаконія, говорять, внушается главнымь образомъ то, что десятину, первенцевъ и т. п. нельзя употреблять въ инщу обывновеннымъ образомъ, что нельзя ими распоряжаться по своему усмотренію, какъ своею собственностью, именно-что съ ними нужно идти къ святилищу Ісгови; а что изъ этихъ приносимыхъ Господу даровъ должно быть употребляемо священниками и -- самими приносящими, въ по-

<sup>1)</sup> Таково мевніе Заальшутца (Mos. Recht. 125). Согласиться съ этимъ не позволяють слова Втор. XV, 19, гдв річь ясно обращена къ земледільцу— козянну скота, которому запрещается работать на первородномъ и стричь съ него мерсть.

<sup>2)</sup> Это объясненіе Генгстенберга (Beitr. III, 406), которому слёдовали и другіе. Такое пониманіе словъ Числь XVIII, 18 нельзя считать невозможнимъ: его допускають сами по себь слова: мясо же ихъ будеть твоимь, подобно груди возношенія и правому бедру; эти слова можно понимать и такъ, что мясо первородныхъ въ такой же степени принадлежить священникамъ, какъ п въ жертвахъ мира, отъ которыхъ они получають только грудь и бедро.-- Но такое объяснение является несогласнымъ съ общимъ содержавиемъ законовъ о первородныхь, которыя должны принадлежаль Ісговь (Исх. XIII, 11; XXII, 30) и отдаются Имъ священникамъ (Числъ XVIII, 12), съ лишеніемъ, конечно, самого приносящаго права пользоваться ими, почему выкупъ за первородныхъ изъ людей и изъ нежертвенныхъ животныхъ назначается священникамъ (-ст. 15); и такъ какъ первородние вринадлежать всецело Ісгове по общему закону, то запрещается посвящать ихъ какимъ инбо особимъ образомъ Господу (Лев. XXVII, 26). Въ виду этого представляется более правильнымъ видеть въ Числъ XVIII, 18 назначение священинкамъ есего мяса первороднихъ, за исключениемъ, разумвется, частей, сомигаемых на мертвенникв (ст. 17).

становлении Второзаконія, касающемся ніскольких разнородныхъ предметовъ, не указывается особо, и это должно быть опредъляемо на основаніи другихъ спеціальныхъ законовъ, и относительно первородныхъ, -- нужно руководиться закономъ Числъ XVIII, 18; а этотъ законъ «не запрещаеть священиикамъ, которымъ назначено мясо первородныхъ, употреблять его и на жертвенный пиръ, на который могъ быть приглашаемъ и приноситель» 1). Неудовлетворительность и этого последняго соглашенія законовь о первородных в заметно даеть себя чувствовать: во Второзаконіи приносящій является не приглашоннымъ на чужой пиръ, устрояемый священниками, а ховяиномъ, который самъ приглашаетъ другихъ; Второз. ХУ, 19. 20 повелевается каждому израильтянину не только являться съ первородными предъ лице Ісговы, но и събдать это ежегодно; если устроеніе жертвеннаго пира вависить оть расположенія священника, которому законъ кн. Числъ не запрещаетъ только этого, въ такомъ случав со сто--жел атванское сменен сменен в оказывать какдаго устроять жертвенный пиръ изъ первородныхъ для себя, своего семейства и другихъ.

Такимъ образомъ всё явившіеся доселё опыты соглашенія законовъ о первородныхъ оказываются неудовлетворительными и тёмъ самымъ убёждають въ томъ, что прямо соглашать эти законы невозможно, а необходимо признать одинъ законъ измёненіемъ другаго. Такое измёненіе составляють именно постановленія Второзаконія, въ которыхъ жертвы изъ первородныхъ разсматриваются дёйствительно какъ жертвы мира, отъ которыхъ большая часть жертвепнаго мяса должна употребляться на пиръ для приносящаго. Подобное ограниченіе смысла прежняго закона сдёлано во Второзаконіи, по всей вёроятности, для того, чтобы облегчить для народа, живущаго уже не въ станё, а въ цёлой странё, самое исполне-

<sup>1)</sup> Kurtz. Opfercultus, 387; нодобно этому и Keil (оставивній теперь объясненіе Генгстенберга) въ Commentar, 11, 451.

ніе закона о первородныхъ, съ которыми нужно было отправляться каждогодно въ святилищу. Подъ вліяніемъ той же, въроятно, мысли изивненъ во Второзаконіи и другой пункть закона о первородныхъ — именно — объ обывновенномъ употребленін въ пищу первородныхъ изъ чистыхъ животныхъ, но имъющихъ какіе либо недостатки, препятствующіе приносить ихъ въ жертву (Второв. ХУ, 21. 22). И это есть также ограничение прежняго закона о посвящении Ісговъ всего первороднаго (Числъ XVIII, 15). Еще яснъе указываетъ мысль-при этихъ измененіяхъ-говорящаго во Второзаконіи даваемое имъ разръщеніе продавать на мъстъ десятину и первородныхъ въ случай отдаленности миста жительства отъ святилища Іеговы (Втор. XIV, 24-26), - разрешеніе, ограничивающее, конечно, безусловную для всякаго обязательность закона Левить XXVII, 30-33. Имъя въ виду жизнь народа въ цёлой странё и желая расположить его къ участію въ общественномъ богослужении и облеганть, по вовможности, для него путешествія нъ святилищу, законодатель во Второзаконін приспособляєть существующіе законы къ положенію народа, которое легво было понять всякому и до настоящаго поселенія въ Ханаанв. Чрезъ это изміненіе прежнихъ законовъ священники лишаются, конечно, нъкоторой части своихъ доходовъ; но въ вознагражденіе, въроятно, за это, равно канъ и потерю дохода отъ отмены закона Лев. XVII, 1-7, священникамъ назначается отъ воловъ и овецъ, закалаемыхъ для обыкновеннаго употребленія, плечо, челюсти и желудокъ, равно какъ и начатки шерсти (XVIII, 4), сверхъ начатковъ, назначенных въ среднихъ отделахъ Пятокнижія.

А если постановленія Второзавонія о первородныхъ составляютъ дъйствительно измъненіе прежнихъ законовъ, что утверждаютъ и изслъдователи критическаго направленія, то вопросъ о первородныхъ, слъдовательно, сводится къ тому, когда произведено это измъненіе, или — какому времени, древнъйшему или позднъйшему, съ большею въроятностію можно приписать это. Фактическихъ данныхъ для ръшенія

этого нътъ: ветхозавътная письменность инчего не говорить о пепвородныхъ до временъ Неемін (кн. Неем. Х, 36); остаются следовательно одни соображенія. Обыкновенно, измененіе вакого дибо закона бываеть отладено значительнымъ промежуткомъ времени отъ нервоначальнаго его изданія. Но доджно ли иметь это соображение полное свое значение при обсужденія законовъ торы? «Въ самомъ дёлё», скажемъ словами Клейнерта, «что священники добровольно отказались отъ священныхъ правъ, которыми они уже пользовались, или что нашолся у израильтянъ какой либо царь или пророкъ, который осменился, во имя Божіе, изменить этоть законь и тому, что по вакону следовало священникамъ, далъ другое назначеніе, и затёмъ-такую насильственную мёру внесь въ книгу ваноновъ Моисея, это немыслемо не только съ точки зрѣнія вонфенбюттельскихъ фрагментовъ, по которой всв жрецы ео ipso люди своекорыстные, но и по простому здравому смыслу, который не можеть считать грёхомь защиту законныхъ правъ и собственности. Въ обыкновенныхъ человъческихъ отношеніяхъ подобная защита считается даже обязанностію» 1). Словомъ-при отнесеніи постановленій Второза-

<sup>1)</sup> Kleinert. Deuteron. 77. Въ виду высказаннаго соображенія Клейнерть находить опять болье естественнымь, что именю постановление Второзаковія О первородных было изменено въ последстви въ смысле законовъ Левитъ и Чесль, для того, чтобы облегчить бедственное положение священенновь, въ подьзу которых в народъ отвазался от права употреблять первородных на жертвенные пиры. Древитишими законами въ данномъ случат названный изслидователь признаеть Исх. XIII; XXII; XXXIV; самыми поздними—Числь XVIII и лев. XXVII. Сравнение этихъ законовъ между собою показываетъ однако теснъйшую ихъ связь: въ техъ и другихъ законахъ все первородное разсматривается, какъ исключительно принадлежащее Ісговь, и все различіе между ними состоить только въ томъ, что въ законахъ Левить и Числъ, какъ изданныхъ после установленія священства, первородныя отдаются священниками, на что не указывають, повятно, законы Исходъ. Въ виду этихъ же, дунается, интересовъ священства, законъ Исходъ XIII, 18, повелевающій первороднаго изъ ословь заменять ягненкомъ или убивать (въ Синодскомъ пер., согласно съ славян. библ., еврейское און переведено: выкули; въ такомъ смысле не понимается однако это выражение и и вкоторыми пашими гебраистами; см. напр. перев. Павскаго:

конія о первородных вт позднайшим временам возникають твже недоумвнія, бакія вызываются теоріями критиковь относительно законовъ о десятинъ. Если и представляютъ «не невовможнымъ то, чтобы какой либо пророческій законодатель пожертвоваль этимъ правомъ жречества въ виду высшихъ религіозныхъ интересовъ», если находять даже не особенно труднымъ--- «отмёнить привиллегію, остававшуюся мертвою буквою» 1), то при этомъ берутъ во вниманіе одну только сторону леда, именно -- возможность со стороны позднейшаго законодателя решиться на подобную меру, но забывають о преиятствіахъ со стороны многочисленняго жречества къ признанію обязательности новаго закона, къ введенію его въ практику и внесенію въ тору. Книга закона находилась въ рукахъ священства, которое имело и право и возможность не вносить въ тору постановленія, несогласнаго съ древнимъ законодательствомъ. Иное дело, если представлять это измененіе закона о первородныхъ совершившимся въ эпоху же древняго законодательства; всё затрудненія и къ изданію новаго закона и къ применению его теряють въ такомъ случай свое значеніе, такъ какъ въ это время является действующимъ одинъ и тотъ же законодательный авторитеть, да и самый законъ не пріобрёль еще оть времени значенія вёковаго права. Во всякомъ случав «свободное отношеніе» 2) къ прежнимъ законамъ, какимъ отличается действительно говорящій во Второзаконіи, гораздо понятиве у древняго законодателя, чемъ у поздивишаго. Вотъ почему и въ словахъ Второзаконія о первородныхъ нельзя на самомъ дёлё видёть дёйствительнаго признака позднёйшихъ историческихъ обстоятельствъ.

Ө. Елеонскій.

если не выкупишь, убей его; и въ Синод. перев. это вираженіе понято въ другихъ случаяхъ въ значеніи «убивать», напр. во Втор. XXI, 4), изміненъ въ Числь XVIII, 15. 16 въ томъ смислів, что всів первородния изъ нечистихъ животнихъ должни бить викупаеми.

<sup>1)</sup> Riehm въ рецензів на Deuteron. Kleinert's въ St. u. Krit. 1873. 1. 179.

<sup>2)</sup> Текъ характеризуеть, между прочимь, Riehm въ St. u. Krit. 1873. 1. 179.

## италійскій переводъ

(Yersio Itala) 1).

«Когда, гдё и кімъ сділанъ былъ первый переводъ Новаго Завіта на латинскій языкъ»?

Отвётовъ на эти вопросы тщательно доискивались критикиизследователи христіанской древности. На первый изъ нихъ можно дать только приблизительный отвётъ: спустя немного времени после перваго введенія христіанства възападномъ мірё. Римская церковь, — единственная церковь въ пределахъ Италіи, о состояніи которой въ апостольскій вёкъ мы имёемъ точныя сведенія, — какъ мы съ основаніемъ можемъ предположить, не имёла нужды въ переводе Евангелія на латинскій языкъ, если даже таковой переводъ и существоваль, такъ какъ члены ея могли понимать греческій языкъ. Имена членовъ римской церкви, которыхъ привётствоваль ап. Павелъ (Рим. XVI),

<sup>1)</sup> Подныя заглавія сочиненій, на которыя будуть дізаться въ стать ссылки, суть слідующія:

<sup>1)</sup> Evangeliarium Quadruplex Latinae Yersionis Antiquae sev veteris Italicae nunc primum in lucem editum ex Codicibus MSS, aureis, argenteis, aliisque plusquam millenariae antiquitatis, a Iosepho Blanchino Veronensi. Romae. 1749.

<sup>2)</sup> Novum Testamentum Graece, ad antiquos Testes recensuit Constantinus Tischendorf, Theol. D. et Prof. Editio Lipsiensis Secunda. 1839.

<sup>3)</sup> Essays on various subjects. By his Eminence Cardinal Wiseman. Three Volumes. 1853.

<sup>4)</sup> The Vulgate (latin versions of the Bible). Article in D. Wm. Smith's Dictionary of the Bible. By the Rev. Brooke Foss Westcott, M. A.

частью греческія, частью латинскія. И вообще Евангеліе распространялось не посредствомъ книгъ, а живымъ голосомъ апостоловъ.

На второй вопрось можно дать лишь сомнительный отвёть. -Греческій языкь быль очень распространень вы южной Италів. Это была Major Graecia—Beauran Греція 1). Памятники Помпен показывають. что латинскій языкь тамь употреблялся лишь столько же, сколько и осискій; но сайдовь христіанства въ Помпев нътъ, хотя апостолъ нашолъ братьевъ въ Путеолахъ (Дѣян. XXVIII, 14). Господство греческихъ обычаевъ и греческой роскоши было обыкновеннымъ предметомъ негодованія и обличеній римскаго сатирика: «Я не могу, квириты, выносить греческаго города > 2). Знаніе греческаго языка было признакомъ корошаго воспитанія в). Квинтеліанъ сов'ятуеть въ грамматическомъ образования давать преимущество греческому явыку предъ латинскимъ 4). Христіане не были впроченъ учоною общиной, но и не принадлежали къ римской черни, къ faex Romuli. Ихъ занятія и положеніе заставляли ихъ однако достаточно знакомиться съ греческимъ языкомъ для религіозныхъ цілой. И такое положеніе діль продолжалось долго. Первыя увъщательныя и апологетическія произведенія христіанской церкви были написаны на греческомъ языкѣ в). Поэтому мы съ вѣроятностію можемъ заключить, что латинскій переводь Новаго Завёта явился не въ южной Италіи, не въ самомъ Римь, и не гдв нибудь вообще въ Regio urbicaria.

Болѣе вѣроятное предположение влонится на сторону Африки, т. е. римской провинція, носившей это имя, которую послѣ основанія имперіи долгое время не вовмущали

<sup>1) «</sup>Itala nam tellus Graecia Major erat». Ovid., Fasti; iv. XXXI. 7.

<sup>2)</sup> Ювеналь, III. 61. Non possum ferre Quirites Graecam urbem.

<sup>3)</sup> Martial, XIV. 58: Rusticus es; nescis quid Graeco nomine dicar.

<sup>4)</sup> Inst. Orator. I. 4.

<sup>\*)</sup> Milman's—History of latin christianity; Yol. 11. p. 28; Wiseman's—Essays, vol. I. p. 41.

гражданскія войны, опустошавшія Италію начиная оть смерти Нерона до восшествія на престолъ Веспасіана. Въ этихъ мирныхъ и плодородныхъ долинахъ христіанство рано пустило корни: и латинскій языкь, не встрёчая сильнаго соперника въ греческомъ, а темъ более въ древнемъ пуническомъ, сделадся здёсь органомъ новой религии. Тертуліанъ, Кипріанъ и Августинъ пользовались имъ для защиты и распространенія Евангелія. Ихъ ссылки на св. Писаніе заставляють предпонагать, что какъ друзья, такъ и враги христіанства имъли подъ руками средство удостовериться въ правильности ихъ датинскихъ цитатъ. Апологія Тертуліана была обращена къ Септимію Северу и его сыну Антонину (Каракалл'в) и сл'яд. была написана между 193 и 211 гг. по Р. Х. Въ это время по всёмъ вёроятіямъ быль уже въ Африке если не авторивованный, то все же общепринятый латинскій переводъ св. Писанія. А такъ какъ его полемическія сочиненія обращены во всёмъ христіанамъ вообще, то значить было уже такое общее мірило, по которому можно было судить о правильности ссыловъ на св. Писаніе и за предёлами африванской провинцін. Поэтому же въроятно, что въ это время не могло быть такого различія между африканскимъ и италійскимъ переводомъ, какое возникло послъ, - по врайней мъръ не было такого различія между ними, какое было между ними и вульгатой Іеронима. Д-ръ Виземанъ въ сочинении, заглавие котораго указано выше, доказываеть, что interpretari и vertere не всегда означають переводить, но исправлять, и что Іеронимъ имълъ въ виду только сравнение двухъ кодексовъ, африканскаго и италіанскаго. Этимъ Виземанъ объясняетъ отсутствіе въ сочиненіяхъ Августина ссыловь на 1 Іоан. 7 стихъ, который, по его мишнію, быль рано затерянь въ кодексахъ италійскихъ, употреблявшихся Августиномъ, но сохранился въ африканскомъ. Мъста, на которыя онъ ссылается для того, чтобы придать глагодамъ interpretari и vertere смыслъ исправленія намъ нажутся неудовлетворительными. Августинъ пиmeтъ къ Ieponumy: «Gratias Deo agimus quod Evangelium ex

Graeco interpretatus es». «Но Іеронимъ, — говоритъ Виземанъ, — никогда не переводилъ Новаго Завъта, а только исправилъ его». Но какъ же онъ исправилъ его? — очевидно, сдълалъ болъе правильный переводъ его.

На вопросъ: «въмъ сдъланъ переводъ»? нельзя дать определеннаго ответа. «Имя переводчиковъ-легіонъ». Сообразно часто приводимому мёсту изъ Августина: атёхъ, которые переводили св. Писаніе съ еврейскаго на греческій языкъ, можно пересчитать, но этого нельзя сдёлать съ латинскими переводчиками; съ самыхъ раннихъ временъ въры (христіанской), какъ только греческій манускрипть попадаль въ руки какого либо человъка, который хоть сколько нибудь владель обоими языками (aliquantulum facultatis), то онъ решался переводить его; однако же, если читатели такихъ переводовъ не небрежны, то таковые переводы скоръе полезны, чёмъ вредны» 1). Далье Августинь приводить мъста, гдъ ошибка одного перевода была исправлена посредствомъ сравненія съдругимъ, — заимствуя свои приміры изъ Ветхаго Завета. Такое сравненіе, по его мивнію, можеть служить къ усовершенствованію языка, такъ какъ варваризмъ или солецизмъ одного переводчика можетъ быть исправленъ при помощи другаго. Въ то же самое время онъ замечаетъ, что привычка къ грубому переводу можетъ быть причиною предпочтенія его предъ влассическимъ. Затъмъ онъ продолжаетъ: «сравненіе и повърка большаго числа переводовъ приносить большую пользу, если только тексть не подвергается намеренной порчв (modo absit falsitas). При исправленіи манускриптовъ тъ, которые котять внать божественное писаніе, должны прежде всего обладать умёньемъ предпочитать исправленные тексты неисправленнымъ, получившимъ свое начало въ какомъ нибудь одномъ переводъ. Но и между самими переводами италійскій (Itala) нужно предпочитать остальнымь; потому что онъ при ясномъ выраженіи мысли ближе и точне другихъ

Digitized base Oogle

<sup>1)</sup> De doctrina christiana, II, 11.

переводить слова подлинника» <sup>1</sup>). Связь этихь словь съ предъидущими очевидна. Августинь говорить вообще о достойныхь и недостойныхь довёрія переводахь. Что же можеть быть естественные того, что онъ признаваль преимупісственно достовёрнымь тоть переводь, который вмёсть и вёрень подлиннику и понятень?

Правывность чтенія этого м'єста изъ Августина, однакожъ, была подвергнута сомнению, и при томъ высокимъ авторитетомъ. Бентли, профессоръ кембриджского университета, намеревался сделать притическое издание Новаго Завъта, причомъ онъ хотель сличить манускрипты до-јеронимовскаго перевода, хранившіеся въ рукахъ бенедиктинцевъ аббатства Сенъ-Жермена де-Пре и въ последствіи опубликованные Сабатьеромъ. Относительно правильности текста Августина Бентли сделаль предположение, что нужно читать: «Illa caeteris praeferatur» вмъсто Itala. Но, какъ замътиль епископъ Маршъ въ своихъ примечанияхъ къ Михаелису 2), принявъ предположение Бентли, нужно еще замвнить пап словомъ quae, чтобы придать этому месту какой либо смыслъ. Такое добавочное изм'вненіе онъ справедливо считаетъ нинеоправдываемою вольностію относительно Онъ по видимому склоняется на сторону архіепископа Поттера, что первоначальное чтеніе было: «U sitata caeleris praeferatur nam est» и пр. Очевидно, впрочемъ, онъ не удовлетворялся ни тымъ, ни другимъ предположениемъ. Новое чтеніе Бентли кажется было сообщено д-ру Лярднеру и заслужило его одобреніе 3); оно не было отвергнуто или было принято и последующими писателями, какъ Рангемомъ (Wrangham) въ его изданіи «Prolegomena» Вальтона, и Лахманомъ въ его «Предисловіи» въ Новому Завёту. Къ его принятію

<sup>1)</sup> In ipsis autem interpretationibus Itala caeteris praeferatur, nam est verbarum tenacior cum perspecuitate sententiae. (De doctrina christiana, lib. II. c. 15).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vol. 11. p. II page 621.

<sup>3)</sup> Works, Kappis's edition Vol. V p. 116. s. v. Augustine.

склонялся и Мильманъ 1). Тишендорфъ и Весткотъ напротивъ отвергии его, такъ что чтеніе Itala мы можемъ считать безспорнымъ по сужденію этихъ внаменитыхъ учоныхъ. Въ самомъ деле увазаніе, «что тоть переводь нужно предпочитать, который ближе держится словь оригинала и ясибе выражаеть инсль», не могло имъть большаго практического значенія. Тъ лица, для которыхъ писалъ Августинъ, очевидно, нуждаись въ прямомъ указаніи на какой нибудь извістный переводъ, который бы имъль описываемыя имъ качества. И Itala должно быть названіемъ опредёленнаго перевода, который онъ ставить выше всёхь; оно должно быть также названиемъ мёстности, указывающимъ на страну, въ которой переводъ получилъ начало или по преимуществу употреблялся, —а въроятнъе всего и по тому и по другому. Оно должно было также быть известнымъ вообще христіанскому міру, потому что Августинъ обращаетъ свои наставленія по «всёмъ, желающимъ изучать Св. Инсаніе» (Prologus—въ началь). Itala составляеть полное заглавіе; vetus было прибавлено критиками позднівшиаго времени. На это возражали, что Itala есть поэтическое слово и не могло быть употреблено въ прозъ. Но Itala versio - тавое же вполив датинское выражение, какъ Itala tellus - Овидія, и при томъ употребленіе поэтическихъ словъ составляеть одинь изъ признаковъ упадка влассической чистоты 2). Михаелись справедливо осуждаеть техь, которые дають это название каждому латинскому переводу, существовавшему прежде Вульгаты Іеронима 3). Опубликованіе блестящаго труда Бланхини въ 1749 г. отврыло путь въ более определенному и разборчивому употребленію названія Itala. За исключеніемъ корбейскаго кодекса (codex Corbeiensis), который можно причислить въ кодексамъ свверной Италіи, всв манускрипты, древность и наящество которыхъ онъ справедливо всохваля-

<sup>1)</sup> Latin Christianity, I. p. 29.

<sup>2)</sup> Wiseman's-Essays, Vol. I p. 56.

<sup>3)</sup> Introductio. Vol. II. p. 113.

еть, явились на свёть въ одной странь, - странь, которая простирается отъ подошвъ Альпъ до р. По, и отъ вершины Адріатическаго моря до предвловъ Францін. Въ Верчелли (Vercelli), римской муницинін—на берегахъ Сезін (Sesia)—въ Пьемонть, есть очень замычательный манусиринть Itala, который послужиль основою изданія Бланхини и имбеть всь характеристическія черты, указанныя на его заглавномъ листь:--- пурпуромъ окрашенный пергаменть, золотыя и серебряныя буквы, древность превышающую тысячу леть. И действительно этоть манускришть есть блестящій памятникь каллиграфіи, по всей въроятности, четвертаго въка. Церковное преданіе приписываеть его не только въку, но и рукъ епископа верчеллійскаго Евсевія, жившаго въ этомъ въть, ревностнаго приверженца св. Аванасія и страдальца за никейскую въру. Онъ очевидно быль человъкъ учоный, такъ перевель толкованія Евсевія Кесарійскаго греческаго языка 1), и принимать участіе въ разсужденіяхъ соборовъ, на которыхъ пренія велись по гречески. Іеронимъ осмвиваетъ неразуміе твхъ, которые придаютъ чрезмврную цвиу манускриптамъ за ихъ каллиграфію. «Пусть кто хочеть имъетъ не кодексы, а скоръе тяжести на пурпуровыхъ листахъ пергамента, написанныя золотомъ или серебромъ, или, какъ говорять, унціальными (т. е. величиною въ дюймъ) буквами; тольно пусть дозволять и мий польвоваться моими бедными тетрадями и нестолько красивыми, сколько исправными, кодексами» 2). Его слова буквально применимы въ теперешнему виду Верчелійскаго кодекса, который въсить четырнадцать фун-

<sup>1)</sup> Іеронимъ, Catal. Script. Eccles. oper. I. 374.

<sup>2)</sup> Praef. ad Librum lob. Op. III, 37. «Habeant qui volunt, vel in membranis purpureis, auro argentove descriptos, vel uncialibus ut ajunt literis, onera magis exarata quam codices, dummodo mihi meisque permittant pauperes habere schedulas et non tam pulchros codices, quam emendatos». «Emendatio означаеть «правильный», но не всегда то, что переносило исправиеніе. «Етепdata oratio» (Quint. inst. Orat. 1. 5) означаеть правильную рачь. Слова Іеронима не какъ не указывають на формальное сравненіе и пересмотръ текстовъ.

товъ, впрочемъ благодаря серебряному окладу, сделанному для него домбардскимъ королемъ Беренгаріемъ, когда кодексъ уже обветшаль отъ времени. Разумвется, Іеронимъ имвлъ полное право предпочитать правильную копію на простой бумагь неправильной на пурпуровомъ пергаменть и съ волотыми буквами. Но во всякомъ случав ценность есть докавательство уваженія къ кодексу, если не критической его оцівнки; и съ въроятностію можно предположить, что если онъ и не написанъ рукою Евсевія или во время его епископства, то во всякомъ случав даритель его не быль невнимателень и къ правильности своего блестящаго подарка. Его древность (онъ уже быль древень во времена Беренгарія I, въ 888 г. <sup>1</sup>) много прибавляеть къ его критической цённости. Веронскій (codex Veronensis) своимъ заглавіемъ указываеть намъ на одну изъ самыхъ древнихъ и самыхъ цейтущихъ римскихъ колоній въ съверной Италіи.

Заглавіе слідующаго изъ манускриптовъ Бланхини, Корбейскій (Corbeiensis) переносить насъ изъ стверной Италіи въ знаменитый Корбейскій монастырь, вблизи Амьена. Отсюда произошли нікоторыя изъ особенно выдающихся личностей среднихъ віковъ: Ансхарій, апостоль Скандинавіи и стверной Германіи; Пасхавій Радберть, знаменитый поборникъ догмата о пресуществленіи; Ратрамнь, его противникъ, который стояль ва символическое присутствіе тіла и крови Христовой противъ дібствительнаго; и Вала, котораго связь съ стверной Италіей можеть указывать тотъ путь, какимъ манускриптъ versio Itala дошоль до Корбейскаго монастыря. Вала быль человійть знатнаго, даже царскаго рода; но, будучи замізшань въ распримежду преемниками Карла Великаго, онъ ушоль ва Альпы и нашоль убітанце въ монастырів Боббіо

<sup>1)</sup> Согласно надписи на немъ:

Praesul hic Evsebius scriprit, solvitque vetustas. Rex Berengarius sed reparavit idem, Argento postquam fulvo decompsit et auro.

(на берегахъ р. Требіо), прославившемся въ исторіи возрожденія наукъ манускринтами латинскихъ авторовъ, хранившихся въ его библіотекв. Ими онъ быль обявань Валв, своему аб-. бату, который для этой цёли воспользовался благосвлонностію въ себъ Лотаря, короля Италін. Въ 835 г. онъ быль посломъ при дворъ Людовика Благочестиваго по делу примиренія между нимъ и Лотаремъ. Не въроятно ли предположение, что онъ тогда посътиль свое корбейское аббатство и подариль ему одинъ или нъсколько манускриптовъ Versio Itala? Когда Мабильонъ посвщаль Корбейскій монастырь 1), его библіотека была еще богата манускриптами; но многіе изъ нихъ были уже отправлены въ аббатство Сенъ-Жермена въ Парижв, и въ спискахъ Itala мы находимъ нёсколько манускриптовъ съ названіемъ «Sangermanensis». Корбей на р. Веверв быль лишь колонією Корбейскаго монастыря въ Пикардіи, и им'влъ также хорошую библіотеку. Во время германскихъ религіозныхъ войнъ онъ былъ ограбленъ ганноверскими войсками и вниги были отправлены въ Вольфенбюттельскую библіотеку. Здёсь найдень однив фрагменть, который съ названіемъ Guelpherbytanus является въ критическомъ спискв Versio Itala 2). И въ другихъ библіотекахъ есть манускрипты этого перевода, о которыхъ извёстно, что они перешли изъ аббатства Боббіо, одинъ въ Туринъ, два въ Вънъ 3). Вообще, манускрипты Itala носять привнаки глубовой древности — четвертаго и патаго столетія, и многіе изъ нихъ на пурпуровомъ пергаментъ и имъютъ волотия и серебряния литери. Бланхини пользовался манусириптами Itala изъ библіотекъ аббатствъ Бринсін (теперь Бресчія) и Фореіолін (нын'я Фріули), въ той же подъ-альпинской странв. Но эти манусиринты принадлежать къ поздивашему времени, чвиъ остальные, и носять привнави болве повдняго происхожденія, чвить Вульгата 4).

<sup>1)</sup> Yoyage Literaire, II. 170.

<sup>2)</sup> Tischendorf. Proleg. pp. LXXXIV, LXXXV.

<sup>3)</sup> Ibid.

<sup>4)</sup> Michaelis, Introductio, II. p. 109.

Можно думать, что еще нёсколько другихъ манусириптовъ Versio Itala были написаны въ свверной Италіи, котя они и найдены за ел предълами. Колюмбанъ, монахъ Бангорскаго монастыря въ Ирландін, посётняъ Францію, и послё временнаго пребыванія въ Люксейлів (Luxeuil, Luxovium) въ Бургундін, основаль тамъ монастырь, въ которомъ ввель строгую дисциплину прландскихъ монастырей. Навлекши на себя немилость Брунегинды отказомъ дать благословение неваконнимъ детямъ ея внука, онъ удалился изъ Франціи и после временнаго пребиванія на берегахъ Констанцкаго озера ушоль за Альны и остановился въ Баббіо въ 612 г. по Р. Х. Здёсь, какъ мы знаемъ изъ его біографін 1), его посётиль Эвстатій, аббать Люксейля. Не вероятно ин будеть предположение, что, если монахи Люксейля не нивли прежде копін по крайней мере части латинской Библін, то онъ еделаль имъ этотъ даръ? А такою латинской Библіей была въ то время до-іеронимовская. Потому-то «Lectionarium Luxoviense» и является въ изданіи Сабатьера. Сень-Галь, основатель аббатства въ Швейцарін, носящаго его имя, быль ученикомъ и сопутникомъ Колюмбана. Здёсь найденъ быль греко-латинскій манускринтъ (Sangallonsis), въ которомъ латинская часть кажется не имбеть до-іеронимовскаго характера. Впрочемь въ немъ есть отрывки евангелій Матеея и Марка, которые Тишендорфъ считаетъ принадлежащими къ Itala 2).

Эти прямыя и косвенныя доказательства употребленія доіерономовскаго перевода преимущественно въ съверной Италіи достаточно оправдывають чтеніе Itala. Но есть еще одинъ подтверждающій это фактъ, который, сколько знаемъ, не быль выставлень ни къмъ на видъ при разсужденіяхъ объ означенномъ мёсть Августина. Именно: въ его время и много раньше, страна, въ которой найдены коніи Itala или изъ которой въроятно онъ истекали, получила спеціальное назва-

<sup>1)</sup> Dantier Monastéres Benedictins d'Italiie ch. III, u. s. ch. III.

<sup>2)</sup> Prolegomena p. LXXXV.

ніе Italia, и этимъ отличалась, какъ оть южной, такъ и отъ центральной части полуострова. Это было замічено двумя знаменитыми итальянскими антикваріями, Маффеемъ и Муратори, но кажется ускользнуло отъ вниманія тіхъ, которые занимались вопросомъ о Versio Itala.

Что насается до того, какъ навваніе Италіи, сначала обнимавшее всю страну, потомъ ограничилось именно этой частью Италін, это можно съ точностію проследить въ римской исторін. Самое раннее населеніе этой части полуострова было гальское; это была Галлія цизальпинская (Gallia Cisalpina). когда ее назначили провинціей для Цезаря. Ея плодородіе и разнообразныя красоты привлекали римлянъ. Катуллъ и Виргилій были родомъ изъ нея 1); Тацитъ и Плиній говорять о ней съ удивленіемъ. Древнее гальское населеніе постепенно отступало предъ латинскими переселенцами, и сначала эта страна получила название Италіи Транспаданской (Italia Transpadaпа) 2), а наконецъ и просто Италіи. Въ концѣ третьяго столетія, при Діоклетіан'в и Константин'в, это исключительное употребленіе названія прочно установилось. Частые наб'вги варварских народовъ чрезъ альнійскіе проходы заставляли императоровь въ третьемъ столетіи часто находиться въ этихъ провинціяхъ, находящихся у Альпъ, что возвышало важность этихъ провинцій въ политической систем'в Италіи, способствуя такимъ образомъ къ ограничению этого названія. Вопискъ 3) говоритъ о потомкахъ Проба, после его убіенія солдатами: «или избъгая ненависти, или изъ страха они оставили римскую страну и поселились въ Италіи около Вероны, Бенака и Ларія и нашли въ этихъ странахъ второе отечество». Муратори комментируя мъсто въ Translatio corporis S. Geminiani, въ которомъ писатель говорить о предсказании

<sup>1) «</sup>Mantua Virgilio, gaudet Veronav. Catullo (Ovid).

<sup>2)</sup> Corrector Italiae Transpadanae. Orelli, 1171. Корректори были особие довърениме императора, посылавшіеся имъ въ провинців, чтобы или раздълять тамъ управленіе вивств съ обычными правителями, или чтобы сменять и заменять ихъ.

<sup>3) ...</sup> vel odio invidiae, vel timore Romanam (sc. regionem) refugerunt et in

CBSTEANS, TO «sedem Apostolicam hoc in anno venturam esse in Haliam», замъчаеть: 1) «Я прошу тебя замътить, что онъ сказаль: апостольскій престоль въ этомь году явится въ Идаліи, какъ бы въ томъ смыслъ, что римскій первосвященникъ возвратится изъ Галлін, куда въ 1106 г. действительно отправился Пасхалій П. Впрочемъ онъ разумель заесь Италію въ томъ смысль, въ какомъ посль Августа и Константина Великаго писатели навывали Италіею ту ел часть, которая нынъ обовначается именемъ Лонгобардін, которая не заходила за ломбардскіе предёды и строго отличалась отъ города и подгородныхъ странъ». Пасхалій II быль во Франціи для того. чтобы испросить помощь короля противъ императора Германін, который угрожаль захватить всю Ломбардію. Его возвращенія въ Римъ ожидали, кажется, въ 1106 г., въ силу какого-то предсказанія, что онъ долженъ возвратиться въ Италію, но онъ не пошоль далве Ломбардін и воротился во Францію, гдъ предсъдательствоваль на соборъ въ Труа въ 1107 г. Въ капитулярів Карла Великаго мы читаемъ слова: «Italia quae et Lombardia dicitur» 2). Доказательства, представляемыя церковными документами имвють еще большую силу. такъ какъ они современны Августину. На Арелатскомъ соборъ (314 г.) итальянскіе епископы и діаконы перечисляють свои провинціи въ следующемъ порядке: Сицилія, Кампанія, Апулія, Далмація, ab urbe Roma, Merocles, de civitate Mediolanensi provincia Italiae 3). Въ одномъ посланім къ императору Өеодосію 4), содержащемъ просьбу собрать соборъ въ

Italia circa Veronam ac Benacum et Larium, atque in his regionibus larem locaverunt. (Probus Imp. c. 23).

<sup>1)</sup> Animadvertas velim ab eo sedeme etc., ita dictum esse, quasi Pontifex Romanus ex Galliis reversurum, quo revera anno 1106, Paschalis II progressus est. Verum Italiam non alio seusu hic memoravit, quam quo post Augustum et Constantinum Magnum scriptores consueverut eam appellare Italiae partem, quae nunc fere comprehenditur appellatione Langobardiae, sed non latius excurrebat, et certe ab urbe et suburbicariis regionibus distinguebature.

<sup>2)</sup> Muratori, Rer. Ital. II. p. 115.

<sup>3)</sup> Labbe, 1. 1430.

Римѣ для рѣшенія вопроса о сомнительномъ избраніи Нектарія на архіепископство въ Константинополѣ, подписавшіеся называють себя: «Атвроліця et caeteri episcopi Italiae» 1). Что названіе Италіи здѣсь употреблено въ ограниченномъ смыслѣ, это очевидно, потому что вслѣдъ за этимъ стоитъ: «Romanae ecclesiae antistites, finitimorum et Italorum episcopi». На Никейскомъ соборѣЕвсевій подписывается «Ітаλіας μητροπολίτης», что уже ни въ какомъ случаѣ нельвя принять въ смыслѣвсего полуострова, включая и Римъ 2).

Всв приведенныя соображенія, кажется, достаточно доказывають, что во время Августина название Italia употреблялось въ ограниченномъ смыслё для обозначенія провинцій, лежащихъ между Альпами и р. По. И никто лучше Августина незналь этого. Оставивъ Кареагенъ, габ онъ быль учителемъ риторики (вліяніе этой профессіи сильно зам'ятно въ его сочиненіяхъ), онъ пришоль въ Римъ и быль назначенъ учителемъ на тотъ же предметь въ Миланъ. Въ Африкъ онъ былъ манихеемъ, но безъ сомнънія быль внакомъ съ христіански. ми писаніями 3). Въ Миланъ праспоръчіе Амеросія убъдило его сдёлаться православнымъ христіаниномъ. Онъ оставилъ преподавание риторики и посвятилъ себя придежному изучению св. Писанія, - занятію, каковое и продолжаль до конца жизни. Около трехъ или четырехъ леть онъ пробыль въ северной Италін, и котя онъ давно уже оставиль Миланъ, когда писаль свой трактать «De Doctrina Christiana», все-таки онъ могъ взять съ собой съ мъста своего обращенія эквемпляръ св. Писанія въ латинскомъ переводъ, употреблявшемся въ Ломбардіи. Поэтому весьма мало основанія сомнъваться въ правильности чтенія Itala, точно также какъ и въ способности Августина составить мижніе объотносительномъ достоинстви италійскаго перевода 4). Онъ не назвалъ его Italica, потому что это слово обозначало бы всю Италію.

<sup>1)</sup> Labbe, II, 108; cm. Gibbon. v. 80.

<sup>2)</sup> Labbe, II, 94. 1I 29.

<sup>3)</sup> Beausobre, Hist. du Manicheisme. 1 p. 291.

<sup>4) «</sup>De Doctrina» не все было написано сразу. Первое изданіе завдючало въ себі

Въ новъйшихъ притическихъ трудахъ Versio Itala отличаютъ не только отъ Вульгаты, но и отъ африканскаго перевода, который считается более древнимъ. По мненію Гюга, Тишенпорфа и Виземана, Августинъ говоря о «codices emendati» имъть въ виду копіи, взятыя африканскими епископами въ Италію и тамъ исправленныя по греческому тексту; а подъ «non emendati» разумъетъ кодексы, сохранявшіе въ неисправленномъ видъ африканскій переводъ. Мы уже замътили, что латинское «emendatus» не заключаеть въ себъ непремъннаго понятія о формальномъ исправленіи и нътъ никакихъ извъстій о такомъ исправленіи. Мы не можемъ обосновать существованіе Versio Africana на такихъ же доказательствахъ, какія есть у насъ для Versio Itala, и только можно предполагать, что когда отцы африканскіе писали свои творенія, то имъли подъ руками переводъ, бывшій въ общемъ употребленін, на который они могли ділать ссылки. Для этой ціли вовсе не необходимо точное словесное соответствие между переводами. Для тёхъ правственныхъ, обще-религіозныхъ и апологетическихъ целей, для которыхъ писали африканскіе отны, это и не требовалось. Тишендорфъ, усиливаясь различить между различными кодексами Itala чистый африканскій переводъ и смъщанный, допускаетъ однако, что между ними нельзя провести ръзкой разграничительной черты, что въ тъхъ, которые онъ навываетъ африканскими, есть примъсь италіанскаго, и наобороть - въ италіанскихъ есть много африканскаго. Вообще задача равличенія между ними не подаеть больнихъ надеждъ, и мы должны удовлетвориться общимъ названіемъ до-іеронимовскаго перевода.

Не надобно предполагать, что и манускрипты Itala, даже тѣ, сѣверно-итальянское происхожденіе которыхъ особенно ясно, представляють какой-либо однообразный тексть. Еще менѣе можно искать такого однообразія во всѣхъ манускриптахъ

не далве III кн. с. 25. Въ своихъ Retractationibus lib. II с. 4. онъ сознается въ нъкоторыхъ опибкахъ перваго изданія.

италійскаго перевода, явившихся между IV и XI вв. Учоный каноникъ Весткоттъ въ своей прекрасной исчернывающей предметъ стать въ Smith's Dictionary (подъ словомъ Vulgate) представляетъ въ параллельныхъ столбцахъ одно мёсто изъ манусириптовъ Itala въ противоположность съ Вульгатой (Марк. IX, 41-44). За исключениемъ боббіанскаго колекса они представляють только разности въ словахъ, но отнюдь не въ мысляхъ, такъс abscide u amputa, exime u ejice, hostia, victima u sacrificium. Разности эти скорве суть следствіе соединенія различных в независимых переводовь, о какихь пишеть Августинъ, чемъ разности въ тексте. Но взятые въ целомъ, четыре перевода, опубликованные Бланхини, имъютъ вполнъ признаки, приписанные Августиномъ Itala, именно върность оригиналу и ясность языка. Въ этихъ именно двухъ отношеніяхъ Августинъ отдаетъ Itala преимущество предъ прочими (caeteris) переводами. Онъ имълъ случай говорить о текстахъ и переводахъ, но говорилъ мимоходомъ, и мы не должны представлять его притикомъ, который окружиль себя кодексями и тщательно сравниваль ихъ. Такія занятія были не въ его вкусъ. Онъ могъ захватить съ собой съ места своего обращенія одну или несколько коній латинскаго перевода, какой употреблялся въ діоцезъ Амвросія или Евсевія, и конечно изучиль няь; а о «прочихь», употреблявшихся въ Африкв, онъ могъ имъть только самое общее понятіе. Виземанъ приводить несколько примеровъ, показывающихъ, что бл. Августинъ въ своихъ цитатахъ расходится съ африканскими отцами и согласчется съ итальянскими всегда, когда эти две націи решительно не сходятся въ переводахъ. Но онъ признаетъ, что его выводъ не полонъ і). Августинъ быль очень остороженъ въ отношеніи къ исправленію и пересмотру св. Писанія; и когда онъ услышаль, что его другь Іеронимъ началь переводить Ветхій Завёть съ еврейского текста даже и въ техъ местахъ, въ которыхъ переводъ LXX отсту-

<sup>1)</sup> Essays, vol. I. p. 33.

паль отъ него, онъ убъждаль его въ тонъ сильнаго и даже преврительнаго негодованія оставить его проекть и ограничиться соглашеніемъ латинскаго перевода съ переводомъ LXX. Въ предостереженіе ему онъ разсказываль, что случилось съ однимъ епископомъ, который сообравно съ переводомъ Іеронима, читая исторію Іоны въ церкви для названія тыквы поставиль сисигвіта вмъсто hedera 1). Въ городъ произошло сильное волненіе, и епископъ, не желая, чтобы народъ оставиль его, принужденъ быль объявить переводъ Іеронима ложнымъ 2).

Исторія перевода библіи на русскій языкъ не лишена была предостереженій, подобныхъ Августиновскому, и сбывшихся и совершенно неисполнившихся. Но, слава Богу, дёло Св. Синодомъ окончено на пользу Церкви и къ вёчной памяти объ его совершителяхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hedera было въ переводъ Аввили (Aqvila). Теперь это же названіе стоить и въ Вультать.

<sup>2)</sup> Августинь въ Іерониму, ср. LXXXIX, ор. Vol. 1I. р. 584.

## БИБЛЮГРАФИЧЕСКІЙ ОЧЕРКЪ

## новъйшей западной противо-мусульманской литературы.

- 1) Islam: its History, Character and Relation to Christianity. By lohn Mühleisen Arnold. Third Edition. London 1874. (Исламъ, его исторія, характеръ и отношеніе въ христіанству. Сочиненіе 1. М. Арнольда. Лондовъ 1874).
- 2) Mohammed und Mohammedanism. By R. Bosworth Smith: London 1874. (Мохаммедъ и Мохаммедантство. Сочинение Р. Б. Смита. Лондонъ 1874).
- 3) L' Islam et son Fondateur. Par Jules-Carles Scholl. Paris. 1874. (Исламъ и его основатель. Сочинение Ж. К. Шолля. Парижъ 1874).
- 4) L' Islam d'apres le Coran, l'enseignement doctrinal et la pratique. Par Garein de Tassy. Paris 1874. (Исламъ и проч...... Сочинене Γ. Тасси. Парижъ 1874).

Всё поименованныя сочиненія, явившіяся почти одновременно въ Англіи и во Франціи, трактують почти объ однихъ и тёхъ же предметахъ: о происхожденіи мохаммеданской религіи, о жизни и характерё ея основателя, о главныхъ моментахъ ея внугренняго развитія и внёшняго распространенія до настоящаго времени. Всё имёютъ въ виду представить подробную критическую оцёнку религіовно нравственнаго достоинства догматической и моральной стороны мусульманской религіи, и въ своихъ заключительныхъ трактатахъ отводятъ почти одинаково видное мёсто вопросамъ о будущности мусульманства и о современныхъ задачахъ христіанской миссіонерской дёятельности въ средё народовъ, испов'ёдающихъ мохаммеданскую религію. Не смотря однакоже на

указанную однородность содержанія, сочиненія эти составлены, по видимому, совершенно независимо одно отъ другаго и показывають весьма существенное различіе какъ въ основныхъ взглядахъ ихъ авторовъ на исламъ, такъ въ ихъ научныхъ пріемахъ и въ самомъ методъ изслъдованія обсуждаемаго ими предмета.

Прежде всего бросается въ глаза довольно ръзкое различіе вообще въ сужденіяхъ англійскихъ и французскихъ авторовъ о происхождении и характеръ ислама. Тогда какъ у французскихъ изследователей преобладаетъ стремление вывести основныя черты ученія мусульманства и особенности въ характеръ его основателя изъ отличительныхъ, племенныхъ и національныхъ особенностей мусульманскихъ народностей, вследствие чего въ ихъ трудахъ замечается мягкая. иногда даже до крайности индифферентизма доведенная, снисходительность при опёнкё основных принциповь мусульманской религін; въ англійскихъ сочиненіяхъ вынаруживается болве полемическое отношение въ основнымъ тенденціямъ Корана, и помимо научныхъ целей изследования, довольно ярко просвечивають прозелитскія стремленія авторовь къ распространенію и утвержденію западно-европейской и ближайшимъ образомъ англійской цивилизаціи въ мусульманскихъ странахъ Востока. Едва ли можно отрицать, что прозелитскія стремленія въ отношеніи къ мусульманству въ последнюю пору больше и больше проникають въ массу англійскаго общества. Стремленія эти такъ или иначе неизбѣжно должны отражаться и въ учоныхъ англійскихъ трудахъ, посвящаемыхъ ивследованію мусульманства. Послёднія западно-европейскія событія, ослабившія политическое вліяніе Франціи на діла Востока, усилили антлійское вліяніе въ восточныхъ мусульманскихъ странахъ и вызывають въ настоящее время естественныя заботы о поддержании и усилении этого вліянія, со стороны англійских политиковь, литераторовь и учоныхь, преданныхъ національнымъ интересамъ своей страны. И если французскіе вышеназванные учоные обнаруживають въ своихъ из-

Digitized by 16 00316

следованіях объ исламе более теоретическое отношеніе въ мусульманской доктринв, разсматривая и опенивая ея отдаленное прошлое, настоящее и будущее независимо отъ ближайшихъ политическихъ видовъ своей страны, то отъ англійскихъ авторовъ нельзя ожидать такого незаинтересованнаго отношенія въ ділу въ виду вышеуказанных основаній. Мекка-родина Магомета, колыбель мусульманскихъ преданій, и Медина съ гробницею лже-пророка, именощія такое же значеніе для мусульмань, какь Римь для западно-европейцевь, въ глазахъ англичанъ служатъ предметами отнюдь не одного только любознательнаго учонаго изследованія, но и некоторыхъ практическихъ домогательствъ. Англичане съ каждымъ лнемъ все ближе и ближе подвигаются въ этимъ святынямъ исламизма. Средиземное море проложило имъ путь въ Египеть, а Красное — въ Аравію. Вице-король египетскій все больше и больше теряеть изъ виду Аравію и сосредоточиваетъ свои взоры на противоположной отъ нея сторонъ, -- на внутренней Африкъ, открывающей полный просторъ его завоевательнымъ стремленіямъ. Уже въ настоящее время нъкоторыми политиками высказывается мивніе, что вся Аравія со временемъ можетъ сделаться добычею англичанъ. Завоеваніе англичанами Адена въ достаточной степени раскрыло истинный смысль восточной политики Англіи, стремящейся уже теперь поставить Аравію въ вассальную зависимость отъ себя. Чтобы сдёлать изъ Адена неприступную укрёпленную твердыню и торговую станцію для своихъ сношеній съ Индією, Китаемъ и Австраліей, Англія не останавливается ни передъ чъмъ. Благодаря укръпленіямъ Адена, она уже пріобрела господство надъ Персидскимъ и Аравійскимъ заливами. Ея политика пытается теперь проникнуть въ самую внутремность Аравів и завладёть ел отдёльными, разрозненными и враждебными другь другу государствами. Изъ двухъ наиболъе вначительныхъ государствъ Аравія-Ісмена и Геджаса, первое находится подъ властію имама, который состоя въ вассальныхъ отношеніяхъ въ Турцін и платя дань Сул-

тану, въ тоже время является предавнъйшимъ и интимнъйшимъ другомъ англичанъ. Геджасъ, равно какъ Мекка и Медина, хотя также числятся въ вассальной зависимости отъ Турцін, но эта зависимость ихъ существуеть больше на словахъ, чемъ на деле. Чтобы поддерживать уважение къ своимъ номинальнымъ верховнымъ правамъ въ означенныхъ странахъ, Турція не располагаеть достаточными въ тому средствами, не имъя своего флота въ Красномъ моръ. Безъ этого же она не въ силахъ охранять своей власти тамъ, гдв горы составляють почти непреодолимое препятствіе для передвиженія войскь сухимь путемь. Вь действительности Порта уже утратила почти всякое вліяніе на Аравію и de facto уступила въ ней свое мъсто англичанамъ, очевидно желающимъ присвоить себѣ священные города мусульмань. Порвавъ всякую зависимость этихъ городовь отъ турецкаго правительства, британское правительство вмёстё съ тёмъ варучится надежнымъ средствомъ подчинить своему вліянію мусульманское населеніе Аравіи. Великія религіозныя распри, издавна существовавшія между фанатическими племенами Аравін съ одной стороны и турециимъ исламизмомъ съ другой, възначительной степени могуть помочь англійской политикв въ достиженім ея цівлей. Но въ Англіи очень хорошо, по видимому, сознается та истина, что завоевывать души и сердца людей несравненно трудне, чемъ покорять ихъ государства. По техъ поръ, пока исламъ будеть одушевленъ идеями своей религін, народы подчиненные ему, только внёшнимъ образомъ могутъ стать въ вынужденную зависимость отъ своихъ завоевателей, но ни въ какомъ случав не усвоятъ себв плодовъ европейской цивилизаціи. Поэтому Англія параллельно усиленію своего политическаго вліянія въ мусульманскихъ странахъ, заботится больше и больше о религіозной пропагандъ между мусульманами, о расширеніи миссіонерской дъятельности въ средъ мусульманскихъ племенъ и о доставленіи своимъ миссіонерамъ средствъ и гарантій къ боле свободному и безпрепятственному отправленію своей дівлельности,

Докавательствомъ на это служить, между прочимъ, недавнее требованіе ауліенціи у турецкаго султана представителями англійскаго евангелическаго общества, желавшими лично заявить главъ излама о религіозной нетериимости его правовърныхъ алминистраторовъ. Требованіе это, оставленное безъ удовлетворенія, вакъ извёстно, надёлало въ началё текущаго года много шума и теперь еще горячо обсуждается въ полуофиціальной печати Лондона и Стамбула. Большая часть непротестантскихъ органовъ печати съ недоверіемъ относится въ провилитскимъ стремленіямъ англійскихъ протестантскихъ миссіонеровъ, обвиняя ихъ въ искусственной и тенденціовной демонстраціи, направленной къ прикрытію корыстныхъ целей, преследуемых Англіею въ ея восточной политике. Безъ сомнёнія, действіями англійскихь овангелическихь проповъдниковъ руководить не одна христіанская любовь въ ближнимъ и не одно желаніе оварить людей свётомъ христіанской истины, но и стремленіе въ распространенію политическаго вліянія Англіи въ мусульманскомъ мірт. Ревность по върт. столь мало вообще свойственная западнымь миссіонерамъ бевъ примъси политическихъ видовъ, и въ данномъ случаъ не чужда, конечно, значительной доли своекорыстныхъ политическихъ разсчотовъ. Заявленіе этой ревности со стороны англійскихъ протестантовъ имфетъ нечто аналогическое съ появленіемъ въ англійской учоной литературів послідняго времени общирныхъ историко-полемическихъ и политико-философскихъ сочиненій, направленныхъ противъ мусульманства, которыя, по сознанію самихь ихъ авторовь, имфють ближайшею целью восполнить недостатокь въ англійской литературів полныхъ обстоятельныхъ изследованій объ исламе и хорошихъ образцовъ противомусульманской полемики, необходимыхъ для миссіонеровъ. Преобладаніе въ этихъ сочиненіяхъ пропагандистсваго элемента не оставляеть мъста сомнънію, что они стоять въ связи съ общимъ направленіемъ восточной политики Англів последняго времени и имеють въ виду удовлетворить современнымъ потребностямъ и запросамъ англійскаго духовенства и общества.

Первое изъ англійскихъ сочиненій, означенныхъ въ заглавін нашего очерка, — занимающее 414 страницъ убористаго шрифта и распадающееся на 12 не одинаковыхъ по величинъ главъ, -- принадлежитъ перу извъстнаго англиканскаго богослова, хотя и не принадлежащаго въ такъ называемой высокоперковной партін, но темь не менее отличающагося строгостью ортодоксальных протестантских возэрвній. Прежними двумя изданіями этого сочиненія, -- которыя, при существенномъ сходстве по своему содержанию съ настоящимъ третьимъ изданіемъ, являнись только подъ другимъ заглавіемъ 1),авторъ много способствоваль возбуждению пропагандистскихъ стремленій въ средё своихъ отечественныхъ миссіонеровъвъ отношенін къ мусульманству. По его иниціатив основано въ Лондонв такъ навываемое «Противомусульманское Миссіонерское Общество» («Moslem Mission Society»), почотнымъ секретаремъ котораго онъ состоить въ настоящее время. Авторъ жиль долгое время на Востокв и имвлъ случай изучить тамъ исламъ путемъ собственныхъ наблюденій, независимо отъ книжнаго знакомства съ его исторією и ученіємъ. При обнародованіи своего настоящаго сочиненія, авторъ, -- по собственнымъ его словамъ, имълъ въ виду двоякую цель: во первыхъ познакомить своихъ соотечественниковъ съ исторією, существомъ и характеромъ ислама, такъ какъ въ Англін до последнято времени очень мало сделано въ этой области богословской литературы; во вторыхъ возбудить и поддержать въ англійскихъ миссіонерахъ ревность къ распространенію христіанства въ средв сыновъ Изманла (Предисловіе стр. VI). Здесь же авторъ уприннаеть, что его книга уже въ первыхъ двухъ изданіяхъ сдёлалась чёмъ то въ родё руководства для большинства англійскихъ, американскихъ и голландскихъ миссіонеровъ и выражаетъ надежду, что «уже давно ожидаемое появленіе новаго изданія книги будеть способствовать оживленію христіанской миссіонерской деятельности междуму сульманами».

<sup>1) «</sup>Ishmael, or the Bible and Koran» (Изманль, или Библія и Корань).

Весь доходъ отъ вниги назначается авторомъ для поощренія и усиленія этой дѣятельности.

При изследовании первоначальной истории и происхожденія ислама авторъ пользовался пособіємь и совътами учоныхъ профессоровъ богословокаго факультета кембрижскаго университета и особенно указаніями оріенталиста профессора Весткотта. Мы не намерены впрочемъ останавливаться слишкомъ долго на исторической части труда автора. Заметимъ тольно, что вопреки большинству англійских учоных, довольствующихся большею частію своею отечественною литературою при научныхъ изследованіяхъ, авторъ высказываетъ довольно обширное знакомство съ иностранною и преимущественно немецкою литературою по своему предмету. Многочисленные цитаты изъ разныхъ учоныхъ изследованій, не ръдко даже приводимые только для укращенія сочиненія и наполняющія почти четвертую часть вниги, пространныя выдержки ивъ болъе извъстныхъ трудовъ по исторіи ислама:-Шпренгера, Вейля, Мёлера, Деллингера и многихъ другихъ авторовъ, показывають вообще довольно тщательное изучение авторомъ старой и новой литературы своего предмета. Но не въ этомъ главное достоянство его труда. При всей заботливости овладеть обширною литературою своего предмета, автору не удалось выполнить этой задачи съ полнымъ успъхомъ. Многіе изъ новъйщихъ учоныхъ изследованій по первоначальной исторіи ислама, имінощих влассическое значеніе въ области изученія мусульманства мало приняты авторомъ во вниманіе. Другіе же, какъ напр. труды Кремера 1), Крэля 2), Штейнера 3), по видимому, совсёмъ неизвёстны автору. Сочиненія наибол'ве извёстных новёйших путещественников въ мусульманскихъ странахъ, -- какъ напр. Буртона Рольфа, Пальграва, Вамбери, Мальтцана и др. — также проштудированы авторомъ далеко не

<sup>1) ·</sup>Ideen des Islam.

<sup>2)</sup> Religion der vorislamischen Araben.

<sup>3) «</sup>Mutaziliten».

съ такою обстоятельностью, какъ это требуется вадачею его труда и его заглавіемъ. Нечего и говорить о томъ, что труды нашихъ отечественныхъ учоныхъ по изследованію мусульманства, какъ напр. — почтенныхъ казанскихъ профессоровъ Н. И. Ильминскаго, Е. А. Малова и др., совершенно неизвъстны англійскому автору. Вследствіе всего этого трудъ автора не можеть, конечно, претендовать на целостное и всестороннее обобщение последних результатовъ научныхъ изысваній по изследуемому предмету и въ исторической части своей не чуждъ значительныхъ пробъловъ и недосмотровъ. Главное достоинство разсматриваего сочиненія ваключается. въ довольно тонкомъ исихологическомъ анализъ, который проходить чрезъ все изследование автора и высказывается какъ въ обрисовив характера Мохаммеда, его возврвній и постепеннаго развитія системы его ученія, такь въ оригинальномъ сопоставленін містных климатических , географических и этнографическихъ условій родины ислама съ типическими чертами его духовной физіономіи, такъ наконець въ самомъ очеркъ исторіи ислама, — въ объясненіи причинъ его колоссальнаго расширенія и его постепеннаго саморазложенія.

Сужденіе автора объ исламѣ и его основателѣ — очень строго. Въ трактатѣ объ «эпохѣ и характерѣ Мохаммеда (стр. 30—77) авторъ придаетъ гораздо больше значенія древнимъ историческимъ свидѣтельствамъ о патологическомъ и бѣсноватомъ (эпилептическомъ) состояніи лжепророка, нежели сколько придается имъ въ нѣкоторыхъ другихъ новѣйшихъ изслѣдованіяхъ, имѣющихъ въ виду больше или меньше идеализировать личность основателя ислама и возвести его на степень необычайнаго религіознаго генія. Относительно нравственнаго характера Мохаммеда авторъ высказывается еще строже. Частію изъ древнихъ свидѣтельствъ, частію изъ самаго Корана онъ извлекаеть множество доказательствъ не только крайней, сумазбродной чувственности и сладострастія лжепророка, но и крайне фальшиваго, лицемѣрнаго и плутовскаго образа дѣйствій его, намѣренныхъ и хитрыхъ обмановъ,

къ которымъ онъ такъ часто прибъгалъ, особенно въ послъдніе годы своей общественной діятельности. На основаніи всего этого авторъ представляетъ лжепророка даже прямымъ «прототипомъ антихриста», религія котораго, при насильственномъ способъ ез распространенія огнемъ и мечемъ, никогда не могла бы достигнуть моральнаго господства надъ огромными массами человъчества, поработить себъ ихъ умы и затемнить ихъ религіознаго сознанія «безъ прямаго непосредственнаго содъйствія внязя тим» (стр. 71). Это суждение авторъ старается оправдать и защитить въ своихъ трактатахъ «о происхождении и учении Корана», «объ искажонныхъ заимствованіяхъ мусульманствомъ іудейскихъ христіанскихъ истинъ», «объ исторіи распространенія ислама», «о его настоящемъ нравственномъ характеръ», и «о вліяній его въ средв темныхъ народовъ» (гл. III — VIII, стр. 78-238). Еслибы авторъ ограничился изложениемъ исторін ислама, то его сочиненіе было бы на половину короче, и вм'есто 12 могло бы им'еть только семь главъ. Но опъ имълъ въ виду, какъ уже сказано выше, вмъсть съ исторіею, или точне говоря подъ ея покровомъ, представить подробное богословское опровержение мусульманскаго учения. Главною целью автора было описать не одну исторію ислама, но скорве представить на основаніи ел наглядное доказательство интеллектуальной и моральной несостоятельности ислама, вследствие чего самое историческое изложение автора въ сильной степени оттънено полемическимъ характеромъ. Что касается богословской полемики автора противъ ислама, то для той цели, для которой она главнымъ образомъ назначается авторомъ, т. е. для пособія и руководства миссіонерамъ, въ нъкоторыхъ отношенияхъ она можетъ быть пригодною. Независимо же отъ этой цвии богословско-полемические приемы автора оставляють желать многаго съ научной точки эрвнія. Сухія полемическія равсужденія автора со неповрежденности ветхаго и новаго Завъта», направленныя противъ возраженій мусульманскихъ теологовъ (гл. VIII и IX), отличаются нё-

сколько мелочнымъ и довольно вившнимъ характеромъ. Трактаты, въ которыхъ проводится параллель между Библіею и Кораномъ и между христіанскою и мусульманскою редигіозною системою (гл. X и XI) во многихъ отношеніяхъ напоминаютъ плохія апологетическія и полемическія сочиненія противъ мусульманства западныхъ богослововъ XVI и XVII вёковъ. Вообще нельзя не замътить, что авторъ слъдуеть большею частію въ своихъ вритико-полемическихъ разсужденіяхъ ста-. рому схоластическому методу и часто впадаеть въ кавуистику, что, впрочемъ, отчасти можетъ быть объяснено самымъ свойствомъ мусульманскихъ возраженій противъ христіанства, вращающихся преимущественно въ области схоластики. Автору нельзя однакоже не отдать должной справелливости за весьма удачный и по многимъ отношеніямъ мастерской очеркъ заслугъ главнёйшихъ древнихъ апологетовъ, ващищавшихъ христіанство противъ нападеній мусульманъ. Въ этомъ очеркъ, заканчивающемъ собою полемическую часть труда автора (начало XII и последней главы стр. 366 и далее), въ сжатомъ видъ представлены заслуги наиболъе извъстныхъ противомусульманских древних апологетовъ, начиная съ Іоанна Дамаскина до трудовъ Генриха Мартина и другихъ учоныхъ вападныхъ богослововъ и миссіонеровъ настоящаго столётія. Къ этому очерку примывають разсужденія автора васательно задачъ настоящаго и будущаго времени по отношенію къ христіанской миссіонерской діятельности въ средів мусульманскихъ племенъ (стр. 383 и далее до конца книги).

«Первая и главная обязанность каждой церкви — и ближайшимъ образомъ англиканской, — по словамъ автора, состоитъ въ распространении христіанства въ средѣ мусульманъ. Одиноко подвизающіяся на этомъ поприщѣ частныя миссіонерскія общества въ родѣ лондонскаго «Moslem Mission Society» и др. не достигаютъ и на половину своей цѣли. Теперь пришло время ввести домъ Измаила въ лоно христіанской церкви, и христіанскія церкви, особенно же англиканская, должны употребить всю энергію на достиженіе этой цѣли. Вслѣдствіе

неподвижности мусульманского общества исламизмъ бливится въ настоящее время къ концу. Какъ бы не объясняли пречины его паденія, сліпою ли преданностью его послідователей ученю о фаталивив или вліянію европейской пивилизацін въ средв мусульмань, во всякомъ случав исламъ не имъетъ въ настоящее время и сотой доли того воспламеняющаго вліянія на массы, какое онъ имблъ въ началь своего распространенія. Действительною силою исламизмъ быль только на первыхъ порахъ, когда могущество его заключалось въ фанатической преданности буквъ Корана, недопускающаго никакихъ преобразовательныхъ стремленій. Вследствіе приннипіальной неподвижности мусульманство въ теченім двінаднати въковъ не выработало ни одной преобразовательной иден и, восторжествовавъ только силою меча, теперь постепенно подавляется христіанскою цивилизаціей». Для наибольшихъ успёховъ миссіонерской дёлтельности между мусульианскими племенами авторъ рекомендуетъ завести въ Англім тавъ навываемыя «миссіонерскія братства» въ родъ «Базельскаго Миссіонерскаго Общества», или древнихъ монастырей. Къ последнимъ авторъ высказываетъ необыкновенное сочувствіе, въ высшей степени замічательное по своему безпристрастію, особенно если принять во вниманіе то, что оно выскавывается протестантскимъ писателемъ. «Я твердо стою,--говорить авторъ, -- ва следующее положение: желательно и бевусловно необходимо, чтобы у насъ въ Англіи быль принять и нашоль сочувствие принципь миссіонерскихь сратствъ (the principle of Missionary Brotherhoods). Будеть им этоть принципъ заимствованъ отъ восточной православной церкви, или отъ римской, отъ моравскихъ ли братьевъ, или древие-британскихъ миссіонерских монастырских — бенедиктинских и цистертинскихъ общинъ, --- это для существа дъла довольно безравлично. Для успаховъ внутренней и внашней миссіонерской даятельности необходимо только то, чтобы братскія монастырскія общины сдъиались необходимою составною частью нашей церковной живни и устроены были соответственно нашимъ осо-

беннымъ нуждамъ, христіанской свободів и правидамъ христіанской мудрости. Я ни на одно міновеніе не сомнъваюсь и надеюсь никто не станеть отридать, что союзы или общины техъ, которые по словамъ Спасителя «следали сами себя скопнами» для распространенія евангелія «о парств'я небесномъ» (Мато. XIX, 12), суть истинно кристіанскія учрежденія освящонныя саминь Інсусомъ Христомъ. Христосъ, освящая и благословляя эти учрежденія счоль нужнымь присоединить только одно: «могій вм'юстити, да вм'юстить». Церковь, обладающая этими самоотверженными тружениками на поприщѣ свянія добраго свиени, располагаеть лучшими силами внутренней духовно-правственной живни, которыхъ, какъ зали въка, не въ состояніи заменить никакія другія благотворительныя и миссіонерскія учрежденія» (стр. 404). Но авторъ сознаеть, что одного введенія миссіонерскихъ братствъ и монастырскихъ общинъ со стороны англиканской церкви еще недостаточно для обращенія мусульмань въ христіанство. Также христіанскія государства, по его мивнію, должны подать въ этомъ дёлё свою руку помощи церкви. Для успёшнаго противодействія успекамь мусульманства во внутренней Африке, авторъ предлагаетъ, -- ссылаясь на мивнія ивкоторыхъ знаменитыхъ европейскихъ путешественниковъ въ этой странв: Ливингстона и др., -- основание большихъ христіанскихъ колоній вы самомы центрі этой части вемнаго шара, которыя находились бы подъ защитой всёхъ европейскихъ цивилизованных государствъ. «Чтобы Африну сдёлать причастною благотворнымъ плодамъ христіанской цивилизаціи, нужни, по словамъ автора, ни одни діаконы, священники и епископы, но вмёстё съ тёмъ необходимы для успёховъ миссіонерской дъятельности благоустроенныя и хорошо защищонныя христіанскія колонніи, въ которыхъ были бы представители разнаго рода занятій и профессій» (стр. 408). Мысль автора, сама по себъ, конечно, прекрасна и достойна полнаго одобренія. Но мы опасаемся, что автору не удастся одушевить своихъ земляковъ въ такой степени дёломъ обращенія турокъ

въ христіанство, чтобы они приняли предлагаемый имъ проектъ и темъ больше сомневаемся въ томъ, чтобы этотъ проекть нашоль сочувствие въ другихъ европейскихъ государствахъ, которыя ради услугь Англіи рішились бы выселять колонистовь во внутреннія глубины Африки, и притомъ не изъ какихъ нибудь ненужныхъ членовъ общества, а изъ лучшихъ и интеллигентивищихъ дюдей, какъ этого желаетъ авторъ. Проекть его въ значительной степени отвывается утопісю и не чуждъ увлеченія любимою авторомъ идеею. Тоже слідуеть свавать относительноего мивнія о легкости обращенія изъ ислама въ христіанство огромных массь мусульманских народностей при посредствъ хорощо органивованныхъ миссій. Мивніе это по крайней мёрё на столько же подлежить сомнёнію, какъ и надежда обратить подобнымъ путемъ массы евреевъ живущихъ въ христіанских государствахъ. Мусульманскій міръ не обращается въ христіанство потому, что въ немъ недостаетъ пока тъхъ предварительных условій, которыя существовали въ древнемъ греко-римскомъ мірі, также у германскихъ и славянскихъ племенъ при обращении ихъ въ христіанство. Исламъ, какъ и существующія языческія религіи Востока, все больше и больше будеть сжиматься и постепенно уничтожится изъ исторіи, подчинившись христіанской цивилизаціи. На моментальное же обращеніе въ христіанство всего мусульманскаго населенія Востова, съ помощью протестантскихъ англійскихъ миссій, врядъ ли можно наделться даже на основаніи того, что самъ авторъ говорить о его настоящемь состояніи. Хотя авторь предскавываеть близкій конець исламу, но въ заключительных строкахъ своего сочиненія онъ въ самыхъ яркихъ краскахъ изображаеть картины отпаденія оть христіанства въ исламъ въ отдаленныхъ частяхъ Востова и чреввычайно сильной мусульманской пропаганды во внутренней Африкв. Картины эти такь ярки, что, кажется, нуждаются даже въ смягченіи нёкоторыхь уже слишкомъ яркихъ, не совсёмъ даже правдоподобныхъ врасокъ. Онъ очевидно нарисованы авторомъ съ тою цёлью, чтобы подготовить свое заключительное воззваніе, об-

ращонное въ христіанскому человёчеству, въ англійскому яворанству, высшему и низшему духовенству, приглашающее всвать сыновь Англіи въ самому энергическому содбиствію делу распространенія христіанства въ мусульманскомъ мірѣ. Тѣмъ не менъе авторъ сообщаетъ при этомъ нъсколько весьма интересныхъ фактовъ, показывающихъ, что съ помощью протестантизма, хотя бы облечонняго въ оружіе среднев вковых в доси вховъ, -монашескихъ орденовъ и «миссіонерскихъ братствъ», дъло успёшнаго распространенія христіанства въ сред'в мусульманскаго населенія Востока болёе чёмъ сомнитежьно. Авторь выставляеть, между прочимь, на видь нёскольскихъ омусульманившихся англійскихъ перовъ, которые, живя на Востокъ, снабжають, мусульманских пилигримовь, путеществующихь въ Менку обильными денежными средствами, чтобы выказать свою ложную вёротершимость и безразличіе въ дёлахъ религін и цитируеть множество англійскихь раціоналистическихь. сочиненій нов'єйшаго времени-Лекки и др., въ которых выскавываются сантиментальныя разсужденія о культурномъ вначеніи Ислама, о цівлесообравности его нравственнаго кодекса для жителей восточныхъ странъ, о возвышенности его въроисновъданія, отражающаго въ самомъ чистомъ видъ идею монотеизма, объ отменной простоте его обрядности и т. под. (стр. V, Введеніе). Все это показываеть, что дело противомусульманской религіозной пропаганды, если въ послёднее время и находить себ'в большое сочувствие въ Англіи, то съ другой стороны оно сильно парализуется индифферентизмомь, болъе или менъе внутреннимъ обравомъ связаннымъ съ существомъ протестантизма и сводится большинствомъ англійскихъ «просвётителей ислама» на чисто политическую почву.

Эти политико-національныя задачи Англіи по отношенію къ исламу обрисовываются съ большею прямотою и откровенностью въ другомъ англійскомъ сочиненіи, означенномъ въ началь нашей статьи. Сочиненіе это составлено изъ публичныхъ лекцій, читанныхъ авторомъ въ февраль и марть 1874 г. въ Лондонь, и главнымъ образомъ основано на англійскихъ изследованіяхъ объ исламь: Фремана, Неймана, Прича, Ва

шингтона Ирвинга и другихъ. Общирный трудъ автора, стоившій ему впродолженій нескольких леть серьезнаго изученія, налагается имъ въ довольно понулярной формв. Некоторыя главы этого труга были номещены въ форме отдельныхъ лекній въ англійскомъ журналь «Guardian», въ которомъ находится и подробный отчоть о всемь трудь (ноябрь 1874 г. стр. 1429 и далъе). Кромъ исторіи магометанства авторъ подробно знакомить читателей съ различными учрежденіями и обычаями мусульманскихъ народовъ. Характеризуя исламъ и Мохаммеда, онъ далеко уступаеть преднествующему автору въ разоблачени темнихъ, слабихъ и вреднихъ принциповъ мусульманской религіи и вначительную, едва ли даже не большую, часть своего труда посвящаеть характеристикв нинвшняго состоянія ислама. Не вдаваясь съ такою подробностью въ теологическую полемику противъ мусульманства, какъ предшествующій авторъ, и не отводя для этой цели особыхъ главъ въ своемъ сочинении, авторъ старается разоблачить главнымъ образомъ вредныя соціальныя и политическія тенденціи мохаммеданства и вообще разсматриваетъ мохамиеданство больше съ историко-политической, соціальной и философской, чёмъ съ религіозной точки зрвнія. Не входя въ оцвнку основной мысли труда автора о политическомъ призваніи Англіи вытёснить исламъ изъ исторіи силою своего цивилизующаго и гуманизирующаго вліянія, распространеніемъ своихъ парламентарныхъ учрежденій въ странахъ, подавленныхъ гнетомъ мусульманскаго политическаго деспотизма и насилля, не можемъ не заметить, что авторъ не особенно много говорить о призваніи англійскаго народа на религіозно-миссіонерской дъятельности въ мусульманскомъ мірь и по видимому не питаеть даже полной уверенности въ способности англиканскаго протестантизма къ энергической миссіонерской деятельности безъ энергической поддержки со стороны государственной власти. Онъ держится того инвнія, что безъ политическаго покоренія мусульманскихъ народовъ, безъ преобравованія политическаго и соціальнаго строя ихъ жизни, распространеніе между ними христіанской религіи, можеть вынчаться только незначительными успёхами и въ этихъ видахъ побуждаеть великобританское правительство къ энергическому и неослабному преслёдованию своихъ политическихъ цёлей на Востокъ.

Что касается, изученія дитературы предмета и вообще учоной эрудицін, то въ этомъ отношеніи сочиненіе автора много уступаеть сочиненію французскаго учонаго Шолля, овначенному подъ № 3-иъ въ нашемъ очеркъ и едвали не поливе всвяъ другихъ обнимающему изследованія новейшихъ западныхъ учоныхъ касательно ислама. Имъ не оставлены безъ вниманія даже ть изъ новыйшихъ западныхъ изследованій, которыя имъють второстепенное значение и восвенное отношение къ исламу, или касаются только частныхъ и отдельныхъ сторонъ живни и ученія мусульмань, кань напр. труды Каррьера 1), Эте 2), Вольффа 3), Рольфа 4) и др. По своему богословскому направленію авторъ принадлежить на партіи реформатскихъ теологовъ. Общія нравственныя и соціально-политическія воззрвнія его не свободны отъ нравственнаго ригоризма и примъси детерминизма. Всявую войну, --будеть ли то маступательная или оборонительная, -- авторъ считаетъ безиравственнымъ двиомъ (ем. стр. 282). Онъ жалуется также на то, что новъйшія цивилизованныя законодательства отменили смертную казнь и телесныя наказанія. Но при всемь этомъ сужденія автора объ исламъ отличаются мягжимъ характеромъ, что можеть быть объясняется некоторымь сродствомы реформатской доктрины, которой держится авторъ, съ мусульманскимъ фатализмомъ (протестантскій детерминизмъ). Хотя авторъ не скрываеть темныхъ интенъ въ характерф Мохаммеда, напр. его совнательных и намеренных обмановь, его жестопостей и его въ высшей степени сладострастныхъ и сластолюбивыхъ навдонностей, самымъ грубымъ образомъ противоръчащихъ нъкоторымъ правиламъ собственнаго его законодательства, тъмъ

<sup>1) «</sup>Искусство въ связи съ развитіемъ цивилизаціи».

<sup>2) «</sup>Изученіе Востока».

<sup>3) «</sup>Магомиеданская эсхатологія».

<sup>4) «</sup>Путешествіе въ Моровко».

не менъе однакомъ онъ не отказывается признать за Мохаммедомъ важныхъ историческихъ заслугъ. «Въ известномъ смыслё и при извёстныхъ ограниченіяхъ, говорить авторъ, въ лицъ Мохаммеда можно признать даже «посланнята Божія» по причинъ великихъ, хотя и односторонне понятыхъ имъ истинъ, которыя онъ проповъдываль въ среде народовъ, преданныхъ самому гру-. бому фетишизму и варварству. Его величіе и выдающееся изъ ряда обыкновенных людей назначение окажутся неоспоримыми, если только сравнить его съ тёми пройдохами и фиглярами, которые выступали въ Аравіи въ качеств' пророковъ до и послѣ Мохаммеда. Съ цѣлію оправдать свой взглядъ на величіе менискаго пророка и цивилизаторскую миссію религіознаго движенія, вышедшаго оть него, авторь по містамь дівласть слишкомъ много уступокъ въ пользу ислама и высказываетъ черевчуръ много благосклонности въ своихъ сужденіяхъ о немъ, не принимая во вниманіе и не достаточно взвѣшивая тотъ глубоко безиравственный характеръ народной жизни мусульмань, о которомъ напр. съ столь справедливою горечью говорить покойный Ливингстонь въ своихъ последнихъ письмахъ, помъщонныхъ въ «Newvork-Herald» за 1873 г. Можетъ быть то, что авторъ говорить въ похвалу строгой религіозности некоторыхъ отдельныхъ мусульманскихъ сектъ, не лишено известной доли справедливости, равно какъ и его приглашеніе европейских учоных ва болье безпристрастному изученію и болье справедливой опынкы ислама. Но все же фанатически-враждебное настроеніе ислама въ отношеніи въ иновърцамъ, въ высшей степени вредное и деморализующее вліяніе его религіозной и моральной доктрины, далеко не нравственныя черты въ харавтере самого основателя ислама, въ общемъ цвломъ, остаются неопровержимыми фактами, которыхъ ничемъ нельзя оправдать. При томъ возврени на исламъ, какого держится авторъ, врядъ ли можеть, строго говоря, иметь мъсто энергическая христіанско-миссіонерская дъятельность между мусульманами, о которой также довольно подробно распространяется авторъ. Хотя онъ не раздёляеть мивнія Шпрен-

гера о необходимости распространенія между мусульманскими народами притико-раціоналистических школь на подобіе нівмецкой школы à la Baur, какъ самыхъ будто бы надежныхъ орудій въ подрыву мусульманскаго фанатизма, и указываеть въ замънъ этого на необходимость ознакомленія мусульманъ съ евангельскимъ ученіемъ и съ истиннымъ смысломъ христіанскаго ученія; но едвали могло бы быть предпринято съ надлежащею энергією пропов'єданіе евангелія между мусульманами такими проповедниками, которые раздёляють взглады Шолля на мусульманство и его цивилизаторское значеніе. Единственно върный способъ къ достиженію успъха въ миссіонерской д'вятельности состоить въ горячемъ одушевленін за христіанскую истину и въ твердомъ уб'яденін касательно ложности и вреда не-христіанскихъ доктринъ и ученій. Избъгая фанатизма, который авторъ справедливо считаетъ не христіанскимъ направленіемъ, не слёдуеть однако же поддаваться идеализированнымъ теоріямъ объ исламъ. Нужно смело смотреть въ лицо врагу христіанства и цивилизацін и сміло вступать съ нимъ въ бой за діло истины и за интересы культуры. Не раздёляя основныхъ взглядовъ автора на исламъ, мы не можемъ однакоже отказать труду французскаго учонаго въ некоторыхъ весьма важныхъ научныхъ достоинствахъ. Опираясь на свою многостороннюю начитанность, равно какъ на непосредственное тщательное изученіе Корана по французскому переводу извистнаго польскаго филолога Кавимірскаго (Kasimirski. Paris. 1869 г.), авторъ съумблъ представить не только очень живой, яркій и характерный очеркъ исторіи происхожденіи ислама, но также неповерхностный анализъ теологіи Корана, равио какъ системъ ученія главивинихъ мохаммеданскихъ секть и партій, особенно сунитовъ и шінтовъ вмёстё съ ихъ наиболёв извёстными подравделеніями и толками, извёстными подъ именемъ мутавилитовъ (свободомыслящихъ), суфитовъ (мистиковъ), Вагабитовь, Бабитовъ и проч. Четырнадцать обширныхъ главъ его изследованія, состоящаго изъ 463 страницъ написаны чрезвычайно живо, легко и увлекательно. Нельзя необратить также вниманія на генеалогическую таблицу фамиліи Мохаммеда, представленную авторомъ съ нѣкоторыми интересными подробностями, не встрѣчающимися въ трудахъ другихъ европейскихъ учоныхъ, хотя въ большей части приводимыхъ въ ней данныхъ не независимой отъ труда Шпренгера 1).

Сочинение другаго французскаго учонаго, явившееся въ прошломъ году подъ вышеназваннымъ заглавіемъ, въ оценть религіозно-нравственнаго достоинства ислама въ существенномъ представляетъ много сходнаго съ предыдущимъ. Но чрезмёрно-апологетическое, по мёстамъ даже панегирическое, отношеніе въ мекскому лжепророку и въ его религіи въ этомъ последнемъ сочинении выступаетъ гораздо резче, чемъ въ предъидущемъ 2). Авторъ смотритъ на мохаммеданство «какъ на единственный примъръ великой религіи, удерживающей полуварварскіе народы отъ идолоповлонства». Эта религія, по мивнію автора, господствуєть большею частью между людьми, еще не вышедшими изъ сумрака старой цивилизацін, но она темъ не менее успела удержать своихъ приверженцевь почти отъ всякихъ видовъ идолоповлонства. Этотъ феноменъ, составляющій главную славу махоммеданства и чрезвычайно замёчательное доказательство генія его основателя въ глазахъ автора, выставляется имъ на видъ даже какъ мнимое преимущество мусульманства предъ христіанствомъ, боторое будто бы не абсолютно чуждо идолатріи и не устранило изъ народной набожности следовъ идолоповлонства. Но авторъ намъренно или ненамъренно игнорируеть то стараніе, съ которымъ христіанская церковь всегда заботилась объ испорененіи суевърій, всегда стремилась помочь людямъ представить себъ невидимое посредствомъ видимаго безъ малъй-

<sup>1)</sup> Das Leben und die Lehre des Mohammed nach bisher grosstentheils unbenutzten Quellen bearbeitet Berlin. 1869.

<sup>\*)</sup> Подобнымъ же апологетически-панегирическимъ карактеромъ въ отношенін къ Исламу отличается изданное въ текущемъ году сочиненіе пештскаго профессора Г. Вамбери: «Der Islam in neunzehnten Iahrhundert. Leipzig. 1975.

шаго однакоже смешенія и темь более отождествленія того н другаго. Авторъ, какъ протестантъ и при томъ реформатскаго толка, естественно вооружается противъ христіанскаго обычая иконопочитанія и думаеть, что мусульманство, не допускающее изображенія священныхъ предметовъ и поклоненія имъ, темъ самымъ хочеть сосредоточить религіозное чувство . своихъ последователей исключительно на одномъ чисто духовномъ элементъ въ религіи. Но онъ забываетъ, что описанія Корана чувственных наслажденій въ загробной жизни, наполненныя самыми мелкими фантастическими подробностями и въ то же время чрезвычайно живыя, наглядныя и конкретныя, меньше всего разсчитаны на поддержание религиознаго чувства въ сферъ чисто духовныхъ представленій. Напротивъ ни въ какой другой религіи давленіе на фантазію и чувственность не было такъ сильно, какъ въ мусульманствъ. Мохаммедъ и его ученики, запрещая поклоненіе священнымъ изображеніямъ, примъшали въ замънъ этого чувственныя страсти къ религіи, связали ихъ съ будущими наградами и сдёлали изъ нихъ поощрение въ религиозному фанатизму. Религиозныя предписанія Корана смёшиваются съ самымъ сильнымъ возбужденіемъ тёхъ именно чувственныхъ страстей, которыя всего сильнее действують на фантазію и воображеніе неразвитыхъ племенъ, въ особенности въ тёхъ странахъ, гдё утвердилось мохаммеданство. Можно ли во всемъ этомъ видъть признаки «чисто духовной» религіи, чуждающейся внъшняго и чувственнаго въ религіозной области? Чтобы удержать своихъ последователей отъ поклоненія изображеніямъ, Мохаммедъ запретиль деланіе этихъ изображеній ясными и настоятельными повеленіями. Но чрезъ это не была достигнута та цъль, на которую указываеть авторъ, т. е. предохраненіе мусульманъ отъ всёхъ видовъ идолоповлонства. Идолоповлонство и притомъ въ самой грубой формъ фетишизма вовсе не устранено чрезъ это изъ среды мусульманскихъ народовъ. Чествованіе чернаго камня (каабы) въ меккскомъ святилищъ, обоготвореніе мнимаго гроба лжепророва-до сихъ поръ въ

Digitized by 4 Oogle

обычав у мусульманъ, посвщающихъ Мевку. Запрещеніемъ изображеній Мохаммедъ не предохранилъ своей религіи отъ идолоповлонства, а только сдёлаль ее ввинымъ врагомъ искусства. Невозможно сказать сколько потеряло искусство отъ этой вражды. Удивительные успёхи, выказанные испанскими маврами въ архитектурв, которая была единственной формой искусства, для нихъ возможной, свидётельствуютъ, кажется, что они владёли такимъ художественнымъ дарованіемъ, которое еще никъмъ не было превзойдено. Но мохаммеданство подавило въ своихъ послёдователяхъ эстетическое и художественное чувство, пожертвовавъ искусствомъ, и въ замёнъ этого развило въ нихъ грубое влеченіе къ чувственнымъ наслажденіямъ. Вотъ на какую сторону дёла къ сожалёнію не обращаютъ вниманія новъйшіе западные панегиристы му сульманства.

# ЕПАРХІИ

## всероссійской церкви

въ последовательномъ порядке ихъ учрежденія.

#### Митрополіи:

1) **Кієвская и Галицная.** Учр. въ 988 г.; въ 1595 г. отпала въ унію, въ 1620 г. возстановлена.

Викаріатства: 1) *Чизиринское*. Учр. въ 1799 г. 2) *Уманьское*. Учр. 1874 г.

- 2) Новгородская. Учр. въ 992 г., митрополія съ 1589 г.
- Викаріатство: 1) Старорусское. Учр. въ 1786. г.
- 3) Московская и Келоменская. Каседра съ 1325 г., митрополія съ 1461 г., патріархія съ 1589 по 1721 г., митрополія возстановлена въ 1742 г.

Викаріатства: 1) Дмитровское. Учр. въ 1788 г. 2) Можайское. Учр. въ 1745—1763 г., возстановлено въ 1862 г.

4) С.-Петербургская и Финляндская. Учр. въ 1742 г.

Викаріатства: 1) Выборіское. Учр. въ 1856 г. 2) Ладожское. Учр. въ 1865 г.

#### Епархіи:

Ростовская и Ярославская. Учр. въ 992 г.; канедра съ 1787 г.
 въ Ярославлъ.

6) Черниговская и Нъминская. Учр. въ 992 г., упраздн. 1240 г., возобновд. 1344 — 1515 г. и въ 1650 г.

Викаріатство: 1) *Новюродъ-Спверское*. Учр. въ 1785 — 1797 г., вояст. въ 1868 г.

- 7) Переяславская и Полтавская. Учр. въ 1072—1279 г., возстан. 1701 г.; ваеедра съ 1847 г. въ Полтавъ.
- 8) Полоциая и Витебская. Учр. въ 1105 г., отпала въ унію 1595 г., возстан. 1620—1661 и въ 1833 г.; каседра съ 1840 г. въ Витебскъ.
- 9) Сиоленская и Дорогобумская. Учр. въ 1137 г., упраздн. 1238 г., возстан. 1354 г.
  - 10) Рязанская и Зарайская. Учр. въ 1198 г.

Викаріатство: 1) Михайловское. Учр. въ 1868 г.

11) Владимірская и Суздальская. Учр. въ 1215 по 1299 г. во Владиміръ; съ 1347 г. епархія въ Суздаль; съ 1748 г. епархія во Владиміръ, соединенная въ 1788 г. съ Суздальскою, каседра которой въ 1799 г. перенесена во Владиміръ.

Викаріатство: 1) Муромское. Учр. въ 1868 г.

- 12) Холиская и Варшавская. Учр. въ 1223 г., въ 1650 г. отпала въ унію; въ 1875 г. возсоединена съ правосл. Церковію и соединена съ еп. Варшавскою, существующею съ 1834 г. Каоедра въ Варшавъ. Викаріатство: 1) Люблинское. Учр. въ 1875 г. Каоедра въ Холиъ.
  - 13) Тверская и Кашинская. Учр. въ 1271 г.

Викаріатство: 1) Старицкое. Учр. въ 1836 г.

14) Периская и Верхотурская. Учр. въ 1383 г., въ 1520 г. присоед. къ Вологодской; возобновл. въ 1799 г.

Викаріатство: 1) *Екатеринбуріское*. Учр. въ 1832 г.; каоедра въ Екатеринбургі.

15) Вологодская и Великоустюмская, Учр. въ 1520 г. на мѣсто Пермской епископіи.

Викаріатство: 1) Тотемское. Учр. въ 1868 г.

- 16) Казанская и Свіямская. Учр. въ 1555 г.
- Викаріатство: 1) Чебоксарское. Учр. въ 1853 г.
- 17) Псновская и Порховская. Учр. въ 1589 г.
- 18) Астраханская и Енотаевская. Учр. въ 1602
- 19) Тобольская и Сибирская. Учр. въ 1621 г.

Викаріатство: 1) Березовское. Учр. въ 1870 г.

- 20) Могилевская и Мстиславская. Учр. въ 1632 г.
- 21) Вятскай и Слободская. Учр. въ 1658 г.

Викаріатство: 1) Сарапульское. Учр. въ 1868 г.

- 22) Бълогородская и Курская. Учр. въ 1667 г.; каседра въ Курскъ съ 1833 г.
  - 23) Нижегородская и Арзамасская. Учр. въ 1672 г.

Викаріатство: 1) Балахнинское. Учр. въ 1866 г.

- 24) Архангельская и Холмогорская. Учр. въ 1682 г., до 1762 г. каоедра была въ Холмогорахъ.
  - 25) Воронежская и Задонская. Учр. въ 1682 г.
  - 1) Викаріатство: Остроюжское. Учр. въ 1841 г.
- 26) Тамбовская и Щацкая. Учр. въ 1682—1699 г., возстановлена въ 1758 г.

Викаріатство: 1) Козловское. Учр. въ 1868 г.

27) Иркутская и Нерчинская. Учр. въ 1707 г., вик. Тобольской митр.; съ 1721 г. самост. епархія.

Викаріатство: 1) *Селензинское*. Учр. въ 1861 г.; каоодра въ Посольскъ, Забайк. обл.

28) Костронская и Галичская. Учр. въ 1745 г.

Викаріатство: 1) Кинешемское. Учр. въ 1866 г.

- 29) Орловская и Съвская. Учр. въ 1764 г. вик. Московской еп., съ каеедрою въ Съвскъ; съ 1788 г. самост. епархія. Каеедра въ Орлъ съ 1819 г.
- 30) Енатеринославская и Таганрогская. Учр. въ 1775 г. подъ именемъ Славянской въ Полтавѣ; въ 1786 г. переименов. въ Екатеринославскую. Каседра въ Екатеринославѣ съ 1803 г.
  - 31) Минская и Бобруйская. Учр. въ 1793 г.
  - 32) Подольская и Брацлавская. Учр. въ 1795 г.

Викаріатство: 1) Балтское. Учр. въ 1866 г.

33) Волынская и Житомірская Учр. въ 1795 г. вик. Минской еп.; съ 1799 г. самостоят. епархія, до 1840 г. каредра наход. въ гор. Острогъ.

Викаріатство: 1) Острожское. Учр. въ 1840 г.—въ г. Острогъ.

34) Калужская и Боровская. Учр. въ 1799 г.

- 35) Тульская и Бълевская. Учр. въ 1799 г.
- 39) Харьковская и Ахтырская. Учр. въ 1799 г.

Викаріатство: 1) Сумское. Учр. 1866 г.

- 37) Пензенская и Саранская. Учр. 1799 г.
- 38) Оренбургская и Уральская. Учр. въ 1799 г.; каседра въ Оренбургъ съ 1858 г.
- 39) Уфинская и Мензелинская. Учр. въ 1858 г., канедра же съ 1799 г.
  - 40) Кишиневская и Хотинская, Учр. въ 1813 г.

Викаріатство: 1) Акерманское. Учр. въ 1868 г.

- . 41) Олонецкая и Петрозаводская. Учр. 1828 г. въ Петрозаводскъ. Съ 1764 по 1786 г. еп. Олонецкая была викаріатствомъ Новгородской епархіи.
  - 42) Саратовская и Царицынская. Учр. въ 1828 г.
- 43) Донская и Новочернасская. Учр. въ 1829 г. Канедра въ Новочеркасий.

Викаріатство: 1) Аксайское. Учр. въ 1871 г.

- 44) Симбирская и Сызранская. Учр. въ 1832 г.
- 45) Томская и Семипалатинская. Учр. въ 1832 г.
- 46) Римская и Митавская. Учр. въ 1836 г. внк. Нековской еп., съ 1850 г. самостоят. еп.

Викаріатство: 1) *Ревельское*. Учр. 1817 г., въ 1866 г. перечисл. отъ. С.-Петербургской еп.

47) Херсонская и Одесская. Учр. въ 1837 г. въ Одессъ.

Викаріатство: 1) Новомирюродсков. Учр. въ 1859 г. въ Херсонъ.

48) Литовская и Виленская. Принята въ Россійскую ісрархію, изъ уніи, въ 1839 г. Каседра въ Вильнъ.

Викаріатства: 1) *Брестское*. Принято изъ уній въ 1839 г.; каеедра въ Гродив. 2) *Козепское*. Учр. въ 1843 г.

- 49) Камчатская и Благовъщенская \*). Учр. въ 1840 г. въ Новоархангельскъ. Каеедра въ Влаговъщенскъ съ 1859 г.
  - 50) Кавиазская и Енатеринодарская. Учр. въ 1843 г. Ставрополъ.

<sup>\*)</sup> Камчатскій архієрей имен. и «Курильскій» по островамъ, которие въ семъ году уступлени Японіи и слід. отошли отъ енархін.

Викаріатство: 1) *Моздокское*. Учр. въ 1793 по 1799 г., возстан. въ 1870 г.

- 51) Самарская и Ставропольская. Учр. въ 1850 г.
- 52) Таврическая и Синферопольская, Учр. въ 1859 г.; каоедра въ Симферополъ.
- 53) Янутская и Вилюйская. Учр. въ 1859 г. вик. Камчатской еп., съ 1868 г. самост. ен.
  - 54) Енисейская и Красноярская. Учр. въ 1861 г. въ Красноярскъ.
- 55) Турнестанская и Ташкентская. Учр. въ 1871 г.—въ г. Върномъ.

#### Въ Америкъ:

Алеутская и Аляскинская. Учр. въ 1858 г. подъ имен. Новоархангельской, вик. Камчатской еп., въ 1870 г. преобр. въ самостоятельную, съ каеедрою въ С.-Францизскъ.

#### Въ Грузіи:

Экзархатъ Грузім съ 1811 года.

1) Карталинская и Кахетинская, переименована въ 1814 г. изъ Михетской и Иверской, учрежд. въ 318 г. и бывшей подъ управленіемъ Католикосовъ. Каседра въ Михетъ и Тислисъ, а пребыв. экзарха въ Тислисъ.

Викаріатства: 1) Горійское. Учр. въ 1811 г. 2) Владикавказское. Учр. въ 1875 г.—въ Владикавказъ.

2) Имеретинская, бывшая до 1795 г. подъ управленіемъ Католикосовъ Имеретинскихъ и Абхазскихъ. Учр. въ 1821 г. на мъсто митр. Газнатской. Канедра въ Кутансъ.

Викаріатство: 1) *Мингрельское*, до 1828 г. митр. Чкондійская; въ 1873 г. сділана викарною еп. Имеретинской. Каседра и пребываніе еписк. въ Чкондійскомъ Мартвильскомъ монастырів.

- 3) Гурійская, до 1827 г. еп. Джуматская, возобновлена 1844 г. Каседра въ Озургетахъ.
- 4) Абхазская, бывшая съ 541 по 1460 годъ подъ управленіемъ Католикосовъ Абхазів; возстановл. въ 1851 г. Каседра въ Ципундъ.

Всего въ Русской Церкви 60 епархій, изъ коихъ 55 въ Россіи, 4 въ Грузинскомъ экзархать и 1 въ Америкь. Ими въ настоящее время управляють 3 митрополита, 17 архіспископовъ и 37 епископовъ. Черниговская спархія съ 4 марта сего года состоить праздною, а Абхазскою временно управляеть имеретинскій архісрей.

Всего въ Русской Церкви 35 викаріатствь, изъ нихъ 3 въ Грузіи. 8 епископовъ—викаріевъ им'єють пребываніе при своихъ каоедрахъ и управляють особымъ отділомъ епархіи—это епископы: Брестскій, Екатеринбургскій, Люблинскій, Остромскій, Селенгинскій, Новомиргородскій, Мингрельскій и Владикавказскій. Викаріатства: Козловское, Ревельское, Старицкое, Акерманское, Березовское и Владикавказское состоять праздными.

Н. Давыдовъ.

### ЗАПА ДНО-ЕВРОПЕЙСКІЯ ГИЛЬДІИ

E

# ЗАПАДНО-РУССКІЯ БРАТСТВА.

Въ русской исторической наукъ есть много вопросовъ совсёмъ нерёшонныхъ, или такихъ, къ разрёшенію которыхъ сдёланы весьма слабыя попытки. Къ числу вопросовъ послёдняго рода относится вопросъ о происхождении православных вападно-русскихъ братствъ. Нельзя сказать, чтобы изследователи отечественной исторіи совершенно его обходили; но было бы также несправедливо утверждать, что на этотъ вопросъ обращали должное внимание и основательно его решали. Дело ограничивалось тёмъ, что писатели, касавшіеся въ своихъ сочиненіяхъ западно-русскихъ братствъ и ихъ происхожденія, мимоходомъ и вскользь высказывали свой взглядъ большею частью ничьмъ немотивированный, представлявшій собою если не голословное положеніе, то, во всякомъ случав, мивніе недостаточно обоснованное. Всё эти миёнія могуть быть сведены въ тремъ категоріямъ: одни видять въ братствахъ учрежденіе чисто отечественное, развившееся на русской народной почвъ, самостоятельное по содержанію и формъ; другіе признають самобытность только за внутреннимъ содержаніемъ братствъ, говорятъ, что лишь по духу, который пронивалъ братства, последнія нужно считать самостоятельнымъ, мест-. нымъ явленіемъ западно-русской, православной жизни; что же касается вибшнихъ формъ, то онв были чужевемнымъ заимствованіемъ, а именно перещии къ братствамъ отъ западноевропейскихъ цеховъ; наконецъ третіе идуть еще дальше

'Христ. Чтвн. № 9. 1875 г.

Digitized by G80g1e

и утверждають, что братства самобытны только со стороны ближайшихъ поводовъ къ ихъ учрежденію, каковыми были историческія обстоятельства Западной Россіи, покушенія враговъ противъ православія; затімь какь по духу, такь и по внёшней формё братства не представляють чего-нибудь самостоятельнаго, развившагося исключительно на русской почвъ: внутренней основой для нихъ послужили примёры христіанской жизни первыхъ временъ и многочисленныя заповъди Спасителя и апостоловъ-о любви, какую должны имъть христіане другь въ другу, вибшнее выраженіе для нихъ было ваимствовано отъ западно-европейскаго ремесленнаго или цеховаго устройства, - различие между цехами и братствами въ томъ только состояло, что цехи, кромв порядка ремесленнаго и цеховаго, носили на себь отчасти и религіозный характеръ, тогда какъ братства были обществами исключительно религіозными. Какое же изъ этихъ трехъ мивній болве другихъ върно и васлуживаетъ предпочтенія предъ другими? Мы думаемъ, что каждое изъ нихъ имбетъ свою долю правды и въ тоже время страдаеть значительными неточностями. Нёть сомивнія, что братства имвли историческую подкладку въ западно-русской жизни, не были учреждениемъ навязаннымъ извив, чисто механическимъ образомъ; на это указываютъ, съ одной стороны, некоторыя черты бытовой жизни языческой и христіанской Руси, съ другой-факть чрезмірной популярности и распространенности братствъ. Но нельзя также оспаривать сходства братствъ, особенно того типа, который преобладаль въ Западной Россіи до 80-хъ годовъ XVI ст., съ нъкоторыми западно-европейскими учрежденіями, извъстными подъ именемъ гильдій, такъ что невозможно отвергать вліянія последних на выработку формь западно-русских братствь. Воть та доля правды, которой мы не можеть не признать за вышеняложенными мивніями. Но рядомъ съ этимъ, мы сказали, они страдають неточностями. Къ числу такихъ неточпостей принадлежать: прежде всего смешение двухъ различныхъ типовъ западно-русскихъ братствъ и односторонній взглядъ

на нихъ, какъ на явленія строго самобытныя или исключительно ваимствованныя, затымь неясное разграничение между составными элементами братствъ того и другаго типа, языческими и христіанскими, выработанными на родной почет и заимствованными извив, наконець не вполив отчотливое сближеніе жуь съ однимь изъвидовь гильдій-пехами, тогда какъ существоваль другой видь тёхь же гильдій, болёе (чёмь цехи) близкій по форм'в и родственный по духу съ братствами. Мы не обольщаемся мыслію, что предлагаемая нами статья будеть свободна отъ подобныхь же неточностей и разъяснить всв недоумвнія относительно происхожденія братствъ: цвль наша будеть достигнута, если эта статья дасть матеріаль для разъясненія вопроса. Примънительно въ нашей цёли, мы разсматриваемъ типы вападно-русскихъ братствъ, въ связи не съ одними только цехами, а съ цёлымъ рядомъ подобныхъ имъ учрежденій, именно западно-европейскими гильдіями, къ которымъ цехи относятся, накъ понятіе видовое къ родовому; при этомъ обращаемъ вниманіе не столько на историческія судьбы гильдій и братствъ, сколько на ихъ внутреннее устройство; на составные элементы, изъ которыхъ это устройство сложилось, и на причины, по которымъ оно сложилось такъ, а не иначе.

Въ основъ какъ гильдій, такъ и братствъ не трудно отличить элементы языческій и христіанскій. Языческій элементъ представляють пиршества, имѣвшія религіозный характеръ и бывшія составною частью устройства гильдій и братствъ. Обычай пиршествъ быль очень распространень въ языческія времена у германцевъ и славянъ; пиршества были необходимою принадлежностію общественныхъ жертвоприношеній и разныхъ случаевъ частной жизни, изъ которыхъ особеннаго вниманія заслуживаетъ поминовеніе умершихъ. Что пиршества у германцевъ и славянъ соединялись съ языческими жертвоприношеніями и поминовеніемъ умершихъ—на это есть историческія указанія.

Болъе подробныя указанія на обычай пиршествь у гер-

Digitized by 18 Oogle

манцевъ встръчаются въ скандинавской Эдав. Изъ сагь о Гаконъ Лобромъ, Олафъ Святомъ и др. і) видно, что въ важнъйшіе праздники всв свободные германцы сходились въ опредъленномъ мъстъ и приносили съ собою пишу и питье. необходимыя для жертвоприношенія и прокормленія себя въ теченіи трехъ дней, пока прододжалось собраніе. Первый день предназначался для разсужденія объ общественныхъ ділахъ, второй — для суда, а третій быль собственно днемв жертвоприношенія и общаго пира. Жертвоприношеніемъ и пиромъ распоряжался вороль или, если его не было, старшина. По срединъ въщали котелъ, въ которомъ варилось мясо жертвенныхъ животныхъ, и ставили чанъ съ пивомъ. Кругомъ садились германцы и между ними на возвышенномъ мъсть вороль или старшина. Онъ, посредствомъ особаго символическаго знака, имъвшаго форму креста и изображавпаго молоть (символь бога Тора), посвящаль богамь жертвенныя яства и кубокъ, изъ котораго пили. Кубокъ, наполненный пивомъ, три раза совершалъ круговое движеніе: первый разъ пили въ честь бога Одина и просили у него дать королю побъду, государству благоденствіе и расширеніе предъловъ, второй разъ-въ честь боговъ Ніордра и Фрейи, у которыхъ просили урожая и мира, третій разъ — въ честь павшихъ на войнъ героевъ — королей и вождей 2), а также въ воспоминание знаменитыхъ родственниковъ 3). Эти пиршества по способу, которымъ они устроялись, носили названіе гильдій, т. е. пиршествъ на общій счоть, въ складчину 4).

<sup>1)</sup> Historia regum Norvegicorum conscripta a Snorrio Sturlae filio, 1777, t. I, p. 139; t. II, p. 165—168, 247—254.

Отсюда названіе этого тоста bragafull, въроятно отъ braga — бравне, храбрые.

<sup>3)</sup> Отсюда другое название этого тоста minni—память, поминки (minni родственно славянси. мию).

<sup>4)</sup> По объясненію глоссаторовъ, слово гильдія происходить отъ нѣм. gelten. англос. gelden, gyldan — платить; въ переводъ Ульфили gild значить доброхотное далніе, tributum voluntarium. Отсюда гильдія первоначально означаєть пиръ, устроенный на добровольные взносы, уплаченные депьгами или провизіей, а потомъ уже пиръ вообще.

Главнъйшими праздниками, когда у германцевъ происходили собранія для общественныхъ жертвоприношеній и пировъ, были слъдующіе: льтній праздникъ (21 іюня), весенній (въ однихъ странахъ 1 мая, въ другихъ 1 марта), осенній (1 ноября) и зимній (въ декабръ). Изъ этихъ четырехъ праздниковъ тотъ или другой германскій народъ обыкновенно праздноваль три, въ томъ числь одинъ съ особенною торжественностію: на югъ Германіи и въ Англіи праздновались льтній, весенній и осенній праздники и между ними льтній считался самымъ важнымъ; на съверъ Германіи и на Скандинавскомъ полуостровъ праздновались весенній, осенній и зимній праздники и самыми важными считались — у съверныхъ германцевъ весенній, у скандинавовъ—зимній.

Между пиршествами, устроявшимися по частнымъ случаямъ, поминки по умерщимъ родственникамъ имъли у германцевъ юридическое и даже государственное значеніе. У Снорро Стурлезона 1) приведено нѣсколько сагъ, въ которыхъ разсказывается о пирахъ, въ память умершихъ королей. Сынъ умершаго собираль къ себъ въ домъ знатныхъ лицъ и самъ садился на скамью возл'в возвышеннаго м'вста, на которомъ сидъль при жизни покойникъ и которое въ настоящемъ случав оставалось пока незанятымь. Затемь начиналось пиршество, - первый кубокъ выпивали въ честь умершаго, следующіе въ честь боговъ. Прежде чёмъ осущить первый кубокъ, молодой король даваль какое-нибудь объщание, напр. распространить предёлы государства, предпринять походъ въ ту или другую страну и пр.; осущивъ после того кубокъ, онъ всходиль на возвышенное мъсто и съ этого момента считался вступившимъ въ права домоховянна и государя. Такимъ образомъ поминки замёняли церемонію ввода въ наслёдство и, вивств съ твиъ, служили средствомъ знакомить подданныхъ съ правительственной программой новаго государя.

Старинный быть славянь (какъ народа, происходящаго

<sup>1)</sup> Loco citato.

отъ одного кория съ германцами) представляетъ большую аналогію съ германскимъ бытомъ. Эта аналогія замівчается и въ обычай пиршествъ. У славянъ, какъ и у германцевъ, пиршества соединались съ жертвоприношеніями. У балтійскихъ славянъ жренъ, по словамъ Гельмольда, посредствомъ жребія опредъляль правднества богамъ; тогда сходились мужи и жены съ детьми и приносили въ жертву быковъ и овецъ; после жертвоприношенія начиналось общественное пиршество, при чомъ поочередно пили изъ кубка въ честь боговъ и умолялидобрыхъ боговъ послать счастіе, а злыхъ-отвратить несчастіе 1). При описаніи осенняго правдника Святовита, Саксонъ Грамматикъ говоритъ, что жители острова Руяны (Rugia), собравшись предъ храмомъ, приносили въ жертву этому богу животныхъ и учреждали пиршество 2). Такія же пиршества устроялись во время жертвоприношеній другимь богамъ. Поучительныя слова, направленныя противъ языческихъ преданій и обрядовъ, осуждають тіхь, которые «кумирьскую жертву ядять... върують въ Стрибога, Дажьбога и Переплута, кже вертячеся ему піють вь розёхъ» (пьють изъ роговъ) 3), воторые ставять «трапеву Роду и Рожаницамъ». Имъя въ виду поучительное слово противъ ставящихъ транезу Роду и Рожаницамъ, Нифонтъ новгородскій на вопросъ Кирика: «Аже се Роду и Роженицъ крають хлъбы и сиры и медъ (пьють)?> отвъчаль: «бороняще вельми. Нъгдъ, рече, молвить: горе пьющимъ Роменицъ» 4). Славяне устрояли пиршества вообще при жертвоприношеніяхъ языческимъ богамъ и въ частности при общественныхъ жертвоприношеніяхъ, совершавшихся въ праздники. Главивишими праздниками у славянъ, подобно. тому, капъ и у германцевъ, были: весенніе (въ марте и мае),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Helmoldus, Chronica Slavorum, lib. 1, cap. LII, ed. Henricus Bangertus, 1659, p. 125.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Saxo Grammat., Historia Danica, lib, XIV, recens. Petrus Erasmus Müller, absolvit Velschow, 1839, vol. II, p. 838-839.

<sup>3)</sup> Льтон. русск. лит., т. IV, стр. 99, 108—109.

<sup>4)</sup> Филареть, «Обз. Дух. Лит.», т. I, стр. 71.

летній (купало, въ іюнъ), осенній (Кострома, Ладо, Ярило, въ іюнъ), зимній (Коляда, Овсень, въ декабръ).

У славянь, какь и у германцевь, пиршество было также необходимою принадлежностію поминовенія умершихъ. Преданіе, ваписанное въ «Пов'єсти временных л'єть», разсказываетъ, что когда древляне убили Игоря, тогда Ольга «посла къ Деревляномъ, ръкущи сице: се оуже иду къ вамъ, да пристроите меды многи въ градъ, идъже оубисте мужа моего, да поплачюся надъ гробомъ его, и створю трывну мужю своему. Они же то слышавше, съвезоща меды многи въло, възвариша.... Посемъ съдоща Деревляне цити, и повелъ Ольга отройомъ своимъ служити предъ ними... Яко оупишася Деревляне, повель отрокомъ своимъ пити на ня (т. e. на смерть ихъ, въ воспоминание ихъ, какъ бы умершихъ), а сама отъиде вромъ и повелъ дружини съчи Деревляне» 1). Поминальныя пиршества были въ обычат не только у русскихъ, но и У ДРУГИХЪ СЛАВЯНЪ, И ДО ТОГО ВОШЛИ ВЪ ИХЪ НРАВЫ, ЧТО СОхранялись въ последующее время, напр. въ XV-XVI вв. у славянъ-оботритовъ, населявшихъ Мекленбургъ 2) и у русскихъ поселянъ Литвы 3), и до настоящаго времени сохраняются въ быть южныхъ славянъ, словаковъ, мазуровъ, поляковъ и русскихъ. При поминкахъ славяне, безъ сомивнія, инли не только въ память умершаго, но также въ честь языческихъ боговъ, потому что ни одинъ пиръ не обходился безъ воспоминанія боговъ: «егда у кого пиръ будеть (читаемъ въ «Словъ нъкоего христолюбца и ревнителя по правой въръ»), тогда же и (Перуна, Хорса, Мокошь, Сима, Ргла, Вилы) кла-

<sup>1) «</sup>Полн. собр. русск. лът.», т. І, стр. 46.

<sup>2)</sup> Свидът. Маршалка у Westphalen, Monumenta inedita rerum Germanicarum, praecipue Cimbricarum, t. I, p. 571.

<sup>3)</sup> Свидът. польскато священника Менеція или Мелетія въ соч.: De Russorum religione, ritibus nuptiarum, funerum, victu, vestitu etc., 1582. См. De religione et sacrificiis veterum Borussorum, epist. 10 Meletii ad Georgium Sabinum, въ конца (соч. безъ пагинаціи).

дуть въ ведра и въ чаши и тако пьють, веселящеся о идолъхъ своихъ $^{1}$ ).

Такъ какъ пиршества находились въ тесной связи съ языческою религіей германцевъ и славянъ, то, понятно, они не могли возбудить сочувствія къ себъвъ христіанскихъ миссіонерахъ, проповъдовавшихъ названнымъ народамъ слово Божіе; естественно было ожидать, что миссіонеры будуть вооружаться противъ обычая пиршествъ и заботиться объ искорененіи его. Но обычай до того сроднился съ общественнымъ и домашнимъ бытомъ германцевъ и славянъ, что искоренить его оказалось дёломъ чрезвычайно труднымъ и даже невозможнымъ. Поэтому найдено было болье цылесообразнымь оставить древній обычай, сообщивъ ему христіанскій смысль; это было твиъ удобиве, что общераспространенный обычай, будучи измъненъ применительно въ христіанскимъ началамъ, могь содействовать быстрейшему распространенію христіанства въ народь. Такимъ образомъ произошло, что къ языческому элементу быль присоединень элементь христіанскій. Въ самомъ способъ смъщенія этихъ столь различныхъ элементовъ, въ характеръ измъненій, произведенныхъ въ языческомъ обычаъ пиршествъ подъ вліяніемъ христіанства, мы опять замічаемъ аналогію у германцевъ и славянъ.

При началѣ христіанства у германцевъ церковь сильно возставала противъ гильдій, пиршествъ, пока онѣ были нераздѣльны съ идолослуженіемъ; положены были денежные штрафы за приверженность къ языческому обычаю и отъ новокрещаемыхъ требовали отреченія не только отъ діа вола, но и отъ гильдій его 2). Когда съ одной стороны

¹) Филареть, «Обз. Дух. Лит.», т. I, стр. 70.

<sup>2)</sup> Сохранилась формула отречения саксовь оть діавола и діавольской гельдія (diabole gilde). Ср. Capitula, quae de partib. Saxoniae constituta sunt (Paderbrunn., 785 a.), cap. 21: si quis... ad honorem daemonum comederet; si nobilis fuerit, solidos sexaginta; si ingenuus, triginta; si litus, quindecim. Pertz, Monumenta Germaniae historica, Leges, t. I, p. 49.

попытки уничтожить гильдін не удались, а съ другой — явидась возможность отдёдить гильдіи оть явыческихъ жертвоприношеній и придать имъ видъ древне-христіанскихъ агапъ, тогда представители церкви отнеслись къ нимъ снисходительнве и разрышили ихъ употребленіе, съ спеціальною цылью сдвлать народъ болве склоннымъ къ принятію христіанства. «Поелику они имъютъ обыкновение убивать много быковъ въ жертву идоламъ». -- писалъ Григорій В. британскому аббату Меллиту, въ 601 году, - «то и этотъ обычай долженъ быть превращонъ въ нѣкоторое празднество. Пусть они въ дни, посвящонные торжественному богослуженію или воспоминанію святыхъ мучениковъ, мощи которыхъ тамъ почиваютъ, устрояють изъ древесныхъ вътвей палатки вокругъ капищъ, обращонныхъ въ церкви, и празднують эти дни посредствомъ религіозныхъ пиршествъ, дабы такимъ образомъ они уже не діаволу приносили въ жертву животныхъ, но убивали ихъ для пищи себь, во славу Божію, и за свое насыщеніе благодарили Подателя всего; а это делается съ тою целію, чтобы, оставивъ имъ нъкоторое внышнее утышение, сдълать твмъ болве склонными къ внутренней радости» 1). Этотъ отрывовъ изъ письма Григорія В., приведеннаго у англосаксонскаго историка Беды, служа памятникомъ терпимости знаменитаго римскаго епископа къ народному обычаю, вмъстъ съ тъмъ указываетъ на новую черту, внесенную христіанствомъ въ этотъ обычай, именно на то, что гильдіи стали отправляться во славу христіанскаго Вога, вблизи христіанскихъ храмовъ, возникшихъ большею частью на мъстъ языческихъ капищъ. Изъ другихъ данныхъ видно, что не только по близости, но даже внутри христіанскихъ храмовъ устроялись пиршества; противъ этого влоупотребленія, между прочимъ, боролся апостолъ Германіи, Бонифацій (Винфридъ). Съ теченіемъ времени для общественныхъ пиршествъ были выстроены нарочитые домы. О норвежскомъ королъ Олафъ Туч-

Beda, Hist. eccles., l, cap. 30. Monumenta historica Britanica, vol. I, p. 141.

номъ или Смирномъ (XI в.) разсказывается, что онъ весьма дюбиль иышность и блескъ общественныхъ пировъ. Онъ сдъдаль распоряжение, чтобы инричества устроялись исключительно въ городахъ, и для этого въ разныхъ городахъ онъ выстронав циршественные домы. Между ними особенно извъстенъ быль домъ въ Трондгеймъ, который и въ позднъйшее время считался самымъ большимъ домомъ въ Норвегіи и назывался гильдейскимъ, т. е. пиршественнымъ домомъ (quod Gildescalen i. e. convivalem domum vocant) 1). Нвито подобное было предпринято и Генрихомъ І-мъ въ Германіи (Х в.): хотя положительно не говорится объ устройствъ имъ пиршественныхъ домовъ, однакожъ есть указание на то, что онъ заботился объ установленіи опредёленныхъ мёсть для пировъ и вельдъ правдновать ихъ въ городахъ 2). Не смотря однагожь на то, что храмы перестали быть мёстомъ пиршествъ, посавдніе не потеряли чрезъ это своего религіознаго отнечатка, - по прежнему они совершались во славу Божію и сопровождались изв'єстными религіозными церемоніями. Подобно тому, какъ въдо-христіанское время гильдін неразрывно были связаны съ языческимъ жертвоприношениемъ, -- и послф введенія христіанства, он'в соединялись съ богослуженіемъ: предъ началомъ пиршества служилась мисса. Подобно тому, какъ гильдін языческаго времени соединены были съ тостами въ честь Одина, Фрейи и Ніордра, точно такъ и на гильдіяхъ христіанскаго времени произноснямсь тосты, только уже не въ честь языческихъ боговъ, а во славу Христа, Дъвы Маріи и святыхъ. Въ частности вастольное чествование того или другаго святаго зависёло отъ степени популярности его въ дан-Такъ напр. король Свендъ, на поминкахъ ной мъстности. отца своего Гаральда, вследъ за тостомъ въ честь Христа,

<sup>1)</sup> Torfaeus, Historia rerum Norvegicarum, t. I, p. 84.

<sup>2)</sup> Concilia et omnes conventus atque convivia in urbibus voluit celebrari. Widukindi, Res gestae saxonicae, lib. 1, cap. 35,—ap. Pertz, Monum. Germ. hist. Scriptores, t. III, p. 432.

провозгласиль тость въ честь архангела Михаила. Предъ началомъ одного народнаго собранія въ Агдъ, въ Норвегів, королю Олафу явился во сив св. Мартинъ Турскій и уб'вкдаль вороля во время предстоящаго общественнаго пиршества вышить за него, св. Мартина, и за другихъ святыхъ тѣ чаши, которыя обыкновенно выпивались въ честь Одина и ассовъ. Почему въ этомъ случай явился королю именно св. Мартинъ. это объясняется темъ, что вначале онъ быль патрономъ Норвегін. Впослёдствін, когда Норвегія избрала своимъ патрономъ національнаго святаго, Одафа, тогда король Магнусъ издаль распоряжение, чтобы въ Рожд. Хр. пили въ честь Олафа (а не Мартина). Измёненія, внесенныя христіанствомъ въ германскій обычай гильдій, заключались не только въ замент жыческих жертвы миссами и языческихы боговы христіанскимъ Богомъ и святыми, но также въ замене явическихъ праздниковъ, къ которымъ главнымъ образомъ пріурочены были гильдій, праздниками христіанскими: літній праздникь замъненъ инемъ св. Іоанна, весенній — пасхой, осенній правдникомъ всехъ святыхъ, зимній - Рождествомъ Христовымъ. Кром'в совпаденія по времени съ языческими правдниками, выборь этихъ христіанскихъ праздниковь представляль удобство и въ томъ отношении, что нъкоторые изъ нихъ напоминали языческіе праздники своею трехдневною продолжительностію. Что касается пиршествъ по поводу поминовенія умершихъ, то они обыкновенно происходили въ день похоронъ, а также въ 7-й и 33-й дни послъ смерти; измънение этихъ пиршествъ, сравнительно съ явыческими поминками, состояло въ томъ, что мъсто прославленія умершаго посредствомъ застольныхъ тостовъ ваняла молитва о спасенін его души. Пиршеству предшествовала заупокойная мисса, священникъ, ее служившій, принималь потомъ участіе въ пиръ и существовали спеціальные цервовные каноны, которые предписывали ему, какъ вести себя во время этого пира: по канонамъ Гинкмара, архіеп. реймскаго, онъ не долженъ быль пить во славу умершаго и напиваться пьянымъ; могъ выпить, во славу Божію, три чаши

и никакъ не больше (maxime autem ultra tertiam vicem poculum ibi non contingant) и пр.  $^{\rm t}$ ).

Послъ введенія христіанства у славянь ихъ явическій обычай пиршествъ постигиа таже судьба, которая выпала на долю германскаго обычая. Онъ не быль совершенно искорененъ, а только измъненъ сообразно съ христіанскими понятіями. Само духовенство стало участвовать въ народныхъ пиршествахъ, какъ видно изъ вышеупомянутаго «Слова христолюбца и ревнителя по правой вёрё», который, говоря о пирахъ, прибавляетъ, что «не токмо се творять невъжи, но и въжи, попове и книжницы» 2). Но подъ вліяніемъ духовенства прежнее питье чашъ въ честь языческихъ боговъ уступило место застольнымъ чашамъ, въ честь Христа и Девы Марін, — въ «Словъ писанномъ святымъ Осодосісмъ мнихомъ» (печерскимъ) сказано: «во время пира тропарей не пъть за чашами, развъ только три: одинъ разъ во славу Христа Бога, въ началь объда, другой въ честь Пресвятой Дьвы Маріи, въ концъ объда, въ третій — за здравіе государя: болъе не позволяемъ». 3) Это поучение Өеодосія, предназначаемое для духовныхъ лицъ и сходное съ канономъ Гинкмара въ опредълени количества чашъ, которыя позволялось выпить священнику въ теченіе пира, ясно показываеть, что религіозный характеръ славянскихъ пиршествъ удержанъ былъ и въ христіанское время, при чомъ роль, принадлежавшая прежде язычеству, перешла къ христіанству. Языческіе славянскіе правдники слились съ правдниками христіанскими: весенніе-съ Пасхой и Троицынымъ днемъ, летній-съ Ивановымъ днемъ, осенній-съ днемъ Петра и Павла, зимній-съ Рождествомъ Христовымъ. Эти праздники предпочтительно предъ другими стали избираться для пиршествъ, и до какой степени это сделалось обыкновеннымъ - показываетъ тотъ факть, что даже въ настоящее время въ Зап. Россіи счи-

<sup>1)</sup> Labbe, Sacrosancta concilia, t. X, p. 4, can. 14, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Филаретъ, «Обз. Дух. Лит.», т. I, стр. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 17.

тается нужнымъ приготовлять больше запасы пищи и питья къ празднику Пасхи, колоть свиней къ Рождеству Хр. и т. д. Въ этомъ традиціонномъ обыкновеніи нельзя не видёть остатковъ стариннаго обычая соединять общественные пиры съ важнёйшими христіанскими праздниками, которые по времени совпадали съ прежними языческими празднествами. Поминальныя пиршества послё введенія христіанства у русскихъ славянъ стали совершаться въ день похоронъ и въ 9-й и 40-й дни послё смерти; необходимою принадлежностію ихъ сдёлались заупокойная обёдня и молитва о спасеніи души умершаго, вмёсто застольнаго тоста въ честь умершаго.

Изъ сказаннаго нами можно сделать выводъ, что происхождение пиршествъ относится къ глубокой древности, можеть быть въ тому времени, когда германцы и славяне не успъли еще выдълиться изъ индоевропейской семьи народовъ. •Эта догадка основана на фактъ сходства между пиршественными обычаями германцевъ и славянъ. Такъ какъ сходство замъчается въ раннюю пору жизни названныхъ народовъ и по этому не можеть быть объяснено заимствованіемъ обычая однимъ народомъ у другаго, то необходимо признать общность источнаго начала и допустить существование обычая еще въ то время, когда оба народа составляли одно цвлое. Пиршества были соединены съ религіозными установленіями германцевь и славянь, совершались въ языческіе праздники и въ дни поминовенія умершихъ, и были неразрывны съ языческими жертвоприношеніями и прославленіемъ боговъ и умершихъ. Послъ обращенія германцевъ и славянъ въ христіанство обычай пиршествъ быль удержанъ и сохранялся въ тъхъ же формахъ, подъ которыми онъ существоваль до принятія христіанства. По прежнему онь им'єль религіозное значеніе и изм'яненіе состояло лишь въ томъ, что роль язычества перешла къ христіанству: вмёсто языческихъ праздниковъ и явыческой тризны, пиршества стали совершаться въ христіанскія правдничи и въ дни церковнаго поминовенія умершихъ, вмісто языческаго жертвоприношенія

и прославленія боговъ введено богослуженіе и прославленіе Бога и святыхъ, вмѣсто чествованія умершихъ введено христіанское молитвословіе объ ихъ спасеніи. Словомъ, измѣненія не представляли въ существѣ ничего новаго; они возникли на почвѣ уже готовой и состояли лишь въ томъ, что особенностямъ, прежде существовавшимъ и имѣвшимъ характеръ языческій, теперь былъ приданъ характеръ христіанскій.

Но была еще одна важная особенность, которая сообщена была пиршествамъ послъ введенія христіанства и происхожденіе которой-если не съ несомивниою достов врностію, то съ значительною долею въроятности -- можно ставить въ зависимость отъ христіанства. Особенность ваключалась въ томъ, что тогда какъ въ до-христіанское время пиршества устроялись для ближайшихъ родственниковъ, сосъдей или наконецъ для всёхъ гражданъ, на которыхъ чрезъ это не вовлагалось ниванихъ особыхъ обязательствъ по отношению другъ въ другу; после введенія христіанства люди, сходившіеся виёсте и принимавшіе участіе въ общемъ пирт, составляли союзъ, члены котораго были связаны между собою чувствомъ братства и обязанностію взаимной помощи. Этотъ союзъ у германцевъ сталь называться гильдіей, т. е. тімь самымь словомь, которое прежде употреблялось для обозначенія общественнаго пиршества; у славянъ онъ сталъ навываться братчиной (а потомъ братствомъ), -- словомъ, которое, въроятно, тоже прилагалось къ общественнымъ пиршествамъ явыческаго времени, хотя ясныхъ указаній на это не существуетъ.

Изъ какихъ началъ и подъ какимъ вліяніемъ возникла и развилась эта особенность, измѣнившая первоначальный смыслъ гильдій и братчинъ, придавшая имъ видъ союзовъ, корпорацій людей, обязанныхъ помогать другъ другу, — относительно этого высказано два предположенія. Нѣкоторые производять новые союзы отъ тѣхъ побратимствъ, которыя, по изображенію скандинавскихъ сагъ и славянскихъ сказаній, быди въ обычав у древнихъ германцевъ и славянъ и которыя представ-

ляли собою союзы двухъ лицъ, обязавшихся помогать другъ другу до самоотверженія, общими силами мстить за оскорбленія, имъ нанесенныя, и пр. Таковъ, между прочимъ, взглядъ Мюнтера на происхождение гильдій, которыя, по словамъ этого учонаго, образовались изъ соединенія побратимствъ, въ смягчонной формв, съ обычаемъ жертвенныхъ пиршествъ 1). Другіе объясняють превращеніе гильдій и братчинь изъпростыхь пиршествъ въ союзы для самопомощи и общаго пированія воздъйствіемъ христіанской иден о братской любви, которая въ первое время христіанства воплощалась въ агапахъ, а въ данное время нашла себъ выражение въ гильдіяхъ и братчинахъ. Таковъ взглядъ Вильды, по мивнію котораго христіанская илея братства соединилась съ старо-германскимъ обычаемъ пиршествъ, въ ививненномъ христіанствомъ видв, и отъ соединенія произошли гильдій, -- учрежденіе, которое внутреннимъ своимъ содержаніемъ примыкаеть къ христіанству, а вижшиею формою къ нравамъ и образу жизни древнихъ германцевъ 2). Таковъ же въ сущности, котя мене сознателенъ и отчотливъ, взглядъ Флерова на православныя ванадно-русскія братства, при учреждении которыхъ, говоритъ онъ, «за образецъ и основаніе приняты были приміры христіанской жизни первыхъ времень и многочисленныя заповёди Спасителя и апостоловь о любви, какую должны имъть христіане другъ въ другу» 3).

Мы отдаемъ предпочтение второму взгляду, подъ условіемъ надлежащей его постановки. Производя гильдіи и братчины отъ древнихъ побратимствъ, трудно устранить недоумфніе, какимъ образомъ произошло, что дружественный союзъ, связывавшій двухъ лицъ, могъ потомъ разростись въ большой союзъ, обнимавшій многихъ лицъ, въ томъ числѣ женщинъ; далѣе, какимъ образомъ произошло, что, не смотря на существованіе составныхъ элементовъ, т. е. побратимствъ и жерт-

<sup>1)</sup> Münter, Kirchengeschichte v. Dänemark und Norwegen, B. I, S. 191 ff.

<sup>2)</sup> Wilda, Das Gildewesen im Mittelalter, S. 32-33.

з) Флеровъ, «О православнихъ церковнихъ братствахъ», стр. 2.

венныхъ пиршествъ, эти элементы въ до-христіанское время не могли объединиться въ гильдіи и братчины (въ смыслѣ союзовъ), появленіе которыхъ относится лишь по времени послъ введенія христіанства у германцевъ и славянъ. Второй взглядъ не возбуждаетъ подобныхъ недоумёній. О правдоподобности его говорить уже то обстоятельство, что онъ изобрътенъ не Вильдой или какимъ-нибудь другимъ учонымъ въ XIX стольтіи, но современень учрежденію гильдій и братствь и быль раздёляемъ самими учредителями. Въ начале некоторыхъ гильдейскихъ статутовъ приводится, напр., следующее соображеніе, какъ мотивъ къ составленію гильдій: «пророкъ Давиль сказаль въ псалмахъ: какъ хорошо и пріятно, когда братія живуть вмість и единодушно», или: «поелику Богь есть дюбовь, и кто пребываеть въ дюбви, тотъ пребываеть въ Богъ и Богъ въ немъ», -- посему мы, такіе-то, постановивши основать гильдію, и .пр. 1). Кириллъ, патріархъ константинопольскій, въ грамать на устроеніе луцкаго братства, 1623 г., писалъ, что братство — это «не новое какое-либо установленіе, но по истинъ древнъймее, съ самаго начала учрежденное при апостолахъ, когда у всёхъ было сердце едино и душа едина» 2). Таже мысль, въ той или иной формъ, приводится въ другихъ граматахъ и актахъ, какъ побуждение къ основанію братствъ въ Западной Россіи. Если сами учредители сознаются, что при учрежденіи гильдій и братствъ ими руководила идея христіанской любви и братскаго единенія; то мы не имвемъ права отрицать это и ставить происхожденіе союзовъ вив всякой зависимости отъ христіанства. Остается только неуясненнымъ самый процессъ возникновенія этихъ союзовъ, а именно, каковъ былъ историческій ходъ развитія христіанской идеи братской любви и соединенія ея съ германославянскимъ обычаемъ пиршествъ. Оставляя въ сторонъ древнехристіанскія агапы, рано вышедшія изъ употребленія, мы

<sup>1)</sup> См. статугы гильдій св. Іоанна въ Свенборгі и Св. Тронцы въ Одензее у Suhm, Samlinger, В. І, Н. 2, S. 210.

<sup>2)</sup> Памятн. Кіевск. Коми., т. I, отд. I, грам. VII.

полагаемъ, что переходною ступенью въ развитіи этой идеи (разумъемъ ея обнаруженія), до соединенія ея съ обычаемъ пиршествъ, было монастырское общежитіе, съ которымъ скоро познакомились германцы и славяне послё принятія ими христіанства. Монахи того или другаго монастыря, естественно, образовали союзъ и смотрёли на себя по преимуществу какъ на братьевъ во Христъ, связанныхъ другъ съ другомъ болъе тъсными узами, чъмъ съ другими людьми, не принадлежавшими къ монастырскому общежитію. Съ теченіемъ времени монашескій круговоръ разширился, явилась мысль, что тёснейшій союзь дружбы и братской любви не должень ограничиваться монастырскими ствнами, но должень обнимать собою возможно большее число людей. Выражениемъ этой мысли были братскіе союзы между нівсколькими монастырями. Сначала въ составъ этихъ союзовъ входила только братія монастырей, завлючившихъ союзъ, братство; а потомъ въ число братчивовъ начали поступать и лица не принадлежавшія къ монастырской братін, духовныя и свётскія. Такъ, напр., два гильскихъ монастыря, св. Ремигія и св. Діонисія, заключили между собою братскій союзь и въ составь этого союза, какъ видно изъ подписей на грамать отъ 838 г. 1), вошли кромь аббатовъ и монаховъ, нъкоторые епископы и императоръ Людовикъ Благочестивый. Примфры такихъ монастырскихъ союзовъ извёстны и изъ исторін Англін; изъ грамать относящихся къ этимъ союзамъ, видно, что братчики обязывались быть по отношенію другь къ другу «какъ бы одно тело и одинъ духъ», заботиться о временныхъ нуждахъ и душевномъ спасеніи другь друга 2). Последняя цель братскаго союза, безъ сомненія, была главною приманкою для людей свётскихъ, которые, желая заручиться

Христ. Чтен. № 9 1875 г.

Digitized by 1900gle

<sup>1)</sup> D'Achery, Spicilegium, t. III, p. 333, cf. p. 428, 456.

<sup>2)</sup> Выраженіе: quasi cor unum et anima una и указаніе на приведенныя въ тексть цьли братства встрычаются, между прочимь, въ грамать, относящейся къ братству, составленному при Вильгельмь І-мъ семью англійскими монастырями. Lickesius, Thesaurus linguarum septentrionalium, t. III, Dissertatio epistolarius, p. 19.

молитвами монаховъ и попасть въ монастырскіе диптихи, дъдались членами ихъ братства. Такимъ образомъ правтика общежительныхъ монастырей очень рано выработала форму для выраженія христіанской идеи братской любви и единенія; этою формою были соювы для помощи въ настоящей и будущей жизни. Стоило только перейти этой форм в изъ монастырской практики на почву народной жизни германцевъ и славянъ и соединиться съ народнымъ обычаемъ пиршествъ, чтобы явились гильдін и братчины. Такь и было въ действительности. Допущениемъ мірянъ въ монастырскіе союзы быль проложенъ путь для перехода послёднихъ въ народную жизнь и для ихъ соединенія съ народнымъ обычаемъ. Участіе мірянъ въ монастырскихъ братствахъ повело къ тому, что, съ одной стороны, монахи и вообще духовныя лица, уступая привычкамъ мірянъ, начали сопровождать пиршествами свои братскія собранія, съ другой стороны міряне, повнакомившись съ братствами, не ограничились участіемь въ нихъ, но по образцу этихъ братствъ, начали самостоятельно составлять союзы, въ которыхъ пиршества (въ томъ видъ, какой они получили подъ вліяніемъ христіанства) были выдающимся элементомъ и которыя они постепенно стали приспособлять въ своимъ мірскимъ пълямъ.

Съ точки зрвнія цвлей, которымъ задавались и которыя преслівдовали гильдій и братчины (или братства), тв и другія раздівляются на нісколько аналогичныхъ типовъ, слівдовававшихъ другъ за другомъ въ исторической преемственности и указывающихъ собою на главнівшіе фазисы историческаго развитія гильдій и братствъ. Въ хронологическомъ отношеній германскія гильдій предшествовали славянскимъ братчинамъ и историческіе типы первыхъ выработались раньше, чімъ типы послівднихъ. Это обстоятельство само собою опредівляєть порядовъ, въ которомъ намъ предстоитъ разсматривать гильдій и братства.

Въ историческомъ развитіи гильдій замѣчаются три главные момента. Сначала лильдіи если не исключительно состоя-

ли изъ духовныхъ липъ, то во всякомъ случав находились подъ преобладающимъ вліяніемъ духовенства, имёли строго религіозный характерь и преследовали только религіозныя пёли. Поэтому онв могуть быть названы духовными гильдіями. Роль гильдій этого рода до XIV в. была сравнительно незначительная; но въ ХІУ-ХУ векахъ оне быстро распространились и увеличились въ числъ; остатки ихъ до настоящаго времени сохраняются въ католической церкви. Послё духовныхъ гильдій выступили на сцівну гильдій, которыя успівли эмансипироваться отъ вліянія духовенства: на м'єсто характера религіознаго усвоили себ' преимущественно характеръ политическій, на мъсто цьлей религіозных в — цьль преимущественно политическую, а именно защиту отъ притёсненій и насилій сильныхь дюдей. Эти гильдіи можно назвать оборонительными гильдіями. Наконець явились гильдін, въ которыхъ какъ религіовныя, такъ и политическія цёли отступили на задній планъ, а на передній выступили интересы экономическіе, содъйствіе развитію торговли и ремесль. Это были гильдіи промысловыя, которыя по составу своихъ членовъ и направленію своей дъятельности распадались на купеческія и ремесленныя. Оборонительныя и промысловыя гильдіи развились изъ духовныхъ гильдій. Не смотря на то, своего процветанія оне доститли раньше последнихъ, именно въ промежутокъ времени отъ IX до XIV в. Но послъ XIV в. онъ стали подавляться духовными гильдіями.

Въ историческомъ развитіи братчинъ тоже замѣчаются три главные момента. Сначала братчины преслѣдовали тѣ же самыя строго религіозныя цѣли, которыя составляли отличительную особенность духовныхъ гильдій. Такъ какъ дѣятельность этихъ братчинъ была обращена главнымъ образомъ на нужды церкви, то ихъ можно назвать церковными братствами. Хотя онѣ существовали до XV в., но замѣтнымъ образомъ начали заявлять о себѣ въ XV — XVI вѣкахъ. Изъ церковныхъ братствъ въ XVI—XVII вв. образовались братства, цѣли которыхъ, по прежнему оставаясь религіозными, сдѣлались зна

чительно шире, сравнительно съ прежнимъ временемъ. Такъ какъ дёятельность ихъ была направлена на защиту вёры, то они могутъ быть названы религіозно-оборонительными братствами; они выдерживають нёкоторую аналогію съ оборонительными гильдіями — вся разница въ предметё обороны и сообразно съ этимъ въ средствахъ обороны. Наконецъ, частію до XVI в., особенно же въ XVI—XVII вв., введены были промысловыя братства (купеческія и ремесленныя), имёвшія своею цёлію — содёйствіе развитію торговли и ремеслъ. Они вполнё соотвётствують промысловымъ гильдіямъ и въ значительной степени составляють простое заимствованіе этихъ гильдій.

Послѣ этого общаго замѣчанія перейдемъ въ частнѣйшему ознакомленію съ типами гильдій и братствъ.

Первое мъсто въ ряду занадно-европейскихъ гильдій занимають духовныя гильдін. Историческихь данныхь, съ помощію которыхъ можно было бы хронологически-точно опредълить время ихъ появленія, не сохранилось. Съ несомнънпостію можно сказать только то, что онъ произошли не позже VIII в., такъ какъ отъ второй половины VIII в. до насъ дошли первыя указанія на гильдін, а именно въ трехъ капитуляріяхъ Карла В. отъ 779, 789 и 794 гг. 1). По этимъ законодательнымъ памятникамъ гильдіи являются учрежденіемъ уже готовымъ, развившимся и существовавшимъ прежде. Есть основаніе думать, что духовныя гильдіи сначала ограничивались тёснымъ кругомъ духовныхъ лицъ, собиравшихся 1-го числа каждаго мъсяца для разсужденія о духовныхъ дёлахъ. Объ этомъ можно заключать изъ одного канона Гинкмара, архіепископа реймскаго, направленнаго противъ неумфренности и неблагопристойности, которыя допускались духовенствомъ на пиршествахъ 2). Затёмъ въ составъ духовныхъ гильдій были допущены міряне, даже женщины. Указаніе на такое

<sup>1)</sup> Bouquet, Script. rer. gallic. et francic., t. V, p. 647, 649.

<sup>2)</sup> Labbe, Sacrosancta concilia, t. X, col. 4, can. 15.

измънение состава гильдій находится въ постановленіи нантскаго собора, который относится по времени не позже 800 года 1). Это постановление почти дословно было повторено въ капитуляріи Гинкмара реймскаго отъ 852 г., въ которой онъ давалъ постановленія духовенству своей епархіи, какъ вести себя по отношенію къ гильдіямъ 2). Всв перечисленные документы свидьтельствують о существовании духовныхъ гильдій въ VIII-IX вв. въ государстві франкскомъ. Есть также одинъ документъ, который доказываетъ существованіе ихъ въ IX в. въ англо-саксонскомъ государствъ: это именно статуть гильдіи въ город'в Эксетор'в 3), весьма важный для правильнаго пониманія устройства духовных гильдій въ ближайшее время после ихъ возникновенія. Не смотря на то, что міряне рано получили доступъ въ духовныя гильдін, посявднія продолжали оставаться подъ сильнымъ вліяніемъ духовенства и сохраняли свой религіозный характеръ; главнымъ предметомъ ихъ двятельности была помощь церквамъ, . духовенству и бъднымъ. При такомъ направлении ихъ дъятельности, естественно произошло, что представители церкви благосклонно отнеслись въ духовнымъ гильдіямъ и содъйствовали ихъ распространенію: въ теченіе X—XIII вековъ число ихъ увеличилось, какъ объ этомъ можно судить по сохранившимся памятникамъ 4). Но количество духовныхъ гильдій этого времени ничтожно сравнительно съ количествомъ ихъ въ XIV-XV вв. Въ эти два века последовало крайне быстрое ихъ размноженіе: въ каждомъ городѣ западной Европы

<sup>1)</sup> Labbe, t. 1X, col. 472, can. XV. Касательно времени, когда происходиль нантскій соборъ, постановившій канонь: De collectis, vel confratriis, quas consortia vocant... etc., учоные несогласны между собою. Одни относять его къ 658 г., другіе—къ 660 г., а третіе къ 800. Всё согласны лишь въ томъ, что онь происходиль не позже 800 года.

<sup>2)</sup> Labbe, t. VIII, col. 572.

<sup>3)</sup> Hickesius, Thesaurus linguar. septentr., t. III, Dissert. epistol., p. 21.

<sup>4)</sup> Terpager, Ripae Cimbricae, seu urbis Ripensis in Cimbria sitae descriptio, libr. II, sect. XIII, p. 418—458. Hickesius, Thesaur. lingu. sept., t. III, Dissert. epist., p. 18—19. Suhm, Histor., B. III, p. 485....

ръдкая церковь не имъла при себъ одной или нъсколькихъ гильдій, — въ итогъ оказывалось, что тотъ или другой городъ обладаль цълыми десятками, даже сотнями. Напр. въ Любекъ ихъ было около 70, въ Кёльнъ около 80, въ Гамбургъ около 100. Къ сожальнію, обнародовано очень мало памятниковъ о гильдіяхъ XIV — XV вв.; извъстно лишь то, что онъ носили въ это время двоякое названіе (однъ назывались колядными гильдіями, другія благочестивыми братствами) и что онъ нъсколько измънились сравнительно съ гильдіями предшествующаго времени. Но прежде чъмъ говорить объ этомъ измъненіи, необходимо познакомиться съ устройствомъ духовныхъ гильдій до XIV в.

Сличая вышеуказанные памятники духовныхъ гильдій VIII—XIII вв. между собою и съ твми отделами статутовъ оборонительныхъ и промысловыхъ гильдій (о нихъ речь будеть ниже), которые представляють собою или простое заимствованіе изъ статутовъ духовныхъ гильдій, или кодификацію правилъ, несомивно действовавшихъ въ духовныхъ гильдіяхъ, хотя и не внесенныхъ въ ихъ статуты, —мы получаемъ следующую общую картину устройства духовной гильдіи.

Гильдія им'вла своего патрона, по имени котораго называлась. Патроны избирались изъ числа святыхъ, особенно чтимыхъ въ той или другой м'встности, каковы были: Канутъ въ Даніи, Олафъ въ Норвегіи и Швеціи, Стефанъ, а потомъ Витъ въ Саксоніи и пр.; съ теченіемъ же времени, когда гильдіи размножились, выборъ патроновъ между святыми проняводился по разнымъ, часто случайнымъ соображеніямъ. Кром'в именъ патроновъ, гильдіи заимствовали также свои названія отъ церквей, въ которыхъ члены гильдіи совершали свое богослуженіе, отъ домовъ, въ которыхъ они собирались, отъ цёли, съ какою учреждена гильдія, отъ занятій членовъ гильдіи и сословія, къ которому принадлежало большинство членовъ.

Въ члены гильдіи поступали духовные и міряне, мущины (братчики) и женщины (сестры). По правамъ между ними су-

ществовало то различіе, что женщины принимали участіе въ религіозныхъ церемоніяхъ и въ общихъ пирахъ, но не участвовали въ разсужденіяхъ о дёлахъ гильдіи, которыя подлежали вёдёнію однихъ мущинъ. Отъ поступавшаго въ гильдію требовалось, чтобы онъ быль человёкомъ хорошей нравственности и незапятнанной чести и чтобы онъ отыскалъ между наличными членами гильдіи лицъ, которыя бы поручились въ томъ, что онъ обладаетъ этими качествами. Принимаемый въ гильдію дёлалъ извёстный взносъ въ гильдейскую кассу и давалъ клятвенный обётъ исполнять обязанности, лежащія на членё гильдіи, и подчиняться постановленіямъ гильдіи; клятву эту онъ давалъ, касаясь рукою какого-нибудь священнаго предмета, напр. реликвій, свёчей и пр.

Гильдія имѣла свою церковь, или алтарь, который на счоть гильдіи уставлялся горящими свѣчами <sup>1</sup>), а также свой домъ. Въ день воспоминанія святаго, которому посвящена была гильдія, а также въ нѣкоторые другіе дни (особенно въ Рожд. Хр., въ день Іоанна Крест. и всѣхъ святыхъ и въ дни поминовенія умершихъ братчиковъ), до двухъ, трехъ и четырехъ разъ въ году, происходили общія собранія членовъ и никто, безъ уважительной причины, какъ-то болѣзни, не смѣлъ уклоняться отъ этихъ собраній, подъ опасеніемъ штрафа. Во время собраній, чаще всего продолжавшихся три дня, совершались въ гильдейской церкви или предъ гильдейскимъ алта-

<sup>1)</sup> Горящія свічи поддерживались на гильдейских алтаряхь не только ночью но и днемъ, какъ видно изъ одного постановленія противъ этого обичая, сділаннаго въ Кёльні. Вообще свічи, употреблявшілся єще въ язич культі германцевъ (сага о св. Олафі у Стурлезона), играли важную роль у германцевъ и въ практикі ихъ гильдій. Независимо отъ того, что иногда на свічахъ давалась клятва, при поступленіи въ гильдію, — оні употреблянсь еще во время пирмествъ и въ нікоторихъ гильдейскихъ статутахъ есть постановленіе, чтоби каждый снималь шапку въ то время, когда вносять свічи (Quilibet... debet detrahere caputium suum, dum lumina impогтавантиг. Теградег, Ripae Cimbricae, р. 420). До поздинівнаго времени германцы придавали таниственное значеніе свічамъ и, когда онів вносились, привітствовали другь друга словами: Gott gebe uns das ewig Licht (Stuck, Antiquitates conviviales, 1592, р. 412).

ремъ миссы и молитвы за живыхъ и умершихъ братчиковъ, затѣмъ происходили въ гильдейскомъ домѣ совѣщанія о, дѣлахъ гильдіи и общія пиры. Все, касающееся пира, было опредѣлено съ особенною подробностію: въ статутахъ есть предписанія, чтобы каждый членъ приносилъ извѣстное количество муки, сотоваго меда (изъ него дѣлался питой медъ и свѣчи) и пр. для пиршества; чтобы онъ не засыцалъ за столомъ, не объѣдался, не опивался, но выпивалъ всего три чаши въ честь (minni) патрона гильдіи, Христа и Дѣвы Маріи, и пилъ стоя на ногахъ и съ пѣснопѣніями; чтобы онъ вель себя чинно и скромно, не шумѣлъ, не билъ посуды, не навывалъ другаго негодяемъ (nithing), воромъ, не таскалъ сосѣда за волосы, не билъ его кулакомъ нли палкою, а что касается оружія, то чтобы и не вносиль его въ гильдейскій домъ, но оставлялъ при входѣ, и пр. и пр. ¹). Кто былъ за-

<sup>1)</sup> Пиршестванъ било отведено такое видное мъсто, что подъ часъ они заслоняли собою другія задаче гильдій, вакь это видно изь статута свято-гертрудиной гильдін въ Геллестадів. и др. (Terpager, Ripae Cimbricae, p. 428; Suhm, Samlinger, B. I. II. 2), въ которые найдено нужнымъ внести статью съ напоминаніемъ, что гильдія установлена не ради пира (non causa petationis). Такое крайнее развитіе пиршествъ, какъ составной части гильдейскаго устройства, объясняется чрезиврною біздностью, если не полимиъ отсутствіемъ общественнихъ увеселеній въ средніе віка. Пирмествення собранія отчасти восноливли этотъ недостатовъ и играли роль современныхъ намъ маскарадовъ и клубовъ: здёсь появлялись talamascae (14 can. Hinemari, ap. Labbe, t. X, col. 4), составлялись танцы (напр. на собраніяхъ гильдій циркульцевъ въ Данцига и Кенигсбергв, называвшихся такъ потому, что у нихъ быль свой знакъ, изображавшій циркуль въ кругі, символь Бога, троичнаго въ лицахь), въ ніжоторыхь гильдейских домах члены могли ежедневно получать объдь за умфренцую плату (напр. въ лимпургской гильдін во Франкфурть на М., названной такъ по имени гильдейского дома), въ другихъ могли праздновать крестини, свадьбу и пр., при чомъ за известную плату отпускалась рыльдейская посуда и кухня, съ поваромъ и прислугою. Всявдствіе того, что гильдейскія пиршества были средствомъ общественныхъ увеселеній, многія лица становились членами ніскольвихъ гильдій, съ цілію иметь возможность чаще участвовать въ пиршестві. Это не воспрещалось статутами, за исключеніемъ немногихъ (напр. статута названной лимпургской гильдін, членамъ которой не дозволено было одновременно состоять членами другихъ гильдій).

мъченъ въ которомъ-нибудь изъ этихъ проступновъ, тотъ подвергался штрафу.

Члены гильдін должны были помогать другь другу. Если кто-нибудь изъ нихъ желалъ отправиться на поклонение святымъ мёстамъ, то остальные обязаны были дать ему для этого денежное пособіе; если одинъ членъ лишался имущества вслёдствіе пожара, кораблекрушенія или другихъ несчастныхъ случаевъ, то всё обязаны были слёдать извёстное пожертвованіе въ пользу пострадавшаго; если одинъ членъ гильдіи встрівчаль другаго на морв въ большой опасности или въ плену, то обязанъ былъ спасти его отъ опасности или выкупить изъ плена. - потомъ гильнія возвращала израсходованныя на этотъ предметь деньги; если члень гильдін; вследствіе увёчья, становился неспособнымъ въ работв, то остальные должны были взять его на свое попеченіе и содержаніе; если членъ забольваль, то остальные должны были ходить за нимъ и лечить его; если онъ ваболеваль или умираль на чужбине, то его должны были доставить туда, куда онъ желаль; въ случав смерти члена гильдін всё обязаны были присутствовать при его похоронахъ и сопровождать гробъ на владбище; погребеніе совершалось на счоть гильдіи и независимо оть этого всь члены гильдіи делали складчину, - одна часть собранной такимъ обравомъ суммы шла на милостыню беднымъ, а другая поступала въ польву церкви и духовенства, съ темъ, чтобы служились миссы за уповой души умершаго. За несоблюденіе изчисленныхъ обязанностей установлены были штрафы.

Гильдія имѣла свое управленіе и судъ. Во главѣ ея стоялъ старшина (gerefa, altermann, senior, senator), у котораго были помощники для завѣдыванія дѣлами экономическими и судебно-административными, а также особыя лица (ключники), распоряжавшіяся пиршествами. Члены гильдіи, смотря по желанію, могли обращаться съ своими дѣлами или къ обыкновенному суду или къ гильдейскому; но всякое дѣло, прежде внесенія его въ обыкновенный судъ, непремѣнно должно было побывать на разсмотрѣніи въ гильдейскомъ судѣ. Судъ произво-

дился на собраніяхъ членовъ. Его вёдёнію подлежали: неисполненіе членами гильдіи принятыхъ ими на себя обязанностей и гильдейскихъ постановленій, оскорбленіе словомъ и
дёломъ, нанесенное однимъ членомъ другому члену, его женѣ
или родственницѣ, вооружонное вторженіе въ домъ, увѣчье и
убійство, причиненныя однимъ членомъ другому. Наказаніями,
налагаемыми по гильдейскому суду, были: штрафы деньгами,
медомъ и воскомъ и исключеніе изъ гильдіи.

· Таково было устройство духовныхъ гильдій въ VIII—XIII вв. Въ последующее время устройство ихъ несколько изменилось и онв превратились въ колядныя гильдіи и благочестивыя братства. Провести различіе между тіми и другими (колядными гильдіями и благочестивыми братствами) чрезвычайно трудно. Надо полагать, что колядныя гильдін, которыя подъ этимъ названіемъ (kalandsgilde) въ первый разъ выступаютъ въ Саксоніи въ XIII в., теснейшимъ образомъ примыкають къ темъ сходкамъ духовныхъ лицъ, о которыхъ писалъ еще Гинкмаръ въ IX в., и которыя собирались въ календы, т. е. 1-го числа каждаго м'есяца 1). И позднівитія колядныя гильдін, подобно сходвамъ духовныхъ лицъ IX в., состояли изъ духовныхъ, которые собирались 1-го числа каждаго мъсяца, отправляли богослужение, разсуждали о дёлахъ и пировали въ теченіе ніскольких дней. Въ этомъ виді колядныя гильдін еще можно отличить отъ благочестивыхъ братствъ: особенностями ихъ служатъ прежде всего то, что въ составъ ихъ членовъ не было мірянъ, а только духовныя лица; далве то, что ихъ собранія были принаровлены къ первому числу каждаго мъсяца и наконецъ то, что предметами ванятій на собраніяхъ, помимо богослуженія и пиршествъ, были такіе религіозные вопросы, которые подлежали въдънію лиць духовныхъ в). Но

<sup>1)</sup> Отсюда, безъ сомвънія, произошло и самое ихъ названіе, котя нъкоторме учоние, напр. Вестфаленъ, не признають этого и производять названіе отъ старогерманскаго слова kalla, англ, 'to call, созмвать.

<sup>2)</sup> Напр. на собраніях волядних гильдій въ Данін, въ XVI в., происходили разсужденія о способах въ установленію однообразія въ ученіи и перковних обрядахъ, какъ это видно изъ опредъленій ротшильдскаго собора 1568 г.

дело въ томъ, что колядныя гильдін отличались не исключительно такими чертами. Во многихъ мъстахъ, напр. въ Даніи, оказалось излишнимъ производить собранія ежемъсячно и колядныя гильдіи ограничены были несколькими собраніями въ году. Кром'в того, въ составъ многихъ духовныхъ гильдій съ теченіемъ времени допущены были міряне и даже ихъ жены, такъ напр. въ Фленсбургв колядная гильдія до 1362 г. состояда исключительно изъ длириковъ, въ 1362 г. разрешено участвовать въ ней восьми мірянамъ, а въ 1422 г. и жены этихъ мірянъ цолучили довволеніе участвовать въ гильдейскомъ пиршествъ. Такимъ образомъ, если въ однихъ колядныхъ гильдіяхъ удерживались ихъ харантеристическія особенности, то въ другихъ эти особенности постепенно терялись, колядныя гильдім приближались въ благочестивымъ братствамъ и сливались съ ними; осталось различіе въ навваніяхъ, для которыхъ трудно подыскать соответствующее различие въ содержаніи.

Благочестивыя братства XIV—XV вв. представляють ту особенность, сравнительно съ устройствомъ духовныхъ гильдій VIII-XIII вв., что цёли ихъ, по прежнему строго религіозныя, спеціализовались. Одни братства (напр. св. Креста въ Гейлигенгавенъ, св. Маріи въ Фленсбургъ) спеціальною своею цълію делали поддержаніе на алтар'я свічей въ извістномъ количествъ; другія (напр. братство св. Гертруды въ Гамбургъ) устроялись для поддержанія той или другой церкви, или изв'єстной ея части, какъ-то церковной крыши; главнымъ предметомъ третьихъ было повровительство школярамъ (таковы напр. братство св. Николая въ Рипенъ, школярныя братства, fraternitates scholarium, въ Гамбургв и Цвикау); четвертыя (напр. братства въ Одензее, Гамбургъ) направляли свою дъятельность на пилигримовъ и вообще путешественниковъ, заводили для нихъ госцитали, владбища, и пр. Было и много другихъ спеціальныхъ задачъ, которыя принимали на себя тъ или другія благочестивыя братства.

Западно-европейскимъ духовнымъ гильдіямъ соответствуютъ

западно-русскія духовныя братства. Время ихъ происхожденія неизвъстно. Въ памятникать они въ первый разъ упоминаются въ XII в., подъ именемъ братчинъ. По свидетельству летописи въ 1159 г. полочане приглашали своего князя Ростислава (одного изъ потомковъ Изяслава Владиміровича, владъвшихъ полоцкою землею) на братчину къ церкви Пресвятой Богородицы старой на Петровъ день. Изъ Судной Исповской граматы и нёкоторыхъ грамать московскихъ князей видно, что подобныя братчины были не въ одномъ Полоцев, но также въ Новгородъ В., Псковъ и на всемъ съверо-востокъ Руси, что онв имвли собственную организацію, съ выборными властями и братчиннымъ самостоятельнымъ судомъ, что онъ заботились о благолёніи приходской церкви и объ устройствъ общественныхъ пировъ въ складчину. Но вообще свёдёнія о братчинахъ очень скудны и неопредёленны. Эти свёдёнія становятся цоливе и опредвлениве лишь съ того времени, когда братчины выступають на сцену въ Западной Россіи подъ именемъ братствъ. Первымъ церковнымъ братствомъ въ Западной Россіи было братство Львовское, основанное около 1439 года. Но историческихъ данныхъ о немъ не сохранилось. Болве извёстно о второмъ по времени братствв, возникшемъ въ Вильнъ около 1458 г. и называвшемся кушнерскимъ братствомъ, т. е. братствомъ шапошниковъ. Древнъйшимъ, дошедшимъ до насъ, памятникомъ этого братства служитъ грамата короля Сигизмунда I-го отъ 1538 г., которая сохранилась, вмёстё съ подтвержденіями ея, сдёланными королями: Сигизмундомъ Августомъ (1561), Стефаномъ Баторіемъ (1582) и Сигизмундомъ III-мъ 1). Эта грамата заключаеть въ себъ выдержив изъ братскаго устава и потому знакомить нась съ устройствомъ братства. Кроме кушнерскаго, въ Вильнъ появились еще четыре братства, именно: панское (состоявшее изъ бурмистровъ, рядецъ и давниковъ города

<sup>1) «</sup>Собраніе древи, грамать и актовь городовь Вильни, Ковна, Трокъ» и вр. ч. II, № 16; ср. № 17.

Вильны), купецкое (изъ купцовъ), кожемяцкое (изъ скорняковъ) и роское (отъ Роси, загороднаго мъста). Въ точности опредълить время ихъ появленія невозможно. Древивишій, нзвёстный намъ, документь, въ которомъ рёчь идеть о цанскомъ братствъ, относится въ 1582 г., это именно грамата Стефана Баторія, въ которой однакожь говорится, что братство существовало «отъ часу давного» 1); древнвиший документь, въ которомъ встрвчается указаніе на остальныя три братства, относится къ 1584 г. и состоитъ изъ привидлегіи всёмъ пяти виденскимъ братствамъ 3). Привиллегія свидетельствуеть о существованіи братствъ съ давнихъ поръ, потому что въ ней упомянуто о томъ, что представители братствъ не только кушнерскаго, но также панскаго, купецкаго, кожемяцкаго и роскаго, сообщили королю привиллегіи, полученныя братствами отъ прежнихъ королей (Сигизмунда І-го и Сигизмунда Августа) и отъ самого Стефана Баторія. Названныя виленскія братства продолжали существовать въ первоначальномъ своемъ видъ и въ XVII в ; по крайней мъръ четыре изъ<sup>3</sup>нихъ (панское, купецкое, кушнерское и роское) поименованы въ граматахъ Сигизмунда III отъ 1609, 1611 и 1614 гг. и Владислава IV отъ 1633 г. 3). Въ XVI в. въ Вильнъ существовало еще шестое церковное братство, навывавшееся Троицкимъ, по имени церкви св. Троицы, которая, вивств съ монастыремъ, была потомъ предоставлена братству на въчныя времена королемъ Стефаномъ Баторіемъ, въ 1584 г.

На основаніи перечисленныхъ памятниковъ, преимущественно граматы Сигизмунда І-го, и при помощи сравненія ихъ съ тёми містами уставовъ редигіозно-оборонительныхъ братствъ (о нихъ різчь будетъ ниже), которыя представляютъ собою лишь боліве тщательное раскрытіе того, что заключается въ этихъ памятникахъ или предполагается ими, — можно начертить слідующую картину устройства церковныхъ братствъ.

¹) «Собраніе древн. гр. и акт.», ч. II, № 1.

²) Tanz me, ч. II, № 2.

³) Тамъ же, ч. II, №№ 23, 24, 26 и 32; ср. № 39.

Братство имело своимъ патрономъ какого-нибудь святаго и называлось по его имени, или по имени церкви, въ которой совершалось братское богослужение, или наконецъ по роду занятий и состоянию большинства братчиковъ.

Братство состояло изъ духовныхъ и мірянъ, мущинъ и женщинъ (разнаго званія и въроисповъданія). Условіемъ поступленія въ братство была добрая слава и неопороченная жизнь. Новый членъ, поступавшій въ братство, давалъ клатву въ томъ, что онъ будеть исполнять братскія правила, и дѣлаль извъстный взносъ (вступное) въ братскую кассу. Собранныя такимъ образомъ деньги, а такие тѣ деньги, которыя поступали отъ братчиковъ во время ихъ сходокъ, шли на содержаніе церкви, духовенства, на плату за церковныя службы, на дѣла милосердія, учрежденіе больницъ, богадѣленъ, страннопріимныхъ домовъ, и проч.

Братство имѣло свою церковь, или алтарь, посвящонный патрону, на которомъ на братскій счотъ поддерживались горящія свѣчи і); имѣло также свой особый домъ. Въ опредѣленное время (какъ-то: въ Рожд. Хр., Пасху, Сошествіе Св. Духа, Воздвиженіе, Покровъ, Николинъ день) до четырекъ и болѣе разъ въ году происходили собранія братчиковъ и всѣ, подъ опасеніемъ штрафа, обяваны были явиться. Во время собраній, обыкновенно продолжавшихся три дня, въ братской церкви или на братскомъ алтарѣ служились обѣдни за живыхъ и умершихъ братчиковъ; а въ братскомъ домѣ велись разсужденія о дѣлахъ, касавшихся братства, и устроялся общій пиръ. Пиръ устроялся въ складчину, всѣ братчики доставляли опредѣленное количество сотоваго меда (изъ котораго дѣлался питой медъ, безъ платы пошлины въ казну, и свѣчи) и пр. Въ теченія пиршества братчикамъ предписывалось вести себя

<sup>1)</sup> И славяне, подобно германцамъ, придавали свъчамъ таниственное значеніе. Въ Западной Россіи теперь еще сохраняется старинный обычай; по которому тотъ, кто вносить свъчу въ неосвъщонную комнату, привътствуетъ присутствующихъ словами: niech bendzie pochwaliony Iezus Christus (laudatur Iezus Christus), имъющими въ общежитія тоже значеніе, какъ русское «здравствуйте».

чинно и скромно: не напиваться до-пьяна, на столь не ложиться, братскаго меда не разливать и никакихъ убытковъ не причинять, непотребныхъ и корчемныхъ словъ не произносить, относиться другъ къ другу съ уваженіемъ и почтеніемъ и не наносить другъ другу оскорбленій словомъ или дѣломъ, въ предотвращеніе же могущихъ произойти столкновеній не входить въ братскій домъ съ оружіемъ. Виновный въ нарушеніи этихъ предписаній подвергался наказанію и, сверхъ того, долженъ быль испросить прощеніе какъ у оскорбленнаго братчика, такъ и у всего братства. Если въ продолженіе трехъ дней братчики не выпивали приготовленнаго меда, то остатки его продавались, вырученныя деньги поступали въ братскую кассу и употреблялись на богоугодныя цѣли 1).

Братчики обязаны были помогать другъ другу. Если одинъ братчикъ, по допущенію Божію, пріобъднѣлъ и разорился, или подвергся какимъ-либо несчастіямъ и напастямъ, то всѣ должны были оказывать ему содѣйствіе и пособіе, какъ деньгами братскими, такъ и сами отъ себя; если братчикъ ваболѣвалъ, то о немъ должны были заботиться, дать средства на поправленіе здоровья и на прожитіе въ трудное время; если братчикъ умиралъ, то всѣ должны были отстоять обѣдню при тѣлѣ умершаго, съ зажжонными свѣчами въ рукахъ, и проводить гробъ на кладбище; расходы на похороны, литургію и раздачу милостыни, въ случав несостоятельности умершаго, производились изъ братской кассы. За неисполненіе братчикомъ обязанностей полагался штрафъ.

Братство имѣло свое управленіе и судъ. Во главѣ его стояли старшины (старосты), между которыми было распредѣлено завѣдываніе дѣлами судебно-административными и брат-

<sup>1)</sup> И въ Западной Россін братсків пиршества были средствомъ общественнихъ увеселеній. Кромі братчиковъ, въ нихъ принимали участіе, за извістную плату, постороннія лица и гости, приводимие братчиками. Это дозволялось уставами. Такимъ образомъ для того, чтобы участвовать въ пиршествахъ ийсколькихъ братствъ, не было нужды записываться въ эти братства и въ уставы внесено правило, запрещавшее братчику состоять членомъедругихъ братствъ.

старинныхъ братчинахъ упоминается еще пировой князь) для наблюденія за пиршествами. Братскому суду, производившемуся на собраніяхъ членовъ, подлежали дёла по нарушенію братчиками принятыхъ ими на себя обязанностей и правилъ устава, по оскорбленіямъ наносимымъ ими другъ другу; сверхъ того къ суду привлекались братчики за предосудительную жизнь, а въ старинныхъ братчинахъ даже за убійство, совершонное во время пиршества; обращаться съ этими дёлами къ обыкновеннымъ судамъ—духовнымъ или свётскимъ—братчикамъ было запрещено. Виновныхъ присуждали: къ штрафамъ деньгами, медомъ и воскомъ, къ сидёнію на колокольнѣ, къ временному отлученію отъ братскаго общенія и, наконецъ, къ исключенію изъ братства.

устройство западно-русскихъ церковныхъ Таково было Мы видимъ, что оно вполнъ сходно съ устройствомъ западно-европейскихъ духовныхъ гильдій. Разсуждая апріорно, нътъ нивакой надобности объяснять это сходство взаимодействиемъ гильдій и братствъ. Развиться въ одинаковой формъ они могли совершенно самостоятельно и независимо другъ отъ друга, потому что для ихъ развитія были одинавовые составные элементы: съ одной стороны обычай пиршествъ быль свойствень народному быту какъ германцевъ, тавъ и славянъ, кавъ въ явыческое, такъ и въ христіанское время, съ другой-христіанство и монастырская жизнь были распространены какъ между германцами, такъ и между славянами, и следовательно-подъ вліяніемъ этихъ общихъ факторовъ; у германцевъ и славянъ могли появиться клятвенные союзы для взаимной помощи, съ собственнымъ управлениемъ и судомъ, и, соединившись съ обычаемъ пиршествъ, образовать гильдіи и братства. Мы не споримъ, что все это могло пронвойти. Но въ то же время мы не можемъ упустить изъ виду стедующихъ фактовъ: во первыхъ, по времени происхожденія гильдін предшествують братствамь, въ западной Европ'в он'в появились прежде, чъмь въ Россіи утвердилось христіанство,

а вибств съ нимъ привнесенъ существенный элементъ для развитія братствъ; во вторыхъ, возникновеніе братствъ совпадаеть со временемъ быстрвишаго распространенія и численнаго увеличенія духовных гильдій въ XIV-XV вв., если не принимать въ разсчотъ слабыхъ слёдовъ существованія ихъ въ XII в., подъ именемъ братчинъ; въ третьихъ, мъстомъ вознивновенія братствъ была западная окраїна Россіи, ближайшая възападной Европф; наконецъ въ четвертыхъ, устройство гильдій и братствъ представляєть ивумительное сходство не только въ основныхъ началахъ, изъ которыхъ это устройство слагается, но также въ частивищихъ подробностяхъ, составляющих раскрытіе основных началь. Эти факты ваставляють нась допустить предположение, что если гильдіи и не имъли вліянія на первоначальное объединеніе элементовъ, самостоятельно выработавшихся въ Россіи и сдёлавшихся составными частями устройства братчинъ, то, во всякомъ случав, онв. именно духовныя гильдіи, оставались не бевъ вліянія на поздивишее оживленіе и ностановку западно-русскихъ церковныхъ братствъ. Вліяніе ихъ выразилось въ двоякомъ направленін: во первыхъ, духовныя гильдін въ періодъ своего пространственнаго и численнаго возрастанія въ западной Европъ въ XIV — XV вв. перешли въ западную Россію, какъ страну бликайшую къ западной Европъ, и вдъсь возбуждающимъ образомъ подъйствовали на русскія братчины, содъйствовали возрождению братчина въ братстваха въ XV--XVI вв.; во вторыхъ, духовныя гильдін, какъ учрежденіе вполнѣ установившееся, были регулирующимъ моментомъ для воврождавшихся братствъ; существенные элементы братскаго устройства — самобытны и гильдін могли повліять только на болве прочное ихъ утверждение, но духовныя гильдій могли послужить образцомъ для всесторонняго обнаруженія этихъ элементовъ, по примъру ихъ статутовъ могли бить внесени въ братсвіе устави нівоторыя частныя правила относительно пиршествь, вступленія въ братство, обяванностей братчиковь, и пр.

Въ наукъ существуетъ мивніе, что вившнія формы брат-

скаго устройства заимствованы оть западно-европейскихъ цеховъ. Не говоря уже о томъ, что это мижніе преувеличиваеть или, по крайней мірь, недостаточно ясно опреділяєть степень заимствованія, -- оно страдаеть еще тою неточностію, что на мёсто духовныхь гильдій выдвигаеть цехи, т. е. ремесленныя гильдін. Пожалуй, можно сближать церковня братства не только съ цехами, или вообще съ промысловыми гильдіями, но исъ гильніями оборонительными, потому что въ основё всёхъ ихъ лежали духовныя гильдін. Но это сближеніе будеть не совсёмь върно. Тогда какъ устройство духовныхъ гильдій отличалось религіовнымъ характеромъ, въ оборонительныхъ гильдіяхъ съ этимъ устройствомъ неразрывно свявано было начало политической самоващиты, а въ промысловыхъ -- экономическое начало. Церковныя братства по характеру своему походили на духовныя гильдів и въ памятникахъ нёть ни малейшаго указанія на то, чтобы имъ присуще было начало оборонительныхъ или промысловыхъ гильдій. Если кого нибудь въ состоянів смутить самое названіе церковных братствъ именами ремесленниковъ (шапошники и скорняки) и купповъ; то во избъжаніе недоразумінія мы должны напомнить, что и въ вападной Европъ были подобныя названія духовных гильдій, которыя чрезъ это не переставали быть гильдіями духовными н не превращались въ цехи. Название въ вападной Европф бралось отъ большинства членовъ, составлявшихъ духовную гильлію. Точно такъ и въ Запалной Россіи названіе заимствовано отъ большенства братчиковъ. Рядомъ съ ремесленниками и купцами, составлявшими большинство, допускались и лица, не бывшія ни ремесленивками, ни купцами: въ королевской грамать прямо свазано, что членами братства могли быть духовныя лица; изъ одного выраженія граматы можно также заключать, что въ число членовъ допуснались и дворяне. Ничего подобнаго не было бы, если бы разсмотрённых нами западнорусскія братства били цехами; потому что въ составъ цеховъ входили исключительно ремесленики. Виленскіе шапошники н скорияви, безъ сомивнія, образовали цехи, имавшіе свои

статуты и собранія, съ общественнымъ богослуженіемъ, пирами и пр. Но независимо отъ этого, они, или многіе изъ нихъ, образовали еще братства съ благотворительною цёлью, въ которыя допускались не одни ремесленники того или другаго цеха, а также постороннія лица. Если одною своею стороною эти братства представляли черты общія съ цехами,--за то они существенно отличались отъ цеховъ тёмъ, что чужды были всякихъ промышленныхъ цёлей. Между тёмъ сходство ихъ съ духовными гильдіями замінается какъ въ частнійшихъ чертахъ устройства, такъ и въ существенныхъ основахъ и общемъ характеръ этого устройства. Поэтому болье сообразно сближать церковныя братства съ духовными гильдіями, а не цехами, и ставить выработку формъ братского устройства въ зависимость отъ гильдій духовныхъ, а не какихъ-либо другихъ; это твиъ естественнве, что во время вознивновенія западнорусскихъ церковныхъ братствъ роль духовныхъ гильдій была значительные, чымъ цеховъ, оны были болые распространены и популярны, чёмъ цехи, - промё того самыя формы цеховаго устройства находились въ зависимости отъ духовныхъ гильдій.

Вторую ступень въ развитіи западно-европейских гильдій занимають гильдіи оборонительныя, деятельность которыхь главнымъ образомъ направлена была на взаимную оборону отъ насилій и несправедливостей, причиняемыхъ могущественными магнатами и вообще людьми посторонними. Эти гильдіи находятся въ генетическомъ родстве съ духовными гильдіями: что они произошли отъ последнихъ — доказательствомъ тому служить присутствіе во всёхь ихъ религіознаго элемента, на ряду съ главнымъ и преобладающимъ элементомъ политическимъ. Почему развитіе гильдій получило такое, а не иное направленіе, а именно, почему онё изъ духовныхъ гильдій, съ строгорелигіознымъ характеромъ, превратились въ гильдіи оборонительныя, съ преобладающим политическим характеромъ, объяснение этому следуетъ искать въ историческихъ условіяхъ времени. Время происхожденія оборонительных в гильдій было временемъ дробленія державной власти въ западной Европъ:

Digitized by 20 Togle

королевская власть пала и ея аттрибуты были перенесены на территоріальных владёльцевь. По мірт того, какъ совершался этоть политическій перевороть, общественная безопасность дълалась все болье невозможною; насилія и притысненія становились безнаказанными, потому что исходили отъ представителей судебно-административной и военной власти, территоріальных владельцевь, и употреблялись ими, какъ средство въ увеличенію ихъ повемельной собственности. -- направлены были къ тому, чтобы заставить людей, остававшихся еще свободными и имъвшихъ свои алоды, искать ихъ защиты, поступить въ нимъ въ вассальныя отношенія и свои алоды превратить въ бенефиціи. При отсутствін политической силы, которая защищала бы слабыхъ отъ неправдъ сильныхъ феодаловъ, первымъ приходилось избирать одно изъ двухъ: или отдаться подъ покровительство феодаловъ, или положиться на собственныя средства и самимъ защищаться отъ насилій. Большинство избрало первый путь, но многіе вступили также на второй, и такъ какъ силы людей, ръшившихся на борьбу, взятыя порознь, были ничтожны, сравнительно съ силами магнатовъ, и единичная борьба ихъ была бы борьбою неравною, то, съ цалью уравновъсить ее, явилась мысль о корпоративной борьбъ. Послъ того, какъ была сознана потребность ворпораціи, вопрось заключался въ томъ, въ какихъ формахъ эта потребность найдеть себв выражение. Существование духовныхь гильдій рішило вопрось: оні дали готовыя формы для корпораціи и явились оборонительныя гильдін.

Какъ противовъсъ феодальной системъ, съ ея дурными сторонами, оборонительныя гильдіи, надо полагать, прежде всего лінико во франкскомъ государствъ; потому что въ немъ раньше, что въ другихъ государствахъ, развилась эта система. Каролинги неблагопріятно отнеслись въ оборонительнымъ гильдіми, видя въ нихъ слу, враждебную вассальнымъ отношеніямъ; которымъ они покровительствовали изъ военныхъ разсчотовъ. Равнимъ образомъ и духовенство неодобрительно посмотрело на новые союзы съ одной стороны потому,

что эти союзы стремились эмансипироваться изъ подъ его вліянія, съ другой - потому, что епископы были вивств территоріальными владельцами, духовными магнатами, и оборонительныя гильдіи представляли опасность для ихъ политическаго значенія въ предълахъ ихъ территорій. Отсюда произошло, что свётское и духовное правительства въ предёлахъ Францін и Германіи вели постоянную борьбу съ оборонительными гильдіями и старались уничтожить ихъ. Противъ нихъ издавали законы: Людовикъ Благ. (817), Карломанъ (884), Фридрихъ І-й Барбаросса (1161), Фридрихъ ІІ-й (1219, 1232), Генрихъ (1231). Нікоторые изъ этихъ законовъ изданы по настоянію духовенства, напр. законъ Генриха-по почину епископа вормскаго, Генриха II (бывшаго графа саарбрюкенскаго). Независимо отъ давленія, производимаго духовенствомъ на гильдін чревъ посредство высшей свётской власти, епископы собственно лично вели борьбу съ гильдіями, — напр. архіепископы кёльнскіе Аннонъ II (1056-1075) и Конрадъ (1238-1261) боролись съ гильдіями Кельна, епископъ шпейерскій Фридрихъ (1272-1302) - съ гильдіей Шпейера. Не смотря на противодъйствіе свътскаго и духовнаго правительствъ, оборонительныя гильдін продолжали существовать въ городахъ Францін н Германіи: кром'в навванных городовь (Кельна и Шпейера), есть следы существованія ихъ въ Трире, Госларе, Франкфуртъ на Майнъ, Любекъ, Данцигъ, Кенигсбергъ, Страсбургъ, и др. Однакожъ борьба за существованіе, которую должны были вести оборонительныя гильдін во Францін и Германіи, не прошла безслёдно для ихъ жизни; прямымъ результатомъ ея было то, что оборонительныя гильдій не достигли здёсь юридически прочнаго положенія и до насъ не дошло ихъ статутовъ.

Не такова была ихъ судьба на съверъ, гдъ правительство отнеслось въ оборонительнымъ гильдіямъ, какъ въ средству для поддержанія общественнаго мира въ странъ, и поощряло ихъ. Изъ съверныхъ государствъ Англія — первая страна, въ которой исторія указываетъ на древнъйшія по времени оборо-

нительныя гильдін. Здёсь, уже въ ІХ в., они получили значительное развитие, благодаря особенно покровительству короля Альфреда В. Между прочимъ известно, что оборонительная гильдія въ IX в. существовала въ Кэмбридже; отъ нея сохранился статуть, по древности занимающій первое мъсто между статутами оборонительныхъ гильдій 1). Извъстно также, что въ другихъ городахъ Англін въ очень раннюю пору были оборонительныя гильдіи. Въ Лондонъ, еще въ англосавсонсвій періодъ, существовало нісколько гильдій, которыя при нороль Адельстань (Х в.) заключили между собою союзь для лучшей ващиты ихъ собственности; союзъ замъчателенъ тъмъ, что быль скриплень не клятвой, какь въ другихъ гильдіяхъ, а посредствомъ обмена залоговъ; существовали также: гильдія въ Доуер'в и три гильдіи въ Кэнтербюри. Но изъ всехъ свверных государствъ самое большое развитие оборонительныя гильдін получили въ Даніи. По времени своего появленія датскія гильдін относятся въ XI — XII вв. Первое историческое свидетельство о нихъ находится въ одной стародатской хронивъ, писанной на латинскомъ языкъ. Въ этой хроникъ, подъ 1130 годомъ, сообщается свъдъніе, что когда король Николай, сынъ котораго, Магнусъ, убилъ герцога Кнуда Лаварда, подошель въ городу Шлезвигу; то спутники совётовали ему не входить въ городъ, потому что граждане этого города составляють гильдію и иміноть строгій законь, по которому не допускается, чтобы оставался безнаказаннымъ тотъ, вто нанесъ вредъ члену гильдін или умертвилъ его. Герцогъ Кнудъ былъ при своей жизни старшиной (senior) и покровителемъ гильдіи и королевскіе спутники опасались, чтобы гильдейцы не отомстили воролю за то, что его сынъ убилъ ихъ старшину. Король не послушался совъта и съ превръніемъ сказалъ: «неужели я долженъ еще бояться кожевниковъ и башмачниковъ (pellipariis et sutoribus)!» и безбоязненно вошоль въ городъ. Тотчасъ после того ворота были заперты,

<sup>1)</sup> Hickesius, Thes. lingu. septentr., t. III, Dissert. epist., p. 21.

по ввуку гильдейскаго колокола (campana convivii) быстро собрались граждане, овладели королемъ и умертвили его, вмёстё съ теми, кто старался защищать его 1). Изъ этого разсказа видно, что шлезвигская оборонительная гильдія существовала до 1130 г., следовательно она явилась въ первой половине XII вёка, а можеть быть и въ XI, затёмъ, что она имъла свой законъ, т. е. статутъ, который впрочемъ до насъ не сохранился. Кром'в шлезвигской гильдін, возникли не позже XII в. оборонительныя гильдіи въ городахъ Даніи: Одензее, Фленсбургѣ и Мальмэ. Всѣ онѣ посвящены были датскому королю, св. Кануту, канонизованному папой въ 1100 г., получили (до 1202 г.) подтвердительныя граматы отъ датскихъ королей и каждая имёла свой статуть. Всё три статута дошли до насъ 2). Въ Даніи были также оборонительныя гильдін, посвящонныя герцогу Кануту, тому самому Кнуду Лаварду, смерть котораго имела трагическія последствія для короля Николая и который быль канонизовань папой въ 1170 г. Сохранился статуть гильдін этого святаго; но когда онъ быль записань и какой гильдін принадлежаль-неизв'єстно 3). Навонець, были въ Даніи оборонительныя гильдін, посвящонныя королю Эрику Плогненнингу, который хотя не быль канонизовань папой, однакожь почитался святымъ съ техъ поръ, какъ его мощи перенесены были, въ 1257 г., изъ Шлезвага въ Рингштедтъ. Обнародованъ 4) одинъ статутъ гильдін Эрика, по времени относящійся въ XIII в. и записанный въ городъ Сканоръ. При сличенін статутовъ, указанныхъ шести гильдій (одной англійской и пяти датскихъ), замъчается сходство между ними въ главномъ и различіе лишь въ частностяхъ. Въ виду этой особен-

<sup>1)</sup> Langebeck, Scriptores rerum Danicarum medii aevi, t. II, p. 612.

<sup>2)</sup> Статуть одензейской гильдін, на датскомы языкі, напечатаны у Анмера (Ancher, Om gamle danstke Gilder og deres Undergang), вы прибавленін; статуть фленсбургекой гильдін, тоже на датскомы языкі, — у Людерса (Lidders, Statut der Stadt Flensburg); статуть мальмэйской гильдін, на латинскомы языкі, — у Лагербринга (Monum. Scanens., St. I, p. 132 sqq).

<sup>3)</sup> Pottopidan, Annal. eccles. Dan. t. 11, p. 346.

<sup>4)</sup> У Аншера, въ прибава.

ности, учоные не безъ основанія предполагають, что въ основів ихъ лежить одинь первоначальный статуть, который въ ІХ в. нашоль приміненіе въ Англіи и затімь быль перенесень въ Данію 1).

Въ устройствъ оборонительныхъ гильдій можно различить двъ стороны: одна сторона примыкаетъ къ духовнымъ гильдіямъ и не обнаруживаетъ ничего новаго, сравнительно съ ними; другая-представляетъ черты новыя, не встрвчающіяс я въ духовныхъ гильдіяхъ. Судя по статутамъ, оборонительныя гильдіи руководствовались тёми же правилами относительно внутренняго устройства, которыя практиковались въ духовныхъ гильдіяхъ; въ нихъ действовали теже постановленія касательно состава членовъ, условій ихъ поступленія въ гильдію, гильдейскихъ церквей, алтарей, домовъ, общихъ собраній, богослуженія, пиршествъ, взаимныхъ обязанностей при жизни и послъ смерти, управленія и суда. Словомъ, все то бевъ исключенія, что нами сказано при изложеніи устройства духовныхъ гильдій, вполнѣ можеть быть примѣнено и • къ оборонительнымъ гильдіямъ. Съ этой стороны устройство оборонительных тильдій было простымь повтореніемь устройства духовныхъ гильдій и ничего новаго не представляло. Но при такомъ близкомъ сходствъ было и отличе устройства оборонительных гильдій отъ устройства духовных гильдій. Оно касалось того пункта устройства, который обнимаеть собою обязанности членовъ, и заключалось въ томъ, что въ оборонительныхъ гильдіяхъ не только оставлены въ силъ всъ тв обязанности, которыя лежали на членахъ духовныхъ гильдій, но кром'в того увеличены новыми обяванностями, существенно отличными отъ прежнихъ. Эти новыя обязанности представляли собою развитие начала самономощи (положеннаго въ основу обязанностей членовъ духовныхъ гильдій) въ политическомъ направленій, тогда какъ въ духовныхъ гиль-

<sup>1)</sup> Таковъ взглядъ Вильди (Gildewesen im Mittelalter) и Тьерри (Recits des temps mérovingiens).

діяхъ это начало развито было лишь въ религіозномъ направленіи. Общій характеръ и содержаніе этихъ обязанностей мы совершенно точно опредѣлимъ, если скажемъ, что оборонительная гильдія заступила мѣсто старогерманскаго рода и члены оборонительной гильдіи стали другь къ другу въ такія же отношенія, въ какихъ прежде находились члены одного рода.

Родъ, т. е. союзъ лицъ, объединенныхъ узами родства, съ общимъ родоначальникомъ во главъ, быль древнъйшею формою быта германцевъ и имълъ весьма важное вначение въ ихъ жизни. Распредвление общинной земли производилось по родамъ, на войнъ германци сражались отрядами, вавшимися изъ родовъ, но особенно солидарность членовъ рода обнаруживалась на судв. Народное право германцевъ, тавъ называемые варварские законы (leges barbarorum), служащіе древивищимъ памятникомъ юридическаго быта германцевъ, усвояютъ роду следующія права и обязанности: родъ имвлъ право истить за оскорбление и убійство его члена или взыскивать виру (вергельдъ) 1), следуемую за этого члена, какъ выкупъ отъ мести, въ свою очередь родъ быль отвътственъ за своихъ членовъ, онъ долженъ быль платить виру за преступленія своихъ членовъ, а если преступленіе было такого рода, что невозможно было расплатиться вирой и виновному грозила месть родственниковъ, потерпъвшаго отъ преступленія, то законъ дозволяль виновному бъжать и родичи обязаны были облегчить ему бъгство (это добровольное бътство превратилось потомъ въ изгнаніе изъ страны, право одблалось навазаніемъ); родичи обязаны были тавже сопровождать члена рода на судъ и быть его соприсяжниками. Такимъ образомъ родъ былъ гарантіей мира; онъ сдерживаль своихъ членовъ отъ нарушенія мира и оказываль имъ защиту противъ нарушителей мира. Съ теченіемъ временц по-

<sup>&#</sup>x27;) Старогерманское waer, wer соотвётствуеть датанскому vir мужь; нём. geld—деньга; отсюда вергельдь, славянск. вира, деньга за мужа, за ублекіе мужа.

савловало равложение родоваго союза германцевъ. Это разможеніе окончательно совершилось нь VIII в., т. е. въ тому времени, съ котораго началось усиленное развитие феодальной системы, а съ нею и феодальной анархів. Следовательно, родъ находился въ полномъ разложении тогда, когда нужда въ его защитв всего болье ощущалась. Восноминание о старинномъ родъ, какъ коренной формъ быта, сохранялась у германцевъ, и когда при увеличивавшемся феодальномъ безправін у нихъ явилась мысль о корпораціи, нашедшая себъ выражение въ формахъ духовной гельдии, то ничего нётъ удивительнаго, что основою этой мысли было народное стремленіе восполнить живо чувствовавшійся недостатокъ естественнаго рода и на мъсто разложившагося естественнаго рода совдать родь искусственный. Отсюда произошло, что на оборонительныя гильдін были перенесены всё тё представленія. которыя соединялись съ понятіемъ рода. Оборонительная гильдія сдівлалась испусственными родоми и замівнила собою премній естественный родь; ей усвоено было то политическое значеніе, которое прежде принадлежало роду, на членовъ оборонительной гильдін возложены ті обязанности, которыя прежде лежали на членахъ рода.

Обязанности эти завлючались въ следующемъ. Если членъ гильдіи быль убить человекомъ, не принадлежавшимъ къ гильдіи, то остальные члены должны были помогать родственникамъ убитаго, взыскивать за него виру или мстить, — ивъестная доля взысканной за убитаго виры, шла въ пользу гильдіи; въ случае отсутствія родственниковъ, гильдія вполнё принимала на себя преследованіе (взысканіе виры или месть) убійцы, — и вся вира шла въ пользу гильдіи. Съ другой стороны, если членъ гильдіи убиваль посторонняго человека, не принадлежавшаго въ гильдіи, и самъ не въ состояніи быль заплатить виру за убитаго, то остальные члены помогали ему, дёлая для этого складчину. Если же члену гильдіи грозила месть за убійство, то остальные члены должны были дать ему возможность спасти свою жизнь и доставить ему сред-

ства къ бъгству: если это было по близости воды, то его обязаны были снабдить лодкой, весломъ и т. д. и затёмъ предоставить его самому себв; если это было по быности лъса: то обявани были проводить его до лъса, но въ самий лъсъ не входить, предоставивъ его самому себъ; если онъ не имъть лошади, то обязаны были снабдить его таковою безмездно на одинъ день и одну ночь, а затъмъ за пользо-. ваніе лошадью болье сутокь онь должень быль платить хозянну, въ случав же его несостоятельности платила гильдія. Если членъ гильдін быль позванъ на судъ, то остальные члены должны были сопровождать его и быть его соприсяжниками; если же дъло поступало въ высшую судебную инстанцію и по дальности разстоянія и трудности пути неудобно было отправляться туда всёмъ членамъ, - то эта обяванность вовлагалась на двёнадцать членовь; ихъ навначаль старшина гильдім или же они избирались по жребію (и никто, подъ опасеніемъ штрафа, не могь отказываться), а издержки, сопряжонныя съ ихъ путешествіемъ, гильдія принимала на свой счотъ.

Вторую ступень въ развитии западно-русскихъ братствъ ванимають религіозно-оборонительныя братства, деятельность которыхъ была направлена на оборону православной вёры отъ насилій католиковъ. Эти братства выдерживають нёкоторую аналогію съ западно-европейскими оборонительными гильдіями, но въ тоже время существенно разнятся отъ нихъ и различие зависить отъ различия историческихъ обстоятельствъ, обусловившихъ ихъ происхожденіе. Оборонительныя гильдін были вызваны въ живни общественною неурядицей, притесненіями феодаловъ; потребовалось дать отпоръ этимъ притесненіямъ и чтобы создать нужную для этого физическую силу, отдёльныя лица стали соединяться въ корпораціи и обязывались стоять другь за друга на судь, защищать отъ мести, угрожавшей отъ постороннихъ людей, и мстить постороннимъ за оснорблевія, чаносимыя членамь корпорація; следовательно вадачи корпорацій были политическаго свойства. Въ ванадной Digitized by GOOGIC

Россіи, со второй половины XVI ст. тоже началась неурядица. но она была произведена не политическимъ переворотомъ, не перемёною системы государственнаго устройства; она находилась въ связи съ религіозными вопросами и зависвла отъ того, что въ отношеніяхъ польскаго правительства и общества къ православнымъ произошолъ ръшительный и неблагопріятный повороть. Этоть повороть начался съ того времени (1570), какъ і езунты получили доступъ въ польское государство и забрали въ свои руки управление политикой правительства и умами общества; подъ руководствомъ іезунтовъ началось систематическое истребление православия въ западно-русскихъ предълахъ. Средствомъ къ тому служили: преслъдование православныхъ, разрушение и уменьшение числа ихъ храмовъ, лишение православных духовенства и деморализація этого духовенства. проводимая вамъщеніемъ духовныхъ мъсть людьми недостойными, воспитание юношества въ духъ строго-католическомъ и наконецъ литературная богословская полемика. Православію угрожала серьезная опасность и въ средв православныхъ должно было явиться сознаніе необходимости дать отпоръ врагамъ и принять нужныя мёры для того, чтобы парализовать ихъ усилія. Такая борьба была не по силамъ единичнымъ личностямъ и ее взяли на себя корпораціи православныхъ; но отличіе этихъ кориорацій отъ вападно-европейскихъ ваблючалось въ томъ, что задачи ихъ борьбы были не политическаго, а религіознаго свойства, а именно: защита православной вёры отъ истребленія. Въ западной Европ'в для устройства корпорацій, преднавначенныхъ охранять имущество и личныя права граждань отъ насний феодаловь, заимствованы были готовыя формы изъ духовныхъ гильдій, имівшихъ до того времени строго-религіозный характеръ, и такимъ образомъ явились оборонительныя гильдін. Точно такъ и въ Западной Россіи у православныхъ явилась мысль воспользоваться для корпоративной борьбы съ католиками и для защиты отъ нихъ православной вёры учрежденіемъ, уже существовавшимъ въ западной Россіи и имъвшимъ благотворительныя цъли, именно Digitized by GOOGLE

церковными братствами; такимъ образомъ возникий религіознооборонительныя братства. Следовательно, религіозно-оборонительныя братства находятся въ такомъ же генетическомъ родствъ съ церковными братствами, въ какомъ оборонительныя гильдін находятся съ духовными гильдіями. Религіозно-оборонительныя братства, подобно оборонительнымъ гильдіямъ, устроялись «для грунтовнвищои остороги и обороны»; но тогда какъ предметомъ обороны гильдій были права чисто гражданскія, оборона братствъ была направлена «на услугованіе церкви матце нашой и спасенію нашему» і). Кром'в раздичія въ предметь обороны, было еще равличие въ средствахъ обороны: тогда какъ въ оборонительныхъ гильдіяхъ они (средства), примънительно въ цъли -- охранъ общественной безопасности, были скопированы съ принадлежностей старо-германскаго рода, какъ традиціоннаго защитника гражданскаго мира, -- въ религіознооборонительныхъ братствахъ они, применительно къ целизащить выры отъ истребленія, находились въ соотвытствіи съ теми мерами, которыя употреблящись для истребленія веры, и составляли прямой противовёсь этимъ мёрамъ.

Начало образованію религіозно-оборонительных братствъ изъ прежнихъ церковныхъ было положено въ промежутокъ времени между 1570 и 1586 гг. во Львовъ на это указываетъ устройство братской типографіи во Львовъ до 1584 г. Но первыя попытки превратить церковныя братства въ религіозно-оборонительныя не имъли системы и строго выработаннаго плана. Только къ 1586 году планъ былъ вполнъ выработанъ и нашолъ себъ выраженіе въ уставъ львовскаго братства в), санкціонированномъ антіохійскимъ патріархомъ Іоакимомъ и создавшемъ типъ западно-русскихъ, религіозно-оборонительныхъ братствъ. По этому плану прежде всего, въ 1586 г., было перестроено старинное церковное братство, существовавшее съ 1439 г. во Львовъ, при церкви Успенія Пресвя-

<sup>1)</sup> Памяти. Riebck. Romm., т. I, отд. I, гр. XIII.

<sup>2)</sup> Памяти. кіевск. комм., т. 11I, отд. I, гр. 1.

тыя Богородицы. Затёмъ, въ 1588 г., по примеру дьвовскаго братства, было перестроено церковное братство св. Троици, въ Вильнъ; скоро оно получило подтвердительныя на свое существование въ новомъ видъ граматы отъ константинопольскаго патріарха Іеремін (1588) и польских в воролей Сигизмунда III (1589, 1592) и Владислава (1593) 1). Наконецъ, по образцу львовскаго же братства, были вновь основаны братства: Богоявленское въ Кіевѣ (1588). Николаевское въ Брестѣ (1591), Анненское при Петро-Павловскомъ соборъ въ Минскъ (1592), Богоявленское въ Бъльскъ (1594), Спасское въ Могилевь (1597), Крестовоздвиженское въ Луцкъ (1617), Богоявленское въ Пинске (1633) и множество другихъ. Изъ документовъ, относящихся въ этимъ братствамъ, для насъ важенъ уставъ луцкаго братства 2), такъ какъ, по своей обстоятельности и подробности, онъ стоить на ряду съ уставомъ дьвовскаго братства, въ некоторыхъ пунктахъ даже дополняетъ этоть последній уставь и такимь образомь содействуеть выясненію внутренняго устройства вападно-русскихъ религіознооборонительныхъ братствъ.

Въ этомъ устройствъ замъчаются двъ стороны: съ одной стороны въ религіозно-оборонительныхъ братствахъ есть черты, составляющія простое заимствованіе изъ устройства прежнихъ церковныхъ братствъ, съ другой — въ нихъ есть черты новыя, невстръчающіяся въ прежнихъ братствахъ. Устройство церковныхъ братствъ было заимствовано религіозно-оборонительными почти цёликомъ: въ послёднихъ видимъ тотъ же составъ членовъ, тъ же условія ихъ поступленія въ братство, тъ же братскія церкви, алтари и дома, тъ же собранія братчиковъ, съ богослуженіемъ и правилами благоповеденія во время засъданій, тъ же обязанности въ несчастіяхъ, бользяни и посль смерти, то же самостоятельное управленіе и судъ. Устройство церковныхъ братствъ было измънено религіозно-оборонитель-

<sup>1)</sup> Собр. древн. грам. и акт. гор. Вильны, Ковно, Трокъ.... Ч. II, №№ 3, 4, 31, 42.

<sup>2)</sup> Hamsth. Riebck. Romm., T. I, otg. I, pp. VII.

ными братствами только въ двухъ пунктахъ. Во первыхъ, установлены болье частыя и правильныя собранія братчивовъ. именно малыя собранія навначены еженедільно, послі заутрени (на одинъ часъ), а большія ежемісячно, послі об'яда (посабднія, можеть быть, по приміру колядныхь гильдій). Во вторыхъ, пиршества во время братскихъ собраній выведены изъ употребленія, по крайней мірів въ братскихъ уставахъ о нихъ не упоминается, напротивъ прямо скавано, чтобы фатчики собирались «не во піанство, но во славу Божію, глаголюще во псалив и пвснехъ духовныхъ, воспевающе и поюще во сердцехъ вашыхъ Господеви» 1); въ свяви съ устраненіемъ пиршествъ изъ братскихъ собраній находится правило, чтобы большія собранія происходили послі обіда, чтобы слідовательно братчики являлись въ собраніе сытыми; уничтоженіемъ братскихъ пиршествъ объясняется и то, почему въ уставахъ ничего не говорится о влючникахъ. За исключениемъ этихъ двухъ изивненій устройство церковныхъ братствъ было удержано религіозно-оборонительными братствами.

Но независимо отъ этого въ устройство последнихъ внесены были некоторыя совершенно новыя особенности, сообразно съ спеціальною задачей религіозно-оборонительныхъ братствъ. Такою задачею была ващита вёры отцовъ и борьба съ католиками, усиливавшимися искоренить православіе. Борьба велась съ помощію того самаго оружія, которое употреблялось католиками противъ православной вёры, такъ что характеръ нападенія со стороны католиковъ опредёляль собою выборъ оружія православными и имёль вліяніе на появленіе новыхъ особенностей устройства братствъ. Католики воздвигали противъ православныхъ преслёдованія; братства жаловались на эти преслёдованія правительству и такъ какъ, въ большинстве случаевъ, жалобы оставались безъ послёдствій, то братства помогали православнымъ противодействовать гоненіямъ иными способами, или, выражаясь словами королев-

<sup>1)</sup> Уставъ Львовскаго братства.

ской граматы, производили денежные сборы на бунты и смуты і). Католики разрушали храмы православныхъ; братства созидали ихъ вновь на свои средства и по мёстамъ давали содержание причту. Католики заботились о томъ, чтобы у православныхъ не было духовенства или, по крайней мере, чтобы духовныя должности занимали люди недостойные, которые бы своимъ неблагомысліемъ и порочною жизнію заставляли народъ отступать отъ православной въры; братства заводили на свой счоть школы, приготовляли въ нихъ достойныхъ кандидатовъ на епископскія и священническія места и прилагали старанія къ тому, чтобы эти міста были заняты; съ пълью не допустить недостойныхъ лицъ до занятія духовныхъ мёсть, братства принимали деятельное участіе въ избра-. нін епископовъ и священниковъ, наблюдали за чистотою ихъ вёры и жизни, -- въ случай религіовныхъ заблужденій и дурнаго поведенія священниковь доносили о нихъ епископу и ченископъ непременно обязанъ быль принять меры въ искорененію зла, въ случав нарушенія церковныхъ каноновъ, соблазнительнаго поведенія или нетвердости въ въръ епископовъ противодействовали ихъ распоряжениямъ и немедленно доносили патріарху. Католиви старались о воспитаніи русскаго юношества въ католическомъ дукѣ; братства открывали ему свои школы, где обучение шло въ духе строго-православномъ, -чтобы отклонить молодыхъ людей отъ поступленія въ католическія учебныя заведенія и привлечь въ свои школы, братства заботились объ улучшении преподавания и не щадили издержевъ на приглашение знаменитыхъ наставниковъ. Католики издавали противъ православныхъ полемическія сочиненія; братства устрояли типографіи и въ нихъ печатали не только богослужебныя вниги для церковнаго употребленія, учебники пособія — для школьнаго, но также отвётныя сочиненія католинамъ; полемическія сочиненія противъ католиковъ, нечатав-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Грам. Сигизмунда III, въ Собр. грам. и акт. гор. Вильны, Ковин, Трокъ.... Ч. II, № 23.

шіяся въ братскихъ типографіяхъ, составлялись частью воспитанниками братскихъ школъ, частью извёстными въ свое время учоными, которые нарочито для этой цёли приглашались братствами. Школы, типографіи и право на учрежденіе ихъ были особенностями устройства религіозно-оборонительных братствь. Такими же особенностями были права братствъ: сооружать храмы, принимать участие въ избрании епископовъ и священниковъ и имъть активный надзоръ за ихъ жизнію и редигіозными убъжденіями. Эти особенности, въ своей совокупности и порознь, въ томъ виде, какъ оне выработались въ Западной Россіи, составляють явленіе вполн'в оригинальное, развившееся подъ вліяніемъ исключительныхъ условій исторической жизни, невнакомое ни одной западно-европейской гильдін, а до 80-хъ годовъ XVI ст. и ни одному западно-русскому братству. Съ точки зрвнія этихъ только особенностей религіозно-оборонительныя братства были учрежденіемъ безусловно самобытнымъ и независимымъ, а съ точки врвнія остальныхъ принадлежностей ихъ устройства они находились въ непосредственной зависимости отъ церковныхъ братствъ и (чрезъ церковныя братства) въ посредственной зависимости отъ духовныхъ гильдій.

Третью ступень въ развити западно-европейскихъ гильдій занимаютъ гильдіи промысловыя, имівшія главнымъ своимъ назначеніемъ содійствовать развитію торговли и ремесль. Переходъ духовныхъ и оборонительныхъ гильдій въ промысловыя, съ преобладающимъ характеромъ промышленнымъ, вмісто религіознаго и политическаго, объясняется составомъ городскаго населенія, дававшаго главный контингентъ гильдіямъ. Въ городахъ было сравнительно мало людей, которые составлями рыпарство, иміли поземельную собственность и жили доходами съ нея или вообще капиталомъ; больщинство населенія принадлежало къ купцамъ и ремесленникамъ, которые занимались промыслами—торговлей и ремеслами и жили личнымъ трудомъ. Пока перевість въ гильдіяхъ иміло духовеньми гильдіями; пока членами ихъ были главнымъ об-

Digitized by 2100gle

разомъ лица, принадлежавшія къ рыдарству, на которыхъ, какъ мелкихъ повемельныхъ, алодіальныхъ собственниковъ, всего болбе простирался гнеть сильныхъ феодаловъ, гильдін оставались оборонительными. Но членами гильдій были не исключительно духовенство и рицари. Поелику средоточісиъ гильдій были города, а большинство городсваго населенія составляли купцы и ремесленники, то последніе и стали наполнять собою гильдін. Вмёстё съ тёмъ началь измёняться самый характерь гильдій. Первоначальная ихъ цёль — религіозная духовныхъ гильдій и политическая оборонительныхъотступила на задній планъ: члены гильдій — купцы и ремесленники-начали вносить въ свои статуты постановленія, которыя обезпечивали ихъ занятія — торговлю и ремесла. Тавимъ обравомъ духовныя и оборонительныя гильдіи превратились въ промысловыя, которыя въ свою очередь распались на купеческія и ремесленныя, смотря потому, изъ кого онъ состояли-изъ купцовъ или ремесленниковъ.

Купеческія гильдіи впервые появились въ Англіи. Въ Лондонѣ и Іоркѣ онѣ существовали еще въ англосаксонскій неріодъ; въ другихъ городахъ Англіи онѣ особенно распространились при короляхъ: Генрихѣ ІІ, Іоаннѣ и Генрихѣ ІІІ. Онѣ перешли также и въ Шотландію: сохранившійся статуть купеческой гильдіи города Бервика, отъ 1284 г., занимаеть одно изъ первыхъ мѣстъ по своей полнотѣ 1). Не подлежить, далѣе, сомнѣнію существованіе купеческихъ гильдій во Франціи въ ХІІІ в.: въ 1204 г., въ Парижѣ, встрѣчаются шегсатогез hansati 2), которые потомъ, въ 1220 г., купили себѣ у короля различныя привилегіи и пользовались ими во все послѣдующее время, за исключеніемъ конца ХІУ и начала ХУ вв., когда права паримской купеческой гильдіи были уничтожены (въ 1411 году они снова возстановлены). Начиная съ

<sup>1)</sup> Scotiae veteres Leges et Constitutiones, collectae opera et studio Johannis Skenaei, Lond., 1613, p. 154—161.

<sup>2)</sup> Напаз значить тоже, что гильдія, только спеціально купеческая; это слово въ первий разъ выступаеть въ Англін.

XIII в.. последовало усиленное развитие купеческих гильдій въ Германіи. Даніи и другихъ странахъ. Для примера можно указать, какъ на болве важныя, на гильдін св. Троицы въ Одензее и Копенгагенъ, св. Николая въ Фленсбургъ, и пр. Сильное размножение купеческих гильній въ значительной степени зависёло отъ появленія гильдій чуже-купеческихъ. Если купцы, торговавшіе на родині, находили нужнымъ устроять гильдін въ видахъ содействія торговле, то, бевъ сомнінія, еще болье побужденій къ заключенію торговыхъ союзовъ имъли тъ купцы, которые торговали въ чужихъ краяхъ. Поэтому образовались чуже-купеческія гильдін, въ составь которыхъ входили иностранные купцы, торговавшіе въ томъ или другомъ городъ, какъ-то: нъмцы, торговавшіе въ Лондонъ, Новгородъ, англичане, торговавшіе въ Парижъ и т. д. Затемъ, купцы, составлявшіе гильдію въ иновемныхъ городахъ, естественно, захотели находиться въ более тесномъ соювъ другъ съ другомъ на родинъ, а всявдствіе этого произошло дробленіе тувемныхъ гильдій: рядомъ съ главными купеческими гильдіями появились второстепенныя, представлявшія собою подразділеніе главныхъ. Такъ, между прочимъ, случилось съ купеческими гильдіями въ Любекъ и Гамбургъ въ вонцѣ ХІУ в.

Именемъ ремесленныхъ гильдій обовначались союзы не только ремесленниковъ въ собственномъ смыслѣ, но также мелкихъ торгашей, которые отличались отъ купцовъ и сливались съ ремесленниками. Изъ всѣхъ западно-европейскихъ гильдій эти союзы имѣли самое важное историческое значеніе и, подъ названіемъ цеховъ, сохраняются до настоящаго времени. Возникновеніе ремесленныхъ гильдій, иначе называемыхъ цехами, относится въ ХІІ в. Въ Англіи самыми древними были цехи ткачей, которые образовались—въ Лондонѣ и Оксфордѣ при Генрихѣ І, въ Ноттинггамѣ, Іорвѣ, Гундингтонѣ, Линкольнѣ и Винчестерѣ при Генрихѣ ІІ. Послѣ цеховъ ткачей образовались при Генрихѣ ІІ цехи пекарей въ Лондонѣ, скорняковъ въ Оксфордѣ и суконщиковъ въ Вин-

Digitized by 2100gle

честеръ. Нъсколько позже, при Ричардъ I, составили цехъ. лондонскіе сёдельники. Цехи мастеровь золотыхъ дёлъ и мясниковъ въ Лондонъ, по происхождению своему, тоже относятся въ XII в., хотя въ точности определить время ихъ происхожденія невозможно. На континент'я Европы, подобно тому, какъ и въ Англіи, цехи появляются еще въ XII в.: извёстно, что въ 1157 году существоваль цехъ сапожниковъ въ Магдебургъ. Не смотря однакожъ на то, что ремесленныя гильдіи возникли въ XII в., касательно ихъ мы не имъемъ отъ XII в. подлинныхъ документовъ, граматъ и статутовъ. Этого рода памятники дошли до насъ лишь отъ послъдующаго времени. Самыя раннія граматы принадлежать XIII в. и касаются базельскихъ, бременскихъ и гекстерскихъ цеховъ; къ самому позднему времени относятся граматы и статуты датскихъ цеховъ, -- они принадлежатъ лишь XV-XVI вв., хотя самые цехи, несомивнию, существовали еще въ XIII в.,извъстно напр., что въ 1268 г. быль цехъ пекарей въ гор. Ротшильдъ, а въ 1294 г. были цехи въ Копенгагенъ. Отъ цеховь ничемь не отличались, по внутреннему устройству. тъ гильдіи, которыя составлялись подмастерьями и учепиками (въ составъ цеховъ входили только мастера тъхъ или другихъ ремесль). Объ этомъ мы можемъ судить на основаніи сохранившагося статута гильдін св. Екатерины, устроенной подмастерьями пекарей въ Копенгагенъ 1).

Устройство промысловых в гильдій (какъ купеческихъ, такъ и ремесленныхъ) можно разсматривать съ двухъ сторонъ: съ одной стороны онъ представляють черты общія съ остальными гильдіями, съ другой—новыя, чуждыя остальнымъ гильдіямъ. Такъ какъ промысловыя гильдіи, подобно оборонительнымъ, имъютъ въ своей основъ духовныя гильдіи и развились изъ нихъ, то всъ тъ черты устройства, которыми отличаются духовныя гильдіи и которыя были заимствованы оборонительными гильдіями, встръчаются также и въ промысло-

<sup>1)</sup> Pottopidan, Annal. eccl. Dan., t. II, p. 749.

выхъ гильдіяхъ. Промысловыя гильдін, подобно всёмъ остальнымъ, имъли своихъ патроновъ, церкви, алтари, дома; состояли изъ мужчинъ и женщинъ, соблюдали тъже условія поступленія членовь въ гильцію; въ дин, посвящониме памяти патроновъ и въ нъкоторые другіе дни, раза два, три или четыре въ годъ, имъли собранія, во время которыхъ совершалось торжественное богослужение, происходили разсуждения о дълахъ гильдін и пиръ на общій счоть; соблюдали тіже предписанія относительно поведенія членовъ на собраніяхъ и взаимныхъ обязанностей (помогать другу, доставлять домой заболъвшаго или умершаго на чужбинъ, устроять погребеніе на общій счоть, присутствовать при похоронахъ и сопровождать гробъ на кладбище, раздавать милостиню и заказывать миссы за спасеніе души умершаго и пр.); имфли свое управленіе, съ старшиной, его помощниками 1) и влючниками, а также самостоятельный судь. Но рядомъ съ этими общими чертами, въ устройство промысловыхъ гильдій внесены были черты новыя и некоторымъ общимъ (съ духовными и оборонительными гильдіями) чертамъ преданъ быль новый смысль и значеніе, применительно къ главной цели, которую преследовали промысловыя гильдік.

Главная цёль ихъ была промышленная: корпоративное содёйствіе производству торговли и ремеслъ. Первою особенностію устройства, которая была выработана промысловыми гильдіями, задавшимися этою цёлью, быль принципъ, что только тё лица могутъ заниматься торговлею и ремеслами, которыя состоятъ членами гильдій, и на оборотъ—членами купеческихъ гильдій могутъ быть только купцы, ремесленныхъ только мастера (и ихъ жены послѣ смерти мужей). Сначала этотъ принципъ имёлъ силу въ стѣџахъ города, но

<sup>&#</sup>x27;) Старшина и его помощники въ разникъ мъстакъ носили различния названія: старшина германскихъ цеховъ обыкновенно назывался meister; дълами парижской ганзы завъдывалъ prevost des marchands (который отличался отъ prevost de Paris, перваго королевскаго чиновника въ Парижъ); помощники парижскаго prevost des marchands назывались échevins, prûdhommes, и т. д.

потомъ распространился на окрестности и купеческія гильдіи съ ремесленными цехами захватили въ свои руки промышленность не только въ районъ городовъ, но и вив его. Затемъ, подъ вліяніемъ этого принципа, выработаны были другія двё особенности, именно сообщонь быль особый смысль и значение двумъ чертамъ общегильдейского устройства. Первою такою чертою было общее правило, по которому принятіе новаго члена гильдін зависёло оть наличныхь членовь, решавших вопросъ: новый членъ, по своимъ нравственнымъ качествамъ и репутаціи, заслуживаеть-ли того, чтобы быть принятымъ въ гильдію, или нётъ. После того, какъ чтвердился вышеукаванный принципъ, это правило получило въ промысловыхъ гильдіяхъ особенное вначеніе и ему дано было одностороннее и вредное въ культурномъ отношении примъненіе. Гильдін воспользовались этимъ правиломъ, какъ средствомъ монополін: онв старались, по возможности, сократить число своихъ членовъ и, заграждая доступъ въ гильдію (слівдовательно къ занятіямъ торговлею и ремеслами) новымъ ли-. цамъ, увеличить чрезъ то доходъ наличныхъ членовъ гильдін, купцовъ и ремесленниковъ. Какъ на примеръ подобнаго влоупотребленія старымъ гильдейскимъ правиломъ, въ видахъ монополіи, можно укавать на цехъ ткачей въ Лондонъ: при Генрих I онъ состоямъ изъ 280 мастеровъ и станковъ, между тъмъ во времени Эдуарда III число станковъ уменьшилось до 80. Другою чертою общегильдейского устройства, которой, подъ вліяніемъ принципа промысловыхъ гильдій. быль придань новый смысль, было правило, по которому новый члень, при поступленіи въ гильдію, должень быль внести извъстную сумму денегь въ гильдейскую кассу. Прежде чвиъ гильдіи пріобрели себе исключительное право на занятіе торговлею и ремеслами, право это могъ всякій, внесши территоріальному владёльцу опредёленную плату. Когда же это право сделалось исключительнымъ достояніемъ лильдій, тогда частнымъ лицамъ не было нужды и возможности покупать его у территоріальныхъ владёль-

цевъ: чтобы следаться купцами или ремесленниками. только поступить слеповало гильдію. BЪ образомъ всякій поступавшій въ гильдію 'ео ірво становился купцомъ или ремесленникомъ, т. е. получалъ то право, которое прежде пріобреталось за деньги. Поелику же новый членъ дълалъ, по старинному обычаю, взносъ въ гильдейскую вассу, то отсюда произошло, что этому взносу было придано значение платы за право заниматься торговлей или ремесломъ, взимавшейся прежде территоріальнымъ владельнемъ. Съ территоріальнымъ владельцемъ ведалась уже гильдія, а не частное лицо: оно платило гильдіи, дёлаясь ея членомъ, и затъмъ спокойно приступало въ своимъ занятіямъ. Дальнъйшая особенность, тоже вытекшая изъ основнаго принципа промысловыхъ гильдій и бывшая нововведеніемъ послёднихъ, касалась предметовъ въдънія гильдейской администраціи и суда. Кром'в предметовъ в'вденія одинаково общихъ духовнымъ и оборонительнымъ гильдіямъ, въ въденіе промысловыхъ гильдій поступиль полицейскій надворь за производствомь торговли и ремеслъ: гильдія опредёляла, на вакихъ м'єстахъ, въ какое время и какими товарами должна производиться торговля, какого достоинства должны быть товары и ремесленныя издёлія, за вакую цёну они должны продаваться, и пр.; затемъ гильдія имела наблюденіе за исполненіемъ ея предписаній и виновныхь въ нарушенік ихъ привлекала къ своему суду. Полицейскій надзоръ и судь по діламъ торговымъ и ремесленнымъ составляли новость, отличающую органивацію промысловых гильдій отъ судебно-административной организаціи остальныхъ. Если по всему, сказанному нами, мы прибавимъ еще ту особенность, что съ промысловими гильдіями, преимущественно ремесленными цехами, совпадало подразделеніе городскаго ополченія на части, то мы окончательно исчерпаемъ всё черты отличія промысловыхъ гильдій и, вмёств съ твиъ, уяснимъ себв происхождение цеховыхъ знаменъ и значковъ.

Въ Россіи тоже были промысловыя братства, купеческія

и ремесленныя, на которыя можно смотрыть, какъ на третью ступень въ развитіи братствъ, котя, по времени происхожденія, они предшествують религіозно-оборонительнымъ братствамъ. Почва для нихъ была подготовлена братчинами; но самое утверждение ихъ на этой почет находится въ связи съ распространениемъ вападно-европейскихъ промысловыхъ гильдій. Купеческія братства появились въ городахь свверо-запалной Россіи, торговавшихъ съ Западомъ, какъ-то: въ Новгородъ, Смоленскъ и, въроятно, Полоцкъ. Знакомство съверовапада Россіи съ купеческими гильдіями могло начаться очень рано, такъ какъ начало торговли западной Европы съ съверной Россіей относится къ очень раннему времени: намеки на нее встрвчаются въ скандинавской сагв о св. Олафв, а историческія указанія на нее есть уже у писателей XI в., Адама Бременскаго и Саксона Грамматика. Знакомство русскихъ съ купеческими гильдіями сдівлалось еще боліве удобными послів того, какъ въ самомъ Новгородъ основалась одна такая гильдія, а именно гильдія св. Петра въ намецкомъ дворъ. Подъ вліяніемъ купеческихъ гильцій въ поименованныхъ городахъ съ XII в. стали учреждаться братства, которыя носили названіе купеческих общинь и сотень. Немногія данныя, сохранившіяся о нихъ въ памятникахъ, дають право ваключать, что въ существе они ничемъ не отличались отъ купеческихъ гильдій. Подобно гильдіямъ, они состояли изъ пошлыхъ вупцовъ, торговавшихъ или однимъ видомъ товаровъ (напр. воскомъ, кожею, сукномъ, хлебомъ, рыбой, съестными припасами - купцы прасолы), или съ однимъ какимъ-либо краемъ (купцы ваморскіе, низовскіе, рижскіе и пр:); подобно гильдіямь, у нихь было вложенье, т. е. ванось въ братскую кассу, имъвшій значеніе платы за право торговли; у нихъ было свое управленіе, съ старостами, и свой судъ по торговымъ дёламъ; подобно гильдіямъ, они находились подъ покровительствомъ какого-нибудь патрона или церкви, и пр. Торговля русскихъ городовь съ западною Европою повела въ знакомству не только съ купеческими гильдіями, но также съ цехами. Нътъ ничего

невъроятнаго въ томъ предположения, что еще съ XII - XIII ст. въ Новгородъ, Смоленскъ, Полоцкъ и др. городахъ устроялись ремесленныя братства, по примъру западно европейскихъ цеховъ; тъмъ болве, что нельзя съ достовърностію сказать, чтобы община вощанивовъ, кожевнивовъ и суконниковъ, упоминаемыя въ памятникахъ, были купеческими, а не ремесленными братствами, такъ какъ и въ Россіи мелкое купечество сливалось съ ремесленниками, подобно тому, какъ это было въ западной Европъ. Но несомнънныя, документальныя свъденія о ремесленных братствах дошли изъ XVI-XVII вв., когда последовало быстрое ихъ возрастание въ западной Россін. До какой степени они размножились въ это время, можно видеть изъ перечня ремесленныхъ братствъ, учрежденныхъ въ Вильнъ. Въ Вильнъ были учреждены ремесленныя братства: солодовниковъ и пивоваровъ въ 1552 г., мясниковъ въ 1596 г. и литейщиковъ въ 1611 г. Кроме того являются уже существующими ремесленныя братства: хирурговъ и разныя другія въ 1552 г., сапожниковь въ 1579, шапошниковьвъ 1586, твачей въ 1597, рыбниковъ въ 1635; соленниковъ въ 1636 г. Всё эти братства въ граматахъ называются цехами и представляютъ собою не что иное, какъ перенесеніе на западно-русскую почву устройства западно-европейскихъ цеховъ, съ ихъ старшинами 1), ремесленнымъ судомъ и правилами относительно церквей, алтарей, взаимной помощи въ несчастіяхъ и обяванностей послі смерти, клятвы при принятін новыхъ членовъ, денежныхъ взносовъ, общихъ собраній, **H** T. A.

Доценть **Н. Скабалановичь**.

<sup>1)</sup> Приверженцы теоріи о заимствованіи православными братствами вившнихь формь устройства отъ цеховъ указывають на то, что братства переняли отъ западно-русскихъ цеховъ четверичное число старостъ или старшихъ братчиковъ. Мы считаемъ не лишнимъ замѣтить, что виленскіе цехи управлялись не только четырьмя, но и пятью, и шестью старшинами; вообще нормальное числостаршинъ не было опредѣлено и въ разныхъ цехахъ было различно (Собр. гр. и акт. гор. Вильны, Ковны, Трокъ и пр., ч. 1, №№ 90, 87, 97).

## ПЕРВЫЙ

## ВСЕЛЕНСКІЙ СОБОРЪ 1).

Западные писатели XVIII-го въка, не отличавшагося почтеніемъ къ въръ, возведшаго напротивъ невъріе въ признакъ утонченнаго образованія, очень ръзко порицали Константина за его указъ, которымъ онъ, обращаясь къ наволической церкви, приглашалъ ее, чтобъ покончить аріанскій споръ, къ вселенскому собору. Имъ казалось унизительнымъ для истинногосударственнаго человъка такъ много обращать вниманія на сноръ чисто богословскій, и исторія, по ихъ мнёнію, должна праснёть за Константина, снивошедшаго до подобныхъ занятій.

Болже поверхностнаго сужденія, чёмъ то, о которомъ мы упомянули, нельзя, кажется, произнести надъ однимъ изъ самыхъ достопамятныхъ явленій въ исторіи человёчества. Конечно, Константинъ не быль ни великимъ философомъ, ни даже искуснымъ богословомъ. Но у него не было недостатка ни въ мудрости, ни въ политическомъ благоразумін; подобно всёмъ великимъ людямъ, конхъ самъ Промыслъ предназначаетъ къ управленію прочими людьми, онъ имълъ прежде всего способность или какъ бы инстинктъ предугадывать же-

<sup>1)</sup> Предлагаемая статья составляеть переводь или, точные, извлечение изв IV-й главя I-го тома сочинения Брольи: «L'Eglise et l' Empire Romain au IV siècle», par M. Albert de Broglie.

ланія управляемаго имъ общества и опасности, угрожающія ему. А самый высшій, самый существенный интересъ тогдашняго общества, состояль въ горячемъ сочувствій во всему, что относилось въ слав'я Божіей и будущности души челов'в ческой.

Вічныя проблеммы касательно Бога и души человіческой всегда владычествують надъ человъчествомъ, -- даже и тогда, когда оно пытается отвращать отъ нихъ взоръ свой; и какъ отдёльныя личности, такъ и народы рано ли, поздно ли раскаяваются, если долго оставляли ихъ безъ вниманія. Въ четвертомъ въкъ религія, которая и въ счастливыя времена должна бы составлять важивиший въ глазахълюдей предметъ, сделалась, вследствіе тогдашних несчастных обстоятельствь, единственнымъ предметомъ горячаго вниманія людей и главнъйшимъ ихъ занятіемъ. Христіанство застало римское общество изнуреннымъ нравственно, потерявшимъ въру въ себя н какъ бы гнушаншимся собою. Ясно чувствовалось, что силы этого ведикаго тела ослабели, и что его не укрепять никакія усилія никакого генія. При полномъ отсутствій свободы слова и действій, высокія должности раздавались по минутной милости, столь же непостоянной, какъ непостоянна была и сама власть; гражданскія должности занимали люди, апатично смотревшіе на свои обяванности; политическое честолюбіе даже для интригановь было лишь второстепенной пружиной деятельности. Искусство и литература чувствовали себя поражонными неизлечимой и постоянно усиливавшейся бользнію. Краснорічіе и поэвія истощались въ неблагодарныхъ, рабскихъ подражаніяхъ. Римская цивилизація дошла до роковаго предвла своего развитія, и кромв страшной тоски не внушала людямъ ничего. Въ эту-то эпоху всемірнаго истощанія и паденія, христіанство открыло изобильный источникъ новыхъ живыхъ душевныхъ движеній. Душамъ, утратившимъ всякую надежду, оно открыло будущность. Никогда слово Божіе лучше не оправдывало наименованія, даннаго ему его Виновникомъ, никогда оно яснъе не показывало, что оно есть соль

вемли, сообщающая послёдней вкусъ. Христіанство сдёлалось единственной живучей стихіей мертваго римскаго общества. И потому все, что касалось его, все, что опредёляло его дальнёйшія судьбы, производило сильнёйшее движеніе во всёхъ слояхъ общества. На темномъ горизонте оно было единственнымъ лучемъ свёта и теплоты; малёйшее, закрывавшее его, облако заставляло людей трепетать.

Споръ, поднятый Аріемъ, возбудиль трепетное, безповойное любопытство даже въ наиболее равнодушныхъ. Въ самомъ деле, ересь Арія касалась христіанства въ самомъ важномъ его пунктв. Она насалась его въ томъ, что составляло самую характеристическую его черту въ глазахъ народовъ. Въ христіанствъ, производившемъ тогда переворотъ во всемъ мірь, особенно разительны для всьхъ были двь главныя черты:-прежде всего догиать единства Божія, затымь кресть Інсуса Христа. Въ въръ Христовой понятие объ Единомъ Богъ и образъ Распятаго замъняли всъ неопредъленныя представленія и весь громадный музей боговъ политензма. Какъ же, спрашивается, согласить догмать съ символомъ, ндею съ образомъ? Какія отношенія существують между христіанскимъ Богомъ, столь твердо стоящимъ за Свое единство, и челов вкомъ-мученикомъ? Въ христіанскомъ богослуженіи поклоненіе Единому Богу и распятому Інсусу соединены. Эти отношенія, составляющія живоносное таниство христіанства, Арій савлаль, предметомь публичнаго обсужденія. И такъ какъ новая вера, не смотря на свою славу, была еще для многихъ странъ более известною въ своихъ благотворныхъ слёдствіяхъ, чёмъ въ своихъ догматахъ, то каждый, затаивъ дыханіе, ожидаль рёшенія спора.

Нѣтъ сомнѣнія, что большая часть учителей, принявшихъ ересь аріанскую, вовлеклись въ нее изъ желанія сдѣлать та-инство св. Троицы болѣе яснымъ въ главахъ новообращонныхъ и болѣе сообразнымъ съ идеею единства Божія. Многимъ умамъ, еще невышедшимъ изъ подъ вліянія недавняго энтузіазма въ пользу этого единства, могло казаться болѣе

сообразнымъ съ достоинствомъ Творца всего сущаго, чтобы Онъ единъ возсъдалъ на тронъ въчности, равно какъ могло казаться невозможнымъ, чтобы Онъ, безъ униженія собственнаго достоинства, сошоль на землю, чтобы облещись, котя бы на одинъ день, въ жалкій покровъ человъчества. Эта мысль, конечно, занимала многихъ просвъщонныхъ, но склонныхъ къ умничанію епископовъ, съ гордымъ упорствомъ державшихся заблужденія Арія, — епископовъ, которые послъ защищали заблужденіе всъми силами интриги, хотя въ началъ, быть можетъ, приняли его по сознательному убъжденію.

Эти узкіе разсчоты человіческой мудрости о томъ, что сообразно и что несообразно съ достоинствамъ Единаго Бога, оказались неблаговременными. Задача состояла не въ домъ, чтобы довести людей до понятія объ Единомъ Богв, -философія почти уже сдёдала это, — а въ томъ, чтобы утвердить прочно въ нихъ это понятіе, чтобы украпить въ людяхъ мысль, во всемъ ея страшномъ величіи, объ единомъ Существъ, которое наполняеть своимь бытіемь вічность. Это величественное, но холодное представление не могло укрощать людскихъ страстей, плёнять воображенія, не могло размягчать людскихъ серде дъ. Посозерцавши Единаго Въчнаго нъсколько времени, люди въ безсиліи и ужаст отворачивались отъ Него, чтобъ сдёлать себё боговъ, по своему разумёнію и по своей мърбъ. Такимъ образомъ во всемъ древнемъ явыческомъ міръ быль сильный разладь между философіею и религіею, между мыслію мудрыхь и набожностію простецовь; тогда какь философія преследовала своего отвлечоннаго Бога, котораго сама едва понимала и величе котораго повергало ее въ прахъ, религія заимствовала бевобразныя черты для своихъ идоловъ у нечистаго воображенія массь. Богь философіи исчезаль въ туманъ идеализма, а божества толиы тонули въ тинъ матеріализма.

Двоякая природа Іисуса Христа разрѣшала для людей задачу представить Бога въ одно время Существомъ разумнымъ и чувственнымъ,—предметомъ, въ одно и тоже время достой-

нымъ ихъ ума и доступнымъ ихъ чувствамъ. По двоякой природъ Інсуса Христа, одинъ и тотъ же Богъ, согръвающій сердце благочестивой женщины, могъ быть плънительнымъ предметомъ учонаго соверцанія. Інсусъ Христосъ—Слово Божіе—неотразимо властвовалъ надъ мыслію человъка, Інсусъ Христосъ, умершій на врестъ, былъ другомъ его сердца. Въ этомъ-то величественномъ единеніи заключалась тайна дъйственности и быстраго распространенія христіанства. Конечно это было таинство, но таинство, доставлявшее не отягощеніе, а отраду природъ человъческой.

Православные христіане, съ одного конца міра до другаго, смиренно принимали это таинство и пользовались его плодами, вовсе не думая проникать въ его глубину. Напрасно аріанство старалось выяснить его; оно лишь ослабляло его силу. Еслибъ аріанское ученіе взяло верхъ, Інсусъ Христосъ оказался бы полубогомъ, котораго люди сами подняли на престоль, полубогомъ-подобнымъ вакому нибудь Прометею-благодетелю, или Озирису въ очищенной форме. Между темъ народное суевъріе не замедлило бы наравнъ съ Нимъ, или выше Его поставить других в сверх вестественных в существы, чтобы сделать несколько ступеней между небомъ и землею. Такимъ образомъ человъчество снова погрязло бы въ пропасти суевърія, гдъ и безъ того оно такъ долго оставалось. Въ томъ и состояма заслуга никейскихъ отповъ, что они понями всю опасность нападенія и средимрака діалектических тонкостей, какія измышлялись кругомъ ихъ, не теряли ни на одинъ часъ изъ виду этого светлаго пункта христіанскаго ученія і).

Константинъ исполнилъ долгъ государя, въ пору заметивъ, хотя несовсемъ ясно, какая великая опасность угрожала

<sup>1)</sup> Св. Асанасій съ необикновенних искусствомъ раскриваєть эту мисль, т. е. что аріянство прямо возвращаєть віру Христову къ язычеству (Contra Arian. or. III, р. 468—169). «Не оченидно ли,—говорить онъ,—что аріане становятся въ ряди язичниковъ, допуская два поклоненія—одно Богу, создавшему все, другое—Его твари... Чтимая ими тварь и есть одинь изъ множества тікть боговъ, какихъ признавами язичники».

и народамъ, ему ввъреннымъ, и тому дълу, за которое онъ сталъ. Такая угадливость нуждъ и опасностей никогда не оставляла его. Можно пожелатъ, чтобы было побольше правителей, подобныхъ въ этомъ отношении Константину. Править модьми съ пользою для нихъ можно тогда только, когда правитель раздъляетъ ихъ чувства и предугадываетъ ихъ нужды.

Планъ-собрать всю христіанскую Церковь въ одно м'всто быль, конечно, грандіозный, но для Константина онь не прелставляль ничего особенно поравительнаго и тёмь больше невозможнаго. Съ той высоты, на какую поставили его счастье и геній, онъ обозрѣваль однимъ взглядомъ весь цивилизованный мірь. На себя онъ смотріль, вакь на центрь, гді все сосредоточивалось. Указъ ва его подписомъ, или устное слово быстро облетали концы имперіи. Всв народы, по привычив; жили подъ господствомъ преданій объ единодержавіи Рима, которое, послъ ударовъ въ самое сердце, все еще имъло видъ могущества и жизни. При меньшемъ, сравнительно съ современнымъ намъ, правственномъ единеніи, народы имфли тогда со внішней стороны однообразный видь. Съ Атлантическаго океана путешественникъ въ два мъсяца безъ вадержекъ достигаль Дарданелль, пересъвая при этомъ льды Альновъ, неровныя прибрежья Роны и Дуная, дивіе уступы Тироля и Албанін; узкая дорога выстлана была неразрушимыми плитами; на всякой станціи онъ находиль лошадей, прислугу, мъста отдыха съ гербами императора 1). Римская администрація, навануні своего ниспроверженія, все еще держала въ рукахъ своихъ вемлю въ покорности; Константинъ сосредоточиль всё нити администраціи въ себё и мощною рукою приводиль ихъ въ движеніе.

<sup>1)</sup> Отъ Бордо до Константинополя дрежий путевой указатель насчитываеть до 2141 мили, дейсти почтовихь станцій и 91 місто для отдиха. Міста для отдиха отстояли одно отъ другаго на полдня пути. Слідовательно на пройздь отъ Бордо до Константинополя нужно било полтора місляца (Itiaerarium a Burdigata Hierusalem, curante Petro Wesselinglio, Amsterdam, 1783 г. р р. 548, 549 и слід.).

Съ своей стороны и церковь готова была отвъчать на его призывъ. На всемъ ея протяжения, большемъ сравнительно съ территоріей имперіи, очень легко и удобно концы сообщались съ центромъ. Надобно сказать, что двъ организацінполитическая и религіозная уже начинали въ этотъ періодъ исторіи становиться въ паралледь одна другой. По мысли Божіей, предназначенная приготовить въ мір'в м'есто для христіанской религіи, имперія ссужала вибшней формою Церковь, привившуюся въ ней, подобно плодовитой и сочной лозв. Около двухъ постоянныхъ точекъ, около епископства и патріаршества образовалась, на манеръ гражданской администрацін, подвижная іерархія, способная видонзміняться въ слёль за политическими перемёнами и сообразно временнымъ условіямъ. Восходя по временамъ апостольскимъ, такая организація, совершенно сообразная съ нуждами христіанскаго богопочитанія и съ духомъ перковнаго управленія, съ теченіемъ времени обрисовывалась съ большею и большею точностію и ясностію. Повсюду стали образовываться церковныя области, которыя, по числу и границамъ своимъ, соотвътствовали провинціямъ имперіи, и признавали первенство чести п юрисдикціи за епископами главных областных городовъ. Частые соборы епископовъ, мёстомъ которыхъ естественно всегда бывали главные города областей, новыя отношенія церковныхъ сановниковъ къ гражданскимъ властямъ, блескъ, окружавшій ихъ и возроставшій соразмёрно важности и богатству каждаго города, -- все помогало тому, чтобы эта іерархія, изо-дня въ день, пріобретала большее въ себе винманіе и уваженіе. Названія примасовъ, епископовъ, экзарховъ или архіепископовъ указывали на іерархическое подчиненіе, какое создала сила обстоятельствъ, время утвердило, и цервовные каноны не замедлили освятить.

Изъ среды митрополій возвышаются на Востовъ два города — Антіохія и Александрія, которые соперничали одинь съ другимъ и не внали другихъ себъ соперниковъ. Елископы обоихъ этихъ городовъ были отцами всей восточной церкви,

а повже такая отеческая власть ихъ обозначилась новымъ титуломъ патріарховъ, заимствованнымъ изъ ічлейскаго чпотребленія 1). Ихъ ваоедры, какъ и ваоедра римская, по преимуществу считались апостольскими престолами 2). Алексанирійскій еписконь иміль первенство въ провинціяхь Египта, Ливін. Киринен и Пентаполя: имя его знали и чтили лаже кочевые народы, чорные отъ горячаго солнца Нубів. Такое же видное положение епископъ антіохійскій занималь въ центральной Азін, и его голось, переступал даже предёлы самой имперіи, раздавался среди арабовь пустынной Аравіи н непокорныхъ подданныхъ царя персидскаго: эти народы, непокорявниеся игу цивилизаціи, склонялись предъ закономъ Христовымъ. Изъ главныхъ странъ Востока одна только Малая Авія не имбла опредбленнаго патріарха. Епископи ефесскій, весарійскій и ираклійскій спорили о первенству. доколѣ ихъ споръ не рѣщонъ былъ учрежденіемъ новаго Рима на берегахъ Босфора 3).

На Западъ ни одинъ городъ не смълъ считать себя выше Рима. Епископъ римскій былъ единственнымъ начальникомъ митрополій церкви латинской.

Теперь, чтобы пригласить всёхъ предсёдателей Церкви на торжественное собраніе, Константину нужно было обратиться только къ немногимъ высшимъ сановникамъ ея, и его приглашеніе могло быть передано со всею правильностію остальнымъ, зависёвшимъ отъ нихъ. Между тёмъ онъ написалъ къ очень многимъ прелатамъ посланія не въ форм'в указовъ, но въ просительномъ и почтительномъ тонъ 4). Онъ

<sup>1)</sup> Cod. Theodos., de Iudeis et Coelicolis, XVI, 8. Cm. Lamennais, Tradition de l'Eglise sur l'institution des évéques.

<sup>2)</sup> См. 6-е правило никейскаго собора.

<sup>3)</sup> Изъ дъйствій и правиль послідующих соборовь видно, что три провищіє наловзіятская, понтійская и оракійская оставались безъ патріарха— на правахъ независниаго зазархатства— до учрежденія новой столицы на берегахъ Босфора.

<sup>4)</sup> Евсеній называеть эти поолинія урафилата тіритіка. Цер. Ист., вн. Щ. гл. 6. Урист. Чтен. 1875 г. № 9.

убъждаль церковь собраться, чтобъ прекратить спорь, одинаково важный и для государства и для вёры.

Началось великое движение по всей имперіи отъ одного конца до другаго. Надежда помочь доброму делу, любовь къ миру, новость событія и даже любопытство, говорить Евсевій, узрѣть современнаго героя 1), возбуждали много шума въ резиденціяхъ епископовъ. Императоръ объщаль принять на себя всв путевыя издержки совываемыхъ епископовъ. Въ ихъ распоряжение онъ предоставляль и повозки, и муловъ какъ для самихъ ихъ, такъ и для свиты. Трудно представить, сколько должно было послать призывовь, когда на одномъ соборв кареагенскомъ, за десять лътъ прежде, собралось 600 епископовъ. Такое множество епископскихъ канедръ было необходимостію въ годину преследованій, когда, за трудностію сообщеній, нужно было сосредоточить всю церковную власть въ одномъ священномъ лицъ, которое могло бы въ такомъ случав долгое время проповедовать и исполнять всв нужды въ извёстномъ мёстечке. Въ некоторыхъ странахъ Востока было почти столько же епископовъ, сколько теперь у насъ въ нашихъ епархіяхъ священниковъ. За епископами въ порядкъ і ерархін слъдовали хорепископы ближайшихъ къ городу селеній и простые священники; за священниками-діаконы; низшіе чины: аколуфы, півцы, свіщеносцы составляли собою цёлое народонаселеніе; всю эту массу клира призывной голосъ Константина привель въ движение. Міряне и даже язычники участвовали въ общемъ движеніи. Всв были поражены новостію готовившагося зрёлища. Воть уже три стольтія не собиралось ни въ одномъ пунктв имперіи свободнаго собранія; голось сознательнаго уб'єжденія не прерываль німаго молчанія предъ абсолютной властію, - молчанія, которое нарушали по временамъ слишкомъ уже пересоленные нанегирики, да стоны жертвъ. И это еще въ первый разъ, на памяти столькихъ поколеній, собирались кругомъ государя

<sup>1)</sup> Вираженіе Евсевія слідующеє: тіє той тосойтой βασιλέως έψεως ή 3έα.

люди—съ сознаніемъ ихъ собственнаго личнаго достоинства, собирались не для того, чтобы льстить или обманывать, но чтобъ непринужденно разсуждать предъ его главами. Тутъ прямодушныя совъщанія долженствовали положить конецъ тъмъ притворнымъ комедіямъ—смъси законности и насилія, какія постоянно разыгрывались на сценъ волновавшейся имперіи. Звуки истины долженствовали пробудить сознаніе въ гражданахъ имперіи, которые уже давно забыли про свободу и права свои.

Мъстомъ собранія Церкви была Никея—весьма древній городъ, который у Амміана называется матерію городовъ Виенніи 1). Меньшая по народонаселенію, но болье славная, тымъ Никомидія, столица Виенніи—Никея лежала вблизи одного изъ небольшихъ заливовъ, образованныхъ волнами Пропонтиды въ материкъ Азіи. Выборъ сдёланъ былъ удачно: Нивея лежала на границъ двухъ материковъ, азіатскаго и европейскаго. На берега Пропонтиды и Геллеспонта уже летала мысль Константина, замышлявшаго произвести реформы. Его воображеніе не должно было терять изъ виду этихъ странъ, такъ удивительно изръзанныхъ заливами и раздъленныхъ на полуострова, гдъ сама природа, казалось, приготовила данныя для моста, долженствовавшаго соединить Востокъ съ Западомъ.

Епископы собрались въ этомъ небольшомъ городъ къ половинъ іюня 325 г., въ консульство Павлина и Юліана, на 19-мъ году царствованія императора Константина <sup>2</sup>). Число

<sup>)</sup> Ammian. Marcell., XXVI, 1.

<sup>2)</sup> Годь созванія собора опреділить не трудно. Онь очевидент изъ повазаній Соврата (I, 13), Евсевія (Жизнь Конст. III, 15 и іV, 47), Созомена (I, 25), изъ актовь собора халкидонскаго (Сопс. general., Labbe, tom. IV). Всі навізстія этихь писателей сходни въ томъ, что празднованіе Константиномъ дваддатилітія своего царствованія относять не къ концу, а къ началу 20 года. Нісколько трудніе опреділить місяць и день откритія собора. Сократь говорить, что онъ открился 22 мая; акти собора халкидонскаго — 19 мая. Наконень тексть, процитованний Бароніемъ, говорить, что соборь продолжался съ XVIII календы іюльской (14 іюня) до VIII календы сентябрской (25 августа).

однихъ только епископовъ, не считая ихъ ассистентовъ, служителей и учоныхъ, превышало 300. Въ последствіи христіанскіе писатели, основывалсь на тексте св. Асанасія, согласились насчитывать 318 отцовъ собора,—число, покаванное въ св. писаніи касательно слугъ Авраамовыхъ (Бит. XIV, 14); но известія историковъ не даютъ такой точной цифры и не сходятся въ своихъ показаніяхъ 1).

Первая встрвча этихъ благочестивыхъ мужей сопровождалась трогательными сценами. Соединенные одною върою и
общими испытаніями, они знали другъ друга только по слухамъ о заслугахъ и страданіяхъ каждаго. Невыразимой радостію для нихъ было встрвчаться другъ съ другомъ, обниматься и толковать о бъдствіяхъ, какія долго они терпъли,
и о неожиданномъ настоящемъ спокойствіи. Тутъ можно было
видьть лицомъ къ лицу самыхъ славныхъ слугъ Божіихъ.
Первое мъсто занимали лица, уцъльвшія отъ гоненія, и носмешія на тълъ своемъ знаки славнаго исповъданія въры.
Когда входилъ Пафнутій, еп. онваидскій, влача ногу, мускулы которой были переръзаны при сго работъ въ каменоломняхъ, когда онъ проходилъ по собранію съ избоденнымъ,
по повельнію Максимина, правымъ глазомъ, когда Павелъ,
ет. Неокесаріи на Евфратъ, поднималъ для благословенія

Последній срокъ намъ кажется боле вероятнымъ. Снес. Tillemont, Mem. d'Histoir. ecclés. tom. VI, notes sur le concile de Nicée, p. 804. Clynton, Fasti romani, 1, 378. Baronius, An. 325, § 8.

<sup>1)</sup> Св. Асанас., Ad in Africa episcopos Epistols, Т. І. р. 932. Ерірһап., Нает., LXIX, 11. Евсев., Жазя. Конст. III, 9. Совр., І, 8. Gél. de Суд., II, 15. Въ учоныхъ замічаніяхъ на контскій тексть опреділеній Никейскаго собора, Шарль Ленорманъ расположенъ, по видимому, истинимъ числомъ считать 318 отцовъ. Разницу въ числі соборнихъ подписей въ разнихъ спискахъ онъ объясилеть тімъ, что подписи тіхъ или другихъ еписконовъ обозначались смотря по тому, для какой провинціи назначался списокъ опреділеній; подписи еписконовъ близкихъ и потому боліве извістнихъ значни для извістной провинціи больше, чімъ отдаленнихъ и незнакомихъ. Воть почему въ коптскомъ спискъ, составленномъ для Верхияго Египта значатся только подписи ззіятскихъ еписконовъ.

руку, изувъченную огнемъ 1), всъ умилялись и спъщили лобызать эти святыя раны. Не меньшее внимание привлекали къ себь и пустынники, чрезвычайная строгость которыхъ составляла любимый предметь домашних разсказовь въ христіанскихъ семействахъ. Вотъ св. Іаковъ Низибійскій-въ одежді нзъ козьяго и верблюжьяго волоса, что уподобляло его Іоанну Крестителю. Онъ жиль много лёть на пустынных в границахъ Месопотамін и Персін, питаясь сырыми растеніями и дивими плодами. Воть Потамонь, епископъ Ираклів на Ниль, который могь описать внутренній быть монастыря Писпирскаго и обрисовать нортреть св. Антонія; воть и св. Спиридонь, еп. Кипрскій, детская мягкость и простой мравъ котораго вошли тогда въ пословину, и который пасъ овещъ своихъ даже тогда, когда ствламся епископомъ, когда воры забрались въ его овчарию, онъ свазаль: «отчего же вы не потрудились попросить у меня, а решились лучше нохитить > 2). Рядомъ съ ними и св. Ниволай, еп. мирскій, другь дітей, намять о которомъ, не сохраненная исторіей, сохранилась въ преданіяхъ. За тімь слідовали учоные, писатели, имена новхъ стали извъстными по ихъ проповъдамъ и сочиненіямъ: Өеодоръ Тарсійскій, воснитанникъ Асинъ, Леонтій Кесарійскій, учитель Григорія Назіанвина, Евстафій Антіохійскій, Макарій Палестинскій, Маркеллъ Анкирскій — неспокойный, но сильный пухомъ и, въ числё прочихъ, важное дино тогдашняго времени, почтенный Александръ Александрійскій, опиравшійся на юнаго своего діакона св. Аванасія, за которымъ всв признавали уже таланты и горячую энергію. Среди этихъ восточныхъ мужей, Педроть Иранлійскій, Протогенъ Сардскій, Александръ Осссалонивскій, Евсторгій Милансвій, Капитонъ Сицилійскій, Никій, еп. Диньи въ Провансв, Цецилій Кареагенскій, другъ Константина Осія Кордовскій въ Испанія, председатель Собора, наконець заменявшіе рим-

<sup>1)</sup> Rufin., I, 14.—Oeog., I, 6.

<sup>2)</sup> Rufin., 1, 5.

скаго епископа св. Сильвестра 1), коему старость не позволила быть туть, два депутата священника —Витонъ и Викентій представляли Западъ 2). Два варвара: одинъ персъ — Іоаннъ, другой — готъ Өеофилъ дополняли собою это собраніе представителей рода человъческаго. Здісь слышались различныя произношенія и даже языки; тъмъ болье трогательнымъ долженствовало казаться нравственное единеніе всёхъ собравшихся. По неволь вспоминался тогда даръ языковъ и первая Пятидесятница. Въ этотъ день всё разсвянные народы, посль трехъ въковъ, соединились въ одно, великіе тъми испытаніями, какія перенесли они за въру, и числомъ чадъ, комхъ они даровали Іисусу Христу 2).

Отврытіе засёданій вамедлилось на нёсколько дней потому, что ожидали Константина, оставшагося въ Никомидін для празднованія годовщины побёды, которую онъ, за два года предъ симъ, одержалъ надъ Ликиніемъ. Между тёмъ уже вавявались разсужденія между партіями и стали происходить собранія. Заранёе можно было предвидёть настроеніе св. Собора. Онъ очевиднымъ образомъ раздёлялся на двё стороны очень неравныхъ по числу. Къ самой многочисленной принадлежали люди съ простымъ умомъ, ноторые хотёли прямо идти дорогой, проложенной св. преданіями, и хотёли изслёдовать, какова была древняя вёра. Это были мужи, самые почтенные по святости своей живни. Другіе, болёе увёрен-

<sup>1)</sup> Созоменъ ошибочно называеть тогдашняго папу Юліемъ, а не Сильвестромъ. Соз. I, 17.

<sup>2)</sup> При исчисленія епископовъ, присутствовавших на Собор'я надобно гаваших образонь слідовать св. Асанасію, особенно его словань противо врізив и еторой аполоми. Но нельзя дов'ярять подписять, потому что въ них оче видни противорічія. Выше ми указали на очень умное объясненіе таких противорічій, сділанное Ленорманомъ. Въ тексті контскомъ есть фраза, объясивющая, почему въ числі подписей такъ мало значится имень замаднихь епископовъ: qvoniam, переводить Ленорманъ, поп орогітерат еов congregari in unum super his. Ихъ мало и собралось на соборь, потому что візра ихъ не допускала подозріній в сомитній.

<sup>3)</sup> Comp. I, 8.

ные въ своихъ познаніяхъ, говорили, что не слёдуетъ обращаться въ мивнію древнихъ, не подвергнувши его предварительному изслёдованію 1). Эти лица, очевидно, благопріятствовали мивнію Арія. Правда, всего ихъ было только двадцать; за то они слыли за мужей, самыхъ искусныхъ въ словъ. Это были, вромів двухъ Евсевіевъ, Никомидійскаго и Кесарійскаго, Феодотій Лаодикійскій, Павлинъ Тирскій, Аванасій Аназарбскій, Григорій Веритскій, Аэтій Лидскій, Митрофанъ Ефесскій, Нарциссъ Нероніадскій, Патрофилъ Сивоплскій, Феогонъ или Феогисъ Никейскій, Феонъ Мармарикскій и Секундъ Птолемандскій 2). Арія частнымъ образомъ приглашали на эти разсужденія 3).

Въ этихъ разсужденияхъ принимали участие, впрочемъ безъ всяваго офиціальнаго характера, почтенные міряне, философы и явычники, привлеченные любопытствомъ, в можеть быть, и желаність посивяться надъ раздоромъ Церкви. Язычники, а особенно философы, естественно склонялись на сторону Арія, система котораго казалась имъ болбе сообравною съ умоваключеніями діалектики. Имъ очень правилась мысль-Онна Божія сділять существомъ-посредникомъ, причиною и правителемъ всей твари, исполнителемъ мысли Всжіей. Здёсь они узнавали слёды Платоновой философін, и Слово-Синъ Божій въ такомъ виде походило на Лимічрга въ Платоновомъ Тимев. Въ пользу Арія и противъ енископовъ, вступавникъ съ ними въ споръ, они приводили докавательства, не затрудняясь, въ случав нужды, приведить и тексты св. писанія, изучать которое уже начинала явическая мудрость. Такія разсужденія подажи поводъ во многимъ одущевленнымъ спорамъ, имевшимъ поразительную для современнивовь оригинальность; впоследстви равсужденія явыческих философовь съ инвейскими отцами сделались пред-

<sup>1)</sup> Cosom. I, 17.

<sup>2)</sup> Oeog. I, 6. Rufin. I, 5. Gelas. Cyz., I, 1.

<sup>3)</sup> Руфинъ говоритъ: evocabatur frequenter Arius in concilium.

метомъ или плънительныхъ легендъ, или декламаторскихъ упражненій, въ которыя вдалась христіанская реторика. Авторъ V стольтія, Геласій Кизическій, посвятилъ цълые полтома разговору, очевидно подложному, философа Федона съ самыми учонъйшими лицами собора—Евсевіемъ, Памфиломъ, Осіею, Леонтіемъ Кесарійскимъ и Макаріемъ Іерусалимскимъ. Въ немъ философъ защищаетъ систему Арія такимъ множествомъ цитатовъ библейскихъ и съ такимъ внаніемъ христіанскаго богословія, что разсужденія его превосходять всякую мъру правдоподобія. Разумнымъ и естественнымъ можно признать тамъ слъдующій отвъть одного изъ отцовъ философу: «любезный мой, мы сказали уже тебъ однажды на всегда, что когда дъло идетъ о божественныхъ таинствахъ, никогда не должно спращивать—почему и какъ» 1).

Съ другой стороны, Сократь, Совомень и Рубинь единогласно передають анекдоть, въ которомъ простота соединается съ поразительной гранією. Въ одно изъ такихъ собраній. воторое затанулось дольше обывновеннаго и начало принимать жолчный характеры, язычникь, поддерживавній христіанство сь большимъ даромъ врасноречія, началь очень дерако смеяться надъ новой вёрой и нахально осматриваль всёхь. Изъ группы вышель тогда старець-міранень и приблизился къ нему, чтобы сказать нёсколько словь. Этоть достопочтенный мумъ, во времена гоненій мумественно испов'єдамь Інсуса Христа, но не имъль нинавого таланта для преній. Его ноявленіе вызвало улюби на лицахъ однихъ и внушило опасеніе другимъ, чтобы онъ не подаль повода въсмеку. Между темъ HERTO HE CMĚIE OCTANOBHTE ETO HOTOMY, WTO OHE MOLESOBRICA всеобщимъ уваженіемъ. Св. мужъ начанъ: «Во имя Інсуса Христа послушай, философъ. Единъ есть Богъ, Создатель неба и земли, всего видимаго и невидимаго, сотворивший все это силою Слова и утвердившій освященіемъ Св. Своего Духа. Сіе-то Слово, продолжаль онъ, которое мы называемъ Сыномъ

<sup>1)</sup> Gelas. Oys. II, 28.

Божінит, смаливнись надъ заблужденіями и скотскою живнію людей, благоволило родиться отъ жены, обращаться съ людьми и за нихъ умереть. Оно снова придетъ судить, что каждый сдълаль въ своей жизни. Въ истину этого мы безхитростно въруемъ. Не трудись же напрасно отъискивать доказательства на то, что совершается върою, и—способы, которыми это могло быть, или не быть; а отвъчай на вопросъ: въруещь ли ты»? Философъ въ смущеніи отвъчаль невнятнымь леметомь: «върую». Послъ онъ увъраль прежнихъ своихъ единомыщленниковъ, что онъ чувствоваль непреодолимое внутреннее побужденіе, которе ваставило его исповъдать въру Христову 1).

Такимъ образомъ съ перваго дня было видно, что споръзаваживался между гордымъ вёдёніемъ и простою вёрою. Но побъда, одержанная истиною, была бы не прочна, еслибы на сторонъ ва било только численное большинство благочестиваго Собора. Кроме того, въ такихъ трудныхъ вопросакъ, кавоны были тъ, о которыхъ котъли спорить, епископы партиваны Арія, ловкіе и опытные во вобхъ изворотахъ жика, не разъ могли обмануть воркость своихъ собратій и ваставить ихъ допустить нёкоторыя двусмысленныя выраженія, по видимому невинимя, но въ сущности неблагонамаренимя, смысиъ воторыхъ можно было имъ нотомъ перетолковать по своему произволу. Бевхитростная простота многих вепископовъ дъвала эту опасность особенно страшною. Воть туть-то и принесло неоценимую пользу присутствіе Асанасія. Даже на той нившей степени влира, на какой быль онь тогда, онь, по единогласному отвыву историвовъ, уже съ перваго дня сталь оказывать огромное вліяніе на весь Соборь. Основаніе для такого вліянія заключалось въ особенностяхь его духа. Въ немъ прямота чувства соединялась съ тонкостію разсудна. Въ самомъ запутанномъ разсуждении ничто не укрывалось отъ Афанасія и ничто не спутывало его. Онъ разбираль всю запутанность мысли своего противника, проникаль во всё ся

<sup>1)</sup> Cosom. I, 18.

извороты; и при этомъ никогда не терялъ изъ виду главнаго Пріучонный ко всёмъ изворотамъ предмета и цёли спора. діалектики, умъ его соединяль въ себъ простоту и силу съ многосторонностію и мягкостію. Соединяя въ себъ отличительныя свойства явухъ народностей, онъ разсуждаль, какъ грекъ, и умозаключалъ съ ясностію латинянина. Это р'ёдко встричающееся соединение столь разнородных свойствъ ума, возвышаемое непоколебимою твердостію характера, отобразилось въ сочиненіяхъ Асанасія. Та ревность по веръ, которая сообщаеть его сочиненіямь одушевленный тонь, по прошествін опасности, не можеть уже повториться въ читателяхъ. Но. если вто терпёливо будеть слёдить за его разсужденіями о самой сущности заблужденій, которыя онъ преслідоваль и моражаль, тоть вь концё въ своему истиниому удовольствію увидить себя вийсти съ св. отномъ на непоколебимомъ утеси, отвуда однимъ взглядомъ можно обозревать все цоде истини.

Наконець императоръ прибыль 4-го или 5-го іюля, и торжественное засёданіе назначено било на слёдующій день <sup>1</sup>). Вечеромъ онъ принималь многихь епископовъ, изъ которыхъ иёкоторые говорили ему довольно желчно о государственныхъ самовникахъ и подали ему доносы на многихъ изъ своихъ сотоварищей. Константинъ, пріёхавній съ самыми мирными намёреніями и съ рёшимостію прекратить несогласія, выслушаль жалобы равнодушно, а бумаги бросиль въ огонь, не прочитавъ ихъ; при этомъ онъ сказаль: «Христосъ сказаль, что желающій нолучить прощеніе въ своихъ грёхахъ, долженъ также прощать ихъ и своему брату. Что касается до желя, то я, еслибы видёль епископа уличоннымъ въ премюбодёлнія, я покрыть бы его своею мантією изъ опасенія, чтобы видь такого соблазна не повредиль душё зрителей» <sup>2</sup>). Это первое

<sup>1)</sup> Такое времи прибытия Константина видно изътого, что онъ въ Никомидіи праздновать годовщину побъди надъ Ликиніемъ, которая одержана была 3 івля 323 г. Сокр. I, 8. Gelas. Cyz. II, 6.

а) Созоменъ (I, 17) передаеть этоть случай несколько иначе.

невыгодное впечатление впрочемъ не уменьшило въ Константине его уважения къ св. Собору.

Утромъ следующаго дня Соборъ отправился во зворенъ. гав была приготовлена иля заседаній большая зала. Седалиша расположены были вдоль стёнъ, по числу епископовъ. Каждый нвъ нихъ входилъ и, занималъ свое мъсто: всъ хранили молчаніе въ ожиданіи прибытія императора. Двери раскрылись и чины императорской стражи, бевъ шума, прошли одинъ ва другимъ. Въ этотъ день въ услужение у императора были одни только христівне. Наконецъ возв'єстили о самомъ император'є; всв встали съ своихъ месть. Императоръ явился. На немъ была пурпуровал одежда, блестьвшая золотомъ и брилліянтами; онъ шолъ, говорить Евсевій, съ опущенными глазами, съ легкой краской на щекахъ, благородной, котя и не совсимъ твердой поступью, въ коей видно было царское достоинство, умвряемое христіанскимъ смиреніемъ. Какое-то нечеловвиеское величіе давали всей его особі — величественная стройность стана, высота роста и огонь драгоценных камней его діалимы. «Онъ вощель, какъ будто небесный ангель Божій 1)». Прошоль всю залу и остановился около возвышеннаго мъста предъ малымъ волотымъ седалищемъ, собственно для него приготовленнымъ. Отсюда онъ обратился къ собранію съ легвимъ поклономъ, какъ бы прося у него позволенія състь. Вев епископы отвечали ему тоже поклономъ и сели после того, какъ онъ свиъ.

Тогда епископъ, сидъвний по правую руку его <sup>2</sup>), (Евсевий

<sup>1)</sup> EBCCB. III, 10.

<sup>2)</sup> О лиць, сидъвшемъ по правую руку Константива и говорившаго ръчь церковние историки много и безполезно спорять друга съ другомъ. Евсевій не називаеть его по вмени, но Созомель испожительно говорить, что это быть Евсевій (Евс. III, 11; Созом. I, 19). О ведорить же (I, 7) заставляєть говорить Евстаеія Автіохійскаго; а гораздо поздившій историкъ Никита въ своемъ «Thesaurus orthodoxae fidei», на основаніи одного отривка изъ сочиненій современнях Собору, увъряєть, что ораторомъ биль Александръ Александрійскій; онъ передаеть даже самыя слова рычи, очевидно подложныя (Tillemont, Concile de

не называеть по имени епископа, можеть быть, потому, что это быль самь онь), поднявшись съ мёста сказаль императору краткое привётствіе, и вознесь за него хвалу Всемогущему Богу. По окончаніи рёчи, Константинь въ свою очередь, поднялся среди всеобщаго молчанія. Онъ кротко обвель глазами все собраніе, вездё встрёчая устремленные на себя взоры; за тёмъ весьма тихимъ и вроткимъ голосомъ произнесь на латинскомъ языкъ слёдующія слова, между тёмъ вакъ переводчикъ туть же переводиль ихъ собранію на греческій 1).

«Пѣлію моего желанія, други, было насладиться соверцанісмъ вашего собранія. Достигнувъ этого, я благодарю Царя всяческихъ за то, что сверхъ другихъ безчислениихъ благъ, Онъ даровалъ мив врвть и это мучшое изъ всвхъ благо, —равумвю то благо, что вижу вськъ васъ въ общемъ собраніи и что всь вы имеюте одинь общій образь мислей. Итакъ да не возмущаеть нашего благенолучія ниваной завистивний врагь, и после того, какъ силою Бога Спасителя, богоборство тиранновъ нивложено, да не поридаеть Божественнаго закона коварный демонъ: ибо внутренній раздоръ Церкви для меня страшнёе и тягостнее всякой войны и битвы; это печалить меня болье, чимъ все вившнее. Посему, когда волею и содъйствиемъ Всеблагаго я одержалъ побъду надъ врагами, то считаль первымь долгомь воздать благодареніе Богу и сорадоваться темъ, которыхъ Онъ освободилъ чрезъ меня. Потомъ, противъ всяваго чаянія, узнавъ о вашемъ несогласін, я не оставиль и этого безъ вниманія, но мелая содъйствіемъ своимъ уврачивать зло, намедленно собраль всёхъ васъ. Радуюсь, видя ваше собранів; но думаю, что мон желянія тогда только иснолнятся, когда я ужиху что всё вы оживлены единымъ духомъ и блюдете одно общее, миролюбивое согласіе, которое, какъ посвящонныя Богу, должны вы возващать и другимъ. Не медлите же, о други, служители Божін и благіе рабы общаго нашего Владыки Спасителя, — не медлите разсмотрёть причины вашего раздора въ самомъ ихъ существе, и расращить вей спориме вопросы мирикий постановленіями. Чрезъ

Nicée, note VI.—Notes de Valois sur Evsebe, III, 12.—Heinichen, Vit. Constant. p. 160).

<sup>1)</sup> Esc. III, 12.

это ви совершите угодное Богу и доставите величайщую радости инъ, вашему сослужителю > 1).

Не легко опредълить въ точности ходъ преній во время этого и последующихъ заседаній. У насъ нёть подробнаго и точнаго изв'ястія о внутренних д'ялахъ Собора. Ревность православныхъ писателей, очевидно, увлекала ихъ очень далеко, и если върить имъ, что Арій и его единомышленники сраву единогласно — движеніемъ всеобщаго негодованія были осуждены, то вовсе непонятно будеть, чёмь занимался соборь еще шесть недёль, въ продолжении которыхъ длились его засёданія. Съ другой стороны писатели, справедливо заподовриваемые въ аріанствъ, какъ напр. Евсевій Кесарійскій, описывають соборь въ полусетть, къ изъявленію своего уваженія въ нему искусно прибавляя некоторыя очень невыгодныя замъчанія касательно самаго хода преній собора <sup>2</sup>). Только при сопоставленіи всёхъ повёствованій о немъ съ нёкоторыми отрывками изъ полемическихъ сочиненій св. Аванасія можно, кажется, составить себъ идею объ общемъ ходъ преній.

Такъ какъ Соборъ былъ собранъ по случаю нововведеній Арія, то именно нововводителю и его друзьямъ и слёдовало первымъ высказать свои миёнія. Арія потребовали на соборъ. Кажется, подъ вліяніемъ гордости, какую внушила ему важность роли его предъ собраніемъ цёлаго христіанскаго міра, онъ потеряль всякое благоразуміе. Не стёсняясь, онъ защищаль самыя крайнія свои миёнія. Онъ утверждаль, что Слово не было вёчнымъ, какъ Отецъ, не имёло одной природы съ Отцемъ, что Оно не есть Богъ, но только причастникъ бо-

<sup>1)</sup> Річь Константина передана Евсевіємь, Созоменомь, Сократомь и Руфиномь; различіє въ ихъ редакціяхь касается словь, но мысли въ річи одні и тіже у всіхь. Только у Геласія Кизическаго Константинъ говорить длинную схоластическую річь, въ которой незамітно характеризующихъ річн и посланія Константинови черть.

<sup>2)</sup> Напримъръ нельзя сомивваться, что именно изъ желанія примрачить діло отцовь Собора Евсевій утверждаеть, что Константинъ принималь участіе во всіхъ ихъ засіданіяхъ («Жизн. Конст.», III,18), авъ другомъ мість доходить до того, что императору приписываеть изобрітеніе слова: единосущний (Осод., I, 12).

жества въ томъ смысле, въ какомъ называетъ такими св. писаніе и всёхъ людей, и следовательно Оно не есть та собственно мудрость, чрезъ которую Богъ создаль мірь і). Арій прибавляль, что въ начале Отець быль единь и что Онъ вызваль Сына изъ небытія действіемъ Своей воли; наконецъ онъ заключиль, что Отецъ невидимъ и необъятенъ для самого Сына, такъ какъ получившій бытіе не можеть знать вечнаго 2). Онъ не безъ колебанія допускаль даже то, что Сынъ можеть понять вполне свое собственное существо.

Страшныя слова эти произвели весьма сильное движеніе между отцами Собора и вызвали прямое негодованіе. Менфе учоные спископы были поражены въ самое сердце и затыкали уши, чтобы не слышать болбе Арія. Съ этого дня личность Арія окончательно пала во мнѣніи отцовъ Собора <sup>3</sup>).

Но Арій имѣлъ друзей, менѣе нсосторожныхъ, чѣмъ онъ самъ, которые рѣшились снасти его. Два Евсевія принялись за дѣло. Съ одной стороны, они очень дѣятельно хлопотали предъ Константиномъ, чтобы не было предпринимаемо никакихъ мѣръ противъ мичности Арія 4). Съ другой они труди-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Св. Аванас. Слово 1 противъ аріанъ.

<sup>3)</sup> Tamb me.

<sup>3)</sup> Сцену эту описадь св. Аванасій и всё переданныя нами еретическія мивиів выягаєть онь въ уста самому Арію: табта хаї тогабта λέγων μὶν δ "Αριος, αίρετικός άπεδείχου. И далье: Έν τῆ κατὰ Νίκαιαν συνόδω οἱ συνελθόντες πάντες πανταχόθεν ἐπίσκοποι τὰς ἀκοάς επὶ τούτοις ἐκράτουν. По единогласному свидьтельству воккъ историковь, Арій быль лично на Никейскомь соборь (Созон. І, 17; Совр. І, 9; Rufin I, 5), Естественно думать, что Арія потребовали на Соборь и именно при Константинь, который и прибыль собственно для того, чтобы послушать преній, и слідовательно не могь опустить самую любопытную часть ихъ. Между тімь Тильмонь (Concil. de Nic. not. VII) полагаєть, что Арій присутствоваль только при предварительныхь—неофиціальных засіданіяхь Собора. Въ пользу такого мивнія говорить одно только місто Созомена: συνιόντες καθ' έαυτούς οἱ ἐπίσκοποι μετακαλούνται τὸν "Αριον. Но Руфинъ говорить положительно: ечосавати frequenter Arius in concilium. Согласить всі тексти всіхъ историковь нізть возможности: ми излагаємь ходь діла такъ, какъ онь намь преаставляєтся естественніве.

<sup>4)</sup> Объ этомъ свидътельствуетъ самъ Константинъ въ одномъ изъ своихъ поздивищихъ инсемъ. Өеодор. I, 19.

лись на соборѣ надъ редакціей такого рода символа вѣры, который открываль бы широкую дверь всякаго рода толкованіамъ и спорамъ.

Въ самомъ дёлё, недостаточно было только осудить ложное ученіе. При неустойчивости и водненіи умовь необходимо было точное исповедание веры и его требоваль весь христіанскій міръ. Партизаны Арія — не безъ основанія думали, что Соборъ затруднится для такого тонкаго предмета найти выраженія ясныя, положительныя на столько, чтобы ихъ нельзя было перетолковать по своему. Планъ ихъ состояль въ томъ, чтобы принять, сколько то возможно, термины, употребляемые большинствомъ, и комментировать ихъ такъ, чтобы смыслъ ихъ оставался сомнетельнымъ. Съ этою цёлію они старались о скоръншенъ окончание Собора, чтобы, по распущение его, составленный на скоро символь вмёсто окончанія всёхъ споровъ даваль имъ только новую пищу. Планъ составленъ былъ искусно, и еслибы не въяніе Св. Духа и непроницательность самаго способнаго орудія его — св. Аванасія, на ихъ сторонъ были бы всё вёроятности усиёха.

При такомъ планѣ партизаны Арія хотѣди держать себя однакожъ въ сторонѣ, предоставляя говорить своимъ противникамъ. Но потому ли, что ихъ намѣренія были поняты, или потому, что они слишкомъ уже громко говорили о томъ, что они могутъ себя уволить отъ положительнаго заявленія своихъ убѣжденій, только ихъ попросили съ мягкостію и вѣжливостію,— говоритъ св. Аеанасій,—дать отчотъ и оправдаться во всякой прикосновенности къ нечестію Арія 1). Такое требованіе привело ихъ въ большое смущеніе; они стали противоръчить другъ другу и не могли найти такой формулы, которая бы удовлетворила весь соборъ 2). Надѣясь на большій успѣхъ письменной формулы, Евсевій Кесарійскій, перо котораго было искуснѣе, чѣмъ у всѣхъ другихъ лицъ партіи Арія, и между тѣмъ

<sup>1)</sup> Ch. Acanacië, De decr. Nicenae synodi, I. 1.

<sup>2)</sup> Тамъ же.

менъе замъшанный въ дълъ Арія, чъмъ соименный ему Евсевій Никомидійскій, ръшился отъ своего имени представить символъ въры, дошедшій и до насъ. Между словами, выражающими глубокое уваженіе къ Сыну Божію, рожденному прежде всёхъ въковъ, у него попадается выраженіе: перворожденный всея твари 1),—выраженіе хотя и ваимствованное изъ св. писанія, но при настоящемъ развитіи заблужденія допускавшее возможность ложныхъ толкованій.

Символъ составленъ былъ такъ ловко, что Константинъ едва не былъ обманутъ; онъ слъдилъ за преніями, не вполнъ понимая ихъ, и имълъ въ виду одно только—ослабить споръ, становившійся уже черезъ чуръ жаркимъ, и достигнуть единодушнаго согласія. Онъ съ похвалой отозвался о символъ Евсевія, но замътилъ, что его труду недостаетъ ясности — особенно въ главномъ пунктъ, и прибавилъ, что пумно присовокунить нъчто о тожествъ субстанціи Отца и Сына. Символъ Евсевія былъ если не изорванъ, какъ говорятъ нъкоторые историки, то по крайнай мъръ отданъ для новой обработки, чтобы онъ былъ улучшонъ и выясненъ.

Пришла очередь товорить православнымь. Тогда началось любопытное преніе, описанное св. Асанасіємь съ живописной върностію, которая не оставляеть сомивнія, что онь быль однимь изъ главныхъ дъятелей Собора. Евсевій и его шайка, какъ онь называеть приверженцовь его, каждому выраженію, лишь только усиввали высказать его, придавали толкованіе и смысль, измѣнявшіе все его значеніе; они приводили много текстовь въ доказательство своихъ толкованій и ограниченій. Ихъ спрашивали, хотять ли они написать въ исповѣданіи въры, что Сынъ по природѣ Богь: «мы соглашаемся на это, говорили они, потому что и мы сами отъ Бога: единъ Богь, говорить апостоль, и все отъ Него». «Хотите ли, продолжали ихъ спрашивать, признать, что Сынъ не твореніе, но сила, мудрость и образъ Отца, по истинѣ Богь: они смотрѣли

<sup>1)</sup> Προτότοχος πασης κτίσεως. Θεοχ. Ι, 12.

другъ на друга, бормотали что-то и потомъ сказали: мы соглашаемся съ этимъ. Ибо и мы, живущіе люди, названы образомъ и славою Божією, и въ св. писаніи многое другое названо также силою. Вотъ и въ псалмъ сказано:—вся сила Господа вышла изъ Египта; въ выраженіи—Онъ есть истинный Богь—мы не видимъ ничего несостоятельнаго; онъ сталъ имъ послъ того, какъ сотворенъ такимъ». Казалось, они вызывали соборъ найти въ языкъ такія выраженія для своей мысли, которыя не подходили бы равно и къ ихъ мыслямъ.

Чтобы выйти изъ этого затрудненія, редакторы Собора, во главъ коихъ былъ Осія, поддерживаемый Асанасіемъ, нашли слово, которое хотя и не встръчается въ св. писаніи, но которое уже употреблялось въ богословскомъ языкъ, смыслъ котораго быль кром' того совершенно согласень съ мыслію Евангелія. Слово это составлено изъ двухъ словъ греческихъ 1): одно значить, - «тоть же», другое - «существо». Оно означало, что Сынъ имветь тоже самое существо, какое у Отца. На латинскій языкъ перевели его consubstantialis. Это слово употреблено уже было раньше у Оригена 2). Къ половинъ III-го столетія оно было такъ распространено въ школахъ, что св. Діонисій Александрійскій подвергнулся укорамъ за то, что онъ не воспользовался имъ въ своемъ догматическомъ посланін. Когда нівкоторые еретики воспользовались имъ для того, чтобы отрицать всякое различіе между Отцемъ и Сыномъ, это слово нёсколько утратило свою популярность 3).

<sup>1) &</sup>quot;Ομος-ούσία. 'Ομοούσιος.

<sup>3)</sup> Origen., Fragm. in epistolam ad Hebraeos, tom. IV, pag. 69. Edit. Paris. 1759 r.

<sup>3)</sup> Этимъ и объясияются притязанія аріанъ, котория они заявили нісколько поздиве, именно, что слово «ομοσύστος» было осуждено на соборів антіохійскомъ 269 г., собранномъ противъ Павла Самосатскаго, фактъ, котораго не отвергаетъ совершенно и св. Асанасій (De synodis Arimini et Selevciae). Павла Самосатскаго обвиняли въ ереси Савеллія, а Савеллій стлаживаль всякое различіе между лицами св. Троици, —обвиняли, значитъ, въ заблужденіи совершенно противоположномъ заблужденію Арія. И опасаясь благопріятствовать Савеллієвой ереси, антіохійскій соборь можеть бить и запретиль употреблять слово, которое можно было толковать неправильно.

Но въ настоящемъ случав оно совершенно годилось, чтобы разстроить планъ приверженцовъ Евсевія.

Кром'в того, что это слово совершенно ясно выражало мысль, оно получало особенное значение, какъ положительно осужденное въ письм' Евсевія Никомидійскаго, ходившемъ по рукамъ отцовъ Собора 1). Отселъ нельзя было Евсевію перетолковывать все, что ни предлагали ему принять. Онъ увильнь себя, какъ говорить Аванасій, произеннымъ его же собственнымъ мечемъ. Цъль Аванасія была достигнута. Тотчасъ открылось, кто хотель воздавать искреннее почитаніе Божеству Інсуса Христа и вто воздаваль Ему только кажущуюся честь. Приверженцы Евсевія воспламенились сильнымъ гивномъ и дозволили себв всякаго рода неприличныя выходки. Они были неистощимы въ насмешкахъ, въ смешныхъ толкованіяхь и даже неприличныхь словах в относительно смысла предложеннаго выраженія 2). Не стесняясь этимъ, Соборъ подвергнуль выражение строгому изследованию, и такъ какъ нашли, что оно не завлючало въ себе ни одного изъ техъ невыгодныхъ значеній, какія хотёли навязать ему, то единогласно, кромъ 17 голосовъ, Соборъ ръшилъ, что слово «единосущный» должно быть внесено въ исповедание веры. В).

Этотъ результатъ былъ принятъ со всеобщимъ удовольствіемъ; одинъ епископъ, схизматикъ, принадлежавшій къ новатіанской сектъ, воскликнулъ: «Императоръ! все, что сдълалъ доселъ Соборъ, не ново; такъ въровали еще со временъ апостольскихъ» 4).

На Соборѣ продолжали трудиться надъ составленіемъ символа, т. е. формулы простой, краткой, чтобы ее легко было запомнить каждому, и, переложивъ потомъ на музыкальный ритмъ, пъть при общественныхъ празднествахъ, — формулы,

<sup>4)</sup> Св. Амеросій, De Fide, I. III, § 15. Очевидно это то самое письмо, о которомъ! говорить Осодорить. I, 8.

<sup>2)</sup> CORD. I. 8.

<sup>3)</sup> Corp. I, 8; Cosom. I, 20; Rufin., I, 5. Cs. Aean. Epistol. ad Jovianum.

<sup>4)</sup> Corp. I, 10; Cosom. I, 22.

подобной краткому апостольскому изложению вёры, употребнявшемуся въ Антіохін и долго служившему аля христіанъ. преследуемых по всему міру, знакомъ, по которому они увнавали другъ друга. Такъ произошолъ славный символъ, съ техъ поръ введенный въ составъ литургін. Въ существъ своемъ онъ есть торжественное и точное исповъдание древней въры Церкви относительно Божественной Троицы. Прибавленія въ древнимъ исповъданіямъ сабланы были только такія, которыя ограждами то, что подвергалось досем' спорамъ. Символъ оканчивался словами: «върчемъ и въ Духа Святало». То, что далее за симъ следуеть въ нашемъ символь, составляють позднейшія определенія веры, которыя необходимость заставила постановить въ интересъ истины, подрываемой другими заблужденіями. Соборъ всёми мірами удерживался оть праздныхъ преній, въ которыя хотёли его завлечь несогласные епископы. Такъ онъ не хотель решать вопроса, занимавшаго тоглашнія школы: можеть ли греческое слово «упостась» совершенно вёрно быть употребляемо для означенія лицъ св. Троицы? Насколько онъ ціниль выраженія, корда въ нихъ заключалась истинная мысль, настолько же онъ презиралъ дътскіе споры о терминологіи.

Наконецъ, чтобъ не оставить никакого сомивнія въ умахъ, Соборь, осудивъ новыя ереси, позаботился утвердить судъ Церкви, произнесенный ею прежде надъ прежними заблужденіями, и въ частности, чтобъ умы изъ одной крайности не вдались въ другую, онъ форменно анаоематствовалъ мивнія Саведлія, сливавшаго Божественныя лица. Соборъ утвердиль догматъ объ единствъ Божественной субстанціи съ одной и различіе лицъ съ другой стороны 1).

Символъ оканчивался слёдующимъ опредёленіемъ: «А говорящихъ, что было время, когда Сына не было, или что

<sup>1)</sup> Собору необходимо было это сдёлать, т. е. осужденіе Арія свизать съ осужденіемъ Савеллія, потому, что приверженіцы Арія защищаясь обваняли сво-ихъ противниковъ въ савелліанизмѣ.

Его не было до рожденія, или что Онъ родился изъ несущаго, либо утверждающихъ, что Сынъ Божій родился изъ иной упостаси, или сотворенъ, или превратенъ, или измёняемъ, святая, каеолическая и апостольская Церковь анаоематствуетъ » 1).

Теперь савдовало это, общее отлучение приложить въ еретикамъ, присутствовавшимъ на Соборъ. Приложить, къ Арію не было особеннаго труда <sup>2</sup>). Негодованіе Собора противъ него было сильно; онъ не смирился, а, можеть быть, отъ него и не требовали покорности. Чтеніе написанной Аріемъ поэмы: Оалія — произвело, подобно устному изложенію имъ своихъ мивній, движеніе негодованія въ отцахъ Собора. Конечно, предвидя бурю, Арій удалился, потому что болье ничего не говорится объ его присутствін на Собор'в, и сдівлаль прекрасно особенно потому, что Константинъ, по разръшени своихъ недоумъній, какъ видно, наравит съ другими и не менте горячо раздёляль общее чувство негодованія противь него. За анасемой Церкви последовало и гранданское наказаніе отъ царя. Тотчасъ было отдано приназаніе Арію отправиться въ Галатію и здёсь оставаться въ ссылкё съ своими единомышленниками <sup>8</sup>). Затёмъ, желая повазать себя врагомъ столько же сочиненій Арія, сколько и самаго лица его, Константинъ счоль нужнымь запретить подъ страхомъ смерти чтеніе ихъ следующимъ едиктомъ:

«Побъдитель Константинъ Великій, Августъ, епископамъ и народамъ: подражая лукавымъ и нечестивымъ людямъ, Арій заслужилъ одинакое съ ними безчестіе. Поэтому, какъ врагъ богопочтенія Порфирій, написавъ безваконныя сочиненія противъ служенія Богу, нашоль тавую достойную мяду, что и

<sup>4)</sup> См. Соврата, Руфина, Созомена, Аванасія. Контскій тексть выражаеть одникь словомъ греч. слова трежтоу кай аддосытоу.

<sup>3)</sup> Сокр., 1, 9.—Св. Асакас., Ad imper. Const. apologia. Одинъ только Ісронимъ неизвъстно на какомъ основаніи утверждаеть, будто Арій смирился предъсоборомъ (In Lucif., сар. 7).

<sup>3)</sup> Совр. I, 8. Rufin I, 5. Мъсто ссилвя Арія положительно нензвъстно. Ня Соврать, ни Руфинъ не говорять о немъ, и ин назначаемъ Галатію, слъдуя Филосторгію.

самъ, сдёлавшись ненавистнымъ на все-последующее время, сопровождается непрестаннымъ поношеніемъ, и нечестивыя книги его изчезли: такъ и Арія и его единомышленниновъ намъ благоугодно наименовать порфиріанами, чтобы кому они подражали, тёхъ именемъ и назывались. Сверхъ того, если найдется какое нибудь изъ аріевыхъ сочиненій, повелёваемъ предать его огню, чтобы тавимъ обравомъ дурное его ученіе не только изчезло, но и не восноминалось. Объявляю также, что кто будетъ обличонъ въ утаеніи написаннаго Аріемъ сочиненія, кто тотчасъ же не представитъ и не сожметъ его; тому наказаніемъ будетъ смерть, тому немедленно, по открытіи вины, отсёчена будетъ голова. Богъ да сохранитъ васъ» 1).

Безъ сомивнія, на Соборв императоръ слышаль, какъ говорили, что заблужденія Арія заимствованы у александрійскихъ неоплатониковъ, и въ следствіе-то этого онъ приказываеть называть аріанъ порфиріанами и, подобно сочиненіямъ Порфирія, уничтожать книги Арія. Чрезъ нісколько времени Соборь, не вызывавшій въ императорів подобнаго усердія, но и не могшій сдержать онаго, намекнуль нісколько на строгость такого суда надъ Аріемъ въ следующихъ трогательныхъ словахъ соборнаго посланія: «что сділано съ этимъ человівномъ, вы знаете, или узнаете; только не мы наказываемъ этого несчастнаго, который справедливымъ наказаніемъ искупаеть свой грівхъ 2).

Епископамъ, заподозрѣннымъ въ аріанствѣ, стоило призадуматься надъ собой послѣ такого быстраго и строгаго суда. Въ особенности тяжко было положеніе Евсевія Никомидійскаго, по жизни человѣка придвернаго, избалованнаго расположеніемъ императора и общимъ почотомъ, оставшагося въ числѣ не принявшихъ символа и опасавшагося теперь подвергнуться немилости государя. Символъ подписанъ былъ

<sup>1)</sup> Corp., I, 9.—Cosom., I, 30.

<sup>2)</sup> Comp., I, 9.

всёми епископами на особомъ листѣ. Первымъ подписался Осія, ва нимъ два папскихъ легата 1). Въ душѣ Евсевія поднялась борьба гордости, а, можетъ быть, и совёсти съ требованіями политики. Онъ обратился за совётомъ къ принцессѣ Констанціи, но послёдняя не оказала ему ничего, кромѣ того только, что братъ ея удовлетворится лишь совершеннымъ подчиненіемъ Собору. Политика одержала верхъ въ его внутренней борьбѣ, и онъ изъ ссылки уже прислалъ покаянную грамату, въ которой соглашался съ вѣроопредѣленіемъ отцовъ. Примѣру его послѣдовали всѣ, раздѣлявшіе его миѣніе, за исключеніемъ двухъ—Секунда Птолемандскаго и Оеона Мармарикскаго. Такимъ образомъ символъ, за исключеніемъ только двухъ голосовъ, принятъ единодушно Соборомъ 2).

Это заповдалое согласіе, исторгнутое у Евсевія и его единомышленниковъ страхомъ, сдёлало ихъ смёшными и унизило ихъ въ ихъ собственныхъ глазахъ. Два упорныхъ епискона, низложенныхъ Соборомъ, но гордыхъ тёмъ, что пали съ твердостію, давали имъ чувствовать всю горечь стыда ихъ. «Евсевій,—говорилъ Секундъ Птолемандскій,—ты подписалъ символъ для того, чтобы не быть сосланнымъ, но я говорю тебё отъ имени Бога, открывшаго мнё, что нёкогда ты будешь сосланъ также, какъ мы теперь». Съ другой стороны, воспоминаніе объ этомъ вынужденномъ согласіи, от-

<sup>4)</sup> Шарль Ленорманъ, въ своемъ мемуарѣ на коптскій списокъ опредѣленій Собора, номѣщонномъ въ Spicilegium Solesmense, обращаеть въ пользу главенства тотъ фактъ, что Осія подписалъ виѣстѣ съ двумя панскими легатами сниволъ вѣри прежде всѣхъ. Въ коптскомъ спискѣ подписе сдѣлани такъ: «Осія, города Кордови—вѣрую такъ, какъ написано више». «Викторъ и Викентій—священники: мы подписались за нашего римскаго енископа, — онъ вѣруетъ такъ, какъ више нанисано». Осія здѣсь не представляется, очевидно, панскимъ легатомъ. Но Ленорманъ говоритъ, что Осія подписался такъ нотому, что кромѣ правъ легата онъ вмѣлъ еще личное право, какъ епископъ. Очень натявутое объясненіе!

<sup>2)</sup> Geogop. I, 7. CB. Acahac. De decret. Nic. Syn. Rufin. I, 5; Obstoctop. I, 9.

равлявшее ихъ жизнь, должно было остаться темнымъ пятномъ на намяти ихъ. Чтобъ уменьшить нёсколько униженіе. были пущены въ дело все искусство и всякаго рода комментарін или самими ими, или благопріятствовавшими имъ писателями. Филосторгій, аріанскій писатель, очевидно, думаль оправдать ихъ, разснавывая следующую исторію, долго пользовавшуюся незаслуженнымь доверіемь. Онь говорить, что они придумали, чрезъ вставку ничтожной буквы-іоты (1) въ одно изъ словъ символа, чэменить самый смыслъ слова. Слово «ороообос» означало единосущный, слово «оросообсос» — подобосущный. Дёлая подпись, они сдёлали это легкое измёненіе, ни для кого неприм'тное, и такимъ образомъ обязывали себя къ меньшему, чемъ какъ то казалось другимъ. По разсказу Филосторгія, честь изобретенія принадлежала паревне Констанціи. Анекдоть неиміющій значенія историческаго факта, безсиленъ и для того, чтобы оправдать характеръ Евсевія Никомилійскаго!

Когда такимъ образомъ кончено было главное дело, Соборъ воспользовался собраніемъ предстоятелей христіанскаго міра, чтобы прекратить менте важные споры, которые уже давно продолжались и помогли главному спору, доставивъ ересіарху готовыхъ помощниковъ. На первомъ мъстъ стоявъ расколь Мелетія, еп. ликопольскаго, который уже двадцать дътъ какъ вышель изъ подчиненія епископу александрійскому. Мелетій самовластно сделался примасомъ Египта и поставиль своихъ епископовъ по всему пространству александрійскаго округа. Въ большей части египетскихъ городовъ было на лицо по два епископа, спорившихъ за управление паствою. Такой безпорядокъ долженъ былъ вызвать строгія мёры; но Соборъ, какъ бы уже утомпенный строгими мерами, оказалъ мягкость по отношенію въ Мелетію. Онъ оставиль его въ санъ епископа, и даже въ старой его резиденціи, но запретиль ему при этомъ поставлять кого либо, низведши такимъ образомъ санъ его до простаго почотнаго титула 1). Еще бо-

i) Θeog. 1, 9.

ите поразительно решеніе, принятое по отношенію въ поставленнымъ имъ епископамъ и другимъ сановникамъ. Имъ запретили, подъ какимъ бы то ни было видомъ, вмешиваться въ управленіе церковное, доколё живъ местный православный епископъ. По смерти же его, они могли снова вступить въ отправленіе своихъ обязанностей; если только будутъ избраны народомъ и утверждены епископомъ александрійскимъ.

Соборъ занимался вопросомъ, очень важнымъ въ то время, -- вопросомъ, который раздёлялъ христіанство по различнымъ способамъ его разръшения и чуть не произвелъ раскола. Христіане не всё въ одинъ день праздновали главное христіанское торжество — праздникь Пасхи, служившій какь бы связію ветхаго завёта сь новымь. Большая часть церквей перенесли празднование Пасхи, прежде отправлявшееся въ субботу, на воскресенье, чтобы новоизбранный день исключительно посвятить на воспоминание воскресенія Спасителя, символомъ котораго служиль пасхальный агнецъ евреевъ. Пасха іудейская неотмінно привязана была въ 14 дню перваго весенняго мъсяца (марта или пизана) 1), н следовательно случалась безразлично во всякій день недъли. Христіане очень рано еще ввели въ непремънное правило отлагать празднование до следующаго воскресенья, а предшествующіе дни недёли посвящать на воспоминаніе страданій и на приготовленіе въ пост' и молитв в 2). Только немногія церкви, разсёянныя въ Сиріи, Месопотаміи и Киликіи <sup>3</sup>), не приняли этихъ перемѣнъ и праздновали Пасху вивств съ іудеями, разсвянными по міру. Ничто не могло заставить ихъ подчиниться общему правилу, и, за сто лъть

<sup>1)</sup> Mex. XII, 3. Bropos. XVI, 1.

<sup>2)</sup> Это правило преемственно подтверждалось на соборахь: римскомъ, кесарійскомъ, налестинскомъ, понтійскомъ въ Ахаін, коринескомъ, ліонскомъ, осроенскомъ и др. *Церк. Исм.* Евс. V, 28. Нётъ сомивнія, что оно соблюдалось съ древившихъ временъ Церкви. Разногласили также и насательно числа дней поста.

<sup>3)</sup> Cs. Aesnac. (De syn. Arm. et Selev.) Esces. «Жизнь Конст.», III, 19.

предъ симъ, папа Винторъ напрасно бросалъ противъ нихъ первыя по времени молнін Рима, думая заставить ихъ принять общее правило і). На нёскольких верстахь разстоянія, можно было видёть странный и соблазнительный контрастъ -- постъ однихъ и правднованіе другихъ 2). Соборъ счоль необходимымь, вь этомь отношении, ввести единообразіе во всемъ христіанскомъ мірѣ и въ силу своего верховнаго авторитета положиль, что христіанская Пасха всегда должна быть въ воскресенье после срока, установленнаго Моисеемъ 3). Замъчательно, что здъсь онъ употребиль следующую форму повельнія: мы рышили, тогда какъ въ изложеніи догмата впереди своего определенія онъ поставиль следующія слова: еот какова выра Церкви. Такимъ обравомъ онъ различаль правила, могущія прейти, и вічныя истины, -- различаль право, дарованное Церкви постановлять правила, иоткровенный догмать, котораго она только хранительница.

Еще кое-что нужно было сдёлать, чтобы дать полную регулярность главному празднику церковнаго года. У іудеевь, какь и у всёхъ другихъ восточныхъ народовъ, календарь дёлился по луннымъ мёсяцамъ, и ни одинъ изъ нихъ не показывалъ точно отношенія между превращеніями луны и годовымъ обращеніемъ земли около солнца. Чтобы показать, что мёсяцъ низанъ, на который падалъ правдникъ Пасхи, всегда бываеть въ одинъ и тотъ же весенній срокъ, они довольствовались прибавкою дней и мёсяцовъ деполнительныхъ. Такимъ образомъ Пасха была то прежде, то послё весенняго равноденствія такъ, что иногда въ одинъ годъ приходилось праздновать двё Пасхи, а иногда бывалъ такой годъ, когда не правдновали ни одной. Чтобы прекратить этотъ безпорядокъ, Соборъ рёшилъ луннымъ мёсяцомъ, который бы слу-

<sup>1)</sup> Евс. «Церк. Ист.», У, 24:

<sup>2)</sup> EBC. (Жизн. Конст.», III, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ерірһап. Наег., LXX, 2. — Касательно іудейскаго календаря и способа іудеевъ соглашать лунные місяцы съ изміненіями солнца, см. Art. de vérifier les dates, edit. Paris, 1782, vol. I, p. 82—83.

жиль определениемь срова Пасхи, считать тоть, четырнадцатый день котораго совпадаль съ весеннимъ равноденствіемъ; опрежение во всякомъ случав не устраняющее трудностей, потому что всегда нужно вести точный счоть перемънамъ времени, часто недоступнымъ для определенія и точнаго указанія. Чтобы облегчить эту трудность, древніе изобрали насколько родовъ таблицъ-подъ названіемъ цикловъ. Более извъстная изъ нихъ была таблица Менона, называвшаяся «Золотымъ Числомъ» и обнимавшая 19 летъ, при конце которыхъ превращенія луны и солнца снова совпадають. Эту-то знаменитую, по относительному своему достоинству, таблицу и приняль Соборь въ основание своихъ указаний. Среди его не было недостатка въ искусныхъ хронологистахъ, чтобъ повърить и поправить нъкоторые недостатки таблицы. Въ частности Евсевій Кесарійскій, справедливо считавшійся учонійшимъ человъкомъ своего времени, нашолъ здъсь случай нъсколько оправиться отъ ранъ, нанесенныхъ его самолюбію. Ему и другимъ учонымъ астрономамъ поручили изследовать вопросъ о Пасхъ, и воть, безъ сомивнія, гдв начало киши о Пасан, посят имъ опубликованной и посвящонной Константину, какъ это видно изъ его благодарственнаго письма въ Евсевію, дошедшаго до насъ 1). Между тъмъ пока не будеть составлена точная и опредвленная таблица, Соборъ установиль, чтобы важдый годь, въ извёстное время, церковь александрійская, находившаяся въ городъ, служившемъ въ древности средоточіемъ астрономическихъ наблюденій, увъдомляла церковь римскую о див Пасхи следующаго года, а последняя, въ свою очередь, делала бы то известнымъ всей Церкви 2). Все это очень интересовало Константина, который издаль объ этомъ прокламацію ко всёмъ народамъ 3). Ко-

¹) Евсев. «Жизн. Конст.», 1V, 34—35.

<sup>2)</sup> Bucherius, De cyclo pascali, p. 481.—Tillemont, Conc. de Nicée, vol. VI, p. 667.—Hefele, Concilien-Geschichte, vol. I, p. 312 n cris.

<sup>3)</sup> Евс. Жизн. Конст., III, 17—19.

нечно, таблица была плодомъ еще несовершеннаго внанія, и прежде нежели окончательно быль рівнонь вопрось, нужно было не разъ приниматься за переділку ея. Тімь не меніе исторія культуры оказалась бы неблагодарною, еслибь она не упомянула объ этой первой изъ достопамятныхъ услугъ, оказанныхъ ей Церковію, установившею боліе опреділенную хронологію для самыхъ малообразованныхъ европейскихъ народовъ.

Число и сущность другихъ постановленій, занимавшихъ соборъ, составляли предметь многихъ споровъ. За отсутствіемъ, въ продолженіи многихъ літъ, офиціальныхъ актовъ собора, къ собору Никейскому возводили начало всёхъ почти, даже не важныхъ, правилъ церковной дисциплины, и двадцать правилъ, какія есть у насъ, вполні подлинныхъ, не исчерпываютъ всего того, что преданіе привязало къ этому достопамятному собору. Между тімъ Осодоритъ утверждаеть, что болье этого числа ихъ не было положено, и Руфинъ насчитываетъ ихъ двадцать два только потому, что ділить ихъ иначе; въ числі двадцати же они были посланы, по просьбі отцовъ 6-го кареагенскаго собора, церквами александрійскою, константинопольскою и антіохійскою — послі самыхъ точныхъ изслідованій 1).

Эти двадцать каноновъ могутъ быть раздёлены на двё категоріи. Большая часть ихъ только возобновляють древнія правила относительно надлежащаго совершенія таинствъ и относительно церковнаго управленія. Такимъ образомъ первое удаляеть изъ священныхъ степеней добровольныхъ евнуковъ; второе—неофитовъ новообращоныхъ, и виновныхъ въ совершеніи тяжкихъ грёховъ послё крещенія; семнадцатое—ростовщиковъ, вообще тёхъ, кто промышляетъ постыдными барышами. 9 и 10-е извергаетъ изъ священства тёхъ, кто получилъ его, будучи того недостоинъ или по тяжкимъ своимъ преступленіямъ, или по причинё нетвердости въ вёрё во

<sup>3)</sup> Baronius, 325 an., § 157.—Conc. general., Labbe, tom. II, p 27—80

время гоненія. 11, 12 и 14-е назначають несколько леть показнія падшимъ, или отрекшимся вёры во время послёдняго Ликиніева гоненія. 13-е облегчаеть полученіе такиства въ минуту смерти. 8-мъ Соборъ, согласно съ постановленіями собора арльскаго, установляеть правила о действенности таинствъ, совершонныхъ епископами и пресвитерами двухъ небольшихъ еретическихъ сектъ -- новатіанъ и навликіанъ, утверждая силу первыхъ, такъ какъ они сохранили православную форму врещенія, и не признавая силы последнихъ, такъ какъ они изменили оную. Наконецъ 3-е правило положительно запрещаеть всякому епископу или діакону держать у себя какую либо стороннюю женщину, исключая мать, сестру и тетку. Если верить Сократу и Созомену, свидетельства которыхъ объ этомъ были оспориваемы. Соборъ хотёлъ по этому предмету выравиться еще строже, и положительно повелёть тёмъ, которые бывъ женатыми, вступили въ священныя степени, отказаться отъ своихъ женъ. Но противъ этого сильно возсталь уважаемый всёми епископь Онвандскій — Пафнутій, строгая живнь котораго не позволяла заподовривать его въ какой нибудь задней мысли. Онъ представиль, что не всв могутъ вынести такую строгую дисциплину, и что тутъ есть опасность для добродетели женъ, которыхъ мужья должны были бы оставить по этому правилу. Предъ такимъ доводомъ Соборъ остановился.

На ряду съ этими нравственными правилами, установлявшими древніе обычаи, представляется въ особомъ свётё небольшой кодексъ изъ пяти правилъ, касавшихся церковной іерархіи.

Четвертымъ и шестымъ правилами, понимаемыми какъ слъдуетъ, права митрополитовъ въ міръ христіанскомъ и болъе общирныя права епископовъ антіохійскаго и александрійскаго привнаны совершенно ненарушимыми.

Да хранятся древніе обычан, принятые въ Египть, и въ Інвін, и въ Пентаполь, дабы александрійскій епископъ имьль власть надъ всьми сими. Понеже и римскому епископу сіе обычно. Подобно и

въ Антіохіи, и въ иныхъ областяхъ да сохраняются преимущества церквей. Вообще же да будеть извъстно сіс: аще вто, бевъ соизволенія митрополита, поставлень будеть ецископомъ, — о таковомъ великій Соборь опредълиль, что онъ не долженъ быть епископомъ.

«Аще же общее всёхъ избраніе будеть благословно и согласно съ нравиломъ церковнымъ, но два, или три, по собственному любопрёнію, будуть оному прекословити: да превозможеть мнёніе большаго числа избирающихъ».

«Епископа поставляти наиболье прилично всымь тоя области епископамъ. Аще же сіе не удобно, или по належащей нужды, или по дальности пути: по крайней мыры три во едино да соберутся, а отсутствующіе да изъявять согласіе посредствомъ грамать: и тогда совершати рукоположеніе. Утверждати же таковыя дыйствія въ каждой области подобаеть ся митрополиту».

Противъ этихъ правъ митрополита не могла идти никакая личная извъстность того или другаго епископа, какъ бы велика она ни была. Самъ Соборъ приложилъ это правило къ дълу, поддерживая права митрополита кесарійскаго надъ епископами Эліи Капитолины. Элія была офиціальное имя города Адріанова, построеннаго на развалинахъ Іерусалима; и Макарій, ея епископъ, напрасно напоминалъ Собору объ этомъ. Ему дали только преимущество чести въ этихъ словахъ 7-го правила: «Понеже утвердися обыкновеніе и древнее преданіе, чтобы чтити епископа, пребывающаго въ Эліи: то да имъетъ онъ послъдованіе чести, съ сохраненіемъ достоинства присвоеннаго митрополіи» 1).

Въ видахъ устроенія порядка въ церкви, Соборъ постановиль, чтобы отлученіе и изверженіе, сдёланныя епископомъ діоцеза, имёли силу у всёхъ епископовъ той провинціи, и что они должны быть заботливо изслёдуемы на провинціальномъ Соборів, который долженъ собираться два раза въ годъ: одинъ разъ—предъ четыредесятницей, другой — осенью (5-е правило). Онъ равно запрещаетъ епископу, пресвитеру и

<sup>1)</sup> Притизанія ісрусалимскаго спископа на власть патріарха не окончились послі этого опреділенія и на соборі Халкидонском были удовлетворены.

діакону переходить изъ одного м'єста въ другое, и такимъ образомъ укрываться отъ своего м'єстнаго суда. Наконецъ, посл'єднимъ предписаніемъ (18 правило) онъ напоминаетъ діаконамъ о подчиненіи, въ какомъ они должны быть у епископовъ, и разстояніи, въ какомъ они находятся отъ т'єхъ, которые могутъ приносить въ жертву Богу т'єло Іисуса Христа (ёхоукає πросфе́реіу).

Рядомъ такихъ распоряженій Соборъ епископовъ всего христіанскаго міра гласно призналь и освятиль то, что досель не примътно и тихо выработалось практикой. Стараясь сохранить неприкосновенными всё основы, положенныя Іисусомъ Христомъ, уважая все, что опыть создаль на этихъ основахъ, онъ привель въ надлежащій порядокъ всё части зданія Христовой Церкви, и сдёлаль изъ ней сильно организованное общество, чтобы его неспособны были разстроить ни страсти человьческія, ни время.

Всѣ эти постановленія оставалось теперь передать во всеобщее извѣстіе христіанъ, разсѣянныхъ по всему міру. Этого
Соборъ достигъ посылкой депутатовъ въ различнымъ церквамъ
и чрезъ составленіе соборныхъ посланій 1). До насъ дошло
посланіе писанное въ александрійской церкви, болѣе другихъ
заинтересованной въ спорѣ съ аріанствомъ 2). Оно закончено
трогательною похвалою престарѣлому Александру, теперь съ
торжествомъ вступавшему въ свою митрополію. Но Соборъ
имѣлъ въ Константинѣ распространителя своихъ актовъ болѣе
горячаго и настойчиваго, чѣмъ въ любомъ изъ своихъ членовъ. Императоръ не могъ скрыть своей радости, что достигнулъ наконецъ единодушія по крайней мѣрѣ присутствовавшихъ епископовъ, и своего тщеславія, что самъ заправлялъ
дѣломъ церковнаго умиренія. Онъ тотчасъ же далъ знать всѣмъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gel. Суz., II, 36.—6-й соборь Карфаг. Асtа, сар. 9.

<sup>2)</sup> Это посланіе не было конечно единственнимъ. Но другія затеряни, в между прочимъ посланіе къ папѣ Сильвестру, которое послѣ старались замѣпить подложными документами, не признавлемыми даже Бароніемъ (ап. 325, \$
171, 199; Labbe, Conc. gener. tom II, 58).

церквамъ, и особенно александрійской, о торжествъ своего благоразумія и своей въры:

«Будьте здоровы, воздюбленные братіе!» — восклицаетъ Константинъ въ порывъ радости. «Мы получили совершенную благодать Божественнаго Промысла, что, избавившись отъ всякаго обмана, признали одну и туже въру. Наконенъ діаволь въ отношеніи къ намъ ничего не можетъ сделать. Какое зло ни предпринималъ онъ устроить намъ,--всякое уничтожено въ самомъ основания. Авоемысліе, расколы, тв тревоги, тоть смертельний, такъ сказать, ядъ несогласія — все это свётлая истина, по волё Божіей, побъдила. Всв мы и по имени Единому певлоняемся, и въ быте Единаго увъровали. Чтобы достигнуть этого, я, по внушению Божию, созваль въ городъ Никею весьма много епископовъ, съ которыми, какъ одинъ изъ васъ, считающій за особенное удовольствіе быть вашимъ сослужителемъ, и самъ предпринималь изследовать все, что предсавляло поводъ къ обоюдности и раздвоенію мыслей. Пошали насъ Божіе величіе! Сколько и какихъ ужасныхъ хуленій не произносили нъкоторые на великаго Спасителя, на нашу надежду и жизнь, говоря и исповелуя свою веру вопреки богоуголными писаніями и святой въръ. Между темъ какъ болье трехъ соть епископовъ, удивительных по своей скромности и проницательности, утверждали одну и туже въру, которая, по истиннымъ и точнымъ выраженіямъ закона Божія, действительно и есть вера, -- нашолся одинъ Арій, обладаемый діавольскою силою, который свое зло съ нечестивымъ умысломъ посъявалъ сперва у васъ, а потомъ у другихъ. Противъ этого мы приняли мысль, какую внушилъ намъ Вселержитель. Возвратимся же въ возлюбленнымъ нашимъ братіямъ, отъ которыхъ удалиль насъ тоть безстидный служитель ліавода, поспъщимъ въ общему тёлу и испреннимъ нашимъ членамъ: ибо и вашей проницательности, и вашей въръ, и вашей святости прадично, узнавъ объ обличонномъ обманъ того, кото. рый оказался врагомъ истины, возвратиться къ божественной биагодати. Въдь что показалось тремъ стамъ епископамъ, не иное что есть, какъ мысль Божія, — особенно когда волю Божію світозарно проявиль просвітившій умъ такихъ и столь многихъ мужей Духъ Святый. Посему никто не волеблись недоумъніемъ, но все съ готовностію вступите на путь истины, чтобы прибывъ въ вамъ, вогда бы то ни было, я могъ вмёстё съ вами принести благодареніе всевидящему Богу за то, что Онъ явилъ вамъ истинную вёру и возвратилъ вожделенную любовь. Богъ да сохранитъ васъ, возлюбленные братіе» 1).

Предъ разъйздомъ епископовъ Константинъ захотиль дать имъ праздникъ, по случаю наступленія двадцатаго года его царствованія. Ему, по древнему обычаю, слідовало бы отправиться иля празднованія этихъ vicennalium—въ Римъ, столицу имперін. Но Константинъ, всецёло проникнутый величіемъ. новой въры, счолъ лучшимъ отпраздновать свое двадцатилътіе среди собранной Церкви христіанской. Онъ приказаль приготовить пиршество, роскошь котораго превосходила, по замъчанію Евсевія, всякое описаніе. Вокругь и въ передней дворца стояль отрядь стражи-сь обнажонными мечами, между тъмъ какъ служители Божіи безбоязненно проходили мимо ихъ во внутренніе покои дворца. Главные епископы сидёли за однимъ столомъ съ императоромъ; другіе объдали за столами, расположенными вдоль двухъ стёнъ залы. Видъ быль таковъ, что Евсевій, им'явшій большую слабость къ мірскому великольшію, говорить: «Мив казалось, что это быль образь царства Христова и все видимое скорбе походило на сонъ, чамъ на действительность». Его упоенію очень много способствовало и то, что самъ онъ вызвался при такомъ торжествъ, произнести въ собраніи панегиривъ Константину, У насъ ність этой ръчи. Если она была также длинна и составлена въ такомъ же высокопарномъ и надугомъ тонъ, какъ панегирикъ, произнесенный имъ, десять лётъ спустя, при подобномъ же торжествъ, то ораторъ подвергалъ большому испытанію терпъніе своихъ слушателей 2).

Но ничто, и въ частности никакой длинный панегирикъ, не могло прибавить или убавить въ Константинъ самодовольства. Его жесты, его слова свидътельствовали о душевномъ

i) Comp. 1, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Евсев. «Жизн. Конст.», III, 14—15.

восторгв. Онъ поднялся изъ-за стола, чтобы облобызать святия раны исповедниковъ 1). За темъ, смотря на множество окружавшихъ его епископовъ, сказалъ: «И я самъ тоже епископъ: вы епископы внутреннихъ делъ Церкви, а меня можно назвать поставленнымъ отъ Бога епископомъ делъ внёшнихъ »2). При одной изъ подобныхъ дружескихъ беседъ съ епископами, императоръ отвелъ въ сторону Ацезія, епископа небольшой секты новатіанъ, и спросилъ его, почему онъ и его последователи вышли изъ общенія съ Церковію. Ацезій долго объясняль ему, что причина того заключается въ принятіи Церковію согрёшающихъ после крещенія, которые не должны быть допускаемы къ участію въ Божественныхъ таинствахъ. «Поставъ лёстницу Ацезій, сказалъ смёлсь императоръ, и восходи по ней одинъ на небо».

Его последняя речь къ отъезжавшимъ епископамъ трогательна и проникнута достоинствомъ в), котя какъ-то странно слышать отъ императора, еще язычника, инструкцію, какъ должны вести себя христіанскіе епископы. Въ этой речи онъ внушать присутствующимъ стараться о сохраненіи мира другъ съ другомъ, избёгать упрямства въ спорахъ и не завидовать тому епискому, который мудростію въ слове снискаль себе славу, но достоинства одного почитать благомъ общимъ.

«Лучшіе,—говориль онь,—не должны гордиться предъ посредственными, ибо одному Богу извъстно, кто въ самомъ дълъ лучше; а къ слабымъ должны снисходить въ духв прощенія, потому что истинно совершенное въ мірѣ ръдко. Не важныя ошибки надобно извинять другъ другу и имъть снисхожденіе къ человѣческой немощи; высоко цѣнить взаниное согласіе, чтобы личной враждой не подать мовода мъ перищамію божественнаго закона тѣмъ, котерие ради мормить аме, тонца какъ, нида у насились достойнымъ перажанія, они могии бы поддержанов отв эгого; не смущаться тѣмъ, что не всѣ додучають нельку оть наставленій, ибо

Хриот. Чтин. № 9. 1875 г.

<sup>1)</sup> Θeog. I, 11; Comp. I, 11.

<sup>2)</sup> Евсев. «Жизн. Конст.», IV, 24.

<sup>3)</sup> Тамъ же, III, 20 н след. главн.

одни слушають ихъ для испроменія милостини, другів бітуть слушать проповідь для снисканія покровительства, инше принітствують проповідниковъ, какъ людей, ласково принимающихъ, а нікоторие любять ихъ ва то, что они дають подарки. Дійствительныхъ же любителей слова (евангельскаго) не много; любители истины рідки. Посему надобно принаровляться ко всімъ, и подобно врачу, подавать каждому потребное для его спасенія, такъ, чтобы спасительное ученіе славилось у всіхъ и во всемъ».

Потомъ, онъ роздалъ имъ многочисленные подарки, далъ письма къ своимъ интендантамъ, чтобы каждый годъ давалось въ распоряжение мъстной церкви извъстное количество хибба на содержание клиривовъ, бёдныхъ, вдовъ и дъвъ. Наконецъ, онъ поручилъ себя ихъ молитвамъ, и епископы вышли отъ него тронутыми и въ радости отъ такихъ ласкъ. Всё они отправились въ императорскихъ повозкахъ, въ тёхъ, въ которыхъ они пріёхали 1).

Восноминаніе о великомъ Собор'є миого в'єковъ сохраналось въ памяти народовъ. Народное воображеніе, поражонное этимъ величественнымъ зрізнщемъ, работало неустанно. Разсказывались безчисленные анекдоты о дійствіяхъ, словахъ членовъ Собора и о самыхъ мелекъъ подробностяхъ засіданій. Ихъ повторяли въ самыхъ бідныхъ химинахъ. Собранія ихъ свято хранили въ семействахъ, и, віть спустя, Геласій Кизическій при помощи отцовскаго архива, составилъ цільй томъ изъ такого рода документовъ, изъ коихъ одни вітрны, другіе подложны и, очевидно, выдуманы. Недавніе переводы арабскихъ и коптскихъ манускриптовъ еще боліте увеличили количество такихъ разсказовъ и показываютъ, до какой отдаленной области имперін дошли слова тремъ сомъ осъмнадцемъ.

Эти сборниви, трудиме для поминавія, стоють однакожъ цвученія. Тамъ себраны замівчательния мысли и мивнія, во время преній мимоходомъ высказанныя отцами. Присутствовавшіе собрали ихъ; он'в переходили изъ устъ въ уста, и до

<sup>1)</sup> Esces., Oeogop. I, 10.

насъ дошли съ прибавками, комментаріями и въ обезображенномъ видъ; впрочемъ нъкоторыя изъ нихъ сохраняють еще свой древній характерь 1). Такъ въ коптскомъ манускриптв. очень превнемъ, мы находимъ такія живыя и сельныя слова: «Въ Троицъ кътъ инчего сотвореннаго, но Онъ Господь все совдаль. Неть частнаго Бога ни для одного изъ дель творенія. Все твореніе (люди) свободно; Богь даль ему свободу для того, чтобы обнаруживалась воля каждаго..., а воля однихъ возвела выше ангеловъ, другихъ таже воля низвела до преисподней. Но Богъ не создалъ ничего влаго, и сами демоны влы не по природъ. Богъ ни въ чомъ не нуждается, чтобъ быть святымъ». Съ удовольствіемъ принимаемъ, что туть сокранились остатки подлинныхъ бесёдъ св. отцовъ, которымъ, такъ какъ на Соборъ были и язическіе философы, иногда приходилось разсуждать о самыхъ отдаленныхъ, нравственныхъ и метафизическихъ вопросахъ, витекавшихъ изъ восточнаго пантензма. Замёчательны тоже слёдующія простыя правила: «спъщи въ Нерковь, а потомъ уже къ своему дълу, чтобы Богь благословиль дело рукь твоихъ; ето принямается за дело, не сходивни въ церковь, тотъ работаеть напрасно. Храни, что слишаль въ доме Божіемъ, и во время работи, ранно какъ и въ дорогв, всноминай то въ мислехъ своихъ. Прибъгающій вы дому Болію готовить собі внутреннее убъжище». Съ радостію можно приветствовать эти первие урожи евангельсваго ученія, которые облегчали бедственное состояніе тогдашняго рабочаго власса, научая его освящать свободного модитвою рабскій трудь свой.

. Далъе во всёхъ почти сборникахъ опредъленій Собора есть много каноновь, очевидно, апокрыфическихь. Въ нихъ такое изобиліе вставень, что среди ихъ едва можно открыть первопачальную истину. Въ манускриптъ арабскомъ не менъе

Digitized by GASOSIC

<sup>1)</sup> Ленорманъ (Memoire, р. 84) удачно сопоставляеть мысли, завлючающіяся из контскомъ манускранть (XIV главь), съ главою Геласія Кавическаго, озаглаваннаемою: Пері то» синдускотиль бистополосию дорог дедоскадоков; (Gel. Cyr. II, 80).—Labbe, Conc. gener., V. 11, р. 378 и слёд.

80 правиль. Число это доходить до 84 въ другой редакціи манускомита, который перевель и сильно защищаль маронитскій монакъ съ горы Ливана, профессоръ восточныхъ явиковъ въ Римъ. Авраамъ Eccelensis; къ нимъ присоединяется у него еще пятьдесять девять отдельных постановленій. такъ что каноны манускрипта исчерпывають почти всё предметы церковной дисциплины: целибатство священниковъ, совершеніе таинствъ, опредвление первенства и этикета церковно-іераркическаго, юрисдивцію патріарховь до самыхь малыхь подробностей, формулы отлученія, разводы, причины законных равводовъ, уставъ покаянія, устройство монастирей и т. под. Не смотря на очевидныя черты подлога, переведенный Авраамомъ манусиринтъ, при благоразумномъ пользовании имъ, можеть пролить нёкоторый свёть на незапамятные и вышелшіе изъ практики обычан Церкви и разъяснить нікоторые сомнительные пункты 1).

Наконець, за апохрифическими предапіями и сборнивами, явились въ свою очередь и легенды о Соборъ. Разскавывали, что чудесный фонтавъ образовался на мъстъ, гдъ собравшійся Соборъ совершаль общественную молитву. Съ того времени онъ безпрестанно билъ; туда ходили для омовенія въ чудотворных водахъ его. Никифоръ, историкъ слышаль такой равсказъ. Въ продолженіе Собора умерми два епископа, по имени Хрисанеъ и Мусоній. Въ день, когда одонченъ былъ символъ и слёдовало подписать его, ихъ собратія обратились въ никъ съ такою молитвою: «Отцы и братія! ви мужественно сражались и совершили свое теченіе; вы столи за вёру и если то, что хотимъ сдёлать мы, прілтно Богу, Коего вы теперь созерцаете лицомъ къ лицу, то подпишите опредёленіе вёры». На бёломъ листь они оставили мъстодля модчиси умернинь еписконамъ, замечатали потомъ символь и бедество-

<sup>1)</sup> Таки между пролина нанови эти завлючають ра себя самия менки подробности касательно сана и обязанноской коренископова (Conc. Gener., Labbe, р. 36 и слёд.).

вали цёлую ночь. На слёдующій день распечатали и нашли слёдующую надпись, чудесно явившуюся въ теченіи ночи: «мы, Хрисане» и Мусоній, совершенно согласны со св. вселенскимъ Соборомъ, и котя и взяты отъ земли, но подписали символъ нашею собственною рукою».

А воть преданіе изъ другаго источника. Оно извлечено изъ коптскаго, уже упомянутаго, манускрипта, который такъ говорить: «что касается до того, что епископовъ насчитываютъ до 318, то придворные сановники разсказывали по этому случаю нашимъ братіямъ слёдующее: мы слышали, что, во время самаго Собора, когда епископы уже сидёли, то насчитывали ихъ 318; а когда они вставали и стояли, то — 319, такъ что нельзя было вёрно сосчитать, ни узнать имени того. кто увеличивалъ собою первый счотъ; когда до него доходили то онъ принималъ видъ своего сосёда. Наконецъ поняли, что это былъ Духъ Святый, который составлялъ 319-го члена, и который помогалъ такимъ образомъ епископамъ—утвердить истинную вёру».

Эти благочестивые анекдоты, лишонные исторической достовёрности, служать однакожь свидетельствомъ безъискусственнаго простодушнаго удивленія народа въ дёлу нивейскихъ отцовъ. Въ самомъ деле Духъ Святый совершилъ своимъ соприсутствіемъ болье великое чудо, чьмъ о какихъ разсказывають эти анекдоты. Малая Азія, гдв христіанская Церковь держала свой первый верховный судъ, за несколько стольтій предъ симъ была особенно производительна на всякаго рода суевърія и заблужденія, философскія и религіозныя. Философія и поэвія находили для себя здёсь любимое м'єстопребываніе. Южный берегь этой страны покрывали развалины Трои, блестящей родины гомерическихъ боговъ. Не было здъсь ни одного цвътущаго города вдоль іонійскаго берега, не было острова на Архипелагъ, который не хвалился бы покровительствомъ какого нибудь бога, или рожденіемъ того или другаго мудреца. Самосъ имълъ храмъ Нептуна и былъ мъсторождениемъ Пинагора. Аполлонъ Кларосский и Діана Digitized by Google

Ефесская были почитаемы на тёхъ же самыхъ берегахъ, гдё учили Оалесъ и Анаксимандръ, и где родился Геравлить. Но продолжительныя усилія обитавшаго здёсь народа-понять и выразить существо Божіе производили до этого времени только сонныя грезы, идоловъ и чудовищъ. И женте, чтиъ въ шесть недёль, триста человёкь, незнакомыхь другь другу, съёхавшихся съ противоположныхъ вонцовъ міра, говорящихъ различными языками, составляють сильную и сжатую формулу ученія о Божественной природі, --формулу, перешедшую всі овеаны и всв въка! И въ настоящее время, по прошестви полуторыхъ тысячь лёть, оть одной оконечности цивилизованнаго міра до другой, въ уединенныхъ деревняхъ на Альпахъ, на неизвёстных островахь океана, открытых новёйшею предпримчивостью, когда торжественное воскресное богослуженіе поднимаєть въ небу головы, понившія оть недільнаго труда въ землъ, слышится всемірный хоръ, повторяющій одинъ и тоть же гимиъ во славу Единосущной Троицы:

«Върую во единато Бога, Отца, Вседержителя, Творца всъхъ видимыхъ и невидимыхъ...».

## Шаги науки къ сближению съ върою.

God in Nature. By James Martineau. «Old and New» August 1872. (Богъ въ природь, сочин. Джемса Мартино).

The Principles of Science: a Threatise on Logic and Scientific Method. By Stanley Jevons (Основи науки. Трактать о когическомы и явучномы методы. Соч. Станлея Дживонса, 1874.)

Principles of Mental Physiology. By William Carpenter (Начала психической физіологів. Соч. Карпентера. 1874).

Problems of Life and Mind. By George Henry Lewes. First Series. The Foundations of a Creed. Vol. I. 1874 (Проблемы жизни и дука. Ооч. Льюнса. Первал серія. Основанія вёры).

## T

Наука, совершая свое величественное шествіе впередъ и утлубляясь дальше въ обширное царство явленій, встрічаєть все боліве и боліве ясные признави единства и однообразія въ управденіи этимъ цензмітримымъ царствомъ. Учоные, посвятившіе себя частнымъ отраслямъ изслітдованія, находять въ областяхъ явленій, изслітдуемыхъ ими, все боліве и боліве сходства, если не тожества, между процессами природы. И въ самомъ ділів, нівкоторые законы, какъ-то законъ тяготівнія и неразрушимости энергіи, по общему признанію, господствують надъ всею сферою матеріальнаго міра, безъ исключенія; а нівкоторые, боліве глубовіе мыслители, стараются даже показать, что містные законы химіи, физіологіи и сознательной жизни должно считать не особыми законами, а просто продук-

тами тъхъ же всесильныхъ и всеобщихъ законовъ энергіи, и что разные результаты этихъ законовъ зависять отъ различной группировки первичныхъ атомовъ или пентровъ сили, составившихъ вселенную. Между темъ, какъ наука все болье и болье настанваеть на присутствій единства въ разнообразіи, единаго во многомъ, есть съ другой стороны ясныя указанія и на то, что религіозная природа человіка съ развитіемъ культуры стремится признать единство природы и тожество аттрибутовь въ Предметв молитвъ и поклоненія. Въ такомъ случай возникаеть вопросъ: совийстимы ли характеристическія черты первичной силы, изследуемой наукою, съ тъми чертами, въ которыя сознаніе и сердце развитаго человъка привыкли облекать ту Личность, свое отношение въ которой они чувствують инстинктивно? Другими словами: не разсматривають ли наука и богословіе одно и тоже причинное единство и, исходя изъ одной общей основной идеи, не изучають ли только различныя но вполнё гармоническія стороны и проявленія одной Самосущей энергіи? — Ясно, что только утвердительный отвёть на этоть вопрось можеть успокоить и удовлетворить душу человъка. Учоный, который на время всецьло предался изученію вившнихъ фактовъ, можеть мало заботиться о примиреніи научныхъ выводовъ и обобщеній съ требованіями правственной и религіозной природы человіна. Онъ можеть или считать богословіе плодомъ фантавін (такъ теперь принято большею частью относиться въ богословію!), нли, подобно Фарадею, свою науку основывать на опыть, а свою въру-на Библін, отказываясь въ последнемъ случав отъ раскрытія той истины, что книга природы и книга откровенія завлючають въ себъ ясныя указанія на тожество ихъ Автора. Обоими указанными методами, очевидно, нельзя привести сердце и разумъ въ полное взаимное согласіе, какъ бы ни были велики и даровиты мыслители, следующе имъ. Первый методъ отрицаетъ всякое вначеніе религіозныхъ идей и потому похериваеть и выдаеть за пустыя фантазіи привлекательнійшія и самыя плодотворныя области нашей внутренней живни.

Между темъ онъ самъ находится въ такомъ противоречи съ несокрушимыми убъжденіями души и такъ расходится съ фактами исторіи, что даже настоящій видиный его успівль, на нашь взглядь поверхностный и врайне слабый, быль бы невозможень безь массы предубъяденій, ослепляющихь его приверженцовъ, и безъ умственнаго разслебленія, вследствіе котораго его противники отказались отъ чисто научныхъ средствъ къ его опровержению. Но каковы бы на были окончательныя отношенія между естественною и религіовною философіей, мы съ увъренностью можемъ сказать, что ни одна теорія не будеть имъть достаточнаго успъха и прочности, если не признаеть, что каждая изъ этихъ двухъфилософій имфеть прочное основаніе въ действительности, и что об в оне мо гуть на этомъ основании услъшно развиваться и обогащаться. Считая такимъ образомъ попытку позитивизма исключить духовний эдементь изъ человъческихъ убъжденій — реакціоннымъ движеніемъ, которое уже пережило свое цвітущее время и въ своемъ паденін должно еще долго служить живымъ подтвержденіемъ древняго изреченія:

Naturam expelias furca, tamen usque recurret, (Гоня природу въ дверь, она влетить въ окно),

мы ни чуть не думаемъ, чтобы этотъ поворотъ отъ настоящаго умственнаго направленія Европы на сторону дружественныхъ отношеній къ религіи, былъ поворотомъ къ старому порядку вещей, къ status quo ante, къ тому духовному состоянію, типомъ котораго по нашему мнёнію, можетъ служить Фарадей, т. е. когда религіовное и научное совнаніе какъ бы дёлятъ на двое душу, составляя каждое самостоятельную область, управілемую своимъ особымъ авторитетомъ, не признающимъ совокупной ихъ юрисдикціи въ рёшеніи споровъ. Ясно, что душа человёка, раздёленная такимъ образомъ между двумя строями понятій и чувствъ, стремящихся исключить другъ друга и сохраняющихъ непрочный миръ только благодаря надвору воли, не позволяющей одному отряду вторгаться въ поле въ то время, когда другой занимаетъ его, имѣетъ весь-

ма мало шансовъ на жёйствительное спокойствіе, и находится въ крайне дурныхъ условіяхъ для всесторонняго развитія своихъ высшихъ способностей. Великое метафизическое движеніе въ Германіи въ первой половинів нашего столітія, успіхи психологіи во Франціи и процвітаніе индуктивныхъ ивслідованій въ Англіи не должны пропасть безслідно. Какъ въ мірів древняго греческаго умоврівнія изъ подобнаго же броженія мысли и изъ столкновенія разнообразныхъ мнітій геній Платона создаль великую примиряющую теорію, такъ, по нашему мнітію, изъ настоящаго кажущагося хаоса теорій и мнітій варождается уже простая, но величественная философія Тензма, которая признаєть вполніть всіт требованія разума, сердца и совіти и взаимно примирить ихъ.

Платонова система представила самое удовлетворительное соглашеніе между знаніемъ явленій и знаніемъ причины, такое, вакое только могъ представить или принять греческій геній того времени. Но, изучая еврейскія писанія и переходя въ еще болве обильнымъ духовнымъ фактамъ, открытымъ въ новомъ завътъ, мы проникаемся живымъ убъжденіемъ, что душу человека съ техъ поръ посетили особо важные опыты, которые древній грекъ только слабо чувствоваль и полнаго значенія которыхъ далеко не понималъ. На то личное отношение между Въчнимъ Существомъ и душою человъка, которое сообщаетъ всему св. писанію такой неослабный, візчно-живой интересъ и сознаніе котораго оживаеть при всякомъ случай настоящаго религіознаго возрожденія, въ древне-греческой литератур'в мы находимъ только слабыя указанія: греческій философскій инстинкть, въ самомъ дёль, усильно искаль причины природы, и плодовитое воображение грека, давъ форму и характеръ сво-имъ божествамъ, установило между ними причинную связъ и подчинение. Но хотя разумы и воля возв'ящають о присутствіи причинной энергіи въ природь, не этимъ однако путемъ Творецъ входитъ въ прямое личное соприкосновение съ высшею жизнію души. Хотя наука и искусство требують Его присутствія для своего возбужденія и вдохновенія, но непо-

средственнаго свидетельства о нравственных свойствах и личности Бога, мы должны искать не въ нихъ, а въ духовномъ различении совъсти и любви: Изъ этихъ последнихъ источниковъ и проистекало понятіе о Богв, какъ существв, которое открываеть намъ свое всеведущее участіе въ человъчествъ, не только возбуждая въ насъ чувство долга и по временамъ совнаніе небеснаго всемилостиваго Промышленія ' о насъ, но и являя въ предустановленныя времена «новыя рожденія» духовной силы и прогрівнія. Разумівется, эти новыя дополненія и входы въ міръ божественной силы не ограничиваются однёми религіовными реформами въ человёчестве. Къ подобнымъ же обнаружениямъ повторяющагося божественнаго творчества вужно отнести и такиственныя проявленія геніевь, и всё тё возбужденія, которыя обновляють и возвышають общества и открывають новые пути и средства для развитія человічества. Впрочемь отличительный признавь техъ духовныхъ «новыхъ рожденій», о которыхъ мы говоримъ теперь, состоить въ томъ, что сообщая высшимъ и святвишимъ привязанностямъ души необычайное приращение въ чистотв и силв, они вивств съ твиъ открывають ея соверцанію личныя черты той Перво-причины, по слову которой -- да будеть!-снова воспресають въ ней съ силою порывы любви и вёры. Характеристическая особейность этихъ новыхъ «Богоявленій состонть въ томъ, что ихъ наступленіе не подлежитъ вычислению и предсказанию человъческаго ума.

Правда, они всегда наступали благовременно, такъ что легко можно впасть въ заблужденіе многихъ новъйшихъ философовъ, которые, замъчая соотвътствіе между существовавшими потребностями времени и божественнымъ даромъ, удовлетворявшимъ эти потребности, стараются убъдить насъ въ томъ, что чудесное вовбужденіе, сразу поднимавшее человъчество изъ его падшаго и униженнаго состоянія, возникало изъ счастливаго сочетанія силъ, которыя уже проявляли свое присутствіе въ обществъ. Правда, въ нашей волъ употреблять и изслъдовать силы, дарованныя Богомъ человъчеству, п

١.

зная, что ими совершено, мы съ въроятностью можемъ заключить и о томъ, что онъ могутъ совершить. Но что касается времени появленія и характера всякой новой жизни и силы, которую Богъ благоволитъ сообщить въ будущемъ, то предполагать возможность обыкновеннаго предсказанія о ней значитъ совершенно не понимать ея сущности. Мы можемъ дълать предсказанія, изучивъ законъ, управляющій силою; но пока сила не вошла въ сферу природы и сознанія и своими дъйствіями не открыла своихъ главныхъ особенностей, до тъхъ поръ она стоитъ вит соображеній всякаго сотвореннаго ума.

Привнаніе и развитіе того начала, что исторію личностей, а слідовательно и человічества, нельзя відно изобразить или объяснить безъ привнанія не только присутствія закона или силы, первоначально уже дарованных вожественною волею, но и безъ втеченія въ исторію человічества, въ разныя эпохи, новых струй Божественной силы, —есть великій вкладъ въ исторію человіческаго відінія со стороны семитическаго племени. Безъ признанія этого начала нельзя, какъ мы увидимъ сейчасъ, объяснить ни физическихь, ни религіозныхъ явленій.

Не отвергая замѣчательнаго паралиелизма между главнѣйшими философскими системами настоящаго времени и тѣми, которыя оспоривали другь у друга владычество въ древнемъ греческомъ мірѣ, мы замѣчаемъ также, что новый элементъ, почти не представлявшійся умозрѣнію греческихъ мудрецовъ, теперь занялъ твердое положеніе въ убѣжденіяхъ человѣчества, и, надо полагать, займетъ еще болѣе видное мѣсто въ философіи будущаго. Что касается нравственныхъ и религіозныхъ вліяній, то, по крайней мѣрѣ, великое множество неоспоримыхъ фактовъ подтверждаетъ воззрѣніе, по которому Творецъ дѣйствуетъ на сѣоихъ тварей не только посредствомъ закона, т. е. посредствомъ обыкновенныхъ проявленій прежде дарованной Имъ силы, но и посредствомъ новыхъ прибавленій духовной жизни и прозрѣнія, которыя хотя являются, безъ сомнѣнія, не безъ точнаго отношенія къ потребностямъ и

мольбамъ человѣка, но не даютъ намъ возможности опредѣлять напередъ времена и способы ихъ появленія, и всегда принимаются сътрепетомъ благоговѣнія, удивленія и радости. Новѣйшіе философы слишкомъ долго усиливались не обращать вниманія на эти безспорные факты; слишкомъ долго оставляли совершенно непризнанними и необъясненными многочисленныя учрежденія и великія цивиливующія вліянія, которыя прямо должно приписать Божественному возбужденію, сообщаємому человѣчеству посредствомъ избранныхъ душъ. Бѣдна и неудовлетворительна та философія, которая вовсе не замѣчаетъ и не объясняеть тѣхъ фактовъ въ исторія и индивидуальной живни, которые по преимуществу важны и по справедливости служать основными пунктами, около которыхъ собственно и вращается развитіе человѣчества!

Тоть философъ-примиритель, который овладыеть положительными элементами истины во всёхъ нашихъ взаимно-враждебныхъ; теоріяхъ, и сильною организующею мыслію соединить ихъ въ одно пёлое, этоть новый Платонъ безъ сомийнія приметь къ свёдёнію какъ факты вийшняго наблюденія, такъ и факты религіознаго опыта, возведеть міръ явленій и драгоцённыя отпровенія Божественной любви, даруемыя чистымъ сердцамъ, къ одному и тому же вычному Источнику силы,—дасть намъ, короче сказать, философію, которая, удовлетворяя всёмъ истиннымъ требованіямъ науки, не будеть оставляема нами, какъ безпокойная ноша и тогда, когда мы будемъ переступать порогь храма и цскать утёшенія и украпленія въ мелитвеннемъ общенія съ Въчнымъ.

Ми дужаєть, что такой философъ и такая философія уже народились, и убъядены, что при болье широкомъ и болье гармомическомъ развити умственной мизни въ будущемъ, историкъ развитія мысли съ благодарностью принишеть Джемсу Мартино, ту заслугу, что онъ деже издожикь и праснорычно виленить истинным начала, изъ которыхъ можетъ возмикнуть прочное примиреніе между върой и знаніемъ.

По возврвнію этого замвчательнаго мыслителя наше понятіе

о «силь» всецью возникаеть изьопыта съ движеніемъ нашей воли, встречающимъ сопротивление, и потому естественное и, конечно, единственно-истинное понимание силь природы-то, что онъ въ своемъ происхождении суть прямыя выражения Божественной воли. Въ неорганическомъ мірь. Воля эта непосредственно создаеть и определяеть динамическую жизнь; напротивь въ области органической и еще болье въ области самосознательной жизни струк сотворенной силы на время отдёизются отъ своего первоначальнаго источника. Двиствуя какъ бы наъ самихъ себя, образуя индивидуумы, а на высшей ступени-личности, совнающія себя отдівльными по отношенію въ самосущему Духу, изъ проявленій силы Котораго они получили свое начало. Эта доктрина не имветь никакого родства съ какимъ нибудь пантенстическимъ возгрвніемъ на Бога и на вселенную. Природа по ней вовсе не считается полнымь, всепью исченнывающимь проявлениемь Высочаншаго Существа; напротивъ силы природы представляютъ повсюду, такъ скавать, только низшія проявленія его духовной сущности, которыми Оно свободно ограничиваеть свою деятельность въ созданія извістних однообразних родовъ и видовъ существъ, сохраняя въ то же время въ запасъ неистопимое богатство высшихь силь и возможностей (потенцій), которыя ожидають только мановенія Его воли, чтоби проявиться и осуществиться.

«Вёчний более всего того, что Ижь сотворено. Всли вселенная при всей ся необъятности есть только одна изъ безчисленных возможностей, перешедшая въ действительность; если ся завоны есть только функція миніленія того Дука, который нензийримо превосходить ихъ,—то, будучи пнутрениею прасотой и силой міра, Онъ не переспасть быть живнить Богомъ надъ міромъ, хотя би міра и не стало. 1).

Сибдя за развитіемъ органической жизни до высшихъ ел ступеней, мы замъчаемъ, какъ къ крупицамъ сили, образую-

<sup>1)</sup> Old and New, August 1872. p. 168.

щимъ индивидумы растеній, прибавляются новыя высшія черты, которыя обнаруживають чёмъ дальше, тёмъ полнёе неисчерпаемыя богатства Творческаго Духа, и въ тоже время сообщають этимъ твореніямъ все большую и большую независимость отъ первичной Божественной причинности. Наконецъ является чудный вёнець творенія: мы достигаемь пункта, на воторомъ оканчивается простая эсисотная жизнь, и показывается разсвёть дужовной жизни, погда освебожденная сила. навываемая теперь нами душою, одаренная съменами высшей жизни Творца, освобождается въ тоже время въ своей личной двательности отъ прямой причинной зависимости въ отношенін въ Вёчному, которому она обязана своимъ существованіемъ и способностями. Свободная воля здёсь становится совершившимся фактомъ. Та доля самостоятельности въ отношенін въ Творцу, которую Онъ Самъ устанавливаеть во всёхъ сознательных существахь, является законченною въ человъчествъ. Но тотъ же актъ обособленія, которымъ Онъ выдъляетъ высшую жизнь человъка изъ сферы своего прямаго хотънія, надълеть высшее твореніе съ первыхь дней его существованія висовою способностію увнавать присутствіе и мало по малу познавать свойства Творца. Такимъ образомъ простое причиное отношение между Первичнымъ и сотвореннымъ духомъ ослабъваетъ, но на его мёсто являются божественныя жимия отношенія нравственнаго авторитета и духовнаго вліянія. Когда разумныя способности пробуждаются къ діятельности подъ соединеннымъ вліяніемъ вижшнихъ дъль Божінхъ и внутренняго богоподобія, когда нревственным и религіозным совершенства души соотв'ятствують занов'ядимъ и вол'в. Отца духовь, тогда Его существенныя свойства ясно отврываются духовному соверцанію зеловіна. Каное же важное заключеніе можно вывести нед ученія о развитім, излагаемаго въ такой формв? Не выходить ин отсюда, что наиболее подходящаго образа, подъ которымъ слёдуеть представлять творческую дългельность Бога, нужно испать не въ механической природъ, составляющей наибольшее самостаснение Его существа,

скорбе въ высшей изъ постижимихъ формъ, въ формъ совнательной личности? Если развитіе такимъ образомъ возниваеть нвъ свободнаго дъйствія Духа и совершается подъ постояннымъ присутствіемъ вдохновляющаго Ума, то оно возвращается въ свою сферу именно тогда, когда совнание возвышается до личности и свободное твореніе обнаруживаеть способность проявлять и понимать высшія свойства Творца. Природа такимъ образомъ объята и проникнута деятельностью свободнаго Духа, и въ Немъ одномъ имветъ свою действующую и конечную причину. Поэтому англійскій учоный Гексли, думаемъ мы, оказывается вовсе не многостороннимъ философомъ, а скорве доктринеромъ, рабски привяваннымъ къ фактамъ и методамъ своихъ собственныхъ спеціальныхъ изследованій, когда утверждаеть ту мысль, что «успёхи внанія направляются въ разширенію области того, что мы называемъ матеріей и причиннымъ отношеніемъ, и къ соединенному съ этимъ изгнанію изъ всёхъ областей человёческаго вёдёнія того, что навывается духомъ и свободнымъ самоопредвленіемъ» 1). Съ такой же несправединостію онъ объявляеть, что «физіологія будущаго будеть постепенно расширять царство матеріи и закона, нока въ это царство не войдуть знаніе, свобода, действіе » (2). Совершенно въ другомъ тонё высказывается другой внаменитый англійскій фивіологь, который не сделался, вследствіе своихь продолжительныхь и успешныхъ изследованій точныхъ законовъ, неспособнымъ замечать или опънивать тъ знаменательные факты свободной и правственной природы человъка, которые одни дають нить къ сколько нибудь удовлетворительному познанію причины и вначенія естественных явленій. «Равсудочное истолюваніе природы (пишеть Кариентерь) достигаеть высшей точки своей тогда, когда имъ признается единство силы, равнообразныя проявленія которой и суть явленія природы. Къ этой точкв

<sup>1)</sup> Lay Sermons, p. 156.

<sup>· · · 2) , 16</sup>fd., p. 157.

направляются теперь всё научныя изслёдованія. Превратимость физических силь, соотношеніе ихъ съ жизненною силою и самая близкая связь между дёятельностью души и тёла, всё эти факты, которыхъ, какъ бы мы ни объясняли ихъ, нельзя отрицать, приводять къ одному и тому же заключенію къ признанію источника всякой силы въ Духѣ; этотъ философскій выводъ, составляющій вершину научной пирамиды, имѣетъ однако свое основаніе въ первоначальныхъ инстинктахъ человѣчества» 1).

## II.

Едва ли кто будеть спорить, что теорія, представляющая Духъ творческою энергіей, изъ которой возникла вселенная т. е. природа и человічество, согласна боліве всякой другой съ понятіемъ долга и съ пламенными религіовными чувствами и стремленіями. Едва ли какая нибудь изъ высшихъ формъ нравственнаго героизма и святаго самоотверженія можеть долго удержаться безъ твердой віры въ нівкоторое взаимодійствіе между душою и Божественною Перво-причиной. Съ другой стороны часто замічалось, что люди, посвящающіе всів свои силы пзученію физической природы (физики и другіе спеціалісты естествовнанія), приходять къ равсудочной вірів, несогласной съ вірою въ личнаго Бога и въ провидініе. Но между тімъ

Digitized by 250091e

з) Mental Phisiology, р. 696. Положенія, развиваемия и доказываемия въ этомъ сочиненів, были изложены Карпентеромъ въ его прежнемъ сочиненів «Principles of Iluman Phisiology», въ первыхъ изданіяхъ онаго, — въ позднѣйшихъ отдѣлъ объ отношеніяхъ между нервной системой и духомъ не печатался. Но тѣмъ временемъ авторъ расшарниъ этотъ трактатъ до размѣровъ цѣлаго весьма интереснаго сочиненія, которое можетъ быть весьма полезнымъ руководствомъ для того, кто, изучая науку о духѣ, пожелаетъ узнать все, что извѣстно досель о пограничной чертѣ между духомъ и матеріей. Здѣсь теорія автора о несознательности отправленій мозга развита нолиѣе и яснѣе, и нужно замѣтить, что его полныя и точныя изслѣдованія въ области фивіологіи, въ которой главнимъ образомъ матеріализмъ прибѣгаетъ за самыми сильными доказательствами, ни чуть не ослабили въ немъ тѣхъ его философскихъ и религіозныхъ убѣжденій, которыя у него общи съ его соотечественникомъ Мартино.

какъ то совершенно справединю, что изследователи, которыхъ можно признать только наблюдателями одной и при-. томъ низшей формы проявленій Энергіи, - только учоными, а отнюдь не философами, -- пытались подчинить всю сферу матерін и духа законамъ той частной области, которую они изследовали, темъ не менее вполне верно, по нашему мненію, и то, что именно люди съ болже широкимъ и многостороннимъ образованіемъ, способные и обозрѣть критически всю сферу естественнонаучнаго знанія и оцінть въ тоже время главныя черты умозрительной и нравственной истины, всегда старались выставить на видъ излишній догматизмъ спеціалистовъ, указывая, при этомъ, что строго логическій выводъ изъ всей сумны научныхъ фактовъ клонится отнюдь не къ отрицанію, а скорже къ утвержденію религіозной вёры. Исторія развитія физическаго знанія представляеть нашему вниманію и другую важную истину. Именно, хотя великія научныя обобщенія, расширяя понятіе объ однообразів естественныхъ явленій и ділая менъе замътнымъ руководящее и охраняющее дъйствіе Духа, по видимому имъють прямо-разрушительное вліяніе на религіозную вёру, однако, когда отношенія между новыми открытіями начинали пониматься поливе, тогда оказывалось, что такія обобщенія, расширяя наши понятія о постепенности н сложности Божественной причинности, дёлали признаніе этой причинности все болье и болье необходимымъ. Безъ сомньнія пониманіе этой истины привело Бэкона къ положенію, что «глубокое пониманіе философіи возвращаеть умы людей къ религіи». Прошедшіе въка много разъ оправдывали это положеніе, и кажется есть основаніе надвяться, что и мы снова подтвердимъ его своимъ примъромъ и притомъ съ особенною ясностью. Множество есть уже указаній, что приливъ разрушительныхъ и отрицательныхъ теорій пошоль на убыль, п мы можемъ теперь составить себв ивкоторое понятіе о томъ, что въ нашихъ върованіяхъ и убъжденіяхъ останется навсегда неизменнымъ, и что подвергнется измененію. Прежде всего, кажется, съ основаніемъ можно полагать, что не смотря

ни на сенсуалистическій идеализмъ англійскихъ мыслителей, ни на метафизическій идеализмъ германскихъ, исконное понятіе о «Я» и внѣшнемъ мірѣ останется существенно неизмѣннымъ.

Откровенное признаніе Милля, что его теорія но которой «нѣчто, будучи ех hypothesi только рядомъ ощущеній, само можеть сознавать себя, какъ рядъ, заключаеть въ себъ парадоксъ», уже заставило научныхъ мыслителей возвратиться къ понятію о душь, какъ такой сущности, которая ощущаеть впечативнія, но которая сама не составляется изъ однихъ ошущеній. И его взглядь на внішній мірь, какь на «постоянныя возможности ощущеній», кажется, продержится въ наукъ не лолбе теоріи Фихте, по которой не-Я есть только самоограниченіе Я. Такія умозрівнія должны уступить місто ученіямь здравой психологіи, которая рішительно утверждаеть, что чувство сопротивленія нашему хотьнію указываеть на реальное бытіе, вившнее по отношенію къ намъ, двиствію котораго на наше сознаніе и должно приписать все разнообразіе нашихъ воспріятій. И другая сродная съ этимъ ученіемъ, истина быстро опять возстановляеть свое вначение и занимаеть прочное положение какъ въ физической, такъ и въ нравственной наукъ. Мы имъемъ въ виду то заявление Джона Гершеля, что понятія причинности и силы, происходя всецёло изъ чувствуемаго нами напряженія нашихъ силъ, не могуть имёть нного содержанія кром'в того, которое заимствуется изъ сознанія души объ ея собственномъ дъйствіи въ произведеніи и направленіи энергін; попытки, - неудачность которыхъ признаетъ и Спенсеръ, -- найти въ законахъ ассоціація иной генезись для этихъ основныхъ понятій, послужили только къ большему подтвержденію этого важнаго положенія Гершеля. Замівчательно и то, что самые компетентные въ этомъ отношенін мыслители, напр. покойный Фарадей, утверждають, что понятіе о матеріи, какъ состоящей изъ извістныхъ твердыхъ, неизменныхъ и непроницаемыхъ атомовъ, вокругъ которыхъ и между которыми действують силы, служить скорее препят-

Digitized by 25\*OOGle

ствіемъ, чёмъ пособіемъ въ объясненію болёе сложныхъ явленій, и что взаимодействіе однёхъ силь въ пространстве завлючаеть въ себе все то, что физики и психологи обязаны принять для своихъ цёлей.

Это чисто динамическое понятіе о внішней природі, преобразуя мертвую матерію въ живую энергію, по всей віроятности будеть иміть сильное и благотворное вліяніе на теоріи будущаго.

Въ самомъ дѣлѣ чисто философскій ревультатъ всѣхъ великихъ открытій естествознанія и поразительной дѣятельности умозрѣнія въ теченіи первой половины нашего столѣтія не заключается ли въ убѣжденіи, что природа есть Сила въ безконечно разнообразныхъ формахъ сочетанія и степеняхъ напряженія, и что мы должны или представлять себѣ эту Силу сообразно съ типомъ Духовной Энергіи, или же въ противномъ случаѣ признать внѣшній міръ формой безъ субстанціи, движеніемъ безъ движущей силы, и такимъ образомъ признать истинной теорію, которую опровергаетъ ежедневно и ежечасно ощущаемое нами сопротивленіе нашей дѣятельности со стороны внѣшняго міра?

Наука не захочеть, да еслибы и захотёла, то не можеть лишить царство явленій субстанціи и причинности. А допуская ихь, она сраву оказывается въ согласіи съ богословіемъ, признавая, что ея задача состоить въ изслёдованіи физическихь дёйствій того же Духа, котораго свойства и воздёйствія на человёческую душу истолковываетъ богословіе. Но противъ этого возражають, что наука при своихъ изслёдованіяхъ не находить такихъ ясныхъ указаній на присутствіе Правящаго Разума, ожидать которыхъ она должна была бы, еслибы признала природу за произведеніе Духа. Намъ указывають на великую теорію развитія; намъ говорять, что хотя ученіе Попенгауера, признающее Волю ва ту реальность, которая производить феноменальную вселенную, и можетъ быть истиннымъ, все же нёть никакихъ доказательствъ на то, что эта воля сознательна, или что мы должны принисать ей какую

либо другую способность, кромѣ способности вѣчно дѣйствовать съ неуклонною правильностью по установленнымъ законамъ причинности. Но безсознательная воля, по нашему миѣнію, вовсе не есть и воля. А что касается до того, особенно распространеннаго, миѣнія, будто силы, безъ всякаго разумнаго управленія, могли произвести чудное зрѣлище внѣшняго міра и создать еще болѣе высокое святилище дути человѣческой, то мы смотримъ на это миѣніе, какъ на одно изъ проявленій поверхностнаго скептицизма, который обосновывается лишь на грубомъ и не точномъ пониманіи отдѣльныхъ новыхъ важныхъ открытій, и который поэтому при болѣе точномъ поредѣленіи отношеній ихъ къ общей системѣ науки, потеряетъ всякое правдоподобіе и исчезнеть безслѣдно.

Тімь, кого преслідуеть чудовищный фантомь теорін неразумнаго и безсознательнаго развитія, созданный воображеніемъ въ туманцомъ полусвіть, предшествующемъ полному разсвёту великой и свётозарной идеи, мы рекомендуемъ снасительное и сильное заклинаніе, именно тщательное изученіе сочиненія антлійскаго профессора Дживонса: «Principles of science», и особенно последнюю главу его книги. Въ этомъ писатель счастливо соединились здравое понимание методовъ н результатовъ главныхъ отраслей естествовнанія съ полнымъ знаніемъ психологическихъ условій и пониманіемъ границъ физичество открытія, что такъ необходимо для BCARATO учоныхъ (хотя въ тоже время ръдко вамъчается въ нихъ!), когда они дёлають обобщенія и совдають теоріи. Здёсь не мёсто оцёнивать достоинства книги Даивонса, которая равняется, а въ иныхъ важныхъ отношеніяхъ и усивино сонерничаеть съ великимъ произведеніемъ Дж. Ст. Милля «О логиев». Здёсь им можемъ только выразить убёвдение, что авторь удачно доказаль вопреки Миллю то положение, что заключеніе ділается не отъ частнаго прямо въ частному, но что во всякомъ открытім переходъ оть известнаго къ тому, что выводится изъ него, совершается при помощи общихъ

гипотетическихъ положеній. Одинавово справедливимъ кажется намъ и то его заключение, что наше понимание законовъ природы, въ какой бы общирной области оно ни нахоинло себе подтвержденія, никогда вполне не освободится отъ своего гипотетического характера, и поэтому никогда не дастъ намъ возможности съ абсолютною върностью предсказывать, что должно случиться въ другихъ мёстахъ и въ другія времена. Это заключеніе, къ которому неизбіжно приводить критическое изследование сущности научнаго доказательства, вполеб согласно съ темъ принципомъ философіи религіи, что математическія отношенія и первичные законы мысли имбють свою неизмённую сущность въ самой природе Бога, а законы, управляющіе силами вселенной и сообщающіе ей всв ся частныя характеристическія черты, всецьло зависять отъ Его выбора, и своимъ происхождениемъ, сохранениемъ и воличествомъ своихъ приложеній обязаны свободному действію Его воли.

Особенно распространено, какъ мы сказали, неправильное мивніе, что теорія развитія вполив устраняєть понятіе о чьли; что заключенія къ разумности Творца отъ очевилныхъ, по видимому, приспособленій средствъ къ цёлямъ въ природъ могутъ служить только къ обогащенію риторики, которою богословы увлекають своихь непосвященныхь въ софистическія тайны слушателей, но отнюдь не могуть им'ять мъста на будущее время во всябомъ трезвомъ изследованіи явленій и ихъ причинъ. Если върно то, что новейшія научныя открытія дійствительно закрывають ту дверь, черезь которую такъ многіе проходили отъ природы къ Творцу природы, то теорія развитія дійствительно есть и будеть для богословія роковою; но проф. Дживонсь ясно доказаль, что въ повитивныхъ ученіяхъ Дарвина или Спенсера нетъ ничего такого, что могло бы сколько нибудь ослабить то сильное свидётельство въ пользу религіовной вёры, которое вытеляеть нвъ созерцанія множества самыхъ точныхъ приспособленій средствъ къ цёлямъ во внешнемъ мірё. Вся ощибка, дающая

силу невъру и смущающая върующаго, состоить въ предвзятой мысли, что законы или заміченная зависимость и послівдовательность между явленіями, - предположивь, что они дійствовали чрезъ все прошедшее время, -- могутъ объяснить все существующее теперь. Но при всякой гипотезь развитія необходимо допустить совмёстное действіе двухо факторовь иля произведенія существующей вселенной. Кром'в и выше однообразныхъ дъйствій силы, называемыхъ законами природы, еще необходимы особыя рагмыщемія матеріальныхъ частицъ (нли, какъ мы предпочитаемъ называть ихъ, центровъ силы) безъ которыхъ «одни законы не могли обезопасить міръ безпорядковъ и безобразій хаоса». Первоначальная группировка матеріи и динамическіе законы, которые процессомъ развитія перестроивають и видоизмёняють группировку, суть независимые факты, изъ которыхъ ни одинъ не можетъ произвесть или объяснить одновременное съ нимъ происхождение другаго. После всего этого не въ правъ ли мы заключить, что приспособление каждаго изъ двухъ различныхъ дъятелей другъ въ другу, вслъдствіе котораго они образують своимъ взаимодействиемъ «космосъ, а не хаосъ» 1), есть не только дело Воли, какъ мы имели основанія думать и прежде, но и Разума, безконечно превосходящаго нашъ разумъ въ степени, хотя и сходнаго съ нимъ по роду? Важность различенія между зоконами и размищеніями частиць вившняго міра будеть еще наглядиве, если мы изложимъ это яснымъ и сильнымъ языкомъ профессора Лживонса. Онъ пишетъ:

•Первоначальное образование матеріальной вселенной было, на сколько можно объ этомъ судить, свободно отъ всякаго ограничения. Для образования ся были готовы безграничное пространство и безконечное число матеріальныхъ частицъ, изъ которыхъ каждая могла занять любое изъ безконечнаго числа различныхъ положеній. И кром'в того нужно допустить также, что каждая частица могла

<sup>1)</sup> Cm. God in Nature, Theological Review, July 1872.

быть надёлена любою изъ безконечнаго множества степеней женеой силы (vis viva), могущей дёйствовать въ любомъ изъ безконечно-безконечнаго числа различныхъ направленій. Такимъ образомъ проблему Творенія математикъ назваль бы неопредёленной проблемой, и она была неопредёленна въ безконечно-безконечномъ числев отношеній. Слёдовательно, безконечно многочисленныя и разнообразныя вселенныя могли образоваться отъ разнообразнаго распредёленія первичной безформенной матеріи, хотя бы всё частицы повиновались одному закону тяготёнія.

«Лукрецій разсвазываеть намь, что при первоначальномь движенін атомовъ нёкоторыя изъ этихъ маленькихъ тель ублонились отъ прямодинейнаго направленія и, прида въ столкновеніе съ другими атомами, произвели всё разнообразныя сочетанія субстанцій и явленій битія. Но онъ не сваваль намь, откуда взялись атомы, или какая сила заставила ихъ разойтись по разнымъ направленіямъ. а въ этомъ-то очевидно и состоить весь вопросъ. Я принимаю Лукрецієво объясненіе творенія, но только съ требуемыми дополненіями. Каждый атомъ, существовавшій въ какой либо точкі пространства, долженъ быль или предварительно существовать или его должна была сотворить въ данномъ мъсть прежде его существовавшая сила. Если онъ тамъ былъ, то онъ долженъ былъ имъть опредъленную массу и опредаленную силу, кинетическую или потенціальную по отношенію въ другимъ существующимъ атомамъ. Но, какъ замъчено прежде, безконечное число атомовъ въ безграничномъ пространстви могло имить безконечное множество образовъ распредиленія. Следовательно изъ безконечно-безконечнаго числа виборовъ возможныхъ для Творця нужно было сдёлять оденъ выборъ, и именно тоть, который сдёлаль вселенную такою, какою она теперь существуетъ 1).

Въ виду такой сильной логики доводовъ не удивительно, если даже Гёксли допускаетъ, что «хотя учоный можетъ заставить молчать богослова, когда послёдній начнетъ догматически раздавать разнымъ отдёламъ творенія и даже отдёльнымъ тварямъ спеціальныя цёли, которыя Творецъ будто бы имёлъ въ виду, но что когда, имёя въ виду міръ, какъ цёлое, спра-

<sup>1)</sup> Tone II, crp. 434.

шивають, не основательно ли въ высшей степени предположение, что мірь составляеть діло рукь Разумнаго Духа, то у науки не оказывается никаких готовых доводов для какого бы то ни было опроверженія этой мысли».

Необходимость ввести въ природу целесообразную деятельность Духа существенно не вависить оть решенія того вопроса, - должно ли думать, что этоть Духъ еще въ первичномъ аетъ творенія приготовиль все нужное для вськь явленій, которыя возникли или возникнуть въ последствіи, или можно признать болье въроятнымъ, что въ продолжающійся процессъ развитія Онъ вводить новые акты Своей воли и, не отнимая уже существующихъ и действующихъ силъ, подбавляеть пъ немъ новыя силы, которыя до известной степени превозмогають первыя и видоизменяють результаты оныхъ, совдавая при этомъ высшіе типы бытія. Если, вслёдъ за Мартино, мы признаемъ силы неорганическаго міра не второстепенными силами, уже отдёлившимися отъ Личности, создавшей ихъ, но силами непосредственно созданными Болественною Волею, то избытнемъ большихъ затрудненій, соединенныхъ съ предположеніемъ, что первичные центры силы при самомъ ихъ созданій получили такія таинственныя качества, которыя, оставаясь скрытыми въ продолженіе цілыхъ віжовъ, вдругь оказывались способными создать органическую жизнь и даже возвыситься до степени совнательнаго существованія. Если мы только правильно понимаемъ взглядъ проф. Дживонса, то онъ думаетъ, что переходъ отъ минеральнаго царства въ органическому и отъ органическаго въ животной жизни можно считать аналогичнымъ съ операціями счетной машины Чарльва-Боббича, которая «совершивъ требуемое число движейй по одному закону, можетъ вдругъ начать счотъ совсемъ но новому завону». Но эта аналогія окавывается несостоятельной по отношенію въ переходу отъ неорганической субстанціи въ органической, а тъмъ болъе когда ею пытаются объяснить вознивновение сознанія. Машина можеть измёнить направленіе силы и управ-Digitized by Google лять ея распределеніемъ и обнаруженіями, но, какъ бы ни было сложно и остроумно ея устройство, оно никогда не прольеть свёта на переходь оть одного рода силы въ другому роду высшаго порядка, не представляющему и признаковътого, чтобъ его можно было произвесть изъ какого нибудь сложенія силь, существовавшихъ уже прежде. Самое удовлетворительное объясненіе появленія жизни въ исторіи творенія, по нашему мивнію, представляєть уже упомянутый нами взглядь профессора Мартино, — взглядь, по которому жизнь есть свободное отчужденіе Творцемъ изъ Самого Себя силы, которая, будучи произведена Его хотвніемъ, получаеть на время возможность выработать условія отдёльнаго существованія, и по прошествіи определеннаго времени получаеть под-крёпленія изъ своего первоначальнаго источника.

«Табимъ выдоллениемъ сили и ея сосредоточениемъ въ единичнихъ фокусахъ для развития извнутри этихъ фокусовъ по даннимъ законамъ жизни отнюдь не разривается ея связь съ ея первоисточникомъ, и не устанавливается особий, второй источникъ для нея но просто опредъляется, что она входя въ условия живнихъ существъ, пріобрътаетъ совнаніе, отдъльное отъ сознанія Божіято, хотя и извъстное Богу, и получающее на время власть управлять своими дальнъйшими дъйствіями» 1).

Постоянная близость и воздёйствія Божественной Воли, подразумёваемыя здёсь сами собой, находятся въ полномъ согласіи съ дёйствіями Духа Святаго въ высшихъ областяхъ нравственности и религіи. Что въ Его дёятельности должно быть нёкоторое различіе, когда она направлена на низшія формы жизни, и когда вдохновляетъ существа, одаренныя не только индивидуальностью, но и преимуществами свободнаго разумнаго выбора, — это а ргіогі понятно. Въ первомъ случать Онъ виолнё можетъ подчинить энергію жизни принципу «однообразія среди разнообразія», характеризующему всю Его дёятельность въ низшей сферть бытія; но въ отношеніи бъ выс-

<sup>1)</sup> Old and New, crp. 167.

шей духовной жизни, тёхъ существъ, въ которыхъ въ извёстной степени отразилась Его собственная свобода неудивительно, что времена и образы Его новых вившательствъ не представляють правильности, подлежащей точному вычисленію, но постоянно поражають и радують насъ своею неожиданностію и оригинальностью. Въ животномъ царствъ непостижимую, но за то единственную и часто повторяющуюся тайну составляеть только возникновеніе самой жизни, или, по большей мёрё, появленіе новыхъ видовъ жизни; въ человъчествъ же каждая индивидуальная душа имъетъ свое особое вначение и можеть быть разсматриваема, какъ результать совершенно новаго Богоотчужденія, а равно можеть сдёлаться и посредникомъ совершенно новаго откровенія. Поэтому-то для насъ и священно человъческое дътство; хотя дитя въ образованіи своего организма и низшихъ потребностей и способностей обнаруживаеть свое родство съ той сферой природы, гдв преобладаеть однообразная последовательность, но въ своей высшей жизни оно является въ міръ, накъ новое дуновеніе Въчнаго съ неисчислимими возможностями въ будущемъ, и этимъ даеть знать, что въ полномъ освобожденін челов'яческаго характора отъ необходимаго, несвободнаго подчиненія Богу ваключается валогь того, что человёкь поставленъ на путь безконечнаго личнаго развитія, что его сила не потеряеть своей индивидуальности и не возвратится опать въ свой Первоисточникъ, развѣ въ высшемъ смыслѣ полнаго упованія и любви къ Вѣчному.

Возвращаясь въ развитію вившияго міра, мы должим замътить также, что не только тайны сознательной жизни заставляють насъ върить въ постоянную личную дъятельность божественнаго Духа въ міръ, но сама наука силою своихъ индукцій оправдываеть въру тенста въ то, что ни въ прошедшемъ, ни въ будущемъ настоящей феноменальной вселенной нътъ никакого въчнаго элемента. Вовсе несправедливо, будто законы природы сами по себъ объясняють и себя и происхожденіе всего существующаго; напротивъ изученіе

этихъ законовъ только ободряеть ту увъренность, что было время, когда ихъ не было и когда условія ихъ появденія зависьли отъ известной причинной энергіи, объяснить которую нивакъ не можетъ наука. Когда впервые была провозглащена знаменитая теорія «Сохраненія и Превратимости Силы», многіе предполагали, что эта теорія дасть опору и подтвержденіе той идев, по которой вселенная есть только необыкновенно сложный и безпонечно великій механизмъ, заключающій въ себъ самомъ вапась силь для постояннаго движенія: хотя мы можемъ удивляться тому, какъ онъ проивошоль, или спрашивать, произошоль им онъ когда нибудь, -- говорили последователи этой идеи, --- но въ виду его настоящаго состоянія и предполагаемаго будущаго конечно ніть никаких основаній допускать Божественное управленіе или вмішательство, такъ какъ онъ есть машена, которая сама исправляеть разстройства, и никакъ не можетъ, подобно нашимъ машинамъ, истощить запасъ своей силы и прійти въ состояніе бездёйствія. Но тенерь, когда англійскій учоный Томсонъ и другіе изслёдователи открыли и объяснили другую смежную съ первой истину о «Разстяніи Эпервіи», отношенія теоріи развитія въ богословію значительно измінились, и сама наука, по видимому, приближается путемъ индукціи къ той же истинъ, которую философія въры выводить ивъ идеи причины, именно, что вселенная есть преходящій феномень, вависящій въ своемъ происхождении отъ творческой Воли; что каждое творческое возбуждение (имнульсъ) продолжается только ограниченное время, и что безъ новторенія этого возбужденія изъ Первоисточника природа погрузилась бы въ въчное бездвиствіе и смерть. Разнообразныя формы энергін и жизни на вемль, такь теперь корощо извъстно, почти всь зависять оть высовой температуры солнца. Оно равлагаеть элементы угольной кислоты, и такимъ образомъ даеть возможность растительному міру собирать запась энергін, необходимой для согрѣванія и развитія растеній. Равнымъ образомъ доказано, что сила, доставляемая движеніемъ вътра и воды, происхо-

дить изъ того же источника, т. е. отъ солица. И хотя мы убъщены, что въ происхождении органической и одушевленной жизни участвовали новыя высшія силы, кромѣ солнца. твиъ не менве несомивнио, что здесь необходимо действіе и его высокой температуры. Но при доказанной важности незамънимости высокой температуры для жизни и движенія на земль, новъйшія наблюденія и выводы показывають, что эта сила по неизбъяному закону постоянно ослабъваетъ и переходить отъ высшихъ въ низшимъ степенямъ напряженія, и въ болве ослабленномъ видв сделается совершенно непроизводительною и безполезною. Хотя количество силы во вселенной остается одно и тоже, но ея качество должно необходимо ухудшаться. Въ видъ лучистой энергіи или въ формъ лучеиспусканія теплота солнца разсъвается по безграничному пространству, и приближается такимъ образомъ то однообразіе температуры, которое уничтожить всякое разнообразіе и «сділаеть вселенную холодною и неподвижпою, какъ камень».

«Повсюдное разсъевание теплоты (говорить Бальфуръ Стюартъ) составляеть то, что мы можемъ назвать расточительностью вселенной, и эта расточительность возрастаетъ изъ году въ годъ. Въ настоящее время она еще нечувствительна для насъ, но кто знаетъ, что не придетъ время, когда мы на практикъ почувствуемъ возрастающую величину этой траты?

«Ясно, что мы здёсь разсматриваемъ вселенную не какъ массу вещества, но скорёе какъ энергичнаго дёятеля, именно—какъ свётильникъ. Справедливо замёчено Томсономъ, что вселенная съ этой точки зрёнія представляется системой, которая имёла начало и должна имёть конецъ,—такъ какъ процессъ ухудшенія и ослабленія не можеть быть вёчнымъ. Если мы будемъ смотрёть на вселенную, какъ на незажжонный еще свётильникъ, то можно еще представить, что она существовала и будетъ существовать вёчно; но если мы будемъ представлять ее себё уже горящимъ свётильникомъ, то необходимо придемъ къ убёжденію, что она горить не отъ вёчности, и что неизбёжно придеть время, когда она перестанетъ горёть. Въ началё міра частички вещества, одаренныя силою при-

тяженія, представляются находившимися въ разсёянномъ, хаотическомъ состояніи, а въ концё вселенная будетъ составлять одну равномёрно нагрётую недёйствующую (инертную) массу, изъ которой окончательно изчезнетъ все подобное жизни, движенію или грасотё» 1).

Этотъ же знаменитый мыслитель въ одномъ изъ болъе раннихъ своихъ сочинсній, въ высшей степени справедливо говоритъ, что здъсь мы встръчаемъ поразительную аналогію между нравственнымъ и физическимъ міромъ.

«Какъ въ соціальномъ мірѣ есть форми энергіи, не приводяція ни къ какому полезному результату, такъ равнимъ образомъ и въ физическомъ мірѣ есть упавшія форми энергіи, изъ которыхъ ми не можемъ извлечь никакой пользи для себя. Въ обоихъ мірахъ, какъ скоро явился упадокъ, полное возстановленіе оказывается невозможнимъ безъ сообщенія отвить энергіи высшаго рода» 2).

Здёсь опять выводы науки вполнё согласны съ ученіемъ вёры, которое мы стараемся уяснить, указывая, насколько необходимы какъ въ области духа, такъ и въ области природы тё «новыя рожденія» энергіи, тё новыя прикосновенія Живаго и Любящаго Бога, безъ которыхъ внёшняя вселенная впала бы въ холодную монотонность, а жизнь человёка ниспала бы до мрачнаго уровня нивкихъ инстинктовъ и ее охватилъ бы леденящій и смертоносный холодъ себялюбія.

Если же, по этому, действіе Божіе какъ на природу, такъ и на душу всего правильнее можно себе представлять въ образе Личнаго Хотпина, если ученіе, что человекь сотворень по образу Божію, есть не простая восточная ипербола, но здравая истина, подтверждаемая фактами физическихъ и психологическихъ наукъ, то изученіе духа становится деломъ высочайшей важности. Отъ всего сердца мы повторяемъ здёсь глубокомысленныя слова, которыми Дживонсъ заключаетъ свое превосходное сочиненіе.

<sup>1)</sup> The Conservation of Energy, by Balfour Stewart, p. 153.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) The son as a Type of the Material Universe. Macmillan's Magazine, september 1868.

«Если бы, въ самомъ дѣлѣ, возникъ вопросъ о томъ, какой міръ имѣеть болѣе правъ на признаніе со стороны науки, то конечно внѣшній міръ долженъ уступить первенство несомнѣнному существованію дука внутри насъ. Наши собственныя надежды, желанія и стремленія въ сферѣ совнанія суть самые несомнѣнные факты Если люди дѣйствують, живутъ и чувствують въ той увѣренности, что они не просто недолговѣчные продукты случайнаго сцѣпленія атомовъ, но орудія всеобъемлющей цѣлесообразности для достиженія отдаленныхъ цѣлей, то въ правѣ ли мы, изслѣдуя все прочее, опустить эти явленія? Мы изслѣдуемъ инстинкты муравья, пчелы или бобра, и находимъ, что сокровенная сила заставляетъ ихъ работать для отдаленной цѣли. Будемъ же вѣрны нашему научному методу, и будемъ изслѣдовать и тѣ инстинкты человѣческой души которые заставляютъ человѣва ставить цѣлію своей жизни и трудовъ благословеніе Высшаго Существа» 1).

#### III.

Отъ науки о духѣ, въ самомъ дѣлѣ, мы должны ожидать по крайней мѣрѣ прибливительныхъ отвѣтовъ на тѣ глубочайшіе вопросы, на которые наводять насъ факты природы, но на которые не можетъ отвѣтить физическая наука; поэтому нашъ очеркъ отношеній современной научной и умоврительной мысли къ богословію былъ бы не полонъ, если бы мы прошли молчаніемъ вышедшій въ прошломъ году въ Англіп первый томъ сочиненія Дж. Г. Льюиса <sup>2</sup>), въ которомъ авторъ рѣшаетъ нѣкоторыя «Проблемы Жизни и Духа». Уже одинъ тотъ фактъ, что этотъ писатель, бывшій до сихъ поръ однимъ изъ болѣе извѣстныхъ и вліятельныхъ позитивистовъ, съ рѣшимостью и энтузіазмомъ принимается за рѣшеніе тѣхъ вопросовъ, которые для каждаго истаго Контиста составляють запретную область, знаменательно указываетъ на перемѣну

<sup>1)</sup> The Principles of Science. Vol. II p. 469.

<sup>2)</sup> Онъ уже существуеть и въ русскомъ переводъ. На дняхъ вышель въ Лондонъ второй томъ «Problems of Life and Mind».

фронта. — церемъну, которая, по нашимъ наблюденіямъ, ни чуть не ограничивается авторомъ этого сочиненія, но распространяется и на многочисленных учениковь той философской школы, къ которой онъ принадлежить. Энтузіастическій возврать въ изследованію такихь идей, какь сила, причина, свобода, долгь, безконечность, вычность, легко объяснить только въ томъ случав, если мы признаемъ, что идеи эти происхолять изъ нашего отношенія къ Причинности, находящейся выше природы, и потому быть можеть дають намъ некоторое понятіе о томъ, что происходить за сценой естественныхъ явленій; съ другой стороны обаяніе, производимое ими, кажется намъ совершенно необъяснимымъ, если смотръть на нихъ, какъ на простыя отвлеченія, составленныя нами, или нашими предками изъ фактовъ чувственнаго опыта. Самъ Льюись обнаруживаеть необыкновенную теплоту и одушевленіе, когда разсуждаеть о той неодолимой силь, которую имьеть надъ людьми страсть къ метафизическимъ изследованіямъ.

«Тщетно (говорить онъ) исторія указываеть на несомнінныя пораженія метафизики въ теченіе двадцати столітій; метафизикъ признаеть этоть факть, но въ свою очередь исторіей же доказываеть неодолимую силу страсти къ метафизикъ, не отступающей ни предъ савими неудачеми, и отсюда виносить убъждение, что въ конце-концовъ уснъхъ его ученія несомніненъ. Дівло, овазавшееся достаточно сильнымъ после целыхъ вековъ ноудачъ, можно считать пострадавшимъ, но не безнадежно, пораженнымъ, но неповореннымъ Пусть ряды его войска разръжены, пусть знамена его порваны и забрызганы грязью, но неукротимая сила является снова, и борьба продолжается. И-поучительный факть!-- даже некоторые изъ веливихъ вождей точной науки, стоя на тріумфальныхъ колесницахъ въ виду рукоплещущей имъ толпы, время отъ времени бросають тоспливие взгляды на эти темине пути запретнаго изследованія, ихъ тревожать тайныя предчувствія, что можеть быть не всё эти пути безвиходии, что иние изъ нихъ, быть можетъ, виведутъ современемъ на величественныя равнины. Они не могуть сохранять полнаго спобойствія при мисли, что другіе уми, безспорно веливіе, сознательно отрекаются отъ върной слави за точно-научние труди

для туманнаго величія метафизики. Они не совсёмъ уб'ёждені въ томъ, что предметы, кажущіеся теперь ихъ невооруженному глазу туманными пятнами, не могутъ когда набудь, при помощи неязв'єстныхъ еще орудій, разложиться на зв'єзды» 1).

Въ теченіе почти тридцати літь, Льюись неустанно, въ чомъ онъ самъ признается, старался убъдить людей не тратить драгоцінных силь на рішеніе неразрішимых вопросовъ. Теперь же онъ открыль, что метафизические вопросы не неразръшимы, и только незнаніе истиннаго метода, съ которымъ следуетъ приступать къ нимъ, делало ихъ недоступными для человеческого ума. Этотъ-то истинный методъ, думаеть Льюнсь, наконець и открыть имъ теперь. Онь предполагаетъ исключить изъ области изследованія все невычислимыя данныя, и такимъ образомъ поставить метафизику на одинъ уровень съ физическими науками, какъ область знанія вполнъ открытую для разсудочнаго изследованія и пониманія. «Невычислимыми данными» онъ считаетъ такія, которыя въ концъ концовъ не могутъ быть повърены приведеніемъ ихъ въ дъйствительному ощущенію. Такихъ элементовъ совътуетъ онь тщательно избъгать; они относятся не въ метафизивъ,. но къ иной сферв, которую онъ называеть мет-эмпирикой. Отъ последней-то, а не отъ первой, Контъ и долженъ быль, по мненію Льюнса, предостерегать своихъ учениковъ.

Въ концъ перваго тома его сочиненія есть впрочемъ указанія на то, что онъ не чуждъ въры и въ иныя истины, кромъ эмпирическихъ. Въ главъ о «мъсть чувства ві философіи» онъ справедливо говорить:

«Наша жизнь окружена со всёхъ сторонъ тайнами; ми постоянно испытываемъ вліянія благоговёнія, нёжности, сочувствія, которыхъ никакія слова не выражають ясно, никакія теоріи не объясняють вполнъ. Мы просто принимаемъ эти факты чувства... Мы такъ же мало знаемъ основаніе, по которому намъ слёдуеть заботиться о благъ другихъ, — страдать ихъ страданіями, радоваться

<sup>1)</sup> Problems... p. 8.

Digitized by 26 OOGLE

ихъ радостямъ, —вакъ и то, почему сахаръ сладокъ на внусъ. Это факты человъческаго организма; психологія и физіологія могутъ приблизительно объяснять ихъ, указывая факторы и опредъляя наблюдаемыя реакпіи организма при извъстныхъ условіяхъ; но всъ ихъ объясненія могутъ быть оправданы предъ окончательнымъ судомъ только указаніемъ на то, что таковы —факты. Говоря многознаменательными словами Пицерона, «мы по природъ наклонны любить людей, и въ этомъ заключается основаніе закона» 1).

Нельвя не замътить, что въ этихъ словахъ не только утверждается окончательная непроизводность. первоначальность чувства любви въ ближнимъ, но и выражается несокрушимая впра въ то, что мы должны повиноваться его внушеніямъ, - въра, которая очевидно не имъетъ своего корня въ двиствіи феноменальнаго міра на сознаніе. Если поставить это важное признаніе въ связь съ другимъ столько же важнымъ сознаніемъ Спенсера, что идеи силы и причины возбухдають вбру вътрансцендентальную причинность, то не можемъ ли мы прямо сказать, что даже крайніе сторонники теорін развитія уже открыто ваявляють, что ихъ возоренія на природу и человъчество, далеко не подрывая основъ нравственной и религіозной віры, подготованють на самомь ділі почву и углаживають пути для нравственной и богословской науки? Утверждая истину, что чувство любей и иден причины и долга могуть происходить **us**s какого инбудь **чувственнаго** опыта, они восвенно сознаются въ томъ, что есть иной болже глубокій источникь нашей духовной жизни, чёмь наше отношеніе къ внішней природі, и что эти формы сознанія происходять именно изъ этого источника, и вмёстё открывають намъ доступъ къ нему.

Изъ всего свазаннаго намивытелають следующіе результаты. Первичное устройство нашего разума вынуждаеть насъ относить жизнь природы къ Причине; а единственно возможное

объяснение действия этой Причины представляеть наша соб-

<sup>1)</sup> Pag. 456.

ственная воля. Принимая же, что внёшній міръ есть продукть энергін воли, мы находимъ также, что это положеніе вполнъ согласно съ свидътельствомъ совъсти и сердца, которыя инстинетивно утверждають, что мы находимся въ отношени къ Существу, которое имъетъ несомивниое право располагать нашими действіями и котораго любовь и благоволеніе къ намъ. когда они сознаются нами, вливають въ наши сердца невыравимую силу и радость. Обращаясь въ наувъ съ вопросомъ о томъ, не подтверждаетъ ли ея возрастающее понимание порядка и характера вившнихъ явленій ту апріорную идею, что явленія эти обяваны своимъ происхожденіемъ действію Духа, мы узнаемъ, что теорія развитія необходимо приводить къ признанію первичных приспособленій средствъ къ цёлямъ, -приспособленій, которыя были бы совершенно непонятны, еслибы не были деломъ Разума. Мы узнаемъ также, что Причина, вызвавшая къ бытію жизнь природы, по временамъ должна вносить въ нее новыя силы, иначе всеобщая смерть погасила бы это въчноразнообразное чудо пользы и врасоты т. е. природу, такъ дивно приспособленную къ нашимъ способностямъ и нашимъ потребностямъ. И во внутреннихъ опытахъ души мы сознаемь туже зависимость отъ новыхъ наитій силы Творца. и чувствуемъ, что безъ этой вновь почерпаемой въ Немъ жизни 'наше существование потеряло бы все свое достоинство, величіе, спокойствіе и радость. Такимъ образомъ аналогіи природы вообще не опровергають основнаго убъжденія сердца, что вселенная есть произведеніе Разума и Любви, а скорбе подтверждають эту великую истину.

Но мы не уклонимся и отъ последняго вопроса. Нетъ ли въ природе и исторіи такихъ фактовъ, которые трудно, если не невозможно, согласить съ безконечнымъ Всемогуществомъ, Разумомъ и Любовію? Было бы напрасно отвергать такіе факты. Правда, они составляютъ небольшія исключенія изъ общаго характера свидетельствъ, красноречиво говорящихъ о благомъ намереніи, о благихъ планахъ, — и для многихъ изъ нихъ не трудно найти объясненіе. Такъ мы не видимъ

• возможности, какъ Существо, хотя бы совершеннъйшее, могло бы даровать своимъ созданіямъ дъйствительно-свободную волю, и въ тоже время предотвратить всъ случайности гръха и страданія. Оно можетъ только ограничивать распространеніе зла, и въ концъ концовъ направлять его къ благимъ послъдствіямъ. Что касается до скорбей и несчастій всякаго рода, то уже многіе засвидътельствовали объ ихъ святомъ вліяніи, и практически показали, что скорби и страданія обогащають душу такими дарами, какихъ не могло бы никогда доставить ей непрерывное и ничъмъ не возмущаемое счастіе.

Сдёлавъ изъ суммы несчастій такой вычеть, мы все-таки получаемъ въ остаткъ неизследованные случаи, которыхъ не можемъ ръшить. Здёсь мы опять обращаемся къ божественнымъ инстинктамъ души, которые, говоря тъмъ яснъе, чъмъ чище становится сердце, ръшительно стоятъ на томъ, что какова бы ни была причина этихъ видимыхъ уклоненій отъ общаго божественнаго плана міра,—возникаютъ ли они изъ благихъ непостижимыхъ для насъ цълей, или зависятъ отъ неизбъкнаго ограниченія свободою человъка возможностей Бога, — во всякомъ случать конечное объясненіе ихъ не будетъ заключать въ себть ничего такого, что какимъ бы то ни было образомъ могло бы умалить безконечно любящую благость Превъчнаго Духа.

## Партія "святоюрцевъ" въ Галичинъ.

Подъ этимъ именемъ извъстна въ Галичинъ партія, или, точные говоря, отдыльный, тысный кружовь лиць, состоящій изъ выемаго соборнаго духовенства, членовъ консисторіи, нікоторыхъ профессоровъ университета, и получивний свое прозвание отъ собора св. Георія няи Юрія. Партія эта стоить въ настоящее время во главъ русскаго дъла въ Галичинъ и даетъ ему направленіе. Главивищіе пункты обвиненій противь святоюрцевь со стороны польской и отчасти такъ называемой украйно-фильской партіи следующіе: особенное сочувствіе къ Россіи, оправославленіе церквей и церковныхъ обрядовъ и искаженіе малороссійскаго нарічія «московским» т. е. россійскимь. Пункть обвиненій, касающійся переустройства церквей и изміненія обрядовъ, основывается на томъ, что святоюрцы заботятся объ устройстве царскихъ врать въ церквахъ, объ уничтоженій органовь и колокольчиковь, а также объ отмінь и многихъ другихъ богослужебныхъ обрядовъ, заимствованныхъ отъ римской церкви и не соотвётствующихъ древнимъ восточнымъ обрядамъ и обычаямъ. Все это делается святоюрцами не потому, чтобъ они старались снискать благорасположение Россіи, но потому, что унія пережила саму себя, что она теперь ненормальное явленіе и доживаеть свои последніе дни. Святоюрцы докавали свое постоянство въ стремленіяхъ и действіяхъ въ одномъ и томъ же направлении, не смотря на борьбу и многочисленныя препятствія. Поэтому они могуть, при хо-

рошемъ руководствъ, дойти до окончательнаго разрыва съ уніею и последовать примеру холиских уніатовь на пути обращенія въ православіе. Конечно переходъ въ православіе не можеть обойтись для нихъ безъ препятствій со стороны разныхъ враждебныхъ православію и русской народности партій. Собственно же австрійское законодательство не представляеть для этого непреодолимых затрудненій. Австрійская конституція, — въ принципъ по крайней мъръ, — допускаеть полную свободу совъсти. Австрійскіе законы разръшають своимь подданнымъ даже переходъ въ разрядъ совершенно безъисновъдныхъ обществъ, а не только обращение изъ одного исповъданія въ другое, напримъръ изъ католичества въ протестантство и наобороть. Почему же на основаніи этихъ законовъ не могло бы быть дозволено и обращение уніатовъ въ православіе? Мы не думаемъ, чтобы по этому двлу могли возникнуть существенныя препятствія съ чисто политической точки зрънія. Въдь существують же православныя епархів и церкви въ Венгріи и Буковинъ. Галиппіе православные могли бы соединиться съ ними и со временемъ образовать свой провинціальный синодъ въ Вінт по примітру недавно открытаго провинціальнаго синода вновь учрежденной греко-восточной митрополін Далмацін и Буковины. Синодъ этотъ засёдаль недавно въ Вини и составиль синодальный уставъ, а равно и правила о церковномъ синодальномъ управленіи. Правилами этими между прочимъ постановлено, что православный Буковино-Далматскій синодъ собирается ежегодно въ Вінів и что австрійская православная митрополія, вмісті съ сербской н румынской, будетъ посылать своихъ делегатовъ въ генеральный синодъ австро-венгерской монархіи. Почему же при такомъ положеніи дёль въ Австріи не примкнуть къ православнымъ славянамъ и галицкимъ ревнителямъ православія? Странное въ самомъ деле явление! Галиции святоюрцы гласно, во всеуслышаніе и въ самыхъ різвихъ выраженіяхъ возстаютъ противь уніатскихь священниковь, переселившихся въ Галичину изъ холмовой епархіи за то, что и они не изъявили согласія

возвратиться виёстё съ другими въ лоно православной церкви. Можно бы спросить, отчего же они сами не последують примеру холиских собратьевъ, обративщихся въ православіе? Намъ кажется, что это вопрось только времени. Для этого нужны только благопріятныя обстоятельства, а что галицкое духовенство давно имъетъ эту мысль, это кажется не подлежить сомнънію. И изъ среды галициихъ уніатскихъ епископовъ, на сколько изв'єстно по отвывамъ органа галицко-русскихъ уніатовъ «Слово», не всѣ такіе горячіе приверженцы римской куріи и папы, какъ нынёшній львовскій митрополить. Сембратовичь и перемышльскій епископъ Стукницкій. Напримірь епископъ Сербиновичь самъ является усерднымъ ревнителемъ въ дъл возстановленія древнихъ обрядовъ и постепеннаго устраненія всего того, что въ теченіе слишкомъ двукъ съ половиною столетій привилось чуждаго, римско-католическаго, какъ въ отношении обрядовъ, такъ и самаго устройства храмовъ. Еще не такъ давно во всей Галичинъ не было почти ни одной уніатской церкви безъ органа, а теперь если еще гдв и остались органы, то единственно въ такихъ случаяхъ, когда владелецъ именія и попечитель церкви-католикъ, привыкшій къ органу. Тамъ, гдъ нёть костела, католики идуть въ церковь и духовенство делаеть для нихъ уступку, оставляя органъ, но только тогда, вогда владелецъ именія во всемъ остальномъ благодетельствуеть церкви и находится въ хорошихъ отношенияхъ съ приходскимъ священникомъ. Всв вновь воздвигаемыя и перестраиваемыя церкви — носять на себъ отпечатокъ византійскаго стиля, правда, не всегда вполнъ соотвътствующаго строго православнымъ требованіямъ - резпо, однако, отличнаго отъ старыхъ однокупольныхъ уніатскихъ храмовъ. Иконостасы введены вездъ ръшительно, а если еще и есть коегдё исключенія, то ихъ очень немного. Колокольный звонъ вездъ уже такой же, какъ у насъ въ Россіи. Хоръ пъвчихъ изъ крестьянъ существуетъ почти повсюду. Проповъдь всегда положительно на мёстномъ малорусскомъ нарёчін, а по ея окончанін туть же въ церкви священникъ бесёдуеть съ прихожанами о ихъ нуждахъ. Всъ эти перемъны какъ въ наружномъ и внутреннемъ устройствъ, такъ и въ обрядахъ произведены въ самое короткое время не только безъ малъйшаго препятствія, но даже съ полнъйшимъ сочувствіемъ народа.

Можно думать, что если въ будущемъ проивойдуть болве серьевныя реформы, не ограничивающіяся одною обрядностью. народъ пойдетъ за своими пастырями охотно: со стороны народа не можеть быть препятствія. Сила и вліяніе галицкаго духовенства на народъ весьма велики. Надобно замътить, что это духовенство прекрасно образовано. Почти всё оканчиваютъ курсь въ университетах въ Краков или во Львов в, а многіе окончили свое воспитание въ вънской высшей семинарии. Духовенство въ какихъ-нибудь двадцать лётъ успёло и себя пересоздать и народу внушить любовь и уважение къ церкви и народности. Благодаря же конституціи, русскій народъ въ Галиціи теперь составляеть самостоятельное, прочное цілое и никакія посягательства на его права теперь невозможны. Въ виду всего этого, въ виду исторически выработаннаго сознанія о своемъ прошломъ, въ виду здравомыслія, пріобретеннаго опытомъ и просвъщениемъ, наконецъ, въ виду непревлонности и силы воли свойственной этому народу, мы смёло можемъ повторить, что унія вдёсь догораеть. Она пережила свое время. Нътъ ни ободряющаго вліянія ісвунтовъ, ни блестящихъ посуль высшей власти, нёть, наконець, страшнаго гнета помъщичьей власти, которыя въ былое время умъли придавать особое значение уния. Она идетъ историческимъ путемъ, путемъ неизмѣннымъ, какъ самая судьба: исчезли политическіе проводники, ее создавшіе и поддерживавmie — изчезнетъ и она, не находя для себя боле источника живни. Здёсь не нужно борьбы, крутыхъ мёръ, насилій-все совершалось и совершится естественнымъ путемъ, на основаніи неизм'винаго закона: когда изсякли соки живни — не можеть продолжаться и самая живнь. Необходимо воврожденіе, перерожденіе.

Переходъ въ православіе болье 100 священниковъ, въ

холиской епархіи, изъ уроженцовъ Галиціи, не прекращавшихъ сношеній съ своею родиною, въ настоящее время, конечно, еще болъе усилилъ движеніе между галицкими уніатами, которое рано или поздно кончится возвращеніемъ четырехъ милліоновъ русскихъ уніатовъ въ православіе, отъ котораго они были отторгнуты болъе двухъ въковъ тому назадъ.

Съ другой стороны и угорско-русские уніаты съ давнихъ поръ уже вынаруживають стремленіе въ возвращенію въ лоно православной церкви. Мадъярская партія въ Венгріи, дійствуя при помощи покойнаго мукачевскаго и ужгородскаго епископа Стефана Панковича, тщетно старалась окатоличить карпаторусскихъ уніатовъ съверо-восточной Венгріи, сосъдней съ Галиціей, принуждая ихъ принять мадьярское правописаніе вмёсто русскаго и замёнить юліанскій календарь григоріанскимъ. Всё эти покушенія не имёли успёха, и только возбудили между карпато-русскими борьбу партій. Мадьярсвіе націоналы потерпьли пораженіе въ своихъ стремленіяхъ слить унію съ католицизмомъ и создать особый литературный языкъ и особую словесность для угорскихъ русскихъ. Мадьяры не жальди въ последнее время денегь на это. Такъ известно, что венгерское министерство народнаго просвещения истратило изъ своихъ школьныхъ фондовъ 10,000 гульденовъ на изготовленіе одной буквы : (h съ малорусскимъ произношеніемъ). Такимъ образомъ вопросы церковный и литературный пріобръли здёсь мало по-малу значеніе чисто народныхъ и въ настоящее время имъютъ подъ собою твердую подготовительную почву для православія. Неудивительно, что въ виду всего этого римская курія начинаеть, по видимому, питать опасеніе за судьбу оставшихся подъ ея вліяніемъ уніатовъ. «Курьеръ Познанскій» обнародоваль на дняхъ следующее воззваніе, распространить которое, по словамъ его, онъ уполномоченъ римскою куріей: «Святвишій престоль ревностно желаеть получить подробныя и точныя свёдёнія о настоящемъ положеніи дёль уніатовь въ Австріи, и всякое письмо, все равно на какомъ языкъ и къмъ оно составлено, лишь бы не Digitized by Google

было только анонимное, въ которомъ будеть заключаться достовърный матеріаль въ исторіи интригь схизматиковь, принято будеть въ свёдёнію съ искреннею благодарностью. При настоящемъ положенім дёль-это единственное средство оказать помощь уніи, -- средство, которое всякому доступно и котораго опасаться не следуеть, ибо каждое письмо, отправленное на имя папы Пія IX, попадеть въ руки его святьйшества и будеть имъ прочитано». «Курьеръ Познанскій» просить всё редакціи польскихъ газеть перепечатать на своихъ столбдахь это приглашение и дать такимъ образомъ приглашенію дальнійшее распространеніе. По этому поводу «Сіверогерманская Всеобщая Газета» дълаетъ слъдующее вамъчаніе . «Интересно внать, какъ отнесется правительство Австрін къ этой ісрархической справив. Если римскому первосвященнику нужно имъть какія-либо свъдвнія о состояніи дъль грекоуніатской церкви, то, по мивнію нашему, его святвиществу следовало бы обратиться прежде всего въ помянутому правительству».

### постановленія второзаконія

# О ЦАРСКОЙ ВЛАСТИ И ПРОРОЧЕСТВЪ

#### и время ихъ происхожденія.

Въ числѣ признаковъ позднѣйшаго временъ Моисея происхожденія Пятокнижія отрицательная библейская критика обыкновенно указываеть на законы послѣдняго отдѣла Торы о царской власти и пророчествѣ; на основаніи перваго изъ этихъ законовъ нѣкоторые изъ изслѣдователей опредѣляютъ даже время окончательной редакціи Пятокнижія.

Разсматривая содержаніе закона о царской власти (Втор. XVII, 14—20), критика находить въ немъ, во первыхъ, «довольно невъроятнымъ» уже то самое, что Моисей могъ издать подобный законъ.

«Царская власть», говорять, «не соотвътствуеть первоначальному строю ееократическаго государства израильтянь, и затъмь, когда она впослъдствіи была установлена, то при этомь явилась вакъ нѣчто чуждое, противное воль Ісговы, какъ нѣчто такое, желаніемъ чего израильтяне выразили отверженіе Ісговы, какъ своего владыки. Справедливо, конечно, что въ этомъ законъ не повельвается народу вводить парскую власть и не представляется даже она какъ что-либо угодное Богу, но точно также не является она и неугодною Ісговъ; неестественно, чтобы Моисей издаль законъ относительно такой формы правленія, которая не имѣетъ даже связи съ основанными имъ ееократическими учрежденіями и которой онъ самъ не думаль вводить» 1).



<sup>1)</sup> Bleek, Einl. in. d. A. Test. 214.

Затъмъ критика указываетъ въ исторіи израильскаго народа со временъ Моисея признаки не существованія этого постановленія, какъ цостановленія Моисея.

«Исторія ивраильскаго народа», продолжають, «ясно показываеть, что этого постановленія Второзаконія не существовало до времени установленія парской власти. Такъ въ исторіи времени Судей видно существование господствовавшаго еще тогда убъждения, что чрезъ человъческую царскую власть умаляется единовладычество невидимаго паря. Ісговы: изв'ястно, что на этомъ основаніи Гедеонъ отвлониль оть себя предложение народа принять царскую власть. И когла наконець, народъ просиль у Самуила царя, то последній исполнилъ это после долгаго сопротивленія и только тогда, когда последовало божественное повеление не противиться желанію народа, и при этомъ открыто засвидётельствоваль, что народъ такимъ требованіемъ отвергаеть единственнаго своего царя, Істову (1 Цар. VIII, 7. 10). Все это было бы совершенно непонятно, еслибы уже тогда въ внигв законовъ Моисея находился законъ о царской власти, не неодобряющій человіческого царства. Даліве — форма въ какой разсматриваемый законъ говорить о происхождении царской власти, влагая въ уста народа слова: поставлю я надъ собою царя, подобно прочима народама, которые вокруга меня, совершенно тождественна съ тою, въ которой, по исторіи, народъ виразиль желаніе установить царскую власть (1 Цар. VIII, 5. 20). Если въ словахъ 1-й книги Царствъ хотять видеть исполнение предсказания, то при этомъ оказывается весьма невероятнымъ то, чтобы народъ выразилъ свое желаніе словами разсматриваемаго закона, не сославшись на него въ отпоръ противодействію Самунла. Напротивъ весьма въроятно, что составленный впоследствии законъ выраженъ быль сообразно съ общензвистнымъ фантомъ. Такимъ образомъ история израильского народа ясно повазываеть, что этоть законь могь быть данъ только послё происхожденія царской власти» 1).

Доказывая несуществованіе постановленія Второзаконія о царской власти до учрежденія ея при Самуил'є, критика вм'єст'є съ т'ємъ въ самомъ содержаніи этого закона отврываетъ

<sup>1)</sup> Riehm. Gesetzgeb. M. 81-85.

привнави того времени, когда онъ былъ изданъ и когда вмъстъ съ тъмъ было написано самое Пятокнижіе. Эти признави критика находитъ въ предписаніяхъ этого закона будущему царю евреевъ не умножень себь коней и не возвращать народа въ Египетъ для умноженья себь коней, при чомъ послъдній пунктъ этого закона сопоставляется съ угрозой Ісговы возвратить непослушный народъ въ Египетъ на корабляхъ (Вт. ХХVIII, 68).

«Запрещая царю пріобретать себе много коней, много золота и серебра и умножать женъ, писатель», говорятъ изследователи-вритики, «темъ самымъ показываетъ, что ему уже извёстны печальныя последствія богатства и роскоши Соломона. Если и возможно было предугадать, что какъ у другихъ народовъ, такъ и у изранльтянъ восточная любовь въ роскоми принесеть вредъ царской власти и всему государству, то и при этомъ, древній пов'єствователь, которому принадлежить 3 Цар. Х, 26-29, въ случав существованія до временъ Соломона закона о царской власти, не могъ бы описывать съ заметною радостію богатства и роскоши Соломона; сворье можно было бы ожидать, что онъ увазаль бы на законъ Моисея, запрещающій израильскому царю подобную роскошь. Правда въ 3 Цар. XI, 2, при разсказъ о томъ, что Соломонъ взялъ себъ много иноземных жонъ, есть ссылка на запрещение Монсея, но не на это постановленіе Второзавовія, запрещающее вообще брать много жонь, а на законъ, повелъвающій не жениться на иноземкахъ, напр. въ Исх. XXXIV, 16. И что Соломонъ имълъ у себя много жонъ, это не порицается, точно также какъ не осуждается это же и въ Давидъ (2 Цар. V, 13). Такимъ образомъ законъ о царской власти, могъ явиться только во времена послѣ Соломона. 1).

. Опредёляя моментъ въ послёдующей исторіи израильскаго народа, когда именно составлень быль этоть законъ, критика въ лицё нёкоторыхъ своихъ изслёдователей останавливается на царствованіи Манассіи, такъ какъ въ его время она находить событія, аналогическія съ тёми, которыя предусматриваются во Второзаконіи.

<sup>1)</sup> Riehm. Gesetz. 85.

«Въ парствование Манассіи», говорять, «Египеть, подъ управленіемъ Псамметика снова сталь усиливаться, между тімь кань могущество Ассиріи стало ослаб'явать; поэтому Манассія и вступиль въ тёсний союзъ съ Егинтомъ, особенно вогда началась война Псамметика съ столь близкимъ въ Герусалиму филистамскимъ Асдодомъ, продолжавшаяся 29 годовъ до его взятія. Что существоваль союзъ Іуден съ Егинтомъ, продолжавшійся до первыхъ годовъ царствованія Іосін, это мы видимъ изъ словъ прор. Іеремін (II, 18, 36) и начало этого союза, конечно, относится къ царствованію Манассін. Мы можемъ даже опредёлеть, въ чомъ состояль этотъ союзъ: Псамметихъ, принимавшій въ себѣ на службу иноземныхъ солдать и въ молодости самъ жившій въ Сиріи во время безпорядковъ въ Египть, получаль изъ Іуден пехоту, которая черезь Яффу доставлялась на корабляхъ въ Египетъ, между темъ какъ Манассія получаль за это боевыхъ коней. Это именно слёдуеть изъ Вт. XXVIII, 68 и XVII, 16. Только этотъ особенный факть могь послужить основаниемь для девтерономика: 1) изобразить какъ самое тяжкое несчастіе, какое только могло постигнуть израильтянь, то, что они силою будуть возвращены на корабляхъ въ Египетъ и тамъ будутъ продаваемы подобно рабамъ, и 2) предписать израильскому царю не отводить народа въ Египеть для пріобратенія себа коней. Нужно подумать только о томъ, какъ могъ писатель Второзаконія длинный рядь перечисляемыхъ имъ бъдствій заключить изображеніемъ возвращенія народа въ Кгипетъ! Конечно это бъдствіе представляется здёсь въ будущемъ, въ смыслѣ угрозы, но основаніемъ для такого особеннаго представленія могь послужить единственно опить», т. е. совершившееся при Манассіи 1).

Разсматривая приведенныя объясненія и положенія критики, мы прежде остановимъ наше вниманіе на посл'єднемъ пунктів, т. е. на открываемыхъ критикою въ законів о царской власти признакахъ знакомства писателя съ событіями царствованія Соломона и—затівмъ—Манассіи.

<sup>1)</sup> Ewald, Gesch. III, 731, 732, 735. Richm, Gesetzgeb. Mosis. 100—102. Римъ въ данномъ случат является только комментаторомъ положевій Эвальда. Въ недавнее время онъ впрочемъ, подъ вліяніемъ изслідованія Клейнерта, отказался отъ усвоеннаго имъ отъ Эвальда объясненія Вт. XVII, 16 и XXVIII, 68 (Stud. u. Krit. 1878, I, 194).

Находя полное соотвётствіе между словами говорящаго во Второзаконіи и историческими обстоятельствами послёднихъ временъ самостоятельнаго іудейскаго царства, Эвальдъ и Римъ относять на этомъ основаніи написаніе всего Второзаконія ко временамъ Манассіи: выводъ весьма важный, требующій, конечно, полновёсныхъ для себя данныхъ, которыя пересиливали бы основанія традиціоннаго понятія о времени происхожденія Второзаконія. Каковы же эти данныя?

Эвальдъ свое сопоставление разсматриваемыхъ словъ Второзаконія съ событіями при Манассіи начинаєть ссылкой на прор. Іеремію, который во дни царя Іосіи говорить о союзъ съ Египтомъ и предсказываетъ Іудев такое же посрамленіе отъ Египта, какъ и отъ Ассиріи (II, 18. 36); Эвальдъ замвчаеть, что «эта навлонность» (іудейснихь царей) «началась конечно уже при Манассін» і). На самомъ дѣлѣ историческіе намятники не сохранили намъ какихъ либо свёдёній отомъ, при комъ изъ предшественнивовъ Іосіи начался союзъ съ Египтомъ, о которомъ говоритъ прор. Іеремія, равно какъ и о томъ-существоваль ли при Манассіи этотъ союзь. Отъ союза съ Египтомъ предостерегаеть іудейскій народъ еще пророкъ Исаія, и его обличительныя слова (Горе непокорнымъ сынамъ... которые дълають совыщанія, но безь Меня, и заключають союзы, но не по духу Моему (ХХХ, І. 2), равно какъ и рычь ассирійскаго военачальника Рабсака подъ ствнами Iерусалима при Езекін (Ис. XXXVI, 4—10, 4 Цар. XVIII, 19-35) ясно указывають на существование союва съ Египтомъ еще при Езекіи. Продолжался ли тотъ же самый союзъ съ Египтомъ отъ Езекіи до первыхъ годовъ царствованія Іосіи, или подъ вліяніемъ политическихъ обстоятельствъ былъ то оставляемъ, то снова возобновляемъ, извъстные доселъ исторические памятники не говорять объ этомъ, а следовательно нёть основаній и утверждать, что к о н е ч н о этоть союзь начался при Манассіи; несомивнио напротивъ, что союзъ съ Египтомъ существовалъ гораздо ранъе Манассіи.

<sup>&#</sup>x27;) Gesch. III, 782.

Точно также намятники не сообщають опредёленных свёденій и о томъ, въ чомъ именно состояль союзь іудейскихь парей съ Египтомъ. Эвальдъ опредъляеть союзъ Манассіи съ Псамметихомъ въ томъ смыслё, что первый доставляль воиновъ, которые отвозились въ Египетъ на корабляхъ, а последній взамінь того даваль боевыхь коней; но главное и почти единственное 1) основание для этого указываеть не въ историческихъ памятникахъ, а въ разсматриваемыхъ же словахъ Второзаконія, -- въ томъ памятникъ, происхожденіе котораго именно въ это время онъ старается еще доказать. Такимъ образомъ Эвальдъ сначала на основаніи. Второзаконія опредѣляеть характерь историческихь событій времень Манассін, затемь изъ сходства получаемыхъ такимъ путемъ свёдёній съ словами говорящаго во Второзаконіи заключаеть въ знакомству его писателя съ последними временами іудейскаго царства; т. е. употребляеть тоть пріемь, который называется кругомь въ доназательствъ, въ чомъ справедиво укоряютъ его въ данномъ случав другіе западные изследователи а). Следовательно положеніе, что Египеть даваль іудейскому царю боевыя колесницы взамёнъ ратниковъ, оказывается, если оставить въ сторонъ Второзаконіе, «чистымъ предположеніемъ» в) и довольно невъроятнымъ. Въ самомъ дълъ, если отъ Манассіи въ первые годы его царствованія и можно ожидать подобнаго не патріотическаго обращенія съ своими подданными, то несправедливо, конечно, было бы подобное предположение относительно царя Езекін, при которомъ также существоваль союзь съ Египтомъ и при завлючении этого союза имели дей-

<sup>1)</sup> Ділаення Эвальдомъ (Gesch. III, 782) ссилки на Геродота и Діодора Сиц. не нифють прямаго отношенія къ евреямъ; а свидітельство Аристея, о которомъ упоминаеть также Эвальдъ, не нифло вліянія на ходъ его мислей, такъ какъ оно «найдено было ниъ послі»; да и самое это свидітельство не безъ основанія заподозривается въ своей исторической достовірности; какъ оказивается, Аристей не нифль надлежащихъ свідіній о переселеніяхъ, евреевъ въ Егинеть до временъ Птоломея (Kleinert, Deuteron. 197. Anm.).

<sup>2)</sup> Kleinert. 197.

<sup>3)</sup> lbid. 197.

ствительно значеніе многочисленныя египетскія колесницы и сильные всадники (Ис. XXXI, 1; 4 Цар. XVIII, 24), но, всего вёроятнёе, не потому, что іудейскій царь получаль ихъ въ обмёнь на свою пёхоту, ва что Пророкъ не преминуль бы справедливо обличить его, а потому, что при заключеніи союза іудейскій царь расчитываль на египетскіе колесницы въ случаё непріятельскаго нашествія. За то и обличають главнымъ образомъ пророки своихъ соотечественниковъ, что они боле надёются на союзы съ Египтомъ или Ассиріею, чёмъ на Іегову; но не поминають ни словомъ о посылкё сыновъ Іеговы въ землю язычниковъ.

И къ чему—затъмъ—всё эти предположенія критики объ отношеніяхъ Манассіи къ египетскому царю, когда дошло до насъ такъ мало свёдёній объ этомъ? Внутренній мотивъ къ этому Эвальдъ указываетъ, какъ мы видёли, въ томъ, что—съ его точки зрёнія—иначе невозможно объяснить происхожденія разсматриваемыхъ словъ Второваконія. Но если, повинуясь этому мотиву и слёдуя этой точкі зрёнія, «всякое изреченіе ветхозавётныхъ книгъ о будущемъ понимать, какъ чатісіпіит ех ечепіи, и видёть въ этомъ указаніє на совершившіяся историческія событія, въ такомъ случай впадемъ въ путаницу, противную исторіи издравому смыслу; такъ, напр., слёдуя этому правилу, происхожденіе словъ Втор. ХХУІІІ, 65 припілось бы отнести ко временамъ послів Рождества Христова» 1).

Угрозу о воввращеніи евреевъ въ Египетъ или объ отведеніи ихъ въ Ассирію высказываль не писатель только Второзаконія, относимый критикою ко времени Манассіи, а и жившіе прежде Манассіи пророки, напр. Осія (VIII, 13; ІХ, 3; ср. Ам. ІХ, 8. 14). Спрашивается, образъ какого современнаго событія предносился предъ взорами пророковъ, жившихъ за долго до Манассіи? И, наконецъ, развѣ слова Второз. становятся понятнѣе отъ фактовъ, скомбинированныхъ изъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Слова Клейнерта. D. Deuteron. 201.

отрывочныхъ свидътельствъ, при помощи предположеній для того, чтобы объяснить эти слова съ извъстной точки зрънія? Нътъ,—скажемъ опять словами Клейнерта,—«никакое искусство не можетъ замънить или устранить того впечатльнія, какое производятъ въ первый разъ слова Второзав. XXVIII, 68, а именно, что въ нихъ выражается послъдняя и самая сильная угроза, какая только могла быть высказана народу, живо помившему бъдствія въ Египтъ и не испытавшему чего либо подобнаго со стороны другаго народа» 1).

Отъ времени Манассіи обратимся теперь въ событіямъ царствованія Соломона. По мнінію критики, эти событія были уже извёстны писателю Второзаконія, такъ какъ въ виду только ихъ онъ могъ внести въ законъ о царской власти запрещеніе пріобрітать много коней, много золота и серебра н брать много жонь. Но признавая необходимымь для составителя вакона нечальный опыть богатства и роскоши Соломона, вритика въ данномъ случав лишаетъ его не только пророческаго духа, котораго и она не отнимаеть у него въ другихъ случаяхъ 2), но и обыкновенной человъческой предусмотрительности и опытности. Вліяніе богатства и роскоши не первый, конечно, въ древнемъ мірѣ испыталъ надъ собою Соломонъ; многочисленные и не менъе ваиъчательные примвры этого столь обыкновеннаго явленія на Востокв могли быть известны и древнему писателю Второзаконія. Этоть свой слабый аргументь критика старается усилить еще другимь, не фактическимъ, а литературнымъ уже явленіемъ, указывая на одушевленный токъ разсказа о богатствъ Соломона и на отсутствіе въ немъ ссылки на законъ Монсея. Но разв'я тонъ разсказа, подвергавшагося, по выводамъ критики, не однократнымъ передълкамъ, можетъ что нибудь доказывать 3)? И развъ

<sup>1)</sup> D. Deuteron. 200.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>). И но мизнію Рама, девтерономикь быль мужь, одаренний пророческимь духомь. Gesetg. 105.

<sup>3)</sup> Чёмъ объяснить въ такомъ случав, съ точки зрвнія критики, то, что девтерономикъ, редактировавшій книги Царствъ, не изивниль тона прежняго разсказа сообразно съ составленнимъ имъ закономъ о царской власти?

справедливо дёлать серьезный выводь изъ молчанія писателя, (агдишении тех silentio) и при томъ не полнаго, какъ показываеть ссылка въ 3 Цар. XI, 2. Что писатель, указывая здёсь на законъ Моисея, имъетъ въ виду не Второзаконіе, а общее запрещеніе жениться на иноземкахъ, находящееся напр. въ Исх. XXXIV, 16, это справедливо только отчасти, такъ какъ тотъ же самый законъ кн. Исходъ излагается и во Второзаконіи (VII, 1—4), а следовательно писатель могъ имъть въ виду и Второзаконіе. Такимъ образомъ критика, доказывая несуществованіе закона о царской власти при Соломонъ, опирается на данныя слабыя и неръщительныя, которыя легко объясняются и при существованіи этого закона. А между тъмъ въ содержаніи этого закона есть стороны, не гармонирующія съ мнёніемъ объ его происхожденіи во времена послъ Соломона.

Въ этомъ отношении справедливо указываютъ на то, что разсматриваемый законъ не касается нѣкоторыхъ частностей, весьма существенныхъ для еврейскаго законодателя, жившаго послѣ установленія царской власти и особенно послѣ Соломона. Такъ, опредѣляя будущаго носителя этой власти, законъ указываетъ только на то, что онъ долженъ быть изъ среды братьесъ, а не иноземецъ, и что онъ долженъ быть избранъ Іеговою, но ни слова не говоритъ о правѣ или порядкѣ наскѣдованія престола, между тѣмъ какъ со временъ Давида это былъ несравненно болѣе существенный вопросъ, чѣмъ избраніе, болѣе не повторявшееся ¹). Вмѣстѣ съ тѣмъ постановленіе Второзаконія о царской власти не заключаетъ въ себѣ и нѣкоторыхъ другихъ предписаній, напр. о помазаніи, коронованіи, присятѣ царю, котя въ позднѣйшія времена это совершалось, какъ показываетъ, наприм., 4 Цар. ХІ, 12. 17 ²).

Digitized by GOOGLE

<sup>1) «</sup>Поздивний писатель, какъ справедлию говорить Шультиъ, едва ли бы счоль нужнымъ дать предписание объ избрании царя изъ ореди братьевъ, а не тужеземца, а тъмъ менъе могъ поставить его на первый планъ, такъ какъ въ последствии не было опасности съ этой сторони». Schult. Das Deuteron. 85.

<sup>2)</sup> Kleinert. Deut. 144-5. Не существование въ законъ этихъ частнихъ опре-

Такого содержанія законъ о царской власти «небогатый», какъ вёрно его характеризують, «конкретными опредёленіями» 1), всего естественнёе могь быть данъ не послё смёны нёсколькихъ поколёній на престолё Давида, а до учрежденія царской власти. Когда же именно?

Критика отвергаеть въ принципъ возможность происхожденія разсматриваемаго закона отъ Моисся, находя царскую власть совершенно не гармонирующею съ первоначальнымъ устройствомъ осократическаго государства. Это положеніе основываеть критика, конечно, на понятіи о осократіи, какъ назваль въ первый разъ общественное устройство израильской общины І. Флавій з), и съ формальной стороны оно върно, такъ какъ по воззрѣнію Патокнижія самъ Ісгова есть царь этого народа з). Но при выводъ этого положенія изъ понятія осократіи оставляется безъ вниманія тотъ существенный также признакъ этого понятія, что Ісгова, какъ Богъ, есть верховный царь израильскаго народа, управляющій имъ не непосредственно только, а—всего чаще и обыкновенно—

деленій Римъ объясняеть частію тёмъ, что «девтерономикъ отъ лица Монсея даетъ только такія предписанія объ этомъ поздивишемъ установленін, котормя должни были защитить есократію отъ опасностей со сторони человіческаго царства, частію тёмъ, что онъ вибетъ въ виду царскую власть у десяти колібить. Stud. und Krit. 1873. І. 186. Но подобними объясневіями едвали кто удовлетворится. Законъ о преемства престола отъ отца къ сину быль вопросъ не безразличный и для есократіи: въ виду религіозныхъ витересовъ это преемство могло быть обставлено законодателемъ подобно тому, какъ сділаль первосвященникъ Іодай при вопареніи Іоаса, взявъ съ послідняго присягу въ вірности Ісгові (4 Цар. Xi, 17; ср. XXIII, 3). А ссыма на сіверное парство, не существовавшее уже, по выводамъ критики, при написаніи Второзаконія, является не совсімъ понятною; но если даже писатель Второзаконія и иміль въ виду сіверное царство, то онъ, какъ искренно вірний вірів отцовь и народнимъ витересамъ въ виду нав'єстной политики изранльскихъ царей, не могь въ ндев не стать на сторонів права дома Давидова на сіверное царство.

<sup>1)</sup> Kleinert Deut. 144.

<sup>2)</sup> Contra Apionem. II.

<sup>3)</sup> Въ Патокинжін хотя рідко, но встрічается это названіе; въ первый разъ Богъ называется паремъ въ пісни при Чермномъ морії (Исх. XV, 18); загімъ въ Ісговії же, всего віроятиве, относится это названіе во Вт. ХХХІІІ, 5.

черезъ различные органы своей власти: черезъ нихъ Онъ даеть Своему народу законы, производить судь и предводительствуеть Своимь ополчениемь. Такимь органомь по устройству израильской общины быль Монсей, соединявшій въ своемъ лицв различныя обяванности; въ святилищв Ісговы такимъ органомъ служила ветховавётная ісрархія: въ супе судьи, совершавшіе долю Божіе (Вт. І, 17); такимъ же органомъ по управленію всёми гражданскими делами осократичесной общины могь быть и царь. Чего либо несообразнаго съ верховнымъ владычествомъ Ісговы не могло быть въ этомъ установленін, такъ какъ Царь, вакъ избираемый Самимъ Ісговою и руководимый Имъ чрезъ законъ, являлся бы только исполнителемъ воли верховнаго царя. Удаляясь съ поприща своего служенія. Монсей просить Ісгову поставить нада обществомъ человъка..., который выводиль бы ихъ и приводиль бы ихъ, чтобы не осталось общество Господне, какъ овцы, у которых инт пастыря (Числь XXVII, 17), но темь, конечно, не отрицаетъ верховнаго владычества Істовы надъ своимъ народомъ, прося для него и при этомъ владычествъ земнаго вождя. Такимъ вождемъ и избранъ былъ І. Навинъ, а въ будущемъ, по окончательномъ утвержденіи въ Палестинь, когда жизнь народа должна была пойти обычнымъ путемъ, могъ быть избранъ и обывновенный пастырь народа, -т. е. царь. Фактически возможность существованія этого учрежденія при осократіи показываеть исторія царей и отношеніе къ нимъ пророковъ, въстниковъ воли Ісговы (напр. 2 Цар. VII); у позднівимих пророковь нарская власть является даже не отделимою отъ самаго существованія божественнаго царства (Ос. III, 5; Мих. IV, 8 и др.). Итакъ ееократическое устройство израильской общины не исключало существованія при немъ земнаго Царя, какъ не исключало и другихъ органовъ воли верховнаго царя; а слёд. древній запонодатель, въ виду будущаго положенія своего народа, которому исключительно посвящонъ последній отдель Торы, въ виду преобладанія этой формы правленія въ древнемъ міръ, могь издать и законъ

объ установленіи и обязанностяхъ царя. Но изданъ ли дъйствительно этотъ законъ древнимъ законодателемъ? Или—что тоже въ данномъ случать— есть ли следы его существованія въ исторіи израильскаго народа до установленія царской власти?

Изследователи критического направленія и некоторые даже изъ зашитниковъ древности Пятокникія отвічають на это отрицательно и указывають на признаки инаго воззренія представителей израильского народа на парскую власть до ел установленія. Эти слёды, какъ указываемые въ исторіи народа. а не открываемые путемъ выводовъ, действительно замечательны и заслуживають самаго серьезнаго вниманія со стороны всякаго изследователя, не занятаго только мыслыю отстоять, какъ бы то ни было, то или другое сложившееся понятіе. Говоря такъ мы имбемъ въ виду не отвътъ Гедеона на предложение ему царской власти, въ которомъ изследователи критического направленія находять ясное выраженіе мысли древняго законодательства, что человъческое царство несогласимо съ владычествомъ Ісговы: если рашительный отказъ Гедеона и за себя и за свое потомство и происходилъ ивъ подобнаго убъжденія 1), то последнее, какъ его личное убъждение, несправедливо было бы принимать за дъйствительное воззрвніе закона, какъ потому, что религіозныя понятія и двиствія Гедеона не всегда были согласны съ закономъ (Суд. Х. 27), такъ и потому, что въ это же время существовало у народа или вначительной его части другое убъяденіевъ возможности существованія царской власти, выразившееся въ этомъ предложении Гедеону; если придавать значение от-

<sup>1)</sup> Доказывая происхождение этого закова отт Монсея, инкоторые иза западнихь богослововь представляють ответь Гедеона «предусмотрительного формого, избранного имь для того только, чтоби отклонить зависть», какую могла возбудеть предложения ему власть, оть которой онь на самомъ дёлё не отказался; и указание на последнее находять въ его многочислениямъ жовахъ и въгосподстве синовей его после его смерти (Schultz. D. Deuter 55). Но это, очевидно, натанутое толкование столь рашительнаго отказа Гедеона, не вёрить въ искренность котораго иёть оснований.

въту Гедеона, то несправедливо, конечно, оставлять безъ вниманія и мысль, выразившуюся въ предложеніи народа и затемъ въ избраніи царемъ сына его Авиметеха. Въ виду этого отвътъ Гедеона не можетъ быть признанъ възначеніи очевидного свидетельства о несуществования въ то время разсматриваемаго закона. - Но действительно, при существовании этого постановленія въ книгв закона, трудно и едва ли съ желаемою ясностію возможно понять библейскій разсказь объ установленім царской власти, такъ какъ онъ не заключаетъ въ себъ даже намека на существовавшій уже объ этомъ законъ, вь которомъ древній законодатель рівшиль всі важнівшія недоуменія, волнующія теперь об'в стороны. Почему въ самомъ дълъ старъйшины, явившіеся отъ народа съ предложеніемъ, виолив обдуманнымъ, не указываютъ пророку на столь благопріятный имъ законъ, когда встрічають сопротивленіе съ его стороны? Почему они въ ответъ на слова Самуила: и не будеть Господь отвъчать вамь тогда (1 Цар. VIII, 18), вы теперь отверили Бога вашего (— X, 19), не напоминають о данномъ уже великимъ законодателемъ появолении избрать царя, согласно съ волей Ісговы. Не могли же есь старъйшины народа и въ это темное время не знать объ этомъ законъ, если онъ существовалъ. Въ ответъ на это защитники древности этого закона указывають на то, что старейшины выражають свое желаніе словами этого закона: постовь надъ нами царя.... какт у прочихт народовт (1 Цар. YIII, 7; Вт. ХУП, 14): и скажевиь: поставлю надъ собою, подобно прочимъ народамъ 1); но въ томъ и загадочность этого явленія, что старівишны, говоря такъ, не напоминають однако о законъ, предоставляющемъ народу право поставить себъ царя. Согласіе въ словахъ въ данномъ случай, въ связи съ другими обстоятельствами, можеть наводить на другія соображенія.

¹) Hengst. Beitr. III, 251. 3 phes yrasubaetes takke centra ha Brop. XVII 15 br 1 Hap. X, 24. Toke hobrophers W. S. Schroeder br Bibelwerk Lange— Deuteron. 15.

Почему — далве — Самуилъ нашоль влымь (УП. VIII, 6). призналь великимь грюкомь ( — XII, 17) желаніе им'єть царя, если это уже дозволено было закономъ? Говорятъ, что причиной такого отношенія пророка къ желанію народа служить не само по себъ это желаніе, а то, что народъ желаеть поставить царя при жизни пророка, вмёсто его, поставленнаго Ісговой судіи, что онъ просить этимъ вавъ бы собственной смъны Самуила, и, дълая такую несправедливость въ отношенін въ Самуилу, грешить противъ Господа, который избраль его» 1). Действительно Самуиль такь, по видимому, посмотрыль сначала на это предложение народа, и увидель въ этомъ свое низложение; но, какъ бы въ отвътъ на это чувство и для его устраненія, высшій голось говорить: не тебя они отверзли, но отвергли Меня, чтобы Я не царствоваль надыними (VIII, 7); и мы видимъ, что въ последующихъ речахъ въ народу пророкъ забываеть свои личныя чувства и говорить главнымъ образомъ о неблагодарности народа въ Ісговъ, Который спасаль народь от вспя бъдствій и скорбей и Котораго они отвергли, прося поставить себ'в царя. Какъ же понять то, что народъ, прося себъ царя согласно съ закономъ, даннымъ оть имени Ісгови, темъ самимъ отвергаеть Ісгову? Говорять, что въ этомъ желаніи обнаруживался недостаткомъ веры въ то. что Ісгова на будущее время будеть помогать имъ темъ необычайнымъ образомъ, какъ было до того времени, почему народъ, «объясняя слабость передъ врагами не своими грехами, а недостатками своего общественнаго устройства, ищеть номощи въ царствъ 2). И тъмъ не менъе, если эта форма правленія довволена была закономъ Ісговы, какъ согласная съ верховнымъ Его владычествомъ, то въ желаніи народа несправедливымъ представляется видъть нъчто несогласное съ высшею волею. Что народъ «не ожидалъ терпъливо назна-

<sup>1)</sup> Hengst. 1bid. 256. Таже мысль развивается и новейшими западными комментаторами. См. Schultz, Deuter. 56. Bibelwerk Lange—Deuter. 16.

<sup>2)</sup> Такъ Генгстенб. въ Beitr. III, 256; Schultz, Deut. 56.

ченнаго Богомъ времени, когда самъ Богъ несомнѣнными знаменіями показаль бы наступленіе этого времени» 1), и это оправдываеть тоть же законъ, предоставляющій самому народу иниціативу въ этомъ дѣлѣ; законъ говорить: когда ты пр иде и в вз вемлю... и о в ла д ве шь ею и по с е ли шь с я на ней и с к а же е шь: поставлю я надъ собою царя... то поставь надъ собою царя, которого избереть Господь... Рѣшеніе вопроса объ установленіи новой формы правленія явно предоставляется закономъ народу, какъ и поступають старѣйшины, явившіеся уже къ пророку, послѣ состоявшагося рѣшенія народа, съ просьбой избрать имъ царя: это право и по закону принадлежить только Іеговѣ.

Но всв эти недоумвнія теряли бы свое значеніе если бы при установленіи царской власти не существовало еще въ Торъ разсматриваемаго постановленія Второзаконія. Сами собою понятны были бы въ такомъ случав — и безотвътность представителей народа предъ обличеніями Самуила (1 Цар. XII, 19), и самыя обличенія. Если не было еще изв'єстно божественное соизволение относительно царской власти у оеократического народа, то последній уже присвоеніемъ себе права почина въ ръшении этого вопроса дъйствительно гръшиль противь верховнаго своего Владыки; далбе-такъ какъ народъ съ самаго своего существованія находился подъ водительствомъ Іетовы, Который Самъ воздвигалъ ему земныхъ вождей и спасителей, - напоминание о чомъ составляетъ главный предметь рвчей Самуила, - то своимъ предложениемъ поставить царя народъ действительно обнаружилъ недовольство существовавшимъ порядкомъ, недостаточность его для доставленія ему полнаго спокойствія и защиты предъ врагами; явившись къ Самуилу съ этимъ предложениемъ въ виду грозившаго нападенія аммонитскаго царя (1 Цар. ХП, 12), народъ темъ показалъ недоверіе къ возможности своего спасенія при казавшемся ему слабымъ тогдашнемъ своемъ пра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объясненіе Кальвина въ Beitr. Hengst. III, 257.

витель. При этой мысли понятень быль бы и смысль неоднократно повторяемых словь: вы отвергли Бога, который спасаеть вась от вськь быдствій... Наконець самый библейскій разсказь о событіяхь при Самунлів заключаеть вь себі, повидимому, нъкоторое указаніе на время происхожденія этого закона. Когда мы читаемъ: и изложиль Самуиль наpody npasa царства (מִשְׁפַּח הַמִּלֹבֶה) י), и написаль въ кницу и положиль предв Господомь (1 Цар. Х, 25), то при этомъ, въ виду укаванныхъ выше обстоятельствъ, приходитъ на мысль: не этоть ли mischpat hammeluka, написанный въ внигу, и есть законъ о царской власти; находящійся теперь во Второзаконін? Мысль сама по себ'в не несообразная: законъ 'Самуила, какъ данный проровомъ, записанный въ книгу и положенный, въроятно, въ ковчегъ завъта, могъ быть впосабдствін вилючень въ самую Тору. Мысль эта вывывается именно загадочным молчаним событій при Самунт о существовавшемъ уже ваконв и упоминаниемъ кн. Цар. о составлени Самунломъ какого то новаю вакона о царствъ. Непонятность этого явленія, совершающагося однаво обывновеннымъ путемъ, неизбёжно вызываетъ усилія къ объясненію его, и высказанное предположение, какъ удовлетворяющее нашу мысль въ этомъ отношеніи, получаеть значеніе въроятности, но не болье: самъ по себь законъ о царской власти, находяшійся во Второзаконіи, не требуеть и не подтверждаеть даже этого предположенія, такъ какъ не заключаеть въсвоемъ содержаніи сколько нибудь зам'єтных указаній на конець вре-

<sup>1)</sup> Замечаніе, что подъ mischpat hammeluka разументся «права царей, какія они имени у другихъ народовъ и на котория указать Самуннъ въ 1 Цар. VIII, 9 и д. (Bibelwerk Lange—Deuter. 16) устраняется темъ, что реше нибетъ довольно имрокое значене и значетъ не только «право кого лябо», но и вообще «законъ», а преде по своему укотребленію (накр. 1 Цар. XIV, 47. XVIII, 18; 3 Цар. 11, 16; XXI, 7 и др.) весьма сходно съ пред которое значить: царство, царская власть. Поэтому не было би, думается, отступленіемъ отъ текста, если это выраженіе перевести словами: «законъ о царской власти».

мени Судей; и тонъ ръчи говорящаго вивсъ когда ты придешь въ вемлю облубышь ею и поселишься на ней, н вапрещеніе возвращать народь ва Египеть, вопреки всёмъ указаннымъ выше соображеніямъ кратики, скорве соотвётствують временамъ древнейшаго законодателя, когда, подъ выяніемъ предстоящихъ трудностей вавоеванія ханаанской земли, могь снова пробудиться въ народе порывъ въ Егинеть. И чтобы согласить эти особенности постановленія Втор. съ мыслью о написаніи его Самунломъ, нужно допустить нъ-- которыя приспособленія въ общему тону Второзаконія въ законъ Самунла о царствъ, т. е. прибъгнуть въ новому предположенію, которое не на чёмъ уже обосновать, кромё голыхъ соображеній. Такимъ образомъ, если предположеніе о происхожденін вакона о царской власти оть Самунла и объясняеть сообщаемыя въ кн. Царствъ событія при ся установленіи, то, съ другой стороны. т. е. въ отношеніи къ самому закону, вовбуждаеть новыя недоуменія, и для устраненія ихъ - потребность въ новомъ предположения. А чтобы возвести это колеблющееся предположение на степень положения, на которое можно бы опереться въ выводахъ о времени написанія Пятокнижія, для этого нёть данныхъ.

Въ словахъ говорящаго во Второзаконіи о пророчествѣ критика не находить какихъ либо характеристическихъ частныхъ особенностей, которыя давали бы поводъ къ сближенію ихъ съ воззрѣніями или событіями позднѣйшаго времени; она указываетъ здѣсь, какъ на признакъ позднѣйшаго времени, только на то, что во времена девтерономика сознаніе истинной сущности пророчества было очень развито, и, съ другой стороны, у нѣкоторыхъ личностей было оно уже искажено, между тѣмъ какъ въ предшествующихъ Второзаконію книгахъ на ложныхъ пророковъ нѣтъ указаній 1).

Ссилка на такую особенность въ словахъ говорящаго во Второзаконіи, какъ на признакъ позднёйшаго писателя, осно-

<sup>1)</sup> Riehm. Gesetzgeb. M. 60.

вывается, очевидно, на отрицаніи у древняго законодателя не только пророческаго прозрѣнія въ будущее, но и пониманія истинной задачи и значенія пророчества въ ветхозавётномъ парствъ Ісговы; только при такомъ отрицанін нужны напередъ для законодателя опыты пророческой двятельности нвсколькихъ лицъ для того, чтобы онъ, подобно писателю Второзаконія, могь съ несомнінною увіренностію говорить объ явленіи пророковъ, могь внушать народу обязанность повиновенія имъ и вивств съ твиъ указать отличіе истинныхъ пророковъ отъ ложныхъ. Но нри библейскомъ понятіи о пророчествъ и осократіи, разсматриваемый законъ не только не даеть повода въ подобнымъ вавлюченіямъ, но является даже необходимымъ въ древнемъ законодательствъ, такъ царствъ не было пророчество въ есократическомъ случайнымъ явленіемъ, которое могло быть и не быть. По слову верховнаго Законодателя, отвровение божественной воли при Моисев не было совершенно законченнымъ; оно имвло продолжаться и на будущее время, и подобно Синайскому законодательству не непосредственно, а чревъ пророка или прорововъ 1). И воздвизну имъ пророка, говоритъ Ісгова въ отвътъ на желаніе народа, при Синав, имъть посредника, изъ среды братьевъ ихъ, такого какъ ты, и вложу слова Мои въ уста его и онъ будеть говорить имъ все, что я повелю ему (Вт. XVIII, 18). Новыхъ откровеній божественной воли требовала самая осократія: «вступившій въ общеніе съ живымъ Богомъ народъ не могъ быть оставленъ въ безпомощности, которая побуждала бы его обращаться къ язычеснимъ способамъ прорицанія» 2). Потому и запрещаются оеократическому народу языческія средства вопрошенія божества,

<sup>1)</sup> КССТ (проровъ) въ ст. 15 и 18 понимается обывновенно въ томъ же смыслё, какъ и КССТ въ 22, т. е. какъ общее названіе, а не единичное ния одного извёстнаго пророва. «Обёщанний проромь», какъ виражается Генгстейбергъ, «есть идеальное лицо, обнимавшее собою всёхъ прорововъ, начиная съ Монсея и оканчивая Христомъ». Christ. 1, 124.

<sup>2)</sup> Oehler, R.-Encyklopaedie, XII, 212.

что онъ имбеть и будеть имбть другія двиствительныя средства узнавать высшую волю: народы сіи, которых в ты изгоняешь, слушають задателей и прорицателей, а тебь не то dans locnods, Bois meou (Br. XVIII, 14). Home conmedenea в Іаковь и ньт ворожебы вы Израиль: вы свое время будеты сказано Іакову и Ивраилю, что творить Богь (Числ. XXIII, 23) 1). Такимъ образомъ, по возврѣнію Пятокнижія, самое существованіе неократіи въ будущемъ требовало особыхъ посредниковъ между верховнымъ законодателемъ и народомъ, т. е. прорововъ, которые возвёщали бы дальнёйшія выраженія высшей воли, им'вьшія продолжить и закончить откровеніе чрезъ Моисея; а поэтому нужно было указать народу и то, какъ онъ долженъ относиться въ этимъ въстникамъ воли Ісговы и вого именно признавать действительными пророками. Какъ вождь народа, Моисей, въ виду приближающейся своей кончины, указываеть своего преемника въ І. Навинъ (Ч. ХХУП, 22); какъ посредникъ при законодательствъ, онъ указываетъ своихъ преемниковъ въ пророкахъ.

Независимо отъ этого внутренняго основанія для отнесенія закона о пророчествъ къ позднъйшимъ временамъ, самый этотъ законъ по своему изложенію не ваключаетъ въ себъкакихъ либо признаковъ писателя, жившаго при позднъйшихъ историческихъ обстоятельствахъ. Такъ, въ первой части (Вт. XVIII, 9—12), гдъ законодатель запрещаетъ языческіе способы прорицанія, перечисляются или тъ изъ нихъ, которые названы уже въ кн. Исходъ и Левитъ 2), или такіе, позднъйшее происхожденіе которыхъ нътъ основаній предполагать 3),

<sup>1)</sup> Въ русскихъ переводахъ вторая половина этого стиха, а въ изкоторихъ (напр. у Мандельштана— Дууд переведено: протист Іакова...) и первая, переведена неудачно, напр. у Павскаго, и согласно съ нимъ въ пер. Свиодскомъ: въ свое время скажутъ о Іаково и Израилъ: что творитъ Богъ? Между тъмъ въ Славянской библін вполив видержанъ синслъ текста: изсть бо вражбы во Іаково, ниже волжованія во Пэраили: во время наречется Іакову и Израилю, что совершитъ Богъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. Bt. XVIII, 10 m 11 cz Hcx. XXII, 17 m Jes. XIX, 25 m 31.

<sup>3)</sup> Изъ названныхъ во Второзаконін видовъ водхвованія не встрѣчаются въ

между тъмъ какъ въ последстви времени, при царяхъ, явились или новые виды языческой мантики или новыя названія для обозначенія существовавших уже прежде, которых однако не встръчается во Второзаконін і), или, напримъръ, при перечисленін мервостей, уничтоженных даремь Іосією (4 Цар. XXIII, 24), указываются терафимы и иступаны (נְלֵּלְכִּים), поторые также не называются во Второзаконіи особо въ числь запрещаемых вакономъ принадлежностей культа, между тёмъ какъ послъднее наввание употребляется весьма часто въ ръчахъ пророковъ 2). Далбе, когда о будущемъ пророкъ говорится, что онъ будетъ таковъ же, какъ Монсей (XVIII, 15. 18), то этимъ самымъ указывается отчасти на древнее время, такъ какъ впосленстви не приравнивали уже более къ Монсею его преемниковъ по пророческому служенію; въ пованъйшемъ приложеній бъ Второзаконію говорится: и не вовсталь больше въ Ивраиль пророкъ, подобный Моисею, котораю вкаль Господь лицомъ къ лицу (Вт. XXXIV, 10). Наконепъ, когда на исполнение пророчества указывается какъ на признакъ истиннаго пророка, (Вт. XVIII, 22) то и это опять указываеть не на поздивития времена, такъ какъ после совершившейся при пророке Іонеи конечно не единственный разъ-перемёны грознаго нака-

предшествующих отдътахъ Пятокнижія: ССР (прорицатель) и СПП (закленатель); но прорицатели съ первымъ названіемъ были уже у филистимлявъ во времена Судей (1 Цар. VI, 2); а о второмъ указанномъ видъ волхвованія изъвсей Вибліи укоминается еще только въ Пс. LVII, 6.

<sup>1)</sup> У Прор. Исаів (VIII, 19), кром'й названних въ Пятокникі ווֹכֹוֹל (אַנֹיִי ) указываются еще מצפצעם בירעוֹם בירעוֹם בירעוֹים בירעוֹם בירעום בירעוֹם בירעום בירע

<sup>2)</sup> О терафинахъ изъ всего Пятовинкія говорится только въ исторін Іакова; особаго вапрещенія ихъ ивть въ законъ, конечно, потому, что этоть видь языческаго суевърія во времена древняго законодателя болье не употреблялся въ народѣ; но послѣ поселенія въ Палестинѣ онъ опить распространняся между евремии (Суд. XVII. 5; 1 Цар. XIX, 18 и др.). בי אול בי אול אול בי אול

занія на помилованіе, едва ли поздивищій законодатель указаль бы на этоть одинь признакь, какъ на единственное отличіе истиннаго пророка отъ ложнаго.

Такимъ образомъ нѣкоторыя частныя черты закона о пророчествѣ, которымъ вритика въ другихъ случаяхъ придаетъ столь важное значеніе, скорѣе обращаютъ нашу мысль не къ позднѣйшимъ, а древнѣйшимъ временамъ ветхозавѣтной исторіи; и если при всемъ томъ признается невѣроятнымъ происхожденіе этого закона отъ Моисея, то основаніе для этого заключается не въ самомъ законѣ, а въ извѣстномъ воззрѣніи на пророчество, опираясь на которое вритика въ данномъ случаѣ удаляется отъ строго научнаго метода изслѣдованія.

О. Елеонскій.

# послъдняя пасхальная вечеря інсуса христа и день его смерти.

Ī.

#### Введеніе.

Вопросъ, въ какой день Інсусъ Христосъ совершиль последнюю пасхальную вечерю и въ какой день Его распяли, -это vetus et nobilis et magnis contendentium studiis agitata quaestio, канъ назвалъ этотъ вопросъ знаменитый богословъ 1), занималь въ продолжение несколькихъ столетий величайшихъ богослововъ. Онъ обсуждался отчасти въ особенныхъ сочиненіяхъ, отчасти случайно въ комментаріяхъ къ евангеліямъ п въ другихъ сочиненіяхъ, и оставался нерешоннымъ окончательно до настоящаго времени. Не смотря уже на то, что этотъ вопросъ самъ по себъ долженъ внушать большой интересъ для каждаго христіанина, онъ стоитъ съ другими очень важными вопросами въ самой тёсной связи, такъ что вовсе неудивительно, что литература этого предмета возросла до того, что она составляеть пелую библіотеку. Поэтому нёкоторымъ можетъ казаться смёлостью съ моей стороны одна попытва рёшить этотъ вопросъ. Но, обсудивъ, какъ тесно связанъ новый завёть съ ветхимъ, въ накой мёрё необходимо точное знаніе еврейской духовной жизни въ продолженіе пер-

<sup>.1)</sup> Биней въ началь своего трехтомнаго сочинения: «De morte Jesu Christi», изданнаго въ 1698 г.

выхъ вѣковъ до и послѣ появленія Іисуса Христа; далѣе обсудивъ, какъ чрезвычайно трудно для христіанскихъ учоныхъ пріобрѣсти себѣ эти знанія; наконецъ, что таковые учоные всегда болѣе или менѣе не вѣрно понимаютъ приводимыя ими для рѣщенія этого вопроса мѣста изъ раввинской литературы; обсудивъ всѣ эти обстоятельства, говоримъ мы, не станутъ оспоривать у меня права высказать мое мнѣніе объ этомъ вопросѣ и поцытаться рѣшить его.

Сущность этого вопроса состоить въ следующемъ: все четыре Евангелія соглашаются въ томъ, что Інсусъ Христосъ праздноваль пасхальную вечерю и быль ввять въ четвергъ вечеромъ, что въ пятницу Его распяли, а вечеромъ положили въ гробъ, въ субботу Онъ лежалъ въ гробу и въ воскресенье воскресъ. Но относительно числа мъсяца встречается, какъ многіе утверждають, неразрешимое противоречіе въ известіяхъ первыхъ трехъ Евангелій сравнительно съ Евангеліемъ св. Іоанна. По первымъ, Інсусъ Христосъ праздновалъ, какъ всь полагають, пасхальную вечерю, по еврейскому обычаю, непременно 14-го нисана, и быль распять и умерь на следующій день, т. е. 15-го того же місяца, ет первый день. еврейскаго паскальнаго правдника; а по Евангелію св. Ісанна, первое случилось 13-го вечеромъ, а последнее 14-го, наканувы перваго дня еврейскаго пасхальнаго правдинка. Для устраненія этого противорічія употреблялись со стороны христіанскихъ богослововъ, спустя нёсколько столётій, чрезвычайно различные, болье или менье остроумные способы, но въ общемъ такъ мало успъшно, что критическая богословская школа считала себя совершенно въ правъ объявить это противоръчие неразрёшимымъ и пользоваться этимъ обстоятельствомъ какъ орудіемъ противъ подлинности четвертаго Евангелія. Даже богословы довольно консервативнаго направленія, которые стояли за подлинность 4-го Евангелія, какъ напр. В. Бейшлагь и нъкоторые другіе, виолив признають существованіе этого противоръчія вмёстё съ отрицательною вритивой и только изследують, которое изъ известій, свангелій ли синоптиковь.

Digitized by C28 Og [C

или евангелія св. Іоанна, върнъе. Сначала ми приведемъ мъста изъ Евангелій, въ воторыхъ говорится о послёдней пасхальной вечери и о смерти Інсуса Христа, далье ми укажемъ на противоръче въ этихъ извъстіяхъ. Со всевозможной краткостью мы потомъ укажемъ на попитки, сделанныя для устраненія этого противоръчія, причомъ будетъ доказано, что всё эти попитки не выдерживаютъ критики. Наконецъ мы понитаемся доказать, что извъстія синоптиковъ относительно нашего вопроса вполнъ соглашаются съ Евангеліемъ св. Іоанна и что всё эти извъстія притомъ вполнъ соотвътствують древнимъ обычаямъ евреевъ относительно пасхи и устройства пасхальнаго праздника.

#### II.

#### Извъстія Евангелій.

Въ Евангелін св. Матеел (гл. XXVI, ст. 17—20) говорится:

- 17. Въ первый-жее день оприсночный (τῆ δὲ πρώτη τῶν ἀζύμων) приступили ученики къ Інсусу и сказали Ему: гдѣ велишь намъ приготовить Тебѣ пасху?
- 18. Онъ сказалъ: пойдите въ городъ къ такому-то и скажите ему: Учитель говорить: время Мое близко; у тебя совершу наску съ учениками Монми.
- 19. Ученики сділали какъ повеліль имъ Інсусъ; и приготовили пасху.
- 20. Когда-же насталь вечерь, Онъ возлегь съ двънадцатью учениками.

Тамъ-же: стихи 26-30:

- 26. И вогда они ћли, Інсусъ взялъ хлъбъ и, благословивъ, преломилъ, и, раздавая ученивамъ, сказалъ: примите, ядите; сіе есть тъло Мос.
- 27. И ввявъ чашу, и благодаривъ, подалъ имъ, и сказалъ: пейте ввъ нея всё.
- 28. Ибо сіе есть вровь Моя новаго завъта за многить изливаемая, по оставленіе грёховъ.
  - 29. Сказываю же вамъ, что отнинъ не буду пить отъ плода

сего винограднаго до того дня, вогда буду пить съ вами новое вино въ парствъ Отна Моего.

30. И, восивы, пошли на гору Клеонскую.

Далье въ ст. 57—68 повъствуется, какъ Інсусъ быль приведенъ къ первосвященнику Кајафъ и книжникамъ, гдъ онъ судился. Въ слъдующей главъ, какъ извъстно, говорится, какъ Інсусъ на слъдующій день, προύας δè γενομένης, «когда наступало утро» (XXVII, 1), быль приведенъ къ Понтію Пилату и какъ Онъ въ тотъ же день быль распять и скончался на крестъ.

Далье стихъ 32-й гласить:

«Выходя, они встрътили одного виринеянина, по имени Симона; сего заставили нести врестъ Его», и потомъ (ст. 57—62):

- 57. Когда же насталь вечеръ пришоль богатий человекь изъ Аримаеен, именемъ Іосифъ, которий также учился у Іисуса.
- 58. Онъ, пришедши къ Пилату, просилъ тъла Інсусова. Тогда Пилатъ прикавалъ отдатъ тъло.
  - 59. И, взявъ тело, Іосноъ обвиль его чистою плащаницею.
- 60. И положиль его въ новомъ своемъ гробъ, который высъкъ онъ въ скалъ; и, приваливъ большой камень къ двери гроба, удалияся.
- 61. Была же тамъ Марія Магдалина и другая Марія, которыя седёли протевъ гроба.
- 62. На другой день, который следуеть за пятницею, собрались первосвященням и фарисеи къ Пилату, и т. д.

Замётимъ туть же, что «пятница» называется въ подлиннике жаражеой, т. е. день приготовленія, каковое выраженіе вполне соответствуеть талмудическому обозначенію пятницы: אווי יומא דערוברום '); ибо пятница называлась такъ потому, что въ этотъ день приготовлялась пища къ субботе, такъ какъ въ субботу вапрещалось варить.

Далье (гл. XXVIII) ст. 1-й гласить:

По прошествін же субботы на разсвёте перваго дня

Digitized by 28008e

<sup>1)</sup> Въ различнихъ сирійскихъ переводахъ Евангелій слово: паравкай переводахъ Евангелій слово: паравкай переводахъ

недъли, пришла Марія Магдалина и другая Марія, посмотръть гробъ»; послъ чего разсказывается о воскресеніи Інсуса.

Въ сущности то же самое повъствуется во 2-мъ и 3-мъ Евангеліяхъ, гдъ находятся только нъкоторые варіанты и прибавленія, которыя хотя нисколько не противоръчать евангелію Матеея, но все же важны для нашего вопроса.

Въ Евангеліи Марка (глава XIV, ст. 12-18) говорится:

- 12. Въ первый день опреснововъ, когда заналали пасхальнаго анида, говорять Ему ученики Его: где хочешь есть пасху? Мы пойдемъ и приготовимъ.
- 13. И посылаеть двухь изъ ученивовь своихъ, и говорить имъ: пойдите въ городъ: и встретится вамъ человевъ, несущій кувінинь води; последуйте за нимъ.
- 14. И куда онъ войдеть, скажите хозянну дома того: Учитель говорить: гдъ комната, въ которой бы миъ ъсть наску съ учени-ками Моими?
- 15. И онъ покажеть вамъ горницу большую, устланную, готовую: тамъ приготовъте намъ.
- 16. И пошли ученики Его, и примли, какъ сказаль имъ: и приготовили пасху.
  - 17. Когда насталь вечерь, Онъ приходить съ двенадцатью.
- 18. И когда они возлежали и ѣли, Інсусъ скавалъ: истинно говорю вамъ, одинъ изъ васъ, ядущій со Мною, предастъ Мена, Дал в е (ст. 22—26):
- 22. И когда они вли; Інсусь, взявъ клебъ, благословить, преломиль, даль имъ, и сказаль: примите, ядите; сіе есть тело Мое.
- 23. И взявъ чашу, благодаривъ, нодалъ имъ: и ниди изъ ися всв.
- 24. И сказаль имъ: сіе есть кровь Моя новаго завіта, за иногихъ изливаемая.
- 25. Истинно говорю вамъ: я уже не буду пить отъ плода винограднаго до того дня, вогда буду пить новое вино въ царствіи Божіемъ.
  - 26. И, восивыть, пошли на гору Елеонскую.
- Въ 53—65 стихахъ повъствуется, какъ Іисусъ судился, а въ XV главъ, какъ Онъ εύθέως ἐπίζο πρωί, «немедленно ис-

утру» (XV, 1) быль приведень къ Пилату и расцять. Притомъ 21-й стихь гласить:

И заставили проходящаго нъкоего киринеянина Симона, отца Александрова и Руфова, идущаго съ поля, нести крестъ Его».

И потомъ (ст. 42-46):

- 42. И какъ уже насталъ вечеръ (поелику была пятница, т. е., день предъ субботою).
- 43. Пришоль Іоснов изъ Аримаееи, знаменитый членъ совъта, воторый и самъ ожидалъ царствія Божія, осмёлился войти єъ Пилату, и просиль тъла Інсусова.
- 44. Нилатъ удивился, что Онъ уже умеръ и, призвавъ сотника спросиль его: давно-ли умеръ?
  - 45. И, узнавъ отъ сотника, отдалъ твло Іоснфу.
- 46. Онъ, купивъ плащаницу и сиявъ Его, обвилъ плащаницею и положилъ Его во гробъ, который былъ высъченъ въ скалъ, и привалилъ каменъ въ двери гроба.

И вдёсь пятница называется παρασκευή съ прибавленіемъ: δ εστι προσάββατον, т. е. «день предъ субботою». XVI гл. (ст. 1-й) гласитъ:

По прошествии субботы, Марія Магдалина и Марія Іаковлева и Соломія купили ароматы, чтобы идти помазать Его.

Евангеліе св. Луки (гл. XXII, ст. 7—20) гласить:

- 7. Насталь же день опреснововь, въ воторый надлежало завалать паскальнаго a i n u a.
- 8. И послаль Інсусъ Петра и Іоанна, сказавъ: пойдите приготовьте намъ всть пасху.
  - 9. Они же сказали Ему: гдв велишь намъ приготовить?
- 10. Онъ сказалъ имъ: вотъ, при входъ вашемъ въ городъ, встрътится съ вами человъвъ, несущій кувшинъ воды; послѣдуйте за нимъ въ домъ, въ который войдеть онъ;
- 11. И скажите хозянну дома: Учитель говорить тебь: гдъ комната, въ которой бы Миъ всть паску съ учениками Мопми?
- 12. И онъ покажетъ вамъ горницу большую, устланную; тамъ приготовьте.
- 13. Они пошли, и нашли, какъ сказалъ имъ, и приготовили пасху.

- 14. И вогда насталъ часъ, Онъ воздегь и двёнадцать апостоловъ съ Нимъ.
- 15. И свазалъ имъ: очень желалъ Я ѣсть съ вами сію паску, прежде моего страданія.
- 16. Ибо сказываю вамъ, что уже не буду всть ее, пока она не совершится въ-царствии Божіемъ.
- И взявъ чашу, и благодаривъ, сказалъ; примите ее и раздълите между собою.
- 18. Ибо сказываю вамъ, что не буду пить отъ плода винограднаго, пока не пріндеть царствіе Божіе.
- 19. И взявъ хлѣбъ, и благодаривъ, преломилъ, и подалъ имъ, говоря: сіе есть тѣло Мое, которое за васъ предается; сіе творите въ Мое воспоминаніе;
- 20. Тавже и чашу послѣ вечери, говоря: сія чаша *е с ть* новый завѣтъ въ Моей крови, которая за васъ проливается.

Тамъ же въ 66—71 стихахъ разсказывается, какъ судияся Інсусъ Христосъ ю̀с ѐүе́уето ἡμέρα, «какъ насталь день» (ХХІІ, 66). Глава ХХІІІ разсказываетъ, какъ Онъ былъ приведенъ къ Пилату и потомъ распятъ. Стихъ 26-й гласитъ тамъ:

И когда повели Ето; то, захвативъ нъкоего Симона Киринеянина, шедшаго съ поля, возложили на него крестъ, чтобы несъ за Інсусомъ, и далъе (XXIII, 50—XXIV, 1):

- 50. Тогда нѣвто, именемъ Іосифъ, членъ совѣта, человѣвъ добрый и правдивый,
- 51. (Не участвовавшій въ советь и въ дель ихъ) изъ Аримаеси города іудейскаго, ожидавшій также царствія Божія,
  - 52. Пришолъ въ Пилату и просилъ тела Інсусова.
- 53. И снявъ его, обвилъ плащаницею, и положилъ его въ гробъ, высъченномъ въ *скаль*, гдъ ещо нието не былъ положенъ.
  - 54. День тотъ быль пятница и наступала суббота.
- 55 Последовали также и женщины, примедшія съ Інсусомъ изъ Галилен, и смотрели гробъ и какъ полагалось тело Его.
- 56. Возвратившись-же приготовили благовонія и масти; и въ субботу остались въ покот по заповъди.
- XXIV. 1. Въ первый же день недъли, очень рано, неся приготовленные ароматы, пришли онъ ко гробу, и виъстъ съ ними иъкоторыя другія; и т. д.

Изъ этихъ трехъ въ общемъ согласныхъ, очевидно исходящихъ изъ одного источника, извёстій вытелаетъ слёдующее:

1) Інсусь Христось вдь паску по обычаю евреевь ез четверго вечеромъ; ибо это свидетельствуется вдесь прямо и всё постороннія обстоятельства при этой вечерів согласуются съ обычаями, отчасти еще до нынъ существующими у евреевь; тавъ напр. чаша съ благодарственной молитвой, подушки, на воторыхъ вовлежали за столомъ, преломление хивба, хвалебная пъснь после вушанья, и т. д. Такъ какъ пасхальный агнецъ евреевъ закалался 14-го числа мъсяца нисона и вечеромъ того же дня събдался, сабловательно тоть четвергь соответствоваль, какь почти всюду утверждается, 14-му нисана, слёдующій день — распятія была савдовательно пятица 15-го несана, т. е. въ первый день паски евреевъ. Поравительное показаніе синоптиковъ, что Інсусь Христось заказаль пасхальнаго агнца въ первый день оприсночный, что ревко противоречить тому обстоятельству, что еврен никогда не закалывали и не вли пасхальнаго агнца въ первый день пасхи, а всегда наканунь этого дня, толкователи священнаго Писанія объясняють твиъ, что подъ этимъ понимали именно 14-е, т. е. тотъ день, въ который закалывали пасхальнаго агица. Но мы дальше докажемъ, что это объяснение совершенно ложно и положительно невозможно.

Перейдемъ теперь въ извъстіямъ Евангелія св. Іоанна. Тамъ сначала говорится (ст. XIII, гл. 1—4):

- 1. Предъ праздникомъ пасхи (πρὸ δὲ τῆς ἐορτῆς τοῦ πάσχα) Інсусъ, зная, что пришолъ часъ Его перейти отъ міра сего къ Отну, возлюбилъ своихъ сущихъ въ мірѣ, до конца возлюбилъ ихъ.
- 2. И во время вечери, когда діаволь уже вложиль въ сердцѣ Іудѣ Симонову Искаріоту предать Его,
- 3. Інсусъ зная, что Отецъ отдалъ все въ руки Его, и что Онъ отъ Бога изшелъ и къ Богу отходитъ,
- 4. Всталъ съ вечери, снялъ съ Ceбя eeр жию ю одежду и взявъ полотенце препоясался  $^{t}$ ).

<sup>1)</sup> Здѣсь мы придерживаемся перевода Святьйшаго Сенода, при чомъ мы только випустили прибавленныя въ первомъ стихв слова. Однакожъ мы должны

Далве (гл. XIII, ст. 21-29):

- 21. Сказавъ сіе, Інсусъ возмутился духомъ, и засвидѣтельствовалъ, и сказалъ; истинно, истинно, говорю вамъ, что одинъ изъ васъ предастъ Меня.
- 22. Тогда ученики озирались другъ на друга; недоумъвая, о комъ Онъ говоритъ.
- 23. Одинъ же изъ учениковъ Его, котораго любилъ Іисусъ, возлежалъ у груди Іисуса.
- 24. Ему Симонъ Петръ сдёлалъ знавъ, чтобы спросилъ, кто это, о которомъ говоритъ?
  - 25. Онъ, припадши въ груди Інсуса, свазалъ Ему: Господи! вто это?
- 26. Інсусъ отвъчаль: тоть, кому Я, обманнувъ нусовъ клъба, подамъ. И обманнувъ кусовъ, подаль Іудъ Симонову Искаріоту.
- 27. И посять сего куска вошоль нь него сатана. Тогда Інсусъ свазаль ему: что двлаеть, двлай скорбе.
- 28. Но нието изъ вовлежащихъ не поняль, въ чему Онъ это свазаль ему.
- 29. А какъ у Іуды быль ящикъ, то нъкоторые думали, что Інсусъ говорить ему: купи, что намъ нужно къ празднику, или, чтобы даль что-нибудь нищимъ.

Глава XVIII разсказываеть о взятін Інсуса и о Его осужденіи, потомъ 28-й стихъ гласить:

Оть Каіафы новели Іисуса въ преторію. Было утро; и они не вошли въ преторію, чтобы не освверниться, но чтобы можно было всть пасху.

Глава XIX (ст. 13—14) гласить:

13. Пилать, услышавь это слово, вывель вонь Інсуса и сёль на

замётить, что древніс, между прочимь и три сирійскіе перевода, разнятся другь оть друга въ понимавіи этихъ чекирехъ стиховь и въ связи ихъ между собою. Вопрось состоить именно въ томъ, какой глагомъ составляеть послёдующее предложеніе къ первимъ словамъ перваго стиха: πρὸ δὶ τῆς ἐορτῆς τοῦ πάσχα. Одни ставять εἰδώς, другіе ἡγάπηοεν въ концѣ перваго стиха, послѣ чего послѣдній составляеть самостоятельное предложеніе. Инме же принимають за послѣдующее предложеніе ἐγείρεταε въ началѣ 4-го стиха. Филологически оба послѣднія пониманія возможим; но очень многіе экзегети держатся послѣдняго толкованія на основаніяхъ связи рѣчи. Смыслъ, стало быть, будеть слѣдующій: предъ праздникомъ пасхи .... (Інсусъ) всталь съ вечери и т. д. Ниже въ текстѣ мы еще возврагимся къ этому.

судилищъ, на мъстъ, называемомъ Лиоостротонъ, а по еврейски Гавиаоа.

14. Тогда была пятница передъ насхою, и часъ шестый. И сказалъ *Пилатъ* іудеянъ: се царь вашъ!

Потомъ разсказывается о расияти и о смерти Іисуса и 31-й стихъ гласитъ:

Но какъ *morda* была пятница; то Іудеи, дабы не оставить тѣлъ на крестѣ въ субботу, (ибо то суббота была день великій) просили Пилата, чтобы перебить у нихъ голени, и снять ихъ.

Наконецъ говорится (XIX, 38 — XX, 1):

- 38. По семъ Іосифъ изъ Аримаеен (ученивъ Іисуса, но тайный, изъ страха отъ іудеевъ) просилъ Пилата, чтобы снять тъло Іисуса; и Пилатъ позволилъ. Онъ пошолъ, и снялъ тъло Іисуса.
- 39. Пришолъ также и Никодимъ, приходившій прежде къ Інсусу ночью), и принесъ составъ изъ смирни и алол, литръ около ста-
- 40. И такъ они взяли тъло Інсуса и обвили его пеленами съ благовоніями, какъ обыкновенно погребають іудеи.
- 41. На томъ мъстъ, гдъ Онъ распятъ, былъ садъ и въ саду гробъ новий, въ которомъ еще никто не былъ положенъ.
- 42. Тамъ положили Іисуса ради пятницы іудейской, потому что гробъ быль близко.
- XX. 1. Въ первый же день недъли Марія Магдалина приходить ко гробу рано, когда было еще темно, и видить, что камень отвалень отъ гроба.

# Ш.

# Противорѣчіе въ этихъ извѣстіяхъ.

Въ этомъ последнемъ известіи хотя не говорится прямо о пасхальной вечери, но о вечере—бейтом, однако такъ какъ вдёсь очевидно повествуется о техъ же происшествіяхъ, о которыхъ говорятъ синоптики, то нетъ никакого основательнаго повода утверждать, что подъ словомъ бейтом въ Евангеліи Іоанна подразумевается что-то другое, а не пасхальная вечеря.

Следовательно здёсь (XIII, 1), совершенно противоположно извёстіямь синоптиковь, нарочно сказано, что эта вечера была предъ пасхальнымь праздникомь. Нельзя подразумёвать здёсь вечерь 14-го, ибо съ этого вечера начинался праздникь; это и подтверждаеть 29-й стихь, ибо этоть вечерь быль уже праздникь и апостолы никакь не могли думать, чтобы Іисусь Христось словами: «что дёлаешь, дёлай скорёе», котёль сказать, чтобы Іуда купиль то, что имъ нужно было для праздника; такъ какъ вечеромь 14-го, какъ было замёчено выше, уже начинался праздникь, въ который, по законамъ евреевь, нельзя было ни покупать, ни продавать. До сихъ поръ запрещается у евреевъ въ субботу и въ праздничные дни всякая торговля. А этотъ законъ не есть поздняго пронсхожденія, но уже во время Неемій очень строго слёдили за ненарушеніемь этого запрещенія 1).

Изъ гл. XVIII (ст. 28) мы также видимъ, что тѣ, которые привели Інсуса отъ Каіафы къ Пилату, въ день распятія еще не ѣли пасхальнаго агнца; слѣдов. распятіе происходило уже 14-го. Это собственно и противорѣчитъ извѣстію въ томъ же Евангеліи (XIII, 1 и сл.), по которому Інсусъ ѣлъ пасхальнаго агнца уже вечеромъ передъ этимъ. Въ 14-мъ стихѣ (XIX гл.) ясно сказано, что распятіе происходило «ез призотовительный день къ пасха», ў вѐ тарасхену той та́сха, слѣдовательно въ пятницу 14-го нисана.

Также хотять вывести изъ гл. XIX (ст. 31), что суббота посль распятія быль первый день пасхальнаго праздника у евреевъ, слъд. 15-е; такимъ образомъ распятіе происходило 14-го. Противорьчіе по предлежащему тексту синоптиковъ и по прежнему пониманію ихъ такъ очевидно, что критическая школа совершенно справедливо обозвала его неразръшимымъ, и считала потеряннымъ трудомъ усиліе ръшить этотъ вопросъ.

<sup>1)</sup> Cm. Heem. X, 32 m XIII, 16-20.

### I۲.

## Опыты, сдъланные для ръшенія этого противорьчія.

Разные опыты, употреблявшіеся для рішенія этого противорічія, старались перетолювать или извістія синоптиковь въ смыслії Евангелія Іоанна, или же—наобороть. Опыты перваго направленія можно разділять на слідующія категоріи:

- 1) Інсусъ Христосъ вовсе не влъ еврейскаго паскальнаго агица, но это была особенная вечеря для установленія таннства причащенія, а это происходило, какъ вытекаеть изъ Евангелія Іоанна, 13-го вечеромъ. Въ этомъ смыслё перетолковываются столь понятныя слова синоптиковъ, изъ которыхъ ясно вытекаетъ (ср. особенно Ев. Лук. XXII, 15), что Інсусъ справлялъ паскальную вечерю евреевъ. Синоптики сверхъ того не могли принять 13-го за первый день праздника опрёсноковъ, ибо, какъ мы ниже увидимъ, это имя даже не можеть употребляться для 14-го, не говоря уже о 13-мъ, который былъ простой будень.
- 2) Інсусъ котя влъ насхальнаго агица евреевъ, но не вмъстъ съ ними, а днемъ раньше, т. е. вечеромъ 13-го, и когда синоптики говорятъ о первомъ днъ праздника опръсноковъ, то они подъ этимъ подразумъваютъ именно, какъ утверждаютъ эти эквегеты, вечеръ 13-го, такъ какъ по еврейскому исчислению времени день начинается съ вечера, и слъдвечеръ 13-го причисляет ся уже къ 14-му. Причины, почему Інсусъ не влъ пасхальнаго агица вмъстъ съ другими евреями, у разныхъ толкователей приводятся различныя именно:
- а) Інсусъ вналъ, что Онъ на следующій день не будеть въ состояніи есть пасхальнаго агнца и поэтому Онъ совершиль вечерю днемъ раньше. Противъ правильности этого предположенія, какъ и противъ сейчась же подъ буквами б, в, г, приводимыхъ гипотезъ, надо заметить, что пасхальный агнецъ былъ жертва, которую, какъ и многія другія, хотя могли ёсть дома,

но которая могла быть заколота только въ храмъ, и именно въ извъстное время и въ извъстный часъ и притомъ священниками. Поэтому не мыслимо, чтобы священники допустили къ жертвеннику жертву не во время принесенную, какъ невозможно, чтобы нашъ священникъ въ угожденіе кому-либо отслужилъ пасхальную литургію наканунъ Рождества.

- 6). Опираясь на извъстіе основательное само по себъ, что еврей, жившіе виъ Палестины, къ которымъ возвъщенное въ Іерусалимъ время новолунія не могло дойти быстро, праздновали иные праздники дважды, нъкоторые учоные утверждають, что іудей въ Іудев и галидеяне праздновали день пасхи въ различные дни и что Іисусъ соображался съ послъдними. Но это митеніе совершенно невозможно; ибо въ самой Палестинь всъ праздновались всегда въ одно время и только внъ Палестины нъкоторые правдники дважды праздновались, ибо тамъ именно невсегда знали, 15-е число мъсяца сегодня или завтра; но день, который праздновался въ Іерусалимъ 15-мъ, праздновался въ Палестинъ повсюду одновременно.
- в) Иные утверждають, безъ всяваго впрочемъ основанія п безъ историческихъ указаній, что между фарисеями и саддукеями было различное календарное исчисленіе, которое расходилось однимъ днемъ, и Іисусъ ёлъ пасхальнаго агнца вмёстё съ последними. Но не смотря уже на то, что это мнёніе не имёсть никакого историческаго основанія, пасхальный агнецъ могь быть приносимымъ единственко только въ тоть день, который

<sup>1)</sup> Въ прежнее время новий мъсяцъ объявлялся не по опредъленному календарному исчисленію, а по появленію новой луни, что еще до сихъ поръ продолжается у Каранмовъ. Объявленіе новолунія совершалось въ Герусалимѣ, а послъ также въ другихъ мъстахъ Палестина, но только съ съдалища синедріона вля патріархін. Еврен, жившіе вит Палестини, къ которимъ извъстіе о совершившемся объявленіи новолунія не могло дойти довольно быстро, сомивваясь въ Анѣ, когда слѣдовало справлять извъстине праздники, справляли поэтому иъкоторие праздники два дня подъ рядъ, вмъсто предписаннаго одного дня. Этотъ обичай сохранился у евреевъ до имившияго дня.

быль объявлень законнымь синедріономь и священниками, но онь никакь не могь быть приносимь въдва различныхъдня.

г) Другіе учоные утверждають, что для того, чтобы не следовали одинъ за другимъ два праздника, т. е. первый день пасхи и немедленно же за нимъ следующая суббета, синедріонъ установиль было тогда, когда распяли Інсуса Христа, перенести первый день пасхи съ пятницы 15-го на следующую субботу и поэтому пасхальный агнецъ быль принесенъ 15-го вмёсто 14-го; Інсусь же ёль, строго по Монсееву закону, пасхальнаго агица уже 14-го. Противъ этого надо заметить, что евреи никогда не избъгали и не избъгаютъ до нынъ правднованія пятницы и субботы подъ-рядъ, правднуются даже четвергъ, пятница и суббота подъ-рядъ; даже больже: такъ какъ въ праздникъ можно готовить пищу только для того же дня, но никакъ не для следующаго, раввины въ очень раннія времена установили правило, -- они называють его «Erul» Tabechilin», -какимъ образомъ можно было бы приготовлять пищу въ пятницу, если это правдникъ, на следующую субботу, въ воторую запрещается варить 1). Изъ этого стало быть видно, что вовсе не избёгали правдновать въ пятницу правдникъ. Перенесенія праздниковь действительно случались иногда, только не по такой причинъ, какая упомянута вдъсь, и если въ тотъ годъ было неренесеніе, что и мы предполагаемъ, то необходимо сперва докавать, какъ и почему было оно.

Другое направленіе объяснить это противорёчіе, — направленіе, которое уже въ раннее время им'я защитниковъ и въ нов'я веть наибольшее число приверженцевъ, — старается посредствомъ всевовможныхъ натянутыхъ объясненій истолковать столь ясныя слова Евангелія Іоанна въ пользу изв'єстій синоптивовъ. Такъ полагають иные, что слова Іоанна (XIII, 1): «предъ праздинкомъ пасхи» и т. д., относятся молько нь вечери, о которой идеть річь въ сл'ядующемъ стихів,

<sup>1)</sup> Мишна, тракт. Бека, П, 1., Талмудъ въ томъ-же тракт. нист. 15, b и слъд., и Маймонидъ, Гилькотъ Іомъ-Тобъ, XV, 1 и слъд.

но что Інсусъ настоящаго пасхальнаго агица хотёлъ ёсть повже,—что эта вечеря, о которой говорить Іоаннъ, была гораздо раньше и слёдовательно предъ праздникомъ. Что это толкованіе не соотвётствуеть естественному смыслу словъ и что извёстіе этого Евангелія, по этому толкованію, еще больше противорёчить извёстіямъ синоптиковъ—ясно всёмъ и каждому.

Другой учоный полагаеть, что пасхальный праздникь начался только 15-го утромь и потому то, что происходило 14-го вечеромь, происходило предъ праздникомь; но это положительно невёрно, ибо евреи, какъ было сказано, всегда относили вечеръ въ следующему дню и вообще—начало всехъ праздниковъ считалось всегда съ вечера. Съ вечера до вечера празднуйте ваши субботы (т. е. праздники), говорить Монсей (Лев. XXIII, 22; ср. Второв. XVI, 6).

Другіе учоные полагають, что выраженіе ворті «праздникь: (въ словахь: предъ праздникомь пасхи) относится къ пасхиьному правднику, и они думають, что Іисусъ всталь съ вечери и умыль ноги своимъ последователямъ еще до начала пасхальнаго вечера. Это мивніе во первыхъ не соответствуеть буквальному тексту, изъ котораго вытекаетъ, что Іисусъ поднялся не предъ вечерей а во время ея—еребретат ех той дектою. А во вторыхъ нужно еще заметить противъ этого мивнія, что начало праздника совпадаеть съ наступленіемъ ночи, а не съ случайнымъ временемъ, когда кто влъ пасхальнаго агнца; ибо это могло быть совершено по крайней мёрё до полуночи.

По мивнію другихь, носледующее предложеніе въ словамъ: 
«предъ праздникомъ пасхи» образують не начальния слова 4-го стиха: «всталь съ вечери», а последнія слова 1-го стиха: «до конца возлюбиль ихъ». Такое пониманіе, какъ уже выше замечено, хотя въ филологическомъ отношеніи и вовможно, но мы полагаемъ, что оно по связи рёчи неосновательно. Такое опредёленіе времени для любви Імсуса къ своимъ ученикамъ было бы странно; ибо при опредёленіи времени ожидается, какъ уже раньше другими вёрно было замечено,

происшествие, а не душевное состояние, т. е. вдёсь дюбовь Іисуса въ своимъ ученикамъ  $^{1}$ ).

Также неудачны и принужденны, какъ эти объясненія, и толкованія прочихъ вышеупомянутыхъ стиховъ Евангелія Іоанна.

Еванг. Іоан. XIII, 27 и слъд. стихи (гдъ Іисусъ говорить Іудъ: «что дълаеть, дълае скоръе», и апостолы полагали, что Спаситель этимъ котълъ сказать, чтобы онъ, Іуда, купилъ, чтоб имъ нужно къ правднику) толкованись просто въ пользу 14-го; ибо 13-го, говорять эти толкователи, не къ спъху были бы покупки. Но они забывають, что Іисусъ въ сущности вовсе не требовалъ, чтобы Іуда сдълалъ тотчасъ покупки къ правднику, и что это было только предположение со стороны апостоловъ, которые настоящаго смысла словъ Іисуса не поняли и не могли понять. Далъе эти толкователи забывають, что ночью съ 14-го на 15-е, когда уже начался праздникъ, запрещались всякия покупки.

Евангеліе Іоанна XVIII, 28, гдѣ разсказывается, что тѣ, которые привели Іисуса отъ Каіафы въ преторію, не котѣлы вейти въ послѣднюю, «итобы не оскверниться, но чтобы можно было веть Паску» (изъ чего ясно видно, что этотъ день быль 14-е, а не 15-е, первый день паски), толкуютъ такъ, что подъ вменемъ паска не надо разумѣть паскальцаго агнца, а кагигу, т. е. праздничную жертву. Но нѣкоторые послѣдователи этой системы до очевидности доказали, что подъ выраженіемъ паска невовможно разумѣть кагигу в). Поэтому напали на другое, гораздо бокѣе странное толкованіе. Когда привели Іисуса въ преторію, говорять эти толкователи, ночь еще не совсѣмъ прошла, и, такъ какъ можно ѣсть паску въ

<sup>1)</sup> Составители нашего Синодальнаго перевода хорошо помимам это воз: раженіе противъ принятаго ими толкованія; ностому они прибавляють слова«явиль дівлом», что», чтоби найти редленое дійствіе для предидущаго опредівденія времени.

<sup>2)</sup> См. D-r Laur. Max Roth, Die Zeit des letzten Abendmahls; Freib. in Breisg., 1874, р. 48—53, гдъ основательно опромертнуто это инъще.

продолжение всей ночи (что вовсе еще не такъ ясно докавано) 1), то спутники Іисуса еще не вли Пасхи. Выражение ву бе прост «было утро», вмёсто чего находится въ соотвётствующемъ мёств Луки (ХХІІ, 66) хаг ос гує́чето прера, и какъ насталь день, толкуется вопреки естественному смыслу, свяви и очень ясному, только-что упомянутому параллельному мёсту такъ, что подъ этимъ разумёются последние часы ночи.

Мѣсто Ев. Іоанна (XIX, 14) гдѣ говорится, что быль meстой чась параджент той пасуа, буквально: «призотовительный день къ паскъ», когда Пилать возсель на судилище, толкуется такъ, что этимъ подразумввается только пятница пасхи, а не пятница предъ пасхою. Въ этомъ смысле они объясняють слово тараской просто какъ одновначущее съ пятикцей, а не въ сиыслъ кануна праздника. Однако по понеманію этихь толкователей должно было гласить (въ гл. XIX, 14) тараскері èv тф тасуа. Потомъ мы дальше увидимъ, что патница дъйствительно навывалась таражен, но только потому, --что въ этоть день приготовлялась пища къ субботв, въ которую вапрещено было варить; но пятницу, въ которую быль большой правдникъ, -- въ которую, какъ выше замъчено, запрещено било варить пищу на следующую субботу, — никакъ не могли назвать тавъ. Следующее объяснение этого стиха можно считать истивно • попыткой отчаннія. Нівкоторые именно хотять разставить въ этомъ предложении следующимъ образомъ внаки прединанія: ην δε παρασκευή του πάσγα ώρα ην ώς εί έκτη. Симсят сятедовательно быль бы следующій: «была пятница; быль нестой чась пасхи» (т. е. дня пасхи). Подъ чемь подразумевають, вавъ полагають эти толкователи, щестой чась утра, считая

<sup>1)</sup> По раввинскому предписанію, пасхальнаго агица можно всть лишь до полуночи. Но существуєть также мивніе, по которому его можно всть въ прододженіе всей ночи; см. Мишна, тракт. *Песах*миз, Х, 7; тракт. Зебахимъ V, 6 и срак. талмудь, тв-же трактати, листь 120, в въ Песахимъ и листь 57, в въ Зебахимъ. Далве тракт. Беракоть листь 9, а; срав. также ісрусал. талмудъ, тракт. Беракоть І, 1. Первое мивніе во время составленія Мишни (около конца ІІ-го въка) считалось единотвенно законимъ.

день пасхи съ полуночи. Не смотря уже на то, что всё древнее—и вёроятно всё новые переводчики соединяють той πάσχα съ предшествующимъ словомъ и что естественная связь говорить въ пользу этого соединенія; вёдь было бы совершенно безсмысленно считать пасху съ полуночи, ибо евреи никогда не раздёляли день такимъ образомъ.

Противъ этого пониманія міста Евангелія св. Іоанна, будто Іисусь справляль паску 14-го вечеромь, т. е. по еврейскому нсчисленію 15-го, говорять также историческія данныя; мы разумѣемъ споры изъ-за пасхи во ІІ-мъ вѣкѣ по Р. Х. Евсесьй разсказываеть 1), что малоазійскіе христіане ІІ-го вёка праздновали πάσχα σωτήριον по древнему обычаю 14-го числа мъсяца — почему ихъ и ввали Quartodecimani. — въ каковой день и евреи закалали агица. Поликрапъ, епископъ ефесскій, одинъ изъ главныхъ представителей и защитниковъ этого обычая, опирается при этомъ въ своемъ письмъ въ Виктору, епископу римскому, «на евангеліе», на regula fidei и на апостоловъ, между прочимъ и на апостола Іоанна. И Поликариз, епископъ смирискій (умеръ въ 169 г.), ученикъ апостола Іоанна, праздноваль также 14-е и ссылался на этого и на другихъ апостоловъ, съ которыми онъ обращался, и о которыхъ онъ утверждаеть, что они всегда такъ дёлали. Приверженцы этого и говорили: такъ какъ Інсусъ справлялъ паску 14-го, то и они должны делать тоже самое 2). Если же понимать извъстіе Евангелія Іоанна въ естественномъ смысль, то Інсусъ справляль пасху вечеромъ 13-го после заката солнца и такимъ образомъ, по еврейскому распредъленію дня — 14-ro 3).

<sup>&#</sup>x27;) Hist. Eccles, V, 23 п след.

<sup>2)</sup> Cp. Hilgenfeld, der Paschastreit der alten Kirche, 1860 и Schurer De controversiis paschalibus, 1869 и его-же разсужденіе: die Paschastreitigkeiten des 2-ten Jahrhunderts, въ «Zeitschrift für historische Theologie», 1870, стр. 182—284.

<sup>3)</sup> Cp. Caspari, Chronologisch-geographische Einleitung in das Leben Jesu Christi, 1869, crp. 179—186.

Digitized by 2900gle

Мы вильди, что всь до сихь порь савланные опыты уничтожить противоръчіе между синоптиками и между извъстіемъ въ Евангеліи Іоанна были совершенно не удовлетворительны и нужно ихъ считать вполнъ неудачными. Поэтому многіе учоные богословы признали, какъ уже выше замвчено, существованіе противорьчія. Такъ напр. Де-Ветте замычаєть 1), что нельзя ни отрицать противоречія обоихъ скихъ извъстій, ни ожидать рышенія посредствомъ какого либо предположенія. Шольтень въ своемь сочиненіи объ Евангелін Іоанна 2) говорить: «существованіе этого разнорічня между четвертымъ евангелистомъ и синоптиками, которое нельзя устранить никакими согласительными уловками, должно быть признано, такъ что остается только вопросъ, на какой сторонъ историческое правдоподобіе». Самъ Бейшлага, который защищаеть подлинность Евангелія Іоанна, говорить относительно нашего вопроса 3): «Мы не обращаемъ вниманія на различныя тщетные опыты, -- устранить противорвчіе; мы совершенно согласны съ критической школой относительно существованія его; спрашивается только какое изъ двухъ извѣстій вернее». Въ томъ же смысле высказываются многіе дру гіе учоные, -- между ними впрочемъ нёкоторые довольно консервативнаго направленія, -- какъ напр.: Устерь, Бреттинейдеть, Тейле, Зиферть, Ликке, Блокь, Винерь и многіе другіе. Но не смотря на это, мы намерены решить этоть безнадежный вопросъ, это стих interpretum vexantissima, при этомъ мы изберемъ дорогу, на которую до сихъ поръ еще никто не вступаль, и попытаемся рышить вопрось на строго исторической основь. Мы постараемся объяснить извёстія Евангелій такъ, какъ ихъ можно и должно объяснять, т. е. согласно съ религіозными и каноническими возарівніями того времени.

<sup>1)</sup> Lehrbuch der hebräisch-jüdischen Archäologie, 4 Aufl. Leipzig, 1864, § 218 b, стр. 320, прим. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Das Evang. nach Johannes. Kritisch-historische Untersuchung. Aus dem Holländischen übersetzt von H. Lang, Berlin, 1867, crp. 283.

<sup>3)</sup> Zur Iohannischen Frage von D-r W. Beyschlag, въ журналь: «Theologische Studien u. Kritiken», 1874, стр. 695 и сльд.

#### V.

## Нашъ опытъ разръшить это противоръчіе.

Прежде всего замътимъ, что мы не намърены подвергать переиначеніямъ слова въ Евангеліи Іоанна и что мы ихъ понимаемъ такъ, какъ ихъ должно понимать по естественному смыслу. Именно Іисусъ Христосъ ълъ пасхальнаго агнца въ четвергъ вечеромъ 13-го; евреи же ъли его на слъдующій день, т. е. въ пятницу, 14-го, наканунъ праздника пасхи. Въ тотъ же день, т. е. 14-го, Іисусъ былъ распятъ и остался на крестъ цриблизительно до вечера, послъ чего Его положили въ гробъ до наступленія ночи, т. е. до начала субботы; ибо въ субботу погребенье не могло совершаться; таже пятница была будень, въ который могли хоронить. Въ субботу, 15-го, въ первый день пасхи, Іисусъ оставался въ гробу, а въ воскресенье 16-го онъ воскресъ. Такъ гласитъ извъстіе въ Евангеліи Іоанна и я утверждаю, что синоптики сообщають намъ точь ез точь тоже самое.

У синоптиковъ есть собственно только одно мѣсто, которое ясно указываеть на то, что Іисусъ никакъ не могь справлять пасху 13-го вечеромъ, изъ чего, понятно, слѣдуетъ, что распятіе должно было происходить 15-го. Это мѣсто находится въ Евангелія Матоея XXVI, 17 и въ параллельныхъ мѣстахъ — въ Евангеліяхъ Марка XIV, 12 и Луки XXII, 7. Первое мѣсто гласить: Тῆ δὲ πρώτη τῶν ἀζύμων προςῆλθον οἱ μαθηταὶ τῷ Ἰησοῦ, λέγοντες αὐτῷ. Ποῦ θέλεις ἑτοιμάσωμέν σοι φαγεῖν τὸ πὰσχα; «Въ первый же день опрѣсночный приступили ученики къ Іисусу, и сказали Ему: гдѣ велишь намъ приготовить Тебѣ Пасху»? Совершенно справедливо замѣчаютъ экзегеты, что 13-е никакъ нельзя назвать первымъ днемъ праздника опръсноковъ; ибо выраженіе, праздникъ опрѣсноковъ соот-

вътствуетъ еврейскому під а это имя употребляется только для дней отъ 15-21-го (теперь до 22-го), но никогда для 14-го. Считая съ Монсеевыхъ книгъ до Мишны, до Талмула, до раввинскихъ сочиненій среднихъ в'вковъ, даже до сегодняшняго дня, евреи понимали подъ выраженіемъ: «первый лень опръснововъ только 15-е, но никогда 14-е. Послъпнее число. правда, навывалось диемь пасхи, но праздникъ опресноковъ начинается только 14-го послѣ заката солнца, т. е., по еврейскому распредвленію дня, 15-го, перваго місяца (сравни: Исх. XII, 15. 16. 18. 19. XXIII, 15. Лев. XXIII, 6 и 7. Числ. XXVIII, 17 и 18, и Второв. XVI, 4; сравни также 2 Паралип. ХХХУ, 17, совершенно такъ, какъ Второз. ХХІП, 5 и 6, гав день пасхи, т. е. 14-е, строго отдвляется отъ חמצות זה. т. е. отъ правдника опресноковъ 1). Правда, въ послебиблейское время праздникъ опрёсноковъ просто называется ndcxa, המו אות короче המו пасха, какъ уже назывался во время Інсуса 2) и до нынъ еще называется; однако никогла 14-е. — названное прежде просто пре пасха 3), позднее тоже обывновенно ערב פַֿסָרו или רַפַסָרָא, т. е. «вануномъ пасхи», — не причислялось собственно въ празднику опресноковъ-пізоділ. Комментаторы Евангелія, правда, чувствовали эту трудность, но они проскользывають черезъ нее разными ничего не значущими и ничего не докавывающими фразами. Такъ напр. Кирхнерь замечаеть 4): «Когда закалали въ храме

<sup>1)</sup> Іссифа Фласій, тоже строго различаеть между 14-мъ, насхальникъ праздникомъ, и собственно праздникомъ опреснововъ, о которомъ онъ ясно говорить, что онъ начинается 15-го; см. Antiqtt. III, 10, 5. Тоже самое находниъ у самаримамъ; см. Correspondence des Samaritains de Naplous, par Sylv. de Sacy (въ Notices et extraits des manuscrits, t. XII, р. 1 — 235) стр. 76. 157 и слъд. и 232.

<sup>2)</sup> Cp. Eb. Mapka XIV, 1.; Eb. Jyku XXII, 1.; Деннія Auoct. XII, 3 и 4 и Іосифа Фл., De bello judaico, II, 1, 8, гχέ говорится: Καὶ δὴ τῆς τῶν ἀζόμων ἐνστάσης ἐορτῆς, πάσχα παρὰ τοῖς Ἰουδαίοις καλεθται.

<sup>3)</sup> См. вн. Лев. XXIII, 5; вн. Чис. XXVIII, 16; Мишна, травт. Песахинь I, 8 и объяснение въ этому въ јерусалимскомъ Талмудъ, гдъ говорится ЭПО ПОВО, т. е. что понимаютъ подъ выражениемъ: въ Пасхъ? 14-е.

<sup>)</sup> Die judische Passahfeier u. Jesu letztes Mahl, Gotha, 1870, crp. 55.

пасхальных агнцевь, день считался праздникомъ, и в вроятию назывался первымъ днемъ пасхи или праздникомъ опръсноковъ (напр. Чис. XXVIII, 16; XXXIII, 3)». Но въ этихъ мъстахъ 14-е называется только днемъ пасхи, но вовсе не причисляется къ празднику опръсноковъ; послъдній, напротивъ, совершенно отдъляется отъ перваго. Подобнымъ образомъ старается объяснить эту трудность и Ротъ, говоря 1): «Такъ какъ уже съ 5-го часа 14-го нисана не ъли ничего квашеннаго, то причислялось и но гд и 14-е нисана къ празднику опръсноковъ».

Но это—пустое утвержденіе, ни на что не опирающееся и противор'є ащее всей послів-библейской еврейской литературів. Дівиствительно было запрещено ість квашенное въ продолженіе большей части 14-го, но въ этоть день до вечера запрещалось ість и прівсный хлівбъ 2), и вдругь день въ который было запрещено ість прівсный хлівбъ, называли первымъ днемъ опрівсночнымъ! Вообще какъ могли называть этоть день такимъ именемъ, между тімъ какъ онъ вовсе не быль праздникъ, — но будень, въ который работали въ Іудей до об'єда, какъ во всякій другой день. Даже послів об'єда не строго запрещалась работа, какъ запрещалась она въ праздникъ, но было только принято не работать. Причина тому, что избівгали работать, вітроятно была та, чтобы могли приготовлять пасхальную жертву съ большей свободой и потому что 14-е было вообще кануномъ большаго праздникъ. По послівдней причиніть

<sup>1)</sup> L. с. стр. 4; ср. E b r a r d, Wissenschaftliche Kritik der evangelischen Geschichte, 3 Aufl. Frankf. а. М. 1868, гдф, на стр. 633, находится ни на чомъ не основанное утвержденіе, что выраженіе πρώτη τῶν ἀζύμων техническое выраженіе для кануна пасхальнаго праздника. Миф остается непонятнымъ, какъ осмъливаются дълать такія совершенно ложния утвержденія съ такою самонадфянностью.

<sup>2)</sup> Кто всть првений хлебсь накануне пасхальнаго праздника, говорится въ Талмуде, подобень тому, кто ведеть съ своей невестой супружескую жизнь, см. Маймонида, Гилькотъ Хамець у—Мацца, VI, 12 и комментаторовь на это место, изъ чего можно видеть, что это было прямо и строго воспрещено, и это запрещене еще до ныне строго соблюдается.

полагають раввины, что не надо работать вообще поств объда каждой пятницы и на канунъ каждаго праздника 1), но это не соблюдается, ибо собственно не запрещается работать. А еврен никогда не могли считать правдникомъ день, въ который не запрешалось работать. Рома туть ссылается на Флавія Іосифа (Antiq. II, 15, 1), гдё говорится объ 8 дневномъ правднике, который называется ('εορτή) των άζύμων; но Іосифъ, писавшій для явычниковъ, очевидно выразился не точно, ибо, будучи учонымъ евреемъ, онъ наверно зналъ, что собственно праздникъ опресноковъ продолжался только 7 дней. Въ другомъ мъстъ Іосифъ ясно различаетъ между пасхальнымъ днемъ и праздникомъ опръсноковъ и говоритъ, что последній начинается 15-го и продолжается семь дней 2). Впрочемъ, такъ какъ Іосифъ писалъ въ Римъ, онъ дъйствительно могъ говорить объ 8-ми дневномъ праздникъ опреснововъ, такъ какъ этотъ праздникъ справлямся вив Палестины восемь дней, т. е. съ 15 — 22, и теперь продолжается 8 дней; но Іосифъ никогда не могъ обозначить 14-е первымъ днемъ этого праздника.

Если же подъ словами: «въ первый день опръсночный» разумъть не что иное, какъ 15-е, т. е. первый день пасхаль-

<sup>2)</sup> См. Ιουμφα Φλ., Antiq. III, 10, 5, гдв онъ, говоря ο пасхальномъ днв 14-го, прибавляеть: Πέμπτη δε και δεκάτη διαδέχεται την τοῦ πάσχα ή τῶν ἀζύμων έορτη ἐπτα ἡ μέρας οὖσα, καθ' ἡν' ἀζύμους τρέφονται.



<sup>1)</sup> Въ Миший, тракт. Песахимъ, IV, 1 говорится относительно этого о містахъ, гда существуеть обычай съ обада не работать, и о такихъ містахъ, гда не работають въ продолжение цёлаго дня. Считали невриличнимъ, какъ объясняется въ Талмуда, работать въ то время, когда ихъ жертва приносилась во храмъ. Къ приведенному місту изъ Мяшим ділается примічание въ Талмуда (тамъ-же листъ 50, b.), что собственно не надо работать не только наканунт пасхальнаго праздника, но и всякаго другаго праздника и каждую пятницу съ послівобіденнаго времени, ибо сказано: кто работаєть въ это время, не найдетъ благословения въ своей работъ. Видно, что не существовало запрещения работать въ это время, но считалось благочестивымъ обыкновеніемъ и хорошниъ обычаємъ не работать. Этотъ благочестивый обычай теперь не соблюдается между евреями, между тімъ какъ они такъ легкомисленно не отнеслись бы къ явному запрещеню. Ср. Маймоннда, Гялькотъ Іомъ-Тобъ, VIII, 17—21 и комментаторовъ къ этимъ містамъ.

наго правдника, то такое пониманіе опредѣленія времени у синоптиковъ вообще не имѣетъ никакого смысла; ибо Іисусъ въ этотъ день никакъ не могъ дать порученіе апостоламъ приготовить пасхальнаго агнца, котораго омѣдовало принести въ предъидущій день.

Оставляя пока въ сторонъ ръшеніе этого затрудненія, мы постараемся изслъдовать, могли ли, какъ почти всюду предполагается на основаніи вышеприведенныхъ мъстъ синоптиковъ, дъйствительно происходить 15-го, т.е. въ первый день пасхальнаго правдника, сообщонныя намъ синоптиками происшествія.

Они говорять единогласно, что толпа, которая пришла съ Іудой, чтобы взять Інсуса, была вооружена мечами и кольями; въ праздникъ же нельзя было выходить вооруженнымъ <sup>1</sup>); если же принять, что эта толпа состояла изъ явычниковъ, то все же остается необъясненнымъ, какъ одинъ изъ сопутниковъ Іисуса могъ извлечь мечъ. Единогласно разсказываютъ синоптики о судѣ, которому подвергся Іисусъ ночью и о послъдовавшемъ за судомъ распяти; по еврейскимъ же законамъ въ субботу и въ праздникъ было запрещено судить или исполнять смертную казнь. Поскѣ не хотъли судить даже въ

<sup>1)</sup> Мишна, тракт. Саббать, VI, 2 и 4. Въ последнемъ месте говорится, что тотъ, вто носеть по ошебкъ оружіе въ субботу, напр. мечь, копье и т. д., долженъ приносить жертву за грехъ. Въ этихъ мёстахъ чхотя говорится только о субботь, но относительно запрещеній, не касающихся приготовленія пищи אלו בין יום מוב לשבת אלא . праздникомъ. אלן בין יום מוב לשבת אלא ד אוכל נפש בלבר т. е. все, что запрещается въ субботу, запрещается также въ празденых, различіе между обоими состоить только относительно приготовленія пищи, что позволяется въ последній, а въ первый запрещается. См. Мишну, тр. Беца V, 2; тр. Мегилла, 1, 6 и Талмудъ, тр. Саббатъ, листъ 60, b. и листъ 137, b. — Въ древнее время это запрещеніе, в'вроятно, соблюдалось еще строже, нежели въ поздивишее время; ибо евреи, какъ известно, до времени Маккавеевь, не воевали въ субботу противъ непріятелей, и допускали убивать себя. не обороняясь; см. 1 Маккав. II, 46 и сл.; ср. также Іосифа Фл. Contr. Apion. I, 22. Даже во время Помпен евреи не котели воевать въ субботу; см. Іоснфъ Фл. De bello judaico I, 3, 7. Поэтому запрещеніе носять оружіе въ субботу и въ праздники навърно не поздняго происхожденія. Digitized by Google

пятицу или наканунв праздника, потому что опасались, что въ этотъ день не придутъ къ решенію и такимъ образомъ производство дъла въ судъ продлится до субботы или до правдника. Относительно судопроизводства по уголовнымъ преступленіямъ, за которыя следовала смертная казнь, также говорится ясно, что таковое уже потому не могло происходить ни въ пятницу, ни наканунъ правдника, что въ случав приговора къ смерти, исполнение смертной казни запрещалось откладывать, а между тымь совершать ее вапрешалось по субботамъ и по праздникамъ і). Можеть быть противъ этого возразять, что это учреждение относится къ позднему време ни. Но кто блеже знакомъ съ исторіей развитія раввинскихъ религіозныхъ постановленій (halachah), тоть знаеть, что именно въ пованее время не особенно строго смотръли на осяверненіе субботы или правдника, когда річь заходила объ исполненіи другой запов'єди, и что въ древнее время были гораздо строже въ этомъ отношеніи относительно самой субботы. Следы этихъ древнихъ строгихъ возвреній, какъ относительно святости субботь и праздниковь, такь и въ многихъ другихъ отношеніяхъ, сохранились у самарянъ, караимовъ и другихъ не раввинскихъ евреевъ 2). Противъ этого доказатель-

<sup>1)</sup> Доказательства выше сказаннаго находятся въ Мишнѣ, тр. Беца, V, 2; тр. Синедріонъ, IV, 1 и въ Талмудѣ, тотъ же тракт. листь 35, а и b., гдѣ в высказывается положеніе: אין רציחה רוחה אח השבח, т. е. смертная казнь преступника не должна происходить въ субботу, а слѣд. и въ праздники.

<sup>2)</sup> Находять у самариманз и также у караимовъ усиденіе трехь монсеевихь завоновь относительно соблюденія святости субботи, усиденіе, не принятое раввинскими евреями. Основиваясь на Кн. Исх. XVI, 29, эти объ секти считають непозволительнимъ въ субботу виходить изъ дома и дозволяють только виходить въ синагогу. Далье они запрещяють имъть дома огонь въ субботу такъ что даже свъчка, зажженная въ пятницу вечеромъ, въ субботу не должна уже болье горъть. Навонець они считають запрещеннимъ въ субботу совокупленіе; см. относит. самаританъ: Notices et extr. томъ XII, стр. 124 и сл., 159 и 175 и сл., а относительно караимовъ: Aderet Elijahu, тракт. Саббамъ, XI, листь 28, а, XIII, л. 29, а, и сл. и XVII—XX, л. 31, а—33, а и Gurland, Ginze Israel, III, стр. 29—34. Другіе многочисленния усиленія Монсеевыхъ законовъ, со сторони караимовъ, относительно субботы находятся въ ихъ сборникахъ законовъ.

ства, что распятіе не могло происходить въ первый день пасхальнаго правдника, Шенкель 1) высвавываеть следующее: позднія, какъ онъ полагаеть, строгія раввинскія и талмудическія рішенія относительно субботы и праздниковь, не имъли еще значенія во время Інсуса. Но мы уже выще замътили, что прежде во многихъ отношеніяхъ гораздо строже соблюдалось почитаніе субботы нежели въ относительно позднійшее время. Не обращають вниманія, продолжаеть онь, на тоть факть, что строгая школа Шамая еще не взяла верха надъ снисходительной Гиллеля. Если бы докторъ Шенкель потрудился взглянуть въ какое нибудь сочинение по истории евреевъ, то онъ бы узналъ, что дёло было совершенно напротивъ, что именно около начала ІІ-го въка, следовательно долго после Р. Х., все сомнительные вопросы рёшались исключительно по мивнію школы Гиллеля и что съ этого времени это на всегда осталось такъ 2). Впрочемъ въ нашемъ вопросв не принимаются въ соображение спорные пункты этихъ двухъ школъ; ибо запрещение судить и казнить въ субботу и въ правдники высказивалось единогласно, и относительно этого не существовало различных мижній. Далъе Пенкель приводить многочисленные цитаты изъ Евангелій 3), гдв, какъ онъ полагаеть, говорится о судебныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ изданномъ имъ Библейскомъ Словаръ, томъ I, стр. 14 и сл.

<sup>4)</sup> См. Талиудъ, тр. Эрубинъ листъ 13, b. и ісрусалимскій талиудъ тр. Беракотъ, I, 5. и тр. Ебамотъ I, конецъ. Правило, что всегда надо следоватъ школь Геллеля во всёхъ спорныхъ мизніяхъ между этими объими школами, такъ взвёстно, что каждий еврейскій школьникъ могъ бы относительно этого направить пр. Шенкеля на върный путь.

<sup>3)</sup> Ев. Мате. XII, 14; Ев. Марка, III, 6. Ев. Луки, IV, 29 и VI, 1. Ев. Іоанна VII, 32 и 44; ІХ, 13 и сл. и 34 и Х, 39. Относительно последняго места нужно заметить, что праздникь обновленія (ср. тамь-же стихь 22-й) быль полупраздникь, въ который позволялись всё работы; только постничать и оплавивать мертваго запрещалось въ этоть праздникь. Этоть полупраздникь, равно какъ и нижеприведенный праздникь пуримь, принадлежить къ такъ называемимъ Іосифомъ Фл. νικητήρια или-же ήμέραι χαρμοσύναι οίλου Ισραήλ, какъ они называются въ ки. Юдиеь, VIII, 6. Это не были собственно праздники, но только дни воспоминанія извёстныхъ счастливыхъ происшествій, въ которые запрещалось публичное оплакиваніе мертваго, а вногда и пость.

решеніях и действіях въ субботу. Но послевнимательнаго чтенія всёхъ этихъ мёсть, оказывается, что нигде не говорится о формальномъ судопроизводствъ и объ исполненіи судебных врешеній. Далье Шенкель ссылается на одно мьсто въ Мишию (тракт. Синедріонъ XI, 4) гдъ, какъ онъ утверждаеть, допускается исключение для судопроизводства за преступленія противъ религіи, ибо за таковыя (5. М. 17, 13.) смертная казнь должна была торжественно совершаться въ праздникъ. Здёсь почти каждое слово — ошибка. Въ означенной Мишит вовсе не говорится ни о судопроизводствъ, ни о преступленіяхъ противъ религіи вообще; тамъ только говорится о такомъ спеціальномъ случав, когда какой нибудь учоный позволиль бы себь противорычить какому нибудь общепринятому решенію великаго синедріона въ Герусалим своего или прежняго времени, и осмедился бы опровергать его. Въ такомъ спеціальномъ случав, когда считали необходимымь дать угрожающій примірь, такой матежный учоный וקן מטרא) называется онъ — на основаніи Второз. XVII, 12 н 13) долженъ быть казненъ во время праздничной недвли --רכל говорится это тамъ, а не ביום טוב, въ праздникъ-чтобы льдо имьдо больше публичности. Въ праздничной же недъль были между первымъ и последнимъ днями, которые считались собственно праздниками, пять (теперь только 4 дня) дней, называемые הולי המועד, буднями праздника, когда допускается большее число работъ и когда допускалась и казнь. Наконецъ Шенкель ссилается на то обстоятельство, что Оседа быль казненъ Иродомъ Великимъ въ праздникъ пуримъ. Здъсь же Шенкель опять обнаруживаеть большое незнаніе еврейскихъ религіозныхъ дёлъ; ибо праздникъ пуримъ лишь полуправдникъ, въ который допускаются всякія работы и въ который только вапрещается публично горевать о покойникв. Впрочемъ Шенкель самъ упоминаетъ мъсто изъ Филона 1), гаъ этотъ еврей александрійскій ясно причисляеть къ запрещон-

<sup>1)</sup> De migratione Abrah. I, crp. 450 ed. Mang.

нымъ дёламъ обвинять и судить въ субботу, а слёдовательно и въ праздники, — и мы узнаемъ также изъ Дёяній Апост. XII, 3 и 4., что Иродъ Агриппа не хотёлъ казнить св. Петра во время пасхи.

День въ который происходило распатіе называется синоптиками тараской; мы выше замітили, что это слово, значащее приготовленіе, дійствительно употребляется какъ выраженіе пятицы, но только потому, что въ этотъ день приготовлялась пища къ субботі, въ которую запрещалось варить; но я считаю, какъ было уже выше замічено, какъ-то невозможнымъ называть тімъ же именемъ, т. е. днемъ приготовленія, и такую пятницу, въ которую справлялся большой праздникъ, и въ которую нельзя было приготовлять пищу къ слідующей субботі. Мніз кажется, что и это обстоятельство указываеть на то, что день распатія быль будень, а не большой праздникъ.

Въ извъстіяхъ Евангелій Марка и Луки находится еще много полробностей, которыя всё болёе или менёе убёдительно указывають, что день, въ который Іисусъ быль распять, не быль праздникъ, а слёдовательно и не могь быть 15-е нисана. Такъ напр говорится въ Еванг. Марк. (XV, 21) и въ Еванг. Лук. (XXIII, 26), что, когда вели Іисуса къ распятію, Симона Киринеянина, ѐрхо́рвуосат атрої, идущаго съ поля 1), принудили нести кресть. Выраженіе ѐрхо́рвуос ат атрої

<sup>1)</sup> Замѣчательно то, что въ западно-сирійскомъ переводь Евангелій, въ такъ назня. Evangelarium hierosolymitanum, слова ал' дурой переводятся NDD ра, съ горы; см. Evangelarium hierosol. ed. Franc. Miniscalchi Erizzo, Veronae, 1861, I, стр. 377. Параллельнаго мѣста, Ев. Луки (XXIII, 26), къ сожальнію нѣть въ единственномъ до насъ дошедшемъ кодексь, по которому было сдѣлано это наданіе. Въ наданнихъ Кюртономъ по кодексу прибливительно средним V-го вѣка отрывкахъ очень древняго сирійскаго перевода Евангелій, это мѣсто Ев. Луки, равно какъ и въ обикновенномъ сирійскомъ переводѣ, называемомъ Пешито, переводится: МПТР ръ, т. е. съ села. См. Remains of a very ancien recension of the Gospels in Syriae, hitherto unknown in Europe, discovered edited and translated by William Cureton; London, 1858 (Въ сирійск. текстѣ этого изданія страницы не обозначены). Въ переводѣ Кюртона эти слова пере

точно соотв'ятствуетъ еврейскому אַבָּלְּהָרָה, что обывновенно значитъ: приходить съ работы на полѣ, т. е. или съ работы при стадѣ на полѣ или съ другой полевой работы ¹); трудно здѣсь думать о простой прогулкѣ въ поле. Въ праздникъ же, понятно, запрещено было работать на полѣ и если оное находилось на равстояніи болѣе 2000 шаговъ отъ города, то запрещалось даже ходить туда.

По Евангелію Марка (ХУ, 46), Іосифъ изъ Аримаеен купиль себь посль распятія плащаницу, чтобы обвить тело Інсуса, а по Евангелію Ауки (XXIII, 56) женщины, которыя пришли съ Інсусомъ изъГалилен, приготовили благовонія и масти. Если бы день распятія быль праздникь, то нельзя было бы въ этоть день ни купить чего-нибудь, ни приготовить благовонія и масти; ибо въ праздникъ позволялось приготовить пищу только въ тому же дню; даже нищу нельзя было приготовить въ следующему дню 2); какъ эти женщины могли приготовить въ праздникъ масти, которыя, по Евангелію Марка (XVI, I) и Луки (XXIV, 1) имъ нужны были только на третій день? Единогласныя извёстія въ Еванг. Матоея (XXVI, 5) и Марка (XIV, 2. ср. Евант. Лук. XXII, 2) о томъ, что первосвященники и книжники говорили: дабы не захватить и не убить Інсуса впродолжение праздника, чтобы не произошло возмущения въ народъ, также говорять за то, что расиятие Інсуса произо-

даны (стр. 84,а.) не точнымъ выраженіемъ: «from the country»: ארירוא значнтъ маленькій городъ и также ссло.

<sup>()</sup> Cp. Butis XXIV, 7 m Cyg. XIX, 16.

<sup>2)</sup> Ср. више стр. 440, пр. 1 и стр. 443, пр 1. Странно, что учоние, какъ только річь заходить о еврейско-религіозинхь дізахь, часто утверждають то, что діаметрально противоположно правді. Такъ Яковъ Лихтенштейнь въ «Real-Encyclopädie» Герцога (томъ VI, стр. 594) утверждаеть: «первий день праздника въ важности уступаль субботь, поэтому въ этоть день били возможны покупки и засізданія великаго Совіта». Ми въ предъидущихъ принічаніяхь доказали, что это ложно, и нужно было-би ожидать, что учоний прежде, нежели высказаться такъ категорически въ сочиненіи, воторымь руководствуются препмущественно молодие богослови, освідомится у знатоковъ, дійствительно ли діло было такъ-какъ онь утверждаеть.

шло не въ праздникъ; ибо нигдъ не замъчено, что планъ ихъ не могъ быть исполненъ.

Изъ всего этого ясно следуеть, что въ день распятія не было праздника. Но какъ этоть результать соглашается съ только что упомянутыми мёстами изъ Евангелій Матеея (XXVI, 17), Марка (XIV, 12) и Луки (XXII, 7), по которымъ Іисусъ даль порученіе приготовить пасхальнаго агнца въ первый день праздника опрысноковъ? Въ этомъ опредёленіи времени находится очевидное противоречіе синоптиковъ, не только съ Евангеліемъ Іоанна, но и съ ихъ собственными указаніями въ следующихъ главахъ, если даже предположить, что подъ выраженіемъ: «первый день праздника опрёсноковъ» можно было разумёть 14-е. Какимъ же образомъ рёшить эти противоречія?

Мы выше доказали, что подобное определение времени, т. е. на 14-е число, невозможно; также невозможно нолагать, что апостоль Митеей не зналь въ какой день приносили и ъли пасхальнаго агипа. Если же образованный человъкъ написаль бы теперь, что освобождение престыянь въ Россіи было обнародовано въ 1843 г. или во время царствованія Александра І-го, то всё скажуть, что вдёсь находится погрёшность въ текств и что вивсто 1843 г. и Александра І-го, нужно 1863 г. и Александръ И. Если же евангелисть туть даеть опредбленіе времени, невозможное само по себъ и притомъ стоящее въ явномъ противоръчии и съ его собственными послъдующими известіями и съ известіями евангелиста Іоанна, не совершенно ли справедливо предположить, что въ текстъ, гдъ находится это невозможное извёстіе виралась накая-то ошибка Какая же ошибка можеть быть въ этомъ текств? Нужно ли его, текстъ, уничтожить и поставить вмъсто него другой тексть съ другимъ определениемъ времени? Нетъ, этого тоже не слъдуетъ, да и не нужно дълать; ибо можно предположить лишь такую погращность, которая легко можеть произойти и часто встрвчается въ рукописяхъ. Въ первоначальномъ подлиннине Евангелія Матоея, утверждаемъ мы, находились два слова,

состоявшія каждое изъ однихъ и тёхъ-же 4 буквъ, и переписчикъ по ошибкѣ пропустиль одно слово изъ 4 буквъ, случай, который очень часто случается въ рукописяхъ въ такихъ мѣстахъ, гдѣ слѣдуютъ одинаковыя слова. Вслѣдствіе пропуска первой группы буквъ текстъ не давалъ смысла, и сдѣлали очень простую, но невѣрную поправку текста и вслѣдствіе этого произошли и путаница и всѣ упомянутыя противорѣчія. Каждый классическій филологъ, занимавшійся критикой текста, засвидѣтельствуетъ, что въ классической литературѣ встрѣчаются тысячи мѣстъ испорченныхъ такимъ же образомъ, какимъ, по нашему предположенію, произошла порча въ разбираемомъ мѣстѣ Евангелія Матеея. Черезъ возстановленіе же первоначальнаго текста становится все ясно и исчезаютъ всѣ противорѣчія. Мы постараемся выразить это наглядно.

Очень многіе отцы и писатели церковные съ первой половины втораго стольтія, какъ напр. Папій, Ириней, Пантенъ, Оригенъ, Евсевій, Кирилль Іерусалимскій, Епифаній, Аванасій, Іеронимъ и другіе, свидьтельствують единогласно, что апостоль Матев писаль по еврейски и что его рукопись посль была переведена на греческій явыкъ 1). Іеронимъ говорить даже о еврейскомъ экземплярь, который еще въ его время находился въ Кесарійской библіотекь. Епифаній говорить о такомъ же экземплярь, который быль найдень въ царствованіе Константина въ Тиберіи 2). Извёстно далье то, что отцы церкви

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Доказательства этого можно найти въ Энциклопедіи Герцога (ІХ, стр. 165 п сл.), а подробиве у Кюртона (І. с. LXVI и сл. и LXXIII и сл. и LXXVII, прим.).

<sup>2)</sup> Iсорониих (Catal. 3) говорить: Matthaeus Evangelium Christi he braeicis literis verbisque composuit, quod quis postea in Graecum transtulerit, nom satis certum est. Porro ipsum hebraicum habetur, usque hodie in Caesarensi bi bliotheca, quam Pamphilius Martyr studiosissime confecit. О еврлюдинник Ев. Матеся lеронии часто говорить въ своихъ сочиненияхъ. См. также: Ерірhanius, Наегез. 30, Евіоп. § 6. Мит очень хорошо извъстно, что многіе въмецкіе богосковы киберальнаго направленія отрицають этоть единогласно засвидѣтельствованний, можно сказать, всей древней церковію фактъ. Я, съ своей сторовы, полагаю, что если би онъ даже не свидѣтельствовался стольшими, можно было-бы предположить а priori, что составленния во время ано-

подъ выраженіемъ: по есрейски очень часто разумёли прамейское нарёчіе употреблявщееся евреями въ Палестинѣ, и во многихъ мёстахъ новаго Завёта этотъ языкъ просто навывается еврейскимъ. Какъ же могъ читаться этотъ стихъ въ Еванг. Матеея (XXVI, 17), гдё находится упомянутое опредёленіе временя? Дошедшіе до насъ древніе сирійскіе переводы Евангелій 1) служатъ намъ средствомъ возстановить первоначальный текстъ этого стиха; ибо сирійскій языкъ былъ почти тождественъ съ арамейскимъ нарёчіемъ евреевъ въ Палестинѣ во время Інсуса Христа, и западное сирійское нарёчіе почти вовсе не отличалось отъ этого еврейскаго нарёчія. Первоначальный текстъ Евангелія Матеея (XXVI, 17) читался, какъ мы полагаемъ, слёдующимъ образомъ

יומא קרמיא דפטירא קרב וקרבו חלמידוהי לות ישוע ואמרו т. е, первый день праздника опръсноковъ приблизился, и при-

столовъ записки о жизни и рѣчахъ Інсуса,—а таковыя навѣрно были тогда составлени,—были написаны на еврейско-арамейскомъ нарѣчін, на которомъ говорили тогдашніе послѣдователи Христа, такъ какъ вѣроятно самое ничтожное число тогдашнихъ послѣдователей Христа знали греческій языкъ. Вѣдь Іеронимъ говоритъ (Proleg. in Matthaeum): Matthaeus primus evangelium in Judaea hebraico sermone edidit, ob eorum vel maxime causam, qui in Jesum crediderant ех Judaeis. Недостатокъ въ безиристрастіи и въ строго-объективномъ обсуживанія историко-критическихъ вопросовъ религіознаго свойства характеризуетъ очень часто какъ критическія, такъ и консервативныя иѣмецкія богословскія школы.

<sup>&#</sup>x27;) Кромф древняго серійскаго перевода ветхаго и новаго Завфта, такъ назыв. Пешито, который у сирійскихъ христіанъ пользуется церковнымъ уваженіемъ, имфется еще нфсколько другихъ изданныхъ сирійскихъ переводовъ новаго Завфта. Два перевода мы упоманули выше стр. 457 прим. 1, между которыми изданный Кюртономъ навфрно древнфе Пешито. Четвертый переводъ эго такъ наз. Филоксенскій, составленный Поликарпомъ, по порученію Филоксена, епископа въ Мабугф (Гераполь въ Сиріи), около половини VI-го вфка и изданный Іос. Увйтомъ: Евангел. въ Оксфордф, 1778 г. и прочая часть Нов. Зав. тамъ-же 1799 и 1803 гг. въ 4-хъ тт. Пятый—это переводъ Т по тавъенная по нфкогорымъ хорошимъ греческимъ рукописанъ рецензія предъндущаго перевода. Этой рецензіи вышло только Еванг. Іоанна, изданное пр. Бернштейномъ подъ заглавіемъ: Das heilige Evangelium des Johannes. Syrisch in charklensischer Uebersetzung... nebst kritischen Anmerkungen. Leipzig, 1853.

бливились ученики къ Іисусу и сказали и т. д. 1). Группа буквъ: Кофъ, Решъ, Бетъ и Васъ, которую мы нарочно тутъ надчеркнули, слъдуетъ здъсь, какъ видно, два раза подъ рядъ, а переписчикъ выпустилъ по ошибкъ одну четырехбуквенную группу; стихъ гласилъ послъ этого: переый день правдиика опръсноковъ прибливились ученики къ Іисусу и сказали и т. д.; но такъ какъ это не составляло правильнаго предложенія, то прибавили въ началъ предлогъ 2, т. е. въ; стихъ гласилъ тогда: «въ переый день» и т. д., а вслъдствіе этой невърной поправки текста произошла вся путаница и всъ вышеупомянутыя неравръшимыя противоръчія. Послъ нашего возстановленія первоначальнаго текста дълается все яснымъ и всъ эти противоръчія исчезають; ибо евангелистъ говоритъ тутъ лишь о приближении праздника и дальнъйшій его раз-

Текстъ гласитъ: Jaumo kadmojo deptiro День первый оприсночный

К R е В U К R е В U приблизились

talmidauhi lwot Jeschu uomru

ученики его къ Інсусу и сказали и т. д.

Оба е въ писанныхъ прописними буквами словахъ — гласныя, которыя не написани въ текств. Тамъ находятся лишь букви: К R B U K R B U. Подобнив же образомъ старается объяснить сирійскій епископъ VII-го стольтія, Георий Аравитянина, отсутствие трехъ царскихъ вненъ: Оховін, Іоаса в Анасіи въ родословін Інсуса (Ев. Мате. І, 8). Онъ полагаєть, что греческій переводчикь первоначальнаго подлинника перескочиль, по опибкъ, отъ имени Одоблам въ сходному съ немъ 'Облам. Также онъ объясняетъ пропускъ ниени Іоакима (тамъ-же стихъ 11-й) погрешностью переводчика и полагаеть также, что онь, переводчивь, въ 17-мъ стихв ошибочно читаль КПОВПК четырнадцать, вивсто КПОУПИ, семнадцать. Ибо, по прибавлению этихъ трехъ вынавшихъ царскихъ вменъ, между Даведомъ и вавилонскимъ пленомъ не 14, а 17 родовъ. См. Assemani, Bibliotheca orient. II, pag. 160. Достойно вниманія также то, что въ очень древнемъ сирійскомъ текстё Ев. Матеся, упомянутомь на стр. 457 прим. 1, дъйствительно находятся эти три царскія имена. Этотъ древній спрійскій переводь, кажется, зависить вообще болье оть первоначальнаго арамейскаго, нежели греческаго подлинника, что утверждаеть Кюртонь въ своемъ введеніи.

<sup>1)</sup> Для ясности мы изображаемъ для тёхъ, воторые не умёютъ читать оврейскихъ буквъ, нашъ предложенный текстъ латинскими буквами и прибавляемъ къ нему подстрочный переводъ.

сказъ, согласно съ Еванг. Іоанна и съ его собственными дальнъйшими извъстіями, могъ дъйствительно относиться къ 13-му и
14-му, слъдовательно ко времени предъ настоящимъ праздникомъ. Замътимъ притомъ, что семитскій корень КРБ, — араб.
караба, евр. карабъ и сир. кребъ, — употребляемый здъсь въ
смыслъ приближаться, имъетъ во всъхъ семитскихъ языкахъ
значеніе: быть близкимъ, приближаться, подходить, наст упать и можетъ туть хорошо переводиться черезъ прострою,
какъ и дъйствительно это греческое слово переведено въ сирійскомъ переводъ глаголомъ кребу (3 лиц. мн. ч.).

Что васается параллельных в мёсть во 2 и 3 Евангеліяхь (Марв. XIV, 12 и Лук. XXII, 7), то я полагаю, что они послёбыми переменены по испорченному мёсту Еванг. Матоел, чтобы ихъ согласовать съ послёднимъ, и эту поправку сдёлаль именно христіанинъ, который не быль хорошо знакомъ съ еврейскими обычаями при пасхальномъ правдникв. Послеразрушенія 2-го храма (въ 69—70 гг. по Р. Х.) не приносили более жертвъ и поэтому не закалали больше пасхальнаго агнца; поэтому ужевъ І-мъ вёке вёроятно существовали христіане, которымъ было совершенно неизвёстно, когда закалали и ёли пасхальнаго агнца, и такой-то христіанинъ, можетъ быть, поправиль оба мёста во 2 и 3 Евангеліяхъ, чтобы ихъ согласовать съ параллельнымъ, уже испорченнымъ, по напіему мнёнію, мёстомъ въ Евангеліи Матоея.

Послѣ возстановленія нами первоначальнаго текста Евангелія Матоея, вслѣдствіе чего и возстановляется гармонія между синоптиками и Еванг. Іоанномъ, намъ остается еще рѣшить одинъ вопросъ уже не гармонистическій, но чисто экзелетикоархеологическій. По единогласнымъ теперь извѣстіямъ всѣхъ Евангелій Іисусъ ѣлъ пасхальнаго агнца въ четвергъ вечеромъ. 13-го, а именно, по всевозможно яснымъ извѣстіямъ синоптиковъ, совершилъ это совершенно по еврейскимъ обычаямъ. Какъ же это можетъ быть? Пасхальнаго агнца должны были закалать, какъ извѣстно по Моисеевымъ предписаніямъ и по еврейской практикъ, 14-го и ѣсть его вечеромъ того же дня. Отчего Іисусъ тутъ уклонился отъ положительныхъ предписаній, отъ всеобщаго обычая, и вакъ онъ быль въ состояніи сдёлать это, такъ какъ вёдь не допустили бы во храмъ къ жертвеннику Его не во время принесеннаго пасхальнаго агнца? Это затрудненіе увеличивается еще вслёдствіе мъста въ Евангеліи Іоанна (XVIII, 28), изъ котораго мы узнаемъ, что тѣ евреи, которые привели Іисуса въ преторію, ѣли пасхальнаго агнца дъйствительно только 14-го. Чтобы отвѣтить на этотъ вопросъ, намъ надо изслёдовать, существоваль ли случай, когда можно было переносить закланіе и яденіе пасхальнаго агнца съ 14-го на 13-е. Рѣшенію этого вопроса мы должны предпослать одно общее примѣчаніе.

Для вёрнаго пониманія тёхъ мёсть вь новомъ Завётё и особенно въ Евангеліяхъ, въ которыхъ прямо или косвенно говорится о еврейскихъ религіозныхъ обычаяхъ и каноническихъ правилахъ, вовсе недостаточно руководствоваться какимъ нибудь Horaehebraicae et talmudicae Лейктфута, Шеттена, Буксторфа и т. д., или какимъ нибудь латинскимъ переводомъ древняго или новаго раввинскаго трактата и искать тамъ объясненій; но надо вникнуть въ духъ раввинскихъ ученій о преданіяхь и умёть проследить исторію ихъ развитія бритическимъ взглядомъ. Лишь въ новъйшее время, особенно докторомъ Гейгеромъ, раввиномъ въ Берлинъ, были произведены такія критическія изследованія, при посредстве которыхъ жы теперь въ состояніи понимать многія извістія въ Евангеліяхь лучше, нежели это было возможно раньше. Позднъйшіе раввины втораго стольтія—и отчасти даже раньше утверждали о многихъ ваноническихъ правилахъ, не встръчающихся въ Пятовнижіи, что они halacha lomosche missinai, т. е., что они были утверждены на основании устныхъ преданій, доходящихъ до Моисея на горъ синайской. Они также утверждають, что и образь пониманія ими того или другаго предписанія Монсея также основань на преданіяхь, доходящихъ до Монсея. Всегда и вездъ, послъ долгаго періода религіознаго развитія, когда оно впоследствіи останавлива-

лось и окаментвало, религіозные представители періода окаменълости утверждали, что религіозныя формы, господствующія въ ихъ время, были всегда теже и никогда не измънялись. Если же находились ясные исторические слъды того, что прежде действовали и думали иначе, то старались толковать и перетолковывать историческія воспоминанія до техъ поръ, пока не согласовывали древнихъ религіозныхъ понятій съ новыми. Однако несомивнио то, что многія раввинскія положенія, основанныя на изв'єстных толкованіях Моисеевыхъ законовъ, относятся къ относительно позднему времени и что эти Монсеевы законы понимались, толковались и исполнялись въ прежнее время совершенно иначе, нежели въ позднъйшее время. Въ болъе древнихъ составахъ раввинской литературы действительно находятся многочисленные следы этихъ древнъйшихъ пониманій и толкованій, и выше упомянутый учоный раввинь и отчасти также докторь Гольдзейма также доказали, что многіе изъ этихъ древнихъ толкованій сохранились у саддукеевг, самаритонг и караимовг. Послъ всего сказаннаго ясно, что для върнаго пониманія того или другаго мъста Евангелія, въкоторомъ идеть рычь объ извъстномъ религіозномъ положеніи, вовсе недостаточно освёдомиться въ Мишию и въ Талмудо или даже въ собраніи законовъ вполнъ зависимаго отъ Талмуда Маймонида и узнать, что говорится въ этихъ книгахъ относительно того или другаго упомянутаго въ евангеліяхъ религіознаго закона; но необходимо узнать-понимали ли и въ древнее время этотъ законъимъста въ Монсеевыхъ книгахъ, на которыхъ последній основывается, такъ, какъ въ более позднее время. Это критическое изследование можеть происходить или на основаніи слёдовь древнейшаго пониманія, которые сохранились или въ самой же раввинской литературъ или у саддукеевъ, самаританъ и караимовъ, или же на основаніи духа древнихъ толкованій отличнаго отъ болье новыхъ. Вообще можно замътить, что простое и естественное понимание словъ Монсеева закона принадлежитъ древнему времени, а вычурныя толкованія его, какъ и тонкіе, основанные

на извёстныхъ правилахъ, выводы—позднёйшему; далёе, что въ древнее время строже придерживались буквы закона, между тёмъ какъ въ позднёйшее время—то старались обойти или смягчить строгость буквы, то еще болёе усиливали законъ. Впрочемъ достаточно здёсь высказать несомнённый фактъ, что древнія пониманія и объясненія Моисеевыхъ законовъ во многомъ уклонялись отъ толкованій позднёйшаго времени, которыя обнаруживаются въ Мишнё и въ Талмудё 1).

Къ различіямъ между древнимъ и новымъ толкованіями принадлежить также вопросъ, какъ поступать, когда исполненіе какого-нибудь Монсеева закона, который не находится въ прямомъ отношеніи съ субботой, приходить въ столкновеніе съ соблюдениемъ святости этого дня, въ который запрещается всякая работа? Надо ли оставить исполнение этого закона. при совершении котораго должна производиться запрещенная въ субботу работа, изъ-за святости этого дия, или нътъ? Раввины въ такихъ случаяхъ поступали непоследовательно. но все-же по извъстной системъ и для достижения извъстной цъли. Именно, если при исполнении Монсеева закона должна была совершаться въ субботу такая работа, которая въ Пятокнижін не была прямо запрещена, но которую раввины объявляли положительно запрещонной Моисеемъ, то они говорили, что исполнение этой заповёди не должно происходить въ субботу или въ праздникъ, чтобы выказать всю великую важность запрещеній, объявленныхъ ими самими за Моисеевыя. Если же исполнение этого закона было сопряжено съ работой, которую весь міръ объявляль запрещонной въ субботу, то они полагали, при извъстныхъ обстоятельствахъ, что исполненіе этой заповеди «вытёсняеть субботу» רוהה את השבת, какъ гласило тутъ техническое выраженіе, т. е. что эта запов'єдь должна была исполняться въ этотъ день, не смотря на святость субботы. Древнее пониманіе было въ этомъ отношеніи прямо

<sup>1)</sup> Ср. мое сочиненіе: «Восмнадцать еврейских» надгробних надписей въ Крыму», Спб. 1866 г., гдѣ мм (стр. 166—170), при упоминанія извѣстнаго сочиненія Ренана: Vie de Jésus, подробите говорили объ этомъ предметь.

противоположное, и вообще нужно замътить, что въ древнее время имъли касательно субботы гораздо болъе строгія мньнія, нежели въ относительно позднее время. Объяснимъ высказанное туть несколькими примерами. Такъ напр. полагають раввины, что въ первый день седьмаго мёсяца внё Іерусалима нельзя трубить, если этоть день совпадаеть съ субботой, хотя Моисеева заповёдь ясно повелёваеть трубить въ этотъ день; раввины-же говорять: если трубить въ субботу, то этоть инструменть могь бы быть перенесень съ одного м'вста на другое, что, по ихъ мивнію, Моисеемъ 1). Они утверждають, напротивь, единогласно, что обръзаніе, которое должно совершаться въ осьмой день послъ рожденія, можеть исполняться въ субботу, хотя при этомъ дъланіе которой обыкновенно запресовершается работа. щается 2). Аревнойшіе-же караимы, у которыхь віфсь и въ другихъ случаяхъ сохранились очевидно древнъйшія пониманія, говорять почти единогласно, что обръваніе не должно совершаться въ субботу, но можеть откладываться на вечеръ или на слъдующій день 3).

Теперь мы прямо можемъ перейти къ нашему вопросу.

<sup>1)</sup> См. Мяшна, тр. Рошъ-ha-Шана, IV. 1 и Талиудъ, тотъ-же тракт. листъ 29, b и сл.; ср. тамъ-же листъ 32, 6 и Маймонида, Гилькотъ Шофаръ 1, 4 и 11. 6—10.

<sup>2)</sup> См. Мишна, тр. Саббать, XVIII, 3 и XIX, 1—4 и Талмудь, тотъ-же тракт. листъ 130, а—135, b.

<sup>3)</sup> См. Адеретъ Эліаку сочин. Элін Башьячи (жиль во 2-й полов. 15-го стол.) нзд. въ Евпаторін, 1835 г. тр. Сабботь, листъ 26, а, гдѣ, между прочимъ говорится: חמילה וכמעם הקרמונים החכמים שמרבית שחדעהו שצריר וממח היו כלם וכמעם הקרמונים החכמים שמרבית שחדעהו שצריר וממח שבת למוצאי סמוך להעשות אמר עגן רבינו והנשיא בשבת חמילה אומרים שבת למוצאי סמוך להעשות אמר עגן רבינו והנשיא בשבת המילה אומרים запрещали обрѣзаніе въ субботу, и нашъ учитель Аманъ полагаль, что оное должно совершаться тотчась по окончаніи субботи, послѣ заката солнца»; ср. тамъ-же листъ 99, в. и Леви бенъ Јефетъ въ его Сеферъ га-мицвотъ (у Пинскера, Likutte Kadmanijot, стр. 90), гдѣ говорится почти тоже самое и гдѣ сказано: «кромѣ того я слышаль, что нѣкоторые въ городѣ Хитъ (въ Месопотамін у Евфрата) и также въ другихъ мѣстахъ не обрѣзываютъ въ субботу, но въ воскресенье».

Что дълали, когда 14-е мъсяца нисана совпадало съ субботой: позволительно-ли было закалать насхальнаго агина, или нътъ, такъ какъ надо было приготовлять жертву, снимать съ нея кожу, отчасти сжигать ее на огив и т. д., словомъ - двлать работы, которыя строго запрещены въ субботу? Позднъйшіе раввины дають на это точный ответь, говоря: רוחה את השבת, «цасхальная жертва вытёсняеть субботу», т. е. святость субботы въ этомъ случав прекращается и повволяется дёлать всв обыкновенно запрещаемыя работы, если они необходимы для принесенія пасхальнаго агнца и не могуть откладываться на вечеръ і). Теперь спрашивается: были-ли прежде того же мивнія, что пасхальная жертва вытёсняеть святость субботы? Туть въ счастью сохранилось извёстіе, изъ котораго ясно можно видъть, что это мнение происходить отъ Гиллеля, дела упоминаемаго въ Деяніяхъ Апостол. Гамаліила 2), н что онъ впервые старался доказать его разными пространными и тонкими доводами <sup>3</sup>). Туть нужно заметить мимоходомъ, что отъ Гиллеля преимущественно происходитъ новое направление съ искусственными толкованіями священнаго Писанія и съ тонкими выводами, которое въ продолженіе первой половины втораго столетія достигло высшаго развитія при Рабби Акиби, изв'єстномъ даже отцамъ Церкви 4). Правда, поздивитие раввины, которые, какь уже замвчено, объявляють, что ихъ толкованія суть древнія, происходящія отъ самого Монсея, преданія, не хотьли прямо видьть нововведенія, происходящаго отъ Гиллеля, въ определении относительно принесенія пасхальнаго агица въ субботу; поэтому

<sup>1)</sup> См. Мишна, тр. Песахимъ V, 8 и VI 1—5 и Талмудъ, тамъ-же листъ 65, b и след.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Дѣянія Апост. V, 34—39 п XX, 3.

<sup>3)</sup> Это весьма интересное извѣстіе разсказывается подробно въ іерусалимск. Талмудѣ, тр. Песахимъ, къ Мишиѣ V, 1 и въ вавилонск. Талмудѣ, тотъ же тракт. листъ 66, а и сл. Въ сущности оба разсказа соглашаются, только разсказъ въ послѣднемъ мѣстѣ имѣетъ болѣе тенденціозный колоритъ, чтобы болѣе уничтожить поразительное въ разсказѣ.

<sup>4)</sup> Онъ упоминается Епифаніемъ: Haereses, I, 2, 9, стр. 421.

они говорили, что это определение было забыто во время Гиллеля, а этотъ онъ снова доказалъ извъстными доводами. Но разумные учоные и знатоки развитія раввинских ученій о преданіяхъ, какънапр. французскій академикъ Деренбурга 1). вышеупомянутый докторь Гейгерг и бывшій берлинскій раввинъ Гольдгеймъ 2) утверждали на прочныхъ основаніяхъ, что это определение относительно принесения пасхальнаго агица въ субботу было нововведениемъ, которое прежде было неизвъстно. Что это опредъление не могло быть забытымъ, какъ утверждають позднейшие раввины, уже видно изъ того, что случай, когда 14-е совпадаеть съ субботой, повторяется довольно часто. Это обстоятельство уже талмудистамъ казалось страннымъ и они его объясняютъ особеннымъ намвреніемъ Божіниь — возвысить личность Гиллеля его участіемъ въ этомъ обстоятельствв. У караимовъ также находится положительное известие, что въ прежнее время запрещалось приготовление пасхальнаго агица въ субботу и что саддукеи, представители болье древняго до-раввинскаго направленія въ іудействь, были того же мивнія; древніе караимы соглашаются съ болье древнимъ мивніемъ и съ саддукеями в). Намъ также извёстно о самаританахъ, которые, равно какъ саддукен и караимы, многихъ отношеніяхъ были последователями стараго направленія, что они не закалали пасхальнаго агица, когда 14-ое совпадало съ субботой 4).

¹) См. его разсужденіе: «Ueber das letzte Paschamal Jesus» въ голландск. журналь «Orientalia», Amsterdam, 1841, I, стр. 185 и сл. и его же сочиненіе: «Essai sur l'hist. et la géographie de la Palestine d'apres le thalmuds et les autres sources rebbiniques», Paris, 1867, I стр. 176 и слъд. и Гейгеръ, Iüdische Zeitschrift für wissenschaft und Leben, 1863, П, стр. 42 и слъд.

<sup>2)</sup> Maamar haïschut, Berlin, 1861; стр. 160 и сл.

<sup>3)</sup> Доказательства этого находятся въ: Eschkol hakkofer каранна Jehudah Hadasi (пис. около 1150 г.) § 98 и 202 и Aderet Eliahu, тр. Pesach, IX, листъ 36, а Ср. Derenbourg, l, с. стр. 186 прим. а, и Гольдгеймъ l. с. стр. 166 и слъд.

<sup>4)</sup> Это истекаеть изъ «Пысемъ самаританъ къ разнымъ европейскимъ учонимъ», см. Correspondance des Samaritains de Naplous, par Sylv. de Sacy, стр. 120.

Въ какое время закалали въ древности пасхальнаго агица, если 14-е совпадало съ субботой? На этотъ вопросъ нельзя отвъчать на върное, такъ какъ объ этомъ не сохранилось положительныхъ извъстій. Этотъ вопросъ не можетъ насъ и интересовать, имы только замътимъ, что, по митнію многихъ кариимовъ, пасхальнаго агица въ этомъ случать закалали и приносили въ жертву 14-го вечеромъ, по окончаніи субботы.

Насъ здёсь занимаеть другой вопросъ, именно слёдующій: вабъ поступали, когда 14-е падало на пятницу? Этотъ вопросъ сопряжонъ съ вопросомъ о времени дия, когда закалали н приносили въ жертву пасхальнаго агица. Монсеево распоряженіе объ этомъ не совсёмъ ясно. Такъ опредёляется въ кн. Исходъ (XII, 6 и Чис. IX, 5; ср. тамъ-же стихъ 11) время, когда надо закалать пасхальнаго агица בין הערבים, т. е. буквально: «между обоими вечерами». Напротивъ во Второз. XVI, 4, и въ кн. Іисуса. Нав. (У, 10) назначается время, въ которое надо приносить въ жертву пасхальнаго агнца, : בערב, т. е. вечеромъ. Во Второзаноніи (XVI, 6) сказано даже: «закалай пасху вечером» при (или лучше: по) зохожденіи солнца, во время твоего выхода изъ Египта». Последнее определение означаеть очевидно лишь время года, когда надо было совершать наску, что хорошо выясняется изъ подобнаго места въ вн. Исходъ (XXIII, 15). Поздніе-же раввины утверждають, что подъ этимъ понимается время дия и, указывая на кн. Исходъ (XII, 41), гдв въ еврейскомъ текств разделение стиховъ иное, нежели у 70-ти толковниковъ і), объясняють это місто такъ, что подъ этимъ понимается послівоб'яденное время. Послів долгихъ пространныхъ и тонкихъ выводовъ позднейшие раввины наконецъ выяснили, что подъ словами: «межеду обоими вечерами» собственно понимается посльобъденное время, т. е. время, когда солнце начинает склоняться въ западу и что пасхальнаго агица надо приносить въ жертву въ 9-мъ часу, а если нужно,

<sup>1)</sup> Въ еврейскомъ текств אין, мочь, принадлежить къ 42-му стиху, между темъ какъ у 70-ги толковниковъ это слово составляетъ конецъ 41-го стиха.

напр. когда 14-е совпадало съ пятницей, то можно и раньше 1). Въ древнъйшее время незнали такихъ вичурныхъ толкованій, а придерживались простаго и естественнаго смысла словъ. Подъ выраженіемъ: בין הערבים «между обоими вечерами» очевидно нужно понимать время непосредственно после завата солнца и до появленія темноты, каковое время мы называемъ сумерками, и это объяснение вполнъ соглашается съ вышеупомянутыми опредъленіями времени : בָּבוֹא הַשָּׁמֵשׁ «тотчас» посль заката солица» 2) и בערב «вечером», ибо по появленій темноты уже—не вечеръ, а ночь. Этому объяснению следовали, какъ мы полагаемъ, и 70 толковниковъ: (прос соперач-во всякомъ случав не означаетъ послвобъденнаго времени), и сирійскій переводчикъ (שמשא , т. е. «скоро посль заката солнца», равно какъ и самаритане и караимы, которые утверждають, что надо закалать и приносить въ жертву пасхального агица тотчась послів ваката солнца 3). Позднівшіє раввины хорошо чувствовали, что выраженіе: בין הערבים «между обоими вечерами» собственно вначитъ חמר דמרומי ה. е. сумерки; но они старались перетолковать этотъ естественный смыслъ слова, въроятно, по причинамъ практическимъ, чтобы дать болъе времени для приготовленія многочисленных пасхальных агицевь еще до наступленія ночи.

Послѣ этого ясно, что въ древнее время, когда еще не преобладали эти вычурныя толкованія, закалали и приносили въ жертву пасхальнаго агица послѣ заката солица. Спрашивается теперь, какъ поступали въ древнее время, когда 14-е

<sup>1)</sup> См. Мишна, тр. Песахимъ V, 1 и пространныя разсужденія объ этомъ въ іерусад. Тадмудъ къ этой Мишнъ и вавил. Тадмудъ, тотъ же тракт. листъ 55, а и слъд.

<sup>3)</sup> Относительно каранмовъ ср. Aderet Elijahu, тр. Песалъ, III, листъ 34. а. и сл. О томъ, какъ поступаютъ самаритане см. Correspondence de Samar. b. с. стр. 72 и 176 и ср. Petermann въ Энциклоп. Герцога XIII, стр. 378.

совпалало съ пятницей? Ибо тотчасъ после заката солнца начиналась суббота 1) и тогда, по древнему обычаю, уже нельзя было закалать и приносить въ жертву насхальнаго агица. Въ раввинской литературъ объ этомъ не сохранилось извъстія, и не могло сохраниться, ибо всявдствіе поздивишихъ опредъденій, изв'ястія о совершеній въ прежнія времена были можеть быть умышленно вычеринуты. О самаританахъ ми положительно знаемъ, что они теперь закалають и приносять въ жертву пасхальнаго агица въ пятницу пополудии, въ то время, когда солнце склоняется въ западу 2). Какъ они поступали въ прежнее время - намъ неизвъстно. Караимы на этотъ счотъ упоминаютъ различныя мивнія, между прочимъ и таковыя, по которымъ, когда 14-е совпадаетъ съ пятницею или съ субботой, жертвование пасхальнаго агица отлагается на будень 3). Поэтому вівроятно, по крайней мірів очень можеть быть. закалали и приносили въ жертву въ древнее время-когда еще не знали искусственных толкованій поздняго времени и строго придерживались буквы — пасхальнаго агнца 13-го вечеромъ, когда 14-е совпадало съ пятницей; ибо 14-го диемь нельзя было приносить жертвы, такъ какъ это должно происходить вечероми по Монсеевымъ предписаніямъ. Но такъ какъ по еврейскому исчисленію времени ночь причисляется къ следующему дню, то очень легко могло случиться, что въ данномъ случав приносили жертву 13-го вечеромъ, потому что также какъ вечеръ 14-го обозначается во Второз. (XVI, 4) первымъ

<sup>1)</sup> Время непосредственно после заката солнца до наступленія темноты, след, время сумерков називалось году году году, буквально: «между солнцами», и считалось уже субботой; ср. объ этомъ Талмудь, тр. Саббать, листъ 34, а и сл. и Маймонида, Гилькотъ Саббать, V, 3 и 4. Такъ какъ каранми, относительно времени, когда начинается суббота, вполив соглащаются съ раввинами (см. Адеретъ Эліагу, тр. Саббатъ, іХ, листъ 27, b), то совершенно справедливо предположить, что это раввинское пониманіе принадлежить древнему времени.

<sup>2)</sup> Рестимани, 1. е., который въ 1853 г. присутствоваль при жертвоприношеніи пасхальнаго агида на горь Гаризинской у Наблуса, древняго Сихемя, ныньшняго единственнаго сыдалица самаритань.

<sup>3)</sup> См. Eschkol hakofer § 202 и Aderet Elijahu, тр. Песахъ, VIII, янсть 36, а.

днемъ пасхальнаго праздника, слёдовательно причисляется къ 15-му, также могли причислять вечеръ 13-го къ 14-му, при чомъ удовлетворяли, по возможности, буквъ закона, по которому пасхальнаго агнца должно приносить 14-го. Этимъ, стало быть, объясняется, почему Іисусъ Христосъ велёль приготовить пасхальнаго агнца 13-го, —и это дёлалъ не Онъ одинъ, что было невозможно, но всю израильтяне приносили въ жертву тогда пасхальнаго агнца въ это время.

Остается рёшить еще одинъ вопросъ: отчего Інсусъ Христосъ вы пасхального агица еще 13-го вечеромъ, между тъмъ какъ тъ, которые его привели 14-го утромъ въ преторію, по Евангеліею Іоанна (XVIII, 28), хотели совершить это лишь 14-го? И это легко объяснимо. Кто знакомъ съ равличными способами, какими въ древнія, а также и въ позднія, времена объяснялись въ сомнительныхъ случаяхъ слова св. Писанія, можеть себь безь затрудненія объяснить, какъ легко могло произойти разноръчіе относительно времени, когда надо было псть насху. Въ трехъ местахъ Пятокникія именно сказано, что мясо пасхальнаго агнца должно събдаться ночью и то, что отъ него осталось до утра, надо сжечь. Такъ напр. въ кн. Исходъ (XII, 8) читаемъ: «пусть събдять мясо его въ сію самую ночь» и потомъ тамъ же (стихъ 10-й): «не оставляйте отъ него до утра; но оставшееся отъ него до утра сожгите на огив». Также говорится о пасхальномъ агицъ въ ки. Числъ (IX, 12): «и пусть не оставляеть оть него до утра». Наконець Второз. XVI, 4 гласить относительно этой жертвы: «и изъ мяса, которое ты принесь въ жертву вечеромъ въ первый день, ничего не должно оставаться до утра». Эти стихи можно было объяснять двоякимъ образомъ, когда приносили въ жертву пасхальнаго агида 13-го вечеромъ. Один могли думать, что пасхальнаго агица, принесеннаго 13-го вечеромъ, должны были всть въ тотъ же вечеръ, такъ какъ ничего нельзя было оставлять отъ его мяса до следующаго утра. Другіе могли полагать, что переносится на вечеръ 13-го лишь принесеніе пасхи, которое не можеть происходить въ пятницу вечеромъ после заката солн-

ца изъ-за субботы, но всть пасху надо по предписанію 14-го вечеромъ, и если говорится, что отъ его мяса ничего нельзя оставлять до утра, то подъ этимъ подразумъвается только утро 15-го, ибо нормальное время для празднованія пасхи-14-е. Оба эти митнія могли указывать на последній приведенный нами стихъ въ свою пользу. Последователи перваго мивнія могли сказать: здёсь сказано, что запрещается оставлять отъ жертвеннаго мяса до слыдующаю утра, слыд. ную 13-го вечеромъ пасху надо събсть ночью съ 13-го на 14-е. Последователи же последняго мненія могли сказать, что здесь · положительно, какъ и въ другихъ мёстахъ, подразумъвается 15-е. Въ талиудической литературъ находятся сотни разноръчій, основанных в на совершенно подобных в толкованіях в св. Писанія. Послів этого ясно, почему Інсусь-- и очевидно еще многіе другіе съ нимъ-- вль паску 13-го вечеромъ, между темь какъ многіе другіе, которые придерживались последняго мнёнія, совершали это лишь на следующій день. Относительно времени, когда надо было закалать и приносить въ жертву агица въ храмѣ 1), каждый не могъ придерживаться своего мнѣнія, ибо въ храмъ были хозяевами священники и синедріонъ и поэтому жертвы можно было приносить только по ихъ опредъленію. Поэтому Інсусъ Христосъ никакъ не могъ принести свою пасху въ иное время, чвиъ другіе. Съпденіе же наски было частное дело, которое каждый совершаль въ своемъ доме и могъ притомъ дъйствовать по своему собственному частному мижнію.

Во всемъ до сихъ поръ сказанномъ синоптики во первыхъ совершенно согласны съ извъстіемъ въ Евангеліи Іоанна. Далье, такъ вакъ 14-е тогда совпадало съ пятищей, въ ка-

<sup>1)</sup> Что насхальный агнецъ должень быль закалаться и жертвоваться только съ жрами, это едва ли нужно докази вать (см. Второз. XVI, 5 и 6); даже въ то время, когда допускались частные жертвенники (Bamot), насхальный агнецъ могь приноситься въ жертву лишь со жрами ісрусалинскомъ; см. Мишну, тр. Песахимъ, V. 5 — 10 и тр. Мегилла, 1, 11; ср. также Талиудъ, тр. Песахимъ, листъ 64, а и сл., тр. Мегилла, листъ 9, b, листъ 91, а и тр. Зебахимъ листъ 117, а.

ковой день изъ-за наступавшей субботы нельзя было ни закалать, ни приносить жертву, то эта жертва всюми евреями приносилась вечеромъ 13-го. Поатому въ Еванг. Іоанна говорится, что тъ, которые повели Іисуса въ преторію, не хотъли войти чтобы не оскверниться—Іла фатроси то πάσχα, «чтобы можно было петы паску»; стало быть не сказано, чтобы можно было принести въ жертву паску, но лишь— чтобы можно было ее псть, ибо приносили ее всъ уже въ предъидущій вечеръ. Разнорьчіе состояло только относительно времени, когда нужно было псть принесенную 13-го паску. Одни, и между нами и Іисусъ, его домохозяннъ, апостолы и въроятно еще многіе другіе тыли паску въ тоть же вечеръ, чтобы ничего не оставалось отъ ея мяса до слюдующаю утра; другіе совершали это, по только-что упомянугой причинъ, въ слъдующій вечеръ.

Этотъ результатъ можетъ, по моему мнѣнію, служить и доказательствомъ подлинности Евангелія Іоанна; ибо если бы оно дъйствительно принадлежало ІІ-му стольтію, что многіе изъ новьйшихъ критиковъ утверждаютъ, то авторъ описалъ бы нѣкоторыя обстоятельства изъ живни Іисуса по обстоятельствамъ своего времени. Но такъ какъ во второмъ въкъ, когда новое раввинское направленіе взяло вполнѣ верхъ надъ старымъ, не могло быть рѣчи объ откладываніи пасхи съ 14-го на 13-е и о сомнѣніяхъ во времени, когда надо было ѣстъ пасху, то авторъ этого времени никогда не могъ описывать обстоятельства такъ, какъ они дѣйствительно описываются въ Евангеліи Іоанна. Такъ описывать могъ только очевидецъ или по крайней мѣрѣ такой человѣкъ, который жилъ весьма близко къ тому времени, когда совершались описанныя имъ происшествія.

#### ۲I.

## Объясненіе двухъ мѣстъ въ Евангелім Іоанна.

Мы пользуемся случаемъ объяснить еще два мъста въ Евангеліи Іоанна, которыя надълали много хлопотъ эквегетамъ, но которыя ими не были объяснены удовлетворительно. Въ только-что объясненномъ мъстъ Еванг. Іоанна (XVIII, 28) говорится, что тв, которые повели Інсуса Христа въ преторію, не вошли, чтобы не оскверниться. Туть спрашивають многіе, отчего они не хотёли войти въ преторію, такъ какъ такое оскверненіе, какт они полагають, продолжается лишь до вечера, когда они все же могуть всть пасху, которую ви лишь после наступленія ночи. Но на деле было совершенно иное. Два древнихъ учителя, жившіе въ первое время Маккавеевъ или даже еще не много раньше, опредълили, что почва за границей, т. е. всёхъ странъ внё Палестины -- ארץ העמים оскверняеть подобно телу мертваго, такъ какъ почва можеть содержать остатки мертвыхъ. Около 10-ти лътъ до Р. Х. это опредъление пріурочили также и къ воздуху заграничному. Соприкосновение заграничной почвы оскверняло настолько же, какъ и соприкосновение мертваго, т. е. на семь дней. Домъ язычника въ Палестинъ оскверняетъ на столько же, какъ земля за границей, т. е. также на семь дней 1). Следовательно, если бы они вошли тогда въ преторію, онв осквернили бы себя на всё правдники, и, понятно, не могли бы всть пасху.

Евангелисть Іоаннъ (XIX, 31) говорить: «Но какъ т о г д а была пятница, то іуден, дабы не оставить тёль на крестё въ субботу—ибо та суббота была день великій—просили Пилата» и т. д. Почему, спрашивается, эта суббота была великая? Особенно затруднялись тё эквегеты, по мнёнію которыхь день распятія быль въ первый день праздника и поэтому слё-

<sup>1)</sup> См. Мишну, тр. Оголотъ. XVIII, 6 и 7; тр. Назиръ, ТП, 3 и Тајмулъ, тр. Саббатъ, листъ 14, b и саѣд. Ср. Маймонида, Гилькотъ Туматъ Метъ, XI, 1—9 и комментаторовъ къ этимъ мѣстамъ. Странно, что Кирхиеръ, которий цитуетъ (см. его сочиненіе: Die jūdische Passafeier u. Jesu letztes Mahl, стр. 33 и сл.) многія и здѣсъ упомянутыя мѣста, все таки дошолъ до ложнаго результата, что входъ въ домъ язычника оскверняетъ лишь до вечера; между тѣмъ какъ онъ относительно оскверненія стоитъ наравиѣ съ почвой заграничной и поэтом у ведетъ за собою семидневное оскверненіе.

дующій день — быль обыкновенной субботой. У евреевь первая суббота предо цаской называется этой, т. е. великая суббота. Но неизв'ястно съ какого времени существуеть это названіе. Преданіе, которымь объясняется происхожденіе этого названія, котя находится въ талмудической литератур'я, но самое имя впервые встр'ячается въ сочиненіи конца XI или начала XII стольтія 1) и въ одной глосс'я къ Талмуду приблизительно того же времени 2). Но такъ какъ это названіе относилось къ суббот'я предо пасхой, то это во всякомъ случать не можетъ служить непосредственнымъ объясне ніемъ нашего м'яста въ Евангеліи Іоанна. Следовательно намъ надо искать прямаго объясненія этого стиха гдё либо въ другомъ м'ясть, гдё мы и д'яйствительно находимъ его.

Мы выше указали на то, что у самаританъ и караимовъ сохранилось многое изъ воззрѣній и религіозныхъ опредѣленій евреевь того древняго времени, когда еще не преобладаль раввинизмъ, между темь какъ оныя были забыты или нарочно устранены у раввинскихъ евреевъ. Между самаританами и караимами съ одной и между раввинскими евреями съ другой стороны существуеть старый споръ, о которомъ съ объихъ сторонъ было писано много рго и contra. Въ книгъ Левить (XXIII, 9-21) находятся следующія предписанія: чтобы принести въ храмъ первый снопъ жатвы, въ тотъ же день жертвовать агица со всёми принадлежностями какъ всесожженіе, чтобы считать съ этого дня 50 дней, а въ последній день оныхъ праздновать пятидесятницу. Время, когда приносить этотъ первый снопъ жатвы, опредбляется въ 11-мъ и 15-мъ стихахъ (также въ 16-мъ стихѣ): מַמֶּחָרָת הַשַּׁבָּת, т. е. буквально: «на другой день субботы» именно во время пасхи. Въ Мишив 3) находится ясное извъстіе, что бозоусеи, т. е. пар-

<sup>1)</sup> Въ Махзоръ Витри, цитуется у Абудрагама 77, а.

²) Тосафоть къ тр. Саббать, листь 87. b. s. v. אורן; ср. Мидрашь рабба Шемоть, Параша אום.

³) Тр. Менакоть, VI, 3.

тія священниковъ и ихъ приверженцовъ-аристократовъ, во время первыхъ Продовъ, понимали этотъ стихъ буквально, и поэтому жали этотъ снопъ ез субботу вечеромя, въ паску, и начинали считать съ следующаго дня. Последователи этого мивнія жили, между евреями, еще въ концв перваго христіанскаго въка. Фарисея, представители новаго направленія, кажется, вели очень жестокую борьбу изъ-за этого съ приверженцами стараго направленія и поб'єда досталась посл'є большихъ усилій; ибо въ память этой победы состоялось запрещеніе 8-го нисана до конца пасхи (въ каковое время одержали победу) сетовать публично надъ покойникомъ, какъ въ полупраздники 1). Изъ талмудическихъ источниковъ также вытекаеть, что бозоусеи, после того какъ новейшее направленіе одержало верхъ надъ старымъ, прибегали въ хитрости. начиная счоть по своему, съ воскресенья, чтобы правдновать интидесятницу въ воскресенье, и что фарисеи потомъ принимали разныя мёры для противодействія этому <sup>2</sup>). Эти бознусеи почти всегда приводятся въ талмудической литературѣ вмъсть съ саддукеями и почти отожествляются съ последними. Вместе образовали они, какъ это доказано въ новъйшее время, усиленную вступленіемъ въ свойство съ первыми Иродами партію священническо-аристократическо-саддукейскую, которая вся следовала до-фарисейскому направленію въ пониманіи многихъ Монсеевыхъ законовъ, самаритане и караимы также принимають это место буквально и всегда начинають этоть счоть 50-ти дней съ воспресеныя. Поэтому они празднують пятидесятницу всегда, какъ и мы христіане, въ воспресенье. Раввинскіе евреи, однако, полагають, что подъ этой субботой разумется первый день паски, въ какой бы день недъли онъ ни палъ; поэтому они начинаютъ счотъ всегда со вторато дня пасхи и пятидесятница бываеть

<sup>4)</sup> Мегиллатъ Таанитъ въ Талмуде, тр. Таанитъ, 17, b и тр. Менахотъ, листъ 65, а.

<sup>2)</sup> Мишна, тр. Рошъ га-Шана, П, 1 и тр. Хагига, П. 4; ср. Талиудъ, тр. Рошъ га-Шана инстъ 22, b и тамъ же комментарій Раши къ этому мѣсту.

у нихъ въ различные дни недёли і). Понятно, что суббота во время 7-ми дневнаго правдника паски имела особое вначеніе для приверженцовъ перваго естественнаго толкованія, н намъ передаетъ очевидецъ, что дъйствительно самаритане еще до сихъ поръ навывають субботу во время праздника пасхи «великой субботой» 2). На основаніи вышечномянутыхъ достоверныхъ известій относительно пониманія этихъ словь бозочсеями едва ин подлежить сомнёню, что въ превнее время, когда еврен поступали болве слвдуя естественному смыслу словъ св. Писанія, всё они следовали упомянутому мнвнію бозвусветь, самаритань и караимовь и поэтому называли всв, какъ еще теперь самаритане, субботу во время пасхальнаго правдника «великой субботой», что мы узнаемъ изъ совершенно мимоходнаго извъстія въ Евангелін Іоанна. Но когда въ позднее время взяло верхъ раввинское толкованіе словъ полго (на другой день субботы въ смысле на другой день правдника), тогда старались также устранить название «великая суббота» для субботы во время пасхальнаго праздника, чтобы этимъ уничтожить всякое воспоминаніе о прежнемъ толкованіи и лишить ту субботу ея значенія. Но такъ какъ въ народів еще сохранилось воспоминаніе о «великой субботь», то выдумали сказку и дали это название субботь предъ пасхой.

Мы полагаемъ; что и изъ этого обстоятельства можно заключить о раннемъ составленіи Евангелія Іоанна; ибо въ

<sup>1)</sup> Пространные споры объ этомъ предметь находятся въ Талмудь. тр. Менахоть, инсть 65, b и сл. Въ комментарін Авраама Ибнъ — Езры къ кн. Лев. ХХІП, 9; далье въ караннокомъ комментарін Миблодъ Каранна Арона Перваго (составл. около 1290 г.) надан. въ Евнаторін, 1835, III, листь 41, а и след. и Адереть-Эліягу, тр. Хагъ-гашебуотъ І—VI листь 40, b—43, а. О другихъ позднихъ сектахъ, которыя также следовали мивнію самаританъ и каранмовъ повіствуеть каранмъ Егуда Гадаси въ Эшколь га-Коферъ § 98.

<sup>2)</sup> Петерманъ 1. с. стр. 381. Что самаритане нонимають слова попородитакие какъ карании, буквально, они часто висказывали въ своихъ инсьмахъ къ еврейскить учонимъ; см. Correspondance des Samarit. de Naplous, par Sylv. de Sacy, стр. 158, 177 и 190.

концъ перваго христіанскаго въка новое фарисейское толкованіе этихъ словъ одержало полную побёду надъ старымъ н поэтому тогда уже не могло быть ръчи о «великой субботь» въ недёлё пасхального праздника. Даже автору въ началь ІІ-го стольтія не вздумалось бы говорить о ней, темъ болье, что обстоятельство, что «та суббота была великая», нисколько не стоить въ тъсной связи съ его собственнымъ разсказомъ: нбо было запрещено оставлять трупъ на креств во время ночи на основаніи предписанія Моисея 1); но тогда надо было поспъшить снятіемъ съ креста по причинъ наступленія субботы, потому что вообще въ этотъ день, какая бы ни была суббота, воспрещается совершать погребеніе з). Стало быть, если туть указывають, такъ сказать мимоходомъ и безъ всякой нужды, на незначительное обстоятельство, которое повже не могло быть ни выдуманно ни извёстно, то это, мы полагаемъ, положительно доказываетъ, что весь разсказъ происходить оть такой личности, которая не очень была удалена отъ того времени, когда совершались сообщенным имъ происшествія, или даже была ихъ очевидцемъ.

#### VII.

## Выводы изъ того, что было сказано доселѣ отнесительно синедріона иоторый приговорилъ Інсуса Христа иъ сперти.

Если объясненіе наше послёдняго мёста въ Еванг. Іоанна вёрно, въ чомъ едва ли можно сомнёваться, то изъ этого, какъ и изъ того обстоятельства, что въ годъ смерти Іисуса всё евреи закалали пасху 13-го, можно сдёлать весьма важное историческое ваключеніе, именно, что синедріонъ приговорившій Іисуса къ смерти быль не фирисейскій, но со-

<sup>1)</sup> Bropos. XXI, 22 E 23.

<sup>2)</sup> Въ субботу запрещено трогать нокойника съ места, на которомъ онъ лежить; относящіяся къ этому предписанія собрани у Маймонида, Гилькотъ Саббать, XXVI, 20—28.

стояль изъ саддукеевъ, по крайней мъръ послъдніе были тогда въ синедріонъ задающими тонъ, отъ которыхъ зависьло ръшеніе. Это предположеніе я уже давно и часто высказывалъ, но досель не имълъ случая помъстить въ печати и доказать его; при составленіи этого разсужденія это предположеніе обратилось у меня почти въ убъжденіе. Не желая распространяться здёсь о другихъ моихъ основаніяхъ въ пользу этого предположенія, мы остановимся на положеніяхъ, уже доказанныхъ въ этомъ разсужденіи, и только кратко укажемъ на другія основанія этого предположенія.

Чтобы вёрно понять неясныя извёстія синоптиковъ о послъдней пасхальной вечери Інсуса Христа и о Его смерти и чтобы притомъ согласить ихъ съ извёстіями Еванг. Іоанна, не искажая насильно словь последняго, мы, какь полагаемь, пошли по единственно возможному пути, предположивъ, что всѣ евреи въ годъ смерти Іисуса приносили пасху не 14-го, а 13-го вечеромъ. Мы также привели причины, отчего они тогда уклонялись отъ Моисеева предписанія, и вифсть показали, что по воззрвнію раввиновъ или фарисеевъ (что почти одно и тоже) эти причины для отложенія не имфють значенія, что агица можно закалать и приносить въ жертву безъ околичностей въ субботу и что это, когда 14-е совпадало съ пятницей, должно было совершаться послё обёда того же дня. Первый представитель этого фарисейского возвржнія, какъ выше было доказано, быль Гиллель, дедь упоминаемаго въ Деяніяхь Апостоловь Гамалінда; о немь разсказывается въ Талмудъ, что онъ былъ предсъдателемъ синедріона отъ 100-60 г. до разрушенія Іерусалима, т. е. отъ 30 г. до Р. Х. до 10 г. по Р. Х. Гиллель котя не быль основателемь фарисейскаго образа толкованія, но онъ доставиль ему рішающую силу и уваженіе, и его стремленіе было преимущественно направлено на то, чтобы возможно больше уменьшить преямущества и привиллегіи священниковъ, вслёдствіе чего последніе сделались его врагами 1). Изъ 13-ти правиль,

Digitized by STOOSIC

<sup>1)</sup> Cp. Geiger, Jüdische Zeitschrift für Wissenschaft u. Leben, часть II

которыя постановили раввины о томъ, какъ объяснять св. Писаніе и какъ дёлать выводы изъ закона, приписывають ему семь, которыя составляють собственно сущность этихъ 13-ти правиль 1). Пока этотъ Гиллель быль председателемъ синедріона, пасха навёрно приносилаєь по фарисейскому правилу после обела, а не по закате солниа, и также закалалась и приносилась въ субботу; ибо это было правомъ синедріона объявлять новолунія и назначать время, когда справлять праздники. Не наступила ли по смерти Гиллеля реакція противъ фарисейскаго направленія, такъ что саддукей и ихъ направление опять одержали верхъ? Навърно это было такъ. Потомство этого Гиллеля въ продолжение 15-ти родовъ нодъ рядъ, приблизительно до 425 г. по Р. Х., ванимало сначала должность председателей синедріона, а потомъ патріарховъ, которые отъ римскихъ императоровъ получали титулы illustres, spectabiles и clarissimi. Всё эти предсёдатели и патріархи, начиная съ Гамамила до тёхъ, которые жили около половины IV-го въка, очень извъстны и о нихъ очень часто упоминается въ талмудическихъ сочиненіяхъ, гдв болбе или менъе часто приводятся ихъ изреченія и сужденія. Только Симеонь, сынъ этого Гиллеля, извёстень лишь по имены но не сохранилось отъ него ни одного изреченія. Поэтому талмудическое извёстіе что и этотъ Симеоно быль предсёдателемъ синедріона <sup>2</sup>), кажется неисторическимъ и образовалось только по той причинъ, что трудно было представить себъ, чтобы сынь того знаменитьйшаго Гиллеля и праотепь столь почтеннаго рода учоныхъ предсъдателей синедріона и патріарховъ, не быль преемникомъ своего отца, какъ это происходню всегда въ длинномъ ряду ихъ потомковъ. Гамаліиль,

<sup>1863,</sup> crp. 42 m cs. m Derenbourg, Essai sur l'histoire et la géographie de la Paléstine, d'après les Talmuds et les autres sources rabbiniques, Paris, 1867, I crp. 179 m cstg.

<sup>1)</sup> Тосифта въ Синедріону, VII; Введеніе въ Торатъ Коганимъ и Аботъ де Рабби Натанъ, XXXVII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Талкудъ, тр. Саббать, листъ 15, а.

сынъ этого Симеона, извъстный въ талмудической литературъ подънменемъ «Раббанз Гамаліція Старшій», хотя быль повже председателемъ синедріона, но во время апостоловъ онъ быль лишь простымъ его членомъ, между темъ какъ главнымъ ораторомъ и очевидно председателемъ былъ первосвященникъ. Въ Дъяніяхъ Апостольскихъ (V, 17) ясно говорится, что первосвященнивъ и его свита въ синедріонъ были Саддукеи и мы видимъ также ясно изъ IV, 1-6, что и священники, старъйшины и книжники находились въ тёсной связи съ ними. Поэтому весьма въроятно, что великую могущественную партію саддукеевз не легко было побъдить и что они по смерти весьма популярнаго Гиллеля, усиленные бозоусеями, находившимися въ свойствъ съ Иродомо I, опять стали во главъ синедріона и захватили въ свои руки власть, не будучи впрочемъ въ состоянии вполнъ вытъснить почитаемыхъ народомъ фарисеевъ. Но эти очевидно составляли тогда въ синедріонъ меньшинство. Даже позже, когда фарисеи уже одержали верхъ, часто, а именно почти до самаго разрушенія храма, бывали саддукейскіе первосвященники і). Саддукен, состоявшіе преимущественно изъ священниковъ и аристократовъ, стало быть изъ консервативныхъ элементовъ, достигши снова власти, дълали то, что всегда делають эти классы общества при подобныхъ обстоятельствахъ. Они старались вовстановить по возможности все старое. Они распредълили праздники по старому обычаю; первый снопъ жатвы приносился въ воскресенье, ченіе и поэтому опять называлась «великой субботой». Пятидесятница справлялась, понятно, также всегда въ воскресенье, пасхальный агнець опять, какъ прежде, закалался после заката солнца, а если 14-е совпадало съ пятницей, жертвоприношеніе переносилось на вечеръ 13-го.

<sup>1)</sup> См Іосифъ. Фл., Antiqq. XX, 9, 1, гдѣ приводится такой примъръ въ 63-мъ г. и ср. Geiger, Urschrift u. Uebersetzungen der Bibel in ihrer Abhängigkeit von der innern Entwicklung des Judenthums; Breslau, 1857, стр. 108 и слъд., гдѣ также приводятся такіе примъры изъ талмудическихъ источниковъ

Между твиъ какъ ученіе Інсуса, — за исключеніемъ догмата о Троипъ, - не находило почти ничего предосудительнаго у фарисеевь 1), господствовавшей въ то время партіи священническоаристопратическо-саддукейской оно должно было казаться противнымъ. Такая партія въ періодъ реакцій, когда она снова постигла отнятой у нея власти, какъ обыкновенно бываетъ, оказалось суровой, жестокой, и немилосердой. Въ раввинской литературь часто встрвчаются горьчайшія жалобы противь жестокости, свирвности, хищничества и жадности этихъ саддукейскихъ священниковъ. «О горе мив, восклицаль Абба Іосифъ бень Ханинь іерусалимскій, отъ рода Боэва (выше упомянутыхъ бозоусеевъ), о горе за ихъ копья! О горе мив отъ рода Кантара, о горе за ихъ перо! О горе мив отъ рода Ханана (Ананіи), о горе за ихъ шипеніе! О горе мне отъ рода Намаила бень Фоби, горе за ихъ кулакъ! Они сами первосвященники, ихъ сыновья-казначен, ихъ затья-смотрители храма и ихъ слуги быють народь палками»! Въ другомъ мёстё говорится о знатныхъ священникахъ, גרולי כחונה, что они силою захватывають многочисленныя кожи принесенных жертвь, и о насиліяхъ младшихъ священниковъ, которые ходили въ амбары со своими рабами ссыпать десятину, на которую, по Монсееву закону, они не имъли никакого права; ибо десятины принадлежали левитамъ, а не священникамъ. Недовольство противъ этого насильственнаго и разбойническаго саддукейскаго священничества въ народъ было такъ велико, что къ нимъ примъняли стихъ Притчъ (Х, 27): «лъта гръшниковъ сократат-

<sup>1)</sup> Излагать подробнёе этоть предметь здёсь не мёсто. Вообще только замёчу, что пренія фариссевь сь Івсусомъ не могуть прямо служить доказательствомъ враждебности между первыми и Спасителемъ. Пренія о религіознихъ вопросахъ, иногда даже очень оживленныхъ, били тогда и также позже между евреями очень въ ходу. Даже различния школи фариссевъ, которыя считали одна другую благовёрними, напр. школа Гиллеля и школа Шамая, спорили между собою иногда такъ горячо, что тё или другіе въ пылу спора брались за мечь или копье. И все-таки спорящіе очень уважали одинъ другаго. Ср. Мишну, тр. Ебамотъ, 1, 6 и Талмудъ, тр. Эрубниъ, листъ 13, b и Беца, листъ 20, а и сл.

ся», и составилось сказаніе, что булто слышался голось съ неба во храмв, который, (применительно къ 1 Парств. П. 12 и сл.) сказаль: «уходите отсюда, сыновья Илія, вы осквернили храмъ Божій» 1)! Можно себ' представить съ какимъ гнъвомъ и отвращениемъ такое дерзкое, гордое и народу ненавистное священничество смотрело на Інсуса Христа и на его большое вліяніе на народъ. Такъ какъ они боялись приверженцовъ Христа среди народа, то употребили коварство и самую низвую изм'вну, завладели во мраке ночи священною Его личностью и торопливо произнесли надъ нимъ приговоръ вопреки встьмь фарисейскимь предписаніямь о судопроизводствь при уголовных преступленіяхь. Іосифь Флавій разскавываеть намь 2), что уголовное судопроизводство саддукеевъ было горавдо строже, нежели фарисеевъ. По прелписаніямь последнихь судь надь уголовнымь преступникомь, надъ которымъ можетъ быть произнесенъ смертный приговоръ, долженъ производиться только диемъ, но ни въ какомъ случав не ночью 3): Христосъ же быль осуждень или по врайней мёрё судимъ ночью 4). По предписаніямъ фарисеевь никакой смертный приговорь не должень быль быть тоть же самый день, въ который судъ произнесенъ въ начался, а только на слодующий день; такимъ образомъ смертный приговорь должень быль быть произнесень лишь посль двухь засъданій, произведенныхъ посльдовательно въ Христось быль осуждень въ одноме коротдва дня <sup>в</sup>): комъ заседаніи. По извёстіямъ Евангелій Христосъ быль

<sup>1)</sup> См. Тосифта, тр. Менахотъ, конецъ и Талмудъ, тр. Песахимъ, листъ 57, а Фл. Іосифъ, antiq. XX, 8, 8 и 9, 2.

<sup>2)</sup> Antiqq. XIII, 10, 6 x cp. XX, 9, 1.

<sup>3)</sup> Мишна, тр. Синедріонъ, IV, 1.

<sup>4)</sup> По Ев. Мате. XXVI, 57 и сл. ср. XXVII, 1, и Ев. Марк. XIV, 53 ср. XV, 1. Інсусъ судился ночью и приговоръ быль произнесень лишь утромъ. Но изъ Ев. Луки XXII, 66, кажется, вытекаетъ, что судъ производился только ут ромъ.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Мишна 1. с.

осужденъ за мнимое богохульство 1), и первосвященникъ разосвои одежды, когда Христосъ, на его вопросъ. онъ ли Мессія, Сынъ Божій, ответиль: «ты сказаль: наже сказываю вамъ: отнынъ уврите Сына человъческаго, сидящаго одесную силы, и грядущаго на облакахъ небесныхъ»: потому что каждый, кто слышаль богохульство, должень быль разодрать свои одежды 2). По фарисейскимъ предписаніямъ тогда только можно приговорить въ смерти за богохульство, когда богохульникъ при этомъ, клядъ, произносилъ нечвреченное божественное имя והוח letoen 3), чего Христосъ однаво не двлаль. Когда осужденнаго вели на мъсто казни, судебый приставъ, съ цлаткомъ въ рукв, оставался у дверей судилища; и въ извъстномъ разстояніи отъ него сидълъ другой на лошади, для того, чтобы осужденнаго можно было скорбе привести обратно съ ивста казни, въ случав, если кому нибудь изъ судей вздумается сказать что нибудь въ пользу осужденнаго, вследствие чего процессъ долженъ быль быть подвергнуть новому обсужденію. Предъ осужденнымъ должень быль идти человекь, который громкимь голосомь кричаль: «такой-то будеть казнень за то или другое преступленіе; кто можетъ высказать что нибудь въ его пользу, тотъ иди и сообщай это суду»! Если самъ осужденный говориль, что онъ хочеть привести что-нибудь въ свое оправданіе, то его должны были воввратить въ судъ для того, чтобы его выслушать тамъ. Пять разъ могъ онъ повторить это требованіе 4). Соблюль ли саддувейскій судь всё эти предписанія фарисеевъ при осужденіи Христа? Нітъ! Предъ казнью необходимо было дать осужденному напитокъ, отъ котораго бы онъ лишился полнаго сознанія, для того, чтобы отнять у него

<sup>1)</sup> См. Ев. Мате. XXVI, 65; Ев. Марк. XIV, 63 и 64; Ев. Луки XXIII, 71 и Ев. 10ап. XVIII, 19—24 и XIX, 7.

<sup>2)</sup> Мишна 1. с. VII, 8 и Талмудъ. тотъ же тр. листъ 60, а.

<sup>3)</sup> Мишна и Талмудъ тамъ же.

<sup>4)</sup> Mumna l. c. VI, 1-3.

страхъ смерти <sup>1</sup>). Случилось ли это? Также нёть. Тяжкой смертной казни чрезъ распятіе фарисеи не внали 2); по ихъ правиламъ строго воспрешалось отягчать назначенную смертную казнь 3). Даже въ нёсколько позднёйшее время (около 63-го г. по Р. Х.), видимъ мы, что, какъ только первосвященникомъ сдёлался саддукей, онъ сейчась же поспёшиль казнить Іакова, брата Господня, какъ его называетъ Іосифъ Флавій. «Люди самого умереннаго настроенія и внолив преданные закону», говорить Іосифа Флавій, который по всей віроятности разумъетъ фарисеевъ, были вовнущены этинъ убійствомъ; поэтому они тайно отправили пословъ къ царю Агриппъ съ жалобой на садучейского первосвященника, поспъшили въ Александрію въ новому нам'встнику Альбину и не прежде усповоились, какъ первосвященникъ быль отставленъ 4). Отсюда также видно, что саддукейское первосвященство особенно было полно ненависти противъ вызваннаго Христомъ направленія, въ которомъ они видёли усиленіе народной партіи. По-

<sup>1)</sup> Талмудъ, тамъ же, листъ 43, а. Считалось благочестивниъ дёломъ приготовлять этотъ напитокъ и сестры милосердія въ Герусалине приготовляли его на свой счотъ.

<sup>2)</sup> О различных смертных казыкх и о их исполнении см. Маймонида, Гилькоть Синедріонь, X1V, 1 и сл.

<sup>3)</sup> Весьма интересное разсужденіе о смертной казни по раввинскимь ученіямь издаль бельгійскій юристь И. И. Тонисень, подъ заглавіемь: La peine de mort dans le Talmud. Она нанечатана въ «Bulletin de l'Académie royale des sciences.... de Belgique, 35-е année, 2-me série, tome 22, № 11, 1866 стр. 349—423. Тонисень говорить въ немъ съ удивленіемъ о гуманнихъ принципахъ раввиновъ относительно уголовнаго права и замѣчаетъ, что всѣ великіе юристы прошлаго стольтія, какъ Филинджіери, Беккаріа, Блекстонь et tous сеих qui contribuèrent si puissamment à la naissance de la philosophie du droit penal, auraient eu pour précurseurs, seize siècles plus tôt, le rabbins de Lydda, de Madalen et de Tibériade! Мы приводимь это, чтобы показать, что фарисейскій синедріонь не поступиль бы такъ съ Інсусомъ, какъ это случплось. Ср. также Огорства, die Humanitätsidee im Strafverfahren der alten Juden, въ журналь: Das Ausland, 1868 № 49 стр. 1161 и сл. и № 50 стр. 1191—93.

<sup>4)</sup> Іосифъ Фл., Antiqq. XX, 9,1. Поздивний сказанія о смерти Іскова, понятно, не имвють такого значенія, какъ извістіє современника Іосифа, которий здісь разсказиваеть, бить можеть, какъ очевидець.

этому саддукейскій синедріонъ и не безпокоился о гуманныхъ предписаніяхъ протиниковъ ихъ, фарисеевъ. Побфлоносныя влерикально-аристократическая партія, или тогдашніе садаукен, - стремились per fas et nefas освободиться отъ ненавистнаго имъ Христа, который имъль большое вліяніе на народъ, и добилась, какъ всякая победоносная партія, того, что столичная чернь кричала: «распии! распии»! Мы также знаемъ по извъстіямъ Евангелій, что первосвященники, между прочимъ и Кајафа, который витств съ своими приверженцами прямо называется саддукеемъ 1), старались схватить Христа предз правдникомъ, потому-что они опасались, чтобы народь не возмутился по этому поводу 2). Но этотъ же самый народъ такъ жестокосердо кричалъ предъ Пилатомъ: «распии! распни»! Какъ это возможно? Но толпа, которая такъ кричала, это была подкупная столичная чернь, подстрекнутая влерикало-аристократической партіей, - чернь, которая всегда готова служить временщикамъ.. Итакъ не фарисейскіе или раввинскіе еврен осудили Христа, а саддукей сділали это противу всіхъ постановленій фарисеевъ; они и погибли, такъ что едва ихъ имя сохранилось въ памяти людей. Благородный фарисей Гамаліиль, засъдавшій въ синедріонъ, когда судились апостолы, высказаль при этомъ вёчно памятныя слова: «И нынё, говорю вамъ, отстаньте отъ дюдей сихъ и оставьте ихъ: ибо если сіе предпріятіе и сіе діло отъ человіновъ, то оно разрушится; а если отъ Бога, то вы не можете разрушить его; берегитесь, чтобъ вамъ не оказаться и богопротивниками» 3).

Д. Хвольсонь.

<sup>1)</sup> Дівнія Апост. V, 18; ср. тамъ же, IV, 1 и слід.

²) Cm. Eb. Mato. XXYI, 3—5; Eb. Mapea XIV 1 z 2 z Eb. Jyke XXII, 1 z 2-

<sup>3)</sup> Дѣянія Апост. V, 38 и 39.

## TOPMECTBO 5-ro CEHTASPA.

Торжество правднованія пятидесятильтняго священнослуженія высокопреосвященный шаго Исидора, митрополита новгородскаго и с.-петербургскаго, помимо и даже вопреки волъ виновника его, происходило въ Петербургъ съ торжественностью далеко необычною. Бевъ всякихъ офиціальныхъ программъ, оно совершилось въ полномъ порядкв и съ трогательною простотою. Ко дию юбилея прибыли преосвященные: архіепископъ тульскій, епископы: нижегородскій, кавкавскій, саратовскій, старорусскій (-немногіе изъ многихъ, желавшихъ лично участвовать въ торжествъ, іерарховъ русской церкви!); другіе послали отъ себя депутаціи съ привътствіями и иконами, или почтили первосвятителя поздравительными письмами и телеграммами. Здёсь истати замётить, что высокопреосвященный митрополить въ свое сорокалётнее святительство рукоположиль больше 60 архіереевь, такъ что рукоположение восприяли благодать архіерейства.

Наканунъ правдника въ церквахъ столицы отправлено было всенощное бдъніе. Въ самый день юбилея высокопреосвященный митрополить началь въ 8 часовъ утра раннюю литургію въ своей крестовой церкви, въ сослуженіи бывшаго своего викарія, нынъ саратовскаго епископа, преосвященнаго Тихона, причомъ въ первый разъ употребленъ быль при богослуженіи пожалованный Владыкъ въ этотъ день при Высочайшемъ рескриптъ драгоцънный, украшенный брилліантами, посохъ. Въ 10 часовъ утра совершена была божественная

литургія во всёхъ храмахъ столицы съ благодарственнымъ молебномъ. Особенною торжественностью сопровождались богослуженія въ соборахъ Исаавіевскомъ и Александро-невскомъ; въ первомъ совершали литургію три преосвященныхъ-тульсвій архіепископъ Никандръ, епископъ олонецкій Іонаоанъ и выборгскій епископъ Гермогенъ, второй викарій петербургской митрополіи (епископъ ладожскій Палладій по сильной бользни не участвоваль въ торжествъ); въ Невской лавръ служили литургію преосвященные — нижегородскій епископъ Іоанникій, кавказскій Германъ и старорусскій Никодимъ, на молебив же первостояль присутствующій въ Св. Синодв архіепископъ воронежскій Серафимъ, и въ молебив же приняли участіе всь прибывшіе изъ разныхъ епархій депутатами архимандриты, протојерем и священники; слово въ Александроневской даврё говориль священникь магистръ Михаиль Предтеченскій. Торжественныя моленія о здравім и спасенім высокопреосвященнаго митрополита происходили не въ одномъ Петербургъ съ Новгородомъ; нвъ поздравительныхъ телеграммъ видно, что этотъ день во всёхъ почти епархіальныхъ русскихъ городахъ праздновался торжественнымъ архіерейсвимъ богослужениемъ. Въ Воронежъ, въ честь юбилея Владыви-митрополита, открыты пріють для гимназистовъ и богадъльня.

По окончаній ранней литургій, почти сряду же, высокопреосвященный митрополить началь пріемь депутацій и частныхь поздравителей. Первою представилась депутація оть столичнаго городскаго общества, потомь оть новгородскаго, затёмь оть придворнаго духовенства, оть духовенства гвардій, оть духовенства армій. Послё приняты были градоначальникь столицы и корпорацій начальствующихь и учащихь въ духовно-учебныхь заведеніяхь столицы. Начальники этихь заведеній: ректорь академій протоїерей І. Л. Янышевь, ректорь семинарій протоїерей Княжинскій и смотритель училища священникь Гуляевь—прочитали, по словамь одной петербургской газеты, «почтительнёйшіе, проникнутые благо-

дарнымъ чувствомъ, адресы». Заимствуемъ дальнъйшія полробности пріема изъ той же газеты. «Затёмъ слёдовало представленіе вдовъ и сиротъ с.-петербургскаго Александро-невскаго дома призрвнія біздных духовнаго віздомства-учрежденія, обязаннаго своимъ существованіемъ щедрымъ личнымъ пожертвованіямъ и неусыпнымъ отеческимъ заботамъ митрополита-юбиляра (при этомъ одна изъ воспитанницъ женскаго училища, состоящаго при овначенномъ домъ, удостоилась полнести митрополиту вышитую подушку работы ученицъ). Отъ московской епархіи, гав прошло несколько леть служенія высокопреосвященнаго Исидора, -- сначала въ должности ректора семинаріи, а потомъ викарнаго епископа, - привътствоваль юбиляра настоятель одного изъ московскихъ монастырей, архимандрить Сергій, вручившій юбиляру привътственное письмо московскаго митроподита Инновентія и адресы оть московской семинаріи и Общества любителей духовнаго просвіщенія». Потомъ одинъ изъ молодыхъ грузинъ въ весьма трогательных выраженіях засвидётельствоваль передъ юбиляромъ о глубовой симпатіи, до сихъ поръ сохранившейся въ православныхъ жителяхъ Запавказскаго края къ бывшему экзарху Грузін. Этотъ молодой грувинъ, по фамиліи Сабининъ, бывшій вольнослушатель нашей академіи, стояль во главъ десяти молодыхъ грувинъ, живущихъ въ Петербургв или Москві и одітыть въ національные грузинскіе костюмы: грузинская депутація была пріятною неожиданностью для Владыки-митрополита и живо напомнила ему его экзархатство въ Грувін въ теченін 13 летъ (1844—1857). За этимъ следовала депутація отъ Славянскаго благотворительнаго комитета. поднесшаго Владыка вваніе почотнаго члена. «Депутація отъ столичнаго и сельскаго духовенства прочитала юбиляру адресь, заключающій въ себё обзоръ многочисленных заслугь высовопреосвященнаго во все время его пятидесятилетняго служенія русской церкви и проникнутый духомъ глубочайшей сыновней преданности архипастырю (см. этотъ адресъ ниже). Не смотря на то, что адресъ этотъ довольно обширенъ, архи-Digitized by Google

пастырь съ полнымъ вниманіемъ и видимымъ удовольствіемъ выслушаль привътствіе своей паствы и радушно благолариль ее, какъ за выраженныя чувства въ адресв, такъ, особенно, за учреждение духовенствомъ въ Александро-невскомъ ломъ приврѣнія бѣдныхъ духовнаго званія 8-ми стипенлій «имени митрополита Исидора», и за поднесенную ивону Покрова Пресвятыя Богородицы, передъ которою маститый архипастырь сдёлаль земной поклонь и затёмь приложился къ образу». Изъ преосвященныхъ говорили привътствія: архіепископъ тульскій Никандръ, саратовскій епископъ Тихонъ, старорусскій Никодимъ, выборгскій-Гермогенъ. Было бы долго перечислять, если бы мы даже и могли, длинный рядъ повдравителей, пріемъ которыхъ окончился лишь къ 2-мъ часамъ: экипажи почти непрерывно до этого времени следовали отъ Знаменья до покоевъ митрополита въ Лавръ и обратно. Въ заключение юбилярь почтень быть приветствиемь оть Св. Синода. Некоторыя изъ этихъ приветствій, а равно и изъ письменныхъ и телеграфныхъ поздравленій, читатель найдеть ниже; остальные изъ этихъ дорогихъ матеріаловъ для исторіи русской церкви за двв четверти текущаго стольтія (1825—1875 гг.) напечатаны въ 35, 36 и 37 номерахъ «Перковнаго Въстника».

Въ виду этого мы считаемъ излишнимъ (еслибы даже находили умъстнымъ и приличнымъ) опънивать заслуги высокопреосвященнаго митрополита для Церкви и Отечества: бываютъ положенія, когда пишущій находится внъ права квалить... Глубоко порадовала насъ въ маститомъ іерархъ его неутомимая бодрость: онъ въ теченіе почти полусутокъ (съ 6 час. утра до 5 по полудни) находился на ногахъ въ день своего мимовольнаго торжества и всъмъ находился сказать привътъ и благодарность. Бодрость эта объщаетъ отечеству еще много лътъ архипастирства и «разумнаго, изощреннаго опытомъ служенія въ разныхъ мъстностяхъ отечества, руководительства дъяніями высшаго правительства церкви Всероссійской» (слова Высочайшаго рескрипта).

Открылась или, върнъе, еще разъ подтвердилась при настоящемъ юбилев весьма пріятная особенность нашего времени. Русскій народь всегда отличался особеннымь уваженіемъ и любовью въ своимъ архипастырямъ. Но эти преискреннія отношенія нісколько портились въ послідніе полтора въка отъ недостатка надлежащей свободы въ дъйствіяхъ архипастырей относительно и влира и народа. Подуло на Россію съ высоты трона вътромъ свободы, и въ Россіи стали все чаше замъчаться явленія, напоминающія собою времена Игнатія Богоносца, Поликарца, Аванасія В., Златоуста, Амвросія. Эту мысль мы когда-то высказали въ «Христіанскомъ Чтенін» по поводу проводовъ нав Одессы въ Ярославль высокопреосвященнаго Димитрія. Можно было бы указать не мало подобныхъ проявленій любви клира и народа къ своимъ архипастырямъ изъ исторіи последняго десятилетія, и венцомъ этихъ явленій мы можемъ считать петербургское духовно-церковное торжество 5-го сентября. А между тёмъ находятся запозналые газетные реформаторы, которые усиливаются доказать, что дело церкви находится у насъ въ безнадежномъ состояніи, что нужны какія-то радикальныя реформы для спасенія интересовъ віры, что между монашествующимъ и світскимъ клиромъ существуетъ ничемъ неистребимое неловеріе. что деспотизму епископовъ нужно наконецъ положить границы.... Намъ кажется, что большая свобода для двятельности служителей вёры, высшихъ и низшихъ, только сгладила бы окончательно ифкоторыя, образовавшіяся исторически, шероховатости въ ихъ взаимныхъ отношеніяхъ и саблала бы вліяніе единодушнаго клира на народъ сильніве и благотворніве для временных и въчных интересовъ русскаго православнаго человъва. Созидаютъ довъріе и любовь, а не вражда и зависть (которыя сколько усердно столько же и безуспёшно стараются посёять въ самой средё служителей Церкви нёкоторые органы русской печати). Такъ въ государствъ, такъ еще болъе въ Церкви.

# Служебная лѣтопись о первенствующемъ іерархѣ русской православной церкви.

Высокопреосвященнъйшій Исидоръ, митрополить новгородскій, с.-петербургскій и финляндскій, Свято-тронцкія Александро-невскія Лаври священно-архимандрить, первенствующій члень Святьйшаго Всероссійскаго Синода, родился 1 октября 1799 года въ сель Никольскомъ, Каширскаго увзда Тульской губ.; смнъ діакона; въ мірь именовался Іаковъ Никольскій. Окончивъ вурсъ въ тульской дуковной семинаріи въ 1821 году 15 августа, поступиль въ с.-петербургскую духовную академію для висшаго образованія. По окончаніи курса въ академіи въ 1825 году, въ томъ-же году, по указу Святьйшаго Правительствующаго Синода, 22 августа пострижень въ монашество, 28 опредъленъ баккалавромъ въ академію, а 29 посвящонъ въ ієродіакона. Дальныйшія служебныя перемыны въ жизни Высокопреосвященныйшаго юбиляра изображаются въ сльдующемъ порядкь:

- 1825 г. 5 сентября. Рукоположенъ въ ісромонаха.
  - 10 сентября. Опредъленъ библіотекаремъ академіи.
- 1826 г. 30 октября. Воммиссіею духовныхъ училищъ удостоєнъ степени магистра.
- 1827 г. 10 марта. По представленію академической конференціи коммиссією духовных училищь утверждень дійствительным членомь оной конференціи.
  - 26 августа. По указу Свят. Синода сопричисленъ къ соборнимъ ісромовахамъ Александро-невской лаври.
- 1829 г. 14 августа. По указу Св. Синода произведенъ въ санъ архимандрита и опредъленъ настоятеленъ въ третъеклассний Мценскій Петропавловскій монастиръ.
  - 24 августа. Коминесією духовных училищь опреділень вы орловскую семинарію ренторомы и просессоромы богословских науки.
  - 11 ноября. Опредёленъ присутствующимъ въ орловскую консисторію.
- 1831 г. 10 февраля. Высочайще утверждень въ вваніи члена орловскаго тюремнаго комитета.

- 1833 г. 2 января. Въ воздаяніе васлугь и ревностныхъ трудовъ. засвидетельствованных кіевскимъ акалемическимъ правленіемъ, Всемилостив'в пис сопричисленъ къ ордену св. Анны 2-й степени.
  - 2 іюля. Коммиссіею дуковных училищь перемѣщонъ въ московскую духовную семинарію на должность ректора и профессора богословскихъ наукъ 'и определенъ настоятелемъ московскаго ставропигіальнаго заиконоспасскаго монастыря.
- 1834 г. 11 ноября. По именному Высочайшему указу хиротонисань во опископа Дмитровскаго, викарія московской епархін, въ Москвъ, въ Чудовомъ монастиръ
- 1837 г. 17 апръля. Сопричисленъ въ ордену св. Анни 1-й степени во внимание къ ревностному и отличному исполненію обязанностей, засвид'ятельствованному Св. Синодомъ.
  - 5 іюля. Высочайщимъ именнымъ указомъ перемъщонъ въ полоцвую епархію.
- 1840 г. 5 іюля. Таковымъ же указомъ перемъщонъ въ могилевскую епархію.
- 1841 г. Возведенъ въ санъ архіепископа.
- 1844 г. 12 ноября. Высочайшимъ именнымъ указомъ перемвщонъ въ епархію варталинскую и вахетинскую съ званіемъ члена Святвишаго Синода и экзарха Грузіи.
- 1845 г. 27 августа. Коненгагенскимъ обществомъ свверныхъ древностей избранъ членомъ по русскому отавленію.
- 1845 г. 5 апръля. За ревностное усердіе въ церкви и неусипную заботливость о благоустройстве управленія ввёренными паствами въ отдаленномъ крав имперіи сопричисленъ въ ордену св. Равноапостольнаго внязя Владиміра 2 ст. большаго креста.
- 1850 г. 21 апреля. Сопричисленъ въ ордену св. благовернаго внязя Алексанира Невскаго за ревностное служение перкви, отличающееся неускиною заботливостью о благоустройствъ ввъреннихъ духовному надзору паствъ въ мъстахъ разноплеменнаго населенія.
- 1853 г. 29 января. Избранъ почотнымъ членомъ Императорскаго русскаго географическаго общества. Digitized by Spoogle

Хриот. Чтин. № 9-10, 1875 г.

- 19 апрыля. Высочайшимъ респриятомъ награжденъ алмазнымъ врестомъ, для ношенія на влобувъ, за отлично ревностное прохожденіе пастырскаго поприща, ознаменованное неутомимою дъятельностію въ пользъ ввъренныхъ надзору паствъ словесныхъ и въ благоустроенію духовной части Зававказскаго Края.
- 1854 г. 30 іюля. Избранъ почотнымъ членомъ віевской авадемической конференціи, съ утвержденія Св. Симода.
- 1856 г. 26 августа. Именнымъ указомъ Его Императорскаго Величества Святъйшему Синоду возведенъ лично въ санъмитрополита, за неусыпную, при долговременномъ архипастырскомъ служеніи, заботливость о ввъренныхъ паствахъ и за ревностние на настоящемъ поприщъ труди по общему управленію церковными дълами Закавказскаго Края къ постепенному въ немъ благоустройству духовной части.
- 1857 г. 29 декабря. Въ годичномъ засъданіи Императорской академіи наукъ, на основаніи Высочайше утвержденнаго устава, избранъ въ почотные члены сей академіи по отдъленію русской словесности.
- 1858 г. 1 марта. Именнымъ Высочайшимъ указомъ назначенъ митрополитомъ Кіевскимъ и Галицкимъ.
  - Отъ того же числа и по тому же предмету Высочайше удостоенъ рескрипта.
- 28 августа. Высочаймею граматою въ 28 день августа, за отлично усердное долговременное служение и благопотребное управление церковными дёлами закакказскихъ епархій, сопровождаемое благочестивою и назидательною жизнію, пастырскую попечительность и ревностное содёйствие къ возобновленію древнихъ и устройству новыхъ храмовъ Божікхъ, Всемилостивёйше пожалованы алмазние знаки св. благовёрнаго князя Александра Невскаго.
- 1859 г. 27 января. Королевскимъ копентагенскимъ обществомъ съверныхъ древностей избранъ почотнымъ членомъ и фундаторомъ.
  - 24 февраля. По ходатайству конференціи С.-пб. духовной академін, опредѣленіемъ Св. Синода, утвержденъ

въ званіи почотнаго члена С.-Петербургской академиской конференціи.

- По ходатайству конференціи Московской духовной академіи, опреділеніемъ Св. Синода, утвержденъ въ званіи почотнаго члена Московской академической конференціи.
- 27 марта. Комитетомъ для всенароднаго распространенія граматности, учрежденнымъ при Императорскомъ московскомъ обществъ сельскаго хозяйства, избранъ почотнымъ членомъ онаго.
- 1860 г. 22 марта. Избранъ членомъ Императорскаго русскаго археологическаго общества.
  - 1 іюля. Высочайшемъ указомъ назначенъ митрополитомъ новгородскимъ, с.-петербургскимъ и финляндскимъ и Святотроицкія Александро-невскія лавры священно-архимандритомъ.
  - 21 августа. Именнымъ Высочайшимъ указомъ, даннымъ Совъту Императорскаго человъколюбиваго общества, назначенъ главнымъ попечителемъ сего общества и предсъдателемъ совъта онаго.
- 1861 г. 16 января. Совётомъ Императорскаго с.-петербургскаго университета избранъ въ почотные члены онаго.
  - 18 февраля. Императорскою с.-петербургскою медикохирургическою Академіею избранъ въ почотные члены оной.
  - 28 іюня. Его Величествомъ, королемъ Греціи пожадованъ орденомъ Спасителя 1-й степени большаго креста.
  - 2 августа. На принятіе и ношеніе сего ордена посл'єдовало Височайшее разр'єшеніе Государя Императора.
- 1861 г. 27 девабря. По всеподданнъйшему довладу намъстнива кавказскаго Всемилостивъйше предоставлено званіе почотнаго члена Общества возстановленія православнаго христіанства на Кавказъ.
- 1862 г. 28 ілоня. Назначенъ предсъдателемъ Высочайше утвержденнаго присутствія по дъламъ православнаго духовенства.
- 1863 г. 23 марта. За долговременное, постоянно полезное служение, ревностное исполнение возложенныхъ на него обя-

занностей и принесеніе истинной пользы опытнымъ и благоразумнымъ участіємъ въ дівлахъ высшаго церковнаго управленія и отеческими заботами по благоустроенію бідныхъ и сиротъ духовнаго званія, въ изъявленіе особаго Монаршаго къ нему благоволенія, Всемилостивійше сопричислень къ ордену св. Владиміра 1-й степени большаго креста.

- 1864 г. Декабря 31. Его Величество, Государь Императоръ соизволилъ предоставить ему званіе почотнаго члена Общества возстановленія православнаго христіанства на Кавказѣ, на каковое званіе полученъ имъ знакъ и дипломъ, установленне § 10 уст. сего Общества, при рескриптѣ Кго Императорскаго Высочества, Государя Великаго Князя Михаила Николаевича.
- 1866 г. 27 марта. За неусынное стремленіе во благу Цервви и Отечества, Всемилостив'ямие сопричисленъ въ ордену св. апостола Андрея Первозваннаго.
  - 5 овтября. Отношеніемъ г. оберъ-прокурора Святьйшаго Синода, графа Дмитрія Андреевича Толстаго, отъ 7 овтября 1866 года за № 5371-мъ, объявлена Всемилостивъйшая благедарность Его Величества за архипастырское попеченіе о духовно-учебныхъ заведеніяхъ с.-петербургской епархіи.
  - 23 октября. Высочайшимъ рескриптомъ объявлены Монаршія признательность и благоволеніе какъ главному попечителю Императорскаго человъколюбиваго общества за обильные плоды христіанской дъятельности того общества и постоянное распиреніе его благотворительности на пользу неимущихъ.
- 1871 г. 26 Івля. Высочайшимъ рескринтомъ объявлены Высочайшее благоволеніе и искренняя признательность какъ главному попечителю Императорскаго человъколюбивато обще. ства, за обильные пледы христіанской дъятельности того общества и постоянное расширеніе его благотворительности на пользу неимущихъ и болящихъ въ 1866, 1867, 1868 и 1869 годахъ.
- 1872 г. 16 апръля. Всемилостивъйще пожалованъ орденомъ св. Андрея Первозваннаго съ алмазными знаками.

- 1872 г. 2 ноября. Высочайшимъ рескриптомъ объявлена Высочайшая душевная благодарность за вполнъ удовлетворительную дъятельность въ 1870 г. по Императорскому человъколюбивому обществу.
- 1873 г. 26 января. По предложенію управленія музея имени Его Императорскаго Высочества Государя Наслідника Цесаревича въ Москві состойть въ званій почотнаго члена онаго съ 1873 г. 26 января.
- 1875 г. 5 сентября. Государь Императоръ при Высочайшемъ рескриптъ пожаловалъ высокопреосвященнъйшему митрополиту Исидору архипастырский посохъ, осыпанный драгоцинными каменьями.

# Высочайшій Рескрипть.

# Преосвященный митрополить новгородскій, с.-петербургскій и финляндскій ИСИДОРЪ!

Сего числа исполняется пятьдесять лёть со времени рувоположенія вашего во іеромонашескій сань. Въ сей знаменательный для вась день Мнё пріятно привести на память
всё отличные труды ваши на пользу Церкви и Отечества. Съ
самаго вступленія на служебное поприще, какъ наставникъ
духовнаго юношества, вы обратили на себя вниманіе приснопамятнаго митрополита Филарета и были въ 1834 году призваны въ званіе викарія Дмитровскаго нести часть трудовъ
его по управленію московскою епархією. Затёмъ занимая
преемственно кафедры полоцкую и могилевскую, были участникомъ священнаго дёла братолюбнаго возвращенія въ нёдра
православія паствъ, отторгнутыхъ отъ онаго обманомъ и на-

силіемъ. По успъшномъ возсоединеніи уніп въ сихъ двухъ епархіяхъ, Державная воля Незабвеннаго Родителя Нашего указала вамъ новое поле дъятельности въ экзархатъ грузинскомъ. Неутомимые ваши труды по духовному благоустроенію областей, входившихъ въ древнее царство Карталинское, надолго останутся незабвенными и неизгладимою пребудеть память о томъ, что вами утверждено чествованіе Креста Христова во многихъ мъстностяхъ Кавказа, прежде васъ непосъщенныхъ православными і рархами. Воздавая вамъ должную дань справедливости. Я призналь за благо, въ самый день священнаго воспріятія Мною вінца прародительскаго, возвести васъ въ санъ митрополита и вскоръ по перемъщении на канедру кіевскую призвать вась къ непосредственному участію въ засъданіяхъ Святьйшаго Синода. Съ возведеніемъ васъ въ 1860 году въ вваніе митрополита новгородскаго, с.-петербургскаго и финляндскаго, вамъ выпалъ жребій руководить деяніями сего высшаго правительства Церкви Всероссійской. Первоприсутствованіе ваше въ ономъ постоянно свидътельствуеть о разумъ вашемъ, изощренномъ опытомъ служенія въ разныхъ містностяхь Нашего Отечества; лично изучивь нужды духовенства, потребности духовнаго образованія и недостатки церковнаго хозяйства и управленія, вы неуклонно направляете труды Святвинаго Синода на устраненіе замъченныхъ вами несовершенствъ. Несомивниме тому примъры являють: самоличное участіе ваше въ оконченномъ нынъ переложеніи внигъ Священнаго Писанія на русскій языкъ; заботы ваши объ обезпеченіи духовенства, доказанныя устроеніемъ вами богадёльни для призренія вдовь и сироть; любвеобильное соединение вами правды и милости въ дълахъ суда духовнаго, въ решени дель Синодальных всегда присущее.

Но заботы ваши не ограничиваются однимъ духовенствомъ Съ 1860 года состоя главнымъ попечителемъ императорскаго человъколюбиваго общества, вы успъли въ теченіи 15 лътъ вашего управленія учредить болье 30 воспитательныхъ и благотворительныхъ заведеній и распространить дъйствія обще-

ства до такой степени, что вмѣсто 16 тысячъ неимущихъ, получавшихъ пособія при вступленіи вашемъ, общество оказываетъ нынѣ помощь 76 тысячамъ лицъ, и, не смотря на столь значительное расширеніе благотворительности своей, оно, благодаря благоразумному веденію вами хозяйства, возрастило цѣнность своихъ денежныхъ и недвижимыхъ имуществъ болѣе, чѣмъ на два съ половиною милліона рублей.

Всёми таковыми подвигами на благо святой Церкви и на пользу любезнаго Нашего Отечества вы стяжали право на совершенное мое благоволение и полную Мою признательность: во изъявление оныхъ Всемилостивейше жалую вамъ архипастырский посохъ, осыпанный драгоценными каменьями, и молю Бога, да продлится еще на многие годы плодотворное святительское служение ваше.

Поручая Себя молитвамъ вашимъ, пребываю къ вамъ всегда благосклонный.

На подлинномъ Собственною Его Императорскаго Величества рукою написано: «AAEKCAHAPT».

5-го сентября 1875 года!

### ПРИВЪТСТВІЯ 5-го СЕНТЯВРЯ 1).

(матеріалы для исторіи русской церкви за 1825—1875 гг.).

I.

Отъ Святъйшаго Синода, произнесенное членомъ онаго протопресвитеромъ В. В. Бажановымъ.

Святьйшій Синодъ радостно привытствуєть Ваше Высокопреосвященство, Своего Первенствующаго Члена, съ совершившимся пятидесятильтіемъ достославнаго служенія Вашего

<sup>1)</sup> Остальныя прив'ятствія напечатаны или понменованы въ «Церковном» В'ястникі» (МА 85-37).

Церкви и Отечеству, и искренно желаетъ, чтобы Господь Богъ даровалъ Вамъ силы и кръпость бодрственно продолжать высокое и благотворное служение Ваше еще многія лъта.

От высокопрессв. Арсенія, митрополита кіевскаго.

Достигла и до насъ пріятная вѣсть, что Ваше Высокопреосвященство, уступая общему желанію своей паствы, рѣшились наконець въ слѣдующемъ сентябрѣ праздновать свое, столь славное и благодатное на востокѣ и западѣ, на югѣ и сѣверѣ, пятидесятилѣтнее служеніе святой россійской Церкви и Отечеству.

Не имъя, въ сожальнію, возможности самъ лечно явиться въ Вамъ, чтобы отъ всей души и сердца прив'ятствовать Васъ съ симъ многознаменательнымъ не для Васъ только, но для всей нашей Церкви, днемъ Вашей жизни, покорнъйше прошу Васъ, милостивый Архипастырь, по крайней мере высихы стровахы благосклонно выслушать отъ меня съ Лаврою, Софійскимъ соборомъ и всею кіевскою паствою сердечное поздравление и вийсти искреннее молитвенное благожеланіе, да Жизнодавецъ Господь продолжить жизнь Вашу до самыхъ позднихъ льтъ, съ сохранениемъ силь духа и твла въ полной свъжести, ко благу православной нашей церкви, во главъ воторой Вы нынъ стоите, составляя ея вънецъ и украшение и да удостоить Васъ и въ будущемъ въкъ сопричастія въ Своей славъ небесной; въ знаменіе же и залогь сего благожеланія нашего благоволите принять отъ насъ подносимыя при семъ иконы Божіей Матери, а намъ, яко приснымъ чадамъ своимъ, ниспослать свое пастыреначальническое благословеніе.

Отъ высокопреосвященнаю Иннокентія, митрополита московскаго.

Ваша паства и соотечественники нынъ привътствують Васъ съ совершеніемъ пятидесятильтняго Вашего служенія церкви Божіей на разныхъ степеняхъ священства и священноначалія. Широко пройденное Вами поприще, а настоящее предстоятельство въ отечественной Церкви Вами занимаемое составляетъ въ ней и послъднюю степень высоты и величія. Привътствуя Васъ и принося благодареніе Господу за Васъ и плодотворное служеніе Ваше въ дъя-

тельности воспитательной, проповѣднической, святительской и правительственной, я не могу не вспомнить съ чувствомъ особенной радости за Васъ о трудахъ, подъятыхъ Вами въ переводѣ всего священнаго Писанія на своевременное русское нарѣчіе. Этотъ священный плодъ трудовъ Вашихъ, преимущественно предъ другими, перейдетъ далеко въ потомство, и каждое доброе движеніе въ душахъ православныхъ соотечественниковъ, возбуждаемое уясненными и приближенными Вами въ ихъ разумѣнію истинами слова Божія, будетъ Вамъ наградою. А препровождаемую при семъ мною Вашему Высокопреосвященству св. икону Христа Спасителя покорнѣйше прошу принять, какъ знакъ моего постояннаго молитвеннаго желанія, да продлитъ Господъ еще на многіе годы Вашу жизнь и Ваше плодотворное служеніе Церкви.

### Отг высокопреосвященного Евсевія, экварха Грузіи.

По случаю приближающагося дня юбилейнаго празднованія пятидесятильтняго служенія Вашего Высовопреосвященства въ духовномъ сань, священнымъ и пріятнымъ для себя долгомъ поставляю принести Вамъ, милостивьйшій Архипастырь и Отецъ, искренный шее поздравленіе съ симъ приснопамятнымъ и благознаменитымъ днемъ праздника Вашего и отъ всей души пожелать Вамъ отпраздновать еще и пятидесятильтие служенія въ сань архіерейскомъ.

Поздравленіе сіе приношу и отъ себя лично и отъ прежней Вашей грузинской паствы, коей Вы посвятили лучшіе годы своей жизни и діятельности и которая сохранила объ Васъ добрую память.

Пишу Вамъ сіе изъ любимой и возстановленной Вашимъ Высокопреосвященствомъ святой обители морткобской.

За симъ испрашиваю Вашихъ дъйственныхъ первосвятительскихъ молитвъ о мнъ немощствующемъ и благословенія и благоволенія для ввъренной мнъ пастви.

### Отг высокопр. экзарха Грузіи — телеграмма.

Отъ себя лично и отъ моей, бывшей Вашей, паствы и отъ всего грузинскаго экзархата прив'етствую Ваше Высокопреосвященство съ пятидесятил'етіемъ Вашего достославнаго служенія въ духовномъ санъ.

Отъ высокопреосв. Макарія, архіепископа литовскаго.

Священнымъ и пріятнівшимъ долгомъ считаю привітствовать Васъ, доблестный первосвятитель, съ совершившимся пятидесятильтіемъ Вашего достославнаго служенія Церкви и Отечеству и при этомъ выразить предъ Вами мои самыя исвреннія благожеланія и глубочайшее уваженіе.

Отъ 1. Оберъ-прокурора Святьйшаго Синода—изъ Москвы—телеграмма.

Искренно поздравляю Ваше Высокопреосвященство съ иятидесятильтнимъ юбилеемъ достославнаго служенія Вашего Церкви. Графъ Амитрій Толстой.

Отъ высокопрессв. Ісанникія, архіепископа варшавскаю.

- По великодаровитой благодати Божіей, нына исполнилось пятидесятильтіе служенія Вашего, ознаменованнаго благотворными даяніями и доблестными заслугами Церкви и Отечеству.

Принося Вамъ, Святъйшій Іерархъ, какъ отъ себя, такъ и отъ всѣхъ моихъ сотрудниковъ и отъ всѣхъ чадъ ввъренной миѣ паствы холмско-варшавской, искреннъйшее привътствіе съ благознаменитымъ днемъ юбилея Вашего, мы вмъстъ съ тъмъ изъ глубини сердецъ напихъ приносимъ усердное благодареніе Господу Богу, толико благопромышляющему о Васъ и чрезъ Васъ о святой своей Церкви, и изливаемъ предъ Нимъ теплое моленіе, да сохранитъ Онъ драгоцѣнную жизнь Вашу въвожделѣнномъ здравіи и продлитъ ее на многая лѣта.

При семъ благоволите, Святьйшій Владыко, принять отъ меня и холмско-варшавской паствы икону святыхъ равно-апостольныхъ Кирилла и Менодія, посылаемую съ нарочито отправленнымъ изъ Варшавы протоіереемъ Никитою Горизонтовымъ.

От преосвященнаю Маркелла, епископа люблинскаю, викарія холмской епархіи.

Пятаго сего сентября исполнится пятьдесять леть съ того времени, какъ Вожественная благодать, снидя на Вась, Высокопрес-

священный Владико, проручествовала Васъ въ пресвитеры и, во все это полустольтіе, показала совершенна, во всехъ благоугождающа старвишему Владыкв всвхъ и достойно жительствуюдаровавшіяся Вамъ отъ Владиви всёхъ великія сея священническія чести. Почти нізть уголка на громадномъ прост ранствв нашего русскаго отечества, который не наслаждался бы плодами благод втельной, обновляющей и спасающей двятельности, архипастырской и отеческой Вашей попечительности. Сфверъ, западъ и югъ русской земли воспоминають съ прочувствованною благодарностію Ваше епископствованіе, а нынів и вся русская перковь, стоя на незыблемомъ основании священнаго писания и преданія, но возрождающаяся и возобновляющаяся согласно съ духомъ современной культуры и цивилизаціи, предается съ благоговѣніемъ и любовью мудрому и любвеобильному руководству Вашему, первоприсутствующій членъ Святьйшаго Синола. Не много времени прошло, какъ Божію Провиденію благоугодно было возвратить насъ, на окраинъ русской земли съдящую меньшую братію, въ лоно Православной Церкви, но довольно для того, чтобы и мы узнали въ Тебъ. Высовопреосвященнъйшій Владиво, истиню заботящагося о благь церкви архипастыря и отца. Не каждый можеть понять насъ, не каждый - уразумъть наше особое, исплючительное положение. На Тебя, милостивъйшій архипастырь, наши взоры обращены, на Тебя и возлагаемъ упованіе наше: приклони ухо Твое къ прибѣгающимъ подъ покровительство Твое, утверждай насъ вновь возсоединенныхъ и не оставляй безъ отеческаго теплаго вниманія и попеченія.

Все духовенство холмсвое, воодушевленное особымъ довъріемъ уваженіемъ и искреннею преданностью къ Тебъ, Высокопреосвященнъйшій Владыко, единодушно постановило вознести, пятаго сего сентября, горячія молитвы къ Подателю всъхъ благъ, да даруетъ нашей русской Церкви Тебя, Святьйшій Владыко, цъла, честна, здрава, долгоденствующа и право правяща слово истины, и при томъ просили, чтобы имъ было дозволено телеграммой повергнуть къ стопамъ Вашего Высокопреосвященства, вмъстъ со мною, свои душевныя благожеланія и, въ знакъ единодушія, подписаться на телеграммъ избраннымъ изъ ихъ среды депутатамъ, на что я не могъ не согласиться и потому покорньйше прошу извинить смълость, что вмъстъ со мною будутъ на телеграммъ подписаны протоіереи, какъ избранные изъ духовенства.

Отъ вовсоединеннаго холмскаго духовенства-телеграмма.

Холмское духовенство, торжествуя пятидесятильтие въ священномъ санъ Вашего Высокопреосвященства, спъшить съ чувствомъ всецьлой преданности и сыновней любви въ храмъ вознести горячее моление въ Всевышнему, да сохранить намъ Васъ для блага Церкви и Отечества цъла, здрава, долгоденствующа и право правяща слово истины.

На имя высокопреосв. Серафима, архієпископа воронежскаю, отв зубернатора— телеграмма.

Благоволите преосвященнъйшій владыю засвидътельствовать Его Высокопреосвященству искренность поздравленія воронежской вашей паствы, ознаменовавшей добрыми дълами—открытіемъ пріюта гимназисткамъ и богадъльни—юбилейный день доблестнаго архипастыря. Ждемъ Васъ съ сыновнимъ нетерпъніемъ.

От высокопрессь. Григорія, архівпископа калужскаго.

. Въ свътлый праздникъ Вашего святительскаго юбилея прошу причислить и меня къ искреннъйшимъ и усерднъйшимъ поздравителямъ Вашимъ.

Отг воронежского благотворительного комитета, телеграмма.

Въ ознаменование дня юбилея священнодъйствия Вашего Високопреосвященства, по принесении горячихъ молитвъ Создателю о здравии и долгоденствии Вашемъ, попечительный о бъдныхъ комитетъ съ женскимъ благотворительнямъ отдълениемъ, открывъ новие приоты для бъдныхъ гимназистокъ и богадъльни, испращиваетъ святое архипастырское благословение Ваше на всъ учреждения человъколюбия воронежской губернии, процвътанию которыхъ уже пятнадцать лътъ Вы посвящаете отеческия заботы. Да продлить Господь Богъ дни Вашихъ столь драгоцънныхъ русской землъ и всъмъ страждущимъ обремененнымъ.

### Отъ братіи Задонскаго монастыря.

Срѣтая имѣющій совершиться 5-го дня наступающаго сентября пятидесятильтній юбилей достохвальнаго общественнаго служенія Вашего Высовопреосвященства святой православной Церкви, Госу-

дарю и Отечеству, изъ котораго на долю нашей Задонской обители Всеблагій Промыслъ удёлилъ: во-первыхъ, открытіе благодатныхъ мощей великаго угодника Божія, святителя Тихона, во-вторыхъ, учрежденіе Тихоновской пустыни и въ третьихъ, многія другія важивішія благодвянія,—мы, труждающієся въ сей обители, настоятель и вся о Христъ братія, въ чувствахъ приснопамятной преданности, глубокаго благоговънія и сыновней любви къ священной особъ Вашей, имъемъ счастливую радость смиреннъйше принести усердное поздравленіе Вашему Высокопреосвященству съ симъ вождъленнымъ для насъ юбилеемъ!

Повергая себя къ маститымъ и превознесеннымъ милостію Божією стопамъ Вашимъ, прося Вашихъ святительскихъ молитеъ и архипастырскаго благословенія, отъ раки мощей угодника Божія Тихона, преискренне желаемъ Вашему Высокопреосвященству самаго полнаго долгоденствія, какъ многоиспытаннаго залога для нашего собственнаго благополучія.

Оть высокопрессь. Димитрія, архіепископа ярославскаго.

Полустольтіе протекло уже, какъ отвергнись всего, Вы посватили себя на служеніе Церкви Христовой, предавшись всецьло вседержавной воль великаго архіерея и главы Церкви, Господа Іисуса Христа. Господь приняль Вашу жертву въ воню благоуханія, сотвориль Васъ сосудомъ избраннымъ, честнымъ, благопотребнымъ въ великомъ дому своемъ, извель Васъ на то, предопредъное Вамъ Его всевъдъніемъ и премудростію, поприще, которое, расширяясь и возвышаясь постепенно, возвело Васъ на висоту первенствующаго престола архіерейскаго въ великой Церкви всероссійской.

Это—по истинъ великое и многотрудное поприще, въ теченіе полустольтія, Вы проходили и проходите бодренно и неутомимо, неуклонно и безпреткновенно, благотворно и плодоносно для Церкви Божіей, душеполезно и спасительно для насомыхъ Вами. На всъхъ степеняхъ служенія іерархическаго, въ различныхъ мъстахъ и странахъ пространной земли русской, въ Васъ видъли всъ образъ служителя Церкви върнаго, тщательнаго и трудолюбиваго,—пастыря мудраго, вроткаго и милосердаго, отца милостиваго и снислодительнаго, заботливаго и попечительнаго о благъ духовныхъ чадъ своихъ. Орелъ и Москва, Полоцеъ и Могилевъ, Тифлисъ и Кієвъ,

Новгородъ и Петербургъ—свидътели Вашей неутомимой ревности къ дълу Божію, Вашей неусыпной и неустанной дъятельности, Вашего усерднаго, богобоязненнаго исполненія обязанностей своего служенія.

О всемъ и за все да будетъ слава, честь и благодареніе Господу Інсусу Христу, Который, избравъ Васъ отъ юности на дёло свое, обильно изліялъ на васъ Духа премудрости и разума, Духа совёта и врёпости, Духа вёдёнія и благочестія, — сохранялъ и уврёплялъ Васъ своею благодатію въ многотрудномъ дёланіи даже до вечера. Да продлитъ Онъ и еще благоволеніе и милость свою въ Вамъ; да просвётится и еще надолго свётъ доблестнаго служенія Вашто Цервви Христовой, вавъ свётъ вечерёющаго дня, мирно благотворно и утёшительно.

Не много времени судилъ мив Господь быть Вашимъ сотрудникомъ въ дѣлѣ управленія церковнаго, но многому научился я изъ примѣра Вашей истинно пастырской кротости, смиренія и терпѣнія, Вашего неутомимаго трудолюбія съ забвеніемъ о собственномъ покоѣ и здоровьи; и эти поучительные для меня уроки свято хранятся и сохранятся и въ памяти и въ сердцѣ моемъ во всю мор жизнь.

Горячо желаль я, пользуясь дозволеніемъ осьмидневной отлучки, предстать лично предъ Вами въ этотъ истинно священный и знаменательный для Васъ и для всёхъ любящихъ и почитающихъ Васъ день, участвовать со всёми окружающими Васъ и въ благодареніи Господу за совершившееся пятидесятилётіе служенія Вашего, и въ молитві о продолженіи сего плодоноснаго служенія и еще на многія и многія літа, выразить лично чувства искренняго, сердечнаго, благоговійнаго почтенія къ Вамъ, какъ добрійшему отпу своему, и облобывать Вашу святительскую десницу; но ревмативмъ въ ногахъ, сильно ожесточившійся въ здішнемъ суровомъ климаті, едва позволяющій мні кое-какъ двигаться дома, сділаль рішительно невозможною для меня побадку въ Петербургъ.

Усерднъйше прошу Васъ, милостивъйшій Архипастырь и Отецъ, съ обычною Вамъ настырскою и отеческою благосклонностію принять мое заочное привътствіе, съ сердечнымъ пожеланіемъ Вамъ долгольтнаго вдравія и милости отъ Господа, и посылаемую при семъ св. икону св. угодниковъ Божіихъ и чудотворцовъ ростов-

скихъ; да будутъ ихъ святия молитви покровомъ и огражденіемъ помощію и утвіпеніемъ Вашимъ во всѣ дни жизни Вашей \*).

Телеграмма отъвысокопреосв. Димитрія, архіепископа ярославскаго.

Помолившись Господу Богу съ своими сослужителями о Вашемъ здоровьи, усерднъйше поздравляю Ваше Високопреосвященство съ совершившимся пятидесятилътіемъ Вашего доблестнаго служенія православной Церкви и Отечеству.

Отъ высокопреосвящ. Антонія, архиепископа казанскаю.

Священнымъ долгомъ поставляю принести Вашему Высокопреосвященству усердивишее привътствие и отъ себя и отъ всей казанской паствы съ совершившимся интидесятильтиемъ доблестной и многотрудной службы Вашей въ вертоградъ святой Церкви, -въ разныхъ странахъ обширнаго отечества нашего, на разныхъ поприщахъ и въ разныхъ степеняхъ іерархіи. Въ числъ сихъ пятидесяти лътъ сорокъ совершили Вы въ святительскомъ санъ, а изъ нихъ пятнадцать стояли первымъ на кормилъ Русской Церкви.

Вознося, вийстй съ Вашимъ Высокопреосвященствомъ, теплия благодарственныя молитвы къ всеблагому Подателю жизни и Творцу временъ и лйть за такой всещедрый даръ Вамъ отъ десницы Его и усердно моля Его о продолжении и еще впредь жизни Вашей на многая лйта, смиренийше прошу принять, въ память сего радостнаго для Васъ событія, икону Пречистой Матери Божіей, колію съ чудотворнаго образа Кя, именуемаго Казанскимъ и составляющаго драгоціннійшую святыню града Казани и всей Казанской пастви. Икону сію поручено мною представить Вашему Высокопреосвященству, въ день юбилея, состоящему на чредів священнослуженія въ Петербургі о. ректору Казанской семинаріи архимандриту Варсонофію.

Отг преосвящ. Іоанна, епископа чебоксарскаго.

Принадлежа въ священному сонму лицъ, не только служившихъ подъ отеческимъ покровомъ Вашего Высокопреосвященства, но и

<sup>\*)</sup> Приниска преоселщението. Настоящее письмо и св. икону поручаю представить Ващему Высокопреосвященству настоятелю ростовскаго Вогоявленскаго монастиря, архимандриту Насананду.

получивших благодать архіерейства чрезь святительскія руки Ваши, дерзаю и я,—недостойний и юнвишій изъ всёхъ, — вивств съ симъ освященнымъ соборомъ, не только благодарственно приветствовать Ваше Високопреосвященство съ исполненіемъ пяти-десятници лёть многоплоднаго служенія Вашего Церкви и Отечеству, но и кольнопреклонно молить вёчнаго Пастыреначальника Інсуса Христа, дабы Онъ, сподобившій приснопамятнаго рукоположителя Вашего праздновать пятидесятильтіе своего святительства сподобиль и васъ той же благодатной радости, къ утёшенію всёхъ чадъ православной Христовой Церкви.

От высокопреосвящ. Илатона, архіепископа донскаю.

Усматривая изъ газетъ, что нынѣ исполнилось пятьдесатъ лѣтъ со дня принятія Вашимъ Висовопреосвященствомъ иноческаго сана, а вскорѣ совершится такой же юбилей священнаго служенія Вашего Церкви и Отецъ, приношу Вамъ, милостивѣйшій Архипастирь и Отецъ, искреннее поздравленіе съ этимъ событіемъ, важнымъ не для Васъ только, но и для всей Православной Церкви. Преблагій Богъ да хранитъ жизнь Вашу въ совершенномъ здравін и благоденствіи и продлить ее еще на многія лѣта ко благу Церкви и Отечества; а за тѣ добрыя дѣла, которыя Вы совершили въ истекшемъ пятидесятилѣтіи Вашего служенія на пользу православной вѣры, христіанскаго просвѣщенія и бѣдныхъ братій во Христь, да сподобитъ Васъ Милосердый той великой нагряды, какую онъ уготовалъ на небѣ вѣрнымъ рабамъ своимъ, подвивающимся на землѣ подвизающимся на землѣ подвизающимся на

При этомъ покорнъйше прошу Ваше Высокопреосвященство, удостойте принять отъ меня въ даръ икону Донскія Божія Матери, посланную къ Вамъ нынъ по почтъ, и, взирая на нее, благоволите номянуть меня въ святыхъ Вашихъ молитвахъ; а я молю и не престану молить Царицу Небесную, да предстательствуетъ Она о Васъ предъ горнимъ престоломъ Божіимъ и хранитъ Васъ отъ всякаго зда подъ благимъ своимъ покровомъ.

Отг преосв. Никанора, епископа аксайскаю.

Благословите и моему смиренію принять участіє въ празднованін пятидесятильтняго юбилея достохвальнаго служенія Вашего Богу и Церкви, Государю и Отечеству, поднесеніємъ Вашему Высо-

копреосващенству особо чтимаго въ нашихъ враяхъ Абсайскаго образа Пресвятия Богородицы Одигитріи. Радвій въ жизни правлникъ Вашъ есть и наше достояніе. По слову Пастыреначальника Христа, Вы — доза, мы же рождіе. Возвели окресть очи Твои. Владыео святый, и виждь отъ запада и съвера и нашихъ южныхъ морей и востока чада Твоя, благословляющая о Тебъ Христа Бога всегда, особенно же въ сей благознаменитый день. Виждь, сколько чадъ Твоихъ въ одномъ архісрейскомъ санв, которыя видять въ Тебъ своего первосвятителя, святителя архіереевъ, отца отцовъ, своего отца. Меньшій можду братіями можми, но скінь Твой, по преемству архіерейскія благолати отъ Твоихъ первосвятительскихъ рукъ, и я, по синовнему долгу, всегда молилъ и молю Бога о продолженіи Твоихъ дней, -- молю Пречистую Матерь Божію, къ которой Ты, въ назидание всёмъ намъ, такъ усердно прибъгаениь съ молитвою, да сохранить Она Твою маститую старость подъ своимъ всемощнымъ повровомъ еще на много летъ, для правомернаго хода двлъ церковныхъ, и да сважетъ Твоему отеческому сердцу слово своей пренебесной материнской благости о всёхъ и каждомъ изъ Твоихъ сыновъ.

Иривътствіе, сказанное преосвященнымъ Германомъ, епископомъ кавказскимъ.

Слава Господу, благод вошему церкви Своей святьй благохраненіемъ жизни Вашей, посвящонной трудамъ на ея пользу, до предъловъ маститой старости. Отъ души, исполненной сыновнихъ во Христь чувствъ почтенія, любви и признательности въ святынъ Вашей, прив'ятствую Ваше Высовопреосвященство съ совершившимся нынв пятидесятильтиемъ подвига Вашего о Господв въ пастирствъ и учительствъ, въ архинастирствъ и висшемъ церковномъ правительства, и усордно молю Небеснаго Пастыреначальника, да соблюдеть Онъ Васъ еще на многіе, многіе годы въ кръпости тъла и силъ духа для бодраго продолженія той многообъемлющей и многознаменательной діятельности, къ которой Вы призваны въ Вашемъ высокомъ положении. Купно со мною привътствують Васъ, Владыко святий, и ввъренная миъ паства каввазская, въ которой досель съ глубокой благодарностію и живымъ восторгомъ вспоминаютъ Ваше благодетельное попечение о невоторыхъ ея частяхъ въ годы пребыванія Вашего въ Грувін, случан Христ. Чтвн. № 9-10, 1875 г.

Вашего молитвеннаго съ нею общенія, назидательнаго и уминтельнаго, Ваши при пробздахъ святыя благословенія всёмъ и каждому отъ мала до велика, Ваши мудрые совёты и наставленія и тысячу различныхъ проявленій отеческой Вашей благости и любвеобилія во всёмъ безъ различія, даже самымъ низменнымъ людямъ не смотря на Высоту Вашего сана, — вспоминають о всемъ этомъ и дётски радуются проявленіямъ милости Божіей на Васъ, желая, чтобы она всегда изливалась на Васъ изобильно.

Во свидѣтельство чувствъ нашихъ, благоволите отъ меня принять изображеніе, воспроизводящее святыню древнюю Кавказа икону Иверской Богоматери.

Отъ высокопрессв. Алексія, архіепископа ряванскаю.

Къ Верховному Пастиреначальнику всегда обращонний взоръ души Вашей не особенно ли радостно устремляется къ Нему, съ благодареніемъ за прошедшее и съ молитвою о будущемъ, въ нинѣшній священный день, которымъ завершается полувѣковое, неутомимо усердное и до самоотверженія вѣрное Ему служеніе Ваше, ознаменовавшееся недавно совершеннымъ окончаніемъ многотруднаго дѣла, по важности своей вѣковаго, при неотступной ревности Вашей о русскомъ переводѣ всѣхъ книгъ св. Писанія.

День этотъ не для однихъ опружающихъ Васъ сопастирей и ближайшихъ чадъ Вашихъ есть день прінсвренняго общенія съ Вами въ радости, благодареніи и молитвів, но и для всіхъ настирей и для всіхъ чадъ православной Цервви становится днемъ въ високой степени знаменательнымъ, днемъ общенія съ Вами въ духовной радости и въ молитвахъ въ Божественному Основателю Главів и Правителю Цервви, да хранитъ Онъ еще и еще надолго маститаго архипастыря на висшемъ свіщникъ Цервви всероссійской.

Не имъя удобства быть въ числъ окружающихъ Васъ участивковъ торжества, но мысленио переносясь во святую обитель Вашу, синовній долгъ исполняю письменнымъ привътствіемъ Вашего Высокопреосвященства съ наступающимъ торжествомъ, въ самый же день торжество исполню усердно, со всею разанскою церкові ю возношеніемъ имени Вашего Высокопреосвященства въ торжественномъ священнослуженіи.

Во упованіи на благоснисходительную отеческую любовь Вашу во всёмъ во Христъ братіямъ, дерзаю испрашивать и для себя и для ріgitized by Color IC

всей наствы рязанской Вашихъ действенныхъ первосвятительскихъ молитвъ, и о имени Господнемъ благословенія.

Отъ рязанской духовной семинарги-телеграмма.

Привътствуя съ юбилейнымъ торжествомъ, общее педагогическое собраніе семинарскаго правленіе молить Господа о здравіи и долго-денствіи Вашего Высовопреосвященства.

Отъ высокопреосвященнаю Илатона, архіепископа костромскаю, отъ его викарія и всей костромской паствы.

Полвъва совершилось, какъ Ты принялъ отъ Всеосвящающаго Духа благодать священства. Не долго Тебъ суждено быть въ сонмъ іереевъ; вскоръ Господь Богъ поставилъ Тебя въ сонмъ архіереевъ церкви Своей. И Ты вездъ, гдъ ни указывалъ Тебъ Господь Богъ святительствовать, съ покорностію предавалъ себя водительству Духа Божія и возгръвалъ сей Божій даръ молитвою, Словомъ Божіимъ, ревностію и върностію въ служеніи Твоемъ, терпъніемъ въ трудностяхъ, любовію креста Христова, непреклоннымъ взираніемъ на Совершителя спасенія нашего Господа Іисуса Христа, ученіемъ, священнодъйствіемъ и подвигами добродътели.

Въ началъ святительства Ты быль сотрудникомъ и солъйствователемъ внаменитаго ісрарха Москвы; и послів недолгаго здівсь служенія Ты поставлень какъ самостоятельный действователь. Тебф суждено было содъйствовать сближенію и возсоединенію съ правослявною первовію милліоновъ нівогда присных чадъ ея, но отторженных насиліемъ, и послів возсоединенныхъ любовію. Незабвенны заслуги Твои Церкви и Отечеству въ этомъ величайшемъ событіи нашего времени. Мужественно и долго подвизался Ты въ знойной Иверін, гдф свфть Христовъ возсіяль еще въ цвфтущіе вфка христіанства. Съ м'еста сего Ты, светильникъ Божій, подвигнуть быль въ Кіевъ, отпуда озарилась свётомъ Христовимъ вся Русь, и гдё ты предстоятельствоваль въ обители, красующейся благоуханіемъ иногихъ нетленнихъ св. угодниковъ Божіихъ, которые чрезвычайными подвигами напоминають подвижниковь Опванды и Палестины и указывають на высокое значеніе церкви русской. Наконець Ты поставленъ на касодру великихъ святителей великаго Новгорода, изъ которихъ многіе просіяли великими своими добродітелями и чрезвичайными дарами благодатными. Вивств Ты святительствуешь

Digitized by 83+00gle

н въ градъ св. Петра. Здъсь свътъ твой свътить уже не двукъ только паствамъ Твоимъ, но всей русской церкви. Участвуя въ дълахъ управленія великою и по назначенію и по пространству православною церковію, какъ первенствующій членъ, Ты весь принадлежишь церкви Божіей.

Вев знають и разумвють, сколько мудрости, твердости, подвиговь, силь и благодатных даровь Тебв потребно для настоящаю служенія Твоего.

Здёсь недавно Господь Богъ вновь благоволиль утёшить Твой святительскій духъ возсоединеніемъ къ православной церкви чадъ родныхъ намъ, но подчинившихъ себя чуждой іерархической власти-

Движимые чувствами благоговъйнаго почитанія, дерзаемъ и ми немощные, соединившись съ сильными и крѣпкими, привѣтствовать Тебя, первенствующій іерархъ великой русской церкви, съ великою милостію Господа Бога, даровавшаго Тебѣ полвѣка сохранить, возрастить и многоплоднымъ для церкви сотворить дарованный Тебѣ даръ благодати священства.

Всеусерднъйше молимъ Верховнаго Пастыреначальника Господа нашего Іисуса Христа, да продлитъ еще лъта Твои на многіе и многіе годы въ кръпости силъ душевныхъ и тълесныхъ, для новыхъ трудовъ и подвиговъ во славу Его святаго имени, въ созиданіе и утвержденіе св. Его церкви и для спасенія многихъ.

Какъ знаменіе и залогъ тёхъ благъ, которыхъ ми испрашиваемъ у Господа Бога, подносимъ Тебѣ, святѣйшій владыко, мѣстную святыню нашу, честный Өеодоровскій образъ Пресвятыя Богородицы, данный граду нашему какъ даръ многоцѣнный.

Отъ преосвященных Саввы, епископа харьковскаго, и Веніамина, епископа сумскаго.

Совершившееся нынъ пятидесятильте достославнаго служена Вашего Высокопреосвященства Церкви и Отечеству должно составлять предметь духовнаго торжества и радованія не только для вручонныхъ Богомъ Вашему святительству паствъ новгородской и с.-петербургской, но и для иныхъ паствъ и пастырей церкви всероссійской: поелику Вы первостоятель и старъйшій правитель сея церкви Вашему архипастырскому сердцу не чужды заботы о благь и благосостояніи всьхъ духовныхъ паствъ россійской церкви; Ваши желикіе и многообразные труды, наипаче же труды по преложенію на

общенонатное русское наръче священныхъ книгъ Ветхаго Завъта суть труды на пользу душъ всъхъ православныхъ сыновъ отечественной церкви.

Посему просимъ Васъ, Высокопреосвященнъйшій Владыко, принять отъ насъ, пастырей, и отъ ввъренной намъ паствы выраженіе искреннихъ и живыхъ чувствъ радости о благополучномъ севершеніи пятидесятильтняго поприща Вашего многотруднаго и благоплоднаго служенія Христовой церкви.

Молимъ Пастырена чальника и Господа Інсуса Христа, да продлить Онъ, Всеблагій, дни Вашей многополезной жизни и да горить еще и еще въ сосудѣ плоти Вашей духовный свѣтильникъ вашъ для просвѣщенія, утѣшенія и руководства пастырей и пасомыхъ церкви россійской.

Препровождаемое при семъ священное изображение Божіей Матери именуемой Озарянскою, благоволите принять, Высокопреосвященнъйшій Владыко, какъ видимый залогъ нашего духовнаго общенія въ совершающемся нынів, въ царствующемъ градів, церковномъ торжествів по случаю Вашего, милостивівшій Архипастырь пятидесятилітняго юбилея.

От харьковскаго канедрального протойерея.

Высокопреосвященнъйшій Владыко, милостивъйшій Архипастырь! Послів вознесенной нынів благодарственной ко Всевышнему молитвы за благодатный даръ, данный Церкви и Отечеству въ лиців Вашего Высокопреосвященства, неусыпно и неустанно въ теченіе полвівка понесшаго въ пользу ихъ великіе труды, позвольте мнів принесть Вамъ, Высокопреосвященнъйшій Владыко, милостивійшій Архипастыры и Отецъ, усердивійшее поздравленіе съ настоящимъ торжественнымъ днемъ—візнцомъ полувівковой достопамятной для Церкви и Отечества службы Вашей.

Пастыри и паства харьковская по принесеніи Господу Богу молитвъ о здравіи Вашего Высокопреосвященства имѣютъ счастіе вторично привътствовать Васъ съ торжествомъ совершившагося пятидесятильтія достославнаго служенія Церкви и Отечеству.

Отъ преосв. Аполлоса, еписк. вятскаю.

Нынъ исполнилось полустольтіе достославнаго священнаго служенія Твоего святой православной Церкви.

Съ глубочайщимъ благоговениемъ, съ вверенною мне паствою

вятскою, привѣтствую Тебя, Высокопреосвященнъйшій Владыко, съ симъ торжественнымъ днемъ, вѣнчающимъ собою длинный рядъ священно-доблестныхъ подвиговъ Твоихъ, посвящонныхъ служенію Церкви Христовой въ воспитаніи духовнаго юношества, въ соучастіи въ святительскихъ трудахъ архипастырю первопрестольной столицы, въ благоустроеніи, на поприщѣ священноначалія, епархій полоцкой и могилевской, экзархата грузинскаго и митрополіи кіевской и на святительской канедрѣ парствующаго града, во главѣ высшаго церковнаго правительства.

Въ знаменіе молитвеннаго благодаренія Господу, явившему великую милость Свою Тебѣ и Церкви россійской въ долготѣ дней и крѣпости духа Твоего, неослабѣвіпаго подъ бременемъ полувѣковаго, многотруднаго служенія, благопочтительнѣйше подношу Тебѣ святую йкону, точный снимокъ съ чудотворнаго великорѣцкаго образа святителя Николая, повергаясь въ своихъ молитвахъ предъ симъ величайшимъ поборникомъ православія, да предстательствомъ его Господь Богъ продлитъ лѣта Твоей маститой старости на благо Церкви россійской, для которой особенно благопотребна Твоя многолѣтняя опытность и дальновидная проницательность въ настоящее время, когда правительство прилагаетъ особенное попеченіе. по указанію державной воли, о просвѣшеніи народа въ духѣ правой вѣры Христовой, ограждающей безопасность престола отъ зловредныхъ ученій, стремящихся поколебать благосостояніе церкви и Государства.

### Отъ вятслой духовной семинаріи.

Ватская духовная семинарія при общемъ собраніи учащихъ и учащихся, вознеся искреннія молитвы ко Всевышнему о здравіи Вашего Высокопреосвященства по случаю совершившагося пятидесятильтія учебно-іерархическаго служенія Вашего Церкви и Отечеству, въ лиць всего собранія пріемлеть смізлость привітствовать Васъ, Высокопреосвященній шій Владыко, съ симъ духовно-знаменательнымъ торжествомъ и усердно просить Госнода о продленіи на многія літа благотворной и трудолюбивой жизни Вашего Высокопреосвященства ко благу Церкви и на пользу духовнаго просвіщенія.

Отъ преосеящ. Павла, епископа кишиневскаю.

Колыбель царства русскаго—древній, великій Новгородъ, отець градовъ русскихь—Кіевъ, первопрестольная Москва, престольный

градъ св. Петра, и въ следъ за ними Грузія, Эстляндія, Финляндія, Полоцев, Могилевъ, Орелъ приватствуютъ Васъ имив съ полувъковымъ священнослужительскимъ, по преимуществу же священноначальственнымъ, служениемъ Вашимъ, благоларно воспоминая неусыпныя, повсюду вънчавшіяся благимъ успъхомъ, попеченія и труди Ваши по благоустроснію сущихь въ нихъ церквей Божінхъ. Вся Церковь русская съ любовію прив'ятствуєть Васъ бакъ первосвятителя, полежка ревностно потрудившагося сначала во благо частныхъ предвловъ Церкви, а потомъ и во благо всей Церкви, первенствующимъ, въ теченіе многихъ лёть, участіемъ въ еа управленів, благоустроенім и обновленім ея жизпи, неустаннымъ до самоотверженія трудомъ въ переводу слова Божія на отечественный явивъ, получившій въ немъ висшео словесное сопровище. Несомнънно искренни, сердечны, благожелательны сіи привътствія, потому что они визиваются служениемъ самоотвержоннымъ, мудрымъ любвеобильнымъ, плодотворнымъ.

Въ общимъ привътствіямъ дерзаю и я присоединить свое почтительнийшее, исполненное сыновней любви, привитствие съ пятидесятильтіемъ служенія Вашего, милостивьйшій Архипастырь и Отець! Сугуба, сравнительно со многими другими привътствіями, должна быть сила и сердечность моего приветствія. Какъ одинъ изъ избранниковъ отеческой любви Вашей, бывшихъ ближайшими сотруднивамы Вашими по управлению с.-петербургскою епархіею, —я быль ближайшимъ свидътелемъ самоотвержонныхъ трудовъ Вашихъ, опытовъ вашей архипастырской мудрости, снисходительности въ немощамъ ближникъ, кротости, дюбви. Незабвенны для меня и Ваше отеческое руководство не на первыхъ только шагахъ моего святительскаго служенія, и Ваши постоянныя неисчислимыя милости и благодівнія моему недостоинству. Потому, благоговъя предъ Вашими святительскими подвигами и доблестями, и благодарный за Ваши милости,отъ избытва сердца привътствую Васъ съ достославно пройденнымъ Вами поприщемъ пятидесятилътняго служенія Вашего. Сорадуясь Вамъ въ день радости Вашея, возношу молитву благодаренія въ Вожественной Главъ Церкви-Господу нашему Інсусу Христу, избравшему Васъ для внешаго служенія въ Церкви Своей и постоянно подававшему Вамъ силы для достойнаго прохожденія званія Вашего; Возношу молитвы благодаренія за Васьинь Пресвятой Богоматери подъ честнымъ и спасительнымъ покровомъ которой течеть жизнь

Ваша съ первихъ дней ел. Возношу молитву благодаренія и въ преподобному покровителю Вашему, имя котораго Вы носите, и молитвы котораго призывали на Васъ преизобильное благословеніе Божіе во всё дни Вашего священнослужительства и священноначальствованія.

Благодаря Господа Бога за Его великія милости въ Вамъ, высокопреосвященнъйшій Архипастырь, — съ тъмъ вмъсть я молю Христа Спасителя, св. икону Котораго при семъ препровождаю, продлить и усугубить Свои милости въ вамъ и въ грядущія лъта жизни и святительскаго служенія Вамего. Исполненіе Вами заповъди Его о любви, — заповъди, начертанной на иконъ въ держимомъ шуйцею Богочеловъка Евангеліи, —привлекаеть на Васъ божественное благословеніе Христа-Спасителя. Силою сего благословенія, преподаваемаго десницею Его, да святительствуете Вы благоплодно до послъднихъ предъловъ, какихъ достигаеть во дии наши жизнь человъческая, наиболъе долгольтияя.

От преосвящ. Павла, епископа кишиневского телеграма.

Почтительнайше съ сыновнею любовію приватствую съ пятидесятилатісмъ священнаго служенія Вашего; желаю долгихъ благополучныхъ лать, о чомъ мы сейчась молились.

Отъ преосеящ. Софоніи, епископа туркестанскаю.

Настоящій день есть одинъ изъ нарочитихъ и одушевленныхъ не для Вашего только высокопреосвященства, но болье или менье и для всей православной Россіи. Въ настоящій день не только во всыхъ концахъ св. Руси вознесены будутъ къ Вседержавному Царю Царей теплыя молитвы о здравіи и спасеніи Васъ, какъ первосвятителя русской церкви, но и предъ Вами самими заявится множество всякаго рода привітствій и благожеланій и живыми гласами и безмолствующими писаніями.

Имѣя это въ виду, и я—послѣднѣйшій въ своей средѣ, осмѣливаюсь возвысить свой голосъ и, къ несмѣтному числу привѣтствій предъ Вами, присоединить и свой убогій привѣть, — привѣть безгласный, но тѣмъ не менѣе всецѣло проникнутий живѣйшимъ чувствомъ самаго глубокаго благоуваженія и сыновней преданности къ Вашему Високопреосвищенству. Да, еще повторю, что нынѣ мы празднуемъ день, его же сотвори Господь, да явитъ, въ назиданіе наше, силу благости Своея и богаторій.

ство славы надъ Вами, виріархъ Церкви русской, какъ на избраннъйшемъ изъ сосудовъ милости, яже продъуготова во славу, празднуемъ день, которымъ Творецъ въковъ, съдящей одесную силы и славы Божіей, благоволилъ милостиво завершить и увънчать полувъковый кругъ Вашего высоконазидательнаго и вполиъ доблестнаго служенія въ Его св. соборной и апостольской Церкви.

Привътствуя вашу святость, благій Первосвятитель, съ симъ, но преимуществу, благовнаменнтымъ для Васъ днемъ, вседушевно молю премилосердаго Зиждителя и Главу первви, да пробавить Вамъ милость свою при Вашемъ вступленіи въ новый полувѣкъ, да осѣнитъ Васъ еще болѣе непрестающимъ миромъ и радостію о Дусѣ Свять, да укрѣпитъ и продлитъ Ваше здравіе и Вашу богомудрую жизнь на многая, многая лѣта,—во славу Тріипостаснаго величества Божія, во благо вселенскаго православія и во спасеніе всѣхъ съ любовію молящихся о Васъ и съ унованіемъ ожидающихъ Вашего первосвятительнаго благословенія въ Ваше новое пятидесятилѣтіе.

Р. S. Если когда, то особенно въ ту минуту, когда Ваше Высопреосвященство изволете пробъгать взоромъ это мое писаніе, о' какъ я желаль бы, непризрачно только мелькнуть въ умопредставленіи Вашемъ, но и озязательно и тълеснѣ предстать предъ лице Ваше, чтобы вемно поклонившись Вамъ, какъ моему отцу и благодітелю, облобывать и десницу Вашу и шуйцу, какъ полувѣковаго юбиляра. Но это non in vita, sed in votis. Не вмълъ никакой возможности прибыть самъ въ столицу, а посланный заболѣлъ въ дорогъ и воротился изъ Сергіополя, профхавъ 800 версть.

Отъ преосвященнаго Софоніи—изъ Върнаго—телеграмма.

Привътствуя Ваше Высокопреосващенство съ пятидесятильтиемъ Вашего благословеннаго служенія святой Христовой Церкви и Отечеству, всеблагоговъйно молю Творца въговъ и міра укръпить Ваши силы и здравіе для вступленія на новое поприще новаго полувъка.

Отъ преосвящ. Овоиноста, епископа подольскаго, и Веніамина, епископа балтскаго.

Имъвъ счастіе нъвогда принадлежать въ Вашей паствв и живо памятуя Вашу благопопечительность о насъ, не можемъ отказать себъ въ сердечной потребности выразить наши чувства предъ Вами по случаю совершившагося пятидесятильтія Вашего служенія въ сваг

щенномъ санъ. Приносимъ Вашему Высовопреосвященству усерди в й шее позиравление съ достовлавнымъ пятидесятилътиемъ вашего с лужения Цервви и Отечеству, — служения, ознаменованнаго столь многими плодами во славу благодати Божией, дъйствующей въ Васъ и чрезъ Васъ, и молимъ Госнода, Спасителя и пастыреначальника нашего, да воздастъ Вамъ веливими и богатыми своими милостями за Ваши ревностние и многоплодные труди во благо Цервви и Отества, да сохранитъ васъ еще на многія лъта, да ниспошлеть Вамъ връность силъ, здравіе, благоденствіе и снасеніе.

Отг преосв. Іоанна, епископа полтавскаго.

Съ живъйшимъ, радостнымъ сочувствиемъ, съ глубочайшею почтительностію любви сыновней и благодарною въ Богу молитвою привътствую Васъ съ совершившимся пятидесятильтомъ Вашего священнаго служенія Церкви, престолу и Отечеству. Взысканный отеческими Вашими милостими още въ юности моей, бывшій Вашъ ученивъ, а потомъ въ святой Віевоцечерской давр'в ближайшій послушнивъ и послушатель Вашъ. — въ лостопамятный лень юбилейнаго Вашего торжества, когда отсюду и отъ всёхъ несутся въ Вамъ почтительные приветы, -- могь бы конечно и я, по примеру другихь и обычаю юбилейному, признательнымь словомъ напомнить не одну свётлую черту изъ лётописной скрижали Вашего полувёковаго слутруженичества. Но, Высовопреосвященивишій Ваша слава и похвала, и несомивние праведное воздалніе Вамъ за неустанный трудъ Вашей вёры и любви,--не отъ человыть, а оть Господа. Такъ я върую о Васъ, и-къ привъту сердца моего не примъшаю многословнаго велеръчія. И безъ меня преутрудятъ и утомять Васъ нынв много и премногіе. Господь силь да укрвпить Ваши силы понести эту тяготу и да сохранить драгоцинную жизнь Вашу въ мирѣ и здравіи еще на многіе годы, во славу пресвятаго имени своего и во благу Цереви православной! — Вийсто обычнаго дара слова, благоволите принять благостно подносимую при семъ святую икону святителя Христова Асанасія, патріарха пареградскаго, лубенскаго чудотворца. Священное знаменіе благословеній небесныхь да будеть предъ Вашимъ святьйшоствомъ святиня сія священнимъ залогомъ и памятникомъ того глубочайшаго почитанія, той нелицем врной любви и признательности и техъ молитвенныхъ синовнихъ благожеланій, которыя отъ Digitized by GOOGIC

дней юности моей неизмѣнно храниль я и навсегда сохраню во глубинѣ души моей.

Отъ преосвященнаю Іоанна, епископа полтавскаго — телеграмма.

Послѣ благодарственнаго молебствія еще сыновнѣ привѣтствую Ваше святѣйшество съ радостнымъ юбилейнымъ торжествомъ, вручая себя и паству мою святымъ молитвамъ Вашимъ и благословенію отеческому.

Отъ высокопреосв. Антонія, архіепископа владимірскаю, и отъ владимірской епархіи.

По увазанію Слова Божія и ученій богомудрыхъ отповъ святой православной Цереви, если вакое служеніе, то по преимуществу служеніе священное,—служеніе пастырства и особенно пастыреначальства,—налагая на принявшаго оное высокія правственныя обязанности, требуеть отъ него и особыхъ духовныхъ дарованій и совершенствъ, недостижимыхъ безъ сугубой благодати Божіей, всегда немощная врачующей и оскудъвающая восполняющей. И едва ли притомъ, вмёсть съ временемъ, не растуть и не усложняются эта трудность и эта отвътственность сего служенія.

Нынѣ исполняется пятидесятильтіе служенія Вашего Високопреосвященства въ священномъ санѣ: вождельный и благознаменитый день! Посль немногихъ льтъ, посвящонныхъ вами духовной наукъ и воспитанію юношества, Господь благоизволилъ даровать вамъ жребій епископства сначала въ первопрестольномъ градѣ подъ руководствомъ приснопамятнаго московскаго святителя, потомъ на окраинахъ земли русской, затьмъ въ древле-именитомъ святынею Кіевь и наконецъ въ царствующемъ градѣ св. Петра, и притомъ во главѣ управленія отечественной Церкви и сношеній ея съ Востокомъ и Западомъ. Полувьковое въ священномъ санѣ, сорокалѣтнее въ епископскомъ, многоопытное и благоплодное, всегда доблестное и твердое служеніе ваше на пользу сей Церкви ставитъ въ настоящій день Ваше Высокопреосвященство въ благочестный сонмъ знаменитыхъ и досточтимыхъ ея первосвятителей.

Въ глубокомъ и благоговъйномъ вниманіи въ путямъ Божественнаго Промышленія, сохраняющаго и прославляющаго тъхъ, ихъ же призва, одна изъ древнъйшихъ епархій Русской Церкви пріемлетъ нынъ долгъ привътствовать Ваше Високопреосвященство съ благо-

словеннымъ для Васъ и знаменательнымъ днемъ пятидесятильтія священнаго служенія вашего, вознося въ Господу усердныя молитвы да хранитъ Онъ Васъ еще многія и многія льта здрава и право правяща слово Его истины, въ духв св. Православной Церкви на пользу пастырей ея и пасомыхъ.

Отъ владимірской паствы-телеграмма.

Владимірская паства, послів благодарственных молитвъ въ день пятидесятильтія служенія Вашего Высокопреосвященства въ священномъ санів, нынів васъ привітствуеть молитвенно и желаеть вамъ многая літа.

Оть сувдальского духовенства-телеграм.на.

Съвздъ уполномоченныхъ суздальскаго духовно-училищнаго округа и городское духовенство сего 5 сентября, соборнъ принеся Господу Богу моленіе о вашемъ здравіи, имъютъ счастіе нижайше принести Вашему Высовопреосвященству искреннее поздравленіе съ юбилейнымъ днемъ вашего благотворнаго служенія Церкви, испращивая вашего святительскаго благословенія и молитвъ.

Привытствіе, сказанное преосвящ. Тихономъ, епископомъ саратовскимъ.

Благодарю Бога моего за то, что Онъ сподобиль меня чести п радости лицемъ къ лицу и живниъ словомъ привътствовать Вась съ исполнившимся нынъ пятидесятилътіемъ Вашего доблестнаго служенія Цервви и Отечеству.

Отъ іеромонаха и до митрополита, отъ баккалавра и до Первенствующаго Члена Св. Синода, отъ составленія академических левцій для студентовъ и до руководящаго участія въ монументальномъ трудѣ перевода Библіи на русскій языкъ — для всего многомилліоннаго народа русскаго, вообще отъ начала и до конца служебный періодъ жизни Вашей весь, и всецьло принадлежить исторіи, которая въ свое время воздастъ вамъ по нашимъ заслугамъ

Среди неусминыхъ заботъ о благѣ церковно-общественномъ вамъ доставало времени промышлять и о благѣ частныхъ лицъ, въ томъ числѣ и о моемъ благѣ. Для меня вы сдѣлали то, чего не смѣлъ даже и пожелать мнѣ мой родной отецъ. Покойный родитель мой желалъ и молилъ Госнода, чтобы я былъ священникомъ. Гос-

подь услышаль молитвы отца моего и благословиль его желаніе. Около 20-ти лёть быль я священникомь, и высшаго званія не искаль, даже, глубоко сознавая свое недостоинство, не думаль и не желаль искать. Чрезъ ваше о мнѣ промышленіе Божією благодатією есмь, еже есмь. Вамъ, благостнъйшій мой Отець, угодно было чтобы за вашимъ могучимъ и грузнымъ кораблемъ, въ его величаво-мѣрномъ ходу, тянулась, влаяся волнами житейскаго моря, и моя малая и пустая ладія.

Наравить съ другими пронивнутый чувствомъ благоговъйнаго почтенія въ особъ Вашего Высовопреосвященства, въ виду Вашихъ заслугъ, и въ тоже время болте, что вто-либо другой, вамъ обязанный и благодарный за веливія благоданнія, лично мить вами обазанныя, не могъ я желаніемъ не возжелать и, возжелавши, не могъ не просить себъ разръшенія прибыть въ сію святую и столько мить любевную Лавру, прибыть съ темъ именно, чтобы стать предъвами въ сей веливій день вашъ.

Стоя предъ вами, возношусь духомъ монмъ въ престолу Вседержителя и усердно молю Господа, да еще и еще пробавить милость Свою въ вамъ, еще и еще да приложитъ вамъ дни на дни и лъта на лъта живота вашего, и да увръпитъ силы ваши на далънъйшее прохождение вашего высокато служения, молитвами Пресвятыя Богородици, св. апостола Гакова и св. Исидора Пелусіота.

Сію св. икону съ изображеніями Поврова Пресвятыя Богородицы и названныхъ тезоименитыхъ вамъ угодниковъ Божінхъ прошу васъ принять, какъ знакъ моего повседневнаго молитвеннаго о васъ памятованія, а съ тъмъ вмъсть и моей сыновней преданности вамъ— отцу и благодътелю моему.

Въ завлючение всего испращиваю вашего отеческаго благословения—на собственныя мои средства учредить одну стипендію вашего имени въ епархіальномъ саратовскомъ дётскомъ пріють.

Отъ саратовскихъ духовно-учебныхъ заведеній на имя преосвящ. Тихона—телеграмма.

Покорнъйте просимъ ваше преосвященство представить Высокопреосвященнъйшему митрополиту Исидору въ знаменательный день его юбилея, что саратовскія духовно-учебныя заведенія питакотъ чувства благоговъйнаго уваженія къ его неутомимымъ просвътительнымъ и многоплоднымъ пятидесятильтнимъ трудамъ на пользу святой Церкви и православнаго русскаго народа и молять Бога продлить драгоценную жизнь глубокочтимаго первосвятителя на многія лета.

От саратовскаю пубернатора и от всей саратовской паствы на имя преосвящ. Тихона—телеграмма.

Вся ваша паства въ лицѣ ея представителей со всѣмъ духовенствомъ просятъ ваше преосвященство передать Высокопреосвященнѣйшему митрополиту Исидору ихъ поздравленіе съ совершившимся пятидесятилѣтіемъ его доблестнаго служенія Церкви, Престолу и Отечеству.

Отъ преосвящ. Осодосія, епископа екатеринославскаю.

По чувству глубоваго, искренно-сердечнаго уваженія моего къ особів Вашего святительства, священнівншимъ долгомъ и пріятнівншимъ удовольствіемъ поставляю себів почтительнівнше привітствовать Ваше Высокопреосвященство съ счастливо совершившимся нинів пятидесятилітнемъ Вашего благотворнівшаго священнослуженія святой церкви Христовой и православному отечеству нашему. Отъ всей души благодаря и прославляя Жизнодавца Христа Спасителя за великія Его милости и щодроти къ Вашему святительству, усерднівше молю благость Его, да поддержить сили ваши еще и еще и да продлить дни жизни вашей на многія и многія літа.

От преосв. Митрофана, епископа оренбурискаю.

Священивишимъ долгомъ почитаю для себя поздравить васъ, Высокопреосвященивший Владыко, съ знаменательнымъ для васъ нинвынимъ великимъ днемъ 5-го сентября. Пятидесятилътнее священнослужение Вашего Высокопреосвященства святой православной Церкви Божіей есть очевидное для всъхъ знамение неивреченной любви, благоволения и милости Божіей къ вамъ, котораго не многіе удостоиваются отъ Бога. Промыслъ Божій хранилъ драгоційную жизнь вашу доселів единственно для блага святой Церкви и любезнаго отечества нашего, и поставилъ васъ высоко на свіщниців Церкви Своей въ такое индифферентное для христіанской віры время, даби вы світили христіанамъ світомъ евангельскаго ученія,

и даби они, взирая на васъ, видёли ваши добрыя дёла и прославляли Небеснаго Отца нашего.

И мы отъ сердца прославляемъ Премилосердаго Госнода за храненіе Имъ вашей жизни, и приносимъ Ему искреннее благодареніе за то, что Онъ—всеблагій даровалъ Свой Церкви, въ лицѣ вашемъ, архинастыря благаго, мудраго, право правящаго слово истины и неволеблемо руководящаго паству русскую по пути спасенія, а вмёстё съ симъ усердно молимъ Всемилостиваго Господа нашего Інсуса Христа, да продолжаетъ Онъ изливать на васъ обильную благодать Свою, укрѣпляющую ваши сили душевныя и тѣлесныя на дальнѣйшее полезное служеніе св. Церкви, во славу Божію и во спасеніе дорогой намъ Россіи.

Оренбургская паства приносить молитву и искреннъйшія поздравленія Вашему Високопреосвященству съ исполненіемъ пятиде-• сяти лъть святительства.

Отъ преосв. Ефрема, епископа тобольскаю-телеграмма.

Имъю честь привътствовать Ваше Высоконреосвященство съ полувъковимъ юбилеемъ служенія Церкви и Отечеству.

Отъ высокопреосв. Азаванзела, архівнископа волынскаго.

Представляя въ особомъ ящикъ икону Божей Матери—снимовъ съ Почаевской чудотворной иконы, всепокорнъйше прошу Ваше Высокопреосвященство принять ее, какъ свидътельство глубочайша-го почитанія и сыновней преданности моей къ вамъ. Почтительнъйше привътствую васъ, милостивъйшій Архипастырь и Отецъ, съ совершившимся пятидесятильтіемъ многоплоднаго и благодътельнаго служенія вашего святой Церкви, престолу и Отечеству, и возношу съ братією почаевской Успенской лавры и со всею волынскою паствою теплую молитву къ Милосердому Богу, чтобы Онъ ниспослаль вамъ неизреченныя Свои милости и хранелъ васъ, какъ зъницу ока, на многія лъта, для славы Своей и для счастія многихъ тысячъ облагодътельствованныхъ вами и преданныхъ вамъ душъ.

Отъ преосв. Сергія, епископа курскаю.

Не знаю я върно, когда именно будеть правднуемо пятидесятилътіе вашего служенія православной церкви; но то несомнымно,

что по милости Божіей въ сіи дни исполнится пятьдесять лёть, какъ вы несете свои служебные труды. Ихъ значеніе знають во всёхъ концахъ Россіи; съ достославнымъ прохожденіемъ полув'єковаго поприща вашего будуть лично и чрезъ письма прив'єтствовать васъ многочисленные ваши почитатели. Къ ихъ прив'єтствіямъ я осм'єднавнось присоединить и мой скромный голось,—голось служителя Божія, вашимъ вниманіемъ взисканнаго и долгомъ благодарности вамъ обязаннаго. Да даруеть вамъ Господь еще многія лёта предстоятельствовать въ нашей отечественной ісрархіи, и достигнуть пятидесятильтія архипастырскаго служенія. Икону Знаменія Пресвятыя Богородицы препровождаю въ вамъ, и какъ знаменіе Божіей въ вамъ милости, и какъ выраженіе моей обязанности воспоминать о васъ въ молитвахъ.

Отъ преосв. Владиміра, епископа брестъ-литовскаю — телеграмма.

Съ чувствами высовопочитанія, истинно сыновней преданности и молитвеннаго благожеланія священнымъ долгомъ поставляю принести Вашему Высовопреосвященству, первостоятелю нашей православно-отечественной всероссійской Церкви, мое искреннійшее поздравленіе съ совершеніемъ пятидесятильтія высоваго доблестнаго и благоплоднаго для святой Церкви и Отечества священнослуженія Вашего Высовопреосвященства.

### Отг черниговской enapxiu.

Въ началъ благознаменитаго для с.-петербургской епархіи текущаго года, въ который исполнилось пятидесятильтіе вашего священнослуженія, и черниговская епархія съ утвшеніемъ ожидала юбилейнаго празднества своего архипастыря. Но, пе неисповъдимемъ судьбамъ Промысла Божія, не сбылись ожиданія ея. Преосвященнъйшій Назанаилъ, архівпископъ черниговскій, скончался въпятидесятое лёто служенія Церкви и Отечеству. Осиротъвшая паства черниговская, не имъя, вслъдствіе этого прискорбнаго обстоятельства, возможности принести Вашему Высокопреосвященству достойное чрезъ своего архипастыря поздравленіе съ днемъ исполнившагося полувъковаго благоплоднаго служенія вашего въ священномъ санъ, пріемлеть смълость самолично обратиться къ Вашему высокопреосвященству съ тъми же чувствами искренняго сыновняго почтенія, какія она постоянно питала къ своимъ архипастырямъ, и

выразить предъ вами сердечныя благожеланія, да продлить Господь жизнь вашу на многіс годы и даруеть утішеніе чадамъ русской Церкви привітствовать васъ съ пятидесятильтіемъ служенія вашего въ архіерейскомъ сані, коего сорокалітіе уже исполнилось въ настоящемъ году. Все упованіе въ исполненіи этого благожеланія черниговская паства возлагаеть на свою небесную покровительницу пречистую Матерь Господа Інсуса и въ ознаменованіе сего почтительнійше препровождаеть къ Вашему Высокопреосвященству освященную икону черниговской богоматери, смиреннійше испрашивая вашихъ святительскихъ молитвъ и благословенія.

### Отъ преосв. Серапіона-телеграмма.

Духовенство города Чернигова въ сослужения семидесяти шести депутатовъ епархіального събзда, по окончания божественной литургіи въ каседральномъ соборъ, совершивъ пятаго сентября благодарственное Господу Богу молебствіе о вашемъ здоровьи и спасеніи, почтительнъйше привътствуетъ Ваше Высокопреосвященство съ днемъ исполнившагося пятидесятильтія вашего служенія въ священномъ санъ.

Отъ черниговскаго епархіальнаго съпяда—телеграмма.

Депутаты епархіальнаго съвзда Черниговской епархів возсылають благодарственныя молитвы Господу о здравів и спасеніи Вашего Высокопреосвященства, какъ первосвятителя православной русской Церкви, въ благознаменательный день празднованія пятидесятильтняго служенія вашего въ священномъ сань на пользу и славу православной Церкви и молять Бога, да продлить Онъ милосердный многополезную жизнь вашу на многіе и многіе годы, и съ благословенія преосвященнаго Серапіона, епископа новгородсьверскаго, викарія черниговской епархіи, повергають пъ святительскимъ стопамъ вашимъ свои искреннія задушевныя пожеланія.

Привътствие, сказанное преосв. Іонаваномт, епископомъ олонецкимъ, отъ себя и отъ своей паствы.

Каждый день жизни нашей есть дарь, ниспосылаемый свыше отъ Отца Световъ.

Твое пятидесятильтнее служение въ Дому Божиемъ, при воспитании юношества, въ сонмъ и первосиятительство у портупител. Чтен. № 9—10. 1875 г.

мила Всероссійской Церкви, есть особеннъйшій даръ благости Божіей.

Угоденъ ты Богу. Дары Его, изливаемие чрезъ Тебя — сосудъ освященія, обильны. Мудрость присъдить тебъ, Твердая въра руководить Тобою и истинная любовь оживляеть Тебя.

Олонецкая паства, не такъ давно составлявшая часть новгородской и с.-петербургской митрополіи, досель пользующаяся Твоею отеческою любовію и попечительностію, въ знакъ благодарности своей за Твою любовь, особеннымъ долгомъ поставляетъ нынъ въ день юбилейнаго Твоего торжества принести Тебъ въ даръ св. икону первоверховныхъ апостоловъ Петра и Павла, покровителей страны олонецкой, и просить Твоего святительскаго благословенія.

Оть высокопрессе. Леонтія, архіепископа херсонскаю.

Господь благоволиль Вашему Высокопреосвященству дождаться дня, какой выпадаеть на долю весьма немногихь избранниковъ.

День пятидесятильтія благотворной перковно-общественной дъятельности вашей, имъя особенное значеніе для Церкви русской, для Отечества и для наствы, знаменателень и для современных іерарховъ. Большая часть ихъ удостоилась хиротоніи архіерейства чрезъ ваше святительское посредство. Примъръ едва-ли не единственный въ исторіи Церкви! Не видимо ли здъсь является особенное благоволеніе Пастыреначальника Господа Іисуса Христа къ своему избраннику?

И мив Богъ судилъ не только удостонться благодати архіерейства при посредствѣ вашего рукоположенія, но и сослужить Вашему Високопреосвященству въ качествѣ викарія не малое время. Время это останется навсегда памятнимъ въ моей живни по тому отеческому вашему расположенію, какимъ я имѣлъ счастіе польвоваться, и по тѣмъ урокамъ, которые преподаны миѣ вашимъ мудрымъ управленіемъ.

И теперь, когда съ разныхъ сторонъ слышатся привътствія Вашему Высокопреосвященству съ достопримъчательнымъ событіемъ. мнъ ли оставаться безмолвнымъ и безучастнымъ къ нему?

Примите же, Високопреосвященный Владыко, и отъ меня искренный шее, сыновнее привытствие съ изтидесятильтиемъ достославнаго служения вашего св. Цервви и государству.

Покоривище прошу принять отъ меня икону Васперовской Бо-

жіей Матери, подносимую чрезъ каседральнаго протоіерея одесскаго, А. Лебединцева.

Горячо молю Госнода и Пречистую Его Матерь, да продлится жизнь ваша еще на долго, да сподобимся праздновать и юбилей патидесятильтияго служенія вашего въ святительскомъ санъ!

### Отг преосв. Александра, епископа минскаю.

Въ радостний для всей русской православной Церкви день юбилейнаго торжества первосвятителя русской Церкви смиреннъйше осмъливаюсь отъ лица своего и боговвъренной мит пастви принесть усердитишее поздравление Вашему святъйшеству съ благополучно совершившимся пятидесятилътиемъ вашего священнослужения, вашихъ святительскихъ трудовъ, всецъло посвящойныхъ на пользу православной Церкви и Отечества, ко благу ввъряемыхъ вашему управлению.

Не могу при семъ не упомянуть, что часть вашихъ святительскихъ многоплодныхъ трудовъ, вашихъ архипастырскихъ благотворныхъ заботъ выпала и на долю съверо-западнаго края Россіи котораго не оставляете Ваше Высокопреосвященство и доселъ своимъ высокимъ вниманіемъ и своею архипастырскою благопопечительностію.

Вознося искреннія усердныя молитвы къ Творцу и хранителю жизни нашей за особенное благословеніе, почивающее на Тебѣ, святитель Божій, и явленное всей русской Церкви, не престанемъ усердно молить Господа Бога: да продлить Онъ Свою благость и да продолжаеть хранить ваши силы и здравіе долго и долго на славу русской Церкви и ко благу всѣхъ истинно-вѣрующихъ чадъ оной.

### Отъ минскаго православнаго братства.

Минское православное братство, со времени своего возрожденія считая васъ почотнымъ членомъ своимъ, имѣютъ честь принести вамъ свои усерднейшія поздравленія съ торжественнымъ днемъ пятидесятилетняго служенія вашего Церкви, престолу и Отечеству. Минское братство молить Господа о дарованія Ващему Высокопреосвященству здравія, силы и крепости на многія лета для блага святой православной Церкви, къ пользе Россіи и къ славе Божіей.

Братство наше считаетъ за особую честь привътствовать васъ

въ сей знаменательный день и присоединить свои благожеланія вамъ полнаго благоденствія.

Отъ высокопреосв. Филовея, архіепископа тверскаго.

Въ достопамятный день совершившагося пятидесятильтія вашего священнаго служенія святой Церкви, ознаменованнаго высокими подвигами многоплодной дъятельности вашей, имъю сердечный долгъ принести Вашему Высокопреосвященству усерднъйшее мое привътствіе. Смиренно молю верховнаго Пастыреначальника Господа нашего Іисуса Христа, да продолжить еще на многія лъта ваше первосвятительское служеніе православной Церкви всероссійской, въ назиданію и утьшенію духовныхъ пастырей и пасомыхъ, Отечески пріемля нынъ отъ многихъ чадъ вашихъ о Господъ радостныя привътствія и священныя приношенія, благоволите, милостирьйшій Отецъ и Архипастырь, милостиво принять приносимую мною, чрезъ одного изъ сослужителей моихъ, святую икону святаго благовърнаго великаго князя Михаила Тверскаго, небеснаго молитвенника о всъхъ, съ върою и молитвою въ нему притекающихъ.

### Отъ преосв. Григорія, епископа пенвенскаго.

Имѣлъ я искреннее желаніе лично привѣтствовать васъ съ радостнымъ событіемъ совершившагося доблестнаго пятидесятилѣтняго служенія вашего святой православной Церкви, — лично привѣтствовать вмѣстѣ съ прочими іерархами въ самый день торжества событія. Но ваша мысль объ этомъ была иная. По крайней мѣрѣ питаю надежду исполнить свое намѣреніе нѣсколько послѣ, на что и испрашиваю вашего милостиваго соизволенія.

Собитіе вашего пятидесятильтняго служенія, радостное для васъ не можеть быть не радостно и для тыхь, ето упредрень вашими благодыніями. Вашимь милостивымь вниманіемь я быль призвань на служеніе святой Церкви въ архіерейскомь саны и началь это великое служеніе подъ вашимь непосредственнымь руководствомь, пользуясь вашими мудрыми отеческими указаніями; каковое служеніе и прохожу въ указанной мны епархів, не вабытый ващимь вниманіемь и покровительствомь.

Приношу мое усердное и благоговъйное благодареніе отъ себя и своей пастви въ Всевишнему и Всеблагому Господу, сподобившему васъ, Высовопреосвящемнъйшій владыво, уже не малое число лътъ

Digitized by GOOGLE

послужить Ему, во славу Его святаго имени, ко благу святой православной Церкви, которая въ настоящіе дни, при вашемъ неусминомъ попеченіи, получила новый великій для себя даръ — полный русскій переводъ священныхъ книгъ Ветхаго Завѣта. Молю Господа вмѣстѣ съ своею паствою, да продлять Онъ дни вашей дорогой жизни и еще на многія лѣта, чтобы узрѣть празднество вашего пятидесятилѣтнаго служенія въ санѣ святительскомъ.

Прошу при семъ васъ, Высокопреосвященнъйшій Владыко, почтить меня принятіемъ иконы Покрова Пресвятыя Богородицы, — Заступницы усердной рода христіанскаго, къ Которой моя всегдашняя молитва, да осъняетъ Она васъ, милостивъйшій Отецъ и Архинастырь, Своимъ честнымъ покровомъ во всъ дни жизни вашей.

Отъ пенвенскаго духовенства и духовно-учебных ваведеній.

Духовная консисторія, духовная семинарія, училища, градское духовенство—смиреннѣйше поздравляемъ Васъ съ совершившимся пятидесятилѣтіемъ служенія вашего Церкви и Отечеству и усердно молимъ Господа о здравіи и долгоденствіи Вашего Высокопреосвященства.

### Отг. преосв. Веніамина, епископа иркутскаго.

Среди многочисленных привътствій отъ всъхъ концовъ Россіи съ совершившимся пятидесятильтіемъ священнослуженія Вашего Высокопреосвященства, осмъливаюсь и я, недостойный священнослужитель въ отдаленномъ крат восточной Сибири, принести Вашему Высокопреосвященству смиренное поздравленіе съ симъ знаменательнымъ событіемъ въ драгоцінной жизни вашей. Молю Господа, да продлить Онъ дни ваши на многія літа во благо святой Церкви.

Благоговъйно представляя при семъ нкону святаго повровителя сибирской цервви святителя Христова Инновентія, смиренно прошу вашихъ святыхъ молитвъ и святительскаго благословенія на себя и свою паству.

# Отъ иркутской духовной семинаріи.

Ирвутская Духовная Семинарія, празднуя пятидесятильтіе служенія Церкви и Отечеству Вашего Высокопреосвященства въ священномъ санъ, осмъливается привътствовать Васъ, первенствующій

Владино и Архипастирь, съ совершениемъ сего знаменательнаго періода благословеннаго, великаго и многоплоднаго служенія Вашего, и, виражая чувства глубочайшей синовней признательности уваженія и почитанія къ особ'є вашей, просить Господа, да сохранить Онъ Васъ въ здравіи и благоденствіи на многая л'єта.

Отг преосв. Серафима, епископа рижскаю.

Заслуги достославнаго пятидесятильтняго служенія вашего суть достояніе исторіи отечественной церкви. Но и теперь лица, бывшіє ближайшими свидьтелями діяль вашихь не могуть ни скрыть своего удивленія предъ архипастырскою вашею мудростію, ни умолчать о безмітрныхь и неутомимыхь трудахь вашихь къ устроенію Церкви Божіей. Господь не только не возбраняль, напротивь еще обязываль ближайшихь учениковь своихь быть свидітелями того что они видіти и сдышали о дізлахь Его.

Позвольте и мив, Высокопреосвященивйшій Владыко, какъ одному изъ ближайшихъ свидътелей вашего дёланія и многихъ нёкогда бывшихъ вашихъ помощниковъ, вёрнёе же учениковъ въ дёлё управленія, присоединить нынё голосъ мой въ голосамъ привётствующихъ васъ съ исполненіемъ пятидесятилётія вашего служенія. и—мое свидётельство въ свидётельствамъ тёхъ, которые въ сей благознаменитый для васъ день выражають предъ вами чувства благоговёйнаго своего почитанія.

Молю Господа, да продлить Онъ дни святительского служения вашего на многіе годы и, какъ знаменіе молитвенныхъ монхъ возношеній, прошу принять препровождаемую при семъ икону Божіей Матери Одигитріи, во храмѣ которой въ Смоленскѣ имя Вашего Высокопреосвященства никогда не было забвенно въ молитвахъмонхъ предъ престоломъ Божіимъ.

Отъ преосвященнаю Өеодосія, епископа Волоюдскаю, и отъ ею викарія—телеграмма.

Безпредъльная милость Божія, явившаяся въ пятидесятильтій служенія Вашего отечественной Церкви въ священномъ санъ, визиваеть нинъ въ душахъ нашихъ сердечния побужденія съ молитвою о долгоденствій привътствовать Ваше Високопреосвященство со свътлимъ торжествомъ.

Отг преосвященного Варлаама, епископа тотемского.

Въ настоящій день исполнилось пятидесятил втіе священнаго служенія Вашего Высокопреосвященства Церкви и Отечеству.

Въ настоящій день не одна Александро-невская навра, не одинъ царствующій градъ и веливій Новгородъ съ ихъ духовенствомъ учебными заведеніями и всѣмъ христолюбивымъ людомъ, празднують это благословенное событіе.

Въ настоящій день вся православная Россія славить свътлое имя Вашего Высокопреосвященства и во всъхъ своихъ храмахъ приносить горячія, благодарственныя молитвы за многоцібнную жизнь первенствующаго и великаго своего іерарха, въ теченіе полвъка ревностно и твердо правящаго слово истины, особенно въ нынъшній въкъ столь оскудъвающій върою и охладъвающій въ благочестіи, и неусыпно попечительнаго о пользахъ и благъ св. Церкви.

Могу ли я одинъ оставаться въстоль достонамятний день безучастнымъ? Я—еще тавъ недавно взысканный милостію Вашего Высокопреосвященства? Вотъ уже полгода, кавъ я выбхаль изъ С.-Петербурга въ мъсту новаго моего служенія, но и до сего времени я нахожусь подъ обаятельнымъ впечатлюніемъ того милостиваго и отеческаго вниманія, какого Ваше Высокопреосвященство удостоивали меня во время всего пребыванія моего въ столиць и особенно при выбздю моемъ изъ ней. Св. икона, которою вы, въ сопровожденіи благожеланій мить въ настоящемъ мъсть моей службы, отечески благословили меня, благоуврашенныя четки и другія вещественные знаки, а также настоящее мое званіе, которымъ я по преимуществу обязанъ Вашему Высокопреосвященству, служать и будуть служить всегдашнимъ памятникомъ этой отеческой милости!

Въ глубокомъ совнаніи этого я, съ сердечнымъ чувствомъ, съ безпредёльною признательностію и глубочайшимъ уваженіемъ въ святёйшей особё Вашего Высовопреосвященства, принимая молитвенно предъ престоломъ Божіимъ полное и искреннее участіе въ этомъ всерадостнійшемъ торжестві, считаю священнымъ для себя долгомъ отъ всего сердца привітствовать Васъ, Высокопреосвященнійшій Владыно, отъ себя и отъ всей монашествующей братіи Спасо-Прилуцкаго монастыря, въ которомъ я имью пребываніе, съ этимъ

великимъ и знаменательнымъ въ жизни вашей днемъ и выразить отъ всей полноты благодарнаго и преисполненнаго любовію сердца желаніе, да продлитъ Господь—Царь въковъ, во власти котораго времена и лъта, своею благодатію драгоцьнную жизнь вашу въ неизмънномъ здравіи и благополучіи, ко благу св. Церкви и Отечества, еще на долгія лъта!

Смиренно представляемая при семъ Вашему Высокопреосвященству св. икона съ ликами Христа Спасителя и угодниковъ его — Димитрія и Игнатія Прилуцкихъ чудотворцовъ, неглённо почивающихъ въ Спасо-Прилуцкой обители и особенно чтимыхъ здёсь, да будетъ свидётельствомъ этихъ моихъ чувствъ; а изображенные на ней угодники Божін, выну предстоящіе предъ лицемъ Вседержители и Совершителя всякаго блага, да будутъ неусшиными споспёшниками и покровителями въ новомъ пятидесятилётнемъ служеніи вашемъ св. Церкви и ручательствомъ того, что и моя недостойная молитва о Вашемъ Высокопреосвященствё была и пребудеть въ устахъ и сердцё моемъ до послёдней минуты въ моей жизни.

Благоволите же принять, Высокопреосвященнъйшій Владыко и всемилостивъйшій Отецъ мой, этотъ св. даръ, подносимий вамъ отъ полноты любви и усердія, и удостойте благословить меня, мисленно предстоящаго предъ вами и лобызающаго святьйшую руку цълое полустольтіе трудившуюся на нивъ Божіей!...

## От псковской епархіи.

Руководителемъ будущихъ просвътителей духовнаго моношества въ высшемъ учебномъ заведени—въ С.-Петербургской духовной академіи — 28 августа 1825 г. Господь судилъ вамъ въ столицъ начать славное поприще полувъковой доблестной вашей службы Церъви и Отечеству.

5-го сентября того же 1825 года въ степени свящепно-іеромонаха Всероссійская іерархія приняла васъ въ среду свою, открывъ вамъ свою ліствицу для восхожденія Вашего отъ сили въ силу, отъ слави въ славу.

Въ самомъ сердив русскаго православія — въ Москвв — 1834 года чревъ тайнодвиствіе приснопамятнаго митрополита Филарета отъ самого Духа Святаго получивъ благодать святительства

Вы потомъ въ обили изливали свътъ и теплоту вашего благочестія и евангельскихъ дълъ и на близкихъ, и на дальнихъ, по окраинамъ предъловъ отечественной церкви, въ Бълоруссіи и съверозападномъ крав, и на югъ — въ отдаленномъ Закавказъи.

Отбуда — уже въ санъ митрополита — послъ неусипной заботливости и тяжолыхъ трудовъ по благоустроенію ввъряемыхъ вамъ епархій, водимые тъмъ же Духомъ Божінмъ, на время бывъ поставлены въ Кіевъ бакъ бы для подкръпленія васъ молитвами печерскихъ чудотворцовъ къ предстоящей высшей дъятельности, Вы, наконецъ, опять призваны въ столицу, но — уже къ дъламъ высшаго церковнаго управленія, чтобы стать во главъ всей русской іерархіи.

И вотъ милостію Божією — уже пятнадцать літь въ качестві, первенствующаго члена Святьйшаго Правительствующаго Синода Вы съ честію держите знамя святаго православія отечественной Церкви.

Сыновив привътствуя васъ съ совершившимся пятидесятильтіемъ вашего высокаго священнослуженія, мы возносимъ искреннюю благодарность верховному Пастиреначальнику и Господу нашему інсусу Христу за дарованіе нашей церкви въ васъ такого мудраго и опытнаго первосвятителя, — и отъ всей души молимъ Его, да обрадуетъ Онъ насъ въ свое время и юбилеемъ вашего святительства, продливъ плодотворное служеніе ваше и драгоцінную жизнь вашу—къ чести и славі отечественной церкви — еще на многія, многія, многія літа \*).

<sup>\*)</sup> Этотъ адресъ доставленъ при следующемъ письме преосвященнаго Павла: Движимый и благодарностію въ Богу за дарованную Вамъ милость Его въ достиженія Вами пятидесятильтія доблестнаго Вашего свщеннослуженія, и чувствомъ глубочайшаго уваженія въ великимъ іерархическимъ вашамъ заслугамъ Церкви и Отечеству, я вивств съ должностными лицами вевренной мив епархіп счолъ долгомъ сыповней преданности воспользоваться симъ вашимъ побилеемъ, чтобы составить по сему случаю адресъ, который почтительныйше осибливаюсь представить на благосклонное воззреніе Ваше.

При семъ благопокорнейше честь имъю уведомить Васъ, что въ самый день вашего юбилея — 5-го сентября—въ канедральномъ соборе мною назначено архіерейское служеніе Божественной литургів и затемъ—со всемъ городскимъ духовенствомъ—благодарственнаго Господу Богу молебствія о здравіи и спасеніи, благоденствіи и долгоденствів Вашемъ.

Отъ преосвящ. Іосифа, еписк. смоленского, и отъ его епархіи.

Пятаго сего сентября совершится пятидесятильтие служенія Вашего Високопреосвященства въ священномъ санѣ. Обращаясь съ благоговѣйною благодарностью къмилосердому Пастыреначальнику, сподобившему Ваше святительство пройти столь долговременное поприще съ обильными плодоношеніями для святой нашей Церкви, считаемъ сердечнымъ утѣшеніемъ, отъ лица смоленской паствы, обратиться и къ Вамъ, Високопреосвященнѣйшій Владыко, какъ къ первосвятителю нашему, а также нѣкогда архипастырю сосѣдственной намъ могилевской паствы, съ преданнѣйшимъ привѣтствіемъ о совершившейся столь великой милости Божіей для вашей священной особы и для ввѣреннаго вамъ христіанскаго стада. Какъ выраженіе нашихъ молитвъ, примите, владыко святый, слѣдующую за симъ смоленскую икону Пречистой Богоматери Одигитріи: да путеводить, охраняеть и укрѣпляеть Она ваши маститыя лѣта къ душевному вашему спасенію и на благо святой нашей Церкви.

Отъ высокопрессв. Антонія, архіепископа пермскаю-телеграмма.

Отъ ссбя, духовенства и духовно-учебныхъ ваведеній енархів приношу Вашему святьйшеству испренньйшее поздравленіе съторжествомъ пятидесятильтняго юбилея, моля Господа, да умножитъ Милосердный ваши дни на дни во благу православной Церкви.

Отъ преосв. Платона, епископа томскаю, изъ Омска-телеграмма.

Прошу покорно Ваше Високопреосвященство принять поздравленіе совершившемуся нятидесятильтію вашего служенія и молитвенное желаніе здоровья и многольтія для блага святой Церкви.

Отъ преосв. Хрисанва, епископа астраханскаю-телеграмма.

Совершивъ нынѣ, вмѣстѣ съ старшимъ духовенствомъ, литургію и молебствіе о здравіи и долгоденствіи Вашего Высокопреосвященства, почтительнѣйше приношу вамъ поздравленіе съ совершившимся пятидесятилѣтіемъ вашего доблестнаго служенія Церкви и Отечеству отъ себя, городскаго духовенства и учебныхъ заведеній пархіи; молю Господа, да продлитъ вашу жизнь еще на многія

лъта для благоуправляемыхъ вами и всей русской церкви Вашего Высокопреосвященства.

Пвъ Красноярска, отъ епископа Антонія.

Въ день совершившагося пятидесятильтія служенія вашего св. Церкви, маститый Первосвятитель церкви россійской, служенія достославнаго, приношу Вашему Высокопреосвященству сыновнее поздравленіе, съ молитвою сердца, да благословить Господь сей благознаменитый день сугубымъ благословеніемъ, пріумноживъ милости Своя на васъ, дабы дальнъйшее служеніе ваше текло въ миръ и благополучіи во славу и во благо православной Церкви.

Изг Бългорода, от архиепископа Варлаама, — телеграмма.

Къ лицамъ, радующимся о достославномъ служения вашемъ Церкви Христовой, присоединяю себя и я, сорокъ восемь лътъ служащий той же Церкви.

Изъ Москвы, отъ епископа Алексія, — телеграмма.

Епископъ Алексій прив'єтствуетъ Высокопреосвященн'є йшаго юбиляра съ пятидесятил'єтнимъ служеніемъ, моля Бога приложить ему л'єта въ л'єтамъ, славу въ слав'є для пользы святой Церкви и прославленія Господа.

Отг преосв. Палладія, епископа тамбовсказо.

Высокопреосвященнъйшій Владыко, святьйшій первосвятитель нашь и отець благомилостивьйшій!

Всеблагій Господь Богь благоволиль вамъ, святьйшій владыко, достигнуть до благословеннаго пятидесятильтія въ священномъ служеніи Его святой Церкви, Отечеству и духовному просвъщенію. Всьми желаніями желаль лично воспривьтствовать васъ, любвеобильнъйшій отецъ и благодътель мой, но къ прискорбію моему не могло осуществиться всеусердное мое желаніе; тыль не менье отъ всей полноты души сыновнъ приношу вашему святьйшеству искреннъйшее мое привътствіе съ симъ особеннымъ знаменіемъ Божіей къ вамъ благости.

Взирая на пройденный вами, святитель Божій, полув'я вовый періодъ вашего высокаго, достославнаго и благоплоднаго священнаго служенія, невольно исполняєщься благогов'я невольно исполняєщься благогов невольно исполняєщься в профессов невольно исполняєщься в профессов невольно исполняєщься в профессов невольно исполняєщься в профессов невольно исполняєщься невольно исполняєщься в профессов невольно и профессов н

въ Верховному Пастыреначальнику Господу Інсусу за толикое благомышление о васъ, а чрезъ васъ и о всей отечественной церкви нашей. Велики, многообразны и благотворны святительские и просвътительные ваши подвиги и труды въ разныхъ предълахъ отечества, а наиначе въ сонмъ Правительствующаго Собора русской церкви, въ которомъ вы богомудренно первенствуете. Свътлый образъ вашихъ высокихъ достоинствъ, вашихъ духовныхъ доблестей ясно свътится предъ всъми поучительно и назидательно.

Всеусердно молю и не престану молить Премилосердаго Господа Жизнодавца, да хранить. Онъ васъ, для блага святой церкви, въ совершенномъ здравіи, въ крѣпости силь души и тѣла и въ богатствѣ даровъ благодатныхъ еще на многія и премножайшія лѣта, и да увѣнчаетъ великіе ваши труды и подвиги, подъемлемые во славу пресвятаго Его имени, въ день воздаянія вѣнцомъ славы. мэдою многою въ царствіи небесномъ.

Благопокорнъйше прошу, Владыко святьйшій, благоволите принять отъ сыновнаго моего усердія препосылаемую чрезъ нарочитыхъ депутатовъ св. икону Покрова Божіей Матери, которая со дня вашего рожденія и донынъ невредимо хранила васъ подъ Свонмъ всечестнымъ покровомъ; да не престаетъ осънять васъ и въ новомъ наступающемъ пятидесятилътіи вашего высокаго и благопотребнаго служенія св. Церкви Божіей.

Привътствіе, скаванное депутатами тамбовской епархіи.

Преосвященный еписвопъ тамбовскій Палладій со всёми учрежденіями духовнаго своего вёдомства и со всею паствою благоповорнейше приносить Вашему Высокопреосвященству искреннёйшее свое привётствіе съ благословеннымъ юбилеемъ полувёковаго вашего священнаго служенія святой Церкви Божіей, Отечеству и духовному просвёщенію, съ усердною молитвою къ Господу Пастыреначальнику Іисусу Христу, да подасть вамъ, святёйшій Владыко, прёпость и силу для дальнёйшаго на многія и премногія лёта первосвятительскаго вашего служенія для блага отечественной церкви, и всепокорнёйше просить принять отъ своего усердія святую икону Покрова Божіей Матери, которая хранить вашу жизнь со дня вашего рожденія, и испрашиваеть кашихъ святительскихъ молятьть и благословенія себё и своей паствё.

## Отг преосв. Гурія, епископа таврическаго, —телеграмма.

Ваше Высокопреосвященство! Примите мое искреннее поздравление съ совершившимся пятидесятильтиемъ вашего служения отечественной церкви; вмъстъ съ многими молю Бога, да продлить Онъ Свою милость къ вамъ, а чрезъ васъ и ко всъмъ, кто доселъ имълъ счастье пользоваться вашимъ руководствомъ и молитвою.

### От епарх. таврического съвда-телеграмма.

Таврическое духовенство чрезъ представителей своихъ на епархіальномъ съйзді, помолившись богу о здравіи Вашего Высокопреосвященства, смиреннійше повергаетъ къ стопамъ вашимъ поздравленіе съ знаменательнымъ для россійской Церкви днемъ пятидесятилітняго служенія Вашего Высокопреосвященства.

### Отъ таврической семинаріи-телеграмма.

Таврическая семинарія молитвенными благожеланіями прив'ятствуєтъ Ваше Высокопреосвященство съ пятидесятил'ятнимъ служеніемъ Церкви и Отечеству.

## От симбирскаго преосвященного и от его паствы.

Въ числъ поздравленій, приносимыхъ Вашему Высокопреосвященству представителями епархій, государственныхъ учрежденій и обществъ, примите, съ отеческимъ снисхожденіемъ, и отъ симбирской епархів привътствіе съ торжествомъ наогоящаго дня.

Промыслъ Божій поставилъ юную, менте полстолітія пребывающую симбирскую епархію въ духовную связь и близкое отношеніе къ первенствующей канедрів Бсероссійской церкви: на долю
ея данъ священный жребій изъ четырехъ епископовъ иміть двухъ,
служившихъ въ санів викаріевъ подъ архипастырскимъ водительствомъ и начальствованіемъ високопреосвещеннійшихъ митрополитовъ новгородско-санктиетербургской церкви.

Въ настоящій благознаменательный день Вашего, Высовопреосвященнъйшій владыво, достославнаго мобилея, которымъ завершилось полевка, какъ всеосвящающій Духъ Божій облекъ васъ благодатію священства, — день особеннаго благодаренія къ небесному промислителю, сохранившему Вашу жизнь на свіщникъ царствующаго града, епископъ симбирскій съ духовенствомъ и паствою своею возносятъ

благодарственныя молитвы въ Троицъ славимому Богу, да сохранитъ Онъ, Милосердый, въ кръпости силъ духовныхъ и тълесныхъ благословенные дни вашей маститой жизни для блага церкви, молитвеннаго благопосиъшенія престолу и въ общее созиданіе спасенія христіанъ.

Движимие синовнить отношеніемъ въ вамъ, милостивъйшій рхипастырь и Отецъ, въ знакъ глубокаго уваженія въ вашему святительству, въ вираженіе молитвенной благодарности Трічпостасному Богу за дарованіе великаго свътильника отечественной церкви, въ священномъ соборъ коей Ваше Высокопреосвященство богомудренно первенствуете, и во испрошеніе благопотребныхъ в дъйственныхъ вашихъ молитвъ въ Пресвятой Троицъ, епископъ симбирскій съ духовенствомъ благопочтительнъйше приносятъ Вашему Высокопреосвященству сію честную икону святаго храма — симбирскаго каеедральнаго Свято-троицкаго собора.

Да благоволить ваша любовь о Христь принять святую икону Живоначальныя Троицы, какъ знаменіе и залогь тьхъ благь, о ниспосланіи коихъ Божественное милосердіе умоляють мъстный епископъ, его сослужители и наства.

Отъ преосв. Поликарпа, епископа балахнинскаю.

Ваше Высокопреосвященство, съ совершившимся пятидесятильтіемъ вашего святой Церкви священнослуженія на поприщъ учоной . и общественной дъятельности, и я, нижайшій, пріемлю дерзновеніе смиреннъйше привътствовать. Въ чувствахъ глубочайшаго благоговенія и всеусерднейшаго благодаренія во Господу, даровавшему вамъ благословение не только долгольтия жизни, но и многольтия велибаго, проходившаго вами, служенія, всепочтительнійше повергаюсь предъ Вашимъ Высокопреосвященствомъ, какъ поистиниъ достойнымъ сего, благоплоднаго и спасительнаго въ васъ и чрезъ васъ, Вожіяго благословенія, и, если когда, то особенно нынъ всеистреннъйше желаю и всеусердивище молю вамъ еще и еще много и премного леть встретить и проводить въ вожделеннейшемъ здравін, непреміняемомъ благополучін, благоуспішномъ совершенін всёхъ благопотребныхъ и благоплодныхъ дёлъ вашихъ на поприцё великаго вашего служенія, паче же въ превождельномъ спасенія, къ всегдашней славъ Божіей, истинному благу святой Церкви в несомивнной пользв Отечества. Digitized by Google

Смиреннъйше прошу васъ, Высокопреосвящённъйшій Владыко, милостивъйшій Архинастырь и Отець, принять сіи малыя выраженія моего истиннаго высокопочитанія и глубочайшей признательности къ вамъ, а меня удостоить вашихъ святыхъ молитвъ, архинастырскаго благословенія и продолженія отеческихъ милостей.

Привътствіе с.-петербуріской духовной академіи.

#### Ваше Високопреосвященство!

Иятьдесять леть тому назадь въ этоть день С.-Петербургская духовная Академія привітствовала вась, своего воспитанника и наставника, въ пресвитерскомъ санв. Въ настоящій день, спустя полстольтія посль того времени, мы имьемь счастіе оть имени той же академіи привътствовать вась на высшей, давно уже занимаемой вами, ступени пастырского служенія. Въ нашей академической средъ давно уже нътъ бывшихъ вашихъ сослуживновъ и товарищей. Мы не можемъ, какъ могли бы они, вспомнить и разделить съ вами всв тв светлыя мысли и теплыя чувства, которыми вы были одушевлени въ этотъ день, пятьдесять лёть тому назадъ, и которыя, безъ сомивнія, имвли большое вліяніе на вашу послівдующую, пятидесятильтнюю двятельность. Но и мы, какъ наши предпественники вашего и близкато къ нему времени, обладаемъ богатствомъ живыхъ воспоминаній, --- воспоминаній о совершонныхъ вами съ того времени двлахъ. Тотъ свътильникъ православной науки, который возжигается въ нашихъ аудиторіяхъ, который даетъ висшее разумение дель Церкви и который, никогда не угасая у избранниковъ нашей академіи, делаеть ихъ всёхъ всегда видимыми и знаемыми другъ другу, постоянно давалъ и намъ возможность видеть и знать Ваше Высовопреосвященство даже и тогда, вогда вы были вдали отъ нашей Авадеміи.

Ваше сослуженіе знаменитому московскому святителю въ могущественномъ вёрою и народною силою средоточіи Россіи, ваше самостоятельное пастырское служеніе въ Бёлорусской странё въ знаменательное и многотрудное время возсоединенія западно-русскихъ уніатовъ, которыхъ вёру вы столь заботливо и благоусившно утверждали вмёстё съ другими знаменитыми возстановителями православія въ Западной Россіи, ваши архипастырскіе труды въ санё эвзарха и митрополита Грузіи, крайне нуждавшейся тогда въ духовномъ просвёщеніи и благоустроеніи и до сихъ поръ щейся богатыми йлодами вашихъ трудовъ, ваши заботы о возвеличении православія въ древнійшемъ нашемъ русскомъ средоточіи—Кіевъ, духовныя силы котораго, оживленныя вами, сказались и въ новомъ печатномъ словъ, до сихъ поръ благотворно объединяющемъ пастырей и пасомыхъ во имя древняго нашего православія, ваше переосвятительство въ новомъ престольномъ русскомъ городів во времена многочисленныхъ преобразованій, гражданскихъ и церковныхъ, требовавшихъ отъ васъ напряжоннаго вниманія и опытнаго митнія, наконецъ ваши труды по переложенію священнаго Писанія на русскій языкъ: все это дорогія для насъ, какъ и для всіхъ русскихъ, доказательства того, на какой высотть и съ какою твердостію вы держали світильникъ богословской науки.

Ваши заслуги признаны правительствомъ и лучшими людьми вашихъ паствъ. Признаніе это многовратно заявляли вамъ и многочисленныя учоныя учрежденія и учоныя общества, наши и заграничныя, избирая васъ въ число своихъ членовъ. Эту достойную дань вашимъ заслугамъ приносила вамъ и наша авадемія, когда еще не имѣла счастія находиться подъ вашимъ повровительствомъ.

Въ настоящій день мы считаемъ нашей святой обязанностію принести Вашему Высокопреосвященству иную дань, которую, не сомнъваемся, живо всегда будутъ помнить наши преемники и всь, кому дороги успахи духовнаго просващенія. Подъ вашимъ покровительствомъ мы начали нашу новую, отпрытую передъ лицомъ всего русскаго общества, учоную жизнь; подъ вашимъ председательствомъ мы въ первые разы выступали публично съ результатами нашихъ-учопыхъ изследованій православной истины. Нашъ успёхъ въ этомъ новомъ дёлё зависёль не только отъ учонаго достоинства нашихъ трудовъ, но и отъ вашего святительского свидътельства чистоты нашихъ стремденій. Ваше Высокопреосвященство всегда давали намъ это свидътельство, и оно могущественно содъйствуетъ распространению въ обществъ присущаго всегда нашъ убъжденія, что въ нашей учоной средь ньть действительнаго разногласія между вірою и наукой, между церковнымъ авторитетомъ и свободными научными изследованіями. Вы дали намъ возможность распространять это убъждение и печатнымъ нашимъ академическимъ словомъ, более прежияго оживлениямъ и приспособленнымъ къ современнымъ духовнымъ потребностямъ общества. Digitized by Google

Объ этихъ заслугахъ Вашего Высокопреосвященства, въ которыхъ будущіе пастыри цеврви, безъ сомивнія, будуть усматривать образень для своихъ дъйствій, мы, съ своей стороны, свядётель ствуемъ въ этотъ торжественный день передъ современнымъ намъ обществомъ и передъ нашими преемниками, и мединъ Всевышняго, чтобы Онъ сохранилъ на многів еще годы столь свътлую и въ дни маститой старости жизнь вашу.

# От Московской духовной Академіи.

Въ приснопамятный для цервви Московской 1821 годъ, корда на ваоедру святителей древней столицы русской только-что вступиль блаженной памяти Филареть, чрезъ Москву въ далекую столицу свверную проважаль для удовлетворенія жажды высщихь духов, ныхъ ученій невідомый людямь юноща, которому, чрезь 12-ть діть послё того судиль Господь временно водвориться въ сане архимандрита и въ должности ректора семинаріи, и затімъ меревъ годъ въ санъ епископа содълаться «сотрудникомъ и содъйствователемъ» митрополита Филарста по управлению епархією московскою. Вручая Теб'в епископскій жевль, архипастырь московскій изрекь между прочимъ: «Верховный Пастыреначальникъ да упасеть и управить тебя и дарованный теб'в нын'в даръ свой да сохранить въ теб'в и возростить и многоплоднымъ сотворить въ благонотребное и полезное служеніе перви». Молитвонное желаніе святителя московскаго вполнъ осуществилось: даръ благодатный въ Тебъ возросъ и содълался многоплоднымъ, что давно зритъ съ благодареніемъ Господу православная Церковь россійская.

Весьма немногіе изъ насъ, учащихъ въ академіи, остались живими свидѣтелями учонаго и святительскаго служенія Твоего въ древней столицѣ, и они съ чувствомъ, нелимхъ отраднихъ восноминаній, передаютъ грядущимъ за ними по преемству времени о висотѣ тогдашняго служенія Твоего церкви и наукѣ. Но Академія отъ того времени имѣетъ и письменное свидѣтельство, что Ты съ участіемъ относился къ ея учонымъ трудамъ и что святитель Филаретъ дорожилъ Твоими о нихъ отзывами, повелѣвая руководство ваться ими труженникамъ духовной науки. И въ послѣдующее время, среди многотруднаго служенія Твоего церкви на двухъ окраинахъ нашего отечества, гдѣ дѣйствуя въ духѣ апостольскаго самоотверженія и ревности, оставилъ Ты по себѣ цамять возстановить.

тели православія и священной христіанской древности, и тогда намедиль Ты время съ глубовимъ вниманіемъ слёдить за учоными трудами, появлявшимися въ нашей академіи и украсиль академическое ивданіе одною изъ высокохристіанскихъ бесёдъ твоихъ.

Когда но изволению возлюбленнато Монарха нашего поставлень Ты быль на страже древней митрополіи Віевской, московская авадемія, чтя Твон высовія заслуги Церкви, избрала Тебя почотнымъ членомъ конференція и послё недавно совершившагося ел преобразованія обновила и українля. Твою духовно-учоную связь св нею. Съ чувствомъ глубовато уваженій и благодарности следила она потомъ, когда сталъ Ти Первосвятителемъ въ свверной столицв, за подъятымъ и веденнымъ Тобою трудомъ преложения священняго Инсанія на язывъ россійскій, — трудомъ великимъ в благотворнымъ для науки духовной и для всей Церкви россійской. Неутомимыми усиліями Твоими, ознаменованными проявленіемъ глубоко-учонаго въдънія и духовно-опытной мудрости, достигнуто то, что это совровние труда Твоего чистымъ и блестящимъ явилось на свёть во всей полноте своей для блага и науки и веры, и благодарное потомство, имъя въ рукахъ слово Божіе на доступномъ для общаго разуменія языке, съ признательностью будеть произносить имя Твое, глава и руководитель святаго дела.

Привътствуя Тебя съ совершившимся пятидесятильтиемъ Твоего священнаго служенія Церкви, Академія усердно желаетъ и пламенно молить Господа, да сохранить Онъ еще и еще на многая лъта драгоцънную жизнь Твою, Первостоятель церкви Всероссійской, для блага Кя, для пользы духовной науки и для счастія управляемыхъ Тобою.

### Оть Кіевской духовной вкадеміи.

Кієвская духовная Академія съ чувствами высокаго почитанія приносить Вашему Высокопреосвященству прив'єтствіе съ исполнившимся пятидесятил'єтіємы служенія Вашего. Воспоминая различныя призванія и многостороннія поприща этого служенія, а также ті знаменательныя въ жизни отечественной Церкви событія, съ которыми пребудеть неразрывнимь имя Ваше, Академія и въ собственной жизни знаеть и признательно хранить въ памяти діла отеческой любви бъ ней и попечительности о ней Вашего Високопреосвященства. Благословляя знаменія руки Божіей, устроявшей в

устрояющей чрезъ Ваше служение благо святой Церкви, Академія возносить молитви въ Божественному Промислителю, да продликъ и еще дни и годы служения Вашего ей, а съ ними да возращаетъ дъла и плоды Вашей святительской мудрости и сили духовной для вящшаго преуспъяния святой Гожіей Церкви.

# Отъ брати Александро-Невской лавры.

Свято-Троицкая Александро-Невская Лавра съ благоровъйнициъ чувствомъ благодаренія молить Триіностаснаго Бога за пислослано ный даръ утьшенія зрать день исполненія пятидесятильтняго святщеннослуженія Вашего Высокопреосвященства. Искреннія чувства благодарности и сыновней преданности приносить Вашему Высокопреосвященству и даврская братія въ знаменательный день оси жи великіе труды на пользу святой православной Цергви и Оточества, за отеческія попеченія о блага Лаври, за уроки мудрости и благочестів.

Братство Лавры, поучаясь у Вашего Высовопреосващенства, свяшенно-архимандрита своего, наиначе отеческой любви къ бължимъ и сиримъ, смиреннъйше испращиваетъ архимастирскаго благословенія на лепту свою для сирихъ, призрѣваемыхъ Вашимъ Висовопреосвященствомъ. Благословите, Высовопреосвященнъйшій Владымо украсить именемъ Своимъ жертву братскую и чресъ то согращить въ роди родовъ память объ отеческой и архинастирской любви Вашей въ сиримъ, пріниите и святую нвону сію, какъ вираженію непрестанной молитвы нашей къ Живоначальной Троняв, да благодатію Трипостаснаго Бога сохраняется жизнь Архимастира в Священно-архимандрита нашего въ мирѣ, адравія и долгоденствія:

# Привытствие от с.-петербуриской духовной семинарии.

# Ваше Высокопреосвященство, Милостивайшій архипастырь и отець!

С.-петербургская духовная семинарія, сердечно прив'єттвуя васъ, со днемъ пятидесятильтняго служенія вашего православной Церк, ви, Царю и Отечеству, искренно радуется и благодарить Бога, за то, что онъ сохранилъ жизнь и силы ея любвеобильнаго архицастыря для такого торжества, которое выпадаеть на долю только избранныхъ тружениковъ на нивъ Христовой.

Пятнадцать леть пользуясь вашимъ теплымъ отеческимъ покро-

вительствомъ и мудрымъ архипастырскимъ руководительствомъ, семинарія считаеть своимъ священнымъ долгомъ, въ настоящій знаменательный для васъ день, торжественно выразить вамъ искреннъйную свою благодарность за то добро, которое вы съ любовію дълали и неустанно продолжаете дълать ей.

Вы приняли нашу семинарію въ свое віздініе, въ такъ-називаемое переходное время для духовно-учебныхъ заведеній, когда поряжи старой школы и самая постановка науки въ ней стали оказываться несостоятельными передъ требованіями жизни, когда чувствовались запросы въ новыхъ силахъ и нужда въ более опитныхъ пуководителяхъ школою. Мы не обинуясь можемъ сказать, что въ это трудное время Богь послаль нашей семинарів, въ лицъ - Валието Високопреосвященства, именно такого добраго начальника н мулраго руковолителя, въ которомъ она тогда нуждалась. Вы съ полною любовію стали содійствовать ей и своимъ висовимъ положеність и своею педагогическою опытностью, пріобратенною вами во время долголетнято служенія вашего на учебно-воспитательномъ поирищь, въ разнихъ местахъ нашего отечества. Хорошо зная, что успекь школенаго дела зависить, главнымь образомъ, сколько **ОТЪ привлечен**ия въ школу лучшихъ педагогическихъ силъ, столько же и его везмежно более продолжительного служенія ихъ въ одной и чой же школь, а это, при исключительных в требованиях столичмой живии, обуслованивается преимущественно матеріальными обезпаченість служащих въ здінших учебних заведеніяхь, вы, по свойственной вамъ архинастирской любви и мудрости, прежде, всего новаботились объ увеличении содержания начальствующихъ и учашихъ въ нашей семинаріи на средства ввёренной вашему управленію Александро-Невской лавры, предупредивь въ этомъ отношенія нъскольвими годами новий семинарский уставъ. Заботы Вашего Высокопреосвященства не остались бевилодинии. Наша семинарія постоянно обладала достаточнымъ количествомъ опытныхъ и ревностнихъ педагогическихъ дъятелей и, такъ-сказать, заранъе уже обновленная, смёло шла на встрёчу предстоявшей ей въ 1868 году реформы, которая мирно совершилась и скоро привилась въ ней потому что пала на добрую почву, заботливо воздёланную подъвашимъ мудримъ архипастирскимъ руководствомъ.

Введеніе въ нашей семинаріи новаго устава отврыло намъ новую возможность испытывать высокую доброту вашей души въ ва-

шихъ благожелательныхъ отношеніяхъ въ нашей преобразованной школь. Относясь съ живимъ сочувствиемъ въ началамъ совершившейся реформы, вы всегда выражали ваше дорогое для насъ довёріе въ діятельности нашей педагогической кориораціи. Отечески вникая въ нужды нашей семинаріи, вызываемыя отчасти условіями столичной жизни, вы всёми иёрами содействовали удовлетворенію ихъ. Въ видахъ усиленія научныхъ пособій въ семинаріи, вы не разъ обогащали ученическую библіотеку своими пожертвованіями; для увеличенія же штатнаго содержанія воснитанниковь, оказавшагося для столичной семинаріи очень ограниченнымь, а равно и для увеличенія штатнаго содержанія нівкоторых в лиць, служащих при семинаріи, ви съ свойственною вамъ отеческою заботливостью, принимали на себя ходатайство передъ Святейшимъ Синодомъ. Наконепъ, постоянною вашею заботою было поллержание издавна парствующаго въ нашей средв внутренняго мира и единства двиствій, безъ которыхъ немыслимъ усивхъ воспитанія въ школь.

Благодаря общимъ усиліямъ семинарскихъ дѣятелей, мудро руководимыхъ и милостиво поощряемыхъ вами, здѣшняя семинарія, въ теченіе пятнадпатильтняго завѣдыванія вашего ею, воспитала нѣсволько сотъ молодыхъ людей, которые съ честью и пользою трудятся на разныхъ поприщахъ служенія и, съ благодарностью вспоминая ваши отеческія заботы о нахъ, возсылають, вмѣстѣ съ нами и наличными питомцами нашей школы, теплыя молитвы къ Богу, да продлить онъ драгоцѣнную жизнь вашу на многіе годы.

От Александро-Невскаго духовнаго училища.

# Ваше высокопреосвященство, Милостив'й вранцастыры и отецы!

Преобразование подъ непосредственнымъ наблюдениемъ Вашего Высокопреосвященства и постоянно взыскиваемое вашимъ мудрымъ вниманиемъ и отеческою заботливости о его благъ, Александро-Невское духовное училище, въ памятный для васъ день исполнившатося пятидесятилътия вашей службы на пользу Церкви и Отечестваю осмъливается повергнуть къ стопамъ вашимъ, милостивъйший архипастырь, сыновне-почтительнъйшее выражение глубокаго благоговъния своего къ священной особъ вашей съ искреннъйшимъ благожеланиемъ, да поспъществуетъ вамъ Всевышний въ трудахъ вашихъ.

да укрѣпляетъ ваши силы и да продлитъ драгоцѣнную жизнь вашу на многіе годы.

Отъ духовенства новородской епархіи, скаванное преосвященнымъ Никодимомъ, епископомъ старорусскимъ.

Исполнилось патьдесать лёть, какъ Вы, бывъ призваны всеуправляющей лесницей Божіей, со всеусердіемъ и поливишимъ самоотверженіемъ совершаете святое и великое діло служенія церкви Христовой и Отечеству. Настоящій день есть, безспорно, торжество для всей православной русской земли; высокія и незабвенныя заслуги ваши для отечественной церкви, неутомимые и неусышные труды ваши на пользу общаго блага, конечно, принадлежать исторін, которая произнесеть о нихъ свой справедливий и върный приговоръ. Но это торжество непосредственно, ближе всего и более всего имветь отношение въ епархіямь, на долю коихъ выпало счастіе вкушать плоды вашего мудраго и справедливаго управленія, въ числу коихъ принадлежить и новгородская. Вотъ уже 15 льть состоить она подъ вашимъ архипастирскимъ смотреніемъ и руководствомъ. Все это время она видъла въ васъ одић лишь неустанныя заботы о ея благосостояніи и благоустройствь, постоянные труды на ея пользу и многочисленнёйшіе прекрасные опыты высовой мудрости, безпристрастія и полнъйшей справедливости. Но всегдашній, вічно незабвенный памятнивъ создали вы себів особенно учрежденіемъ двухъ учебно-воспитательныхъ заведеній для безпріютныхъ и безпомощныхъ сиротъ, дочерей священно-церковнослужителей епархіи, — заведеній, которыя и содержатся при пособін изъ собственныхъ вашихъ средствъ. Всегда благодарное, душевнопризнательное вамъ за это новгородское духовенство въчно будетъ возсылать теплыя мольбы въ Господу о дарованіи Вашему Високопреосвященству многихъ лётъ здравія, благополучія и душевнаго спасенія.

Желая же и съ своей стороны ознаменовать настоящій приснопамятный день, который посвящонъ торжеству въ память пятидесятильтняго, многотруднаго и плодотворнаго служенія вашего въ священномъ санъ, духовенство новгородской епархіи—какъ приходское, такъ и монашествующее—нашло, что лучшимъ выраженіемъ душевнаго сочувствія въ настоящему торжеству и живъйшей его сердечной благодарности и признательности къ вамъ, своему Архи-

пастирю, премилостивыйшему и благосердныйшему отцу, было бы именно нослыдовать въ этомъ случай данному вами самими высовому примиру, и въ этихъ видахъ изъ своихъ собственныхъ снудныхъ средствъ оно собрало 3,301 р. 42 кои. на учреждение трехъ стипендій въ устроенныхъ вашими заботами училищахъ для діввицъ духовнаго відомства — Державинскомъ и Деревяницкомъ, съ тімъ, чтобы стипендій эти носили достолюбезное имя Вашего Высонопреосвященства, а священникъ Паоверскаго погоста, новгородскаго уйзда, Никифоръ Миловъ, кроміт того лично отъ себя пожертвовалъ 2,400 р., въ 2 билетахъ новгородскаго городскаго общественнаго банка, на образованіе двухъ стипендій въ тіхъ же училищахъ имени его—священника Милова.

Считая себя въ высшей степени счастивниъ, что на мою долю выпало засвидътельствовать предъ Вашимъ Високопреосвященствомъ о неизмѣнныхъ чувствахъ благоговъйнаго почетанія, душевной благодарности и сыновней преданности, которыми одушевлено все духовенство управляемой вами епархін, честь имъю благопокорнъйше просить Ваше Високопреосвященство принять жертвуемые сумму и билеты и сдълать архипастырское ваше распоряжение о нихъ, согласно волъ жертвователей.

# Отъ духовенства петербуріской епархіи.

Въ лицв насъ собрадась передъ Тобою, милостиввиший архипастырь и возлюбленнъйшій отець нашь, боговрученная Тебъ твоя петербургская наства, чтобъ сугубо, но всей силв своихъ искреннихъ чувствъ къ Тебъ, послъ молитви во всъхъ нашихъ храмахъ встрътить и привътствовать Твой день, -- многознаменательный, достославный лень твоей жизни и необычайный и благословенный праздникъ нашей мъстной церкви. Госполь благословиль Тебя завершить въ ныньшній день полув'я вовое, многотрудное, доблестное и плодотворное Твое служение русской православной Церкви и Оточеству. Полевка неутомимых трудовь, полевка живых подвиговь святой веры и благочестія, полвека истинной любви въ ближнему и молитвы за русскій народь, полежка учительства въ церкви и охраненія евангельских истинь и апостольскихь преданій, и воть уже 15 леть предшествія Твоего въ сонм'в нашихь ісрарховь, стоящихъ на стражѣ правленія русской православной церкви!! Въ Тебѣ, именитьйшій и богохранимий нашь архипастырь, въ Твоей полувѣковой церковно-общественной дѣятельности всеблагій Господь ниспослаль благословеніе нашей церкви; а это дасть нашь право признать настоящій день торжественнымъ правдникомъ не одной нашей первопрестольной паствы, но и всей россійской Церкви и всего православнаго русскаго народа, благодарнаго Тебѣ за Твои многія молитвы о немъ и за охраненіе чистоты его прародительской вѣры. Воть причина торжества, источникъ радости.

Петербургская паства имий удостоилась быть свидительницею того, какъ со вежкъ концовъ нашего безпредъльнаго отечества стеваются въ Теб'й радостния и благожелательныя привитствія, виражающія чувства любви и уваженія, и отголоски молитвъ, вызванныхъ ими. Но особенно преисполнена этихъ чувствъ и усераныхъ молитвъ Твоя имивника наства. Пятнадцать лъть дуковнаго союза съ нею сроднили ее съ Тобою, по преимуществу дали ей отрадное право называть и чтить Тебя своимь отномъ. Она есть та Божія нява, на которой Тобою нічні бросаются и возращаются сімена Твоей просвётительной и многоопытной пастырской дівательности. Для блага ея Ты отдаешь все, что отврыля Теб'в наука и опить въ церковномъ управленіи и что вінцаеть Тебі твой разумъ руководимий силою святительской благодати. Паства Твоя радуется болье всьхъ, что видить ныньшній день Твой. Она хотьла бы собрать во едино чувства всехъ, чтущихъ Твое торжество, олицетворить въ себв всвяв, приветствующихъ Тебя. И она благодарить Подателя всихъ благъ и за то, что настоящее торжество исполняется здёсь, въ вервопрестольномъ граде. Нашей столице Ти принадлежищь по висшему образованію въздённей духовной академін и по началу Твоего служенія при ней на учономъ поприща.

Орелъ и Москва, куда назначили Тебя для устройства духовноучебныхъ заведеній, были продолженіємъ Твоего почти десятилітняго служенія Церкви по воспитанію духовнаго юнонисства. Уже въ Москві глубовій и світлый умъ приснопамятнаго, знаменитьйнаго святителя московскаго, Филарета, по достоинству опівниль Твои высокія дарованія; изъ его святительскихъ рукъ, на 35 году жизни, Ты получилъ пастырскій жезлъ, и подъ его богомудрымъ руководствомъ прошло около трехъ літь епископскаго Твоего служенія. Великій и вдохновенный учитель земли русской воспиталъ въ Тебів для русской церкви достойнаго ученика и благовістника Христова. На западъ, востовъ, югъ и съворъ Россіи важныя событія въ живни православной перкви разновременно и въ разныя мъста вызывали Тебя на святительскіе труды, и всюду Ты являлся доблестнымъ воиномъ Христовымъ, мощнымъ защитникомъ православія, дъятельнымъ насадителемъ святой въры и благочестія.

Полоцев и Могилевъ были свидетелями Твоей неутомимой истинно-пастырской дівятельности, когда Ты, во время вознившаго тогда религіознаго движенія между уніатами, то изучаль и уясняль себъ прошедшія печальныя судьбы Западнаго прая, то зорко вникаль вь тогдащній быть местнаго духовенства, то зашищаль православіе отъ посягательствъ исконнихъ враговъ его, то возбуждаль -и солъйствовалъ соединению съ православною церковью черезъ унію отторгнутыхъ Римомъ духовныхъ ея чадъ, то, утверждая православіе, возстановляль древніе обычан православной церкви, постоянно являя въ себъ высокій примъръ строго-благочестивой, христіанской жизни. И Твоя мудрая кротость, любовь и благогов'яніе убъждали и побъждали сердца колебавшихся въ въръ и разсъевали навъянныя имъ сомнънія. Спуста много лътъ, Промыслу благоугодно было нынв вновь приблизить Тебя къ тому же двлу, заверпившемуся окончательнымъ возсоединениемъ уніатовъ съ православною церковью. Ты ималь отрадное уташение содайствовать ръшению Святьйшаго Синода о принятии въ нъдра православной церкви последней горсти русскихъ уніатовъ, нынешнихъ ходискихъ православныхъ. И намъ всецвло понятны и Твоя радость и твое любвеобильное гостепримство, съ вакими Ты встретилъ и обласваль холискую денутацію, съ какою благосердечною любовію молился о возсоединенныхъ и о хиротонисованномъ Тобою люблинскомъ пастыръ и вручалъ ему жезлъ правленія возсоединенными въ духъправославной истины.

Необходимость устройства во всёхъ отношеніяхъ, большею частію, покореннаго въ 40—50-хъ годахъ Закавказскаго края и распространенія въ немъ свёта истинной Христовой вёры потребовала здёсь твоего присутствія и перенесенія Твоей д'ялгельности съ с'яверо-запада въ юго-восточную окраину государства. Сложныя и высокія задачи долговременнаго, неутомимаго твоего святительскаго служенія въ ней, отеческая заботливость о вв'рренныхъ Твоему бдительному надзору словесныхъ паствахъ, ревностные труды по общему управленію церковными д'ялами за

равказских спархій и ностепенному благоустройству ихъ, пастырская попечительность и ревностное содъйствіе въ возобновленію древних и устройству новых храмовь въ мѣстахъ разноплеменнаго и разновърнаго населенія, служеніе, всегда сопровождаємое благочестивою и назидательною жизнію,—овнаменовались благодатными успъхами просвъщенія христіанскою върою многихъ пріобрътенныхъ чадъ Церкви и положили прочное основаніе развитію православія въ краѣ. Всѣ эти важныя Твои заслуги для Закавказья пріобрѣли Тебѣ отечественную славу и уваженіе и обратили на Тебя высокое вниманіе монарховъ.

Уже въ высшемъ іерархическомъ санъ митроподита, лично присвоенномъ Тебъ, какъ екзарху Грузіи, Ты оставилъ облаговъствованныя Тобою горы Кавказа, чтобъ перенести свою дъятельностъ на югъ, на кіевскіе холмы, и два года Ты украшалъ древнъйшую каеедру св. Софіи въ Кіевъ.

Черезъ 30 льть, Ты снова, по воль Божіей, возвращаемыся на служение въ съверную столицу и являещься свътильникомъ Церсви въ первопрестольномъ градъ. Тогда зачиналось многознаменательное время въ исторіи нашего отечества, -- эпоха реформъ, обновляющихъ весь строй русской жизни. Занявъ первенствующее мъсто въ высшемъ церковномъ управленіи. Ты сталь достойнымъ представнтелемъ Всероссійской православной церкви, твердимъ защитникомъ и лучшимъ истолкователемъ ея правъ, современныхъ потребностей и ожиданій, постояннымъ охранителемъ чести духовенства, и принимая непосредственное и ближайшее участіе въ ея управленіи, Ты несешь великія обязанности въ дёлё цёлесообразнаго, направленія государственныхъ реформъ, клонящихся въ улучшению разныхъ сторонъ религіозно-нравственной жизни русскаго народа, басающихся и быта духовенства. Предсёдательствование Твое въ высочайше учрежденномъ присутствін по діламъ православнаго духовенства, при изв'єстной Твоей пастырской опытности, св'єтломъ взглядь на необходимыя реформы въ влирь и добромъ желанін удовлетворить хорошо извёстнымъ Тебе многимъ нуждамъ духовенства, ручается за те, что наше явло находится подъ надежнымъ повровительствомъ. Заботясь удовлетворить насущной религіозной потребности русскаго народа, Ты неутомимо, съ любовію, вель дѣло по переводу священныхъ внигь на русскій языкъ. Въ интересахъ висшаго церковно-помъстнаго управленія не можеть не имъть

особеннато вначения то, что подъ своимъ мудрымъ руководствомъ правственною силом примъра и совътемъ, Тм воспитываещь, под готовляещь достойныхъ пастырей-ісрарховъ и благими наставленіями панутствуещь тъкъ изъ нихъ, которые получають изъ святительскихъ рукъ Твоихъ ираво править православними паствами.

Говорить ли далёе о томъ, что Ты съ честю несещь званіе или предсёдателя, или члена во многочисленныхъ учрежденіяхъ, учоныхъ и благотворительныхъ обществахъ, комитетахъ? Пришлось бы вести длинную лётопись Твоихъ размобразныхъ, многосложныхъ и неутомимыхъ трудовъ, чтобъ вполнё изобразить Твою разностороннюю и плодоносную дёятельность на пользу Церкви и Отечества.

Но Твоей паств'в нын'в принадлежить слово радости и благодарности о твоемъ пятнадцатил'втнемъ управленіи свато петроградскою епарлією. И да будуть сыновнія наши чувства глубокой радости и безпредільной благодарности пріятною и достойною жертвою Теб'в вънынішній день пятидесятильнія теоего.

Возвратясь къ намъ, Ти принесъ намъ заповъдь любви и милосердія, смиренія и труда, и ежечасно и словомъ и дівломъ учишь насъ хранить и соблюдать ее. Возможно ли намъ нънъ во всеуслышаніе не говорить передъ Тобою о нашей радости и благодарности, видя, какъ высоко несешь Ты знамя правителя Христовой паствы, какъ заботливо трудишься для блага цёлой епархіи и каждаго изъ насъ въ отдъльности? Ты всегда желалъ быть для насъ болье любящимъ отцомъ, чемъ начальникомъ. Мы дивимся, какъ, въ Твои преклонныя лета, Ты неутомимо лично занимаещься всеми / дълами, самъ непосредственно во все вникаещь, и никакое дъло нли событіе изъ нашей епархіальной жизни не проходить безъ Твоего личнаго разсмотрвнія и мудраго рішенія. Да будеть позволительно нашему смиренію упомянуть о Твоемъ, правдолюбивий архипастырь, изв'вданномъ нами безпристрастіи и осторожности при ръщени иногда и самыхъ маловажныхъ дълъ: милостивое вниманіе въ заслугамъ каждаго изъ насъ, истинное, пронивнутое христіанскою любовію, правосудіе и справедливость всегда сопровождають твои рашенія. Твое архипастирское управленіе извастно и дорого намъ и по Твоей отеческой доступности, по которой Ты всегда какъ бы вблизи насъ и среди насъ: каждий изъ насъ всегда можеть надвяться получить Твой добрый совыть, святительское наставленіе, видеть Твою помощь. Разръщонные Тобою въ нашей епар-

хів, впервые въ Россін, благочинническіе совіты, а равно вибори помощнивовъ благоченныхъ открыли намъ способы въ самоуправденію и самоудучшенію многихь сторонь нашей жизни. Твоей просвеннонной архипастырской заботливости много обяваны своемъ благосостояніемъ и благоустройствомъ наши духовно-учебныя заведенія. Любовь Твоя къ благольнію храмовъ Божінхъ ревностно нзыскиваеть всевозможные способы для ихъ украшенія и для поддержанія въ народь благочестиваго усердія въ нивъ. Весьма осязательны последствія Твоего кротваго пастырскаго вліянія и на иновърцовъ, не говоря уже объ исповъдующихъ единовъріе, которие постоянно приходять въ более ясное совнание своихъ ваблуждений и болъе и болъе приближаются въ истинному православію, благодаря Твоему любвеобильному и искреннему воздёйствію на нихъ. Твое неутомимое усердіе въ богослуженію и высоворелигіозное благоговъніе во время общественной молитви постоянно и наглядно учать насъ достойному предстоянію у престола Господня. Какъ пастырь милостивый и благосердый, Ты незамётнымъ образомъ и среди насъ водворяещь любовь и миръ, и съ благоснисхожденіемъ исправляешь наши недостатки. И отрадно видёть, что доблестныя качества пастыря православнаго, ставящія его на высоту его ведикаго призванія, находять въ Теб'в лучшее себ'я выраженіе и прим'єненіе въ жизни: любовь и милость у Тебя живы и действенны. Проводя свою подвижническую жизнь въ подвигахъ иноческаго благочестія, умьренности и простоты, Ты избытокъ отъ своихъ средствъ посвящаешь на дела благотворительности, на пользу многихъ неимущихъ. Тебь, по всякому праву, принадлежить достойно носимое Тобою званіе главнаго попечителя Императорскаго челов'яколюбиваго общества. Во имя тахъ же правъ, Тебв давно и навсегда присвоено нами имя отца и попечителя нашихъ бъдныхъ вдовъ и сиротъ. Въ теченіе полустольтія вь разнихь містахь наблюдая и направдяя живнь духовенства. Ты давно поняль его многочисленныя нужды н увидель, что среди него бедность и безномощное сиротство едва ле не сильнее дають себя чувствовать, чемь во всякой другой среде-И съ первихъ же лътъ, по прітадъ въ нашу епархію, попеченіе о бъдныхъ духовныхъ, призръніе вдовъ, воспитаніе и устройство сироть, Ты поставиль, между прочимь, важною задачею своего архипастырскаго служенія. Леть четырнадцать назадь, Ты задумаль устроить въ С.-Петербургв домъ призрвнія бедныхъ духовило званія и основать въ немъ училище для сиротъ. При благословеніи Божіємъ, Тобою найдени нужния средства къ постройкѣ дома, которая произведена была подъ ближайшимъ Твоимъ наблюденіемъ. Тобою увавано обезпеченіе и для дальнъйшаго существованія этого благотворительнаго учрежденія и училища при немъ. Въ 1869 г. общирный, благоустроенный во всёхъ отношеніяхъ «Александро-Невскій домъ призрѣнія бъдныхъ духовнаго званія» открытъ и навсегда останется незабвеннымъ памятникомъ твоей любви и милосердія къ ближнему; онъ во очію свидътельствуетъ, какое великое дѣло благотворительности создаль Ты для нашихъ бъдныхъ, особенно для круглыхъ малолѣтнихъ сиротъ, которымъ безъ твоего попеченія грозили нищета и грубое невъжество. Въ тебъ же, сердобольный владико, наши сироты находять заботливаго отца, а въ устроенномъ тобою училищъ при домѣ родной пріютъ и средства къ своему существованію и образованію.

Съ синовнею радостыю и глубовою признательностью къ Тебъ воспоминая полувановые апостольскіе труды на поприща Твоего служенія Церкви и Отечеству и съ благоговініємъ принося благодареніе Всевишнему Промислителю, ниспославшему Теб'в благодатныя силы совершить Твои святительскіе подвиги, всепочтительнійше и усердный просимь Тебя, милостивый пій архипастырь, въ память нынишняго достославнаго Твоего дня, съ отеческою благосплонностью привать и сватительски благословить наше единодушное желаніе видемымъ образомъ почтить Твой праздникъ. Для посильнаго выраженія нашихъ сыновнихъ, благодарныхъ чувствъ въ Тебь, благостныйшій архипастырь, Твоя паства избрала дізо близваго Твоему сердцу человіволюбія. Удостой принять, добродітельный отецъ, наше приношеніе и нашу просьбу-въ устроенномъ Тобою Александро-Невскомъ дом'в призренія б'едныхъ духовнаго званія учредить на вічныя времена восемь стипендій Твоего имени. Несколько призренныхъ, во имя Твоихъ добрыхъ делъ, не много прибавять нъ всегдащней памяти о Твоемъ милосердін; но эти «стипендін митрополита Исидора» пусть, хотя отчасти, напоминають изъ рода въ родъ, что мы глубоко ценили Твои о насъ заботы.

Тъ же исвреннія наши чувства къ Тебъ внушили намъ сердечное желаніе преподнести тебъ св. икону Покрова Пресвятия Богородицы, съ усердною молитвою къ Заступницъ рода христіанскато,

да хранить Она Тебя подъ своимъ божественнымъ повровомъ, да даруетъ Тебъ утъщеніе видъть новые, непрерывно возрастающіе, нлоды святительскихъ Твоихъ трудовъ, — видъть большее и большее распространеніе и утвержденіе апостольскаго православія въ нашемъ отечествъ и всюду за предълами его. Смиренно уповая на всесильное ходатайство Богоматери, прилежно молимъ Божественнаго Смиа Ея, Господа, Спасителя нашего и Пастиреначальника, да дасть Онъ Тебя святьй Своей церкви еще на многіе и многіе годы цъла, честна, здрава и долгоденствующа, право правяща слово Его въчной святой истицы.

# О РЕЛИГІОЗНО-НРАВСТВЕННОМЪ ВОСПИТАНІИ, какъ основъ истиннаго просвъщенія.

(Рычь, сказанная въ церкви Императорскаго С.-Петербургскаго Университета на молебий, предъ началомъ ученія, августа 31-го дня 1875 г.).

Сейчасъ, бр., услышимъ мы слова возвышеннъйшихъ и горячихъ молитвъ Церкви, въ которыхъ она призываетъ Божіе благословеніе на предстоящіе намъ подвиги: учительства-для однихъ, ученія-для другихъ, чтобы чрезъ это благословеніе, витестт съ обновленными отдыхомъ силами нашего тела, освятить и укрепить еще более нужныя силы нашего духа. Говорить ли о томъ, какъ дъйствительно важна эта высшая, благодатная помощь Божія для насъ теперь, какъ настоятельно нужно это молитвенное освящение и укръпленіе всего нравственнаго существа нашего для успъха того дела, на деланіе котораго мы теперь исходимъ? Вамъ, досточтимые мужи науки, изъ которыхъ большая часть уже ино гіе годы съ честію трудится на поприще высшаго просвещенія, подъ руководствомъ которыхъ получила высшее образованіе уже не одна сотня молодыхь людей нашего отечества,вамъ болъе, конечно, чъмъ комулибо другому, корошо извъстно, легко ли вырабатывается, легко ли прививается и распространяется истинное просвещение человеческое, - то светоносное и плодотворное просвъщение, которое, -- какъ говорится въ одной молитей церновной объ этомъ, -- служило бы « Создателю нашему во славу, родителямъ на утъшение, Церкви и Отечеству на пользу». По истинив, — сважете вы, ко-

нечно, подобно св. амостолу Павлу,—въ этомъ великомъ дълъ люди-учители только насаждають и поливають, а возращаеть Богь; посему и насаждающій и поливающій есть ниито, а все—Богь возращающій (1 Кор. III, 6. 7). Казалось
бы, можеть ли и быть какое-либо сомньніе въ этомъ,—стоить ли и говорить, даже напоминать объ этомъ? Но въ нашъ
въкъ, волнуемый вътромъ самыхъ разнообразныхъ ученій,
даже и о такихъ простыхъ нравственныхъ истинахъ приходится говорить наивозможно чаще; и о нихъ слъдуетъ, дъйствительно, говорить въ наше время наивозможно чаще, во
всеуслышаніе,—говорить не съ церковныхъ только качедръ,
не внутри домовъ только, но, кажется, если бы можно было.
и съ высокихъ кровель нашихъ жилищъ.

«Безъ Бога-ни до порога», -- говорить одно, изъ въковаго опыта почерпнутое, присловье нашего простаго, православнаго народа; и върный этой своей мудрости, народъ нашъ и досель, какъ извъстно, дъло школьнаго образованія не отдёляеть отъ религіознаго, считая послёднее душою перваго, върною порукою въ его успъхв и добрыхъ плодахъ. «Безъ Бога-все возможно», - слышатся, наоборотъ, неръдко голоса изъ толны новъйшихъ мудрецовъ; и на этой теоріи очень многими въ наше время строится, между прочимъ, и зданіе воспитанія и всего дальнейшаго образованія юношества. Въ основу его прямо владется нередко понятіе о человеке, какъ существъ всецьло будто бы земномъ, происшедшемъ изъ вемли и снова имъющемъ воввратиться навсегда въ вемлю, -- существъ, всецъло подчиненномъ, подобно всъмъ живымъ существамъ земли, однимъ лишь физическимъ законамъ и условіямъ бытія. За тёмъ новые, усовершенствованные педагогическіе методы скораго и легкаго обученія тому, что зовется обывновенно грамотностью, т. е. чтенію и письму, разъясненіе и изученіе, какъ начала человіческой премудрости. предметовъ и явленій видимаго міра и другихъ житейски-полезныхь знаній, ніжнійншая, часто до мелочности, ваботливость о развитіи чисто физическихъ силь литати. -- воть ть

элементы, изъ которыхъ, и тв средства, при помощи которыхъ начинаетъ потомъ строиться мало по малу самое педа-, гогическое зданіе. Развитіе еще въ дътскомъ, воспріимчивомъ сердий редигіознаго чувства, -- чувства, впечатлительнаго ко всему нравственно-доброму, святому, ознакомление еще юнаго ума съ высокими истинами Въры, съ благочестивыми уставами и правилами св. Церкви, вообще-съ міромъ духовнымъ, высшимъ, -- эти предметы если не устраняются совершенно при этомъ, какъ предметы трудно примиримые, очевидно, съ самою основою построяемаго зданія, то они трактуются, какъ предметы чисто внъшней необходимости, условнаго значенія; и сообразно съ этимъ имъ отводится и место въ немъ, неръдко болъе, чъмъ незавидное. На школу подобные педагоги смотрять, какъ на своего рода арсеналь, въ которомъ. юноша-ученикъ долженъ вооружиться возможно-большею суммою знанія, -- этой поб'єдной, какъ выражаются силы нашего времени. Знаніе, говорять, должно изощрить его умь, пріучить къ правильному и широкому, а вытестъ также смелому, вритическому взгляду на вещи; оно же должно давать тонъ и направление и всей вообще практической деятельности. конецъ, выработка въ молодомъ человеке той или другой спеціальности, опредъляемой, канъ говорять, призваніемь его натуры, склонностями характера, считается вънцомъ всего этого, построяемаго въ новъйшемъ вкусъ, педагогическаго зданія.

Не правда ли, какимъ стройнымъ, прочнымъ и красивымъ, не только снаружи, но отчасти и внутри, представляется съ перваго взгляда это педагогическое зданіе? Но какова, одна-ко, на самомъ дёлё прочность и цённость его, если всмотрёться въ него пристальнее, если для испытанія его прочности ввять молотъ, выкованный не слабыми руками новейней, еще юной педагогіи, богатой доколё болёе теоріями, чёмъ строго провёренными опытами, а мощною рукою многовековаго историческаго опыта, рукою действительной, суровой жизни? Слабость его постройки скажется тотчасъ же, оно рушится, можетъ быть, при первыхъ же ударахъ: и бу-

деть, — скажемъ словами І. Христа, — разрушение дома сею селикое! (Лук. VII, 49). И эта нарисованная нами картина разрушенія— не слова одни, но, къ сожалёнію, горькая действительность.

Пусть же вмёсто насъ говорять самые факты. Но что говорять они? Будемъ откровенны.

Не направляемая въ своемъ развитіи по пути Віры духовная жизнь юноши часто еще на пкольной скамь заражается уже ядомъ различныхъ тлетворныхъ ученій. Путемъ этихъ ученій и другими, в'йдомыми и нев'йдомыми, путями въ молодую душу закрадывается червь какого-то болезненнаго сомненія и отрицанія и подтачиваеть въ самомъ корне самыя дорогія и священныя убіжденія человічества. И безь того пылкое юношеское воображение, не имъя подъ собою твердаго нравственнаго устоя, върнаго истолкователя смысла и цілей окружающей жизни, переполняется мечтами и образами, одни другихъ несбыточнъйшими, то исполненными самаго розоваго оптимизма, то, - и это большею частію въ наше время, - самаго мрачнаго пессимизма. И вотъ такіе-то люди, заранве подъ-часъ надломленные нравственно, съ хаосомъ самыхъ разнородныхъ мыслей въ голове и нередко съ совершенною пустотою въ сердив, выступають на арену жизни; и жизнь очень скоро, въ огив евоей борьбы, обнаруживаеть всю мелкоту, всю несостоятельность ихъ духовной природы. Счастливы тё изъ нихъ, которые успевають, вследствіе техь или другихь благопріятныхь обстоятельствь, скоро сознать шаткость и фальшь своего нравственнаго положенія и мужественно приняться ва его исправленіе; благотворная двятельность ихъ для общества еще не потеряна. Но не для всёхъ такъ счастливо слагаются обстоятельства, а главное-не у встхъ хватаеть мужества сознаться въ своихъ юношескихъ увлеченіяхъ, въ своей нравственной несостоятельности, чтобы стать на новую дорогу. И воть, видимъ мы, однинатуры отъ природи слабия и еще болбе разслабленина ложнымъ воспитаниемъ и образованиемъ-падаютъ нередко на первыхъ же шагахъ своей общественной деятельности, въ борьбъ

съ разными затрудненіями и соблазнами жизни, и быстро затериваются въ круговоротв обыденныхъ дрязгъ и интересовъ, внося въ общество, вмёсто добра и свёта, одинъ лишь мракъ желчнаго недовольства всёмъ и всёми, разшатанность убёжденій, нравственную гниль; другіе-натуры сильныя, горячія, но несмяглонныя, не упорядоченныя нравственно, - проявляють иногда действительно задатки великой общественной силы, но силы, направленной болбе на разорение, чемъ на совиданіе общества; и общество не безъ основанія чуждается такихъ людей, какъ неспокойныхъ, опасныхъ для правильнаго, безмятежнаго развитія и роста своего. Такъ опять, за частую видимъ мы, пропадаетъ безплодно для общества еще свъжій, многообыщавшій діятель, или, - какь опыть показываеть еще худшее, - позорно гибнетъ на скамът подсудимыхъ, какъ возмутитель общественнаго порядка, сопровождаемый укорами однихъ и позднимъ сожаленіемъ другихъ.

Такъ жестоко иногда изобличается новъйшая премудрость отъ чадъ своихъ!...

Судите же послѣ всего этого, насколько справедливы раздающіеся нер'вдко въ наше время жалобы людей стараго поколънія на молодое, — жалобы на его именно измельчаніе, нравственную распущенность, на оскудение среди него характеровъ, сильныхъ сколько широкимъ и светлымъ умомъ, столько же и доброю, нравственною волею, прекраснымъ, теплымъ сердцемъ? · Не дъти большею частію виновны въ этомъ, а сами же отцы. Наше общество пожинаетъ въ этомъ случав только то, что оно само же щедрою рукою свяло или позволяло свять другимъ. Не собираютъ смоквъ съ терновника, и не снимають винограда съ кустарника (Лук, VI, 44). Возвратите нашему молодому покольнію, если хотите видеть въ немъ желаемыя доблести, -- постарайтесь развить и укръпить въ немъ чрезъ воспитание и образование то, чемъ и при сравнительно не богатыхъ научно-образовательныхъ средствахъ были сильны наши деды и прадеды, -силу Впры. Эта нестарьющаяся нравственно-образовательная сила не замыни-

ма въ деле человеческого просвещения и въ наши дни никакою другою силою. Неоспоримо, прекрасны многіе новъйшіе педагогическіе методы обученія и воспитанія; велика и достоуважаема образовательная сила науки нашего времени; но они, образуя вившняго человена, не достигають съ своимъ благотворнымъ вліяніемъ до человъка внутренняго, не проникають до того, во глубинъ души сокрытаго, тайника, откуда, какъ изъ родника, ключемъ бъетъ струя духовной жизни всякаго человъка, или, -- какъ говоритъ Христосъ Спаситель, -- откуда добрый человыка выносить доброе, а влой человьки выносити влов (Мв. XII, 35). Подчинить этого внутренняго челов'ька своему воспитательному вліянію, проникнуть до этого родника духовной жизни, - и если воды его горьки и мутны, то усладить и очистить ихъ можеть одна только религія съ своимъ словомъ Божінмъ, живымъ и дъйственнымъ, -- какъ говоритъ ап. Павелъ, остръйшимъ всякаго меча обоюду остраю, проникающимь до раздъленія души и духа, составовь и мовговь, и судящимь чувствозанія и помышленія сердечныя (Евр. IV, 12). Кром'в слова Божія, религія имфеть для этого въ сокровищницф Церкви множество другихъ благодатныхъ силъ и средствъ, возраждающихъ и укрыпляющих человыка нравственно; у ней есть вырный и высочайшій идеаль воспитанія истиннаго, совершеннаго человъка, - идеаль живой, дъйствительный, а не воображаемый только. Идеалъ этотъ есть Богочеловекъ. Спаситель нашъ І. Христосъ. Кто не преклонится предъ нравственнымъ величіемъ этого идеала!.. И гав въ основаніе педагогическаго вданія положены и упрочены образованіемъ выстіе религіозные элементы, тамъ за прочность его не можеть быть нпкакого опасенія. Никакіе вётры ложных ученій и толковь, волнующіе окружающій его міръ, никакія житейскія бури н соблавны не въ состояніи поколебать его, потому что оно основано на несокрушимомъ для силъ самаго ада камив -камию Въры (Лук. VI, 48).

Нельзя также не замътить, что новъйшая педагогія, впа-

дая въ ложный гуманизмъ, очень часто забываеть ту коренную, и ученіемъ віры и историческимъ опытомъ подтверждаемую истину, что воспитывать, образовывать человъка значить не просто развивать его (какъ легко разръщались бы тогда всв задачи воспитанія!...), а пересоздавать, некоторымъ образомъ творить изъ него новаго, истиннаго человъка, очищая его духовную природу отъ наследственной закваски гръха, давая перевъсъ въ немъ добру надъ зломъ. И воть вдёсь-то въ особенности оказывается нужною нередко вся сила благодати Божіей, чтобы благимъ побъдить влое!... Всв усилія, предписываемыя нашею человъческою педагогією, разбиваются нередко, какъ известно, совершенно въ прахъ объ упорство коснъющей во злъ человъческой натуры. Ни наказанія самыя суровыя, ни увъщанія, самыя ніжныя, -- ничто часто не въ силахъ остановить въ юношт развивающагося зла, и только именно одна горячая, настойчивая молитва родительская и слезы префъ Богомъ спасають отъ погибели ихъ заблудшаго сына!..

Да, дёло просвёщенія, понимаемое въ своемъ высшемъ и истинномъ значеніи, болье, чёмъ какое-либо другое дёло человьческое, нуждается въ высшемъ, божественномъ содьйствіи и руководстве!.. Не ради, слёдовательно, одного простаго обычая Церковь собираетъ насъвъ храмъ, чтобы усердною молитвою къ Богу предварить дёло ученія: она имъетъ при этомъ въ виду самыя насущныя нужды его.

Къ вамъ, юноши-братія возлюблепные о Христѣ, — къ вамъ въ особенности мое слово: дорожите счастливыми днями пребыванія своего въ разсадникѣ высшаго образованія; собирайте съ усердіемъ сокровища знанія, пользуйтесь всѣмъ для своего самообразованія, что имѣетъ предложить вамъ высшая наука человѣческая, чтобы, когда вступите потомъ въ жизнь, быть подобными тому книжнику, который, какъ распорядительный хозяинъ, выносить изъ сокровищницы своей новое и старое (Ме. XIII, 52), т. е. чтобы имѣть въ себѣ полный запасъ свѣдѣній и подготовки, необходимыхъ на всякую по-

требу житейскую. Но не забывайте, что и самый широкій запась научных сведеній, научнаго образованія, не покрываеть всёхъ потребностей духа и живни человёческой. Свётильникъ начки человъческой много-много что можетъ, и то не всегда, довести насъ безпретвновенно до предела нашей земной жизни, до гроба: здёсь же, на этомъ роковомъ рубежь, съ котораго начинается новая, безконечная жизнь для человъка, свътильникъ ся гаснетъ, какъ не имъющій необходимаго елея. Здёсь можеть свётить одинь лишь севтильникь Впры: и горе темъ, кто не успель запастись во время вемной жизни елеемъ для этого свътильника!.. Будьте же мудрими чадами свёта: усовершаясь въ тёлесномъ, человёческомъ обученіи, старайтесь еще болье усовершаться въ ученіи въры и благочестія, какъ ученій, имвющемъ обвтованія жизни не только настоящей, но и будущей. Отепъ же Госнода нашего І. Христа да дасть вамь, по богатству славы Своей, кръпко утвердиться Лухомъ Его во внутреннемъ человъкъ, върою вселинься Христу въ сердца ваши, чтобы вы, укорененные и утвержденные въ любви, могли постигнуть со встми святыми, что широта и долгота, и глубина, и высота, и уразумить превосходящую разумьние любовь Христову, дабы вимь исполниться всею полнотою Божіею (Еф. III, 14, 16-19).

Священникъ В. Рождественскій.

# Объ исхожденіи Св. Духа.

(Матеріали для рашенія вопроса о возсоединенія церквей).

I) Православно ли теперешнее старокатолическое воззръние на вопросъ объ исхождении Святаго Духа?

Въ 29-мъ № «Церковнаго́ Въстника» мы сообщили замътку главной старокатолической газеты «Германскаго Меркурія» на изв'єстное сочиненіе нашего уважаемаго богослова, профессора кіевской духовной академій, о. архимандрита Сильвестра, по вопросу объ исхождении Святаго Духа, переведенное петербургскимъ отдъломъ Общества любителей духовнаго просвъщенія на нъмецкій языкъ 1) для нъмецкихъ старокатоликовъ, и высказали наше суждение объ этой довольно бъглой и легкой заметке. На дняхъ въ другой старокатолической газеть, издаваемой въ Боннь профессоромъ богословія въ тамошнемъ университетв, д-ромъ Рейшемъ, подъ названіемъ «Theologisches Literaturblatt» и спедіально назначенной для рецензій и разборовь наиболье замычательныхь произведеній богословской литературы, появилась болже пространная статья, посвящонная разбору названнаго сочиненія нашего почтеннаго учонаго (№ 21, 1875 г.). Статья эта, не-

<sup>1)</sup> Antwort auf die in dem altkatholischen Schema enthaltene Bemerkung von dem h. Geiste. Von Sylvester, Archimandrit, Professor an der geistlichen Akademie zu Kijew. Aus dem Russischen übersetzt (Ausgabe der Gesellschaft der Freunde geistlicher Aufklärung). St. Petersburg, Rottger und Schneider 1875. 2 Bl. 92 S. 8.

зависимо отъ ея появленія въ учоно-библіографическомъ изданін, спеціально посвящонномъ критической оцфикф учонобогословскихъ трудовъ и изследованій, заслуживаетъ вниманія и по многимъ другимъ обстоятельствамъ. Она принадлежитъ профессору священнаго писанія въ боннскомъ университетв, д-ру Лянгену, занимающему весьма видное место въ средъ нъмецкихъ старокатоликовъ въ качествъ предсъдателя извъстной боннской коммиссіи церковнаго единенія, пазначенной старокатоликами для спеціальныхъ сношеній и переговоровъ съ православною церковью по вопросу о соединеніи церквей. Поводомъ къ напечатанію ея послужили уже давно начатые переговоры упомянутою коммиссіею съ петербургскимъ отделомъ Общества любителей духовнаго просвъщенія по вопросу о догматическихъ, каноническихъ и обрядовыхъ разностяхъ между восточною и западною церквами п отчасти результаты, достигнутые на последней богословской боннской конференціи по самому важному и самому трудному вопросу между предстоящими другими спорными вопросами между нами и старокатоликами. Разумвемъ вопросъ о Filioque. Въ виду недоумъній, выскаванныхъ въ нъкоторыхъ органахъ нашей печати касательно того, при какомъ мифнів остаются въ настоящее время старокатолики по означенному вопросу, после того какъ ими приняты известные тезисы, заимствованные изъ твореній св. Іоанна Дамаскина, касающіеся этого вопроса; какъ они относятся къ латинскому ученію объ этомъ догматв и въ какой мврв принимають православное ученіе объ исхожденіи Святаго Духа; отрівшились ли они отъ латинскаго представленія о въчномъ исхожденіи Святаго Духа отъ Сына или стараются удержать это ученіе только въ несколько смягченномъ виде, - означенная статья профессора Лянгена является какъ нельзя более интересною. Она является въ печати после принятія старокатоликами упомянутыхъ тезисовъ изъ св. Іоанна Дамаскина и не столько имветь значение по высказаннымь въ ней вритическимь замвчаніямь на сочиненіе о. Сильвестра, сколько по выражен-

нымъ въ ней положительнымъ взглядамъ автора на вопросъ объ исхожденія Святаго Духа и на условія окончательнаго соглашенія старокатоликовъ съ православными по этому вопросу. Къ сожаленію взгляды автора еще слишвомъ зависимы отъ латинскаго ученія объ этомъ вопрось, и условія, предлагаемыя имъ для соглашенія въ этомъ пунктё старокатоликовъ съ православными, далеко не таковы, чтобы могли порадовать нашихъ православныхъ читателей особенно большою уступчивостью старонатоликовъ въ пользу православнаго ученія. Намъ кажется, что и паписты охотно вошли бы въ соглашение съ Восточною церковью по вопросу объ исхождении Святаго Духа, еслибъ православная церковь согласилась признать то, чего желаеть отъ нея Лянгенъ. Помъщая ниже целикомъ всю его статью, во внимание къ ея документальной важности, мы считаемъ однако же не лишнимъ сказать несколько словь по поводу ея основной мысли. Мысль эта сводится ни больше, ни меньше, какъ къ тому, что православные должны признать за истину латинское представленіе о содійствіи Сына Отцу въ акті предвічнаго исхожденія Святаго Духа, предоставивъ богословскому умоврёнію разсуждение о томъ, въ чомъ состоить это содъйствие, какъ оно обнаруживается, и для чего оно собственно необходимо. Не разъ уже была указываема православными богословами скрытая внутренняя причина особенной привязанности западныхъ къ латинскому «Filioque» при всей кажущейся отдельности, частности и незначительности этого пункта въ системъ христіанскаго віроученія. Причина эта спрывается въ общемъ духів цълаго западнаго религіознаго міросозерцанія и въ его существенномъ отличіи отъ восточнаго. Западное религіозное міросозерцаніе искони отличалось недостаткомъ чистаго умозрительнаго элемента, склонностью овеществлять, матеріаливировать религіовныя идеи, невиладывающіяся въ рамки разсудочныхъ представленій. Этой именно склонности обязаны своимъ происхожденіемъ всё отличительные догматы католицизма, въ которыхъ просвъчиваетъ одна общая идея, - идея необходимости

посредства чувственно-образнаго, болье или менье конкретнаго, нагляднаго элемента для олицетворенія духовныхъ истинь, отличающихся умоврительнымь характеромь. На идев этого посредства виждется католическая теорія о видимомъ главенствъ и земномъ намъстничествъ Інсуса Христа въ лицъ папы, возвышение Богоматери почти въ достоинство четвертаго лица Святой Тронцы и неоспоримое возвышение лица Інсуса Христа особенно надъ третьимъ лицомъ Святой Троицы. Нельзя оснаривать, что религіозное чувство западныхъ христіанъ по преимуществу сосредоточивается на второмъ лиць Святой Троицы-налиць Інсуса Христа. Богъ Отецъ и особенно Духъ Святый въ сознаніи западныхъ христіанъ какъ бы стоять въ тени и заслоняются личностью Іисуса Христа. Въ то время какъ на Востокъ, при защить догмата о Святой Троицъ противъ еретическихъ искаженій его, все винманіе учителей церкви сосредоточено было на охраненіи безусловнаго, существеннаго равенства лицъ Святой Троицы и единства божественной сущности, на Западъ, въ борьбъ съ аріанствомъ, посягавшимъ на божественное достоинство Інсуса Христа, тамошніе учители довольно рано обнаружили склонность къ уменьшенію значенія перваго и особенно третьяго лица Святой Троицы предъ лицомъ Інсуса Христа. Этой склонности ближайшимъ образомъ обязано своимъ происхожденіемъ западное «Filioque», въ которомъ, какъ и во всъхъ прочихъ отличительныхъ догматахъ западной церкви, самую видную, если не первостепенную роль играетъ все таже идея посредства. Бевъ содъйствія и посреднического участія Сына Божія въ акті предвічнаго исхожденія Духа Святаго отъ Отца западнымъ казался немыслимымъ и невозможнымъ этотъ таинственный акть, какъ немыслимо исхождение луча отъ солнца безъ посредства воздуха. Это перенесение внъшнихъ образныхъ представленій на внутреннюю жизнь и на внутреннія отношенія лицъ Святой Тронцы карактеризуеть и нынъшнее возаръніе старокатоликовъ, которые, отказавшись отъ защиты формальной, юридической законности внесенія «Fi-

lioque» въ символъ въры, тъмъ не менъе однакожъ весьма не двусмысленно стараются защитить матеріальную, существенную справедливость католического учения и защищають эту сторону дела такъ, какъ ващищель бы ее всякій римскокатолическій богословъ. Они выдають за уступку въ пользу православнаго ученія по вопросу объ исхожденіи Святаго Духа то, что они не признають двухъ началь въ Божествъ, -держась ученія объ участій Сына въ предвічномъ исхожденіи Святаго Духа. Но этого никогда въ сущности не признавали и римскіе католики. Они, далее, участіе Сына въ предвычномъ акты исхождения Святаго Духа не считають одинаковымъ съ темъ действиемъ, которое принадлежить въ этомъ антъ Богу Отцу, и потому самую формулу «et Patre Filioque» признають не совсёмь точною, охотно предпочитая ей формулу «чрезъ Сына». Но извъстно, что на эту формулу охотно соглашались и многіе папскіе богословы на ліонскомъ соборъ. лишь бы только православные богословы признали истиннымъ латинское ученіе объ участін или содъйствін Сына Отцу въ актъ предвъчнаго исхожденія Духа Святаго. Мы думаемъ, что и нынъшніе папскіе богословы, съ папою во главъ, охотно согласились бы на эту формулу, при согласіи православной церкви на вышесказанное условіе, такъ какъ и они, оставаясь вполив вврными своему ученію, могли бы, совершенно подобно старокатоликамъ, сказать, что действіе Сына въ акте предвъчнаго исхожденія Святаго Духа, они не отождествляють съ дъйствіемъ Отца и считають только «содействіемъ» Отцу, которое по причинъ безусловной непредставимости и непостижимости его для нашего ума можно назвать какъ угодно: проявленіемъ, вынаруженіемъ, обнаруженіемъ личной ипостаси Духа и т. под. По нашему мивнію желаніе со стороны старокатоликовь означенной уступки оть православной церкви по разсматриваемому вопросу показываеть, что они въ сущности мало отрешнико отъ слабостей и недостатковъ господствующаго западнаго религіознаго міросозерцанія, подъ угломъ котораго обравовалось многопререкаемое «Filioque». Сами они признають,

что первоначальнымъ происхождениемъ своимъ «Filioque» обязано неумьлой борьбь съ аріанствомъ западнихъ, ближайшимъ образомъ испанскихъ богослововъ, мало свъдущихъ въ умозрительномъ богословін, что оно возникло въ средѣ довольно темной по своему образованію, въ эпоху когда суевьріе легко мъщалось съ върою, когда матеріализмъ въ религіозныхъ представленіяхъ преобладаль надъ чистымъ и возвышеннымъ умозрѣніемъ просвѣщоннаго древняго православнаго Востова. Желать отъ нынёшняго православнаго Востова, чтобъ онъ пожертвоваль чистотой и возвышенностью умозрінія, наслъдованнаго отъ древней восточной церкви, въ пользу идеи, возникшей изъ недръ едва не простонароднаго суеверія. по меньшей мёрё, неумёстно со стороны такихъ просвёщонныхъ богослововъ, которые стоятъ во главъ старокатолицизма. Намъ кажется несовствит научнымъ и тотъ способъ, которымъ старокатолики думають оправдать эту идею, когда они стараются отыскать крупицы отдёльныхъ мёстъ и изреченій. разсёянных въ твореніяхъ древнихъ отцовъ церкви, по видимому, благопріятствующихъ этой идеи. Отрывочныя и отдъльныя мъста изъ твореній отцовъ церкви, если ихъ разсматривать безъ отношенія ть общему духу ихъ произведеній и къ ихъ господствующему прлому міросоверцанію, не нрольють никакого света на вопрось, который, къ тому же. по признанію самихъ старопатоликовъ въ древней церкви вовсе и не быль предметомъ намереннаго спеціальнаго обсужденія. По нашему мивнію могуть только два пути вести къ разрѣщенію разсматриваемаго вопроса: или путь не мудрствующей луваво въры въ истину словъ Спасителя: «иже отъ Отца исходить», буквально внесенных въ никео-цареградскій символъ въры, или путь серьезно-научной, исторической и философской критики, выходящей изъ разсмотренія не отрывочныхъ и единичныхъ мъстъ и выраженій того или другаго древняго отца церкви, но самой сущности ихъ ученія о ціломъ догматъ троичности.

II) Статья предсъдателя воннской коммиссіи церковнаго единенія, профессора Лянгена, по вопросу объ исхожденіи Святаго Дужа.

Поводомъ въ обнародованію этой статьи, какъ уже сказано выше, послужило сочиненіе профессора кіевской духовной академіи, архимандрита Сильвестра, объ исхожденіи Святаго Духа. Послів краткаго предувіздомленія о происхожденіи этого сочиненія и его ціли рецензенть пишеть:

«Такъ какъ со стороны немецкихъ старокатоликовъ откровенно признано, что внесеніе въ символь въры «Filioque», -- сабланное сначала по волъ Карла Великаго, не смотря на противоръчіе папы, но потомъ одобренное папами, --было незаконно, то авторъ разсматриваемаго труда ограничивается въ своемъ сочинении матеріальною стороною вопроса, оставляя въ сторонъ формальную или каноническую его сторону. Онъ изследуеть, какое собственно было учение древней Церкви объ исхождении Святаго Духа. Нельзя не признать, что изследование этого вопроса соединено съ большими трудностими. Въ новомъ завътъ только мимоходомъ говорится объ отношении Святаго Духа въ Отцу и Сыну, и притомъ говорится въ человъкообразныхъ выраженіяхъ, которыя могутъ оставлять мёсто нёкоторымъ недоумвніямъ и колебаніямъ (?) при разъясненіи и опредвленіи ихъ дійствительнаго смысла. Отпы Церкви обстоятельніве занимаются ученіемъ о Святомъ Духв, но большею частію въ виду лжеученій, отвергавшихъ божество Свитаго Дука. Они поэтому выставляють на видь Его единосущіе съ Отпомъ и Сыномъ, Его происхождение изъ существа Отца, но немного занимаются вопросомъ о въчномъ внутреннемъ отношении Духа Святаго въ Сыну. Этотъ вопросъ поднять быль только впоследстви, когда аріане на Западъ изъ ученія объ исхожденіи Святаго Духа отъ Отца извлебли то следствіе, что значить Сынь, отъ котораго не исходить Духъ Святый, меньше Отца. Противъ этого-то аріанскаго вывода и была впервые введена въ употребление въ Испании формула «отъ Отца и Сына» (ex Patre Filioque). Когда это совершенно новое прибавление внесено было на Западъ въ церковный символъ, тогда выступилъ на первый планъ вопросъ объ отношении Святаго Духа въ Сыну.

Безчисленныя полемическія сочиненія, которыми обмінивались съ техъ поръ между собою восточные и вападные богословы по этому предмету, какъ порождения страстной церковной борьбы, не быле способны привести ту и другую сторону въ взаимному соглащенію. При разрешения этого, на несчастию однажды выступившаго и досель существующаго, вопроса можеть быть такимъ образомъ рычь только о томъ, какое ученіе Церкви по этому вопросу было до обнаруженія упомянутой церковной борьбы, т. е. во ІХ-го века? Изследованіе объ этомъ съ объихъ сторонъ постоянно велось до последняго времени такимъ образомъ, что священное писаніе и преданіе обывновенно объяснялись при этомъ по наперелъ составленному предположенію. Односторонность такого метода изслёдованія весьма много обусловливалась въ данномъ случай тёмъ, что священное писаніе и отци Церкви прямо по этому спеціальному вопросу говорять только мимоходомъ, темно и обоюдно. Отсюда происходило, что восточные и западные обывновенно объяснями въ свою пользу одни и твже мъста. Совершенно объективное обсуждение этого вопроса принадлежить еще въ многимъ пробъламъ подлинно научнаго. нсторическаго богословія. И разсматриваемое сочиненіе не можеть быть признано совершеннымъ и окончательнымъ разрѣшеніемъ разсматриваемаго вопроса. Авторъ не только не исчерпалъ всего матеріада, но и допустиль нівоторыя ошибки, которыя съ его, напередъ составленной, догматической точки эрвнія были почти неизбъжны. Онъ начинаеть свое изследование съ справедливаго, до извъстной степени, объяснения, что при обсуждаемомъ имъ вопросъ человическое умозрине не можеть имить ришающаго значени, п что нужно по этому изследовать только положительное ученіе и преданіе древней Церкви. Нанбольшую важность онъ придаеть далье тому обстоятельству, что на второмъ вселенскомъ соборъ ученіе объ исхожденіи Святаго Духа отъ Отца было символически утверждено, внесено т. е. въ символъ, и что последующие соборы объявили этотъ никео-цареградскій символь вёры за вполнё оконченный. содержащій въ себъ все въроученіе. А этимъ, думаетъ авторъ, собственно уже и ръшонъ вопросъ. Если есе учение объ исхождения Святаго Духа въ этомъ символе выражено словами: «Духъ Святий отъ Отца исходитъ», то несправедливо говорить, что Онъ исходить и отъ Сина. Но при этомъ следуеть принять въ соображение, что

соборъ имълъ въ виду собственно утвердить противъ македоніанъ ученіе о божествъ Святаго Духа, что для этой цъли отцы собора хотым воспользоваться библейскимь выражениемь и поэтому употребили слова Іан. XV, ст. 26: «иже отъ Отца исходить». Чрезъ утвержденіе единосущія Святаго Духа и Сина съ Отномъ на самомъ двав обило закончено въ существенномъ учение о троичности. Дальнъйшее же раскрытие этого учения могло быть предоставлено богословскому умозрівнію. Уже съ точки зрівнія этого существеннаго основанія нельзя оправдать внесенія «Filioque» въ символь веры даже при томъ предположения, что догматически эта формула правильна. Лалье нужно согласиться и съ темъ, что боистантинопольскій соборъ. внося въ символъ въры слова: «иже отъ Отца исходящаго, иже со Отцомъ и Сыномъ споклоняема и сславима», во всякомъ случаъ этимъ самымъ выразилъ, что онъ не признавалъ исхожденія Святаго Духа одинаковым како ото Отца, тако и ото Сына 1) не признаваль т. е. что Духъ Святый одинаковыме образоме исходить какъ отъ Отна, такъ и отъ Сина. Иначе въ первомъ положении онъ не могъ бы упомянуть только объ одномъ Отпъ, а во второмъ объ Отцв и Сынв. Затвмъ нельзя не признать, что формула «отъ Отпа и Сына» (ex Patre Filioque) во всякомъ случав не точна и съ догматической точки зренія, такъ какъ она можеть давать поводь въ некоторымъ недоразумениямъ, способна вызывать то представленіе, какъ будто бы Отецъ и Сынъ, въ качествъ двухъ производящихъ началъ, равномърно и одинаковимъ образомъ участвують въ извождени Святаго Духа. Это представленіе очевидно было устранено никеоцареградскимъ символомъ. и еслибъ кто нибудь въ 381-иъ году выразиль это представленіе, оно, конечно, было бы прямо и безусловно отвергнуто. Но когда авторъ идетъ дальше этого и утверждаетъ, что чрезъ никеоцареградскій символь віры устранено было какь догматически неправильное представление о всякомъ какомъ бы то ни было вообще соучастів и содъйствін Сына при вічномъ исхожденів Святаго Духа, то онъ влатаетъ въ символь предзанятое мижніе. Соборъ не выразнять ученія относительно того; въ какомъ вменно внутрениемъ отношенія Дужь Святый находится въ Сыну. По словамъ самого ав-

<sup>1)</sup> Курсивъ въ подлиния в.

Хриот. Чтин. № 11. 1875 г.

тора, можно по врайней мёрё свазать, не впадая ни въ какое заблужденіе, что Духъ Святый почиваеть въ Сынв и есть какъ Лухъ Отца, такъ и Сина. Если это догматически совершенно правильное представление отнюдь не устранено било никеопареградскимъ сикводомъ, не смотря на его нолноту и законченность, то и учене объ особонномъ участін Сина при візномъ исхожденін Святаю **Пуха не можетъ считаться устраненнимъ этимъ соборомъ. Имъ** устранено только, какъ ложное, то ученіе, что есть два начала въ Божестев, такъ какъ соборъ все во внутренней трінпостасной сущности божества, также и исхожнение Святаго Лука, возводить въ Отцу, какъ въ источнику. Въ этомъ смыслъ высказываются в отим первы. Они учать, какъ напр. Рустикъ (Rusticus), что Лухъ Святый не исходить отъ Сына такъ, како отъ Отца (nec procedit a Filio sicut a Patre), или Августинъ, который положительно говорить, что начало всего Божества есть Отецъ (totius Deitatis principium Pater est). Когда поэтому авторъ приводить множество месть изъ отцовъ Церкви, -- въ которыхъ Отецъ называется источникомъ началомъ, причиною (тлуй, аруй сита) всего Божества, или Духа и Сына,-противъ ученія о всякомъ какомъ бы то ни было содействін Сина при вічномъ исхожденін Духа Святаго, то онъ опять далеко заходить. Еще большую ошибку онъ допускаеть чрезъ то, что пытается иной рядь отеческихь мёсть объяснить и истолювать въ симсив своего догмата. Правда, формула «отъ Отца в Сина» (ex Patre Filioque) въ греческой отеческой дитератур' редло встречается и накодится только у некоторых отдельных отцовъ вавъ напр. у Епифанія и Кирилла Александрійскаго. Можно даже свавать, что формула Іоанна Дамаскина: «Духъ не исходить отъ Сына», служить выраженіемъ основной мысли всего восточнаго древняго отеческаго ученія объ этомъ предметь. Но съ такою же точно объективностью св. Іоаннъ Ламаскинъ виставляеть на видъ въ начествъ ученія древнихъ греческихъ отцевъ, и то ученіе, что, Дукъ Святий, неходя оть Отия, въ Смий ночиваетъ, что Онъ нсходеть оть Отца тревъ Сина, какъ проявляющая Его села, что Онъ есть образъ Сына, вакъ Сынъ есть образъ Отца и т. под-Тавія м'єста изъ древнихъ отцовъ Церкви, въ которыхъ Смну приписывается посредство (месятью) при исхождения Святаго Духа, авторъ старается или перетолковать, или проходить по немъ слиш-

комъ спорымъ шагомъ. Такъ, напримъръ, онъ поступаеть при изложенін на 24-й страниць своего сочиненія 1) одного мыста изь Григорія Нисскаго, гдё очевидно идеть рёчь о внутренней жизни божества и о Лухъ Святомъ прямо говорится, что Онъ проявляется чрезъ Сына. Слова Василія Великаго приводимыя на 49-й страницѣ сочиненія автора н'ісколько переиначены имъ. Въ подлинномъ вид'є эти слова читаются такъ: «Духъ Святый не называется сыномъ Сына не потому, будто бы Онъ не быль отъ Бога чрезъ Сына (ой бий то μή είναι έχ θεοῦ δί Υιοῦ, ἀλλ), нο ради τοго, чтобъ чревъ это троичность не разсматривалась какъ безкомечное число. Авторъ переволить эти слова такъ. Что превращаеть ихъ поллинный смыслъ прямо въ противоположный тому, какой въ нихъ содержится, и дёлаеть это тревь вставку въ нехъ слова: «только». У него это мъсто переводится такъ: «Духъ Святий не называется смномъ Сына не только потому, что Онъ не проввощолъ отъ Бога чрезъ Сына, но и потому и проч. Следующее место изъ Василія Великаго (стр. 50) опять содержить разнообразныя выраженія мысли о вічномъ явленіи Духа чрезъ Сына, о Его исхождении изъ Божества чрезъ Его уста т. е. чрезъ Сына. Въ виду этого важется страннямъ, какимъ образомъ авторъ, после приведенія этихъ мёсть, мегь сказать на страниць 50-й своего сочиненія: «Отсюда ясно, что святому Василію Ведикому совершенно чужда была даже мысль объ исхождени Святаго Духа чрезъ Сына». Большею частію онъ питается объяснить подобныя выраженія въ смыслѣ временнаго посланничества Луха Святаго чрезъ Сына, не исплючая даже такихъ мёсть, гдё очевидно идеть рачь о внутренней жизни Божества. Сюда относится масто изъ Епифанія, приводимое у автора на 61-й страниці, гдів говорится о Святомъ Духв, что Онъ существуеть (офестота) отъ Отца чревъ Сина. Сюда же относится мето изъ Кирилла Александрійскаго, приводимое на 63-й страница сочиненія автора, гда прямо говорится о Святомъ Духв: δί άυτοῦ τε προκόπτον καὶ ὑπάργον ву сото фосиос. Но больше всего противатся объясненіямъ автора места изъ Іоанна Данаскина, который со всею асностью и точностью, навих тольно желать можно (?), юсорить о спином искождени Аухо чрезь Сына. Положенія, которыя авторъ предпосываеть на

і) По ніженкому переводу.

стр. 70-й своему разсужнению объ Іоанив Ламаскинв, показывають. что ученіе этого знаменитаго богослова-догматика восточной церкви. который воспроизвель и совывстиль въ своихъ трудахъ все развитіе ученія прежняго времени, не гармонируєть съ воззрвніями автора. Вмісто того, чтобъ чрезъ это наблюденіе, придти въ провъркъ собственнихъ своихъ воззръній и въ нъвоторихъ случаяхъ въ исправленію ихъ, авторъ старается, гдф только представляется какая-нибуль возможность, самого Ламаскина подчинить и приладить въ своимъ собственнымъ, напередъ составленнымъ возэрвніямъ. То, что Св. Іоаннъ Ламаскинъ говорить о въчномъ проявлении Духа чрезъ Сина, авторъ опять насильственнымъ образомъ объясняеть въ смыслъ временнаго посланничества Духа Святаго чрезъ Сына. Даже наконецъ очевидное учение св. Григорія Нисскаго о посредничествъ Сына (мескте(а) при исхождения Святаго Духа авторъ не оставляетъ въ неприкосновенномъ видъ отпу церкви, но превращаеть его въ простое мевніе, что Духъ Святый исходить отъ Отца при рожденіи Сина и вивств съ этимъ рожденіемъ-одновременю съ Нимъ

•Изъ всего этого читатель можеть убъдиться, что авторъ слешкомъ еще стоять подъ вліяніемъ воззріній, въ которыхъ онь воспитанъ, чтобъ ему удалось окончательно устранить, по врайней мърв научнимъ образомъ, несчастний спорний вопросъ. Сочинене его снова довазываеть, что вследствіе перковной вражды восточние богослови, чтобы только не впасть въ западную «ересь», готови даже лучше уклониться отъ ученія своихъ собственныхъ руководителей, творцовъ и основателей своего богословія — греческих отцовъ цервви. Такъ какъ западные чрезъ «Filioque», по крайней мъръ по видимому, уравниваютъ Сина съ Отпомъ въ отношени въ акту въчнаго исхожденія Святаго Духа, на Востовъ не хотять поэтому нечего знать даже ни о кавомъ содъйствін и соучастін Сына при въчномъ исхождени Святаго Духа. Камнемъ претиновенія для восточных всегда было и остается, конечно, внесеніе «Filioque» въ символь върш. Но если бъ они съ своей стороны обратились въ дъйствительному учению своихъ собственнихъ отцовъ, они въ самомъ «Filioque» признали бы выражение отеческаго укозрвии, -- вираженіе, правда, нісколько різкое и потому могущее вызывать недоразуменія, но однако же способное въ более смартонному и пра-

вильному объясненію. Если акты 7-го вселенскаго собора представляють намъ исповъданіе въры патріарха Тарасія константинопольскаго съ формулою «отъ Отца чрезъ Сина» и папа Адріанъ защищаль эту формулу противъ Карла Великаго, то почему бы и въ настоящее время не сойтись на основаніи упомянутой, въ то время общей, формулы, оставивъ всякую полемику, проникнутую духомъ церковной борьбы и пристрастія».

## Объ англиканскомъ священствъ.

(Матеріалы для рѣшенія вопроса о возсоединеніи церквей)

Вопросъ объ англиканскомъ священствъ, въ частности о томъ, сохранилось ли въ англиканской церкви непрерывное апостольское преемство рукоположения священныхъ лицъ, получаеть особенно важное значение при настоящихъ стремленіяхъ англичанъ къ сближенію съ православною церковью. Старокатолики, на сколько можно судить по заявленіямъ, сдёланнымъ Дёллингеромъ на прошлогодней и нынъшней боннской конференціи, беруть подъ свою защиту англиканское священство и стараются оправдать его законность и дъйствительность противъ нападеній римскихъ богослововъ. Если и нельзя сказать съ уверенностью, что всё старокатолики раздъляють по этому вопросу мнъніе Дёллингера, потому что мы вообще лишены возможности судить о степени единомыслія всёхъ старокатоликовъ, вслёдствіе недостатка для этого определенных данных, то во всяком случав мы не имъемъ никакихъ данныхъ и на то, чтобъ въ средъ старокатоликовъ оспаривалась законность и действительность англиканскихъ посвященій. Независимо отъ упомянутыхъ главнаго вождя старокатоличества въ пользу англиканскаго священства и старокатолическія німецкія газеты высказывають подобное же возврвніе на этоть вопрось. Но само собою разумъется, что ни старокатолическіе, ни римскіе богословы, ни сами англикане не могутъ быть для насъ православныхъ руководителями въ решеніи этого вопроса. Старокатолики естеотвенно склоняются на сторону англиканъ въ данномъ случав потому, что сохранение апостольского преемства при рукоположении ихъ собственнаго епископа, съ римской по врайней мёрё точки зрёнія, подвергается такимъ же сомнинамъ, какъ и преемство англиканскихъ епископовъ. Предъ судомъ римской церкви старокатолики точно такіе же еретики и схизматики, какъ и англикане, и поэтому у нихъ, навъ и у англиканъ, не можетъ быть истиннаго священства. Такимъ образомъ въ ръшени вопроса о законности англиканскаго священства старокатоликовъ объединяеть съ англиканами вначительная общность и солидарность ихъ положенія въ церковномъ отношенів. Въ виду этого нисколько не удивительно, что Дёллингеръ въ одной изъ своихъ рвчей, сказанных на нынвшней бониской конференціи, старался доказать, что преемство англиканских епископовъ подлежить меньшему сомниню, чимь преемство римско-католическихъ епископовъ. Конечно, почтенный ораторъ, можетъ быть, опустиль при этомъ изъ вниманія то обстоятельство, что въ такомъ случав законность его собственнаго посвященія въ священническій санъ, равно какъ и всёхъ прочихъ старокатолическихъ и католическихъ священниковъ можетъ быть подвергнута сильному сомненію, но въ разгаре религіозной борьбы подобные обмольки всегда бывали и къ нимъ нельзя относиться съ придирчивостью. Мы обращаемъ внимание на этоть факть только потому, что имъ особенно ярко характеризуется усиліе старокатоликовъ-во чтобы то ни стало оправдать законность англійскаго священства, хотя бы это сопряжено было для нихъ съ пожертвованиемъ законностью римского священства, которому, при настоящемъ своемъ положеніи, они, естественно, не могуть придавать слишкомъ большаго значенія. Римско-католическіе богословы съ своей стороны, по весьма понятнымъ побужденіямъ, всегда старались опровергнуть апостольское преемство, юридическую задъйствительность англиканскихъ посвященій конность Ħ

Еслибъ они признади англиканскихъ епископовъ въ Великобританів законными епископами-преемниками апостоловь, въ такомъ случав имъ пришлось бы привнать своихъ римскокатолическихъ епископовъ въ этой сторонъ - раскольниками и схизматиками, отдёлившимися отъ господствующей цербви. Этимъ достаточно объясияется, почему римско-натолическіе нисатели въ своихъ полемическихъ сочиненияхъ противъ англиванской цервви съ особенною запальчивостью всегда нападали на незаконность англійских посвященій и вибств съ этими нападеніями пустили въ обороть нёсколько свазочнихъ и мало въроятныхъ анекдотовъ, съ целію возможно больше скандализировать первоначальное происхождение англійскаго священства. Наконецъ англиканская перковь съ своей стороны имбеть не меньше побужденій доказывать закончость и дъйствительность своихъ посвященій, такъ какъ ей прихо-- дится при этомъ отстаивать и защищать самое такъ сбазать право свое на существование въ бачествъ самостоятельной епископальной церкви, отличной отъ прочихъ протестантскихъ общинъ, не признающихъ і рархіи и священства въ смыслъ божественнаго учрежденія и потому нисколько не заботящихся объ апостольскомъ преемствъ представителей своихъ церковныхъ общинъ. Только мы православные не имвемъ никакихъ побужденій къ пристрастному рашенію вопроса о значенів англиканскихъ посвященій и можемъ относиться къ этому вопросу совершенно объективно, независимо отъ тъхъ болбе или менве эгоистическихъ интересовъ, которые затрудняютъ безпристрастное ръшение этого вопроса для западнихъ богослововъ. Но такъ вакъ для справедливаго решенія вопроса необходимо знать основанія, которыя приводились и приводятся «ва» и «противъ» действительности англиканскихъ посвященій, то намъ кажется неизлишнимъ познакомить нашихъ читателей съ теми и другими основаніями.

Пользуемся для этой цёли недавно изданною въ Англін секретаремъ тамошняго англо-контенентальнаго общества перепискою, происходившею въ послёднее время между

этимъ обществомъ и петербургскимъ отделомъ Общества любителей духовнаго просвищения по вопросу о значении англиканскаго священства. Въ этомъ изданіи авторъ помъстиль между прочимь довольно пространный трактать о дъйствительности англиканскихъ посвященій, переведенный въ 35-мъ № «Германскаго Меркурія» на нёмецкій языкъ съ цёлію, по заявленію редакціи этой газеты, оказать чрезь это услугу иногочисленнымъ друзьямъ дёла перковнаго возсоединенія въ восточной церкви, которые больше знакомы съ нъменкимъ, чёмъ съ англійскимъ языкомъ. Трактатъ этотъ обращаеть на себя внимание именно тёмь, что въ немъ скатомъ, краткомъ и ясномъ изложении представлены главнейшія, хотя и не всё, возраженія противъ законности англиканского священства и приведены отвёты на нихъ лутшихъ англиканскихъ богослововъ и англійскихъ историковъ. Не входя во всѣ частности по разсматриваемому предмету, для болве точнаго и обстоятельнаго внакомства съ которыми авторъ отсылаетъ чигателей къ спеціальному сочиненію англичанина Гаддана «Объ апостольскомъ преемствъ въ англиканской церкви» 1), онъ могъ бы однакоже, какъ намъ кажется, не ограничиваясь возраженіями римскихъ богослововъ противъ англиканскихъ посвященій, войдти въ обсужденіе нікоторыхъ мненій по этому вопросу православных богослововь, разсматривавшихъ спорный предметь съ точки зрвнія православнаго ученія о перкви и о тайнствъ священства, независимо отъ возраженій, выставленных римскими богословами, и нисколько независимо отъ спеціально римскихъ понятій о церкви. Тімъ не менве трудъ автора, по вышеприведеннымъ основаніямъ, заслуживаетъ вниманія и православныхъ читателей, какъ сокращонное изложение главивишихъ и наиболве существенныхъ

<sup>1) «</sup>Apostolical succession in the Church of England» А. W. Haddon. Извлеченія изъ этого сочинскія недавно обнародованы Мейриком' на намецкомъязыка подъздилавісма: «Gültigkeit der Priesterweihe in der anglicanischen Kirche» Wisbaden. 1875 г.

основаній «ва» и «противъ» англиканскаго священства, представленныхъ римскими и англиканскими богословами.

Противъ законности и дъйствительности посвященій въ англиканской церкви выставляются, какъ извъстно, со стороны римскихъ богослововъ троякаго рода возраженія: 1) что въ Англіи, въ извъстный періодъ церковной исторіи, прервалось епископское преемство чревъ то обстоятельство, что нервый епископъ англиканской церкви не получилъ законнаго посвященія; 2) что форма посвященій въ англиканской церкви не вполнъ удовлетворяєть требованіямъ и условіямъ совершенія таинства; 3) что англиканская церковь со времени отдъленія отъ римской церкви впала если не въ ересь, то въ расколь, и поэтому ея посвященія не могутъ считаться дъйствительными. Останавливаясь на первомъ родъ возраженій, авторъ говорить:

«Единственный случай, когда, по ученю римских богослововь, будто бы прервалось епископское преемство въ англійской церкви, со времени перваго кентербюрійскаго архієпископа Августина і) до теперешняго англійскаго примаса, произошоль при посвященів Паркера въ епископское достоинство, происходившемъ 17 декабря 1559 года. Но, продолжаеть авторъ, д-ръ Матвъй Паркеръ быль посвящень въ названный день четырьмя епископомъ Бата и Велля момъ Барловомъ (Barlow), прежде бывшимъ епископомъ Бата и Велля а въ это время избраннымъ на епископомъ бата и Велля скопомъ, а въ это время избраннымъ въ Герефордъ; д-ромъ Милескопомъ, а въ это время избраннымъ въ Герефордъ; д-ромъ Милескопомъ, и д-ромъ Іоанномъ Годгескиномъ (John Hadgeskyn), викарнымъ епископомъ, и д-ромъ Іоанномъ Годгескиномъ (John Hadgeskyn), викарнымъ епископомъ, и д-ромъ Іоанномъ Годгескиномъ (John Hadgeskyn), викарнымъ епископомъ Бедфорда. Церемоніалъ, соблюденный при посвященів Паркера, былъ тотъ самый, который установленъ въ Англій во

<sup>&#</sup>x27;) Бенедивтинскій монахъ Августинъ быль послань папою Григоріемъ Великниъ въ Британію, въ 596 году, съ 40 спутинками, для обращенія англосаковь въ христіанётво. Впоследствін, въ качестве кентербюрійскаго архісписопа, онъ возведень быль темъ же паною въ достоинство примаса надъ дсей Британіей.

время короля Эдуарда IV. Доназательствъ въ подтверждение дъйствительности этого фавта, по минию автора, такъ много, сколько только можеть быть приведено ихъ въ подтверждение какого бы то ни было другаго историческаго факта XVI въка. Сюда относятся: а) церковные протоколы епископскихъ посвященій, находящіеся въ ламбертскомъ спискъ и въ другихъ; б) государственные протоколы, хранящеел въ государственномъ архивъ (Public Record Office) и въ другихъ; в) копін съ протокола посвященія, которую Паркеръ передаль на храненіе въ библіотеку такъ навидаемой «Коллегіи тёла Христова» въ Кембриджћ; г) замътва самого Парвера, находящанся въ его дневниев и свидвтельствующая о томъ, что онъ посвящонъ въ епископа 17 декабря 1559 года; д) заметка сына Паркера Іоанна (John) о томъ, что его отецъ быль посвященъ 17 декабря 1559 года; е) сведътельство бонескаго епископа отъ 1563 года о томъ, что Парверъ посвящонъ четырьмя вишеназванными еписконами по перемоніалу короля Эдуарда; ж) подобныя же свидітельства находятся въ такъ называемыхъ «Цюрехскихъ письмахъ» 1), которыя впервые саблались извёстными въ 1665 году. Тё, которые оспаривають факть посвященія Паркера выщеописаннымь способомъ, приводятъ въ опровержение этого факта следующее: въ 1604 году, тавимъ образомъ спустя 45 лътъ после посвящения Паркера, одинъ римско-католическій священикъ, по имени Голиводъ (Holywood), изгнанный изъ Англіи, въ напочатанной имъ въ Антверпенъ внигъ пустиль въ ходъ извъстіе, что Парверъ сдъланъ епископомъ отъ д-ра Скори въ одномъ англійскомъ кабачев, извёстномъ въ то время подъ вывъскою «лошадиной головы» (The Nag's Head), а потомъ будто бы самъ д-ръ Скори сдёланъ еписнопомъ отъ Паркера, при чомъ оба ажеепископа попеременно разыгрывали другъ передъ другомъ родъ шутовской церемоніи взаимнаго посвященія. Ло 1604 года объ этой исторіи ничего не было слышно; потомъ за нее ухвателись многіе римско-католическіе священники, прибавивъ въ ней разныя приврасы и противоръчивыя дополненія.

<sup>1) «</sup>Пюрвискія письма» (Zurich Letters) принадлежать англійскимъ реформаторамъ XVI вѣка и писани ими къ сеоимъ друзьямъ на континентѣ. Письма эти нашоль епископъ Бурнеть (Burnet) въ Цюрихѣ, въ 1665 году, и обнародовалъ извлеченія изъ нихъ. Въ полномъ видѣ они напечатани «Обществомъ Паркера» за нѣсколько десятковъ иѣтъ назадъ.

Известие объ этомъ произшествии вышло только отъ одного писателя, по описанію котораго оно должно било происходить наванунів 9 сентября 1559 года. Въ дъйствительности же посвящение Парпера происходило 17 денабря 1559 года, а д-ръ Свори, какъ несомненно известно, уже въ 1551 году быль посвящонъ въ епископа. Въ пользу достоверности этой «вабацкой комедіи» не существуетъ решительно никакого доказательства. Слухи о ней начали распространять, спустя 45 леть после носвящения Паркера, раздражонные римско-католическіе священники, изъ которыхъ одинъ напримъръ утверждаль, что онъ слышаль о ней отъ одного извъстнаго англичанина мистера Ниля (Neale), умершаго въ 1590 году. Она находится въ противоръчіи со всеми историческими сведетельствами; вся эта комедія совершенно немислима, если только не признать, что всё участвовавшія въ ней лица, а равно н бывшіе современниками и свидітелями ея, находились не вь своемъ умъ; потому что невозможно же, чтобъ такая комедія могла дать кому бы то ни было законное притязаніе на епископскую ванедру въ благоустроенномъ государствъ, или на временное занятіе ея и еще меньше — на заседаніе въ палате лордовъ или въ государственномъ совътъ. Нельвя вообразить и представить себъ ни одного основанія, почему эти дюди должны были приб'єгнуть въ вабаку для своего посвященія, когда въ ихъ услуганъ были ваеедральные соборы, гдё они могли быть торжественно посвящены и богда въ Англіи существоваль завонный церемоніаль для епископскато посвященія, который они признавали совершенно достаточнымъ и которымъ могли воспользоваться. Если есть что-иибудь историческаго во всей этой сплатив, то это развв то одно, что вся исторія о кабачев есть сказва, видуманная и пущенная въ ходъ двумя-тремя римско-католическими священниками, раздражонными непріятностями последовавшей въ Англіи конфессіональной борьбы и еще больше изгнаніемъ ихъ изъ страны. Сказка эта въ настоящее время оставлена всеми сколько-нибудь приличними и благоразумными римско-католическими писателями. Противъ законности посвященія Парвера представляють теперь больше другія основанія. Утверждають, что одинь изь посвятителей Парвера, епископь Барловъ, самъ не былъ посвящонъ. Это утверждение основывается на томъ, что въ 1616 году, т. е. спустя 80 леть после посвященія

Бардова въ енисконскій санъ, послідовавшаго въ 1536 году, оказалось, что протоколь о его посвящени не внесень въ упомянутий выше намбертскій списокъ. Ло этого времени Барловъ признавался въ Англіи законнымъ епискономъ; онь заседаль, въ качестве еписвона, въ англійской налать лордовъ и въ сосударственномъ совъ-TE (Convocation); HERTO HEE DEMCREES HAN HYDETARCEES IDOTUBHEковъ англиванской цервви не осивливался до означеннаго времени . оснаривать его епископскаго посвященія или какого-вибуль изъ его епископскихъ правъ и дъйствій. Почему не находится протокола его посвященія въ названномъ ламбертскомъ списев, это съ точностью неизвёстно. Можеть быть вина въ этомъ дежить на переплетчикъ списка, позабывшемъ по недосмотру и небрежности переплесть документь о посвящении Барлова съ другими листами списва, а можетъ быть и на архиваріусь. Нужно заивтить, что въ поименованномъ спискъ не находится также девяти другихъ протоколовъ епископскихъ посвященій: двухъ отъ времени архіопископа Пуля (Pole's) в шести отъ времени архіепископа Варгама (Warham's). Впархіальныя відомости, въ которыя также должно было бы быть внесено свёдёніе о посвященів Варлова, нъ сожалёнію, также затерялись. Не если, не смотря на очовидные факты изъ живни Бардова, ясно свид'ятельствующіе о признаніи его епископсвихъ правъ со стороны современниковъ, могло би темъ не менъе вознивать сомнъніе относительно факта его посвященія, то всетаки это обстоятельство не вивло бы никакого вначенія для посвященія Паркера, такъ какъ от посвящонь быль не однимъ Бардовымъ, но тремя другими вышеназванными епископами, посвященіе которых в не подлежить уже никакому сомивнию. Далее возражкоть, что .. 4 епископа, посвятивние Паркера, отнюдь не были законными представителями англійской церкви. На это слідують сказать, что они съ гораздо большемъ правомъ были представителями англійской церкви, чемъ те еписковы, которые властио королевы Маріи возведены на наъ епископскія канедры, потому что они были еписконами во времена Эдуарда и были вротивозаконно отръщени и изгнаны Маріою. Королева Марія отр'винла оть должности 14 епископовъ, Елизавета — 10; Марія отрівнила еписконовъ за то, что они не хотали признавать авторитета рамскаго епископа; Кливавета--- за то, что опископы не хотеле давать присаги касательно жет госу-

дарственных обяванностей. Обе поролевы ностунали сурово; но старые епископы временъ Эдуарда, призвавине на престолъ Клизавету, во всякомъ случав были болве законными представителями историчесвой церкви въ Англіи, чёмъ епископы возведенные на свои м'єста только властью Маріи. Утверждають далее, что форма антливанскаго посвященія же вполнё отвічаеть требованіямь законнаго посвященія. Но для ваконности епископскаго посвященія не требуется ничего более (?), кроме возложения рукъ со стороны какого-нибудь лина, которое само правильно посвящено, и произнесенія словь, соответствующихъ цели рукоположенія. Другія церемоніи посвященія, принятыя въ католической перкви, какъ-то: помавание рукъ посвящаемаго пресвитера, облачение его въ нъкоторыя священныя одежды (stola и casel), вручение ему потира и дискоса, не имъютъ существеннаго вначенія, какъ повдивниція прибавленія, неизвівстныя древнейшей церкви, равно вакъ и настоящей восточной церкви. Римская контрегація (Index) признавала же законными, еще въ 1704 году, даже тв посвященія абиссинских монофизитовь, при которыхъ палие ряды кандидатовъ на священство выстраивались обывновенно на срединъ цервви и архіописнопъ, обходя эти ряди, только мемокодомъ возлагалъ на каждаго посвящаемаго руки, съ проязнесеніемъ словъ: «ассіре Spiritum Sanctum» (прінин Духа Святаго). Особенно возражають противь того, что при англиванскомъ посвящение священиевамъ не дается булто бы власти «совер**шать** безкровную жертву». Но выт дается полномочіе совершать вообще таниства; поэтому, насколько тамиство евхаристи есть жертва. ниъ дается также полномочіе совершать и «жертву». Если по матерія и по форме англиканскія посвященія, — говорять далее, —и могле бы быть оправданы, то имъ все-таки не доставало бы такъ называемой интенціи («intentio»), т.е. нам'времія священнодійствующаго совершить таниство. Но касательно этого пункта, т. е. интенців. одинъ изъ наиболее уважаенихъ богоснововъ католической церкви, Оома Аквинать, говорить сладующее: «Оть совершающаго таниство (пременія) не требуется непременно совнательнаго намеренія (mentalis intentio) совершить таннство; достаточно, если наміреніе это будеть выражено чрезь правильное произнесеніе словь, установленныхъ цервовых; если ноэтому будеть соблюдена форма н при совершении такиства священнодъйствующимъ не будеть стаза-

но ничего такого, что выражало бы намфрение прямо противное намеренію совершить таинство, тогда прещаемый должень считаться врещонымъ или, говоря применительно въ посвящению:--«посвящаемий должень считаться посвящоннымь». Изъ этихъ словъ Өомы Аввината видно, что сила тамиства зависить не отъ личнаго намфренія священнодфиствующаго лица совершить таниство, а отъ намъренія церкви. Касательно же намъренія англиканской первви слёдуеть заметить, что оно ясно высказывается въ предисловін въ обряду англиванского посвящения и въ 39 членахъ англиканского исповъданія составленных въ 1562 году въ Лондонъ, именно въ ХХІІІ, ХХҮІ и ХХХҮІ членахъ. Утверждають, что англиканская перковь не имбеть никакихъ законныхъ посвящений потому, что она сама не върить въ ихъ дъйствительное значене. Это несправедливо. Если и нельзя отрицать, что въ англійской цереви есть люди, которые не прицасывають посвященіямь соответствующаго имь достоинства, то не найдется однакоже въ Англіи никого, кто не признаваль бы кощунственнымь глумленіемь-принимать святую евхаристію изъ рукъ непосвященняго мірянина. Выставляють на видъ то, что антинеанскія носвященія оть самаго начала ехь появленія отвергались не только римскою, но и прочими церквами. Еслибн это было и справедливо, то и тогда это ничего не доказывало би, потому что западная церковь, во время происхожденія англиканской цереви, уже была повреждена чрезъ панство; до восточной же цереви не доходиль тогда этоть вопрось. Но фактически разсматриваемое возраженіе положетельно несправедливо. Только въ 1704 году римская курія въ первый разъ высвазалась противъ законности англикансиять посвященій. Когда укавивають на то, что англиканская церковь, хотя бы и имела власть посвящать служителей перкви. однавоже она не имъетъ на то законной юрисдивців, потому что англиванское духовенство не сохранило върности въпству: то забывають, что теорія о напономъ придическомъ возвластія произвольна и опровергается исторією васолической перкви, вакъ поздивишій вимисель. На упревь, что англійскіе духовиме нолучають свою юрисдивнію отъ государства, слідуеть вам'втить, что въ англиканской церкви дівлается различіе между чисто дуковною и вивинею DADHCARRILED, OHRDADOMERICA HA BREDINDID POCYGROCTHONIO BLACTL. Первая неходить отъ государства; чисто духовная юрисдинція — толь ко

отъ одного Христа. Правда, во время управленія Генриха VIII н и Эдуарда VI въ Англіи заявлялись изв'єстныя притязанія въ пользу государственной власти, при достижении которыхъ церковь превращалась въ чисто государственное учреждение. Въ течение двадпатилѣтняго управленія обонхъ названныхъ королей, англійскіе монарки носили титулъ «главы Церкви», котя и съ прибавленіемъ ограничивающихъ словъ: «на сколько то дозволяется закономъ Христовкив» («quantum per Christi legem licet»). Но вородева Елизавета отказалась отъ этого титула и оть заключающагося въ немъ притязанія, которое вызвано было обстоятельствами времени и мотивировалось главнымъ образомъ цёлями охраненія защити національной англійской церкви отъ незаконныхъ притязаній папства. Съ самихъ первихъ леть управления поролевы Елизавети титуль этоть не присвоялся уже больше ни однимъ англійскимъ правителемъ и XXXVII-й членъ англійскаго исповеданія вполне освобождаеть англиканскую церковь оть упрека въ цезаро-панизма или тавъ называемомъ ерастіанивмів і), хотя по временамъ въ Англін, кавъ и въ другихъ местахъ, государственная власть относилась въ церкви тераннически. Англиканскимъ посвященіямъ отказывають, далве, въ законности на томъ основаніи, что англиканская церковь впала будто бы въ ересь. Но она твердо содержить касолическую православную въру въ томъ ея видъ, какъ она излагается въ священномъ Писанія и въ ученіи древней Перкви. Равишиъ обра зомъ несправедиво отвергають юридическое значение англикансвихъ посвященій и на томъ основаніи, что англиканская перковь внала въ расколъ. Расколъ бевъ сомивнія существуеть въ католической церкви, но причиною этого раскола служить заявляемое римсенть епископомъ притяваніе на единовластіе надъ всею церковых; вина въ расколъ такимъ образомъ падаетъ не на англиканскую церковь, а на Римъ. Д-ръ Нейманъ, которий пользуется большер славою испреннято и добросовестнаго писателя, нежели накой онь на самомъ деле заслуживаеть, а равно и другіе римско-католическі писатели— не признають англиванских посващеній д'яйствительними еще по другимъ соображеніямъ. Могло случиться, говоратъ.

<sup>1)</sup> Едастинами навывались из Ангии поскідонагали теоріи объ отношени деркви из государству Ооми Едаста, которий смотраль на церковь, какі из чисто государственное учрежденіс.

что вакой нибудь англиканскій епископъ быль вовсе не крещонь и поэтому вовсе не есть даже христіанинь, не говоря уже о еписвоиствъ, табъ вавъ между англиканскими священнивами есть много невърующихъ людей, неблагоговъйныхъ и вообще равнодушныхъ въ религіи. Но равнодушіе и неверіе встречаются во всехъ частяхъ христіанскаго міра и особенно въ папской церкви. Вистав-**ЈЯТЬ** подобныя основанія противъ законности англиканскихъ посвященій значить прямо повазывать, кавъ слабы вообще основанія твхъ, которые отвергають юридическое значение этихъ посвящений. Г. Дамаласъ оспаривалъ законность англиканскихъ посвященій, между прочимъ, на томъ основаніи, что англиканская церковь не въритъ въ непогръшимость церкви вообще и поэтому не можетъ ваконнымъ образомъ вручать своимъ посвящаемимъ епископамъ и священнякамъ власть учительства въ церкви, - уполномочивать свое духовенство въ какому нибудь опредвленному учению въ качествъ единственно истиннаго и непогръщимаго ученія церкви. Но и антликанская перковь считаеть непограшимимъ то, что содержится въ священномъ писаніи, а также и то, что древніе отци церкви заимствовали изъ этого источника, и чему церковь учила всегда вездё и повсюду! Церковь англиканская уполномочиваеть свое духовенство учить этимъ основаніямъ вёрно и она въ прав'я давать такое полномочіе, потому что она обладаеть авторитетомъ въ дълахъ въры, признаваемымъ отъ ея духовныхъ дътей (см. ХХ членъ, 39-ти статей англиканскаго исповъданія).

Относительно всёхъ трехъ родовъ возраженій противъ законности и дёйствительности англиканскаго священства, разобранныхъ авторомъ, въ заключеніи своего разбора, авторъ высказываетъ слёдующее общее сужденіе.

1) Формальное посвящение Паркера во епископа и епископа Барлова также достовърно извъстно, какъ вънчание короля Генриха
VIII и королеви Маріи или какое бы то ни было другое событие изъ
англійской исторіи; 2) доказательства, которыя приводятся съ цълію выставить на видъ незаконность англиканскихъ посвященій,
представили бы не законными всё западныя и восточныя посвященія, совершавшіяся въ теченіе тысячи лёть до настоящихъ дней, если
бы только эти доказательства, со всею ихъ послёдовательностью
и придирчивостью, были примёнены къ этимъ послёднимъ посвя-

щеніямъ. 3) Возраженія третьяго рода, основанныя на соображеніяхъ о еретическомъ и схизматическомъ характерів англиканской церкви, не отвергають спеціально законности англиканскихъ посвященій, но представляють попытки отказать, по разнымъ несостоятельнымъ основаніямъ, англиканской церкви въ характерів вообще составной части вселенской касолической церкви.

Намъ кажется однакоже, что въ своемъ разборъ уважаемый авторъ не даль прямаго отвёта на самый главный вопросъ, который всегда возникаль и будеть возникать при обсуждении вначенія англиканскаго священства съ православной точки зрѣнія, т. е. признаеть ли англиканская церковь священство таинствомъ, равнозначительнымъ, по своей сущности, съ прочими таинствами, въ частности съ крещеніемъ и евхаристіею? Если справедливо объяснение Дёллингера, висказанное въ одномъ изъ засъданій недавно бывшей бониской богословской конференціи, что англикане навывають таинствами въ собственномъ смысле только те священнодействія, которыя имеють цёлію сообщеніе благодати всимь вёрующимь (прещеніе и причащеніе), и что касательно посвященія они согласни съ православными только въ воззрѣніи на установленіе, матерію и форму этого священнодъйствія, не относя его въ строгомъ смыслѣ къ числу таинствъ, то, какъ само собою понятно, между православіемъ и англиканствомъ въ этомъ пунктв существуеть весьма важное и существенное различіе и вся аргументація англиканских богослововь въ пользу законности и действительности ихъ посвящений, при существованіи этого равличія, не можеть имёть убёждающаго значенія съ православной точки зрінія; потому что вопросъ объ апостольскомъ преемствъ англійскихъ епископовъ и о юридической законности англиканскихъ посвященій не есть чисто историческій, но и догматическій вопросъ. Если бы и удалось англиканамъ доказать законность посвященія своего Паркера, то этимъ еще отнюдь не ръшался бы вопросъ о правильности догматическихъ понятій англиканъ о самомъ танистей священства.

### СУДЕВНОЕ УСТРОЙСТВО

# по законамъ пятокнижія.

При опредълении времени происхождения Пятокнижия западные изследователи критическаго направления останавливаются, между прочимъ, на постановленияхъ Второзакония относительно судебнаго устройства и находятъ въ ихъ содержании признакъ писателя, жившаго спустя более или мене долгое время после Монсея.

Именно, разсматривая эти ностановленія Второзаконія ихъ съ показаніями объ этомъ сравнивая отдёловъ Пятокнижія, критика находить существенное равличіе между темъ и другимъ судоустройствомъ, кую особенность судебныхь установленій Второзавонія объясняеть темъ, что они изданы были уже въ то время, когда жизнь еврейскаго народа сдёлала большой шагь впередъ въ своемъ общественномъ благоустройствъ, и когда древнее, слишкомъ простое, судоустройство оказалось необходимымъ заменить новымь, более организованнымь. По выводамь критики, эта организація не могла совершиться во время странствованія по пустынь; она совершилась или при царять или въ концъ правленія судей, во всякомъ случат посль поселенія евреевь въ Палестинъ; и завонодатель не вводить собственно этого новаго судоустройства; онъ имбеть его уже вы виду и, съ своей стороны, только уваконаеть существовавшій порядокъ суда. Digitized by Google Въ чемъ же состоять особенности судебнаго устройства по среднимъ отдъламъ Пятовнижія и по Второзаконію? И какія имъють основанія дълаемые отсюда выводы, а равно и сближенія судебныхъ установленій Второзаконія съ историческими данными правленія судей и царей.

По среднимъ отдѣламъ Пятокнижія, говорять одни изъ изслѣдователей, во всѣхъ незначительныхъ случаяхъ произносять судъ надъ своими подчиненными поставленные по совѣту Іоеора начальники, между тѣмъ какъ болѣе важныя дѣла представляемы быле самому Моисею (Исх. XVIII, 13—26). Эти судъв, взятые изъ отдѣльныхъ колѣнъ, были вмѣстѣ съ тѣмъ и вождями на войнѣ, какъ показываетъ названіе ихъ אַרֶּשִׁרְיִדְּעָלְּ . Мы слѣдовательно находимъ здѣсь самое простое и древнее устройство суда, соотвѣтствовавшее воинственному народу: всякій вождь есть вмѣстѣ и судья своего отряда, а вождь всего народа составляеть для всѣхъ высшую судебную инстанцію.

Объ установленіи судей этого рода говорить и Второз. (1, 9—18); но въ его постановленіяхъ виступаеть другое, совершенно особое устройство суда.

Во времена писателя Второз, во главъ городовъ стоять старвишни (יִקנִי הַעִיד XIX, 12; XXI, 2. 6. 19; XXII, 15. 18 н др.); о которыхъ не упоменяется въ прежинхъ частяхъ Патокинжія. Оне являются правителями городовъ (XIX, 12; XXI, 2. 6) и производять судь по всемь семейнымь деламь. А для всехь другихь частныхь и уголовныхь дёль должны находиться въ городахь судьи (שֹׁמַלִים) я подчиненные имъ судебные пристава (שִׁמַרִים), изъ коихъ первые ясно отличаются отъ старвишинъ (XXI, 2): ихъ должность состояла, по видимому, исключительно въ отправлени суда. -- Болье трудния двла должны быть представляемы серхосному перусалимскому судилищу, какъ прежде представлялись Монсею; неисполнение его рашений должно быть наказываемо смертив. И во Второз. это верховное судилище представляется уже существующимъ, а не имъющимъ бить только установлениямъ (XVII, 8--13). Мы, продолжають, имбемъ даже опредвленныя свъдънія о составв этого судилища. Законъ говорить: а кто постирить так дервко, что не послушаеть священника (ত্রিটা), стоящаю тамь на служении предъ Господомъ или (Ж) судьи.... (XVII, 12). Такъ Digitized by GOOGIC

какъ здёсь подъ священникомъ можетъ разуметься только великій священникъ, а судья является отличнымъ отъ него, то изъ этихъ словь следуетъ, что въ этомъ судилище, кроме великаго священника, предсёдательствовало еще светское лице. Что въ немъ были еще другія светскія лица, это видно изъ XIX, 17: пусть предстануть оба сіи человъка, у которыхъ тяжба, предъ Господа, предъ священниковъ и судей.... Следовательно верховное судилище состояло изъ мірянъ и священниковъ; во главе первыхъ стоялъ верховный судья, во главе вторыхъ—великій священникъ.

Изъ этого видно, какъ далеко ушло впередъ это судоустройство отъ древнайшаго, простаго своего вида. Преимущество его состоитъ въ томъ, что во времена писателя Второзаконія въ частныхъ городахъ существовали судилища, имѣвшія исключительно своею задачею судотвореніе, что семейныя дала были предоставлены городскимъ управамъ, что существовало верховное судилище и что священники были не только учителями закона, но и дайствительными членами суда 1).

Открытое во Второзаконіи верховное судилище даеть затёмъ критикі основаніе опредёлить точніе время происхожденія этого закона.

Верховнаго судилища съ мъстъ, которое чабереть Ісюса или центральномъ мъстъ общественнаго богослуженія, не было ни въ Силомь, ни въ какомъ другомъ мъстъ, гдь была свинія; Ветхій Завьтъ знастъ только одно ісрусалимское верховное судилище... И, къ счастію, мы имьемъ ясное и опредъленное свидътельство объ его установленіи. По 2 Парал. XIX, 8—11 это произошло при Іосафать, который учредиль въ Ісрусалимь судилище, состоявшее изъ левитовъ, свищенниковъ и главъ покольній у Израиля, для суда Господня и спорныхъ дълъ; въ немъ предъдательствовали—по дъламъ религіознымъ—великій священникъ Амарія, а по предметамъ свытскаго суда, Зевадія, князь Іудина кольна; къ нимъ присоединены были еще левиты въ качествъ писцовъ. Въ такомъ устройствъ судилища открывается поразительное его сходство съ тъмъ, что говорить Второзаковіе. Итакъ какъ Второз. предполагаетъ суще-

<sup>1)</sup> Riehm. Gesetzgeb. 61-64.

ствованіе этого судилища, то слёдовательно мы имёвить въ этомъ вёрное доказательство того, что постановленія Второз. получили начало не ранье царствованія Іосафата 1).

Такъ понимають некоторые изъ изследователей критическаго направленія слова Второваконія о судебной власти и объясняють ихъ происхожденіе, и тёмъ снова съ решительностію уб'єждають насъ въ шаткости почвы, на которой строить критика свои положенія.

Заключительный выволь критики, что говорящій во Второзаконіи имѣеть въ виду учрежденное при Іосафатѣ верховное іерусалимское судилище, подвергся уже со стороны ніжоторыхъ изследователей того же направленія полному опроверженію <sup>2</sup>); его ошибочность является действительно несомнённою при внимательномъ только сравнения Второз. XVII, 8-13 съ уваванными словами вн. Паралипоменовъ. - Второваконіе не определяеть собственно, изъ важихъ именно лицъ будеть состоять судилище въ томъ мъсть, которое изберетъ Ісгова, такъ какъ вдёсь указываются-то священники - левиты (בַּרְעִים) н в) судья (ст. 9), то священникъ (תַבּרָעִים) или судья (12). Кто будеть предсыдательствовать въ судь, и въ вакихь отношенияхь должень находиться судья нь священиинамъ, здёсь также не определяется, котя и не исключается возможности равуметь между священниками и великаго священника 4). Следовательно на основани одного Второзаконія съ уверенностію можно сказать только то объ этомъ судилищь, что въ немъ будуть находиться или священники съ великимъ священникомъ, или судья. Призна-

<sup>1)</sup> Ibid. 86. 87. De W. Schrader. Lehrb. d. hist. krit. Einl. 298. g., гдъ указывается на разсуменіе Рима, какъ на основаніе высказаннаго положенія.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Kleinert. Deuter. 140. Со стороны защитниковъ древности Пятокнижія разборъ этого см. въ Das Deuteron. F. W. Schultz. 47—50.

в) Въ Сивод. переводѣ: еле; въ текстѣ: 🥍 н нъ.

<sup>4)</sup> Что «священник» въ 12 ст. въ тевств опредвленъ членомъ, это не можетъ служить достаточнымъ основаниемъ разуметь подъ нимъ исключительно великаго священника, такъ какъ и «священники» въ 9 ст. опредвлены точно также.

ковь отделенія светскаго суда отъ церковнаго здесь еще не замътно, и это представляется, конечно, вполнъ сообразнымъ съ глубокою древностію самаго законодательства. Напротивъ, въ верховномъ іерусалимскомъ судилищъ, которое учреждено было при Іосафать, отдъленіе церковных діль оть світскихъ выступаетъ совершенно ясно: во главъ его стоятъ уже не священникъ или судья, а вержовный священникъ (בֹרֶר הַראָשׁ) для произнесенія суда во всякоми диль Істовы, и князь дома і удина-во всяком двяв царя; двойственность предсёдателей мргла быть вызвана только ясно сознаннымъ различіемъ церковнаго суда отъ гражданскаго. Предсёдатель послёдняго, замътимъ далъе, не носить титула судьи, какъ во Второзаконіи, а называется, по своему общественному положенію, яняземъ (הנייר), и это, въроятно, потому, что въ собственномъ смыслъ судьей быль самъ царь; князь іудина кольна быль только его представителемь въ судв. Наконецъ верховное судилище временъ Іосафата состоить не изъ священниковъ-левитовъ и судьи, какъ во Второзаконіи, а изъ левитовъ, священниковъ, главъ поколъній у израиля (2 Пар. XIX, 8), первосвященника и внязя. Тавимъ образомъ и по основной идей (отділенія світскаго суда отъ гражданскаго) и по составу судебнаго персонала јерусалимское судилище временъ Іосафата решительно отличается отъ начертаннаго во Второзаконіи суда въ мёстё святилища Ісговы, представияя дальнейшее развитіе судоустройства еврейскаго народа подъ вліяніемъ царской власти. Скорже-учрежденное при Іосафатв судилище можеть служить замвчательнымъ примъромъ того, что позднъйшія установленія еврейскаго народа, вопреви выводамъ критики, не были вносимы въ древнее законодательство.

Этими замѣчаніями не устраняются однако указываемыя критикою разности между свидѣтельствами среднихъ отдѣловъ Пятокнижія и постановленіями Второз. относительно судебнаго устройства, почему и тѣ изъ изслѣдователей критическаго направленія, которые отрицаютъ происхожденіе постановленій

Второз. о судебномъ устройствъ во времена Іосафата, не находять однаю возможнымь приписать ихъ древнему законодателю. Общее основание для этого указывается опять въ томъ, что «по среднимъ отвеламъ Пятокнижія суль въ нисшей инстанціи принадлежаль начальникамь десятковь, сотень и тысячъ (Исх. XVIII, 25), между темъ какъ во Второз. названія: старъйшины и надвиратели являются единственными терминами для обозначенія лицъ, рівшающихъ судебныя дівла м приводящихъ ръшенія въ исполненіе. И при этомъ старъйшины являются не старыйшинами народа (Исх. III, 16; XVIII, 12; Лев. IV, 5, Числъ XI, 16; XVI, 25), какъ въ среднихъ отдёлахъ Пятовникія, а исключительно старёйшинами городовъ, такъ что здёсь, въ изложении собственно законовъ, нътъ ни одного мъста, гдъ бы они назывались иначе». Такая особенность въ юридическомъ явыкв Второв, объясняется со стороны этихъ изследователей темъ, что постановления Втор. написаны въ то время, когда въ жизни народа совершилась «весьма значительная перемёна, характеристическая особенность которой состоить именно въ томъ, что теперь предметомъ суда сдёлался городъ, тогда какъ прежде быль имъ народъ или община, и что прежняя военная организація превратилась теперь въ гражданское устройство». И такъ какъ «эта перемъна могла произойти не во время странствованія по пустынь, а только посль окончательнаго утвержденія евреевь въ Ханаанъ, то поэтому и происхождение этихъ постановленій относится опять не ко временамъ Моисея, а къ послъдующимъ затъмъ 1), и именно ко временамъ правленія Судей. Въ смыслъ положительныхъ основаній для этого, указывается на то, что 1) «въ исторіи этого именно времени упоминаются старвишины городовъ (Суд. VIII, 14. 16; XI, 5; Руев, IV, 2; 1 Цар. XVI, 4; XI, 3); и 2)—съ особенною решительностію на то, что лице, имъющее высшую судебную власть, носить титуль судьи, определенный — въ тексте — членомъ (придел

<sup>1)</sup> Kleinert. Deuteron. 128-131.

и представляется единственным судьею, что и было только во времена Судей; единственно въ концъ этого времени верховный судья быль и главнымъ священникомъ, на что, по видимому, указываетъ Вт. ХУН, 12 1).

Къ такому заключению приходять самые осторожные въ своихъ выводахъ западные изследователи критической школы. Параллель между постановленіями Второваконія о судебномъ устройстви и правленіемъ судей, конечно, представляется довольно естественною; она имбеть то важное преимущество предъ разсмотреннымъ выше сопоставлениемъ съ учрежденіями при Іосафатв, что здёсь не нужно истолковывать слова Второзаконія применительно къ позднейшему установленію: исторія этого времени представляеть въ действительности важнъйшіе элементы того обрава народнаго управленія, который начертываеть говорящій во Второваконіи, - и стар'яйшинь, управляющихъ отдельными городами, и судью, распространявшаго свою власть надъ нёсколькими городами или колёнами, или судью-священника; всякое другое ветховавётное время имбеть действительно менее сходства съ этимъ обравомъ, такъ какъ затёмъ привіодять новие элементы, значительно наменяющие этоть образь. Но на основание подобной сообразности закона съ исторической действительностью слёдуеть ин превращать законъ въ копію этой действительности? Даже справедиво ли представлять великаго законодателя столь бъднымъ идеалами и приписывать ему рабскую зависимость оть жизни народа, вмёсто присущато всякому законодателю стремленія—управлять черезъ закожь этою жизнью? Съ другой стороны, начертанный во Второваконіи образъ общественнаго устройства слишкомъ простъ и немногосложенъ для того. чтобы нужно было прибъгать къ особому объяснению его происхожденія. Неумели законодатель, издающій свои постановленія въ виду предстоящаго поселенія народа въ своей собственной странь, не могь — даже независимо отъ высшихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. 140. 141.

своихъ дарованій — додуматься до того, чтобы представиять отавльныя города подъ управленіемъ містныхъ своихъ влястей, а цільній народь - обращающимся за різшенісмы своихь недоумёній въ первосвященнику или судьё, подобно тому, какъ это было при самомъ законодатель? (Исх. XVIII, 26). И то, что правителями отдёльныхъ городовъ являются во Второваконім именно старівішины городова, не составилеть какойимбо характеристической особенности извёстнаго времени: старейшины у еврейского народа, какъ и у другихъ, явилисъ, конечно, съ самымъ происхождениемъ народа; они существовали у евреевъ еще въ Египтв и были здесь руководителями народа (Исх. IV, 29 — 31); и они сохранили отчасти свое значеніе и при царяхъ: старвишины избирають Давида царемъ надъ всемъ ивраилемъ (2 Цар. V, 3), съ старейшинами, бывшими при Соломонъ, совътуется Ровоамъ (3 Цар. XII, 6); старъйшинъ Іуды и Іерусалима собираетъ Іосія для прочтенія имъ майденной вниги завъта (4 Цар. XXIII, 1); въ старъйшинамъ города, какъ правителямъ и судьямъ, адресуеть письмо Ісвавель (3 Цар. XXI, 8). Если старейшины этихъ поздивишихъ временъ не навываются прямо старейшинами городовъ (ср. однако 3 Цар. ХХІ, 8 или Іуд. Х, 6), то это не значать, что название старъйшинъ носили при царяхъ лица, особымъ образомъ избираемые при томъ или другомъ важномъ обстоятельствъ и не имъније въ обыкновенное время значенія въ містных городам и селеніямь: на подобное избраніе ньть никакихь указаній (); и въ эти времена старыйшини народа были, безъ сомнёнія, старвишинами его городовъ.-Что касается другой уназанной особенности, что во Второзаконіи предписывается народу обращаться въ изв'ястнихъ случаяхъ въ определенному или извёстному судье, то это -- очень тонкая черта, которой едва ли справедино придавать столь важное значение, особенно когда законодатель съ такою же определенностію говорить не только о сы-

<sup>1)</sup> Ewald. Gesch. III. 17.

щенникъ, стоящемъ на служеніи предъ Господомъ (XVII, 12), или священникахъ (ГОДОЛ, —9), но и о судьяхъ (ГОДОЛ, Втор. XIX, 17); послёднее выраженіе—между прочимъ—указываетъ, что, по мысли законодателя, въ мёстъ святилища Іеговы можетъ быть не только одинъ, но и нёсколько судей. Въ данномъ случай можетъ имёть значеніе и то, что въ разсматриваемомъ постановленіи Второзаконія прежде указывается на священника или священниковъ, а потомъ—судью или судей, между тъмъ какъ нервосвященникъ, судившій ивракля, быль только одинъ. Наконецъ, разсматриваемый выводъ представляеть какъ нёчто характеристическое въ соотвётствіи народнаго управленія при судіяхъ съ словами Второзаконія. Но неужели законы въ древности давались и писались для того единственно, чтобы ихъ никогда не исполняли?

Говоря о постановленіяхъ Второз. относительно судебнаго устройства, изслёдователи съ замётнымъ усилемъ указывають на существенную перемену, произведенную ими въ прежнемъ судоустройствъ. Въ сущности дъла, мы имъемъ теперь синивомъ мало данныхъ, чтобы судить объ этомъ съ ръшительностію: вто были избираемы въ начальняви десятковъ, сотенъ, или-въ судьи и надзиратели, въ чемъ состояль вругь ихъ деятельности, и въ вакизь отношеніяхь они стояли въ существовавшинъ въ тоже время у народа старъйшинамъ и виявьямъ, положительныхъ сведеній объ этомъ ньть; а при такомъ положенін этихъ весьма существенныхъ въ данномъ случей вопросовъ не остается достаточныхъ основаній-и для того, чтобы сравнивать судебное устройство, введенное по совету Ісеора, съ темъ, какое указывается во Второв., н выводить отсюда положенія для рішенія другихъ вопросовъ. – Когда говорится объ избранія судей при Моисев (Исх. XVIII), то при этомъ не указывается, изъ какихъ именно слоевъ израильской общины избирались судившіе народъ тысяченачальники, стоначальники и т. п. Въ кн. Исходъ указывается только на внутреннія качества избираемыхь (ст. 21 и 25); но тъмъ не менъе весьма въроятно, что этими судьями избраны

были преимущественно главы семействъ, племенъ и колфиъ. или вообще — старейшины 1). Въ этомъ высшемъ слов тогдашняго общества, пользовавшемся, и по естественному своему положенію, и въ силу обычая, значеніемъ и уваженіемъ, всего болье, конечно, избиратели могли найти людей дольныхь, мудрыхь и испытанныхь, какими были избранные; изъ этой же среды старъйшинъ избралъ и Монсей себъ помощниковъ по управлению народомъ (Числъ XI, 16 и д.). На такое происхождение этихъ судей отчасти указываеть и Патокнижие, когда называеть ихъ злаважи кольне (Втор. І. 15), или злавами народа (Числъ ХХУ, 4. 5). О пругъ дъятельности этихъ судей библейскій разсказъ говорить только: и судили они народъ во всякое время (Исх. ХУІІІ, 26); но, весьма въроятно, что они не были судьями въ опредъленномъ теперешнемъ симсив этого слова, потому что въ последнемъ случав было бы непонятно назначение особых судей не только для больших в массъ народа, но для десятковъ и даже одного десятка; вероятиће, что вивств съ обязанностими судей они исполняли, какъ обывновенно это было въ древности, обязанности по управленію и наблюденію за извёстною норученною илъ частью народа, почему, напр., судей собираеть Монсей для того, чтобы они убили каждый людей своим, примъпившимся из Ваал-Фегору (Числъ ХХУ, 5); а во время войны теже самыя лица исполняли обязанности вождей, какъ это видно изъ упоминанія кн. Числь о тысяченачальниках в стоначальникахь, пришедшихь съ войны (ХХХІ, 14). Эта послёдняя обязанность не была однаго главною; прежде всего, по словамъ ваконодателя, это были судьи народа, и въ этомъ емысяв заповедуеть имъ законодатель выслушивать братьев, судить справедливо, не розличать лиць на судь н т. П (Br. I, 16. 17).

<sup>1)</sup> Подъ «старъйшинами» разумъются обыкновенно раздичныя главы народа, начиная съ начальниковъ кольнъ или князей и оканчивая главами семействъ или собственно родовъ. Ewald. Alterthum. 324 и д. Ochler, Theol. I, 844 и др.

Что судебное устройство получило при Монсев именно такой видъ, Пятокнивіе это объясняеть сов'етомъ мадіамскаго, священника 1). Надобно думать, что оно было особенно приесообразно при тогдашнемъ трудномъ и неустроенномъ положенін народа, подававшемъ частые поводы въ столеновеніямъ и нарушенію дорядка, а следовательно требовавшемъ многочисленных сулей въ иревнемъ значении этого слова 2). Съ волвореніемъ народа въ Ханаанв должна была, очевидно, начаться другая, болье спокойная жизнь, а при ней не могли быть нужны и столь многочисленные начальники, отдёльные для важдаго десятва или полусотни 3). Народъ долженъ быль равдълиться теперь не на десятки или сотни, а на селенія равличныхъ величинъ. Въ виду несомивниаго наступленія такого порядка жизни, законодатель и запов'ядуеть народу: во всюжь селеніями (воротахъ) теошхи, которыя Господь, Бога теой, дасть тебы, поставь себы судей и надзирателей по кольнаме теоиме. (Втор. XVI, 18). Кто должень быть избираемь . Въ судьи, не говорить законодатель; но это уже самое указываеть на то, что и при этихъ выборахъ долженъ сохраняться прежній законъ-избирать людей, пользующихся общимъ довърјемъ; и такъ какъ подобныя лица всего чаше находились между главами семействъ, племенъ и коленъ, то поэтому и предполагають обыкновенно 4), что суды и надвиратели избирались въ это время в) изъ старбищинъ, котя и не исклю-

<sup>1)</sup> Существовало ли такое раздаленіе народа у мадіанитянъ, неизвъстно; но у многихъ изъ древнихъ народовъ оно было довольно обикновеннымъ, напр. у персовъ, витайцевъ, перуанцевъ и др. Ewald. Alterthüm. 337.

<sup>2)</sup> Этимъ, въродино, какъ и предполагаетъ Эвальдъ, т. е. потребностио большаго количества судей, и объясняется то, почему Моисей не поручиль суда однимъ старъйшинамъ, а избралъ судвями изъ есего израиля людей способмыхъ (Исх. XVIII, 21. 25).

<sup>3)</sup> Впослідствив времени начальним десяткова, сотена и тисячь сохранились у евреевь тамъ, гдѣ нумень особенно стротій порядокь и надзоръ, т. е. въ войскѣ (1 Цар. VIII, 12; 2 Цар. XVIII, 1; 4 Цар. I, 9—14; XI, 4—9).

<sup>4)</sup> Ochler, Theol. I, 339. Saalschutz. Mos. Rocht. 54. Ewald. Alterthum. 335.

<sup>1)</sup> Со временъ Давида на должности судей стали назначаться и левити (1 Пар. XXIII, 4; XXVI, 29; 2 Пар. XIX, 8—11); но предполагать на осно-

чительно. Кругъ дъятельности и этихъ судей не опредъляется во Второзаконіи, но, по видимому, ніжоторыя обязанности прежнихъ судей по управлению должны были, по мысли ваконодателя, перейти къ старъйшинамъ городовъ, которые должны составлять нёчто въ родё городскихъ магистратовъ. Старейшины городовъ были собственно представителями ихъ, рѣшавшими дъла, насавшіяся всего города (Вт. XXI, 2), сносившимися съ другими городами (XIX, 12) и производившими судъ и расправу въ своемъ городе по деламъ, не требовавшимъ судебнаго разследованія (Вт. XXI, 19-21; XXII, 15-18; XXV, 7 — 9). Такимъ образомъ постановленія Второзаконія ваключають, по видимому, привнаки отделенія суда отъ управленія; но и это не было новымъ: и по среднимъ отдёламъ Пятокнимія управленіе находилось не въ рукахъ только начальниковъ десятковъ, сотенъ, и т. п.; кромъ ихъ существоваль еще во время странствованія по пустынь совыть нев 70 старъйшинъ і), который несь вийсті съ Монсеемъ бремя народа, т. е. помогалъ ему въ управленіи важнёйшими дёлами, касавшимися всего народа. И въ этомъ отношени постановленія Второваконія представляють только необходимое применение въ новому -положению народа существовавшаго уже установленія, приміненіе, состоявшее въ томъ только, что вмёсто одного совёта старёйшинь, действовавшаго въ то время, когда весь народъ жиль вийств, по завоеванія Ханаана должны быть учреждены совёты старёйшинъ для каждаго города. Новаго здёсь нёть; стародавнія главы семействь или племенъ являются во Второзаконіи тімь, чімь они били всегда, т. е. правителями своихъ семействъ и племенъ, дъйствующими теперь въ городахъ. Ихъ обязанностей не опредыляеть законодатель; онв опредылены были обычаемь.

<sup>-</sup>ванін этого, подобно Минаелису (Mos. Recht I, р. 180), что и по мисли Мовсея во Второзаковін судья должим били пэбираться иза левитовь, несправедляю; на поздивними практиву ибриве скотрівть, кама на отступленіе оть существовавшаго прежде обичал, который имбеть ва виду Второзаконіс.

<sup>1)</sup> Или съ Монсеенъ и Аарононъ изъ 72 членовъ, т. е., какъ догадивается Евальдъ, по 6 старъйшинъ отъ каждаго колъна. Alterth. 328.

А такимъ образомъ вся перемёна, произведенная постановленіями Второзаконія въ судоустройстві, въ сущности состояла въ томъ, что старійшины, бывшіе и прежде и правителями и судьями своихъ семействъ, родовъ и колінъ, представляются правителями и судьями въ городахъ, т. е. получають новыя названія, — переміна, конечно, слишкомъ незначительная для того, чтобы ее приписывать новому законодателю.

Ө. Едеонскій.

# Церковно-народные фонды у австрійскихъ сербовъ.

Начиная съ того времени, вакъ сербы приняли христіанство, они уже почувствовали надъ собою нравственный гнеть греческаго элемента, такъ какъ онъ сталъ всеми силами противодъйствовать развитію въ нихъ народной самобытности. Опасность, постоянно грозившая наидрагоцівнівищему наслідію сербовъ-народности, пробудила въ вожакахъ сербскаго народа желаніе-открыть свободный притокъ къ себъ спасительныхъ лучей, которые могли бы осебтить и еживить какъ духовныя, такъ и національныя стремленія въ народъ. Такъ мы видимъ, что вопросъ объ устройстве государственной жизни возникъ у сербовъ вмёстё съ вопросомъ объ устройстве самостоятельной церковной іерархіи, независимой оть греческаго патріархата. Благодаря удачному исходу этихъ двухъ вопросовъ, сербы положили твиъ самымъ первую основу своей народной самобытности. Вопросъ народный становится теперь тесно-связаннымъ съ вопросомъ церковнымъ: сербская народность пошла, такъ сказать, бокъ-о-бокъ съ православіемъ.

Впрочемъ государственныя границы и извёстный строй государственной жизни не могли ни предохранить сербскій народъ отъ подчиненія его вліянію иностранныхъ элементовъ, ни укрёпить въ немъ національныхъ стремленій, такъ какъ народное образованіе еще не проникло въ массу населенія. Постройка же церквей и монастырей приносила только одностороннюю пользу православію: православные сербы могли

присутствовать при богослуженіяхъ, совершаемыхъ по восточному обряду. Дъйствительно, не смотря на постройку храмовъ, православіе все-таки не могло бросить благотворнаго съмени на сербскую почву, такъ какъ священнослужителями являлись лица безъ всякаго образованія, не имъвшія даже понятія ни о догматахъ православнаго ученія, ни о священнодъйствіи. Понятно, они и не могди наставлять народъ въ истинахъ евангельскаго ученія и нравственно подготовлять его къ воспринятію слова Божія.

Чтобы получить прочныя начала сербской народности и чтобы крыпе утвердить православіе среди сербовь, потребны были для этого уже болье радикальныя мыры. Впрочемь они могли бы имыть цылесообразную силу только вы томы случай, еслибы вызвали кы себы полное сочувствіе со стороны самихы сербовь. Кы сожальнію историческая жизнь сербовь сложилась поды вліяніемы чуждыхы элементовь, которые не могли не подыйствовать на самый склады политическихы икы тенденцій; притомы же и вышнія, политическія событія непрестанно побуждали сербовы браться за оружіе и такимы образомы отрываться оты государственно-общественныхы занятій у себя на родины. По прекращеніи боевой жизни, уже возникаеты вы сербы мысль обы учрежденіи различныхы фондовы, вы основу которыхы легли церковно-народныя нужды сербскаго народа.

Представимъ теперь краткій очеркъ означенныхъ фондовъ и укажемъ на причины — почему они возникали.

#### 1. Церковный фондъ.

Сербы издавна отличались благочестіємь. Они охотно ділали денежныя пожертвованія на постройку церквей и монастырей, а для покрытія расходовь, требуемых на ихъ содержаніе, были неріздко жертвуемы съ этою цілью недвижимыя имущества, или капиталы. Этого рода пожертвованія и составляють, такъ называемые «церковные фонды». Завідываніе этими фондами предоставлено церковнымь комитетамь, члены которыхъ выбираются изъ среды мъстныхъ православныхъ общинъ. Церковные комитеты впрочемъ не унолномочены производить значительныя затраты изъ означенныхъ фондовъ, предварительно не испросивши на то согласія церковныхъ скупчинъ, въ засъданіяхъ которыхъ принимають участіе всъ члены общины. Скупчины созываются въ неопредъленные сроки. Комитеты представляють свои отчоты сначала на усмотръніе скупчинъ, а затъмъ пересылають ихъ къ епархіальнымъ архіереямъ.

# 2. Клеривальный или варловичскій школьный фондъ.

Сербскій митрополить Павель Ненадовичь, крайне заботясь о прінсканів средствъ нь развитію образованія въ сербскомъ народъ, задумаль въ 1749 году завести «клерикальный или школьный фондъ», на устройство котораго стали жертвовать и влирь и народь. Въ теченіе 25-летняго управленія сербскою митрополією, Павель Ненадовичь не мало старался объ увеличении капитала этого фонда: хотя и была израсходована изъ него значительная сумма на возстановление латинской школы въ городъ Карловицъ, все-таки по смерти митрополита осталось въ означенномъ фондъ свыше 30,000 гульденовъ. Впрочемъ фондъ этотъ не долго просуществоваль: онъ быль уничтожень при Іоанне Георгіевиче — преемнике вышепоименованнаго митрополита. Въ силу регламента 16-го іюля 1779 года, названнаго «деклатаріей», имълъ быть заведенъ при сербской митрополіи школьный фондъ, въ который должны быть отчисляемы извыстные доходы съ церковныхъ имуществъ. Управленіе этимъ фондомъ должно быть возложено на особую коммиссію, состоявшую изъ митрополита, какъ предсъдателя и изъ трехъ депутатовъ, избираемыхъ на два года: одинъ изъ нихъ-епископъ, другой - штабъ или оберъ-офицеръ, а третій-изъ гражданского в'єдомства. Впрочемъ учрежденіе этого фонда въ теченіе ніскольких літь подвигалось крайне медленно. Благодаря только сербскому митрополнту Digitized by GOOGIC

Стефану Стратимировичу, который энергично взялся за это явло, вышеномянутое постановление регламента 1779 года было приведено въ исполнение. Стефанъ Стратимировичъ съумъль склонить одного карловичского гражданина Димитрія Анастасіевича къ пожертвованію на народное образованіе 20,000 гульденовъ, - а въ то же время было собрано по подпискъ между другими гражданами 19,900 гульд. Эти-то суммы и послужили въ отврытію школьнаго фонда, статуть вотораго быль подтверждень императоромь 11 октября 1791 г. Для увеличенія фонда, быль разрішонь въ нікоторых православныхъ приходскихъ церквахъ тарелочный сборъ. Сербы, принадлежавшіе кътакъ называемой «народной партіи», требовали, чтобы имущества монастырскія и церковныя были обложены податьми въ пользу народнаго обравованія. Императоръ Леопольдъ I, ванятый войною съ Турціей и находя сильную оппозицію со стороны мадьярь, нуждался въ сербахь. • Поэтому онъ и порешилъ, на сколько было возможно, удовлерить заявленія означенной партіи, которая была въ то время наисильнъйшей. Къ 1811 году капиталъ школьнаго фонда возросъ до 100,000 гульд. Въ 1812 году было увеличено число кружекъ въ церквахъ для школьнаго фонда, вследствіе чего этоть фондь въ нёсколько лёть достигь суимы въ 200.000 гульд. — Завёдываніе фондомъ было поручено устроенной въ Пештв коммиссіи, состоявшей изъ председателя, 4-хъ членовъ, дёлопроизводителя, казначея и письмоводителей. По реръшенію сербскаго церковно-народнаго собора 1864-65 годовъ означенный фондъ быль признань имуществомъ народнымъ, а вследствие этого и долженъ находиться въ непосредственномъ вавёдываніи самаго собора.

Кром'в означеннаго фонда существують и частные фонды, устроенные съ цёлью, чтобы были выдаваемы изъ нихъ стипендіи молодымъ сербамъ, обучающимся въ сербскихъ учебныхъ заведеніяхъ, какъ-то: фонды митрополитовъ-Моисея Путника и Стефана Стратимировича, архимандрита Герасима Зелича и др. Digitized by Google

# 3. Неприкосновенный національный фондъ.

Матеріальныя средства сербскихъ православныхъ епископовъ были крайне ограничены. Благодаря денежнымъ пожертвованіямъ частныхъ лицъ, быль заведенъ въ 1769 году «неприкосновенный національный фондъ» съ темъ, чтобы имели быть выдаваемы изъ него денежныя вспоможенія наиболье нуждающимся сербскимъ православнымъ архіереямъ. Заведеніе этого фонда было вполнъ своевременно, такъ какъ въ слъдующемъ году, а именно въ силу иллирскаго регламента 1770 года (constitutiones nationis illyricae), было уничтожено право насл'єдованія митрополитами и епископами имуществъ, остававшихся послё умершихъ митрополитовъ и епископовъ; а тёмъ самымъ еще более были сокращены матеріальныя ихъ средства. Для усиленія средствъ означеннаго фонда было внесено въ церковный регламенть 16 іюля 1779 года слъдующее постановленіе: «имвнія умирающихь безь заввщанія архіепископовъ и епископовъ отчисляются къ неприкосновенному національному фонду». Карловичскій архіепископъ Моисей Путникъ не мало заботился о пріисканіи средствъ къ увеличенію означеннаго фонда. Испросивъ у правительства въ свое высшее церковное заведывание православныя епархіи — трансильванскую и буковинскую, онъ внесъ въ сербскій церковно-народный соборъ предложение, которое и было имъ одобрено 9 января 1787 года, это предложение было следующее: богатые архіерен, какъ-то епископы темешварскій и вершацкій вносили бы ежегодно въ фондъ: первый — сумму въ 4,610 гульд., а второй-сумму въ 1,528 гульд. - Эти денежные ваносы имёли бы быть раздёлены между слёдующими епископами: сумма въ 1,184 гульд. - должна быть ежегодно ассигнуема въ видъ пособія пакрацкому епископу; сумму въ 1,950 гульд. — кармитадтскому епископу и сумма въ 3,004 гульд. -- будимскому. Въ силу постановленій сербскихъ соборовъ 26-го января 1808 года и 20-го іюня 1808 года, бач-

скій епископъ имбеть ежегодно вносить въ фондъ сумму въ 6,300 гульд., которая должна быть раздёляема между слёдующими епископами: сумма въ 1,300 гульд. должна быть ассигнуема пакращкому епископу; сумма въ 1,300 гульд. — кармитадтскому, сумма въ 1,600 гульд. — будимскому и сумма въ 2,100 гульд. — въ польву вараждинской консисторіи. На средства «неприкосновеннаго національнаго фонда» содержутся и епархіальныя консисторіи.

## 4. Іераржическій фондъ.

Ипекскій патріархь—Арсеній Черноевичь, переселившись въ Австрію, обратиль особое вниманіе на улучшеніе матеріальныхь средствь містнаго сербскаго духовенства, такъ какъ большинство духовенства, кромів незначительной платы за требы, не иміло другаго источника доходовь. Такъ мы видимь, что, благодаря его стараніямь, австрійское правительство стало отводить казенные участки пахатной земли (сессіи) тімь православнымь церквамь, которыя были построены на казенныхь земляхь; а также покупало поземельные участки для церквей, которыя находились на дворянскихь земляхь. Такимь образомь положеніе православнаго духовенства было теперь въ матеріальномь отношеніи улучшено, такъ какъ каждый изъ приходскихь священниковь получиль опреділенное число десятинь пахатной земли.

На сербскомъ церковно-народномъ соборъ 186 годовъ было постановлено: уменьшить численность сербскаго православнаго духовенства, а поземельные участки, которые, вслъдствіе этого, оказались-бы свободными, предоставить въ непосредственное въдъніе мъстныхъ епархіальныхъ консисторій. — Епархіальныя консисторіи были уполномочены собирать съ означенныхъ участковъ доходы и употреблять ихъ на основаніе «іерархическаго фонда», который имълъ быть заведенъ съ цълью выдавать изъ него денежныя пособія нуждающимся православнымъ священникамъ, а также вдовамъ

и сиротамъ духовнаго званія. Мы должны зам'єтить, что изъ епархій, непосредственно подвёдомственныхъ карловичскому патріархату, только въ одной карловичской архіеписковіи било приведено въ исполнение означеннос постановление собора 1864/к г. Карловичскій іерархическій фондъ, который достигь суммы до 70,000 гульд., находится въ завъдыванін особой коммиссіи, состоящей изъ 12 членовъ дицъ духовнаго званія: онъ пом'єщается въ г. Митровиц'є (въ Срем'є). Въ зарской епархіи (въ Далмаціи) і рархическій фондъ быль заведенъ еще въ 1862 году стараніями м'ястнаго епархіальнаго архіерея Стефана Кнежевича: всё приходскіе священники обязаны вносить ежегодно по 10 гульд, въ вассу фонда. Для увеличенія средствъ какъ того, такъ и другого фонда, коммиссін, которымъ поручено ихъ зав'ядываніе, д'ялають ссуди суммъ подъ извъстные проценты. Вдовы священниковъ въ тёхъ епархіяхъ, въ которыхъ не имфется іерархическаго фонда, пользуются по прежнему обычаю правомъ, въ теченіе одного года своего вдовства, на получение половины доходовъ съ прихода.

л. в.

#### вивлюграфическія замътки.

Iconographie Gottes und der Heiligen. Von I. E. Wessely. Leipzig (Иконографія Бога и святихъ. Весслея. Лейпцитъ)..

Книга Весслея остается невамёченной въ нашей литературе по той, можеть быть, причине, что у насъ и вообще мало слёдять за вновь виходящими иностранными сочиненіями по разнымъ богословскимъ отраслямъ, и еще менте въ частности по отделу церковнаго искусства. Этотъ отдель въ нашей богословской дитературы—terra incognita, шировое необработанное поле, на которомъ почти невидно делателей, и даже сомнительно, чтобы ири той скудной подготовки, какую MOMEO V HACE HOLVHETS, BE CRODON'S BROWNER ABBRECS TAKOвые. Переводы дучшихъ мностранныхъ сочиненій по теоріи и исторін искусства, или по врайной мірв подробные и основательные разборы таких сочиненій, были бы весьма полевны и вначительно могли бы оживить интересь въ этому важному предмету; но что же делать, когда у насъ такъ слаба переводческая деятельность и догда эта деятельность обставлена столь многими неудобствами и затрудненіями. ждать, что сь устройствомъ перковно-аркеологическихъ мувеевь, начало которому положено при кієвской духовной академін, и у насъ настанеть мучшая пора для изученія церковнаго испусства, какъ въ его исторіи, такъ и въ его современномъ состояніи.

Книга Весслея интересна по содержанию и можеть быть

полезна въ своемъ практическомъ примънении. Какъ показиваеть заглавіе - «Иконографія Бога и святыхь», авторь ея ванимается художественными или вообще живописными изображеніями Бога и святыхъ, какъ они являются въ исторін христіанскаго иконописанія. Важное отличіе иконографіи Весслея отъ многихъ другихъ сочиненій этого рода — Радовица, Альта, Дидрона и др. состоить въ томъ, что, тогда какъ другіе смотрёли на свой предметь исплючительно съ точки зрівнія теоретической и преследовали художественно теоретическія ціли. Весслей предположиль дать возможно полное и наглядное руководство по христіанской иконографіи, съ помощію котораго занимающійся этимъ предметомъ могь бы составить отчотливое понятіе о различныхъ иконописныхъ нвображеніяхь, накія только доселё невестны; его задача такимъ образомъ чисто практическая: «указаміемъ примёровъ, точными ссылвами на различныя иконописныя ивображенія поназать и объяснить иконографическіе памятники» (Enleit., стр. Х). Весслей смотрить на свой предметь-на памятники иконографін исключительно съ исторической точки врінія: они важны для него въ томъ отношеній, что, скужа живописнымъ выражениемъ общирной литературы христіанскихъ легендъ, слагавшехся постепенно въ течени пълыхъ столетій и особенно въ средніе въва, донолияють и во многихъ случалкь развисняють эту интературу. Таковь взгиндь Вессиен на вивописныя изображенія Бога и святыхъ; онъ считаеть эти ивображенія въ висмей степени важными въ культурноисторическомъ значенів и предлагаеть въ своей книге обшврный жатеріаль, обнамающій всё досель навъстиме иконографическіе намитишки, накіе ему удалось лично осмотрёть или найти въ разныхъ иконографическихъ сборникахъ. Поэтому, сочинение Весслея, не смотря на некоторыя протестанскія тенденцік автора, можеть служить богатыть пособієть какъ при изучении христіанскихъ легендъ и жизиесписаній святыхъ, такъ съ другой стороны, благодаря богатству собраннаго въ ней и удобно расположениято матеріаля, можеть

быть рекомендовано какъ справочная книга для занимающихся иконописаніемъ или же для тіхъ, которые желали бы контролировать историческую достовёрность и поллинность иконописныхъ изображеній. Въ первомъ отделё своего сочиненія авторъ издагаетъ неонографію св. Троицы и Божественныхъ линъ, показывая въ хронологическомъ порядкъ какъ въ различныя времена изображали ихъ въ христіанской иконографін и гдё сохранились древнёйшія иль изображенія или гдё находятся снижки съ этихъ изображеній, во второмъ отаблёживописныя изображенія св. Дівы Марін, въ третьемъ-святыхь, въ алфавитномъ порядкв, начиная Аввакумомъ и кончая Зосимой, въ четвертомъ отдъль-въ алфавитномъ порядкъ ивлагаеть аттрибуты или различныя вившнія, вещественныя принадлежности, съ какими изображаются святые и покавываеть вначеніе этихъ аттрибутовь вь христіанской символивъ, далъе, въ 5-мъ отдълъ Весслей показываеть покровитедей-святыхь, къ которымъ народь прибегаеть въ разныхъ случаяхъ жизни, потомъ навываетъ попровителей (Patrone) ремесль, занятій и т. под. 1), наконець въ посліднемь отдёлё—попровителей различных странъ, городовь и т. под. 2). При этомъ Весслей по большей части не довольствуется однимъ описаніемъ такихъ наи вныхъ живописныхъ ивобра-

<sup>1)</sup> Интереско между прочинъ, что на Западъ, какъ и въ наменъ простомъ народъ, покровителемъ нищихъ и странническомъ одъяніи, съ посохомъ въ рукахъ.
Какъ извъстно, этотъ же саятой любимий герой духовнихъ стиховъ нашихъ кавъвъ перехожихъ. Интересно также, что покровителемъ рицарства (Cavallerie) на
Западъ считается св. Георгій, какъ и въ нашихъ духовнихъ стихахъ онъ является лицомъ вониственнимъ,—покровителемъ медицинскаго факультета—Козьма
и Даміанъ: въ нашемъ народъ къ этимъ святымъ обращаются съ молитвами
также въ разнаго рода недугахъ. Какъ курьезъ, можно отмътеть, что на Западъ (пъроятно у нъщовъ), по словамъ Весслея, существуетъ святой, къ которому обращаются съ молитвою gegen saures Bier, т. е. протявъ кислаго чива
(стр. 442), этотъ святой—Людовикъ Французскій (ум. въ 1270 г.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Патронами Россів Весслей называеть св. Георгія, Андрея и Николая. Попровителень Москви—св. Николая, Кіева—Гіациита (?!), для Петербурга—не указывають инкакого покролителя.

женій, а по возможности вездё старается указать и самые источники, давшіе матеріаль или сюжеты для этихъ изображеній. Такимъ образомъ трудъ Весслея въ полномъ своемъ составё представляеть обширный иконографическій сборникъ, въ которомъ весьма легко отъискать описаніе различныхъ древнёйшихъ подлинниковъ св. иконъ. Разумёется, въ такомъ огромномъ трудё, которому предстояло имёть дёло не только съ обширной литературой по иконографіи, но и съ самыми священными изображеніями, находящимися въ разныхъ частяхъ Европы, въ такомъ трудё невозможно было достигнуть мелаемой полноты (особенно замётна неполнота по отношенію къ византійской и русской иконографіи); но какъ первая попытка въ своемъ родё, сочиненіе Весслея заслуживаетъ полнаго вниманія и не осталось незамёченнымъ въ богатой западной богословской литературъ.

Какъ полезно, даже существенно необходимо имъть подобный же иконографическій сборникь и у насъ! Не говоря уже о какомъ либо культурно-историческомъ значении нашего или вообще византійскаго иконописанія, у насъ это дело въ его настоящемъ, практическомъ применени оставлено произволу. Въ самомъ дёль, что гарантируеть подлинность и историческую достоверность наших иконъ отъ произвола различныхъ «богомавовъ»? Не только «сувдальскіе художники», но даже лучшіе и изв'єстные наши живописцы нер'єдко составляють изображенія святыхь безь всякаго знанія христіанской иконографіи, составляють по преданію, перешедшему отъ отцовъ, либо по собственному намышлению и по первымъ случайно попавшимся подъ руку образцамъ. И ихъ едва ли можно винить въ этомъ. Въ старину у насъ существовали по крайней мёрё такъ называемые живописные подлинники, въ которыхъ давались точныя указанія, что и какъ следуеть изображать на святых иконахь; теперь же, когда представляется гораздо больше случаевъ уклониться въ священныхъ изображеніяхъ отъ чистоты христіанскаго ученія и преданія, нашей живописи предоставлена полная свобода, не-

гарантированная никакими точно определенными и общеобявательными церковно-историческими требованіями, и можно сказать, что наши живописны вполнё своболны писать на иконахъ то, что ниъ вздумается и какъ вздумается. Отъ этого конечно и зависить то, что одни изъ нихъ преследують прасоту формы, въ ущербъ всякихъ другихъ достоинствъ. нвображаемыхъ ими священныхъ лицъ, другіе же, сувдальцы, пускають въ народъ такія ивображенія, которыя не только не дають никакого понятія о характерів и достоинствахь изображаемыхъ святыхъ, но нерёдко весьма непріятно поражають своимъ безобразіемъ. Теперь, что же удивляться, если у насъ вовможны случан, подобные тому, о которомъ сообщено въ № 5 «Церковнаго Въстника»? Такъ же нътъ ничего удивительнаго, что наша первовная власть находить себя вынужденной обращаться къ полицейскимъ управленіямъ, чтобы они наблюдали за правильнымъ писаніемъ иконъ (см. тотъ же № «Перков. Въст.», стр. 4). И зачень после этого сътовать на упорство раскольниковъ, съ такою твердостію и постоянствомъ добивающихся непремённо «старинныхъ» иконописныхъ изображеній: раскольники въ этомъ случай всегда могуть указать на ту крайнюю небрежность, съ какою обходятся у насъ съ иконами, какъ въ фабрикаціи ихъ, такъ и въ распродаже по разнымъ мелочнымъ давочкамъ, часто за одно съ предметами простаго житейского обихода, также по деревенскимъ базарамъ и ярмаркамъ. Конечно нашъ народъ молчить и совершенно довольствуется темь, что ему дають на его скудные громи; но онъ ли отвъчаеть за то, если оплаченные имъ и принятие съ должнымъ благоговениемъ и почтеніемъ предметы на самомъ деле далего не то, чему бы слёдовало быть и что вполнъ отвъчало бы его религіозной настроенности?... Мы закончимь свою замётку извиненіемь за маленькое отступленіе и позволимь себ' сказать еще сл'вдующее. Уже осуществился весьма отрадный слухъ о пріобретенін кієвскою авадемієй богатой иконографической коллекціи Сорокина. Весьма желательно, чтобы кіевскій церковно-архе-Digitized by GOOGLE

ологическій музей озаботился составить подробное описаніе иконъ, составляющихъ эту воллекцію, — образцомъ для такого описанія можетъ отчасти послужить и разсмотрівный нами трудь Весслея: по этому образцу не потребуются литографическіе или какіе либо другіе художественные снимки, что главнымъ образомъ и могло бы служить важнымъ затрудненіемъ къ изданію. Между тімъ, польза и интересъ подобнаго изданія—несомивины.

Geschichte der Christlich-Lateinischen Literatur von ihren Anfängen bis zum Zeitalter Karls des Grossen. Von Adolf Ebert. Leipzig (Исторія Христіанской Латинской литературы отъ ен начала до эпохи Карла Великаго. Адольфа Эберта).

Сочиненіе, заглавіе котораго мы выписали, принадлежить проф. Эберту, замъчательному знатоку романскихъ и германсенхъ литературъ, въ продолжении и всколькихъ летъ (съ 1858) издающему особый спеціальный журналь, посвящонный изученію этихъ литературъ. Теперь Эберть предположиль написать общую исторію всей ново-европейской литературы и въ основаніе своего труда полагаеть отдёльный томь, посвящонный исключительно христіанской датинской письменности первыхъ восьми въковъ (оканчивая Бонифаціемъ, великимъ нъмецкимъ апостоломъ, убитымъ въ 755 году). Сколько намъ извёстно, такую постановку въ исторіи обще-европейской литературы западная христіанская письменность получаеть только еще въ первий разъ. Обывновенно до последняго времени вападные христіанскіе писатели нерідко избирались предметомъ для отдёльныхъ историко-литературныхъ монографій, излагались въ спеціальныхъ курсахъ патрологіи и перковной исторія, при чомъ конечно преслідовались исключительно интересы историко-богословские или церковно-археологические, а если этимъ писателямъ и отводили мъсто въ общей исторіи евроцейской интературы, то насались ихъ стороною, лишь настолько, насколько это необходимо было для разъясненія какого либо свётскаго писателя или поэта, какъ напр. это

очень часто случалось по отношению въ Данту, великое твореніе котораго — «Вожественная Комедія» для своего пониманія требуеть обширнаго знакомства съ древними и особенно средневъновыми западными богословами и до послъдняго времени вызываеть многочисленные комментаріи спеціально-богословского характера (таковы многочисленныя статьи въ спеціальномъ журналів нівмецкаго Дантовскаго общества — «lahrbuch der deutschen Dante Gesellschaft», изд. съ 1865 г.). Мъжду тъмъ не отдъльные только писатели, а вся литература новыхъ западныхъ народовъ вознивла и развивалась на почей церковной латинской письменности, которая въ продолжение первыхъ десяти въковъ служила единственнымъ органомъ церковныхъ и соціальныхъ интересовъ; даже поздиве, до самой эпохи возрожденія (XIV—XV вв.), до изв'єстной степени оставалась таковымъ же органомъ и сообщила отдёльнымъ національнымъ литературамъ Запада образцы и формы въ различныхъ родахъ поовіи и провы. Западная драма напр. раввилась изъ церковныхъ мистерій, имъвшихъ въ началъ опредвленное мъсто при богослужения, лирика-подъ вліяніемъ церковных гимновъ, эпосъ-подъ вліяніемъ христіанскихъ легендъ и апокрифовъ (какъ это съ несомивниостію тецерь докавано по отношенію ко многимъ среднев вковымъ скимъ произведеніямъ), исторія-подъ вліяніемъ церковныхъ хронивъ и отдёльныхъ церковно-историческихъ произведеній христіанских писателей и учителей церкви. Затімь, и что особенно важно, при томъ громадномъ культурно-историческомъ вліянін, какое оказывали западные церковные писатели на средневъковое общество и литературу, многое, что въ этой литературь представляется темнымъ, загадочнымъ, легко разъясняется съ помощію ихъ произведеній, и разнообразныя наслоенія, изъ которыхъ слагалась жизнь и міровозврівніе средневевовой Европы, въ вначительной степени освещаются данными, открываемыми въ христіанской латинской письмен-HOCTH.

Этими-то соображеніями, между прочимъ, и руководился

проф. Эбертъ, отводя западнымъ латинскимъ писателямъ нервое и совершенно отдёльное мёсто въ исторіи западно-европейской литературы и разсчитывая такимъ образомъ восполнить пробёль, какой на этоть разъ въ ней быль замётень. Въ своемъ трудъ Эбертъ следить прежде всего и главнымъ образомъ предположенную имъ историко-литературную задачу, но его трудъ можетъ однако имъть значение не для одной исторіи общей литературы. Полагая въ основаніе своего труда то почти общепринатое определение литературы, по которому она считается выражениемъ живыхъ общественныхъ интересовъ и потребностей даннаго времени, хотя въ свою очередь и за нею признается важнъйшее вліяніе на общественное развитіе и воспитаніе, Эбертъ разділяеть всю западную христіанскую литературу на три періода (1-й періодъ до времени Константина В., начиная извъстнымъ посланіемъ въ Діогнету, воторое Эбертъ считаетъ самымъ раннимъ произведениемъ христіанской латинской литературы, вопреки недавно (въ 1872 г.) высказанному мижнію Овербека, относящаю это посланіе къ послё-константиновскому періоду времени, — 2-й періодъ отъ смерти Константина Вел. до смерти Августина (ум. въ 430 г.), 3-й-до эпохи Кариа Великаго), на три отдёла и въ началь каждаго отдёла, предлагаетъ общую историческую вартину даннаго періода времени сжато, но тімь не меніве точно н основательно показываеть и разъясняеть тѣ историческія условія, въ ванихъ находились общество и литература этого времени. При такомъ методъ авторъ избавляетъ себя отъ необходимости входить въ подробное разсмотрение личныхъ обстоятельствъ мизни памдаго отдёльнаго писателя или въ кропотливый разборъ его воззрвній; читатель знаеть, съ людьми каного времени онъ имъстъ дъло, знастъ, какіе вопросы предлагало данное время, съ ваними препятствіями приходилось бороться писателю, и затемъ, подробный аналивъ произведеній этого писателя совершенно достаточень, чтобы показать, въ какихъ отношеніяхъ находился извъстный писатель своему времени, что сдълано имъ, какое значение могли

имъть его возврънія въ данное время и поздиве, когда по какимъ либо причинамъ имъ также приходилось оказывать свое вліяніе на общество. Эберть такь и поступаеть: вслёдь за общей исторической характеристикой извёстнаго періода времени онъ предлагаетъ краткія біографическія свъденія о церковныхъ писателяхъ и дёлаетъ точный анализъ всёхъ ихъ произведеній (за исключеніемъ нікоторыхъ догматическихъ и догматически-полемическихъ), стараясь не опустить ни одной мысли, ни одной черты, разъясняя гдв нужно особенности и характеристическія отличія писателей и постоянно полкрыцляя свой анализъ указаніемъ подлинныхъ мість разбираемыхъ имъ сочиненій, такъ что читатель можеть на каждомъ шагу провърять основательность его анализа, или подробнъе изучить то, что у него изложено сжато, въ двухъ-трехъ словахъ. Для спеціалистовъ эта особенность труда Эберта конечно не важна, - они могуть въ подлиннике изучать всёхъ церковныхъ писателей, но для большинства чтеніе въ подлинникъ-трудъ непосильный, особенно если принять во вниманіе, что чёмъ далье оть первыхь выковь, тымь латинскій языкь становится трудиве для перевода. Поэтому, точный и основательный анализь церковныхь писателей, предложенный въ сочинении Эберта, намъ кажется, долженъ имъть не только историколитературный, но вмёстё съ тёмъ и общій интересь: его книга даеть возможность наждому, не тратя времени и труда на самостоятельныя спеціальныя розысканія, прослёдить шагь за шагомъ все то, что закиючаеть въ себъ христіанская латинская литература нервыхъ восьми въковъ. Въ своемъ анализь отдельных произведеній церковных писателей, Эберть слёдить главнымь образомь двё вещи: во первыхь, старается надлежащимъ образомъ определить литературную зависимость христіанскихь писателей, какь въ ихъ отношеніяхъ одного къ другому, такъ въ частности по отношенію къ классическимъ римскимъ писателямъ или къ греческимъ отцамъ и учителямъ. Церкви, насколько тѣ и другіе оказывали вліяніе на развитие матинской христіанской письменности. Это со-

общаеть труду Эберта особый интересь. По его книги читатель не только можеть въ достаточной степени ознакомиться съ главивишими представителями западной церковной литературы и усвоить въ главныхъ чертахъ ел содержаніе, но вивств съ авторомъ пройти и тотъ путь, которымъ совершалось ся развитіе, видъть тъ вижшнія и внутреннія, литературныя и общественныя вліянія, которымь она подчинялась. Въ такомъ изложении перковная литература представляетъ виль цёльнаго, живаго организма, всё члены котораго нахопятся каждый на своемъ мёстё и настолько достаточно освёщены, что можно видёть ихъ надлежащее положение и важнъйшія историко-литературныя отношенія одного въ другому. Таковъ напр. въ изложении Эберта первый періодъ западной христіанской литературы, обнимающій следующих в немногихъ писателей: Минуція Феликса, Тертулиіана, Арновія, Лактанція и Коммодіана (последнему Эбертъ приписываеть «Carmen apologeticum» и стихотворную обработку восточнаго древняго мина о Фениксъ-«de Phoenice»). Изъ нихъ наибольшую трудность для пониманія и важность въ историко-дитературномъ и обще-историческомъ значеніяхъ представляють конечно Тертулліань и Лактанцій, особенно первый, живой, порывистый способъ выраженія котораго, суровость въ річи и въ міровозэрвнін, оттвненная чертами пламенной фантазіи не легто поддаются изученію и характеристикв. Въ изложеніи Эберга эти писатели очерчены превосходно.

Затемъ, второе, что въ своемъ анализе церковныхъ писателей Эбертъ старается по преимуществу проследить, это— те стороны въ ихъ мірововзреніи, которыя имели наибольшее вліяніе на общество какъ въ свое время, такъ и въ позднее, въ средніе века, равно какъ те частныя мысли, сужденія, мегендарныя сказанія, которыя имеютъ спеціальный интересъ по отношенію къ среднимъ векамъ. Эбертъ постоянно отисчаеть эти стороны или въ тексте своей книги или подъ стровою, показывая значеніе ихъ для среднихъ вековъ. Мы сказали, съ какою цёлію Эбертъ посвящаеть особенное вниманіе

разсмотренію этихь сторонь христіанскихь писателей Запада, и должны прибавить, что ему действительно удается и въ продолжение своего труда, въ следующих томахъ, безъ сомивнія еще болье удастся укавать надлежащіе и болье ближіе источники для многихъ средневъковыхъ литературныхъ и общественныхь явленій и тімь во значительной мірь охладить учоную старательность некоторых в литературных врхеологовь, любящих двиать интературныя раскопки на отдаленномъ востокъ, съ цълію разъясненія источниковъ для многихъ изъ средневъковихъ литературныхъ явленій. Такіе археологи большею частію недостаточно опівнивають историко-литературное значение древнихъ церковныхъ писателей: - книга Эберта в в роятно обратить ихъ виммание на этотъ предметь и заставить поудержаться составленіемь нівкоторых слишкомь посившимхъ гипотевъ. Впрочемъ, въ этомъ деле мы не беремся быть жать судьями. Для насъ указанныя особенности книги Эберта важны сами по себъ, какъ имъющія не только историко-литературный, но и церковный и общейсторическій интересъ.

Навонецъ, что васается въ частности историко-литературныхъ характеристикъ церковныхъ писателей, то въ своихъ характеристикахъ Эбертъ следить вообще какъ внутреннія, тавъ и вившнія особенности церковныхъ писателей, характеризуеть ихъ слогъ, языкъ, старается опредёлить ихъ индивидуальность и способъ выраженія, не опуская случая дёлать сравненія съ древними классическими писателями, гдв находить удобнымь такое сравнение. Эта особеннотть труда Эберта и главнымъ образомъ по отношенію въ языку церковныхъ . писателей, также имъетъ свое достоинство и не лишена пъкотораго рода новизны. До последняго времени и наши и западные «классики» обыкновенно относятся съ нѣкоторымъ педантизмомъ и небрежностію къ латыни церковныхъ писателей. Для нихъ все богатство этого языка заключено въ твореніяхъ римскихъ явыческихъ писателей, -- латынь последующихъ, христіанскихъ выковъ считается испорченною, объ ней

въ силу этого они не хотять и знать. Такое возвржніе конечно несправедливо. Испорченность языка -- понятіе относительное и далеко не выражаетъ сущности дела. Языкъ развивается, измёняется, соотвётственно измёненіямь въ общественномъ развитіи; порча языка есть только изміненіе, переходъ съ одной ступени на другую. Ограничивать изученіе латинскаго явыка исключительно одними влассическими авторами - значить одностороние смотрёть на дёло, отдавать предпочтеніе однимъ предъ другими въ силу предуб'вжденій жин односторонне понимаемыхъ преимуществъ. Поэтому мы относимъ въ достоинствамъ вниги Эберта то, что онъ съ большимъ вниманіемъ следить языкь и слогь церковныхь писателей, и хотя не поставляеть своею спеціальною задачей проследить развитіе этого языка въ теченіе первыхъ восьми христіансвихъ въковъ, но въ цёломъ предлагаетъ достаточно данныхъ для желающихъ ознавомиться съ этимъ языкомъ въ его историческомъ развитіи.

Закончимъ свою замѣтку выраженіемъ жеданія, чтобы книга Эберта не оставалась недзвѣстной въ нашей духовной литературѣ: для многихъ преподавателей, особенно въ семинаріяхъ, она можетъ быть очень полезной.

A. II-BS.

# Тунгусскій праздникъ цагань-сара.

(Изъ монхъ воспоминаній.)

Проведя много изть среди инородческого населенія— забайкальских тумгусовь, мивущихь по рр. Онону, Кырв и ихъ притовань, мы не могли быть индифферентными къ быту тумгусовь. И такъ какъ о тунгусахъ вообще мало извёстно, о религіозныхъ же ихъ обрядахъ въ особенности, то мы считаємъ пріятнымъ долгомъ, на основаніи свёмихъ данныхъ, изъ которыхъ много не составляетъ пока достоянія литературы, сообщить оведёнія о тунгусскомъ праздникъ—цаганъсирь, какъ особенно чествуемомъ тунгусомъ. Въ празднованін его вполить отображается религіозный типъ тунгуса, этого выродка монгола.

Тунгусовъ часто смешивають съ бурятами. Правда, наружный видь, обравъ живни, религіозныя вёрованія, язывъ, имёноть вакъ у тёхъ, тавъ и другихъ много общаго. Но если всмотрёлься пристальнее, то мы увидимъ между ними много равницы. Авыкъ тёхъ и другихъ есть собственно монгольскій, въ значительной степени покажопный разными суффиксами, вирочемъ, не настолько, чтобы монголъ не могъ понимать бурята или тунгуса и наоборотъ. Языкъ бурять, впрочемъ, ближе подходить къ монгольскому, чёмъ языкъ тунгусовъ.

Какъ тѣ, такъ и другіе не ведуть собственно осѣдлой живни, но буряты все-таки приближаются по своей жизни къ осѣдлому состоянію. Если дѣлаютъ кочевки, то не часто и

не на большія равстоянія; живущіе же около городовъ занимаются даже вемледёліемъ и хлёбъ сбывають на городскіе рынки. Тунгусовъ же въ этомъ отношеніи можно назвать дикими: хлёбопашествомъ вовсе не занимаются, занимаясь лишь распложеніемъ лошадей, коровъ, овецъ.

Редигія ихъ—даманзмъ и шаманизмъ; но тунгусъ имѣетъ большое тяготѣніе къ шаманизму. Фетишизмъ бурятъ осмысленнѣе, чѣмъ тунгусовъ; культъ первыхъ искусственнѣе и сложнѣе, послѣднихъ проще и естественнѣе. Слишкомъ большая разбросанность жилищъ тунгусовъ составляетъ большое препятствіе для дамайскаго духовенства опутывать ихъ разными коварными сѣтями. Напротивъ, нѣкоторое группированіе жилищъ бурятъ (улусъ) составляетъ благопріятное условіе для дамъ—вводить среди бурятскаго населенія новые праздники и религіозные обряды. Множество обоносъ (мѣста для моличвъ), устрожемыхъ обыкновенно бурятами по прихоти ламъ на верминахъ горъ, глубокое почитаніе ими вмѣстѣ съ русскими св. Николая, почти не извѣстно тунгусу 1). Праз дникъ же цазамъ-сара составляеть, можно сказать, исключительную принадлежность тунгуса.

Все это предпослано нами въ полной уверенности, что это не каждому известно.

Что же за праздникь цазань-сара? Переводь этихь словь на русскій языкь дасть намь следующій смысль: балый масяць (цазань—белый и сара—месяць). Этоть месяць соответствуеть нашему февралю. Нужно заметить, что тунгусы, какь и буряты, не нужють особенныхь названій для наждаго месяца; но февраль—это единственный изь 12 месяцовь, который постоянно цазывается у нихь цагань-сарою; сь него у нихь идеть счоть года. Отличають не всякій мосый месяць единственно по ущербу лукы. Нёть сомнёнія, что такое маззаніе усвоено февралю оть особеннаго блеска луны, которая вы тамощнихь мёстахь (оволо монгольской границы) такь ярка

<sup>4)</sup> См. «Современность», наши ст. «О чествованіи св. Николая монголо-бурятами». 1874 года.

и блестяща, что день немного свътяте ноть. Но таного объясненія названія февраля цагамь-сарою, можно ожщать янбо
оть монголо бурята, либо оть спеціаниста восточникь языковъ, но ни въ какомъ случай отъ тунгуса. Если спроситв
забайкальскаго тунгуса, очень недалекаго въ инижной мудрости 1), что такое значить: магамъ-сера? То онъ на отритъ
скажеть: «это нашъ праздникъ»; кака»/—прибавить омъ еще;
т. е. очень большой, а ни въ какомъ случай не отритъте!
бълый мъсящъ, или февраль. И такъ ченив-сари, это веничайшій праздникъ у забайкальскихъ инородцовъ—тунгусовъ.
Его можно сравнивать, какъ мы увидимъ ниже, съ нашей
пасхой, по весьма важному сходству, хотя это кажется не
первый разъ страннымъ. Водъ съ этимъ-то правдникомъ, въ
существенныхъ его сторонахъ, намъ и желательно познакомить читателей 2).

Цаганъ-сара всегда ждется съ большимъ нетеривніемъ. Ламъ побуждають ждать его чисто користныя цёли, потому что во время этого праздника, продолжающагося почти полмёсяца, ихъ труды вознаграждаются обильно. Тунгусъ есть еще дитя природы; міровозврёніе его еще слишкомъ ограниченно, и не простирается далёе обыденныхъ предметовъ, составляющихъ, такъ сказать, домашній очагъ. Яское діло, что простодушнаго тунгуса побуждаетъ ждать съ нетеривнісмъ цаганъ-сару единственное желаніе воздать хвалу своимъ кумирамъ и погулять какъ слёдуеть. По его понятіямъ, онъ можетъ только угодить своимъ бурханамъ (богамъ) чрезю жертвоприношеніе животныхъ, истребляя ихъ самъ же. И воть онъ ваготовляеть иъ празднику какъ можно болёе яствъ, а

<sup>1)</sup> Литература тунгусовъ слишкомъ убога, вром'я враткихъ ввреченій, большем частію религіосно-правотвеннаго харахтера, она не представляють ничего. Свящемния же ихъ книги, на тибетскомъ языв'я, составляють исключительное пользованіе ламъ (жрецовъ) и хувараковъ (чтецовъ).

<sup>2)</sup> Въ «Иркутск. Епарх. Въдомостяхъ» за 1870 г. были дълаеми нами наброски, касалицеся вившией стороны этого праздника.

особению франи (водка изъ молока), безъ которой тунгусъ совершению не молетъ обойтись 1).

Богатие, навъ мущини, такъ и женщини, заготовляютъ себъ коровие правдничные костюмы, въ особенности женскій поль, страстень до нарядовь и желаеть явиться въ этотъ правдникъ во всемъ блеств пестраго своего костюма. Онъ правотовляють себъ хорошія шубі (терлики), распестренныя въ развихъ: направленімъ, разнаго цевта (преимущественно краснаго) дорогини матеріями и лентами; заготовляють го-

<sup>1)</sup> До какой степени затьилива и вивсть докучлива виработка водки изъ йеновы, ножно видеть изъ следующаго способа приготовления ел. После силтія смятаны, срисшенся можем вливается въ курумы (родь продолговатего цилиндра въ 2 арш. ддини, въ діаметрів отъ 10 до 12 верши.). Она двазетоя общиновенно изъ дерева. Въ курунгу кроме того вливають несколько чащекъ паривго молока и сиворотии. Затемъ, всю смесь плотно накрывають деревянною крышкою, чрезъ воторую въ вругаре отверсте вкодить стержень, оканчивающися внутри дырявой шляпкой, похожею на нашу, укиральную чашку, Отверетіе на кришки даеть возможность двигать стержень сверху внизь. Отчего вдатия жидеоски сифинавітся в подвергаются чрезь нісколько дней химическому броженію. Теплал жениература составляеть существенное условіс, чтобы привести сийсь въ броженіе, 4 или 5 суговъ, севершенно жистаточно иля этого. Но этикъ еще не оканчивается двло. Запахъ алкогоня, хотя и дветь прить чрышву обенныя, что въ курунтв теперь уже не молоко, но, однако, далеко здесь еще до водки. Средобомъ для вытона воден служить огонь. Для чего употребляется другаго рода приборы молрений составь вливается изъ курунии вы большой котель, которы награвается, чрева постоянно уснаваемий оговы, котель на крыщо накрывается шарообразной деревянной крышкой, съ больщимъ отверстіемъ на орежний; на отверстве это опать прикрышляется небольшой цилиндрь; въ боку последняго скылало авбеньное отверсте, въ которое вставляется трубочка. Въ свою очередь цилиндр накрычестся дотенемя. Все приотавии плотно заназываются либо тестомъ, либо короссима калома. (Тунгусы не брезгинен канопобины нешамы). - Понатно. что жидкость, доведенная до точки кинанія должна испаряться. Для того, чтобы пары обращались въ капельнообразное состояние, въ котелкв постоянно поддерживается холодиан вода. Кашли, осядая на чашечку (внутри цилинара), чрезь отверстіе въ цилиндрів и приставленный къ ному новатый жолобовъ, стекають въ посуду, поставленную для водки, въ виде понкой струн. Само собой монятис, что не вся молочная сивсь обращается въ водку. После выгона водки въ котле остается много водянистаго и молочнаго отвара (айракъ). Чтобы врживая вода не сившивалась съ слабой, для этого водкогонъ часто прикладываетъ женчить языва къ желобву, пробуя силу водки.

ловные уборы, обувь, которые всё вийстё веятые изобличають большую живость азіатскаго воображенія. Словомъ, предъ праздникомъ бываеть у нихъ, какъ и у насъ, миого сустливой дбательности. Но воть желанный день наступить, вътортахь все подобрано; кругомъ огня, разведеннаго несреди юрты, растидаются бёдые войдови, заміняющіє наши ковры. Впрочемъ, наиболіве состоятельные изъ тунгусовы растилають и настоящіе ковры. Буржаны увіниваются разнаго рода пестрыми матеріями, предъ которыми зажигають свічи, воткнутыя въ металическія чашечки, наполненныя разными съйстными предметами; туть можно найти зерна хліба яроваєю, пшеницы, такъ же молоко, несовь и др. Среди юрты разведень больщой огонь, на которомъ въз двухъ; девольню объемистыхъ котлахъ варятся похлебка и чай, — вещи, безъкоторыхь тунгусь не можеть обойтись 1).

Тунгусы, живущіе не далеко отъ кумирень (мёсть общественных богослуженій, напоминающих наши храмы) встрічають вдёсь цагань-сару, при пёній и чтеній ламъ, при звукахъ трубъ и барабановь. Живущіе же отдаленно встрічають цаганъ-сару у себя дома, иные, зажиточные, приглашають ламъ къ себі со всёми ихъ аттрибутами; есть и такого сорта ламы, которые, бевъ приглашенія хозяина, являются въ тунгусамъ, начинають моленье, разсчитывая зараніве на сытное угощеніе. Забитый тунгусь какъ ни ежится; все таки не въ силахъ протестовать противъ наглаго насилія ламъ.

После предварительнаго моленія нь кумирыне ли то, въ юрте ли, начинается гулянка. Тунтусы и тунтуски ездять и ходять другь къ другу съ визитями; помолившись буржанаме, они обмениваются тасумашками (тосум»— ремешекъ), по-

і) Тунгусы, какъ и буряты, не употребляють нашихъ свічей. Свічи же, которыя они возжигають предъ своими бурханами, употребляются изъ сердцевины какото-то деревца, растущаго въ Китав. Сердцевина эта очень хрупка: длиной отъ 8 до 10 вершковъ, толщиной же далеко тоньше телеграфной провологи; она не воспламъняется, но димится, не издавая особеннаго запаха.

Аст.

добио тому, какъ мы русскіе д'ялаемъ на пасхъ, обм'внивалсь яйцеми <sup>1</sup>).

... Это явленіе собственно и побуждаеть насъ сравнивать цаганъ-сари съ нашей пасхой.

Намы мы, употребляя на пасхё мёца, окрашивають общивовенно нь красный цеёть, такь и тунгусы окрашивають срои тасумещии въ тоть же цеёть.

**Пниущій** эти строки самъ не разъ быль свидьтелемъ провожденія цаганъ-кары тунгусами и всегда замічаль одинаковые пріємы при совершеній визитовь. Приходить гость, или гостья, и падаеть инцъ предъ бурканоми, съ сложенными во льу ладонии, читая про себя всегда употребляемую молитву: омь-мани-бадь-мекомь. Вой присутствующие въ знавъ почтенія встають на ноги и начинають вдороваться, подходя другь въ другу, и чуть-чуть насаясь боковъ другъ друга. Это легкое прикосновеніе заміняєть у нихь наши поцілуи. Тунгусы, какъ и буряты, воббще невнають сладостей поцвичевъ, а любимый предметь обнюхивають, какь бы втягивая въ себя пріятность его испаренія. Мать, им'вя на рукахъ младенца н вмасто того, чтобы цаловать его, нюхаеть голову и другія части; и въ бурканамъ они не привладываются, а тольво июхають ихь. После привежстви другь друга, тунгусы развизывають тасумашки, которые всегда вы большемы количествы навляваны у мыхъ нъ поясу справа и слева, и объеми-BARTCH .. HMH.

Какой таинственный смысль соединяется съ унотребленіемъ тасумощеть, почему они овращиваются въ красный цвътъ, а не иной какой-либо, что значить троевратное прикосновеніе къ бокамъ другъ друга пальцами рукъ? Всё эти вопросы на сколько, съ одной стороны, любопытны не только для спеціалиста-учонаго, но и для всякаго христіанина, съ

<sup>1)</sup> Тасуманни обыкновенно бывають оть 2 до 8-хъ четвертей въ длину и меньше чёмъ 1/4 вершка въ ширину; дёлаются они или изъ кожи теленва, или кабаюм, звёрька извёстнаго тёмъ, что отъ самца (Moschustier) получается мускусъ—сильно пахучее лекарственное вещество.

другой стороны—на столько трудны для положительнаго ръшенія, что оставляють м'есто только для однахъ догадокъ.

Между тёмъ нельзя не видёть общей руководящей иден въ употребленіи при цаганъ-сарё тасумашеть тунгусами и янцъ--русскими на пасхё 1). Для насъ весьма важенъ вопросъ: самобытный ли этотъ обычай употребленія тасумашеть, или заимствовань съ христіанской практики, съ замёною янцъ тасумашками?

Мы не беремъ на себя смёлости рёшать этотъ вопросъ въ какомъ нибудь категорическомъ смыслё. Но принимая во вниманіе то, что обычай мёняться тасумашвами не вездё распространенъ между сибирекими инородцами, —забайкальскіе же буряты его вовсе не внають — то употребленіе, тасумащекъ тунгусами при цаганъ-сарѣ нужно считать заимствованнымъ въ давно-прошедшее время отъ русскихъ христіанъ, насёлившихъ Сибирь.

Этотъ обычай употребленія *пасумащен* можно назвать классическимъ явленіемъ въ религіозно-правственной жизни тунгуса; все остальное при цаганъ-сарѣ кромѣ курьевовъ не представляетъ ничего особенно назидательнаго.

Ховяннъ или ховяйка юрты приглашаеть състь гостей и принять угощеніе. Угощеніе начинается съ татамина, кушанья весьма сладкаго, приготовляемаго талько въ этотъ 
правднить изъ разникъ мясь въ окрошку, съ приправою молока 
въ разникъ его видакъ. Объ араки нечего и говорить: она 
можно скавать нешебъяный спутникъ каждой чашки съ татажиномъ 2). Нъсколько канель араки тунгусъ обыкновенно сливяютъ въ огонь, въ жертву богамъ, и ватъмъ осущаеть чашку 
до дна. Впрочемъ, не одинъ гость ньетъ араки, и хозяева 
также ньють ее изъ любезности къ гостю. Нашкът тостовъ, 
сепровождающихся громениъ «ура»! у нихъ не бываетъ. Одно 
киваніе головой, съ поднятіемъ къ верху правой руки, лако-

<sup>1)</sup> Тунгуси, какъ и буряти, не занимаются разведениемъ куръ и вообще не любять птидъ.

Аст.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Наши ложки не въ коду у тунгусовъ.

ническое: монду! (будь вдоровъ), - вотъ и все, что предупреждаеть всякую налитую чашку араки. Тумгусы вообще сновоохогивы и окрышемые сикой араки говорять бегь умолку, котя, по праврем сказать, въ разговоре ихъ кало толку. Бесёда ихъ большею частію касается обыденныхъ преметовь, каке-то здоровья мюдей, животныхь, начества травь; сплетию и мересуды не считаются у нихъ дёломъ безчестнымъ. Тунгусскіе женщины ведуть себя сдержанно; аракой, какъ ихъ мужья, не упиваются; только изъ приличія касаются онн губани праевь чашки, наполненией аракой, *Татам*инь урма 1), чай, -- воть и все, чемъ они совершенно удовольствуются. Вогатыя нажити доставивють тунгусу возможность заниматься разведенісмъ спота, бовь особаго ухода съ его сторовы. Въ занити не земледениемъ тунгусъ не находить насущной нотребности, кога бы трудь его въ отокъ отношения вовнаграждался самымъ благодарнымъ образомъ. Звироловство состепняеть для него чолько одно развисиение. Поэтому онь сънзмала привыкаетъ къ изнъженности и равнодунию къ серьезному труду. Араки, это lac senecum, составляеть для него чисто физіологическую потребность, неудовленворить которойо нь не можеты Пёсни, скачка на лонадихъ, проба силь въ руконашной борьбв, составляють развлючения и удоволь-CTBIS TYPIT CUBB" H TYPIT CORB.

Вообще нужно скавать, что цагань сара ость одинь извеличайших праздниковъ тунтусовъ, сах вамент не для однихъ тунтусовъ, но и для русскихъ исграмичникъ зазавовъ. Въ отношеніяхъ между ними нельзи не видеть своего рода солидарности, они бедять другь иъ другу на правдники и котда случится; пользуются другь у друга радупнымъ постепрійиством'я, называя другь друга не ниже, какъ мусурсьи, т. е. другами, дарять другь разными полерками;

Этому сближенію, конечно, нельзя не радоваться, такъ жакъ

<sup>1)</sup> Варенье, получаемое изъ одинкъ сливовъ

русскіе, входя въ тѣсное сношеніе съ инородцами, не могутъ не привносить христіанскихъ идей и этимъ самымъ помогаютъ нашимъ миссіонерамъ, число коихъ еще очень ограничено и далеко не равно съ тою силой, съ которой имъ приходится бороться. Мы называемъ ламъ «силой» потому, что они съ одной стороны владѣютъ убѣжденіями тунгуса, а съ другой,—тѣломъ, такъ какъ большинство ихъ занимается леченіемъ больныхъ посредствомъ доморощенныхъ лекарствъ изъ разныхъ травъ.

Вотъ что такое значить: «цаганъ-сара» и вотъ какъ она проводится тунгусами.

Читатель, можеть быть, спросить нась: да что это за праздникь, состоящій вь одной вдв и гульбь?

Правда, здёсь мало духовнаго; нёть того, что возносить умь и сердце горё; но нужно знать, что тунгусь есть наивный идолоповлонникь; по его узкимъ понятіямь онь можеть угодить своимъ бурханамъ только приношеніемъ жертвъ, истребляя ихъ самъ же. Онъ спиритуалисть до мозга костей; вёрить, что весь мірь находится во власти духовъ, дёйствующихъ на человёка по своимъ прихотямъ; вёрить, что духовъ этихъ можно прогнёвить и потомъ задобрить не иначе, какъ жертвоприношеніями. Для европейца все его поведеніе можетъ казаться сумасбредствомъ, для азіатца же полудикаря—дёломъ благочестія, унаслёдованнымъ отъ отцовъ. Несомнённо, что свётъ наукъ и христіанской вёры выведеть его изъ настоящаго мрака.

К. Литвинцевъ.

С.-Петербургъ 1875 г. 23-го сентября.

#### **STHEIRS AND STREET**

# Объ изданін "ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСБДНИКА"

## въ 1876 году.

«Православный Собесіднинь», издаваемый при казанской духовной Академін съ 1855 г., будеть продолжаться и въ слідующемъ 1876 году. Характерь и направленіе, его для читателей достаточно обозначились. И въ будущемъ году редакція надвется давать чтеніе, по возможности разнообравное: на ряду съ статьями строго учоными, редакція будеть предлагать и чтеніе боліе легкое, заключающееся въ рефератахъ, въ отвывахъ о тіхъ или другихъ современныхъ явленіяхъ. Сверхъ сего будуть продолжаться и «Библіографическія извістія». Редакція иміветь здісь въ виду дать нічто въ роді указателя всіхъ статей, поміншющихся въ духовныхъ журналахъ съ краткимъ указаніємъ ихъ содержанів, и иногда съ краткими отзывами, и тімъ облегчить знакомство съ духовною журнальною литературою.

•Православный Собестдиннъ» будеть педаваться внижеами отъ 10

до 12 листовъ ежемъсячно.

Ціва за полює годовоє видаміє ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСВДНИКА на 1876 года, со вобим примененими ил нему, остается прежими съ доставирию на домъ по г. Казаци и съ пересилисю во воб мёста Имперіи—

## СЕМЬ РУВЛЕЙ СЕРЕВРОМЪ.

' Подписка принимается въ Казани, въ Редакции «Православнаго Собесъдника», при духовной Академіи.

## ИЗВЪСТІЯ ПО КАЗАНСКОЙ ЕПАРХІИ,

надаваемыя при «Православномъ Собесъднивъ» съ 1867 года, будуть выходить и въ 1876 году, два раза въ мъсяцъ, нумерами по 2 нечатныхъ листа въ каждомъ, убористаго щрифта.

Ціна «ИЗВЪСТІЙ» для мість и лиць другихь епархій и другихь відомоти»: а) отдільно оть «Православнаго Собесідника» четыре руб., 6) а

для выписывающихъ и «Православный Собеседникъ» три руб. (всего за оба изданія десять руб. сер.)—съ пересылкою.

Подписка принимается также въ Редавціи «Православнаго Собесъдника».

#### Въ той же редакціи продаются следующія кинги:

А. Православный Собестания вт правом состает книжеть (т. е. съ приложенням): за 1855 г. (4 книги въ году) 3 руб. за годъ; за 1858, 1859, 1860, 1861, 1862, 1863, 1864, 1865 и 1866 годы (по 12 книгъ въ каждомъ) по 4 руб. за годъ; за 1868 г. (12 книгъ въ году) 6 руб.; за 1871, 1872, 1873 и 1874 годы (по 12 книгъ въ каждомъ) по 7 руб. сер. Полимкъ этимплировъ за 1856, 1857, 1867, 1869 и 1870 гг. въ продаже нетъ. Можно получать и отдъльныя книжи Собестания за 1856, 1856 и 1857 гг. по 75 доц, а за остальные годы по 60 коп. за книжку.

Б. Оторильно от приложений одинъ Православный Собестанинъ за 1855 г. одинъ томъ, цъна 75 к.; за 1856 г. одинъ томъ, цъна 75 к.; за 1856 г. одинъ томъ, цъна 75 к.; за 1857 г. одинъ томъ, цъна 1 рублы: за 1858, 1859, 1860, 1861, 1862, 1863, 1864, 1865, 1866, 1868, 1869, 1870, 1871 г.

1872 годы, по три тома въ наждомъ, по 2 руб. сер. за годъ.

В. Отольно отъ Православнаго Собесбаника приложения въ нему:

1. Посланія св. Игнатія Богоносца (съ свёденіями о немъ и о его

посланіяхъ): Одинъ томъ. 1855. Цвна 75 коп.

2. Діянія вселенсних соборовь въ переводі на русскій языкь. Семь томовь. 1859—1875. Ціна за первый томь 4 руб., за второй 2 руб. 50 коп., за третій 3 руб. 50 коп., за четвертый 3 руб. 50 коп., за патый 3 руб., за шестой 3 р. 50 к., за сельной и послужній 4 р. 50 к. За всё семь томовь 24 руб. 50 коп.

3. Благовъстникъ, или толкованіе блаженнаго Феофилакта, архіспиекома божгарскаго на св. внангелія. 1874—1875 гг. Темъ 1-й на сванг сть Матева. Цвна 1 руб. 75 коп. Томъ 2-й на свангеліе отъ Марка. Цвна 1 р. 25 коп. Томъ третій—на свангеліе отъ Луки. Цвна 2 руб.— Томъ четвертый—на смангеліе отъ Манива. Цвна 2 р. 50 к. За всъчетыре тома цвна 7 руб. 50 к.

4. Его ще толковеще на соборныя послания святых впостоювь

Одинъ томъ. 1865. Цена 1 руб.

5. Его ме толкованіе на пославіе къ Римлинамъ. Одинъ томъ. 1866. Цена 1 руб. 25 коп.

6. Его же тодкованіе на Ланнія св. апостодовъ Одинъ томъ. 1872. Цівна 1 р. 50 к.

7. Святаго отца нашего Григорія Двоеслова, Собесвдованія о жизни шталійских отцовъ и о безспертія души (об предполовість). Одинь томъ. 1858. Цена 1 руб.

8. Сназанія о пученняхъ храстійновихъ, чтишыхъ прановинею канолическою Дерковію (съ предисловісиъ). Тоиъ 1-2, 1865. Цена 1 руб. 75 коп.

9. Посленія Игнатія, интринолита спбирскаго и тобольскаго (съ пред-

варительными вамъчаніями). Одинъ томъ. 1855. Ціна 75 коп.

10. Сочиненія преподобнаго Мансина Грена (съ предпедовісить). Три тома. 1859-1862. Цена за нервый томъ (съ нертретомъ преп. Максима) 2 руб. 50 коп., за второй 1 руб. 50 коп., за третій 1 руб. За BET TON TOME 5 DYG.

11. Стоглавъ (съ предполовісмъ). Одинъ томъ. 1862. Півна 2 руб...

12. Сеченне ямака Зановія: Истаны показавіс въ вопросавшинь о нонемъ ученія (съ предисловіємъ). Одинъ томъ. 1863 — 1864. Цена 2 py6. 50 kdm.

13. Остенъ. Памятникъ русской духовной письменности XVII въка (съ предисловіемъ и съ портретомъ цатріарха всероссійскаго Іоакима).

Одинъ томъ. 1865. Цена 75 коп.

14. Сборникъ древностей казанской епархів и другихъ приснопамятныхъ обстоятельствь, архамандрита. Пінтона Либарскаю. Одинъ томъ. 1868. Цвна 1 руб. 25 воп.

15. Житіе преподобнаго отца нашоть Трифона, витскаго чудотворце. Памятникъ русской духовной мисьменности XVII въка. Одниъ томъ.

1868. IIBna 50 kon.

16. Житіє преосвященняго Иларіона, питрополита сувдальскаго, бывшаго Флодешевой пустычи нерваго строиделя. Памичины начала XVIII въка. Одинъ томъ. 1868. Цъна 50 коп.

17. Устройство управленія въ церним королевства греческаго.  $\theta$ .

Вурганова. 1872. П. 2 р. 25 к.

18. Западныя имесім противъ татаръ-изычыковъ и особенно противъ татаръ-мусульманъ. Н. Красносельщева. 1872. Ц. 1 р. 25 к.

19. Ересь антитринитаріевъ III въка. Д. Гусева. 1872. Ц. 1 руб.

25 коп.

- 20. Древнее языческое ученіе о странствованіяхъ и переселеніяхъ душъ и слъды его въ первые въка христіанства. Изследованіе П. Милославскаго. Ц. 2 р.
  - 21. Ученіе о лиць Господа Інсуса Христа въ трехъ первыхъ вѣ-

нахъ христіанства. Изследованіе В. Спетирева. Ц. 2 руб.

- . 22. Нимга о антихристь и о прочихь дъйствахъ име при немъ быти хотящихъ. 1873. Цвна 1 р. 25 к.
- 23. Стаполубье. Записки протојерем Т А. Верховскаго, Высочайше командированнаго 1845-48 гг. въ черниговскіе раскольническіе посады для водворенія единовірія. Ціна 2 руб.

24. Уназатель статей, помъщонныхъ въ «Православномъ Собесъд-

никъ» съ 1855 по 1864 годъ. Цена 30 коп.

25. Портретъ патріарха всероссійскаго Іоанима. Цівна 20 коп.

26. Письма о натометанстви А. Н. Муравьева. Изд. 2-е. 1875 г. **Дъна** 50 к.

#### Оть издателей можно выписывать книги:

1. СЛОВА въ смоденской паствъ преосвященняго Антонія, бывшаго епискона смоленскаго. Цена 1 р. 50 к. сер. Digitized by Google

- 2. ЦЕРКОВНАЯ ИСТОРІЯ, сеч. Гассе, нереведь оъ намецкаго, подъредавцією профессора каз. д. академін Н. Соколова. Первый томъ. Цана: бевъ пересылки 1 р., оъ пересылкою 1 р. 20 к., для восинтанниковъ духовно-учебныхъ заведеній и съ пересылкою 1 р. сер. Второй томъ. Цана такая же.
- 3. АПОВРИФИЧЕСКІЯ СВАЗАНІЯ О ВЕТХОЗАВЪТНЫХЪ ЛИЦАХЪ • И СОБЫТІЯХЪ. Изследованіе И. Порфирьева. Цёна 2 р. съ пересыли.
- 4. ТВОРЕНІЕ БЛАЖЕННАГО АВГУСТИНА «DE CIVITATE DEI», ВАКЪ АПОЛОГІЯ ХРИСТІАНСТВА ВЪ ЕГО БОРЬБЪ СЪ РИМСКИМЪ ЯЗЫЧЕСТВОМЪ. Сочиненіе М. Красина. Вазань. 1873. Цёна 2 руб.

#### ВЪ СЛУЧАѢ НЕПОЛУЧЕНІЯ КЪМЪ ЛИБО

изъ подписчивовъ той или другой внижен Собесъдника, Редавція новоривние просить ваявлять ей объ этомъ немедленно по полученіи слідующей книжен и при этомъ прилагать отъ містной почтовой конторы удостовіреніе, что требуемая внижка, за неполученіемъ въ конторів, подписчиву дійствительно не доставлена. При исполненія этого послідняго условія подписчивъ немедленно получить изъ Редавців мовую кимкву. Если же удостовіренія отъ містной почтовой конторы въ Редавцію доставлено не будеть, то поднисчиту придется ждать, нова утраживінаяся кимака будеть розискана почтовымъ відомствомъ.

## критическія замътки

# о второй и третьей книжкахъ "Братскаго слова".

Излагая общее содержание первой книжки «Братскаго Слова» («Церк. Въстн.» № 2), мы замъчали, что если и дальнъйшія книжки новаго журнала будуть составляться также удачно и умно, какъ составлена первая, въ такомъ случав наука о расколъ и общество, особенно же православное духовенство пріобрётуть въ новомъ журналё одно изъ весьма дёльныхъ и полезныхъ изданій. Теперь, ознакомившись съ содержаніемъ двухъ следующихъ инижевъ «Братскаго Слова», мы считаемъ себя въ праве сказать, что эти ММ новаго журнала, по своему составу и содержанію, если не лучше, то уже ниванъ не хуже первой книжки, и такимъ образомъ снова уже не условно, а категорически заявить, что «Братское Слово» представляеть собою одно изъ почтенныхъ и полезныхъ изданій, - полезныхъ не только для науки о расколь, но и для нашихъ пастырей церкви, на которыхъ по преимуществу и лежить долгь заботиться объ обращении заблуждающихъ на путь истины и спасенія, и даже для самихъ старообрядцевъ, сближение которыхъ съ церковию составляетъ главную задачу. новаго журнала.

Всего болѣе научнаго интереса представляютъ собою, по нашему мнѣнію, первые отдѣлы разсматриваемыхъ нами № № почтеннаго журнала, въ которыхъ, согласно программѣ изданія, печатаются матеріалы для исторіи раскола. Во второй

Христ. Чтен. № 12. 1875 г.

внижкв «Братскаго Слова» мы находимъ въ этомъ отделе рядъ документовъ о томъ же протопопѣ Иванѣ Нероновѣ, о которомъ шла речь и въ документахъ, напечатанныхъ въ первой внижку, и затумъ-болье десяти документовъ о бывшемъ Златоустовскаго монастыря игуменъ Осоктистъ. Изъ документовъ о Нероновъ на первомъ мьсть стоять двъ челобитныя его царю Алексвю Михайловичу о скорвишемъ избранін патріарха на м'єсто Никона. Хотя, по зам'ячанію редакцін, та и другая челобитная особенно близваго отношенія въ расколу не имъютъ и представляють собою только матеріаль для біографія Неронова и для раскрытія его отношеній къ патріарху Никону, - тъмъ не менъе мы считаемъ объ челобитныя весьма важными историческими памятниками, изъ которыхъ. между прочимъ, видно, что особенно не нравилось въ Никонъ Неронову и его единомысленникамъ. Прося царя дать церкви учителя и пастыря «кроткаго и смиреннаго сердцемъ, могущаго спострадати немощемъ нашимъ, могущаго наказати духомъ протости, не новоначальника, но победителя страстемъ» (стр. 171), совътуя Алексъю Михайловичу искать преемника Никону въ числъ мужей «не славныхъ и честь въка сего любящихъ, но смиренныхъ и проткихъ, и не телесною добротою цвътущихъ, но добродетельми украшенныхъ и благъ плодъ смиренія и добрыхъ нравовъ показующихъ» (стр. 172-173), сътуя о томъ, что «въ забвеніе насъ приведе безстрашіе, паче же покой и честь и слава скоротлимаго въка сего,на вданіе бо каменнаго строенія умъ прострохомъ и о сихъ паче человических душъ спасенія управднихомся» (стр. 176), наконецъ зам'вчая, что «въ день судный не имамы рещи: се азъ и полаты каменныя, и храмы пресвътлые, и домы превеліе, и въ нихъ строи въка сего дивные; но имамы рещи: се азъ и дъти, ихъ же ми еси далъ» (стр. 177), Нероновъ, очевидно, рисуетъ портретъ Никона, -- но рисуетъ пристрастно, выставляя на видъ одни его недостатки и умалчивая о свътлыхъ сторонахъ его архинастырской дъятельности. Еще рвиче говорить о Наконв Нероновь въ другой своей

битной, писанной имъ въ 1664-1665 году. Здёсь онъ, не обинуясь, называеть Никона «вив ума сущимъ (181 стр.). неистовымъ (стр. 182), з имъ, беснующимся вле (184), суеумнымъ (185), пагубникомъ и ума воистинну иступивымъ (187), не человекомъ, но зверемъ» (188). Впрочемъ, какъ видно, не одинъ Нероновъ позволяль себѣ ръзкіе отзывы о Никонъ. Въ то время, когда протопопъ писалъ вторую свою челобитную, многіе и изъ русскихъ архипастырей не слишкомъ церемонились въ своихъ отзывахъ объ опальномъ патріархв. Въ челобитной приведены отрывки изъ отвывовъ нькоторыхь архіереевь о значенім выятвы, положенной патріаркомъ Никономъ на Питирима, митрополита сарскаго и подонскаго за совершение обряда - шествія на осляти въ неділю ваій, за поставленіе Меоодія епископа мстиславскаго и за укоризненныя о патріархів слова, - отзывовь, поданныхь самому царю Алексвю Михайловичу. Въ этихъ отзывахъ некоторые изъ архіереевъ называли Никона «подобнымъ Валаалу волхву», тьмою, высокосердечнымъ и мерзиимъ предъ Богомъ. сравнивали его даже съ сатаной, «сверженнымъ отъ небеснаго жилища, гордости ради и зависти» (стр. 184-185), и всѣ вообще «клятву онаго бездельну покаваща»; только два архіерея, по словамъ Неронова, «аще и согласны со другими писанми быша, но при концы сомнине показаща; собору судъ влятвы оставища» (стр. 187). Очевидно, грозный патріархъ быль не миль многимь, и кромъ ревнителей старины, и послъ собора 1660 года, опредълившаго поставить на мъсто Никона новаго патріарха, пересталь быть «всёмъ стра-. Впрочемъ, хотя большинство русскаго духовенства и привнало (въ 1660 г.) избраніе на місто Никона новаго патріарха діломъ «благополезнымъ и правильнымъ» і), парь Алексий Михайловичь не только не спишиль приведеніемъ въ исполненіе этого соборнаго определенія, по пришель къ мысли, для окончательнаго решенія дела Никонова, соввать новый соборъ, на которомъ бы присутствовали все-

<sup>1)</sup> Дело патр. Ник. стр. 44-45.

ленскіе патріархи. Чтобы отклонить царя отъ такого наміренія. Нероновъ и рішился написать свою вторую челобитную. Нельзя не обратить вниманія на доводы, которыми Нероновъ старается убъдить царя въ томъ, что нътъ нужды въ новомъ соборъ для суда надъ Никономъ и что въ частности неумъстно обращаться по этому дълу въ вселенскимъ патріархамъ. «Какой о немъ, о христолюбивый царю, соборъ в по которымъ правиломъ вселенскіе патріархи онаго судити будуть?» (стр. 182), спрашиваеть въ недоумении Нероновъ. Сказавъ затемъ, что для решенія по леду Никона вполне достаточно определенія, произнесеннаго на соборё русских архіереевъ, Нероновъ писаль: «соборъ же о немъ (т. е. повый, въ присутствіи восточныхъ патріарховъ) веліе безчестіе всему государству и посмыхь во окрестныхъ странахъ, въ державъ же царствія твоего всьмъ архіереомъ и властемъ крайнее безчестіе: лживыхъ убо тёхъ и неправду 'судящихъ показати имаши, и право оно лукавое Никоново слово учинишь, что будто ты, великій государь, дары даль архіереомь и властемъ, и они даровъ ради учинилися тебъ, государю, послушны и руки свои подписали, чтобъ Никону впредь патріархомъ не быть. И аще онъ, Никонъ, всея области соборомъ, не право по правиломъ святыхъ Апостолъ и святыхъ отецъ отставленъ, вленоту собору быти на архіереовъ в властей всея великія Россін: потому что архіереи и власти ушто ево Никона не право суднии. И во окрестныхъ странахъ о сихъ вто не посмъется, и вакова безчестія не будемъ достойны и вправду» (стр. 186)? Нероновъ, очевидно, не могъ сообразить, что слова его могли произвести на нерѣшительнаго государя действіе, противоположное тому, какого ожидаль челобитчикь. Въ самомъ дёлё, если допустить, что Никонъ дъйствительно сдълаль тотъ отзывъ о членахъ собора 1660 года, который указывается Нероновымъ, и этотъ отзывъ не быль секретомъ ни для кого, то что оставалось дълать Алексью Михайловичу, чтобы показать, что «слово» Никона было не больше, какъ «лукавое», и что приговоръ собора Digitized by Google

1660 года быль произнесень членами собора безь всякаго давленія на нихъ царя? По нашему мивнію, оставалось сдвлать то, чего такъ не желалъ Нероновъ и что однакоже сдълаль Алексви Михайловичь, т. е. пригласить въ Москву иля суда надъ Никономъ восточныхъ патріарховъ, приговоръ которыхъ о Никонв, какъ людей стороннихъ, долженъ быль быть чужить всякаго подовржнія относительно его безпристрастія и справединвости; поступивши же такъ, какъ желаль Нероновь, царь только подтвердиль бы справедливость сделаннаго Никономъ отзыва о членамъ собора 1660 г. Что заставляло Неронова такъ настойчиво противиться желанію царя-рішить діло Никона судомъ вселенских патріарховъ, трудно сказать. По видимому, онъ быль убъждень, что и судъ вселенскихъ патріарховь о Никонъ будеть во всемь согласенъ съ судомъ русскихъ архіереевъ. «Не возможно бо, замѣчалъ Нероновъ, православну сущу кому о Никонъ инако мудрствовати» (стр. 186). Ужъ не боялся ли Нероновъ того. что восточные патріархи, по сов'єту которых в Никонъ и началь свою церковно-преобразовательную деятельность, прибывши въ Москву и увнавъ все обстоятельно, -- если и не одобрять поведенія самого Никона, за то не похвалять и тъхъ, кто возставалъ противъ «исправленія церковнаго», предпринятаго патріархомъ съ тою цівлію, чтобы церковь русская во всемь была согласна съ греческою и четырьмя вселенскими патріархами, -- какъ это и случилось? Или, быть можеть, по Неронова дошла вёсть о содержанія полученной паремъ отъ іерусалимскаго патріарха Нектарія граматы 1), и онъ опа-

<sup>1)</sup> Въ которой восточний святитель писалъ, между прочимъ, следующее: «просимъ ми священное ваше величество, чтоби ви не преклоняли слука своего къ советамъ людей завистливихъ, любящихъ мятежи и возмущенія, особенно если такіе будуть изъ дуковнаго сана. Свидётельствуюсь Богомъ, что насъ весьма огорчили случившіеся въ россійской церкви соблазни... Несогласіе и позмущеніе въ церкви страшиве всякой войни, ибо раздираетъ нешвенную одежду Христову, которой не раздёляли и вонни во время страданія Христова. Ви знаете, что въ теперешнемъ положеніи, когда церковь наша находится подъ игомъ рабства и колеблется, какъ корабль, обуреваемый волнами, въ одной вашей россійской церкви ми видёли, какъ въ ковчеге Ноя, прибёжние благочестія и

сался, хотя и скрываль это, чтобы по суду восточныхь патріарховъ Никонъ снова не заняль патріаршаго престола. Какъ бы, впрочемъ, ни было, тол ко Нероновъ, какъ показываеть его челобитная, всячески старался отклонить государя отъ его намъренія-перенести дъло Никона на судъ вселенскихъ патріарховъ и убъждаль Алексвя Михайловича решить его на. основаніи опреділенія собора 16-0 года, и при томъ, какъ можно скорве, ссылаясь при этомъ на то, что уже шесть явть святая соборная церковь вдовствуеть, между темъ какъ, по правиламъ, «болъ тріехъ мъсяцъ вдовствовати той не подобаетъ» (стр. 190). Впрочемъ, Нероновъ согласенъ быль и на созвание новаго собора, только «собору» этому, но мысли Неронова, нужно было разсуждать со прелестномъ мудрования Никона «и о исправлении перковномъ, а не о немъ самомъ: онъ убо писалъ Нероновъ, самоосужденъ и правильнъ и праведнь всея области соборомь отставлень, яко ругатель царствующаго града престолу». Государю оставалось только «монастыри» строенія Никонова «отъ основанія разорить и прелестное его мудрованіе упразднить» и тімь «веліе благо и тишину церкви устронть и отъ смущенія многихъ освободить» (стр. 191). Есть не мало и другихъ интересныхъ свъденій въ разсматриваемыхъ документахъ. Такъ напр. въ челобитной, писанной Нероновымъ въ самомъ началъ 1660 года, когда, значить, еще не быль произнесень окончажельный судь надъ ревнителями старины, уже говорится, что «тысяща тысящь душь христіан вихь, сомивнія ради церковныхъ ве-

мара. Пинѣ же вто внушиль вамъ отвращеніе отъ этого-блага? для чего отвергаете первое достолніе? а первое достолніе есть миръ, ябо Господь, отходя ва вольное страданіе, сказаль: миръ оставляю вамъ, миръ мой даю вамъ. Итакъ, государь, воспрінин ревность по вѣрѣ и постарайся опять возвести законнаго патріарха вашего на его престоль, дабы во время священнаго твоего царствованія не било подожено злаго и гибельнаго начала—смѣнять православних» и правомислящихъ патріарховъ. Это есть начало разрушенія нашей церкви въ Константинополь; оно послужняю и служить досель источнивомъ миегихъ золь и срамить нась предъ западною церковію. Опасайтесь и ви, чтоби необичайное у васъ не обратилось въ гибельную привичку». (Дѣло патр. Няк. стр. 80—81).

щей, чужи общенія пречистыхъ таинъ» (стр. 170). Здёсь обращаетъ на себя внимание не число дицъ, усумнившихся въ правильности церковно-преобразовательной деятельности патріарха Никона, которое, можеть быть, И чено Нероновымъ, какъ думаетъ редакція, а характеръ отношеній этихъ липъ въ церкви православной. По словамъ Неронова, лица, воеставшія противъ начатаго Никономъ исправленія богослужебныхъ книгъ и обрядовъ, -- далеко еще до собора 1666—1667 года, признавшаго ихъ раскольниками, веди себя уже по раскольнически, - прервали общение съ церковію и не хотвли пользоваться совершаемыми вь ней таинствами. что и заставило отцовъ собора отлучить ихъ отъ церкви. А послъ этого нетрудно понять, какъ справедливы увъренія тыхъ писателей, которые говорять, будто бы соборь 1667 года изрекъ свою влятву на противниковъ его опредвленія о новоисправленныхъ кингахъ и обрядахъ, независимо отъ отношенія ихъ къ церкви и обрядамъ православія.

Изъ другихъ документовъ о Нероновъ, напечатанныхъ во второй книжкъ «Братскаго Слова», болъе важное значеніе для исторіи раскола имъютъ слъдующіе: «старца Григорія Неронова челобитная царю Алексъю Михаиловичу за протопопа Аввакума, поданная 6 декабря 1664 года (№ XVII), донесеніе Воловоламскаго архимандрита Савватія о принятіи старца Григорія Неронова подъ началь, 20 сентября 1666 года (№ XX), дъло о жалобахъ Неронова вселенскимъ патріархамъ на притъсненія отъ русскихъ духовныхъ властей, 1666—67 г. (№ XXI), покаянное посланіе старца Григорія Неронова къ парю, патріархамъ и всему собору 1667 г. (№ XXII) и наконецъ житіе Григорія Неронова, составленное послъ его смерти» (№ XXIII). Впрочемъ, послъдній документъ важенъ не столько для исторіи раскола 1), сколько для біографіи Не-

<sup>1)</sup> Мы вполнѣ согласны съ замѣчавіемъ редавцін, что въ «Житін» Неронова «о расколѣ говорится не много и не прямо» (стр. 245), котя въ то же время не можемъ признать вполнѣ справедливымъ того мнѣнія редавцін, будто въ «Житін» вовсе не упоминается о принадлежности Неронова къ дѣлу раскола (см. стр. 285 и 293).

ронова, какъ одного изъ замъчательнъйшихъ дъятелей въ первоначальной исторіи раскола. Правда, въ разсматриваемомъ «Житіи», написанномъ, какъ видно, однимъ изъ самыхъ жаркихъ почитателей Неронова, -- авторъ «Житія», не обинуясь, величаетъ Неронова угодникомъ Божінмъ, -- есть не мало историческихъ невёрностей, анахронизмовъ и другихъ недостатковъ, но за то въ немъ находится не мало и такихъ свъденій о разныхь обстоятельствахь жизни Неронова, которыхь досель мы не встрычали даже въ спеціальныхъ ивслыдованіяхь о немъ. Такъ напр. досель ничего не было извъстно ни о времени и мъстъ рожденія Неронова, ни о жизни его до той поры, когда Нероновъ попалъ въ Москву и сдълался протопономъ Казанскаго собора. Точно также до настоящаго времени мы ничего не внали о живни Неронова послъ собора 1666 года 1). Эти пробълы въ біографіи Неронова восполняются данными, находящимися въ разсматриваемомъ нами «Житіи» его, а равно и въ другихъ вышеуказанныхъ документахъ (ЖМ XX-XXIII), до такой степени, что теперь можеть быть составлена не только вёрная, но и возможно-полная біографія бывшаго протопопа Московскаго Казанскаго собора. Мало этого: благодаря разсматриваемымъ нами историческимъ памятникамъ, многія событія изъ жизни Неронова, извёстныя и прежде, являются теперь въ новомъ свётё. Тавъ напр. въ делніяхъ собора 1666 года говорится, что Нероновъ на этомъ соборъ «отречеся лестнаго си ученія, и даде во свидетельство истиннаго си во истине обращения свое рукописаніе; и тако пріять бысть и послася въ монастырь Іосифовъ, во еже жити въ миръ и покаяній» 2), а между тымъ, какъ показываетъ донесеніе волокомамскаго архимандрита отъ 20 сентября 1666 года, Нероновъ быль посланъ (31 августа 1666 г.)

<sup>1) «</sup>Правоса. Собеседн». 1869 г., кн. 1, стр. 289 и 365.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Донозн. въ истор. авт. т. **У**, стр. 457.

въ Іосифовъ монастырь «подъ началъ за церковный мятемъ и въ освященному собору за непокореніе», при чомъ «вельно» было «надъ нимъ смотръть, чтобъ въ алтарь не входилъ, и въ ризу и въ стихарь не облачался и патрехвли не надвваль, и въ церкви Божіи нигді людей не училь, и не благословляль, и ничего священнического не действоваль, потому что онъ отъ священнаго собору въ запрещения, и отъ священства и отъ комканія отлученъ» (стр. 221). О томъ же говорится и въ «молебномъ посланіи Неронова къ вселенскимъ патріархамъ» (стр. 224). А изъ челобитной Неронова въ царю, патріархамъ и собору 1667 г. (№ XXII) видно, что окончательное присоединение его къ церкви последовало уже въ 1667 году. Не можемъ не обратить вниманія еще на одно обстоятельство. Доселв считалось не подлежащимъ ни малвишему сомивнію извістіе о томъ, что Нероновъ быль въ чисяв справщиковь книгь при патріархв Іосифв. Между твиъ не только самъ Нероновъ ни въ одномъ изъ своихъ сочиненій не говорить объ этомъ обстоятельствів ни слова, но не упоминается объ этомъ и въ «Житіи» его. Если же принять во внимание то, что діаконъ Оедоръ въ одномъ изъ своихъ сочиненій прямо говорить, что «Нероновь у книжныя справы на печатномъ дворѣ не симивалъ никогда и въ наборщикахъ не бываль, въдомо о семъ всей Москвъ 1), то молчаніе объ этомъ обстоятельствъ самого Неронова и «Житія» его получаетъ еще большее впаченіе.

Что касается челобитной Неронова царю Алексвю Микаиловичу за протопопа Аввакума, писанной имъ въ 1664 году, то это небольшое по объему сочинение заслуживаетъ внимания сколько своимъ содержаниемъ, — столько же и еще более темъ, что оно было писано Нероновымъ по приказанию самого царя (стр. 314), — фактъ, который невольно бросается въ глаза и можетъ объяснять многое въ первоначальной истории раскола. Царь, съ согласія и при содействіи

<sup>1)</sup> Снес. «Правося. Собеседи». 1859 г., 2, стр. 469.

котораго патріархъ предпринимаетъ исправленіе церковнобогослужебныхъ книгъ и обрядовъ, секретно поручаетъ одному изъ противниковъ этого исправленія написать ему «маленькую челобитную» о возвращеній изъ ссылки другаго и при томъ самаго заклятаго противника того же исправленія, — изъ ссылки, въ которую Аввакумъ посланъ быль по распоряженію самого царя, вслідствіе жалобь на него духовныхъ властей 1). Какъ върно отображается въ этомъ факть нерышительный характерь Алексыя Михайловича и вакъ посл'в этого не трудно понять, почему въ это особенно время «явишася» И **УМНОЖИЛИСЬ** «раскольницы и мятежницы православныя россійскія деркви» <sup>2</sup>). касается самой вины, за которую Аввакумъ, недавно возвращенный изъ ссылки въ Сибирь, снова былъ посланъ въ ссылку на Мезень, то, по словамъ Неронова, она состояла только въ томъ, что Аввакумъ, по возвращение изъ Сибири въ Москву, решился подать государю «моленейцо о Сергів Салтыков в и о Никонор в и о иных ко жребію святительскаго чина» (стр. 198-199). За это «власти разгиввались» на Аввакума и, по выраженію Неронова, «составили ложь, будто онъ протопонъ ходячи по улицамъ и по стогнамъ градскимъ развращаеть народы, уча, чтобъ къ церквамъ Божінив не приходили. А онъ, протопопъ Аввакумъ, продолжалъ Нероновъ, по твоему великаго государя указу молчалъ, ожидал собора, и по улицамъ и по вресцомъ нигде не учивалъ. Только онъ съ Ларіономъ архіепископомъ да съ твоимъ государевымъ духовникомъ говорилъ наединв о сложения верстовъ, и о трегубой алминуін и о прочихъ догматёхъ..., да о томъ же онъ, протопонъ, говорилъ въ дому окольничева Өеодора Михайловича Ртищева: а инде онъ нигде и по улицамъ ходя о томъ не говариваль» (стр. 199-200). Трудно сказать, на сколько справедливъ въ данномъ случав Неро-

Digitized by GOOGIC

<sup>1)</sup> Жит. Аввак. стр. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Древн. Росс. Вивл. ч. III, стр. 404; Собр. госуд. грам. IV, № 63, 182—185.

новъ. Судя по тому, что самъ Аввакумъ въ своей автобіографін причиной ссылки его на Мезень выставляеть то, что онъ, по возвращении изъ Сибири въ Москву, послѣ недолгаго «молчанія опять сталь говорить», т. е. противъ православія и въ пользу раскола, и самъ сознается въ томъ, что «многіе приходили» къ ному «и, уразумівше истину, не стали въ предестной службъ ихъ (т. е. православной) ходить», можно думать, что жалоба на Аввакума властей, что онъ «церкви запустошиль», вслёдствіе которой царь слаль безпокойнаго протопопа въ ссылку на Мезень была справедлива, и Нероновъ напрасно старается придать ей видъ клеветы на Аввакума. Съ другой стороны, принимая во вниманіе то обстоятельство, что самъ же Аввакумъ въ челобитной въ царю Алексвю Михайловичу, писанной имъ предъ отъвздомъ на Мезень, говорилъ: «нынъ скорбь въ скорби постиже мя, мню, маленкова ради моево моленейца въ тебъ, великому государю, о духовныхъ властъхъ, ихме и нужно тебъ, великому государю, снискать» (стр. 199), и что въ числъ бумагъ, взятыхъ при обыскъ у игумена Оеовтиста на Вятве, находилась, между прочимъ, «протопонова въ великому государю роспись -- хто въ которые во владыки годятца» (стр. 336, № 60), нельзя не согласиться, что и въ вышеприведенных словах Неронова есть извёстная доля правды. Какъ бы, впрочемъ, ни было, несомитенымъ оказывается одно: Аввакумъ съ своими единомышленниками домогался въ 1664 году не только того, чтобы царь «на престоль патріаршескій пастыря православнаго учиниль вмёсто волка и отступника Никона влодея и еретика > 2), но и того, чтобы и архіерейскія канедры въ Россіи были зам'єщены лицами во вкусв Аввакума, приверженцами старины, въ родъ бывшаго строителя Бизюкова монастыря іеромонаха Сергія Салтикова, который до собора 1666 года быль «рас-

<sup>1)</sup> Жит. стр. 70-73.

<sup>2)</sup> Танъ же, стр. 71.

кольникъ и мятежникъ православно-канолическія церкви» <sup>1</sup>), или архимандрита Никанора, такъ печально прославивша-гося во время осады Соловецкаго монастыря <sup>2</sup>). Это последнее желаніе Аввакума, очевидно, не могло нравиться «властямъ», особенно духовнымъ, и нётъ ничего удивительнаго, если «маленкое моленейцо» его объ этомъ предметъ играло большую роль во враждебныхъ отношеніяхъ къ протоцопу «властей» и—въ ссылкъ его на Мезень.

Еще больше научнаго интереса представляють собою напечатанные во второй книжкв «Братскаго Слова» документы о бывшемъ Златоустовскаго монастыря игуменъ Өеоктистъ. О Өеоктиств до настоящаго времени было известно только то, что онъ быль «единомысленникъ, паче же ученикъ» Неронова, «равная учителю своему мудрствовавшій словомь и писаніемъ», сосланъ быль въ Соловецкій монастырь, где написаль слово «о антихристь и о тайномъ царствь его», ватвиъ раскаялся на соборъ 1666 года и жилъ послъ этого въ Покровскомъ монастыръ, «иже на убогихъ дому», гдъ н скончался 3). Теперь, благодаря изданнымъ документамъ, личность эта является въ новомъ и -- въ известномъ смыслѣ — довольно выгодномъ для Осоктиста свътъ. Оказывается, что Осоктисть имель немаловажное значение въ первоначальной исторіи раскода и быль въ свое время такимъ опаснымъ для православной церкви человекомъ, что царь призналь (января 1666 года) нужнымь арестовать его, и для этого отправиль въ Вятку, где въ это время жилъ Өеоктисть - въ кельяхъ Александра, епископа вятскаго, Новоспасскаго архимандрита и Симоновскаго келаря, наказавъ имъ «взять у него, епископа, Осоктиста и держать его бережно и дорогою въ Москвъ весть связана», а «въ епископ-CRHAL BO BCHAL REALAND, BO BCARHAD MECTEND H COCYMEND, H

<sup>1)</sup> Доподи. къ ист. акт. т. V, стр. 455.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ист. русск. раск. стр. 200, 204 и 210.

<sup>3)</sup> Дополн. въ нет. акт. т. V, стр. 457—458; Истор. руссв. раск. стр. 171.

въ его Оеоктистовыхъ кельяхъ осмотръть всякихъ писемъ, и осмотря взять всякія письма, кром'в церковных в книгъ и еписконскихъ домовыхъ» (стр. 322). Обыскъ вполнъ подтвердиль дошедшее до Алексви Михайловича извёстие о томъ, что Өеоктисть «держить у себя на церковь Божію многіе развратные письма» (стр. 320). Какъ видно изъ напечатанней въ «Братскомъ Словъ» «росписи внигъ и писемъ, ввятыхъ при обыскъ у Осоктиста на Ваткъ» (Ж XXVIII), бывшій игумень Златоустовского монастыря иміль у себя такое множество разныхъ сочиненій (въ формѣ книжицъ, тетрадей, выписокъ, писемъ и пр.), что одно перечисление ихъ въ «Братскомъ Словъ» заняло цълый печатный листъ. Редакція замівчаеть, что «документь сей (т. е. роспись) чрезвычайно важень для первоначальной исторіи раскола, такъ какъ сообщаеть свёдёнія о томь, какого рода внигами, сочиненіями и статьями особенно интересовались первые расколоучители, какой значительный запась ихъ можно было найти тогда даже у одного лица изъ поборнивовъ раскола и какъ поэтому значительно было общее число ихъ, и потомъ-какое множество существовало уже до собора 1666-67 г. сочиненій и статей, написанныхъ самими расколоучителями, или въ раскольническомъ духв, и какъ быстро онв расходились по рукамъ, что возможно было только при существовании самой тёсной связи между преданными расколу лицами» (стр. 323). Вполнъ соглашаясь съ этимъ замвчаніемъ редакціи, мы съ своей стороны считаемъ долгомъ совъсти прибавить: редакція напечатаніемъ «росписи» и «показанія, отобраннаго у Өеоктиста 15 февраля 1666 года, въ которомъ объясняется происхождение взятыхъ у Өеоктиста книгъ и писемъ» (№ XXIX), сделала такой подарокъ наукъ о расколъ, который можетъ быть оцъненъ вполнъ только тъми, кто знаетъ, какая тьма покрываетъ досель первоначальную исторію раскола и какъ въ тоже время дорого върное и безпристрастное изложение этой истории. А когда редакція исполнить свое, не разъ высказываемое въ подстрочныхъ замъчаніяхъ къ «росписи», объщаніе напеча-

тать въ своемъ мъстъ тъ изъ взятыхъ у Өеоктиста сочиненій, которыя сохранились досель главнымъ образомъ въ Синодальной библіотекъ, тогда заслуга ея предъ наукой еще болье уяснится всъмъ и каждому.

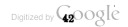
Кромъ разсмотрънныхъ документовъ, во второй книже напечатаны еще следующие матеріалы о Өеоктисте: два посланія его къ боярынь Өедосьь Морозовой (M.M. XXIV и XXV), нарская грамата епископу вятскому Александру о выдачё игумена Өеоктиста и бумагь его Новоспасскому архимандриту (M XXVI) вибств съ «наказомъ» последнему (M XXVII), два «молебных» посланія старца Өеоктиста въ собору 1666 года ( MM XXX и XXXI) и нёсколько мелкихъ документовъ, относящихся въ судьбъ Осовтиста послъ собора 1666 года. Хотя эти документы не имфють того важнаго вначенія для первоначальной исторіи раскола, какое безспорно принадлежить прежде разсмотръннымъ нами; тъмъ не менъе и въ нихъ содержится не мало весьма любопытныхъ и совершенно новыхъ свёдёній какъ о самомъ Өеоктистё, такъ и о другихъ лицахъ, съ которыми онъ находился въ сношенияхъ. Такъ напр. изъ посланій Өеоктиста къ Морозовой видно, какую роль вграла въ свое время эта богатая и знатная покровительница раскола и его поборниковъ; къ ней обращались за помощью матеріальною и нравственною приверженцы старины всякаго калибра: и юродивые въ роде «блаженнаго Кипріана, многострадальнаго Өеодора и трудника нелівноста Аванасія», и протопоны, и даже епископы. Александръ, епископъ вятскій, ванимаеть въ этихъ посланіяхъ Осоктиста первое мъсто. Прося Моровову о покровительствъ разнымъ лицамъ, Өеоктистъ съ особеннымъ усиліемъ старается обратить ея милостивое вниманіе на Александра вятскаго: «прилѣжи ратуему влъ отъ Никона отцу отцемъ епископу Александру вятскому и многое время страждущу руку помощи подай, и братію о сихъ умоли». По словамъ Оеоктиста, положеніе Александра въ Вятвъ было довольно затруднительно: новооткрытая епископія находилась въ «нестроеніи», самъ епи-Digitized by GOOGLE

скопъ нуждался въ «келейномъ поков», а «домовые его привазные и всявихъ чиновъ дюди, не имъя своихъ лворовъ. жили у посадскихъ людей по подворямъ; мъсяцъ поживши, или два, писаль Өеовтисть, да на другой дворь переходать по нужди, что градскіе люди въ Хлыновъ грубы и самочинны, съ безчестіемъ ссылають епископлихъ людей съ дворовъ» (стр. 311). Впрочемъ, какъ ни велико было «нестроеніе» вятской «епископіи». Александръ находиль время не только для переписки съ московскими покровителями своими; но даже -- для просмотра и исправленія присылаемых вему ими сочиненій въ пользу раскола (стр. 313-314). 26 априля 1665 года вятскій епископъ получиль неожиданное утішеніе въ своихъ страданіяхъ. Въ полученной имъ въ этотъ день «богомольной грамотв» царя, извыщавшаго вятского архіерея о рожденін царевича Симеона Алексвевича, Александръ быль «написанъ въ лицъ и на подписи архіспископомъ». Ни мало не медля «преосвященный Божій архіерей, Александръ архіепископъ вятскій и великопермскій» посылаеть «стряпчева своево Саву Васильева въ Москвъ справиться, не по опибкъ ли онъ названъ въ царской грамате архіепископомъ, и, если по ошибкъ, то нельвя-ли какъ нибудь царскую ошибку превратить «въ правду». А Өеоктистъ, жившій въ кельяхъ Александра, съ своей стороны пишетъ боярынъ Морозовой новое посланіе, въ которомъ, доказывая, что «для всемірныя радости пристоить государьской милости въ нему, великому господину, быти», просить Моровову помочь Александру «и собою и благородными родители» -- получить архіепископство, если оно еще не утверждено за нимъ (стр. 317). Фактъ самъ по себь не болье, какъ курьезный, но онъ, въ связи съ прехде сказаннымъ объ Александръ, можеть служить новымъ подтвержденіемъ той общепринятой мысли, что Александръ вятскій въ своемъ протеств противъ исправленія внижнаго водился не столько убъжденіемъ въ необходимости оставить богослужебныя книги въ ихъ прежнемъ неисправленномъ видъ, сколько личною враждою къ патріарху Никону за то, что онъ, присоединивъ къ своей патріаршей области коломенскую епархію, Александра, бывшаго коломенскимъ епископомъ, перевелъ въ Вятку. Какъ видно изъ вышеприведеннаго факта, Александръ былъ очень честолюбивъ, и потому нътъ ничего удивительнаго, если онъ въ своемъ новомъ назначеніи изъ епархіи ближайшей къ столицъ въ епархію далекую и неустроенную увидълъ личное себъ оскорбленіе со стороны патріарха, и ръшился отмстить Никону, подавъ на него, по примъру другихъ, жалобу царю, въ которой обвинялъ натріарха въ искаженіи священныхъ книгъ и обрядовъ, исправленіе которыхъ нъсколько лътъ назадъ самъ же одобрилъ, виъстъ съ другими русскими архіереями на соборъ 1656 года, въ званіи коломенскаго епископа.

Честолюбивыя мечты Александра вятскаго объ архіепископствъ въ скоромъ времени были уничтожены самымъ жестокимъ образомъ. Въ самомъ началъ 1666 года царь Алексъй Михайловичь посылаеть Александру новую грамату, и въ этой граматъ не только называеть его просто епископомъ, но еще повельваеть вятскому архіерею - отдать посланнымь изъ Москвы жившаго у него старца Өеоктиста, державшаго у себя, какъ стало извъстно государю, «многіе развратные письма на церковь Божію», и въ тоже время—позволить имъ сдёлать обыскъ въ его архіерейскихъ кельяхъ, при чомъ царь прибавляль: «а того тебв отнюдь не учинить, что ево, Өеоктиста.... не отдать и писемъ ево въ кельяхъ своихъ осмотръть ....не дать» (стр. 321). Въ данномъ случав невольно бросается въ глаза не столько то обстоятельство, что въ архіерейскихъ повояхъ благочестивый царь Алексей Михайловичъ приказываеть сделать обыскъ, хотя, очевидно, Алексей Михайловичь очень хорошо понималь всю щекотливость такого поступка, когда счолъ нужнымъ заключить свою грамату следующими словами: «и тебъ, богомольцу нашему, въ зазоръ себъ того не поставить, что въ кельяхъ твоихъ ево Осоктистовы письма осмотрены будуть», -- сволько то, что царь посылаеть граматы, какъ своему «богомольцу», такому архіерею, который еще Digitized by GOOGIC

въ 1663 году подалъ ему челобитную, охуждая въ ней исправление сумвола и вообще богослужебныхъ книгъ и благоустроение чиновъ церковныхъ 1), начатое Никономъ съ согласія и при участіи царя, а теперь (въ 1665—1666 г.) держитъ у себя въ кельяхъ человъка, хранившаго у себя «на церковъ Божію многіе развратные письма». Повторяемъ: при такомъ двусмысленномъ отношенія свътской власти къ ревнителямъ старины, церковная реформа Никона, по нашему мнѣнію, и не могла кончиться иначе, какъ раздѣленіемъ русскаго общества на двъ, хотя и далеко неравныя, части, —расколомъ.

Во второмъ отделе второй книжки «Братскаго Слова» мы встръчаемъ продолжение труда иеромонаха Филарета: «опытъ сличенія церковныхъ чинопослідованій по изложенію церковнобогослужебныхъ книгъ московской печати, изданныхъ первыми пятью россійскими патріархами», и статью безъ подписи автора, подъ названіемъ: «два примінательныя свидітельства древности о перстосложеніи для крестнаго знаменія». Такъ какъ объ изследованіи о. Филарета мы уже привели въ свонхъ замѣткахъ о первой книжкѣ «Братскаго Слова» отзывъ самой редакціи, то, не входя въ дальнъйшія сужденія объ немъ, мы обратимъ въ настоящій разъ вниманіе на статью неизвъстнаго автора о перстосложении. Послъ краткихъ, но въ высшей степени дельныхъ заметокъ о томъ, какое значение вопросъ о сложении перстовъ для престнаго знаменія имълъ въ православной полемикъ съ расколомъ въ продолжение двухъ почти стольтій и какъ нужно смотреть на перстосложеніе, а равно и другія обрядовыя особенности, отличающія расколь отъ православія, въ настоящее время, неизвістный авторъ приводить затымь два свидытельства древности о перстосложеніи для крестнаго знаменія — «свидетельства, по его словамъ, непререкаемой важности и темъ более заслуживающія вниманія, что объ нихъ совсёмъ не упоминается въ прежнихъ



<sup>1)</sup> Допоан. въ истор. акт. V, 447.

Христ. Чтен. № 12. 1875 г.

полежическихъ сочиненіяхъ противъ раскола», и именно: свидътельство о троеперстін изъ житія пр. Адександра Ошевенскаго, написаннаго въ началв второй половины XVI столътія современникомъ стоглаваго собора, и свидетельство о томъ же Мелетія, патріарха Александрійскаго, родившагося въ 1535-1540 г. Мы вполнъ согласны, что оба свидътельства, по своей древности и ясности, должны имъть непререкаемую важность для каждаго какъ православнаго, такъ и старообрядца, въ решени вопроса о перстосложения для врестнаго знаменія, но мы не можемъ согласиться съ тімъ. будто бы объ этихъ свидетельствахъ совсемъ не упоминается въ прежнихъ полемическихъ сочиненіяхъ противъ раскола. Сколько намъ извъстно, на свидътельство о троеперстіи изъ житія пр. Александра Ошевенскаго первый обратиль свое внимание покойный преосвященный Игнатій олонецкій (скончался архіспископоми вобопежскими) и привели его ви своеми почемическомъ трудв противъ раскола, подъ названіемъ: «Истина св. Соловецкой обители», напечатанномъ въ 1:44 году (стр. 92-93). Съ тъхъ поръ это свидътельство не разъ указыгалось православными полемиками, писавшими о перстосложен: и для крестнаго знаменія. Такъ напр., мы находимъ его въ сочиневін «о Өеодоритовомъ слові», вышедшемъ въ світь із 1866 году (стр. 78-80), о. Іоанна Виноградова и въ стать :: «о перстосложении для крестнаго знаменія и благословенія по нёкоторымъ новоизслёдованнымъ источникамъ», архимандрита Никанора (нынъ аксайскаго епископа), напечатанной въ «Православномъ Собеседнике» за 1870 годъ (ч. 1, стр. 147-152). Не говоримъ уже о томъ, что на разсматриваемое свидътельство обращали свое внимание и другие наши писатели, хотя и не съ цёлію-полемизировать съ расколомъ, о чомъ прямо и замівчается въ одномъ изъ примівчаній въ разсматриваемой нами стать в (стр. 151). Такимь образомъ, повторяемъ, мы не можемъ согласиться съ неизвёстнымъ авторомъ статьи въ томъ, будто бы су православныхъ писателей прежняго времени, оставившихъ намъ сочиненія протигъ раскола, мы

не встрвчаемъ вовсе указанія» на свидетельство о перстосложеніи-изъ житія пр. Александра Ошевенскаго і).

Что же касается свидътельства о перстосложения для крестнаго знаменія Мелетія, патріарха Александрійскаго, то и объ немъ читающій русскій міръ уже быль опов'ящень нізсколько леть тому назадь, хотя, правда, не въ полемическомъ сочиненім противъ раскола, а въ исторической монографіи 2). Такимъ образомъ оба, приведенныя во второй книжкв «Братскаго Слова», свидътельства древности о перстосложения, строго говоря, не составляють новости иля начки о расколь; изъ этого, однако же, не следуетъ, чтобы напечатание 3) этихъ свидътельствъ въ журналъ, спеціально посвящонномъ изученію раскола, было излишне и безполезно; напротивъ, помъстивъ въ своемъ изданіи указанныя свидётельства, редакція не только не отступила отъ своей главной задачи, но оказала существенную услугу тымь, кто приввань дыйствовать на заблуждающихъ словомъ увъщанія и въ то же время не можетъ имъть у себя подъ руками всъхъ, выходящихъ въ свътъ, сочиненій. Не можеть не быть, благодарна редакціи и наука о расколь за разсматриваемую нами статью. Неизвъстный авторъ не ограничился однимъ напечатаніемъ свидетельствъ о перстосложения, но обставиль эти свидетельства такими. критическими и библіографическими зам'ятками, которыя, уясняя правильное пониманіе діла, въ то же время вносять не мало новаго въ науку о расколв. Дело въ томъ, что еще въ то время, когда православные полемики противъ раскола

<sup>1)</sup> Или, быть можеть, подъ «прежнинь временень» авторъ разуметь времена давно минувшів? Въ такомъ случай мы согласны съ нимъ, и просимъ наши замітанія объ этомъ предметь считать слідствіемъ недоразумінія, вызваннаго въ насъ неточностію вираженій автора.

<sup>2)</sup> Александрійскій патріархъ Мелетій Пигасъ, г. Малишевскаго, 1872 года, т. 1, стр. 287.

<sup>3)</sup> Хотя бы даже и вторичное, — такъ какъ въ первой книжей «Братскаго Слова - въ статъв преосвященнаго архіепископа Литовскаго Макарія свидітельсво изъ житія пр. Александра Ошевенскаго приведено въ одномъ изъ примачаній (отд. II, стр. 60, прим. 43). Digitized by Google

доказывали правильность содержимыхъ церковію обрядовь одними теоретическими разсужденіями, или свидетельствами такихъ памятниковъ древности, которые впоследстви обазались довольно новыми по происхожденію, старообрядцы, ващищавшіе свое «древнее благочестіе» старыми книгами, обратили, какъ можно догадываться, свое вниманіе и на житіе пр. Александра Ошевенскаго, написанное еще въ 1567 году, и, замътивъ въ немъ весьма ясное свидетельство въ польку троеперстія, різшились, по обычаю, если не сділать изъ него доказательства въ пользу двуперстія, ло во всякомъ случав отнять у него значение весьма важнаго доказательства въ защиту древности троеперстія, и для этого «сократили» житіе преподобнаго, опустивъ изъ него, между прочимъ, и тъ слова. въ которыхъ заключается свидътельство о древности троеперстія 1). Но, очевидно, такая проделка поборниковъ мнимой старины съ дъйствительно древнимъ произведениемъ нашей церковной литературы не могла достигать той цёли, для которой она была предпринята; правда, старообрядны, читая житіе пр. Александра Ошевенскаго въ сокращенной редакціи, не видели истиннаго свидетельства этого памятника относительно троеперстія, но только-тв, которымь не удавалось видёть и читать житіе полной редакціи, и до тёхъ поръ, пока православные писатели не обратили своего вниманія на этоть паматникъ древне-русской письменности. Съ сороковыхъ годовъ нынвшняго стольтія, когда, даже по сознанію самихъ противниковъ духовной школы, въ ней стали обра-

<sup>4)</sup> По полному житю, свидательство читается такъ: «азъ же (т. е. висатель житія, іеромовахъ ошевенской обители Осодосій) возбнувъ отъ виданіа и инкого же видь. И наиначе начахъ плакати и ридати, понеже много пререковахъ святому. И увідъ бившая надъ собою, яко десная рука моа ослабъ, длань же о запястіи согнуси, три же перста верхнихъ едва возмогохъ в ивсто содвигнути, иже на лицъ своемъ крестное знаменіе воображати, два же перста нижнихъ ко длани прикорчишася». Въ сокращенномъ житіи это свидътельство нередается слъдующимъ образомъ: «онъ же возбнувъ отъ видънія и увъдъ бившая, яко десная рука его ослабъ, длань же о заимстіи согнуся, два же перста къ длана прикорчишася».

щать больше вниманія на изученіе русской исторіи и даже русскаго раскола 1), становится извёстнымъ нашимъ ученымъ въ числъ другихъ памятниковъ древней литературы и житіе препод. Александра Ошевенскаго. Съ текъ поръ и до настоящаго времени наши писатели, говоря объ этомъ житіи, уже не оставляли по врайней мъръ безъ упоминанія находящееся въ немъ свидетельство о троеперстін, а ващитники православнаго обряда стали ссылаться на него и въ своихъ полемическихъ сочиненіяхъ противъ раскола, и особенно въ устныхъ беседахъ съ старообрядцами. Что оставалось делать ревнителямъ мнимой старины при такомъ положеніи дёла? Указывать на сокращенное житіе, въ которомъ ивтъ свидвтельства о троеперстін, нельзя стало: нашлись списки житія полной редавціи, относящіеся въ началу XVII віна и даже къ концу XVI въка, -- ревнителямъ старины неудобно было, особенно въ такомъ важномъ вопросв, предпочитать этимъ древнимъ спискамъ списки житія сопращенной редакцін, составленные, какъ можно думать, нерание начала XVIII въка, по крайней мёрё писанные уставомъ этого вёка. Одинъ изъ самыхъ главныхъ старообрядческихъ начетчиковъ и писателей, именно въ этомъ званіи состоящій при особів ныпівшняго Московскаго архіепископа Антонія Шутова, Онисимъ Шведовъ, ръшился на отчаянное средство, чтобы вывести любителей двуперстія изъ затруднительнаго положенія. Онъ написаль въ 1873 году целое сочинение, въ которомъ старается опровергнуть подлинность находящагося въ витіи Александра Ошевенскаго свидетельства о троеперстіи и доказать, что будто бы оно есть не лъе, какъ поздняя и злонамъренная продълка троеперстниковъ, сделанная въ начале ХУІІІ века. Въ подробномъ, и нужно прибавить, въ высшей степени дельномъ разбора этого новъйшаго произведенія раскольничьяго пера и состоять тъ замётии, которыми сопровождаеть авторъ разсматриваемой на-

<sup>1) «</sup>Правосл. Собесъди.» 1868 г., III, стр. 172 и 175 г. «Правосл. Обозр».— Іюдь— 1863 г.

ми статьи свидътельство о перстосложение изь житія Алексантра Ошевенскаго и въ которыхъ, по нашему мнѣнію, заключается главное достоянство этой статьи. Что же касается вамътокъ, которыя предпосылаеть авторъ свидътельству Мелетія, патріарха Александрійскаго, то онв состоять изъ краткихъ біографическихъ свідівній о самомъ Мелетін и довольно обстоятельныхъ библіографическихъ свёдёній какъ о сочинснін его, изъ котораго взято свидітельсто о перстосложенін. такъ и о томъ сборникъ сочиненій Александрійскаго патріарха, хранящемся въ Московской Синодальной бібліотекь. въ которомъ находится это сочинение (γριστιανός δρθόδοξος). Замътки эти написаны съ цълію устранить всявія подозрівнія со стороны старообрядцевъ относительно подлинности Меле. тіева свидетельства о перстосложеніи. Для старообрядцевь это свидетельство должно иметь особенно важное значениепотому, что имя Мелетія тесно связано съ исторіей учрежденія у насъ досель оплакиваемаго старообряднами патріаршества, а многія сочиненія его внесены въ уважаємую старообрядцами, такъ называемую, Кириллову внигу.

Въ третьемъ отдёлё помёщены слёдующія статьи: «записка игумена Павла о двухъ его бесёдахъ съ безпоповскими
наставниками, происходившихъ въ Новоалександровске 28 и
29 января 1875 года» и его же «бесёда о Велякомъ Катихизисё, Оеодоритовомъ словё и Мелетіи Антіохійскомъ», «замётка о соборномъ дёяніи на еретика Мартина» и «лётопись происходящихъ въ расколё событій». Входить въ подробное обсужденіе бесёдъ о. Павла мы считаемъ излишнимъ.
Надёемся, что нетолько тё изъ нашихъ читателей, кому выпаль жрсбій быть пастырями церкви, обяванными вразумлять
нашихъ заблуждающихъ братій, но и всё тё, кто почему либо
интересуется расколомъ, давно уже знакомы съ характеромъ
и достоинствомъ бесёдъ съ старообрядцами достоиочтеннаго
о. игумена, по изданной имъ еще въ 1871 году о громной
книге «воспоминаній, бесёдъ и иныхъ сочиненій о глаголе-

момъ старообрядчествъ» 1). О. Павелъ остался въренъ себъ и въ бесъдахъ своихъ съ безпоповскими наставниками, происходившихъ въ Новоалегсандровско въ началь настоящаго года. Тоть же духь любви и кроткой снисходительности въ ваблуждающимъ, тоже внаніе дъла, тоже искусство доводить противника до молчанія, или даже открытаго, противъ воли, цризнанія православной истины, какими отличаются прежде изданныя бесёды о. игумена, встречаются и въ новыхъ его бесёдахъ, о которыхъ идетъ рёчь. А потому, не входя вь подробное изложение содержания разсматриваемыхъ бесёдъ, мы обратимъ вниманіе на другую сторону дёла. Съ тёхъ поръ, какъ о. Павелъ сдълался изъ безпоповщинскаго наставника сыномъ и вм'естъ пастыремъ церкви, не проходитъ, кажется, ни одного года, въ теченіе котораго онъ не побываль бы въ двухъ - трехъ епархіяхъ для собесёдованій съ расвольниками. Путешествія эти съ миссіонерскою цёлію, совершаемыя и вимой и лътомъ и осенью и веспой, предпринимаются о. Павломъ неръдко по собственному его желанію, но большею частію по приглашенію епархіальных преосвященныхъ, а иногда даже по распоряженію Святьйшаго Синода, Во всемъ этомъ нельзя не видъть отрадной для каждаго върующаго ваботливости епархіальных начальствъ и самой церковной власти о приведеніи ваблуждающих въ ограду св. церкви, и при томъ теми именно мерами, которыя однъ и свойственны православной истинъ. Мы не говоримъ уже о томъ, какъ рельефно выступаетъ въ этомъ случав свътлая личность о. игумена Павла, который, по обращеній въ православіе, кажется, поставиль главной и единственной вадачей своей живни — служить св. церкви въ дълъ вразумленія заблуждающихъ съ тою же неутомимою ревностію и усердіемъ, съ вакими прежде действоваль во вредъ церяви и въ пользу раскола. О. Павелъ, очевидно, хорошо

<sup>1)</sup> Нікоторыя изъ вошедшихъ въ эту книгу звоспоминаній и бесівдь. о. Павля были напечатаны отдільной книгой еще въ 1868 году.

усвоиль себь слова Апостола Іакова (V, 19 и 20) и, помня свои прежнія прегрышенія предь св. церковію, спышть такь сказать, покрыть ихъ обращеніемь прежнихь своихь братій, нерыдко имь же совращенныхь съ пути истины, оть заблужденія пути ихъ. Такимь образомь, повторяемь, ежегодния путешествія настоятеля Никольскаго единовырческаго монастыря вы равныя епархіи для собесыдованій съ раскольниками, очень не рыдко оканчивающіяся успыхомь, представляють собою явленіе вы высшей степени отрадное. Но, да простять намы наши читатели, если мы укажемь имь вы этомы свытломы явленіи и нікоторую тынь, которая не можеть не смущать всякаго, кто дорожить истиной, любить св. церковь и неравнодушень кы участи нашихь заблуждающихь братій.

Надвемся, что всякій, кто следить за газетами и другими періодическими изданіями, не могь не замітить, что и въ Новоалександровске, и въ Режицахъ, и въ Динабурге, и въ Ригь, и въ Старорусскомъ увзяв, и въ Исковской губернін, н въ Гуслицакъ. и въ Саратовской енархіи, и на Дону, и въ Симбирской губернін, однимъ словомъ, везді, гді только ни происходять въ последніе годы публичныя собеседованія съ раскольниками, -- дъйствующимъ лицомъ въ нихъ со стороны православія является одинь и тоть же о. Павель, нгуменъ Московскаго единовърческаго монастыря 1). Увавывая на этоть факть, мы не то хотимъ сказать, что одному человъку, и при томъ некръпкому здоровьемъ, такой трудъ- не по силанъ, -- сила Божія въ немощи совершается, и о. Павелъ, сколько намъ извёстно, не тяготится своими путешествіями для дела Божія, -- а то, что если преосвященные разныхъ епархій, при первомъ желаніи устроять у себя публичемя собесёдованія съ раскольнивами, обращають свое вниманіе на Москву и приглашають для этихъ собесёдованій настоятеля Московскаго единовърческаго монастыря, игумена Павла.

<sup>1)</sup> Иногда съ тою же палію лугемествують ісроменах Пафнутій, сыщенник Голубевь и др.,—но рідко.

то не значить-ли это, что и въ настоящее время мы ведемъ борьбу съ расколомъ лакже оригинально, какъ оригинально вели ее полтораста лёть тому назадь, съ тёмъ только различемъ, что въ то время (именно въ первую четверть прошлаго стольтія) людей, способныхь въ собесьдованію съ раскольниками, Москва, Петербургь, Калуга, Вязники, Ржевъ, Тверь, Торжовъ, Олонецкъ, Стародубъ и другіе православные города искали въ Нижнемъ Новгородъ, откровенно сознаваясь, что въ нихъ самихъ «таковыхъ людей къ оному двлу (т. е. «разговору о вврв» съ раскольниками) искусныхъ никого не обретается, понеже которые хотя отъ внигъ божественнаго писанія и весьма довольство им'вють, но токмо ихъ распольническихъ паденіевъ въ тонкость повнать и съ ними разговоровъ имъть вдаль не могутъ > 1), между тъмъ вакъ въ наши дни почти всё города православной Руси ищутъ и обратають человака, знающаго всв «раскольническіе надежи» и имеющаго «въ разглагольствію съ раскольщики неусыпную охоту», въ Москвъ. Мы ни чуть не противъ того, чтобы Москва играла нынъ въ дълъ обращения заблуждающихъ къ церкви роль Нижняго Новгорода и, вместо јеромонаховъ Неофита, Іосифа Решилова и Филарета, которыхъ въ 20-хъ годахъ прошлаго столетія всюду просили у преосвящениаго Нижегородскаго Питирима, посыдала въ развиля енархін для собеседованій съ распольниками о. игумена Павла; первопрестольной столица, вы которой появились первыя свиена раскола и которая до настоящаго времени не утратила первенствующаго значенія въ дёлахъ раскола, канъ поповіпинскаго, такь и безпоновывискаго, естественные, чымь Нижнему, или другому накому либо городу, быть центромъ миссіонерскаго управленія и имёть у себя людей, знающихъ тонкость всь распольническіе надежи», а о. Павель,

<sup>1)</sup> Полн. собр. постановл. и распоряж. по въд. прав. испов. т. 1, % 227, стр. 245, снес. № 131, стр. 153; Описаніе довумент и дълъ, т. 1, стр. 472—482, 571—588.

вром'я того, что «въ разглагольствію съ раскольщики ревность и силу въдъніемъ въ писаніи имъетъ не точію миье оныхъ Филарета, Неофита и др., но и вищше», посылается иногда въ разныя мъста для собесъдованій съ старообрядцами, всябдствіе ихъ собственныхъ просьбъ, какъ бывшій нъкогда ихъ внаменитый и уважаемый наставникъ (отд. III. стр. 160). Но мы не можемъ не выразить глубоваго и испренняго сожальнія о томь, что часто о, игумень командируется въ ту или другую епархію не потому только, что старообрядцы этихъ епархій были нівогда его учениками, но и потому, что и въ настоящее время, говоримъ, не рискуя виасть въ ощибку, почти во всъхъ нашихъ епархіяхъ «таковыхъ людей въ оному делу испусныхъ никого не обратается», или по врайней мёрё мало обрётается, «понеже воторые хотя отъ книгъ божественнаго писанія и весьма довольство имбють, но токмо ихъ раскольническихъ паденіевъ вь тонкость познать и съ ними разговоровъ имъть вдаль не могуть». Долго-ин будеть продолжаться такой порядовъ вещей, мы не внаемъ; но можемъ сказать, не опасаясь погръшить противъ истины, что доколь наши епархіи не будуть имъть вр типр всрхя приходских священниковя своихя Павловъ, т. е. людей, до тонкости изучившихъ всѣ раскольническіе падежи, -- діло обращенія заблуждающих в на путь истины будеть идти также безуспёшно, какъ безуспёшно шло оно досель. Мы вполнъ вършиъ, что бесъды о. Павла съ старообрядцами производять на многихъ изъ нихъ сильное впечативніе, что о. игумень иногда двлаеть безответными самихъ наставниковъ раскольническихъ, или даже заставляетъ наъ торжественно сознаваться въ томъ, что законнаго права на учительство и вообще на исполнение пастырских обязанностей они не имъють (отд. III, стр. 161 и 164); но всего этого, по нашему мненію, слишкомъ мало для того, чтобы лица, цёлую жизнь коснёвшія въ расколё, совнали его неправоту и обратились въ церкви; убъжденія, котя бы и ложныя, не измёняются въ продолжение двухъ-трехъ дней, а на-

ставники раскольническіе, безотвётные въ присутствін миссіонера, не замедлять, конечно, ослабить неблагопріятное для нихъ впечатление беседь случаннаго проповедника, скоро возстановять свой авторитеть вы глазахы простодушной массы и снова примутся за свою неустанную работу «въ пользу древняго благочестія»; вто имъ противустанеть? Впрочемъ, справедливость мысли, что для успёшнаго действованія на старообрядцевъ — съ цълію обращенія ихъ къ церкви недостаточно однихъ миссіонеровъ, хотя бы они были искусны въ своемъ дъль также, вакъ искусенъ о. Павелъ, а необходимо еще обстоятельное знаніе, раскола всёми приходскими священниками, чтобы и они, въ случав нужды, «могли безъ ватрудненія обличать его заблужденія, въ какомъ бы видівони не обнаруживались » 1), давно уже совнана какъ епархіальными преосвященными, такъ и самою церковною властію. Плодомъ этой мыски были, такъ называемыя, миссіонерскія отдёленія въ семинаріяхт, въ которыхъ лучніе воспитанняви должны были изучать расколь со всевовможною обстоятельностію. Нельзя не пожальть отъ всей души, что эти отделенія, не успевшія еще, такъ сказать, войти въ свои задачи, были закриты, и нынъ преподаваніе ученія о расколь въ каждой семинаріи предоставлено мъстному благоусмотрвнію и, главное, мъстнымъ средстванъ. При такомъ положении дъла о. Павлу долго еще придется путеществовать по разнымъ городамъ и весямъ нашего обширнаго отечества, а расколъ по прежнему будеть не слабъть, а умножаться, какъ было это и въ то время, когда разъважали по разнымъ городамъ и заводамъ Россіи Неофиты, Іосифы Ремиловы и другіе знатови «раскольническихъ падежей», а приходское духовенство наше, по свидытельству Посошкова, «не токио отъ лютерскія или отъ Римскія ереси, но отъ самого дурацкаго раскола не знало чёмъ

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 535—537, 743—644 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>, Собр. вост. по части раск., 1860 г. кн. 2, стр. 526 — 527, 623 — 624 692 и др.

оправити себя, а ихъ бы обличить и научить, какъ имъ жить и отъ пропасти адскія како имъ забыть, но и запретить крвпко не разумвло» 1). Надвемся, по крайней мврв, что наши пастыри перкви, лишонные возможности изучать «до тонкости» расколь въ школв, не преминуть воспользоваться для ознакомленія «съ раскольническими падежами» твми данными, какія представляеть современная литература и въчастности «Братское Слово».

Небольшая замътка о соборномъ дъянін на еретика Мартина составляеть собственно перепечатку напечатанной еще въ 1866 году статейви объ этомъ предметв, написанной первоначально по желанію и по мысли повойнаго Московскаго митрополита Филарета, который въ письме на имя недавно скончавшагося о ректора Московской академія, протоіерея А. В. Горскаго, поручиль передать редактору «Братскаго Слова» следующее: «стоило бы труда написать, или упомянуть о дваніи на Мартина съ болве свободною притикою, нежели донинъ... Нельзя ли поставить дъло такъ? Дъяніе представляеть признаки неподлинности; употреблявине его противъ раскольниковъ не были знакомы съ археологическими и критическими пріемами и потому доверчиво пользовались благопріятнимъ документомъ. Существенная вина на неизв'ястномъ, который вздумаль послужить правдё неправдой» (стр. 142 примъч.). Въ такомъ тонъ и составлена была замътка о соборномъ дъяніи на еретика Мартина въ 1866 году и напечатана въ «Современной Летописи», а тенерь перепечатана въ «Братскомъ Словв». Нельзя не быть глубово благодарнымъ почившему Московскому архипастырю ва его атворитетное указаніе новой постановки вы духовной наукі вопроса о соборномъ даянін на еретина Мартина 2); нельзя не поблагодарить и автора «замътви» за мастерское выполнение

<sup>1)</sup> O CKYA. H GOT. CTP. 10.

<sup>2)</sup> Свътскіе писатели еще раньше 1856 года уже высказывали мысль о неподленности соборнаго дъянія на еретика Мартина.

имъ мысли повойнаго святителя, хотя въ тоже время нельзя не сознаться, что сказанное въ «замъткъ» далеко не исчерпываеть вопроса и не разрышеть всёкь недоумений, какія предъявлялись и предъявляются старообрядцами относительно признаннаго теперь неподлиннымъ документа. Предоставляя разрфшеніе этихъ недоуменій будущему, когда, вероятно, наступить возможность говорить о соборномъ делнім на еретика Мартина еще съ болве свободною критикою, чвиъ какая видна въ «замътвъ», и болъе положительно, чъмъ отрицательно, мы обратимъ теперь внимание на другую сторону дъла, имъющую отношеніе къ соборному дъянію на еретика Мартина. Неподлинность этого деянія теперь считается несомнівнюю; а если такъ, то, по долгу правды, и ті возорівнія на многіе изъ содержимыхъ старообрядцами обрядовъ, кавія высказывались въ нѣкоторых в полемических сочиненіяхъ противъ раскола, на основани этого дъянія, и по которымъ выходило, что напр. двуперстіе заимствовано будто бы нашими предвами отъ армянъ и есть обычай армянскій, должны быть признаны неосновательными, и существенная вина за нихъ должна падать на того же неизвёстнаго, который вздумаль послужить правдё неправдой. Къ сожаленію, ваглядь на двуперстіе, какъ армянскій обычай, быль выскавань не въ тъхъ только полемическихъ сочиненияхъ противъ раскола, которыя писались послё изданія въ 1718 году соборнаго діянія на еретика Мартина, но и въ тёхъ, которыя напечатаны были до появленія въ свёть неподлинняго документа. Въ Жевив напр. и Уветь двуперстіе прямо трактуется, какъ армянскій обычай. На кого же должна пасть вина за такой взглядъ на старообрядческое перстосложение для престнаго внаменія писателей указанных книгь? Чтобы отвётить на этотъ вопросъ справедливо, необходимо, по нашему мивнію, показать, кто первый высказаль у нась такой взглядь на двуперстіе и въ чемъ онъ состояль.

Какъ свидътельствуютъ памятники, впервые лица, крестящіяся не тремя перстами, названы «подражателями арме-

новъ - единовърными намъ восточными святителями - Макаріемъ, патріархомъ Антіохійскимъ, Гаврінломъ, патріархомъ Сербскимъ, Григоріемъ, митрополитомъ Никейскимъ, и Гедеономъ, митрополитомъ Молдавскимъ, бывшими у насъ въ Москвъ въ то время (въ 1655 - 1656 году), когда патріархъ Никонъ приступилъ въ внижному исправленію. На вопросъ Никона, которыми перстами нужно изображать престное знаменіе, указанные іерархи отвінали; «треми первыми персты десныя руки, и втооть христіанъ православныхъ не творить кресть тако, по преданію восточныя церкве, еже держа съ натала въры даже доднесь, есть... подражатель арменовъ. Здёсь не сказано прямо, что двуперстіе есть армянскій обычай, а только названы «подражателяли арменовъ» лица, не крестящіяся тремя перстами. Но имін въ виду то обстоятельство, что въ посланів Никона, на которое отвічали указанные архипастыри, ръчь шла о томъ, кто поступаетъ пра-. вильнье, - тъ ли, кои крестятся тремя первыми перстами, или тъ, кои крестятся двумя-указательнымъ и среднимъ, слагая въ то же время и три перста — большой и два последнихъ во образъ св. Троицы, справедливо думать, что подъ «подражателями арменовъ разумелись лица, престившіяся старообрядческимъ перстосложениемъ. Въ этомъ еще болбе уббъдаеть слідующій факть. Когда Никонь, въ день памяти св. Медетія, патріарха Антіохійскаго, спросиль присутствовавшаго въ Чудовъ монастыръ на заутрени Макарія, патріарха Антіохійскаго, какъ понимать сказаніе пролога о томъ, что Мелетій сначала покаваль народу три перста, и не было знаменія, затёмъ сложиль два и къ нимъ пригнуль одинъ, и отъ руки его произошелъ огонь, - Макарій, сказавъ, что Мелетій сначала показалъ «три первыя персты разлучены другъ отъ друга», а потомъ твже три перста соединилъ, прибавиль: «и аще кто сими треми персты на лицъ своемъ образъ креста не изобразуетъ, но имать творитя, два последнія соединя съ великимъ пальцемъ, да два великосредняя простерта имъти, и тъмъ образъ креста изображати, таковий

арменоподражатель есть, арменове бо тако воображають на себъ кресть» 1). Затемъ взглядъ на двуперстіе, какъ армянскій обычай, быль повторень въ соборномъ свиткъ собора 1667 года, на которомъ присутствоваль тоть же Макарій патріархъ Антіохійскій <sup>2</sup>). Писатели Жевла (л. 60), Увёта (л. 103-об., 105 об. н 106) и другихъ полемическихъ книгъ 3), высказывая тотъ же взглядъ на старообрядческое перстосложение, очевидно, только повторяди то, что было сказано прежде ихъ, -- съ тъмъ, впрочемъ, различіемъ, что тогда какъ Макарій патріархъ Антіохійскій и соборъ 1667 года обычай креститься двумя перстами - указательнымъ и среднимъ только называли обычаемъ армянскимъ (по внъшнему виду), - въ Жезлъ и Увътъ указывается и причина, почему армяне крестятся двумя перстами, слагая при этомъ и три перста: первый, четвертый и пятый: «да покажуть неравенство диць божественных чрезъ неравенство перстовъ». Это не значить, впрочемъ, чтобы авторы указанныхъ полемическихъ книгъ приписывали напимъ предкамъ, крестившимся двумя перстами, какое либо неправое мудрованіе, - напротивъ, они потому и убъждали всъхъ принять троеперстіе, что, считая двуперстіе армянскимъ обычаемъ, не хотвли, чтобы наши двуперстники, правильно исповедующіе св. Троицу, слёдовали въ этомъ обряде еретикамъ армянамъ, употреблявшимъ двуперстіе будто бы для выраженія неправославной мысли. Сказавъ, что армяне слагаютъ при совершеніи врестнаго знаменія первый, четвертый и пятый персты, «да покажуть неравенство лиць божественных в чрезъ неравенство перстовъ», авторы Жезла и Увъта продолжають: «убо намъ (т. е. русскимъ, не исплючая и раскольниковъ, противъ которыхъ главнымъ образомъ и направлены указап-

<sup>1)</sup> См. обо всемъ [этомъ въ Скрижали, изданной Никоновъ; снес. истор. русск. раск. стр. 154-155.

<sup>2)</sup> Дополн. въ историч. акт. т. V, стр. 472, § 22.

<sup>3)</sup> Двуперстіє трактуєтся армянскимъ обычаємъ и въ Посланіяхъ Игнатія, митрополита Тобольскаго и даже въ Розискъ св. Димитрія Ростовскаго (ч. 2, стр. 490, ч. 3, стр. 571 изд. 1847 г.)

ныя книги), незнающимъ въ божественныхъ лицахъ неравенства, но весьма равенство исповъдующимъ, неподобаетъ лестному ихъ воображенію сообщатися, паче же противнъ равншыми персты первыми равенство Отца и Сына и Святаго Духа изобразующе исповъдати». Послъ всего свазаннаго очевидно, что взглядъ на двуперстіе, какъ армянскій обычай, явившійся у насъ еще въ патріаршество Никона, образовался не самостоятельно, а былъ подсказанъ намъ греками, — въ частности Антіохійскимъ патріархомъ Маваріемъ. Справедливъ-ли такой ввглядъ? Не отвъчая на этотъ вопросъ прамо, мы укажемъ нъкоторыя данныя, которыя могутъ служить къ разъясненію его.

По нашему мнфнію, трудно предположить, чтобы патріархъ Макарій, называя двуперстіе армянскимь обычаемь, действоваль не по убъщенію, а съ какою либо предвзятою-мыслію, напр. въ угоду Никону, желавшему ввести троеперстіе на мъсто двуперстія. Думать такъ не позволяють следующія обстоятельства. Во первыхъ, въ то время, когда высказанъ быль Макаріемь ввглядь на двуперстіе, какь армянскій обычай, у насъ въ Москвѣ не мало было армянъ, и Макарію, а тымь больше Никону, по его собственнымы словамы, «подвигшу» Макарія разъяснить смыслъ сказанія о Мелетін, нельзя было не знать этого. А если такъ, то очевидно, что Макарій не могь въ слухъ всего, бывшаго въ церкви, народа русскаго неправильно назвать двуперстіе армянскимъ обычаемъ, не рискуя быть немедленно обличеннымъ въ неправдъ. Между тёмъ такого обличенія со стороны московскихъ двуперстниковъ не только не было, но, какъ покавывають памятники, многіе изъ нихъ въ заявленіи восточныхъ святителей о томъ, что вто врестится не тремя первыми перстами, а двумя, тотъ-«нодражатель армяновъ», видели «истины извещение» и потому оставляли двуперстіе и принимали гроеперстіе, убъждая въ тому же и другихъ 1). Во вторыхъ: если предположить,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Прав. Собес. 1858 г. ч. 2, стр. 593; снес. Опис. рукоп. Сиюд. библ. 11, 3, стр. 524).

что двуперстію было придано значеніе армянскаго обычая съ тою цёлію, чтобы этимъ лишить его того уваженія, какимъ оно пользовалось въ народъ русскомъ, то не лучше ли было Макарію поступить такъ, какъ поступиль въ свое время Стоглавъ, т. е. назвать его обычаемъ не армянскимъ, а датинскимъ, - не потому только, что предъубъядение нашихъ предковъ противъ латинъ и всего датинскаго было гораздо сильнъе антипатій ихъ въ армянамъ и всему армянскому, но и потому особенно, что для такой постановки вопроса было больше основаній въ тъхъ самыхъ книгахъ, на которыя ссылались въ свою защиту ревнители двуперстія. «Единовольники и яковиты». т. е. монофизиты, а слъдовательно и армяне, которыхъ подоврѣвали у насъ въ монофизитствѣ, крестятся, по сказанію нашихъ древнихъ книгъ, однимъ перстомъ 1), между тъмъ какъ, по сказанію тъхъ же книгъ, датины начертывали крестъ «двъма перстома» 2), а благословдяли «странно нъкако пятьми персты» 3). Если же Макарій, не смотря на все это, назваль двуперстіе не латинскимъ обычаемъ, какъ впоследствии и стали называть его нъкоторые 4), на основаніи указанныхъ данныхъ, по армянскимъ, - необходимо допустить, что онъ руководился въ этомъ случав не системой приспособленія, а одной исторической правдой. Такъ действительно и смотрели на дело даже те изъ современниковъ Никона, державшихся двуперстін, которые знали помъщонное въ Кирилловой книгъ преніе Панагіота съ Азимитомъ, въ которомъ первый обличалъ последняго за двуперстіе. Въ третьихъ, по свидътельству Игнатія, митрополита тобольскаго, патріархъ Никонъ, когда патріархъ антіохійскій и другіе восточные іерархи впервые ва-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Иноч. потребн. 1639 г. л. 255, сн. л. 823. об.

<sup>. 2)</sup> Тамъ же, л. 258, сн. кн. Кирилл. 236.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Потр. л. 255.

<sup>4)</sup> Иращ. Питерии. отв. 30; Облич. Өеоф. гл. I, разсужд. 9, свид. 4. л. 25—26.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) «Прав. Собес.», 1868 г. ч. 2. стр. 592.

Христ. Чтен. № 12 1875 г.

мътили ему, что употребляемое имъ двуперстіе есть преданіе армянское, а у грековъ врестятся тремя первыми перстами, «зълнъ оскорбися» и не повършть на-слово восточнымъ гостямъ, но велълъ привести къ себъ изъ гостинаго ряда купцовъ, «армянскаго рода», прибывшихъ въ Москву изъ Астрахани и Казани, подробно распрашивалъ ихъ, какъ они слагаютъ персты и крестъ на себъ полагаютъ, и только тогда убъдился въ справедливости словъ Макарія и другихъ, когда допрашиваемые армяне «явишася крестящеся двоеперстно, но во обвожденіи руки прежде на лъвое, потомъ на десное рамо полагаху», а о грекахъ сказали, что они «треми первыми персты крестятся» 1).

Имъ́я въ виду все сказанное, нельзя не придти къ заключенію, что Макарій, патріархъ антіохійскій, а за нимъ и другіе, называя двуперстіе армянскимъ обычаемъ, дъйствовали искренно, хотя, быть можетъ, и ошибочно. Но ошибочно-ли? Въ отвътъ на этотъ вопросъ укажемъ слъдующія данныя.

Что въ древности <sup>2</sup>) армяне крестились однимъ перстомъ, въ этомъ не можетъ быть сомнънія. Но мы не можемъ повърить на-слово тъмъ, кои утверждаютъ, будто бы армяне, какъ придерживающіеся ереси монофизитской, употребляютъ для крестнаго знаменія одноперстіе и до настоящаго времени и будто бы двуперстіе у армянъ не только «никогда не употреблялось», но даже «въ обличеніе ихъ ереси монофизитской было изобрътено на Востокъ и явилось у насъ» <sup>3</sup>). Есть писа-

<sup>1)</sup> III посл. гл. 18-20; «Правосл. Собесед.» 1855 г. кн. 2, стр. 102-105.

<sup>2)</sup> Заслуживаеть вниманія при этомъ и то обстоятельство, что напр. патріархъ іоакимъ, не разъ утверждая въ Увъть, что двуперстіе есть армянскій обичай, постоянно въ подтвержденіе своихъ словь прибавляль: "и сего сами армени и благочестивне люди, иже въ ихъ странахъ били, суть съидътелн" (д. 103 об.), или: "и о семъ всякъ православный да вопроситъ ради истиннаго свидътельства самъхъ армянъ и тъхъ, кои отъ православныхъ нашихъ россійскихъ людей тамо въ ихъ странахъ биваютъ. И вси вамъ имутъ рещи, яко тако двѣ ма персти армены, якоже и раскольницы крестятся" (д. 106).

<sup>3)</sup> Излож. вър. церкв. армянск. г. Тронцкаго, стр. 213; снес. «Правосл. Собесъди.» 1863 г. ч. 1. стр. 185.

<sup>4) «</sup>Гражданинъ», 1874 г. № 15, стр. 426; снес. стр. 428.

тели, которые прямо говорять, что нынв армяне (по крайней мъръ григоріанцы) крестятся тремя перстами 1); другіе же утверждають, что вь настоящее время некоторые армяне употребляють для крестного знаменія и двуперстіе. Не говоря о свидътельствъ объ этомъ ученаго грека преосвященнаго Никифора Өеотовія 2), которое иными, пожалуй, можеть быть заподозрёно въ тенденціозности, мы укажемъ въ этомъ случав на свидвтельство такого лица, для котораго вопросъ о двуперстін, какъ армянскомъ обычав, совершенно безравличенъ и отъ котораго поэтому можно ожидать полнаго безпристрастія. Въ 1869 году инокъ Варнава, безпоповедъ поморскаго толка, путешествоваль на Востокъ и быль, между прочимъ, въ Александріи, гдф вель бесфду съ Пелусійскимъ митрополитомъ Амфилохіемъ 3). Митрополить этотъ, откровенно сознавшійся въ томъ, что онъ ни соборнаго д'вянія собора 1667 года, ни Ровыска, Прашицы-и другихъ полемическихъ противъ раскола внигъ не видалъ и не читалъ, говориль Варнавв, между прочимь, что какъ въ древности крестились и тремя и двумя перстами, такъ и нынъ можно употреблять для крестнаго знаменія и троеперстіе и двунерстіе, и при этомъ совершенно случайно сосладся на примеръ армянъ, замётивъ, что «одна половина ихъ молится двуперстнымъ сложеніемъ, а другая триперстнымъ, именно: отъ іерусанима до Цараграда — тремя персты, а въ Арменіи и прочихъ мъстахъ, прилегающихъ въ Персіи, двумя персты» 4). Отъ кого могли ваимствовать нъкоторые армяне обычай креститься двуми перстами, -- отъ латинъ-ли, у которыхъ двуперстіе съ XVI въка стало употребляться наравив съ троеперстіємъ и пятиперстіємъ b), какъ думають нѣкоторые b),

¹) «Духовн. Бесёда», 1858 г. т. IV, 351.

<sup>2)</sup> См. его отв. на 15 вопр. старообр. стр. 335.

<sup>3)</sup> Объ внокѣ Варнавѣ и его путешествів на Востокъ см. въ «Соврем. Лѣтоп.» 1871 г. №№ 4 и 11.

<sup>4)</sup> Ист. журн. кн. XIV, л. 41 об. и 42.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) «Правося. Собеседн.» 1863 г. кн. 1, стр. 112—113.

<sup>6)</sup> О <del>О</del>еодор. сл. стр. 167.

оть несторіань-ли. которые: какъ свидетельствують памятники 1), крестились двумя перстами еще въ ІХ въкв и съ которыми армяне нерэдко входили въ сношенія по діламъ віры, - или, наконецъ, отъ православныхъ сирійцевъ, которые также, какъ и несторіане, не только въ ІХ вікі, но и послів, употребляли для крестнаго знаменія два перста 2), для насъ этоть вопрось не важень; для нась важно въ данномъ случав переданное добросовъстнымъ старообрядцемъ 3) свидътель. ство современнаго намъ грека о томъ, что въ настоящее время нъкоторые армяне крестятся двумя перстами. Если же нъкоторые изъ армянъ употребляють для крестнаго знаменія двуперстіе нынь, то исть ничего невероятнаго и въ томъ, что они крестились двумя перстами не только въ прошломъ стольтіи, какъ свидьтельствуеть объ этомъ ученый грекъ Нивифоръ Өеотокій, но и въ XVII вікі, какъ утверждаль это въ 1656 году антіохійскій патріархъ Макарій, которому, какъ патріарху той страны, въ которой издревле употреблялось двуперстіе не только православными, но и еретиками, трудно было незнать, у кого въ его время оставалось въ употребленіи это перстосложеніе. Все это мы говоримь не для того, чтобы закрышть за употребляемымь старообрядцами перстосложеніемъ названіе армянскаго обычая, тімь боліве-армянской ереси, — мы знаемъ, что было время, когда и православные на Востокъ крестились двумя перстами, и наши предки могли отъ нихъ заимствовать этотъ обычай, - въ этомъ елучав мы вполнв раздвляемъ взглядъ редакціи «Братскаго Слова», которая говорить, что въ настоящее время въ изслъдованіяхъ объ обрядовыхъ различіяхъ между расколомъ и православіемъ не должно быть и вопроса о православіи, или неправославіи того или другаго обряда самого въ себів, а тольво можно развъ допустить вопросъ объ относительномъ ихъ

<sup>1)</sup> Asseman. biblioth. orient. t. III, pars. 2, pag. 388.

<sup>2) «</sup>Братск. Сл. вн. I, отд. II, стр. 43-44.

<sup>3)</sup> Инокъ Варнава вскорф по возвращенія съ Востока присоединился къ съ. церкви.

достоинствъ, — о томъ, воторый изъ нихъ съ большимъ удобствомъ и полнотою выражаетъ извъстную, съ нимъ соединяемую, догматическую мысль (Отд. II, стр. 147), — но для того, чтобы показать, что мнъніе, будто бы двуперстіе никогда не употреблялось у армянъ и что слъдовательно восточные іерархи и за ними Московскій соборъ 1667 года, называя его армянскимъ обычаемъ, говорили если не совнательную, такъ по крайней мъръ ненамъренную неправду, — мнъніе, съ которымъ тъсно связано другое, будто бы соборное дъяніе на еретика Мартина появилось на свътъ именно вслъдствіе желанія подтвердить неправильный взглядъ собора 1667 года на двуперстіе, какъ армянскій, еретическій обычай 1), не легко признать вполнъ основательнымъ.

Минуя «лётопись происходящих вы раскоде событій», вы которой, однакоже, есть не мало весьма любопытных сведденій о разных вопросахь, волнующих современный намы расколь, переходимь къ третьей книжке «Братскаго Слова».

Эта внижва новаго журнала не такъ разнообразна по своему составу и, но нашему мнѣнію, не такъ интересна даже по своему содержанію, какъ предъидущая. Въ первомъ отдѣлѣ ея напечатано «Свазаніе іеросхимонаха Іоанна, основателя Саровской пустыни, объ обращеніи раскольниковъ ваволжскихъ», представляющее матеріалъ для исторіи раскола въ началѣ XVIII столѣтія. Въ предисловіи въ этому сочиненію, редакція, желая показать его важность и значеніе, говорить, между прочимъ, слѣдующее: «доселѣ ничего не было извѣстно ни о самомъ этомъ сочиненіи, ни о трудахъ его автора въ дѣлѣ просвѣщенія именуемыхъ старообрядцовъ, равно какъ о другихъ лицахъ и событіяхъ изъ исторіи раскола первой четверти XVIII столѣтія, свѣдѣнія о которыхъ содержатся въ сочиненіи. Оно имѣетъ такимъ образомъ прежде всего интересъ новости».

Прежде всего мы позволяемъ себъ дать совъть редакціи —



¹) «Гражданинъ», 1874 г. № 13—14, стр. 389.

избъгать на будущее время подобныхъ рекомендацій... По нашему мивнію, онв. во 1-хъ, излишни: изданіе ненапечатанныхъ досель памятниковъ какъ православнаго, такъ и раскольнического происхожденія, дівло само по себів до такой степени важное, -- а печатаемые «Братскимъ Словомъ» документы такъ интересны по своему содержанію, - что все, похожее на рекламу, положительно не въ лицу почтенной редакців; во 2-хъ. безпёльны: для тёхъ изъ читателей, кто мало внакомъ съ располомъ, его исторіею и віроученіемъ, — всякій напечатанный документь будеть новъ и интересень; теже, кто знаетъ дъло, сами поймутъ и оцънятъ его значение и валность, какъ объ этомъ справедино замъчаетъ и сама редакція (стр. 360); въ 3-хъ, даже не безопасны; накъ бы ни была проникнута редакція «духомъ справедливости и безпристрастія» (см. объявл. объ изданіи «Братскаго Слова» стр. 4), —она можеть, незамётно для себя, увлечься научнымъ значеніемъ и другими достоинствами того, или другаго издаваемаго памятника и сказать объ немъ больше, чемъ сколько следуетъ, какъ, въ сожальнію, это и случилось въ настоящій разъ. По словамъ редакціи, досель ничего не было извъстно какъ о сочиненім ісросхимонаха Іоанна и его трудахъ въ деле просвещенія старообрядцовъ, такъ равно и одругихъ лицахъ и событіяхъ, сведенія о воторыхъ содержатся въ немъ. А между темъ, не говоря уже отомъ, что съ подробнымъ изложениемъ содержанія труда основателя Саровской пустыни еще въ прошломъ году овнакомилъ насъ г. Сахаровъ 1), о чомъ говоритъ въ примъчании и сама редакція, большая часть лицъ, о воторыхъ говорится въ разсматриваемомъ сочинении ісросхимонаха Іоанна, -- давніе внакомые всякому, кто хотя не много знакомъ съ исторією раскола и следить за выходящими въ свътъ сочиненіями по этому предмету. Такъ напр. на стр. 530-550 іеросхимонахъ Іоаннъ ведетъ пространную рвчь о Питиримъ, строителъ Гереславскаго Никольскаго монастири

¹) «Прав. Обозр.» 1874 г. MM 11 m 12.

(стр. 530), которому быль дань указъ государевь и благословеніе архіерейское-«раскольниковь ко обращенію приводить» (стр. 532). Неужели и объ этомъ «равноапостольномъ». ванъ впоследствии величалъ его Петръ Великій, доселе намъ ничего не было извъстно? Другое лицо, объ обращении котораго въ сочинении і еросхимонаха Іоанна идетъ довольно длинная річь (стр. 526-530), -« Өеодоръ Ярославля града посадскій человікь», бывшій «у раскольниковь, яко главнівшій и первый», совратившій въ расколь не только отца своего и матерь и братію, но и «иныхъ многихъ», и ватёмъ, по обращении въ цервви, «постригшійся у строителя Питирима въ Переславлъ (стр. 550), подъ именемъ Филарета 1). И объ этомъ человъвъ мы имъемъ уже не мало свъдъній. Такъ напр. давно уже извъстно, что этотъ Филареть въ ввании келаря Успенскаго монастыря быль у Питирима судією по дёламь раскольническимъ и что Питиримъ очень дорожиль этимъ помощникомъ своимъ, -- такъ, что, когда Св. Синодъ 21-го іюля 1721 года постановиль: «въ случающимся съ противными святъй церкви раскольники, во всероссійскомъ народъ умножившимися и во Святвишій Правительствующій Синодъ присылаемыми, диспутамъ и въ надзежащему оныхъ обличенію и довольному противностей ихъ доказательству взять въ С.-Петербурхъ изъ нижегородской епархіи обратившагося отъ такой распольнической противности ко святой церкви. Никомаевскаго, что въ Переславле Залескомъ, монастыря постриженника і еромонаха Филарета, который обретается у преосвященнаго Питирима, епископа Нижегородскаго, при оныхъ раскольничихъ дёлахъ, и быть ему при Святейшемъ Правительствующемъ Синодъ неотлучно з), Питиримъ просилъ Синодъ оставить ему Филарета, какъ человъка весьма полевнаго и нужнаго, и рекомендоваль Синоду вместо Филарета іеромонаха Неофита, на что Синодъ и согласился 3). Даже

<sup>1)</sup> Снес. истор. Нижег. iep. стр. 86.

<sup>2)</sup> Полн. собр. пост. и распор. по вѣд. правосл. испов. т. І, № 131, стр. 153.

<sup>3)</sup> Опис. довум. и дел. хранящ. яв арх. Св. Сниод. т. I, стр. 478.

Digitized by

«именитый раскольникъ монахъ Іона», учитель не менве «именитаго» ученика монаха Филарета (стр. 371, 421-428, 545-549), разскавъ объ обращени котораго къ церкви занимаетъ большую часть сочиненія іеросхимонаха Іоанна, — не незнакомая намъ личность. Это, нажется, тотъ старецъ Іона, который «по разговорамъ» показался извёстному въ расколе діакону Александру лучше сліпаго Каріока і), у котораго въ свиту Александръ прожилъ около года, гдъ и научился «подлинно» расколу, -- который въ 1717 году вмёстё съ другими свитскими отцами призналъ неправыми и отрекся отъ извъстныхъ писемъ протопопа Аввакума о св. Троицъ и о воплощеніи Христовомъ 2), которому вмісті съ другими старпами писаль посланіе знаменитый вытковскій попь Өеодосій 3), который никакъ не хотвяъ повърить, чтобы керменскіе раскольники діаконова согласія добровольно признали предъ преосвященнымъ Питиримомъ неправыми свои отвъты на его вопросы, котораго за это Петръ Великій вельлъ «пытать до обращенія, или до смерти», и который после шесть разъ возобновлявшихся пытокъ, во время которыхъ дано было ему 156 ударовъ, дъйствительно обратился въ церкви и быль помъщонъ въ вдъшнемъ Александро-Невскомъ монастыръ 4). Наконець, сообщаемыя основателемъ Саровской пустыни извъстія о томъ, что нъвоторые изъ «ваволскихъ» раскольниповъ держались еретическихъ митий Аввакума о св. Троицъ, навывая «безумное» ученіе его объ этомъ предметь «вічнымъ евангеліемъ» (стр. 370-371), что въ то время, когда іеросхимонахъ Іоаннъ писалъ свое сочинение (1700 — 1705), у раскольниковъ существовало мивніе о пребываніи въ неизвестныхъ странахъ православныхъ — съ расвольнической точки эрвнія архіереевъ (стр. 464), что въ началь XVIII стоявтія поповцы уже оставили прежде существовавшій въ рас-

<sup>1)</sup> Есни. раск. дел. т. І, стр. 635-636.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іоаннов. ч. III, стр. 208—209, изд. 1799.

<sup>3)</sup> Тамъ же, ч. IV, стр. 272.

<sup>4)</sup> Есипов. раск. діл. т. 2, стр. 269—278.

коль обычай — всякаго православнаго, переходящаго въ расколь, принимать, какъ еретика перваго чина, т. е. чрезъ
перекрещиваніе, и самикъ поповъ, оставлявшихъ церковь и
убъгавшихъ въ расколь, принимали уже только третьимъ чиномъ, — чрезъ провлятіе ересей (стр. 370, 442 и 444), и
проч., — досель развъ составляли для кого либо новость? Все
это мы говоримъ не для того, чтобы отнять у напечатаннаго
въ третьей книжкъ «Братскаго Слова» сочиненія іеросхимонаха Іоанна всякій интересъ новости, — но для того, чтобы
показать, что въ сужденіи объ этомъ предметь редакціи замътно не мало преувеличенія, — весьма легко объясняемаго,
но тымъ не менье крайне нежелательнаго...

Точно также мы находимъ нечувдимъ преувеличенія и отвывь редавціи о карактерів миссіонерской дівятельности іеросхимонаха Іоанна и его сочиненія. «Всѣ сношенія іеросхимонаха Іоанна съ старообрядцами, говорить редакція, и особенно его беседы съ ними вапечатавны христіанскою любовію и протвою снисходительностію въ заблуждающимь,качествами, редкими особенно въ его время между известными вамъ дъятелями противъ раскола. И онъ самъ и его сочинение представляють въ этомъ отношении, можно сказать, исключительное и въ высшей степени отрадное явление въ православной полемикъ противъ раскола XVII и первой подовины XVIII столетія» (стр. 361). Мы не споримъ, что те высокія качества, которыя видить редакція въ іеросхимонахв Іоаннъ и его сочиненіи, были ръдвими въ его время между дъятелями противъ раскола и не часто встречались въ ихъ полемическихъ трудахъ, но мы затрудняемся признать основателя Саровской пустыни и его сочинение исвлючительнымъ въ этомъ отношения влениемъ. Онъ самъ сознается, что говорилъ съ раскольниками «ово ласканіемъ, ово прещеніемъ» (стр. 380). «Прещеніе» это состояло не въ томъ только, что іеросхимонахъ Іоаннъ называлъ старообрядцовъ «людьми безумными» (стр. 368), прельщонными діаволомъ (стр. 369, 379, 391, 401), помрачонными «тьмою расколобесія» (стр. 372), свя-Digitized by Google ванными прелестію раскольства (стр. 548), объятыми діавольскою злобою (стр. 380), глупыми и простыми мужиками (стр. 486), неуками и простявами (стр. 487), неспособными разсуждать о въръ, но и въ томъ, что, слыша хулы раскольниковъ на святую церковь, онъ и самъ начиналъ явзаимъ ихъ о прелести и о хуль поношати, и яко богохульцевь и враговъ истинныхъ страхомъ и жестокими словесы имъ претити и всячески о премести ихъ обличати» (стр. 481). Подобное отношение въ заблуждающимъ основателя Саровской пустыни повазываеть, что и онъ быль сынъ своего въва... А то обстоятельство, что іеросхимонахь Іоаннь въ своихъ сношеніяхъ съ раскольниками иногда допускаль сковарство и лесть (стр. 422), - хотя бы и съ доброю цёлію - «ради обращенія ихъ», даетъ намъ право сказать, что рекомендовать дъятель. ность его, какъ «вамъчательный и вмъсть поучительный примёрь того, какъ нужно действовать проповедникамъ истини среди варажонныхъ располомъ», какъ делаеть это редакція (етр. 361), значить — забывать, что цёль не оправдываеть ередствъ.

Что же касается дъйствительнаго научнаго значенія разсматриваемаго нами исторического памятника, то нельзя не сознаться, что въ немъ есть немало новыхъ и интересныхъ свёдёній какъ о расколе вообще, такъ въ частности о миссіонерской діятельности среди раскольниковъ основателя Саровской пустыни. Такъ напр. мы увнаемъ теперь, что полемическія противъ раскола книги: Жезлъ и Увёть — въ то время, о которомъ идеть ръчь, служили для проповъдниковъ православной истины немальнъ пособіемъ при собестдованіяхъ ихъ съ распольниками (стр. 479); јеросхимонахъ Іоаннъ въ своихъ бесёдахъ съ старообрядцами всё почти донавательства противъ главныхъ раскольническихъ мивній (о просфорахъ, о четвероконечномъ креств, о сугубой алимуја и о крестномъ внаменіи) заимствоваль изъ указанныхъ сочиненій и — не безъ успъха. Точно также мы видимъ изъ сочиненія о. Іоанна, что влятвы собора 1667 года, противъ которымъ такъ Digitized by GOGIC

много говорять ныив и раскольники и даже не раскольники. производили въ свое время благопріятное для православія впечативніе на старообрядновь. Такъ, когда і росхимонахъ Іоаннъ ваметиль «именитому» ученику раскольника Іоны Филарету, что онъ находится подъ клятвою собора 1667 г. и если не обратится въ церкви, то погибнетъ, - Филаретъ, «слышавь сія віло ужасесе и рече: что сотворимь, аще истинно, яко клятва архіерейская на насъ пребываеть, и въ правду уже, по твоему изреченію, и воистинну в'ячно погибнемъ и уже погибохомъ» (стр. 442 — 443). Еще интереснъе известіе о томъ, что когда Филареть высказаль іеросхимонаху Іоанну желаніе имёть церковь, въ которой служба отправлялась бы по старопечатнымъ книгамъ, последній отвечаль: «аще обратитеся съ поваяніемь и въ познаніе прімдете, тогда и церковь у вась будеть, такожде и старопечатнымъ книгамъ можно же быти: понеже бо и въ старопечатныхъ книгахъ что и въ новонаръчныхъ напечатано, и нъсть порочны старыя вниги, но цаче и похвальны, вромё что отъ неискуства въ нихъ введенныхъ нарвчій и пословиць отъ переводчиковъ и переписчиковь». А затемъ, когда Филареть решился ходить въ церковь, јеросхимонахъ Іоаннъ дозволиль ему стоять на влиросъ и читать часы и пъть литургію «по обывности своей по старонарвчію т (стр. 494-498). «Итакъ, справедливо замівчаеть редавція по поводу этого фанта, мысль о единоверіи мы встречаемь очень рано, — еще въ первыхъ годахъ XVIII стольтія, -- и притомъ у старообрядца, какъ его самостоятельную мысль; тогда же она частнымъ образомъ приводится и въ исполнение. Ясно такимъ обравомъ, что единовёріе не есть изобрѣтеніе митрополита Платона, придуманное съ цёлію завлевать старообрядцовь въ церковь, какъ несправедливо увъряють раскольнические писатели и проповъдники. Достойно зам'вчанія и то, что ісросхимонахъ Іоаннъ, близко известный митрополиту Стефану и другимъ властямъ, ничтоже сумняся и безъ всякихъ опасеній дозволяеть Филарету употреблять за службою въ православной церкви и старыя Digitized by GOOGIC вниги и именуемые старые обряды,—двуперстіе, сугубое аллилуіа и проч. Ясно, что употребленіе этихъ обрядовъ въ дъйствительности не было подъ такимъ строгимъ запретомъ, ванъ можно полагать на основаніи нъкоторыхъ офиціальныхъ документовъ и какъ нынъ стараются увърять нъкоторые» (стр. 363—364).

Есть въ сочинени і еросхимонаха Іоанна не мало и другихъ свъдъній о расколь хотя и не новыхъ, но тымъ не менъе весьма интересныхъ. Такъ напр. изъ него видно, что поповиц въ началъ прошлаго стольтія еще не отръшились совершенно отъ безпоповщинскихъ возарвній на церковь православную, какъ царство антихриста, и на искоторые обряди православія, какъ на печать антихристову (стр. 377-378), что они не чужды были даже мысли о самосожигательствъ (стр. 544—545), что строгія міры противь старообрядцовь только препятствовали имъ обращаться въ «нравославнымъ јереомъ, или навимъ либо инымъ людемъ отъ правовърныхъ, разговора ради» о въръ и для разъясненія истины (стр. 456), что нижегородская «ярмонка» и въ началь XVIII стольтія также, какъ и въ наши дни, снабжала старообрядцовъ «старопечатными» и другими, нужными имъ, книгами (стр. 420) и проч. Навонецъ, не можемъ не указать еще на одно сведъніе, содержащееся въ разсматриваемомъ нами произведенія о. Іоанна и им'вющее большую важность. Мы разум'вомъ сообщаемое имъ извъстіе о томъ, что нъкоторые поповцы его времени держались извёстныхъ еретическихъ писемъ Аввакума о св. Троицъ и о воплощении Христовомъ, называя ученіе, содержавіновся въ нихъ, «візнымъ евангеліемъ». Извъстно, что объ этихъ письмахъ первый упоминаетъ св. Димитрій Ростовскій въ своемъ Розмсків 1). Отыдясь этихъ писемъ Аввакума, Денисовъ въ своемъ «Виноградъ Россійскомъ» утверждаеть, будто они подложны и именно будто «Димитрій Ростовскій неправедными наношеньми неистинняя басносло-

<sup>1) 4.</sup> I, ra. XVII-XIX H XXV.

вія сшиль на добдяго, аки о Троиць и о смотрьній неправь мудрствующа» 1). Несправедливость подовръній Денисова относительно подлинности писемь Аввакума уже доказана была и не разь 2). Свидьтельство іеросхимонаха Іоанна о томь, что ивкоторые раскольники его времени держались «писанія Аввакума, глаголавшаго въ безумномь своемь писаніи на св. Троицу влую хулу», и именно — раздълявшаго св. Троицу на три существа (стр. 370), служить новымь и весьма сильнымь подтвержденіемь того, что св. Димитрій Ростовскій, обвиняя Аввакума въ еретическихь мивніяхь о св. Троиць, содержавшихся въ его письмахь, не «сшиваль на добляго неистинныхь баснословій», а говориль правду. Сочиненіе іеросхимонаха Іоанна написано раньше «Розыска» святителя Димитрія.

Впрочемъ, какъ ни интересны свъдвнія, содержащіяся въ сочиненіи іеросхимонаха Іоанна, мы не можемъ не выразить сожальнія о томъ, что изданіемъ его редакція вынуждена была «прервать» хотя бы только «на время печатаніе документовъ о первыхъ расколоучителяхъ», въ которыхъ (документахъ), какъ мы уже замъчали, наука о расколъ въ настоящее время особенно нуждается.

Во второмъ отдёлё третьей книжки «Вратскаго Слова» мы находимъ окончаніе статьи іеромонаха Филарета: «Опыть сличенія церковныхъ чинопослёдованій», о которой уже была рібчь, и другую статью того же трудолюбиваго автора, подъ названіемъ: «О просфорахъ на проскомидіи. Свидітельства древлеписьменныхъ и древлепечатныхъ книгъ». Последняя статья, по замібчанію редакцій, составляеть отрывокъ изъ приготовляемаго о. Филаретомъ изслідованія: «Чинъ литургій св. Златоуста по изложенію старопечатныхъ, новоисправленнаго и древлеписьменныхъ служебниковъ», которое, очевидно, будетъ служить дополненіемъ къ изданному еще въ

<sup>1)</sup> Опис. раск. соч. ч. 1, стр. 136.

<sup>2)</sup> Ист. руссв. расв. стр. 289, примъч. 505; Опис. расв. соч. ч. II, стр. 38—43.

1860 году сочиненію игумена Варлаама, подъ заглавіемъ: «Объ измененіяхъ въ чине литургій: Іоанна Златоустаго, Васидія Великаго и Григорія Двоеслова, указанныхъ въ поморских ответахъ и Мече иуховномъ». Такъ какъ вопросъ «о просфорахъ на проскомидіи» уже достаточно разработанъ въ полемической литературъ противъ раскола, то, не входя въ подробный разборъ статьи о. Филарета, мы укажемъ только результаты, къ которымъ пришолъ въ своемъ изследованіи достопочтенный авторъ. Относительно числа просфоръ о. Филареть говорить следующее: «свидетельства древлеписьменныхъ служебниковъ показываютъ, что а) извёстное, опредъленное число просфоръ на проскомидін въ древлерусской церкви не считалось необходимымъ, или существенно важнымъ условіемъ для священнодъйствія литургін, такъ что въ наиболъе древнихъ спискахъ служебника XII-XIV вв. не находится даже никакихъ указаній о количестві просфоръ; б) необходимою и существенно-важною для литургін всегда признавалась собственно одна просфора, изъ которой приготовляется агнецъ: описаніе дъйствія надъ этою просфорою находится во всёхъ безъ исключенія древленисьменныхъ служебникахъ, и въ одномъ изъ древнъйшихъ (XII в.) объ этой только просфорв и упомянуто; в) относительно же количества прочихъ просфоръ, предлагаемыхъ на проскомидіи, древлерусская церковь не считала необходимымъ соблюдать строгое единообразіе, но по разнымъ містамъ и въ разное время были употребляемы для проскомидіи и три, и четыре, и пять, и шесть, и семь и даже восемь просфоръ; посему г) цравославная русская церковь при соборномъ исправленіи служебнива, ради соблюденія во всемъ полнаго согласія съ православною восточною церковію, назначивъ предлагать на проскомидіи пять просфоръ, не только не допустила чрезъ сіе какого-либо отступленія отъ истины православія, не сдълала какого-либо существенно-важнаго измъненія въ чинъ литургін, но не отступила и отъ обычая древлерусской церкви, такъ какъ употребление пяти просфоръ на проскоми-

дін есть обычай не мен'е древній, какъ и обычай предлагать три просфоры, шесть и семь». Относительно количества частицъ, вынимаемыхъ изъ третьей просфоры 1), о. Филаретъ утверждаеть, что «не только древлеписьменные и древлепечатные южно-русскаго изданія, но и уважаемые старообрядцами старопечатные московскіе служебники ясно свидётельствують, что изъ одной просфоры могуть быть вынимаемы нъсколько частицъ, и что, утверждая противное, старообрядцы становятся въ противорвчие съ теми самыми богослужебными книгами, отъ которыхъ и малейшее отступление считаютъ нарушеніемъ вёры». Наконецъ, касательно печати на просфорахъ і еромонахъ Филаретъ пришолъ въ следующему ваключенію: «вопреки мивнію старообрядцовь, утверждающихъ, что на просфорт непремтино должна быть печать съ изображениемъ осмиконечнаго вреста, главою Адама и съ извъстными надписями, и что замъна сей печати другою, съ изображениемъ четырехконечнаго креста, есть будто бы нарушеніе віры и отступленіе оть святоотеческих уставовь, древлеписьменные и древлепечатные не Московскіе служебники свидьтельствують, что въ древности безразлично употреблялись печати съ изображениемъ и четырежконечнаго, и шестиконечнаго, и осмиконечнаго вреста, а уважаемые старообрядцами патріаршіе служебники, очевидно не придавая особенной важности вопросу о печати на просфорахъ, не содержатъ положетельнаго о печатяхъ наставленія или правила, а по смыслу находящагося въ нихъ наставленія о действіи надъ агицемъ можно съ несомивниостію заключать, что и они требують печати съ крестомъ четвероконечнымъ, какая досель употребляется въ церкви православной».

Дълать подробный разборъ «записки игумена Павла о трехъ его бесъдахъ съ безпоповскими наставниками, происходившихъ въ городъ Ръжицахъ 26—28 февраля 1875 года»,

<sup>1)</sup> Раскольники упрекають церковь за то, что она установила вынимать изъ третьей просфоры выбото одной девять частиць.

ванимающей большую часть ІІІ-го отділа третьей внижки «Братскаго Слова», а равно — «бесёды его съ старообрядцами о клятвахъ собора 1667 года», помещонной въ томъ же отдёлё, мы не намёрены. Рёжицкія бесёды о. игумена большею частію васаются тёхъ же сторонъ церковно-религіозной жизни старообрядцовъ, на которыя о. Павелъ обращаль главное внимание собесъдниковъ своихъ и въ Ново-александровских беседахъ, напечатанныхъ во второй книжев «Братскаго Слова»; даже въизложении ихъ по мъстамъ встръчается близкое сходство съ последними, что впрочемъ и естественно, такъ какъ и въ Новоалександровске и въ Режицахъ о. Павелъ велъ речь съ людьми однихъ и техъ же убежденій — съ безпоповскими наставнивами. Что же васается бесёди о. Павла о влятвахъ собора 1667 года, то въ ней о. игуменъ издагаеть — только съ большею обстоятельностію — тоть же взглядь на смыслъ и значение этихъ клятвъ, какой уже не разъ быль высказань имъ и прежде і) и который состоить въ томъ, что «соборъ 1667 года положилъ влятву только на отдёлившихся отъ церкви и на хулителей ея обрядовъ» (стр. 246).

Въ «лѣтописи происходящихъ въ расколѣ событій», которою заканчивается третья внижа «Братскаго Слова», мы находимъ не мало весьма интересныхъ свѣдѣній о заграничныхъ раскольническихъ изданіяхъ, объ Антоніи Шутовѣ (глаголемомъ архіепископѣ московскомъ) и его отношеніяхъ къ заграничной раскольнической іерархіи, о современномъ состояніи раскола на Дону, о нѣкоторыхъ дѣятеляхъ противъ раскола изъ среды бывшихъ старообрядцовъ и проч. Предоставляя самимъ читателямъ повнакомиться съ этими любопытными свѣдѣніями, мы обратимъ вниманіе только на слѣдующія болье, чѣмъ курьезныя, извѣстія. По словамъ новочеркасскаго корреспондента «Братскаго слова», Антоній московскій нерѣдю присылаетъ донскимъ старообрядцамъ посланія, составляемыя главнымъ его споспѣшникомъ Онисимомъ Швецовымъ,

¹) См. Восном. и бес. стр. 290—299; «Соврем. Дётон.» 1870 г. № 33.

и въ изобиліи снабжаеть ихъ книгами для защиты раскола. какъ напр. присладъ въ довольномъ количествъ экземпляровъ извъстния ръчи г. Филиппова (о нуждахъ единовърія) и изданный заграницей сборникъ о перстосложени» (стр. 262). Еще интересние слидующее извистие, сообщаемое «Братскимъ Словомъ». Тотъ же Швецовъ, при помощи инока Николы, издаль заграницей въ концъ прошлаго года соборное дъяніе 1667 года съ предисловіемъ и подстрочными вамізчаніями. Въ предисловіи Швецовъ, доказывая, что названіе «раскольнивъ по справедливости должно принадлежать не старообрядцамъ, а православнымъ, въ то же время сообщаетъ своимъ читателямъ о существующей будто бы въ высшихъ правительственныхъ сферахъ готовности подчиниться этому приговору. дъйствительно признать православных раскольниками, сознать свою вину предъ старообрядцами, принести повинную и такимъ образомъ «водворить боголюбезный миръ въ христіанствв». По «сведеніямь» Швецова, все это могло бы и исполниться легко, если бы только не делали препятствія некоторые люди. «О, всемогущій Боже! -- восилицаеть онь, -- водвори его (т. е, этотъ миръ, непремъннымъ условіемъ котораго поставляется признаніе православных за раскольниковъ и ихъ смиренное покаяніе предъ дійствительными раскольниками), водвори его въ любезномъ нашемъ отечествъ. О, какъ бы я этого желаж!!! О чемъ уже идуть переговоры, какъ я имею свёдёніе, подъ предсёдательствомъ Его Императорскаго Высочества Константина Николаевича, въ обществъ любителей духовнаго просвъщенія въ С.-Петербургъ. Но не върится, потому что только одинъ рѣшился говорить правду г-иъ Тертій Ивановичь Филипповь, а противь его выступили 4 противника: И. Нильскій, о. Іосифъ, Чельцовъ и Чистовичъ» (стр. 255-256).

Такимъ образомъ вопросъ «о нуждахъ единовърія», поднятый два года тому назадъ въ С.-Петербургскомъ отдълъ общества любителей духовнаго просвъщенія и возбудившій между членами его такія жаркія и продолжительныя пренія,

Христ. Чтен. № 12, 1875 г.

не перестаетъ, какъ видно, и доселъ занимать тъхъ, кого онъ такъ, или иначе касается. Имея въ виду это обстоятельство, а равно и то, что пренія по этому вопросу теперь судятся отъ устъ самихъ раскольниковъ и при томъ-печатно, мы ръшаемся съ своей стороны познакомить нашихъ читателей съ нъкоторыми изъ полученныхъ нами и по причинамъ, всякому понятнымъ, доселъ не напечатанныхъ корреспонденцій, въ которыхъ авторы ихъ, -- лица самыхъ разнообразныхъ общественныхъ положеній, - то высказывають свой взглядь на вопросъ: «о нуждахъ единоверія», то произносять судъ о самыхъ преніяхъ по поводу его, то наконецъ описывають виечатленіе, какое пренія эти произвели на раскольниковъ. «Раскольники, пишетъ намъ одинъ преосвященный, теперь уже почти и не спорять ни объ аллилуіа, ни объ имени Інсусъ, ни о перстосложения, ни о прочихъ своихъ догматахъ; въ собесъдованіяхъ съ ними только и ръчи, что о клятвахъ Мосвовскаго собора... Недавно между нашими раскольниками появилась книжица рукописная, состоящая изъ двухъ докладныхъ - записокъ, которыя имълъ дерзость подать N. единовърческій священникъ N.N. въ 1860 и 1864 годахъ. Въ последней запискъ проводятся тъже самыя иден и даже тъми же самыми выраженіями, какія встрівчаются у г. Филиппова». «Наши коноводы раскола, пишеть одинь московскій священникь, готовы озолотить защитника нуждъ единовърія и память о немъ «увъновъчить въ роды родовъ», какъ выразился миж Морововскій наставникъ А. С. Раскольники московскіе съ участіемъ православныхъ по имени желають перепечатать статьи изъ «Гражданина» особою книжкою въ громадномъ количествъ для совращенія православных волеблющихся... Не съ особеннымъ ли удовольствіемъ они прочтуть удостов вреніе, будто «въ священных ракахъ (Московскаго Успенскаго Собора, или Чудова монастыря, где впрочемъ одна рака святителя Алексея) почивають во святыни двуперстники?» Чёмь это докажеть г. Филипповъ »? «Когда въ Петербургскомъ обществъ любителей духовнаго просвъщенія поднялся вопросъ, затьмъ и оживлен-

ный споръ о нуждахъ единовърія, измышленныхъ г. Филипповымъ, пишетъ наставникъ одной провинціальной семинаріи, нашего города старообрядцы привлечены были къ тому, чтобы обратить внимание на эти споры. Къ этому ихъ побудили Московскіе старообрядцы. Нь сожалінію, подъ вліяніемъ своихъ руководителей, они ограничивали свое внимание только тъмъ, что изволиль говорить и писать г. Филипповъ. Такъ, когда напечатаны были безъимянныя статьи въ «Гражданинъ» за 1873 годъ, московские благодътели поспъщили и всколько экземпляровь драгоцвиныхъ для старообрядцевъ ММ "Гражданина" прислать въ нашъ городъ съ наставленіемъ поучаться ими. Когда затвиъ вышелъ известный сборникъ протоколовъ, теми же москвичами прислано было несколько экземнляровь и этого изданія съ повельніемь читать только мудрыя и учено-добросовъстныя ръчи г. Филиппова. Въ недавнее время нъкоторые изъ нашихъ старообрядцевъ вздили въ Москву принять благословение отъ своего архипастыря Антонія Шутова, нослушать мудрыхъ речей его и его сподвижниковъ, а также и поравсмотрёть московскія древности. Въ Москве пресловутый представитель Вылокриницкой ісрархіи совытоваль путникамъ пользоваться во время бесёдъ съ Никоніанами тёмъ, что писаль г. Филипповъ, и показываль имъ ММ «Гравланина» съ ръчами его, въ богатомъ переплеть, какъ нъкую святыню. А вто этоть Филипповъ, спросили путники? Этоученый генераль, отв'вчаль тоть». А воть-простое слово о томъ же предметь одного поселянина, казака Островской станицы земли Войска Донскаго, бывшаго нткогда раскольникомъ, а нынъ-сына св. церкви. «Предметомъ моего слова, пишетъ онъ, будетъ знаменетое въ старообрядческомъ мірі чтеніе г. Филиппова со нуждахъ единоверія», и именно — чтеніе 26 февраля и 13 марта 1874 года. Но какъ противъ него уже есть борцы не мив чета, то я беру только тв мвста изъ его чтеній, которыя болье безпокоять совысть истинно вырующаго, гдв авторъ выходить за предвлы христіанскаго мышленія, гдв личное мивніе стремится къ уничтоженію всякаго

авторитета и гдё пріємы проповёдника лишають его права на снисхожденіе, оказываемое ему защитниками церковной истины, и невольно вызывають изъ усть слово обличенія, слово за безчестіе матери... не теплое, но горячее слово». Послё такого предисловія авторъ останавливается на нѣкоторыхъ частныхъ мысляхъ и выраженіяхъ защитника нуждъ единовёрія и доказываетъ ихъ несправедливость мётко и иногда весьма остроумно, хотя долгъ справедливости требуетъ замётить, что въ своихъ доказательствахъ почтенный поселянинъ немного сообщаетъ новаго сравнительно съ тёмъ, что было высказано по этому вопросу противниками защитника нуждъ единовёрія.

Мы приведи всё эти отвывы о вліяній на расколь чтеній г. Филиппова «о нуждахъ единоверія» не для того, чтобы показать, на сколько правъ быль одинь изъ противниковъ его, заявившій въ своей річи, что защитникь нуждь единовірія въ своемъ чтеніи развивалъ и довавывалъ большею частію такія положенія, которыхъ держатся только раскольники и тв изъ единовърцевъ, которые, по своимъ отношеніямъ къ церкви, стоять ближе въ расколу, чемъ въ православію, и что успъхъ чтеній г. Филиппова среди заблуждающихъ несомивненъ и велить, хотя, конечно, неожиданнъ для автора ихъ,въ этомъ, въроятно, въ настоящее время нивто уже не сомнъвается, -- но для того, чтобы указать православной полемикъ, на что она должна обратить преимущественное свое вниманіе въ наши дни, и въ тоже время - показать, какъ върно понимаетъ свои вадачи «Братское Слово», которое то цълыми статьями (кн. I, отд. 2, стр. 3-19; кн. 3, отд. 3, стр. 238-250), то враткими замътками (ян. 2, отд. 2, стр. 146; вн. 3, отд. 1, стр. 363) старается разъяснить поднятый г. Филипповымъ вопросъ о клятвахъ собора 1667 года, сдълавшійся въ настоящее время главивишимъ предметомъ недоуміній и пререканій раскольническихъ.

## Исторія пропов'вдей Воссюэта.

Дюссольть говорить, что съ именемъ Боссоэта французскіе писатели соединяють понятіе о богослов'я перваго ранга, глубокомъ политикъ, возвышенномъ историкъ и красноръчнъйшемъ ораторъ 1).

Не станемъ говорить, на сволько укаванный отзывъ отвъчаетъ дълу во всъхъ отношеніяхъ. Скажемъ только, что онъ остается непоколебимымъ до настоящаго времени въ отношеніи ораторскихъ достоинствъ Боссюэта. Даръ красноръчія и необывновенная сила чувствъ, отразившаяся въ проповъдяхъ его, продолжали и продолжаютъ вызывать похвалы, вполнъ равносильныя отзыву Дюссольта. Ораторскія произведенія Боссюэта сравнивають съ произведеніями Пиндара в), Демосена в), Исократа 4), Златоуста в) и другихъ знаменитостей классической древности. Ораторскій таланть его такъ великъ, говорить Низаръ 6), что изслъдователи произведеній его не знаютъ, не будеть ли то ошибкою, чтобы приравнивать его въ другимъ 7). Боссюэть—истинный творецъ и самый совершенный образецъ ораторскаго враснорёчія в).



<sup>1)</sup> Nitices bigr. placees en tete des orais. f. p. 11. 13. 14. Paris. 1820.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ib. p. 12.

<sup>3)</sup> Maury,—essai sur eloquence de la chaire. p. 41-42. Paris. 1850,

<sup>4)</sup> Caillot,—vie de Boss... discours preliminaire. p. 1. Paris. 1825.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Dussault,—ib. p. 14.

<sup>6)</sup> Профессоръ франц. коллегін и директоръ высшей норм. школы. Словарь Толля, t 1. p. 1007.

<sup>7)</sup> Revue d. d. mondes 1857. t. 1. p. 413.

<sup>8)</sup> Maury,—ib. p, 42.

Въ виду такихъ дестныхъ отзывовъ относительно ораторскихъ достоинствъ Боссюэта и того важнаго значенія, какое онъ имбетъ въ исторіи ораторскаго краснорбчія <sup>1</sup>), мы и намбрены приступить къ изследованію произведеній его въ ораторскомъ родё, ограничивъ свое изследованіе, въ настоящемъ случав, исторіей текста этихъ произведеній.

Изследователи произведеній Боссюэта и его біографы единогласно свидетельствують, что самь Боссюэть въ всей своей жизни издаль въ свёть самое незначительное количество проповедей 2). Онъ не любилъ собирать своихъ произведеній въ указанномъ роді и публиковать ихъ печатно 3); публиковаль онъ немедленно только такія, въ которыхъ содержались принципы, требующіе самаго скораго, самаго быстраго распространенія. Въ такомъ родё мы знаемъ слово «sur l'unité d'eglise», свазанное въ 1681 году 9 ноября 4), предъ отврытіемъ внаменитаго собранія французскаго духовенства, состоявшагося въ 1682 году в). Ръчь, сказанная при гробъ англійской королевы Генріетты-Марін, отпечатана была въ 1669 году, только по настоятельной просьбъ графини Орлеанской — дочери умершей 6). Въ періодъ своей архипастырсвой деятельности въ Мо, Боссюэть выпустиль въ светь одну после другой — четыре погребальных речи (1683 — 1687), опять уступая просьбамъ друзей и обычаю времени 7). Проповъдь «pour la profession de foi de m-me de la Valliere» и погребальная рычь, сказанная при гробы Николая Корне-знаменитаго учителя Наварской коллегіи<sup>8</sup>), были подарены публикь еще при жизни Босскоэта, только не самимъ Босскоэтомъ, а людь-

<sup>1)</sup> Maury, pag. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Gandar,— Boss. orateur—introd, d. liv. p. 1. Paris. 1867.

<sup>)</sup> ibid.

<sup>4)</sup> Nettement—etud. hist. plac. en tete d. orais. fun. p. 15. Paris.1842.

<sup>5)</sup> Caillot,—vie de Boss. p. 100.

<sup>6)</sup> Gandar,—ibid. p. 1.

<sup>&</sup>quot;) ibid. p. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Caillot,—vie de Bossuet, p. 4.

ми посторонними. Узнавъ объ этомъ, Боссюэть выразиль даже неудовольствіе: ему представилось, что тексть означенныхъ пропов'вдей до такой степени испорчень, что волей-неволей придется отказываться отъ собственныхъ произведеній <sup>1</sup>). Къ счастію, ни та ни другая пропов'вдь, за исключеніемъ незначительныхъ подробностей, не утратили своего настоящаго характера.

Этимъ, можно сказать, и ограничивается серія проповѣдей, сдѣлавшихся литературной собственностію, при жизни самаго автора. Что же касается до остальныхь—вышедшихъ въ свѣтъ и образовавшихъ со временемъ цѣлые сборники 2), то дѣло это вполнѣ принадлежитъ лицамъ постороннимъ, пережившимъ Боссюэта Мы увидимъ ниже, кто были собиратели проповѣдей помянутаго оратора и съ какими затрудненіями приходилось имъ бороться при достиженіи своей цѣли

Теперь же обратимся въ ръшенію слъдующихъ вопросовъ: почему Боссюэть, чаруя всъхъ своимъ красноръчіемъ, мало или почти не публиковалъ своихъ проповъдей? Было ли тутъ простое только нежеланіе, какъ нъкоторые думають 3), или существовали на это другаго рода причины? — Отвътъ будетъ ясенъ, если мы обратимся къ свидътельствамъ, во всей полнотъ раскрывающимъ обычный методъ приготовленія Боссюэта къ произношенію проповъдей, и сравнимъ эти свидътельства съ самымъ текстомъ проповъдей, отпечатанныхъ, въ позднъйшее время, по найденнымъ манускриптамъ-автографамъ.

Изъ свидътельствъ, заслуживающихъ полнаго довърія, мы имъемъ два: Аббатъ Ледье, жившій по увъренію Гандара 4), около 20 лътъ въ домъ Боссюэта и внавшій самаго оратора такъ, какъ никто его не зналъ, передаетъ слъдующее: «по большей части, одинъ или два летучихъ листа, гдъ обыкно-

<sup>4)</sup> Gandar,-Boss. orateur-intrd. d. liv. p, lV.-



<sup>1)</sup> Ledieu,-memoire touchant messire Bossuet. p. 88. 91.

<sup>2)</sup> Извістно около 200 проповідей.

<sup>3)</sup> Gandar,—Boss. orateur—introd. d. liv. p. II.

венно заключается вся проповыдь Боссюэта. Проповыдь эта имыеть во главы тексть и такую замытку на полы: pour exorde (для приступа); дыленіе на двы или на три части бесыды всегда обозначено явственно, вслыдь за текстомы или начертаніемы приступа; самое содержаніе означенныхы частей не заключаеть вы себы ничего, кромы нысколькихы текстовы изы Свящ. Писанія и отрывковы изы отцовы церкви по преимуществу греческихы. Исключая большихы панегириковы и не многаго числа другихы блестящихы актовы, ни одна проповыдь не имыеть формы законченной бесыды; весьма многія писаны на латинскомы языкы 1)». Такы говориты человыкы лично знавшій Боссюэта и имывшій свободный доступы вы бумагамы послыдняго.

Другой свидѣтель—секретарь Боссюэта разсказываетъ, что ему приходилось весьма часто наблюдать за приготовленіемъ своего епископа къ проповѣди. По его словамъ «Боссюэтъ бралъ обыкновенно библію или св. Августина и, прочитавъ изъ нихъ съ глубокимъ вниманіемъ понѣскольку главъ сряду, набрасывалъ на бумагу различныя замѣтки. Замѣтки эти были ни что иное, какъ тексты или краткое обозначеніе плана и дѣленія бесѣды; послѣ этого ораторъ погружался въ размышленіе и молитву, продолжавшіяся до тѣхъ поръ, пока наступало время всходить на канелру. Взойдя на канедру, онъ начиналь говорить безъ принужденности, просто и отъ избытка сердца» <sup>2</sup>).

Указанныхъ свидътельствъ достаточно уже къ тому, чтобы дать ръшительный отвътъ на предложенный вопросъ, т. е. сказать, что Боссюэтъ не печаталъ своихъ проповъдей не потому, чтобы не хотълъ этого дълать, а потому, что проповъди его не могли быть отпечатаны въ такомъ видъ, какъ опъ излагались въ манускриптахъ-автографахъ. Нътъ сомивния, что вышла бы громадная разница между словомъ, про-

<sup>1)</sup> Ledieu,-memoire. p. 118.

<sup>. 3)</sup> Gandar-Boss. orateur-introd. d. liv. p. IV.

ивнесеннымъ съ каоедры и твиъ же самымъ словомъ, изложеннымъ предварительно на бумагъ. Стоитъ только проанализировать пропов'вдь «на гръхъ привычки» (sur le pêché d'habitude), произнесенную Боссюэтомъ въ самый ранній періодъ его пропов'яднической д'ятельности і), чтобы уб'ядиться, что ораторскій таланть его стоить не выше дюжинной посредственности. Содержаніе этой проповёди, какъ она отпечатана съ найленнаго манускрипта, отличается крайнею быностію, и по мыслямь, и по краснорвчію а). Между твиь, известно, что въ этотъ же самый періодъ времени Боссюэть произносиль импровизаціи въ замкахъ Дерамбулье 3) и Вандомъ 4) и произвелъ на всвхъ чарующее впечатление своимъ краснорвчіемъ В. Такая різкая противоположность въ томъ и другомъ случай даетъ право думать, что проповъдь «на грёхъ привычки» въ такомъ виде, какъ она отпечатана, въ позднъйшее время, съ найденнаго манускрипта, далеко не совмышаеть въ себы всыхъ тыхъ врасоть рычи, которыми ораторъ уже блисталъ, въ то время и которыми навърно запечатлёль устную бесёду съ каоедры. Въ теперешнемъ же своемъ видъ, проповъдь эта, по справедливому вамъчанію Гандара 6), представляеть не болье, какъ образчивь тыхъ быслыхъ вамътокъ, набросокъ и выдержекъ изъ Свящ. Писанія и отеческихъ твореній, о которыхъ передаютъ намъ и вышеуказанные современники Босскозта.

Руководясь такими данными, мы можемъ скавать рёшительно, что Боссюэть, за исключениемъ не многихъ случаевъ, не писалъ своихъ проповёдей сполна, съ тщательной литературной обработкой, а ограничивался однёми простыми замётками и выдержками, не имёющими по видимому никакой

i) Gandar. p. VII.

<sup>2)</sup> Ibid. p. VIII.

<sup>3)</sup> Nettem. etud. hist. en tete d. orais. f. p. V.

<sup>4)</sup> Floquet, etudes sur la vie de Bossuet. t. I, p. 101. Paris. 1855 an.

<sup>8)</sup> Nett. ib. p. 4.

<sup>6)</sup> Boss. orateur. p. 7.

связи и последовательности <sup>1</sup>). Съ этими ваметками онъ выходиль на канедру и расточаль туть цвёты своего краснорычія. Тетрадь не приковывала его въ себъ: онъ мало или почти никогда не обращался ва ея пособіемъ 2). Проникнутый заранье какой нибудь мыслію, онъ выходиль съ полной самоувъренностію и говориль бойко, плавно, не стъснянсь подробностями развитія. Отъ того-то и річь его весьма часто припимала повороты не совсёмъ согласные съ заранее намвченнымъ планомъ 3) и не отличалась строгой последовательностію и систематичностію. Но туть важную роль играло воодушевление. Дюссольтъ говоритъ, что вся ричь Боссюэта, съ перваго и до последняго слова, проникалась воодушевленіемъ, кипъла жизнію 4). Въ минуты удвоеннаго восторга, когда этотъ орелъ распускаль свои крылья съ большей свободой, предвлы ораторскаго враснорвчія становились для него тъсны; онъ переступаль ихъ, входилъ въ область поэвін и достигалъ тутъ предвловъ самыхъ возвышенныхъ 5).

Понятно, что такая живая, восторженная бесёда оратора не позволяла ему иногда держаться опредёленнаго плана; а отсюда понятно и то, что бесёда его, произнесенная съ каеедры, мало или почти не имёла ничего общаго съ тёмъ автографомъ, который лежалъ предъ нимъ и въ которомъ на ходились различныя замётки и выдержки. Публика, слушающая его проповёди и восхищающаяся его краснорёчіемъ, была бы поражена, если бы увидёла печатную проповёдь Боссюэта съ такимъ бёднымъ содержаніемъ и при такой неупорядоченности, какъ она набрасывалась на бумагу, за нёсколько минутъ предъ произношеніемъ; она (публика) не повёрила бы, что такая проповёдь принадлежитъ Боссюэту.

<sup>1)</sup> Patin,-eloge de Bossuet.

<sup>2)</sup> Gandar,—ibid. introd. d. livre p. XXXIV.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Босскоэть самъ признавался, что ему трудно держаться опред. плава. Duss. ib. p. 15.

<sup>4)</sup> Ibid.

<sup>5)</sup> Ibid.

Вотъ причина, почему Боссюэть мало или почти не публиковаль своихъ проповедей печатно. Онъ не хотель своими автографами вводить публику въ недоумение, портить то впечатление, которое онъ оставляль устной беседой и, наконець, видимо, по своей доброй воле, накладывать на себя печать литературнаго безславія. А времени изложить проповедь письменно въ такой полноте и последовательности, съ какой она развивалась на кафедре, боссюэть не имель. Онь такъ быль занять насущными потребностями дня, что возвращаться къ прошедшему, передёлывать то, что равъ сдёлано, казалось для него излишнимъ и напраснымъ 1).

, Какимъ же образомъ, послѣ этого, могли образоваться цѣлые сборники проповѣдей, по большей части законченныхъ, не лишенныхъ системы, послѣдовательности и цвѣтовъ краснорѣчія? Можемъ ли мы сказать рѣшительно, что проповѣди, въ такомъ видѣ какъ онѣ отпечатаны въ сборникахъ, вполнѣ принадлежатъ Боссюэту? Не скрывается ли подъ фирмою Боссюэта другое лицо, въ честь котораго и расточаетъ похвалы французская критика?

Отвътомъ на эти вопросы можетъ служить самый процессъ собиранія и приведенія означенныхъ проповъдей въ порядокъ.

По смерти Боссюэта въ 1704 году 12 апрёля <sup>2</sup>), всё документы его перешли, въ руки одного изъ родственниковъ его—епископа Детруа <sup>8</sup>). Между документами этими находи лось и нёсколько проповёдей, писанныхъ рукою Боссюэта. Имёя въ виду подражать Боссюэту и оказать услугу молодымъ проповёдникамъ, помянутый епископъ дёлалъ копіи съ находящихся у него подъ руками проповёдей Боссюэта и распускалъ эти копіи по разнымъ рукамъ. Къ несчастію, дёло это производилось у него безъ должной осторожности. Очень

<sup>1)</sup> Nett. ib. p. 9-10.

<sup>2)</sup> Duss.—ib. p. 9; Caillot, vie de Bossuet. ch. XXXI. p. 370.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Городъ департ. Шампань—во Франція.

часто, передавая означенныя копіи, онъ передаваль вмѣстѣ съ ними и автографы Боссюэта. Такимъ образомъ, большое число проповѣдей и особенно много панегириковъ, которые хранились еще въ памяти современниковъ 1), были затеряны безвозвратно 2).

Нъкоторые изъ этихъ проповъдей, разсъянныя по разнымъ рукамъ, благодаря нераденію владетеля, были первыми подпавшими публикаціи. Діло это сложилось такъ: когда найдено было несколько проповедей, несомнённо принадлежащихъ Боссюэту, аббатъ Леруа, желая извлечь для себя нъкотораго рода барышъ, соединилъ ихъ въ особый сборникъ. Въ такомъ видъ проповъди эти проданы были въ королевскую библіотеку и тотъ часъ же переданы аббату Леке, трудившемуся въ то время надъ большимъ изданіемъ произведеній Боссюэта (Oeuvres de Bossuet), которыхъ первые томы только что появились въ свътъ в). Въ моментъ передачи манускриптовъ въ королевскую библіотеку, лица, соприкосновенныя этому дёлу, уцомянули о двадцати проповёдяхъ, писанныхъ самимъ Босскоэтомъ. Въчислё этихъ проповедей находились, по большей части, проповеди на праздники Богородичные, прекрасное слово «sur l'honneur du monde» съ привътствіемъ принцу Конде и панегиривъ «de saint François de Sales 4)». Условія продажи и передачи означенныхъ манускриптовъ записаны были въ книгу подъ 30-мъ января 1768 года, въ монастырь «Des Blancs-Manteaux в) и подписаны: аббатами Леруа и Леке и четырьмя бенедиктинцами, обязавшимися при этомъ изследовать тексть означенныхъ проповедей и представить на нихъ свой отзывъ.

<sup>1)</sup> Les panegiriques de S. Thomas d'Aquin, de S. Thomas de Villeneuve et de S. Paul.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Автографъ, содержащій въ себѣ погреб. рѣчь, произнес. въ 1667 г. при гробѣ франц. королевы, до сего времени не найденъ.

<sup>3)</sup> Paris. 1767 an. ed. Boudet.

<sup>4)</sup> Documents sur les manuscrits d. Boss., cité par Band. ib.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Rue de Paradis, quartier S. Avoye.

Спустя нѣсколько мѣсяцевъ, бенедиктинцы отказываются отъ принятой на себя работы. Аббатъ Леке — главный дѣятель надъ изданіемъ трудовъ Боссюэта, къ концу апрѣля 1768 года, скоропостижно умираетъ. Дѣло публикаціи найденныхъ проповѣдей откладывае́тся, такимъ образомъ, до будущаго.

Тъмъ не менъе, первый шагъ былъ уже сдъланъ. Найденныя проповъди вовбудили интересъ: многимъ хотълось поскоръе видъть ихъ въ печати, а другихъ подстрекало любопытство пуститься на новые поиски. Гандаръ говоритъ, что Les Blancs-Manteaux путешествовали въ это время по Мосской, Мецкой и Труасской епархіямъ съ цълію отыскать тамъ другія проповъди Боссюэта 1). Но драгоцънные памятники оратора достались въ руки человъка болъе достойнаго.

Послъ смерти аббата Леке, послъдовавшей внезапно, король даеть приказаніе, отъ 29 мая 1768 года, чтобы изданіе, надъ которымъ трудился Леке, было продолжено. Въ силу такого распоряженія со стороны вороля и въ силу собственнаго привванія продолжателемъ занятій Леке является Dom. Jean-Pierre Deforis: онъ льстиль себя надеждою «явиться первымъ издателемъ проповъдей знаменитаго оратора» и надежды его оправдались бы, если бы не постигла его преждевременно несчастная участь. Когда разгорелась французская революція (около 1793 г.), на Дефори, вакъ янсениста, посавдоваль духовенству донось, всявдствіе котораго его и обвинили, какъ невърующаго издателя. Сдълавшись подозрительнымъ и не ручаясь за свою жизнь, опъ тотчасъ же принимаеть предосторожности относительно драгоцанныхъ бумагъ, хранившихся у него въ квартиръ. Онъ пишетъ записку съ такимъ содержаніемъ: «чревъ 24 часа, послів моей смерти, иввестная личность должна препроводить эти бумаги (при которыхъ положена была записка) къ внигопродавцу Лями». Дъйствительно, Дефори не обманулся въ своемъ предположе-

<sup>1)</sup> Boss. orateur-introd. d. liv.

ніи относительно участи, которая ему заготовлялась. Арестованный вслёдь за сентябрской рёзней, онъ заключень быль въ тюрьму на 18 мёсяцевъ, а за тёмъ, 25 іюня 1794 года, распрощался и съ жизнію на эшафоті 1). Такимъ образомъ, и этотъ дёятель не вполні достигаетъ того, чего желаль достигнуть.

Заслуга его, по отношенію къ пропов'ямь Боссюэта, можеть по справедливости быть названа все-таки драгоценной. Со смертію епископа Труасскаго (1743 г.), которому достались всё документы Боссюэта, Дефори напаль на слёдъ некоторыхъ проповедей знаменитаго оратора въ Труа. Тамъ въ это время проповъдывалъ уже племянникъ Боссюэта и слово его, какъ передавали, весьма часто ограничивалось однимъ только повтореніемъ проповідей своего дяди 2). Войдя въ сношение съ означеннымъ племянникомъ Босскоэта, фори пріобретаеть значительную часть драгоценных бумагь и дёлаетъ ихъ новымъ достояніемъ уже извёстнаго сборника. Въ Мосской епархіи сообщили ему еще нізсколько бесёдь, ваписанныхъ върующими со словъ Боссюэта, и, промъ того, старики разсказывали, что если бы онъ-Дефори явился къ нимъ пораньше — лётъ за 20-ть, то нашелъ бы множество различныхъ бесёдъ, хранившихся въ различныхъ рукахъ 3). Къ несчастію, это было повдно, и бесёды были уже затеряны.

Часть проповёдей, понавшихъ въ руки племянника Боссюэта, конечно, не совмёщала въ себё всего богатства ораторскихъ произведеній Боссюэта, перешедшихъ по наслёдству къ епископу Труасскому. Очень можетъ быть, что многія проповёди остались въ числё другихъ бумагъ и вмёстё съ ними перешли въ руки новаго наслёдника по смерти перваго.

<sup>1)</sup> Guillon,—les martyrs de la foi pendant la revolution française. Paris. 1821 an. t. 11.

<sup>2)</sup> Gandar,—Boss. orateur-introd. d. liv. p. VIII.

<sup>3)</sup> Preface placée en tete des sermons de Boss. 1772 an.

Мысль эта не повидала Дефори. И вотъ онъ отправляется на новые поиски.

По смерти епископа Труасскаго — перваго наслъдника Боссюэта (1743 г.), всъ бумаги, въ страшномъ безпорядвъ, отправлены были къ ближайшему наслъднику, первопрезиденту Мецкаго парламента и внуку одной изъ сестеръ Мосскаго епископа г. Казо 1). Означенный президентъ въ 1751 году умеръ 3), и бумаги всъ остались въ полное распоряжение жены покойнаго 3). Дефори обратился съ просьбой къ женъ, чтобы та позволила ему ознакомиться съ документами, которые остались у ней по смерти мужа. Просьба его была уважена. И результатомъ настоящихъ поисковъ Дефори было то, что онъ открылъ въ предложенныхъ ему бумагахъ множество проповъдей и эскизовъ, писанныхъ рукою Боссюэта.

Изъ указанныхъ пріобретеній Дефори составлено было четыре большихъ тома ораторскихъ произведеній Боссюэта, изъ которыхъ три появились въ 1772 году 4), а четвертый въ 1778 году 5).

Десять лёть спустя (1788) послё этого, опубликовань быль новый томъ проповёдей, собранныхъ Дефори отъ различныхъ личностей <sup>6</sup>). Интересъ этого тома состояль главнымъ образомъ въ томъ, что туть находилось пятнадцать панегириковъ, найденныхъ въ Мецё у аббата Монтолона <sup>7</sup>), которому, какъ можно предполагать, вручила ихъ жена Казо, не придавая этому подарку особенной важности.

Принимая во внимание тотъ фактъ, что ни одна изъ про-

<sup>1)</sup> Gandar,—ib. p. VIII.

<sup>2)</sup> Michel,—bigraphie de Parl. de Metz. 1853.

<sup>3)</sup> Въ то время, когда жена Казо сделалась наследницей всёхъ письменнихъ документовъ своего мужа, Les Blancs-Manteaux путешествовали повсюду, чтоби открыть новия проповеди Босскота, кроме известнихъ по сборнику Леруа.

<sup>4)</sup> Gandar,-ib. p. IX.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid.

<sup>6)</sup> Ibid.

<sup>7)</sup> Настоятель канедр. Мецкаго собора и братъ президента Каво.

повъдей Боссюта, въ течени шестидесяти восьми лътъ (1704—1772) не сдълалась литературной собственностію, что пять томовъ, опубликованныхъ въ 1772, 1778 и 1788 годахъ 1), содержатъ въ себъ около двухъ сотъ бесъдъ, изъ которыхъ сто могутъ считаться «chefs-d'oeuvre» и что въ теченіи восьмидесяти (1778—1858) лътъ всъ усилія критики не могли увеличить указанныхъ сборниковъ ни на одну цъльную бесъду, мы можемъ понять, какую важную услугу оказаль Дефори по отношенію къ проповъдямъ Боссюта.

Кромѣ того, манускрипты-автографы, которыми Дефори пользовался для составленія сборниковъ, находились въ крайнемъ безпорядкѣ. Нужно было рыться въ перепутанной кучѣ отдѣльныхъ листовъ, тщательно выдѣлять каждую бесѣду и дешифрировать ее: новая задача, стоющая громадныхъ трудовъ; тѣмъ болѣе, что проповѣди, которыя Боссюэтъ нзлагаль въ Наваррской коллегія 2) и въ теченіи первыхъ лѣтъ своего пребыванія въ Мецѣ 3) отличались быстрымъ, неяснымъ, иногда даже неуловимымъ почеркомъ 4). Но главная трудность заключалась не въ ознакомленіи съ неопредѣленными и измѣнчивыми формами письма Боссюэта, а въ томъ, чтобы среди сокращеній, помарокъ, передѣлокъ, цитатъ и помѣтокъ, уловить нить мыслей. Трудъ этотъ, если бы онъ совершался даже при помощи лицъ постороннихъ, оставляеть величайшую заслугу за Дефори.

Но современники Дефори иначе посмотръли на это дъло. Цъня заслугу Дефори въ открытіи проповъдей, они порицали его за недобросовъстное отношеніе къ этимъ проповъдямъ: имъ казалось, что Дефори, работая надъ манускриптами, переисказилъ послъдніе до такой степени, что въ печатныхъ проповъдяхъ, изданныхъ по этимъ манускриптамъ, осталось

<sup>1)</sup> Dictionn. des sciences philosophiques. t. I. p. 363.

<sup>2)</sup> OROZO 1648 r.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Оводо 1652 г.

<sup>4)</sup> Gandar,-ibid. p. X.

одно только свойство, вполив принадлежащее Дефори <sup>1</sup>). И въ самомъ дѣлѣ, какъ не задаться подобнаго рода мыслію? Многіе хорошо помнили живую бесѣду Боссюэта и, сравнивая ее съ печатными проповѣдями, невольно чувствовали разность, причина которой, по ихъ миѣнію, скрывалась въ Дефори. Для другихъ не безъизвѣстны были и самые манускрипты, съ которыми Дефори имѣлъ дѣло: сопоставляя ихъ съ печатными проповѣдями, они тѣмъ болѣе могли утверждать, что Дефори испортилъ подлинный текстъ Боссюэта.

Между темъ, всматриваясь въ дело поглубже, мы найдемъ, что Дефори далеко не такъ относился въ автографамъ Боссюэта, какъ это представлялось его современникамъ. Гандаръ говорить: «разсматривая труды Дефори и его помощниковъ, въ отношении въ проповедямъ Боссюэта, я не разъ удивлялся ихъ умному и верному способу толкованія привнаковъ самыхъ трудныхъ, самыхъ неуловимыхъ и въ особенности ихъ уменью поставлять на свое место те прибавленія и выноски, которыя привнесены авторомъ послё подъ различными знаками и которыя какъ разъ идутъ бследъ за развитіемъ извъстной мысли» 2). Извъстно, что Боссюэтъ писалъ проповъди наскоро, и писалъ только для себя, не имъя въ виду публиковать ихъ печатно, а потому онъ весьма часто, не придерживаясь никакого порядка, то на поляхъ, то на добавочныхъ листахъ, или въ какомъ нибудь другомъ мъстъ проповеди, делаль различныя заметки и выдержки изъ Свящ. Писанія или отеческих в твореній. Выдержки эти записывались или сполна, целикомъ безъ указаній места и автора. откуда берутся, или поменались однеми заглавными буквами текста 3). Дефори на все это обратилъ серьезное вниманіе. Онъ постоянно совъщался съ своими сотрудниками 4) о назначеній каждой мысли, каждой выдержки, каждаго знака, и

<sup>1)</sup> Gandar,-Boss. orateur-ib. p. XVIiI:

<sup>2) !</sup>bid. p. X.

<sup>3)</sup> Gandar,—ib. p. XV,

<sup>4)</sup> Dom. Coniac, Tabaraud et Dom. Brial. ib. p. X et XV.

NPHCT. TIEH. M. 12. 1875 r.

45

тогда только поставлять ихъ на извёстное мёсто, когда общій голосъ того требоваль. Съ общаго согласія, онъ обозначаль цитаты, покавываль подъ строками (внизу страницы) авторовь, книгу, главу и стихь, откуда взята была извёстная выдержка или библейскій тексть. Съ общаго согласія, онъ оставляль въ текстё всё небрежности, смёлости, неправильности языка или дёйствительныя или только кажущіяся. Словомь, онъ хотёль представить проповёди Боссюэта цёликомь, какъ онё есть, инчего не прибавляя и не убавляя, но представить въ видё упорядоченномь, въ системё и послёдовательности. «Пусть Боссюэть говорить такъ, какъ онъ говориль и какъ вообще говорили въ его время». Воть мысль, которая ни на минуту не покидала Дефори во время ванятій его манускриптами 1).

Понятно, что при такомъ отношеніи Дефори къ манускриптамъ Боссюта не могло бы быть и річи о подложности или порчів текста въ печатныхъ проповідяхъ, если бы только Дефори посерьезніве отнесся къ типографскому ділу и не сдівлаль нівкоторыхъ уступокъ требованіямъ книгопродавца-издателя.

Въ моментъ, когда Дефори совершенно былъ погруженъ въ свои копіи, изъ провинціи прибылъ аббать Мори воставиль человівть честолюбивый и самонадівянный, Мори поставиль для себя задачей: «прославить свое имя, во что бы то ни стало, въ новомъ місті жительства». И дійствительно, какъ искуссный политическій и духовный ораторъ, онъ успіяль, въ вороткое время, получить отъ французской академіи два раза премію за свое краснорічіе время потова была признать въ немъ новаго Оому (Аквината) или Лягарпа время.

Къ Мори обращается книгопродавецъ-издатель, взявшій

<sup>1)</sup> Gandar,—ib. p. XVI.

<sup>2)</sup> Около 1810 г. онъ быль архіепископомъ Парижскимъ. Словарь Толля стран. 922.

<sup>3)</sup> Boss. orateur-introd. d. liv. p. XII.

<sup>4)</sup> Ibid.

на себя дёло публикаціи произведеній Боссюэта, и просить, чтобы тоть написаль свой отвывь на проповёди Боссюэта, предназначенныя къ изданію, разсчитывая при его авторитеть на скорейшую и болье выгодную распродажу экземпляровь, которые онь намёрень быль выпустить въ свёть 1). Мори соглашается исполнить эту просьбу и, нисколько не медля, приступаеть къ дёлу.

Разсматривая манускрипты, проредактированные Лефори. онь находить туть множество врасоть перваго порядка и восхищается ими до энтувіазма. Но, при всемъ этомъ, ділаетъ много и критическихъ заметокъ относительно способа действія Дефори и его сотрудниковь, при выполненіи ими своей трудной задачи. Благодаря этимъ замъткамъ, пълую массу проповедей, которыя Дефори думаль публиковать пеликомъ. бевъ всякой сортировки по группамъ, распредёлили въ слъдующемъ порядкъ: на первомъ мъстъ поставлены были полныя, законченныя проповёди, въ которыхъ отъ начала до конца можно было узнать Боссюэта. На второмъ - фрагменты, состоящие то изъ замёчательныхъ мёсть проповёди, гдё воодушевление оратора достигаетъ крайнихъ предъловъ, то изъ приступа только, или заключенія. На третьемъ - подъ заглавіемъ «моральныя размышленія» рядъ прекрасныхъ сентенщій или полезных трактатовь, которые, къ чести знаменитаго оратора, найдены были въ эскизахъ далеко несовершенныхъ 2).

Такого рода влассификація произведеній, конечно, не заслуживаетъ порицанія. Мори можетъ считаться, въ этомъ случав, даже почтеннымъ сотрудникомъ по двлу изданія. И Дефори — рабскій поклонникъ манускриптамъ Боссюэта, заслужилъ бы удвоеннаго порицанія со стороны потомства, если бы не уступилъ Мори на этомъ важномъ пунктв.

<sup>1)</sup> Это было, по свидетельству самаго Мори, въ вонцу 1771 года.

a) Note ajoutée au discours sur les sermons de Bossuet dans l'edition de 1810 an.

Но воть обстоятельство, которое не можеть извинять ни Мори ни Дефори: запустивъ рёзцы свои въ манусврипты Боссюэта, Мори открыль туть много такого, что, мнънію, надлежало исправить. Въ этомъ случав, онъ посягнуль на неотъемлемое достояніе Боссюэта и кропотливый безукоризненный трудъ Дефори Какъ человъкъ свъдущій въ реторикъ и опытный въ красноръчіи, онъ нашель нужнымъ сдълать поправки въ логическомъ, грамматическомъ и стиллистическомъ отношеніяхъ. Отсюда, всё недостатки, ности, смёлости и устаръвшіе обороты рычи подверглись изгнанію. Къ эскизамъ, гдѣ Боссюэтъ со всею ясностію оставиль печать своего генія, Мори положиль прибавить то, что, по его мнвнію, могло бы представить проповедь въ законченномъ видъ, съ полной литературной обработкой. Гандаръ говорить, что ему приходилось не равъ перечитывать манусерипты, редактированные Мори, въ которыхъ онъ видель черты, скорве характеризующія Мори, нежели Боссюэта 1).

Книгопродавецъ-издатель дорожилъ мийніемъ Мори, какъ человіжа извістнаго своей ученостью, и находиль необходимимъ, въ видахъ личной выгоды, поступить по его совіту. Отсюда, съ одной стороны внимая совітамъ Мори, а съ другой—повинуясь настойчивымъ требованіямъ книгопродавца, Дефори приступаетъ къ новой переділкі манускриптовъ, вмість съ ученымъ сотрудникомъ—Мори.

Но на этотъ разъ онъ не саслуживаетъ одобренія за свою дѣятельность. Кромѣ тѣхъ сторонъ, на которыя указалъ Мори, онъ допускаетъ измѣненія, передѣлки и въ другихъ отношеніяхъ. Извѣстно, что Боссюэтъ осуждалъ тѣхъ проповѣдниковъ, которые ходили изъ города въ городъ, проповѣдуя одинъ и тотъ же «Авентъ» 2) одинъ и тотъ же «Каремъ» 3) и, въ свою очередь, добавлялъ, что ему никогда не случа-

<sup>1)</sup> Boss. orateur-introd. d. livre p. X1!I.

<sup>2)</sup> Проповъди на Петр. постъ.

<sup>3)</sup> Проповъди на Великій пость.

лось повторять своихъ проповёдей отъ точки до точки <sup>1</sup>). Мотивируясь этимъ указаніемъ, Дефори заключилъ, что Боссюэть никогда не допускаль повтореній въ своихъ проповёдяхъ, и если таковыя вътрёчаются, то это произошло отъ смётенія, перепутанности автографовъ. Такимъ образомъ, перечитывая снова эти автографы, онъ начинаетъ выпускать извёстное число мёстъ, пунктовъ изъ проповёдей и цёлыя проповёди, гдё Боссюэтъ повторяется. Поступокъ такого рода мало того, что не согласовался съ данными, на основаніи которыхъ Дефори дёйствовалъ, онъ отозвался страшною нелёпостью и на печатныхъ проповёдяхъ.

Боссюэть, порицая проповъдниковь за то, что они постоянно повторяють одив и тв же проповеди, не говорить того, что не следуеть повторять и отдельных мыслей изъ предшествовавшихъ проповъдей. Онъ находить только не удобнымъ повторять нъсколько разъ одну и ту же проповъдь въ томъ же самомъ порядкъ, а относительно повторенія отявльныхъ мыслей, при новой постановкв вопроса и новомъ расположеніи, не говорить ни слова. Отдъльныя мысли, слъдовательно. Боссюэтъ находилъ не предосудительнымъ повторять, и самъ онъ, какъ мы знаемъ, повторялъ весьма часто не только отдёльныя мысли изъ предшествовавшихъ проповъдей, но и цълыя проповъди. Возьмите, напр., проповъдь «sur les bontés et les rigueurs de Dieu» и сравните ее съ бесъдою на всеобщую исторію (discours sur l'histoire universelle), вы увидите, что въ последнемъ произведении иногда отъ слова до слова повторяются мысли, высказанныя за двадцать пать леть раньше, въ первой 2). При томъ, въ самомъ выраженін Боссюэта: «мнѣ никогда не случалось повторять своихъ бесёдъ съ точки до точки» высказывается ясно, что онъ не допускалъ повтореній только «съ точки до точки». Гандаръ, прочитавшій несколько разъ автографы Боссюэта, за-

<sup>4)</sup> Gandar,—ibid. p. XVi.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Gandar,—Boss. orateur. p. 70.

мѣчаетъ, что Босскотъ имѣлъ обыкновеніе повторять не только нѣкоторые пункты изъ предшествовавшихъ проповѣдей, но и цѣлыя проповѣди ¹).

Усиливаясь надъ тъмъ, чтобы ничего не утратить и въ тоже время избъжать повтореній, Дефори дошель до слъдующей нельпости: изъ двухъ проповъдей «на день Ноеля», про-изнесенныхъ Боссюютомъ въ разныя времена, онъ составляеть одну. Дълается это такимъ образомъ: чтобы избъжать повтореній, онъ береть изъ второй проповъди то, чего не оказывалось въ первой, и прилагаетъ выхваченное къ первой, оставленной безъ всякаго поврежденія 2). Очевидно, что такой образь дъйствія со стороны Дефори быль сколько не законень, столько же и опасенъ. Можно было предполагать, что всъ автографы Боссююта преобразятся въ новый видъ, возникнетъ новый составъ проповъдей и въ случав неудачи построенія какой нибудь проповъдей, вся вина падетъ на Боссююта.

Къ счастію, большая часть пропов'вдей не подверглась такой пертурбаціи, и выпущена была въ св'ять бевъ всякаго значительнаго поврежденія <sup>3</sup>).

Тъмъ не менъе, недовъріе общества въ Дефори возросло до такой степени, что нивто не котълъ върить въ подлинность текста печатныхъ проповъдей. Всъмъ казалось, что Дефори положительно искавилъ текстъ Боссюэта и оставилъ въ проповъдяхъ свойство, принадлежащее только ему—Дефори 1). Вслъдствіе этого и печатные сборники проповъдей, вопреки многимъ блестящимъ качествамъ, которыя въ нихъ заключались, и при томъ обаяніи, которое охватывало каждаго при имени Боссюэта, приняты были обществомъ несочувственно и не вошли въ число книгъ, употреблявшихся для чтенія 5).

<sup>1)</sup> Boss. orateur-introd. d. liv. p. XVII.

<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>3) (</sup>bid. p. XVIII.

<sup>4)</sup> Ibid. p. XVIII.

<sup>5)</sup> Gandar,—Boss. orateur—introd. d. liv. p. XIX.

Подобнаго результата, конечно, и слёдовало ожидать при томъ положеніи, въ какомъ находился Дефори: онъ быль удиченъ въ янсенизмё и вступиль въ непріятныя отношенія съ сво-имъ ученымъ сотрудникомъ—Мори 1). Послёднее обстоятельство, можно скавать, играло важнёйшую роль, и въ участи Дефори, и въ томъ несочувствіи, съ какимъ встрёчены были сборники. Мори, какъ человёкъ извёстный своимъ краснорёчемъ, своей предпріимчивостью и своимъ умёньемъ—вліять на общественные умы, легко могъ подорвать авторитетъ Дефори въ общественномъ мнёніи, расчитывая въ тоже время занять видное мёсто въ дёлё, которое обезсмертило имя Дефори.

Но, какъ бы-то ни было, для насъ важенъ тотъ фактъ, что печатныя проповёди, изданныя подъ именемъ Боссюэта, возбудили недовъріе, не читались публикою, какъ читались другія произведенія того же автора. Какимъ же образомъ случилось, что тъ же самыя проповъди, со временемъ, не только не стали возбуждать никакихъ подозрвній относительно своего состава, но сдълались даже любимымъ чтеніемъ публики? Вопросъ, выдвинутый на сцену относительно проповедей изпанныхъ Дефори, конечно, не долженъ быль оставаться навсегда при одинаковомъ ръшеніи. Увлекшись летучимъ мівніемъ, пущеннымъ можеть быть, вавистниками Дефори, люди рано ли поздно ли должны были одунаться и поискать данныхъ болье прочныхъ для своихъ сужденій. Поводомъ къ такому новороту мивній могло служить уже и то обстоятельство, что предъ публикаціей овначенныхъ пропов'ядей, всі он' отправлены были для прочтенія лицу, которое отличалось правдивостію и считалось за одного изъ первыхъ пропов'яднивовъ того времени. Лицо это-Карлъ Нёвиль-старинъ около 80-ти

<sup>1)</sup> Мори написаль отзывь на проповеди Босскота и хотель поместить его во главе печатнаго изданія, чтобы новазать обществу, что заслуга этого изданія исвлючительно принадлежить ему. Дефори вступился за свои права, и отскодато началась вражда между двумя сотруднивами. — Dussault. — Ann. litt. t. III. р. 219.

льть, занимавшійся исключительно пересмотромъ пропов'я ей. Перечитавъ проповеди Босскота, которыя предназначены были къ изданію, онъ пишетъ письмо къ издателю-книгопродавцу савдующаго содержанія: «Вы желаете, чтобы мои проповівди появились въ печати и въ то же время присылаете мив Боссюэта!.. Какъ холодны и бездушны мои бумажонки въ сравненіи съ тіми, которыя мні присланы! Я нахожу себя мадымъ и низкимъ! Я ничто по сравнению сь нимъ (Боссюэтомъ»). Старикъ довольно чистосердечно высказывается не только о себъ по отношению къ Боссюэту, но и о своемъ внаменитомъ учителъ - Бурдалу: «при умъ, образовании и желаніи, говорить онь, еще есть возможность подражать Бурдалу; но подражать Боссюэту, мечтать когда нибудь поравняться съ нимъ---этимъ единственнымъ возвышеннымъ- и патетическимъ ораторомъ, -- накое безуміе! Никакое искусство туть не помогло бы: туть нужень таланть природный 1).

Очень можеть быть, что отзывъ подобнаго рода о проповёдяхъ Боссюэта вмёстё съдругими неблагопріятными отвывами проникаль въ общественныя сферы и, хотя не въ такой мёрё, какъ послёдній, пріобрёталь себё сочувствующихъ. Думать такъ позволительно на томъ основаніи, что въ періодическихъ изданіяхъ того времени появлялись отголоски, положимъ, весьма слабые, но тёмъ не менёе выгодние для проповёдей Боссюэта. Напримёръ, въ журналё «Знаній» (Journal des Savants) находятся весьма почтенныя указанія на методъ издателей и важность ихъ васлугъ для религіи и литературы в). Высказано также обещаніе поговорить о самомъ Боссюэте и его краснорёчіи, но обещаніе это не приведено было въ исполненіе можеть быть потому, что время этому не благопріятствовало в). L'Année litteraire вы вырвалось

<sup>1)</sup> Gandar,—Boss. orateur-introd. d. liv. p. XX.

<sup>2)</sup> Avril 1778 an. p. 204.

<sup>3)</sup> Ibid.

<sup>4) 1778</sup> an. t. III. p. 312.

какъ бы случайно. Подобный образъ дъйствія со стороны литературныхъ органовъ, конечно, обусловливался обстоятельствами. Извъстно, что среда свътская скоръе върила тому, что ей извъстно было по ходячимъ митніямъ, а среда духовная основывала свои сужденія на томъ, что проповъди опубликованы были людьми, обвиненными въ янсенивмъ, а слъдовательно не безъ поврежденій. Къ чему же навязываться, при такомъ положеніи дъла, съ своимъ митніемъ, когда такое митніе можетъ остаться, или гласомъ вопіющаго въ пустынъ, или набресить непріятную тънь на самый литературный органь? Трудно прати противъ рожна, и литературные органы вполнъ понимали это, ограничиваясь, или однимъ напоминаніемъ о проповъдяхъ Боссюэта, или указаніемъ только на заслугу ихъ издателей.

Впрочемъ, какъ бы то ни было, раздвоенность митей, относительно проповъдей Боссюэта, становится общензвъстнымъ фактомъ раньше 1808 года, когда проповъди Боссюэта вышли уже вторымъ изданіемъ. Аламберъ—знаменитый французскій ученый XVIII стольтія 1) говорилъ предъ своими слушателями о проповъдяхъ Боссюэта такъ: «хорошо извъстно, что проповъди, которыя только что отпечатаны, походятъ споръе на эскизы, чъмъ на опредъленныя законченныя произведенія; но эскизы эти—произведеніе великаго ума; по достоинству своему, они несравненно лучше тъхъ эскизовъ, которые случается намъ получать отъ свободной висти художника, дъйствующаго подъ вліяніемъ минуты 2)».

Какъ усившно агитировала партія въ пользу проповъдей Боссюэта, по недостатку данныхъ, сказать трудно. Извъстно только, что до 1808 года сужденія о Боссюэтъ и его красноръчім въ большинствъ случаевъ измърялись погребальными ръчами. Мысль, что Боссюэтъ уступаетъ другимъ ораторамъ не только въ гармоніи, изяществъ и легкости своихъ бесёдъ,

<sup>1)</sup> Dictionn. des sciences philosophiques t. I. p. 51. 54.

<sup>2)</sup> Gandar,—Boss. orateur-introd. d. liv. p. XXII.

но и въ чистотъ языка, правильности и точности выраженій, была ходячей мыслію <sup>1</sup>). Ролленъ <sup>2</sup>) открыто высказывался, что Боссюэтъ не состоятеленъ, хотя, въ тоже время, и добавлялъ, что неровность, которая встръчается въ проповъдяхъ Боссюэта, составляетъ характерную черту возвышеннаго стиля <sup>3</sup>). Отстаивать, въ то время, что Боссюэтъ не безъ вкуса, считалось почти бевразсудствомъ <sup>4</sup>).

Новое изданіе ораторских произведеній Боссюэта, въ 1808 году, предпринятое съ цілію разсільть сомивніе у читателей относительно подлинности текста, служить яснымы доказательствомы того, что партія агитировавшая вы пользу пропов'ядей Боссюэта пріобріла значительный успіхь. Находилось, стало быть, много такихы личностей, которыя доискивались истины не традиціоннымы путемы, не гоняясь за всякимы слухомы, пущеннымы вы ходы, иногда со стороны людей злонамібренныхы, а путемы дичныхы наблюденій, личныхы изслідованій. Имы приходилось, стало быть, не разы перечитывать пропов'яди, редактированныя Дефори и, какы труды его, при многихы блестящихы качествахы, былы все-таки не безгрішень, требовать новаго изданія болісе точнаго, болісе вірнаго сы автографами Боссюэта.

Съ выходомъ въ свътъ овначеннаго изданія, мы встръчаемъ панегириста уже смъло расточающаго свои похвалы во славу ораторскихъ достоинствъ Боссюэта в). Знаменитый интературный критикъ начала XIX стол. — Дюссольть, занималсь по преимуществу изслъдованіемъ надгробныхъ ръчей Боссюэта, высказался такъ: «неужели Боссюэть не заслуживаетъ гром-кой славы своими неподражаемыми надгробными ръчами, своими прекрасными богословскими диссертаціями и своею превосходною бесёдою о всеобщей исторіи? Слъдуетъ

<sup>1)</sup> Gandar,—Boss. orateur—introd. d. liv. XXIII p.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Профессоръ разнихъ высшахъ учебныхъ заведеній и ректоръ паримскаго. университета (1661—1741). Слов. Тодия. с. 338.

<sup>3)</sup> Traité des etudes. liv. IV. chap. II.

<sup>4)</sup> Boss. orateur-introd. d. liv. p. XXII-XXIII.

b) lbid. p, XXV-XXVI.

воздвигнуть монументь въ честь его славы, когда мы присоединимъ еще къ указаннымъ произведеніямъ нѣкоторые не обработанные матеріалы, ясно отображающіе величіе его генія, —матеріалы, въ большинствѣ случаевъ, покрытые ржавчиною эпохи, гдѣ вкусъ общества не очищенъ, гдѣ краснорѣчіе грубо и литература почти на половину варварская 1)». Онъ не стѣсняется высказывать, что проповѣди Боссюэта, какъ онѣ выпущены послѣднимъ изданіемъ, —трудъ не подражаемый. «Внимательное и безпристрастное чтеніе не позволяють сравнивать эти проповѣди съ безсмертными произведеніями въ томъ же родѣ Бурдалу и Массильона 2)».

Мысль публики съ настоящаго времени принимаеть друтой характеръ въ отношения въ проповъдямъ Боссюэта. Начали понемногу ихъ читать и находить достоинства, которыхъ прежде и не подозръвали. Когда Боссе опубликовалъ біографію Боссюэта 3), и вышло въ свёть новое изданіе ораторскихъ произведеній Боссюэта, изв'єстное подъ именемъ Версальскаго 4), вниманіе публики въ означеннымъ произведеніямъ достигло удвоенныхъ размеровъ. Изданіе это, можно сказать, было первымъ, занявшимъ почтенное мъсто въ библіотекахъ и сдёлавшимся настольной книгой для тёхъ. вто любиль чтеніе и книги в). Съ этого времени предубъяденія и относительно предшествовавшихъ изданій начали разсвеваться. Общество начало свыкаться съ Боссюэтомъ, снисходить ему ва смёлости, неточности и особенности выраженій. Методъ историческій, приложенный въ первый разъ къ литературной критикъ, далъ новыя основанія судить о языкъ Боссюэта болье снисходительно. Одинъ старый обороть, одно слово не считались уже ошибками вкуса даже въ лицъ самыхъ

<sup>1)</sup> Duss.—Articles publ. dans le journ. d. Debats. juin 1810 an. et mai 1811.

<sup>2)</sup> Ibid. Mars 1815 an.

³) Въ 1814 году.

<sup>4)</sup> B<sub>b</sub> 1815—1819 r. dictionn. des sciences philos. t. I. p. 363.

Boss. orat. introd. d. liv. p. XXVII.

взыскательныхъ <sup>1</sup>). Словомъ, произошелъ всеобщій поворотъ мыслей въ пользу пропов'ядей Боссюэта.

Въ 1827 году францувская академія предложила тезисъ (Eloge de Bossuet) на соисканіе преміи. Патенъ и Жиранденъ взялись за этотъ тезисъ и какъ тотъ такъ и другой во всемъ блескъ изобразили красоты проповъдей Боссюэта <sup>а</sup>). Дюбуа членъ королевскаго совъта и директоръ нормальныхъ школъ 3) вводить, после этого, проповеди Боссюэта въ программу ученическихъ заинтій и дълаеть ихъ предметомъ изученія въ школахъ 4). Последнее слово на вопросъ, который такъ долго ванималь умы, сказано было Низаромъ. Указавъ, какое мъсто должны ванять проповёди Боссюэта въ ряду другихъ произведеній того же оратора и въ исторіи его мышленія в), онъ указываеть также мёсто, которое должень занять и Боссюэть въ ряду другихъ проповъдниковъ 6). Отдавъ полную справедливость Бурдалу какъ моралисту и высказавъ нъсколько мыслей не въ пользу Массильона, онъ продолжаетъ: «ораторъ по преимуществу христіанскій, ораторъ, который превосходить всёхъ, какъ въ разъяснении догмата 7), такъ и въ изображеніи нравовъ 8), ораторъ, который блескомъ образовъ 9) и восторженнымъ голосомъ 10) производитъ силу непобъдимой діалектики, — это Боссюэть» 11).

<sup>1)</sup> Preface plac. en tete d'un choix des serm d. Boss. 1859 an.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Boss. orat. introd. d. liv. p. XXVIII.

<sup>3)</sup> Caob. Tomas. c. 110.

<sup>4)</sup> Boss. orat. ibid. .

b) L'hist. litt. franç. liv. III. ch. XIII.

<sup>6)</sup> Revue d. d. mondes. janvier. 1857 an.

<sup>7)</sup> Онъ говорить: «въ Богѣ Босскота я вижу Бога Микель-Анжелло; въ его Христь—Христа Леонарда де Винчи; въ его Маріи — Марію Рафазля. — Ibid р. 417.

<sup>8)</sup> Воссюэть искусно открываеть тайны нашего внутр. міра, ясно акализируєть страсти, пороки самолюбія—ib. р. 419.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid. p. 426.

<sup>10)</sup> Ibid.

<sup>11)</sup> Boss. orat. introd. d. liv. p. XXIX.

Съ этимъ открытымъ заявленіемъ почтеннаго критика должны были разсъяться и послъдніе остатки недоумъній, томившихъ общество въ теченіи восьмидесяти лътъ (1778—1858).

Но съ того самаго момента, какъ перестали задаваться вопросомъ о литературномъ достоинствъ пройовъдей Боссюэта, нужно было обезпечить себя и върностью текста. Еще въ 1842 году Кузенъ 1) прочиталъ рефератъ французской академіи, въ которомъ проведена была мысль слъдующаго содержанія: «Настало наконецъ время установить наши классическіе тексты; особенно, когда дъло идетъ о трудахъ неоконченныхъ, но обнародованныхъ чрезъ лицъ постороннихъ, по смерти и противъ желанія самихъ авторовъ. Въ этомъ числъ можно указать на проповъди Боссюэта» 2).

Голось этоть не остался гласомъ вошющаго въ пустынв. Въ 1851 году, аббатъ Вальянъ приступилъ въ новому изданію пропов'ядей Боссюэта. Какъ челов'ять св'ядущій въ свяшенномъ Писаніи, коротко внакомый съ отцами церкви, опытный въ филологическихъ изследованіяхъ и одаренный терпеніемъ и умомъ, стремящимся къ точному знанію, онъ погружается въ ванятія совершенно согласно съ первоначальнымъ планомъ Дефори. И вотъ здёсь-то открывается вполнё добросовъстное, но неправильно одъненное, отношение Дефори въ автографамъ Боссюэта. Оказалось, что первоначальный методъ Дефори, до вмъшательства Мори, былъ самымъ лучшимъ, самымъ върнымъ методомъ; что человъбъ этотъ ни на шагъ не отступаль отъ своего принципа: «представить Боссюэта и ничего кромъ Боссюэта». Далъе, что всъ послъдующія изданія, за исключеніемъ пезначительныхъ изміненій, были только коній съ изданія Дефори. Аббать Вальянъ оказаль важную услугу, и своими занятіями манускриптами, и въ особенности тёмъ, что далъ возможность произнести правильный

<sup>1)</sup> Франц. философъ и генералъ-инспекторъ народи. просивщ., а съ 1840 г. министръ народи. просивщ. Словарь Толля. т. 11. стр. 607.

<sup>2)</sup> Boss. orat. ibid. p. XXX.

хотя и посмертный судъ надъ Дефори. Къ сожалёнію, этоть почтенный дёятель также не довель своего дёла до вонца: въ 1853 году онъ внезапно умеръ.

Лостойнымъ преемникомъ и продолжателемъ начатаго дъла быль Ляша 1). Главная васлуга его состоить въ томъ, что онъ возстановиль, привель въ цёлость тё проповёди, которыя Дефори смёшаль по скоей неосторожности и по наущенію своего ученаго сотрудника-Мори; поправиль ошибку Версальскаго изданія, которое содержало въ себ'я дв'я проповёди, сдёланныя изъ одной «sur les demons», опубликованной въ 1772 году. Аббатъ Вальянъ указалъ сметение тепстовъ, заключающихся въ приступъ проповъди «sur la loi de Dieu» и первой части (point) проповъди «sur la justice». Ляша воспользовался этимъ и пошелъ еще дальше. Въ проповъдяхъ «pour la Toussaint, pour l'annonciation», которыя относятся къ первымъ годамъ пребыванія Боссюэта въ Парижѣ, и прекрасной проповёди, сказанной предъ дворомъ въ день Ноеля, а особенно въ проповъди, произнесенной въ Дижонъ предъ принцемъ Конде, онъ наполъ только двъ различныхъ, хотя во многомъ и сходныхъ, композиціи. Но композиціи эти покрыты такой оболочкой, подъ которой весьма трудно уловить то, что составляеть суть (vie) бесёды, т. е. изглажены строгій порядокъ леченія мыслей и пропорціональность Новый издатель поставиль также на свое мёсто множество отрывковъ, выхваченныхъ изъ известной проповеди и переставленныхъ въ другую <sup>2</sup>). Кромъ того, онъ присоединилъ къ беседамъ несколько отрывковъ еще неизданныхъ. Такъ, напр., эскизъ прекрасной проповеди «sur l'eminente dignité des pauvres dans l'eglise 3), Meditation pour la veille de l'assomption 4), приступъ и первую часть (point) другаго размышле-

<sup>1)</sup> Одинъ изъ франц. писателей начала XIX стол.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Gandar. Boss. orat. ib. p. XXXIII.

<sup>)</sup> t. Y II, p. 440.

<sup>4)</sup> t. XI. p. 341.

нія «sur la devotion a la sainte Vierge t), которыя относятся къ первымъ годамъ проповъднической дъятельности Воссюэта 2). Наконецъ, что касается текста проповъдей, онъ обратилъ особенное вниманіе на манускрипты, хранившіеся въ библіотекахъ императорской и мосской семинаріи. Свёряя печатныя изданія съ этими манускриптами, онъ делаль различныя поправки и поясненія. Варіанты, заключающіеся въ манускриптахъ, онъ поставляль внизу страницъ печатнаго изданія; часть варіантовъ, вкравшихся въ текстъ для большей законченно. сти и выразительности извъстной мысли, онъ сносиль въ замътки; всъприбавленія, допущенныя со стороны Дефори, уничтожиль. Словомъ, все, что привнесено было чуждаго и что опущено намеренно или по неосторожности, не ускользнуло отъ вниманія Ляша: онъ старался, по плану Дефори, представить Боссюэта такъ, какъ онъ говорилъ и какъ вообще говорили въ его время. Въ этомъ случав, онъ оказалъ величайшую заслугу по отношенію къ проповідямъ Боссюэта.

Но, какъ замъчаетъ Гандаръ, и Ляща, при всемъ своемъ усердіи къ дълу, не вполнъ вошелъ въ духъ Боссюэта: ему, котя и не въ такой степени какъ другимъ, пришлось впасть въ заблужденіе. Усиливаясь слъдовать за мыслію Боссюэта въ массъ разрозненныхъ замътокъ, онъ дълаетъ ошибки въ чтеніи иногда даже въ такихъ мъстахъ, въ какихъ и Дефори не допускаль этого. Такимъ образомъ и текстъ Ляша, при всъхъ свойхъ достоинствахъ, не можетъ считаться безгръшнымъ: онъ требуеть также новаго пересмотра и новаго исправленія.

Тъмъ не менъе, изданіе Ляша представляетъ собою послъдній полный и сравнительно съ другими лучшій трудъ, по которому мы можемъ, въ настоящее время, знакомиться съ проповъдями Боссюэта и судить болье или менъе приблизительно <sup>3</sup>) о его ораторскихъ достоинствахъ и недостаткахъ.

<sup>1)</sup> ibid. p. 362.-

<sup>2)</sup> Ross. orateur.—ibid. p. XXXIII.—

<sup>3)</sup> Проповеди печатныя Босскоэта, при всёхъ своихъ достоинствахъ, не мо-

Такъ изъ безсвязныхъ, неупорядоченныхъ эскизовъ, набросовъ и выдержевъ изъ Свящ. Писанія и отеческихъ твореній образовались, благодаря нъсколькимъ лицамъ, логически-стройныя, по большей части, законченныя и нелишенныя цвътовъ краснорьчія, проповъди, которыя по справедливости могутъ носить имя Боссюэта.

И. Пановъ.

гутъ вполив отображать ораторскія достоинства помянутаго оратора, такъ какъ онв составлени по автографамъ, не во всей полнотв содержащимъ ту или другую беседу.—

# СОДЕРЖАНІЕ 11-Й ЧАСТИ

# XPHCTIAHCKAFO YTEHIA

# за 1875 годъ.

| •                                                      | Стран.            |
|--------------------------------------------------------|-------------------|
| О внигахъ новозавътныхъ неканоническихъ, упо-          |                   |
| треблявшихся въ христівнской Церкви II-го и III різка. |                   |
| Доцента священника В. Г. Рождественскаго.              | 4 43.             |
| Ученіе о Богі: какъ Спасителів человіна, какъ его      |                   |
| Освятитель, какъ Судін и Мадововдаятель въ устахъ      |                   |
| Інсуса Христа и Его апостоловъ. А. Лебедева            | 44 — 91.          |
| Ассирійскія раскопки англичанина Смита                 | 92 —102.          |
| О лиць Інсуса Христа: мысли покойнаго преосвя-         | •                 |
| щеннаго Іоанна, епискона смоленскаго, бывшаго ректора  |                   |
| и профессора догматики въ нашей академіи. 103-135,     | 149-185.          |
| Невъріе и соціализмъ                                   | 136-147.          |
| Өеократическое и экономическое состояние ветхоза-      |                   |
| вътнаго левитства и священства по законамъ Пятокии-    |                   |
| жія. Доцента О. Г. Елеонскаго                          | 186-227.          |
| Италійскій переводъ. Versio Itala                      | 228-243.          |
| Очеркъ новъйшей западной противо-мусульманской         |                   |
| литературы                                             | 244-264           |
| Епархіи всероссійской церкви въ посл'ядовательномъ     |                   |
| ,                                                      | 265-270.          |
| Западно-европейскія гильдін и западно-русскія брат-    |                   |
| ства. Доцента Н. А. Скабалановича                      | 271—327.          |
| Первый вселенскій соборъ                               | 32 <b>7—37</b> 2. |
| Шаги науки къ сближению съ върою                       |                   |
| Партія «святоюрцевъ» въ Галичинћ Digitized             | 408-408           |
|                                                        |                   |

| •                                                      | OITES.                    |
|--------------------------------------------------------|---------------------------|
| Постановленія Второзаконія о царской власти и про-     |                           |
| рочествъ и время ихъ провсхожденія. Доцента О. Г.      |                           |
| Елеонскаго                                             | <b>409—4</b> 29.          |
| Последняя пасхальная вечеря Інсуса Христа и день-      |                           |
| Его смерти. Профессора Д. А. Хвольсона                 | <b>430—4</b> 88.          |
| Торжество 5-го сентября                                | <b>489—55</b> 6.          |
| О релягіозно-правственномъ воспитанін, какъ осно-      |                           |
| въ истиннаго просвъщенія. Профессора священника        |                           |
| В. Г. Рождественскаго.                                 | 557564.                   |
| Объ исхожденія Св. Духа                                | 565577.                   |
| Объ англиканскомъ священствъ                           | <b>578</b> — <b>5</b> 90. |
| Судебное устройство по законамъ Даговинана. До-        |                           |
| цента Ө. Г. Елеонскаго                                 | <b>591—6</b> 03.          |
| Церковия-тфродиць фрица, в Застрастикъ Сер-            | •                         |
| бовъ. Л. В.                                            | <b>604</b> — <b>6</b> 10. |
| Библіографическія замістви. А. II — ас                 | 611622.                   |
| Тунгусскій праздникъ «цаганъ-сара» К. Литвин-          |                           |
| пева.                                                  | <b>623—6</b> 31.          |
| Критическія вамітки о второй и тротьей винжвахъ        |                           |
| «Братскаго Слова». N.                                  | 633684.                   |
| Исторія проповіден Боссиота                            | 685-712.                  |
|                                                        |                           |
| Въ особыхъ приложеняхъ:                                |                           |
| Собраніе древнихъ литургій восточнихъ и запад-         |                           |
| ныхъ, въ переводъ на русскій языкъ: Литургія св. 10-   |                           |
| ·                                                      |                           |
| анна Златоустаго (Чиноноследованіе). Литургія св. Гри- |                           |
| горія, просвітителя Арменін (Предисловіе). Чинъ Бо-    |                           |
| жественныя литургін Армянскія Церкви. Профессоровъ     |                           |
| Е. И. Ловатина и И. Е. Троицкаго                       | 113—238.                  |
| Журналы засъданій Совъта СПетербургской Ду-            |                           |
| ховной Академін                                        | 45 — 88.                  |
| Алоавитный списовъ внигъ, поступившихъ въ биб-         | •                         |
| лютеку СПетербургской духовной Академін въ 1874 г.     | 1 — 27.                   |

#### о продолжении изданія журнала

# "ТРУДЫ RIEBCKOЙ ДУХОВНОЙ AKAZEMIN"

### въ 1876 году.

«Труды Кіевской духовной Академін» будуть издаваться въ 1876 году по прежией програмив.

Въ «Трудахъ Кіевской духов. Анадемін» будуть пом'ящаться:

І. Переводъ съ еврейскаго ветхозавътныхъ книгъ.

II. Лекціи наставниковъ Академін и произноснимя ими церковним собеседованія.

III. Диссертаціи на ученыя академическія степени и сочиненія на преміи, также диссертаціи pro venia legendi.

 Трактаты, очерки и изследованія по наукамъ, преподаваемымъ въ Академін.

 Переводы вностранныхъ сочиненій замѣчательныхъ въ религіозномъ отношеніи.

VI. Статьи, имъющія предметомъ критическое обозрѣніе произведеній современной, по преимущестну богословской и философской литературы, какъ отечественной, такъ и иностранной.

VII. Памятники, относящієся въ исторіи русской церкви и русской духовной литературы, могущіє иміть интересъ не для однихъ только спеціалистовъ, но и для большинства читателей духовнихъ журналовъ.

УІІІ. Изв'ястія перковно-археологическаго Общества при Академіи.

IX. Въ приложении въ журналу будутъ печататься протоколы засъданий академического Совъта.

Труды Кіевск. дух. Абадемін будуть выходить ежемісячно внижнами оть 12 до 20 листовь, и притомъ сначаль того мпсяца, на который книга навначается. Ціна годовому изданію на місті 6 руб. 50 б., съ пересылкою въ другіе города 7 рублей.

Подписка принимается главными образоми ст редакции Тругового Киевской духовной Академии, а также въ Москвъ — у книго-

продавца А. Н. Оерапонтова, въ С.-Петербургѣ—у книгопродавца С. И. Литова.

Въ редакцій можно получать «Труды Кіевской духовной Академій» прежнихъ годовъ (1860—1875 г.) и «Воскресное Чтеніе» за слёдующіе годы существованія журнала при Академія: І (1837— 38), ІІ (1838—39), У (1841—42), VІ (1842—43), УІІ (1843—44), X (1846—47), XІ (1847—48), ХІІ (1848—49), XV (1851—52), XVІІ (1853—54), XVІІІ (1854—55), ХІХ (1855—56), ХХ (1856— 57), ХХІ (1857—58), ХХІІІ (1859—60), ХХІУ (1860—61), ХХУ (1861—62), ХХУІІ (1863—64), ХХУІІІ (1864—65), ХХІХ (1865— 66), ХХХ (1866—67), ХХХІ (1867—68), ХХХІІ (1868—69), ХХХІІІ (1869—70), ХХХІУ (1870—71).

«Труды Кіевской духовной Авадемін» продаются по уменьшенной цльню: 1860—1869 годы по 2 руб. безъ пересылки, а съ пересылкою 2 р. 60 к.; за 1870—1873 годы по 3 р. 50 к. безъ пересылки, съ пересылкою 4 р. 60 к.; за 1874 годъ 4 р. 50 коп. на мъстъ, съ пересылкою 5 р. 50 к.; за 1875 г. 6 руб.

«Воскресное Чтеніе» продается на м'яст'я по 2 руб. за годовой экземпляръ безъ пересылки, а съ пересылкою и укупоркою 2 руб. 60 коп.

Выписивающимъ единовременно не менће 10 годовихъ экзеипляровъ «Трудовъ» и «Воскреснаго Чтенія» дѣлается уступка но 25 коп. съ рубля; выписивающіе «Воскресное Чтеніе» получають сверхъ того указатель къ первымъ 25 годамъ этого журнала.

Месячныя вынжен «Трудовъ» 1860—1873 гг. отдельно продаются на месте по 65 к., съ пересылкою 75 коп.

#### Въ редавціи продаются книги:

#### (Цпны на накоторыя книги значительно принжены)

1) Толкованіе на первые 26 псалмовъ, Высокопреосвященнаго Арсенія, митрополита Кієвскаго (въ 8 д. 634 стран.). Цівна (вимсто тремъ рублей) 1 руб. 50 коп., съ пересылкою 1 руб. 75 коп.

2) Изъяснение Божественной Литургіи, Высокопреосващеннаго Арсенія, митрополита Кієвскаго (въ 8 д. 450 стр.). Ц. 1 руб. 50 ков. съ пер. 1 руб.

75 KOU.

- 3) Бесёды сельскаго священняка съ прихожанами, 25 бесёдъ. Ц. 40 к. съ пер. 55 коп.
- 4) Книга для назидательнаго чтенія. Изд. второс. Ц. 40 к. съ нер. 55 к. 5) Сборникъ статей изъ Воскр. Чтенія (для народныхъ школъ). Ц. 20 к. съ нер. 30 коп.

6) Пятидесятилътий юбилей Кіевской духовной Академіи (28 сентября 1869 года). Ц. 1 р. 25 коп. съ пер. 1 р. 45 коп.

7) Изследованіе о Талмуде. Ц. 40 коп., съ пер. 50 коп.

8) Девять историческихъ книгъ св. Писанія вотхаго завѣта, въ русси. церев. съ евр., съ примѣчан. М. Гудяева. Ц. 1 р. 25 к. (см. 1 р. 80 коп.).

9) Жизнь и творенія блаж. Августина. Ц. 40 коп., съ пер. 50 коп.

10) Яковъ Косьмичъ Амфитеатровъ. Ц. 30 коп. (см. 70 к.).

11) Последніе дви жизни преосвящ. Филарета, митрополита Кієвскаго Ц. 25 ком. (см. 50 к.).

12) Описаніе 50-латило юбилея Высокопреосвященнаго Арсенія витро полита Кіевскаго и Галицкаго. Ц. 50 коп., съ пер. 60 коп.

13) Списокъ начальниковъ, наставниковъ и воспитаничносъ Кіевской духовной Академіи первыхъ XXIV курсовъ (1819 — 1869). Цена 5 кон., съ пер. 10 коп.

`14) Указатель Воскреснаго Чтенія. Ц. 80 к. съ пер. 40 к.

При м т.ч. При покупкт этихъ 14 сочиненій на большую сумму редакція ділаєть уступку съ цізны квигь и съ пересылочной суммы: 10 коп. съ рубля при покупкт ихъ на 10—15 руб.; 15 коп. съ рубля при покупкт на 15—20 руб. и 25 коп. съ рубля выписывающимъ более, чтить на 20 рублей.

15) Христіанская наука, или основанія св. герминевтики, твореніе блаж. Августина. Ц. 25 коп., съ пер. 35 коп. (см. 90 ж.).

16) Ученіе св. отцовъ подвижниковъ о благодати Божіей. Ц. 25 коп., съ пер. 35 коп. ( $\epsilon$ м. 65 к.).

17) Императоръ Өеодосій. Ц. 25 коп., съ пер. 35 кон. (см. 45 к.).

- 18) Императоръ Юстиніанъ в его заслуга для церкви. Ц. 25 к., съ пер. 35 ков. (см. 65 к.).
  - 19) Софроній патріархъ і фрусалимскій. Ц. 25 к., съ пер. 35 к. (ем. 55 к.).

Миханать Керулларій. Ц. 25 коп., съ пер. 35 коп. (см. 66 к.).
 О времени крещенія св. Ольги. Ц. 10 к., съ пер. 16 коп.

22) Кірвъ съ его дровизання съ съ в. Аскочен-

скаго. Два тома. Ц 1 р. съ пер. 1 руб. 50 коп. (ем. 3 дуб.). 28) Историческое обозржне богослужебных вингъ. Ц. 25 к., съ пер.

35 ROII. (em. 75 x.).

24) О чинъ православія. Ц. 25 к., съ пер. 35 коп. (ем. 65 к.).

25) О первоначальномъ переводъ св. Писанія на славянскій языкъ. Ц. 10 коп., съ пер. 20 коп. (см. 30 ж.).

26) Библейская хронологія. Ц. 60 коп., съ пер. 75 коп.

27) Польская грамматика. Ц. 25 к. съ пер. 35 к. (ем. 45 к.). 28) Собраніе сочиненій студентовъ Кіевской духови. Академіи. Т. 1-й

29) Происхожденіе книги Іова. Ректора Кієвской Академіи Архимандрита (нын'я Енископа) Фидарета. Ціна 1 р. 50 коп., съ пер. 1 р. 75 коп.

30) Ученіе о церкви въ первые три въка христіанства. Инспектора Кієвской Академіи Архимандрита Сильвестра. Ціна 1 р. 20 коп., съ пер. 1 р. 50 коп.

31) О княгь премудрости Соломона. Д. В. Поспъхова. Ц. 2 р., съ пер.

2 руб. 50 коп. (ем. 3 д.).

Ц. 75 к. съ пер. 1 р. (ем. 1 р. 25 к.).

32) Мелетій Пытась и его участіе въ дълакъ русской церкви, Т. 1-й, Иг. Игнат. Малышевскаго. Ц. 3 р. съ перес.—3 р. 50 к., (см. 4 р.).

38) Руководство въ начальному обучению. Ц. 50 коп., съ жер. 60 коп. (см. 70 к.).

- 34) Обзоръ философскахъ ученій. П. Ив. Линяцкаго. Цівна 1 р. 25 коп. (см. 1 р. 60 к.).
- 35) Философія отцовъ и учителей церкви (періодъ древняхъ апологетовъ христіанства). К. Ив. Скворцова. Ц. 1 р. 85 коп., съ пер. 2 руб. 36) Объ авторъ сочиненій, извъстныхъ съ именемъ св. Діонисія Ареопа-

гита. К. Ив. Скворцова. Ц. 65 к., съ пар. 80 ков.

37) Блаженный Августинъ, какъ психологъ. К. Ив. Скворцова. Ц. 1 руб. 35 коп., съ перес. 1 р. 50 коп.

- 38) Записки по церковному законовъдънію, прот. И. М. Скворцова, изд.
- 4-е. Ц. 60 коп., съ пер. 1 р. 5 коп. 39) Ветхозавътная исторія. И. М. Скворцова. Ц. 55 коп., съ пер. 70 к. 40) О видахъ в стененяхъ родства. Прот. И. М. Скворцова. Ціва 35 к.
- съ цер. 45 коп.
  41) О происхождении и составъ римско-католической литургии потличия ея отъ православной. Ив. М. Бобровницкаго. Ц. 65 коп., съ пер. 80 к.

42) Синайское дъло. А. Д. Воронова. Ц. 80 к., съ пер. 90 коп.

43) Сборянкъ наъ лекцій бывшихъ наставниковъ Кіевской духовнов Академін, архимандрита Иннокентіл, прот. Ив. М. Скворцова, П. С. Авсеньева (архимандрита Өсофана) и Я. К. Амфитеатрова. Ц. 2 р. 50 к. (см. 3 р. 40 к.).

44) Объ отпошения древней христіанской церкви из римскому государ-

ству. П. A. Лашкарега. Ц. 80 коп. (ем. 40 к.).

46) Южно русское проповъдничество. XVI в. Ф. А. Терновскаго П. 50 иоп., съ пер. 60 коп.

46) Русская проповъдь при Цетръ I. Ф. А. Терновскаго. Ц. 50 коп., съ

пер. 60 коп.

47) Беконъ Веруданскій. Куно-Фишера (съ портретомъ Бекона). Ф. А.

Терновскаго. Ц. 20 к., съ пер. 30 к. (см. 40 к.).

48) Изученіе византійской исторів и са тенденціозное придожовіє въ древней Руси. Ф. А. Терновскаго. Выпускъ 1-й. Кієвъ, 1875 г. Ц. 1 р. 50 к. 49) Общегоступная христіанская библіотека. Т. 1-й. Послужніе дня Іспя-

49) Общедоступная христіанская библіотека, Т. 1-й. Посл'ядніе дня Герусалина. Переводъ протоїерея К. Л. Кустодієва. Ц. 1., съ пер. 1 р. 15 коп. 50) Пособіе къ научевію евангельской исторіи. Д. Державина. Ц. 50 к.,

съ пер. 60 коп.

51) О богослужения воскресномъ и праздиминомъ въ соединенной церкви Англім и Ирландів. Кієвъ. 1870 г. П. 25 коп., съ пер. 35 коп.

52) Логака Гагемани. Перев. Богоявленского. Ц. 65 к., съ пер. 80 коп.

53) Очерки быта древнихъ евреевъ. Ц. 50 коп., съ пер. 65.

54) Апокрисисъ Христофора Филалета и исторія Флорентійскаго Собора, въ переводѣ на современный русскій языкъ, съ предисловіемъ, приложеніями и прямъчаніями. (Изд. въ память юбилея Кіевской духовной Академіи 28 сент. 1869 г., большой томъ болѣе 600 страницъ). Цѣна 3 рубля.

28 сент. 1869 г., большой томъ болье 600 страницъ). Цъна 3 рубля. 55) Привваніе Авраама и перковно-историческое значеніе этого событів. Сочиненіе Н. Ив. Щеголева. Кіевъ. въ 8° стр. 316. Цъна съ пер. 1 р. 20 ж.

56) Правило настырское св. Григорія В. Двоеслова. Перв. Д. А. Подгурскаго. Ціна 1 р. 25 к. съ пер.

57) Адріанка. Комедія Теренція. Переводъ Д. А. Подгурскаго. Ц'яна

О к. съ перес.

58) Кіевская архитектура X—XII вв. П. А. Лашкарева. Ц. 30 к.

59) Происхожденіе и литургическій ха рактеръ таниствъ. О. А. Смирнова.

Ц. 40 коп., съ пер. 55 коп.

. 60) Одисавіе рукописей церковно-археологическаго музел при Кієвской дух. Академін. Н. И. Петрова. Выпускъ 1-й. Кієвъ. 1875 г. Ціва 1 р. 50 к. съ пер. 1 р. 75 коп.

61) Отвътъ на предложенную старокатоликами схему о Св. Духъ. Архи-

мандрита Сильвестра. 1875 г. Ц. 1 рубль.

62) Св. земля А. А. Олесинцияго (ок. 35 печатныхъ дестовъ. съ 62 рисунками и планомъ грунта Герусалима). 1875 г. Цвна 2 р. 50 к.

63) Судьбы дреннях памятняковь св. земян. 1876 г. А. А. Олесинциаго.

**Цвна** 50 в.

64) О промехомиденія в состав'я славяно-русскаго печатнаго Пролога. Н. И. Петрова. 1875 г. Цівна 1 р. 25 к., съ пер. 1 р. 50 к.

### о продолжении изданія

# "BOCKPECHAPO TEHIA"

въ 1876 году.

Восиресное Чтеніе будеть издаваемо въ 1876 году по прежней, завіннаной первыми его издателями, программів. Въ миоголітней исторіи существованія этого изданія можно усматривать убідительныя доказательства того, что изміненіе первоначальной его программи и попытви сділать изъ Восиреснаго Чтенія журналь съ пресбладающимъ какимъ-либо спеціальнымъ направленіемъ не встрічали сочувствія въ среді обычныхъ его читателей. Соображаєсь этимъ, мы будемъ стараться, чтобы Восиреснае Чтеніе было вірно своему названію и давало матеріаль для восиресныхъ и праздничныхъ чтеній всякому, кто въ свободное отъ занатій время привыкъ часъ—другой проводить въ религіозномъ чтеніи.

Поставлениие въ совершенную невозможность окончить въ текущемъ году печатаніе Толковой Псалтири и Библейскаго популярнага словаря, мы должны будемъ оканчивать эти начатие труди въ слъ-

дующемъ году.

Цвна годовому изданію 4 рубля съ пересылкою.

Эвземпляры «Воскреснато Чтенія» за 1874 и 1875 годы можно

получать въ редавців по 4 руб. за годъ.

Подписка принимается въ Кіевъ, въ редавци «Воскреснаго Чтенія»; въ С.-Петербургъ — въ книжномъ магазинъ Кораблева и Сирякова; въ Москвъ — въ книжномъ магазинъ А. Оерапонтова.

#### о продолжении издания журнала

# "РУКОВОДСТВО для СЕЛЬСКИХЪ ПАСТЫРЕЙ"

въ 1876 году.

Журналъ «Руководство для сельских» настирей», надаваемий, по благословению Святейнияго Синода, при Киевской духовней соминарии, продолжется и въ следующемъ 1876 году и начиотъ съ 1 января свой семнаднатий годъ.

Этотъ журналъ, избравъ однажди особенную пъль способотвовать приходскимъ пастирямъ въ ихъ високомъ служение строителей таниъ Божимъ и въ многотрудной обязанности учителей на-

родныхъ, а также быть органомъ ихъ двятельности, ихъ желаній и потребностей, будеть имёть въ виду эту цвль неизменно; по- этому и въ следующемъ году онъ будетъ издаваться по той-же программе и въ томъ-же направленіи, какихъ держался до сихъ поръ-

Въ составъ «Руководства для сельскихъ настырей» по программъ, утвержденной Св. Синодомъ, будутъ входить:

- I. Поученія въ простому народу различнаго содержанія: догматическаго, нравственнаго, церковно-обрядоваго и проч., а также извлеченія и выписви изъ твореній св. отцевъ, въ которыхъ говорится о священстві и которыхъ ніть въ большей части церковныхъ библіотекъ.
- И. Изследованія о разнихъ церковныхъ и духовно-правственникъ предметахъ, пригодиня для приходенаго пастыря какъ въ церковной проповеди, такъ и въ частныхъ его беседахъ съ прихожавами.
- III. Произведения проповіднической литературы прежняго времени, преимущественно ті, которыя отличаются своего рода современностію, простотою и общенонятностію.
- IV. Оригинальныя статьи по части церковной, преимущественно отечественной исторіи, а также матеріалы, относящісся къ ней, съ жадеманцею чать обработкою. Изъ матеріаловъ избираются невывлительно тр, которые по содержанію своему могуть инвть какое-либо отношеніе въ потребностямъ священника или его пастви.
- V. Замъчанія, совъти и наставленія, пригодния священнику въ разныхъ случаяхъ его пастырокой жизни и двятельности. И во 1-хъ, замъчанія касательно отправленія богослуженія, перковнаго благочныя, совершения таниствъ, обращения съ прикожанами, отношенія къ иноверцамь и въ особенности къ раскольникамъ и т. н. Во 2-хъ, заметни о характеристическихъ чертахъ простаго народа и о томъ, какъ пользоваться ими для успѣшнаго дъйствованія на нравственность прихожань. Въ 3-хъ, свідвнія о благочестивыхъ містныхъ обычаяхъ и учрежденіяхъ, а также о предразсуднахъ, суевъріяхъ, противныхъ духу православной въры и церкви, съ указаніемъ, когда нужно, историческаго происхожденія тихъ и другихъ. Въ 4-хъ, педагогическія замітки EACATELLHO ODYNEHIA BE COLLCRUX MIKOJANE LÉTER UDHXOZANE M MAтеріали для уроковъ нь этихъ школахъ. Въ 5-хъ, библіографичесыя статьно вновь выходящихъ книгахъ, особенно пригодныхъ священнику, и заметки по цоводу журнадьных статей, касающихся духовенства въ какомъ бы то ни было отношеніи.

Сверкъ того, вногда ссебщаются: 1) общія замічательных извіскія, касающікся русской перкви, и въ частности свідінія о достойних внимнім распоравеніяхь, учрежденіяхь и церковнихь собитіяхь въ разнихь спархіяхь; 2) свідінія о неложенія единовірцевь нашинь въ Австріи и Турціи, и наконець 3) извістія и сужденія о замічательнихь религіознихь явленіяхь и перемінихь въ наголическомь и протестантскомь обществахь.

Само собою разумёется, что невозможно дать въ одинъ годъ полный объемъ всёмъ указаннымъ отдёламъ въ журналё, выходящемъ еженедёльно, безъ опредёленныхъ рубрикъ. Развите того или другаго отдёла указывается современными потребностями пастырей и пасомыхъ; моэтому главное вниманіе будоть обращено на рёшеніе такихъ вопросовъ, которые вызываются телущими обстоятельствами; впрочемъ, для того, чтобы журналъ нашъ могъ доставить приходскимъ пастырямъ рукамодительное и образовательное чтеніе не для одного только года, но и на будущее время, въ немъ не будуть оставлены безъ вниманія и другія задачи его, обозначенныя въ программъ.

Статьи посторониямь сотрудниковь, соотвътствующія цёли и заравтеру изданія, будуть номінцены сь благодарностію и прилич-

нимъ вознагражденіемъ.

«Руководство для сельских цастирей» виходить скенедвано отдёльными нумерами, въ 8 долю листа, въ объеме оть нолгера до 2 съ половиною печатнихъ листовъ. Годовое изданіе составить три тома, каждий приблизительно отъ 30 до 35 печатникъ листовъ, съ особеннымъ оглавленіемъ и особенною нумерацією страмицъ.

Поднисная ціма на місті 4 руб., а съ пересылкою во всі міста Россійской имперія 5 руб. серебромъ. Плата за журналь по оффиціальнымъ требованіямъ, какъ то: отъ консисторій, духовимъв правленій и благочинныхъ, можеть быть, но приміру прежимъ годовъ, разсрочена до сентября 1876 года.

Въ реданців этого журнала продаются: 1) энземпляры «Руководства для сельских» пастырей» за 1861, 1864, 1865, 1870, 1871, 1872, 1878, 1874 и 1875 годы. При требованіях журнала за всё означенные годы межеть быть двлаема уступка по особому соглашенію съ редакцією.

 Практическіе совъты священникамъ при провіводствів слідствій по проступкамъ и преступленіямъ священно-и церковно-служителей. Цівна

85 в. съ пересылкою.

3) Законныя требованія новыхъ судебныхъ установленій въ отношенія

къ дицамъ духовнаго званія. Ц. 60 к. съ пересыдкою.

4) Указатель статей, помъщенных въ «Руководствъ для сельских» пастырей» въ теченіе десяти лёгъ, съ 1860 г. по 1869 годъ включительно. Цвна 85 к. съ пересылкою.

5) Опытъ практическаго руководства для пастырей. Вмиусиъ нервый.

Цвна 40 к. съ пересылкою.

Съ требованіями какъ на журналь, такъ и на поименованния книги нужно адресоваться такъ: Въ редакцию журнала «Руководство для сельских» пастырей» ез Кісев. Просимъ не заявлять своихъ требованій чрезъ правленіе кісекой семинаріи, такъ какъ посылка денегъ чрезъ означенное правленіе можетъ вести къ излишней перепискъ и чрезъ то замедлять высылку ЖЖ журнала и книгъ.

Редавторъ архимандритъ Виталій.

#### BINALEH OLANGREDHEKA HIBAKARAN O

# "МИССІОНЕРЪ"

#### въ 1876 году.

Несомевний успвув деуходичного изданія «Миссіонера», виразившійся очевиднъйшимъ образомъ въ привлеченія значительныхъ пожертнованій въ пользу духовныхъ мессій, вследствіе ознакомленія православнаго русскаго общества съ миссіонерскимъ дівломъ и возбужденія въ немъ сочувствія къ миссіонерству, служить самымъ убрантельнымъ новазательствомъ полезности предпринятаго Православнымъ Миссіонерскийъ Обществомъ изданія, которое поэтому будеть продолжаемо и въ будущемъ 1876 году.

Согласно съ утвержденного Святвишить Синодомъ программою, въ "Миссіонерь" по прежнему будуть помвщаемы статьи, содержашія въ собь: 1) историческія свыдынія о насажденіи и распространени христанской выры въ разлачныхъ странахъ міра н біографін замівчательнівіших діятелей миссіонерства; 2) равскавы современной дыятельности православных миссоперовъ какъ въ предълахъ Русской имперіи, такъ и вив ея-въ средней Азін и превыущественно въ Японін; 3) историческія сендыня о мисстонерской дъятельности западныхъ христтань и равсказы ивь современной ист мисстонерской практики; 4) этнографическія свидинія изъ мисть диянельности миссіонеровь: описаніе върованій, правовъ, обычасвъ, условій жизни и быта инородцевъ, вивств съ описаніемъ природы въ містахъ миссіонерской дівятельности; 5) обсуждение способовь и приемовь распространения христанства; 6) статьи общенавидательныя, инфотія цілію, нежду прочимъ, расерштіе и утвержденіе христіанскихъ истинъ и нравственныхъ понятій въ самихъ православныхъ христіанахъ, подъ вліяніемъ духа времени, неріздво изміняющихъ высокому призванію-быть севьтоми мера; 7) разныя извістія замітки, миссіонерсліе отчеты, объявленія и т. п.

Въ 1876 году «Миссіонеръ» будетъ выходить еженедильно въ объемв отъ одного вечатного листа и болве. Ивна головому изда-

нію 3 руб., съ вересилкою и доставною 3 руб. 50 коп.

Иодписка принимается: въ Москвъ, въ редавији еженедъльнаго наданія «Миссіонеръ» въ ввартирів священника Тронцкой, на Арбать, цервви Владиміра Семеновича Маркова; въ канцелярів Совъта Православнаго Миссіонерскаго Общества въ домъ Казанской церкви у Калужскихъ вороть, и у всъхъ извъстныхъ книгопродавцевъ. Иногородные благоволять адресоваться съ своими требованіями исключительно въ редавцію «Миссіонера» въ Москив.

Съ разръшенія Святьйшаго Сунода, въ Одессь, съ января 1876 г. станеть выходить

# "ОДЕССКІЙ BOCKPECHЫЙ ANCTORЪ"

## вжейедьяьное общедоступное чтеніе.

«Одесскій Воскресный Листокъ» будеть выходить по воскресеньямъ. Каждый № его, сложенный въ большую 8-ку и напечатанный въ два столбца, представить 16 стряницъ или 32 столбца.

Цена годовому изданію, состоящему изъ 52 мм, въ Одессь, безъ доставки на домъ, 2 руб. 50 коп.; съ доставкою же на домъ

и пересылкою въ другіе города 3 руб.

Подписка принимается отъ жителей Одесси въ внижномъ магавинъ Черкесова и К° въ домъ Родоконаки (бывшемъ Великанова), на Преображенской улицъ. — Иногородные же подписчики съ своими требованіями благоволять обращаться исключительно ев Редакцію «Одесскаго Воскреснаго Листка», ев г. Одессу, на Херсонской улицъ, ев домъ А. П. Де-Сеніера.

Издатель-редакторъ священиявъ Н. Неводчиновъ.

# "FASETA"

#### NOJHTHYBOGO-JHTRPATYPHAS, XYAOXBOTBERHAS H PENBOJEHHAS

#### A. FATUYBA.

Еженедільное илиюстрированное изданіе редакців Крестваго Календаря.

Въ 1876 г. «Газета» будеть издаваться въ объемъ 2-хъ 3-хъ дистовъ, 52 ММ въ годъ, съ 300 художественно выполненными рисунками, по болъе общирной программъ, чъмъ то было въ первый годъ ея изданія. Цёль ея таже—сообщить читателямъ въ сжатомъ видъ, со всевозможною полнотою и отчетливостію, всё новости науки и искусствъ, событія, распоряженія правительства, торговыя въсти, открытія и усовершенствованія, всъ интересы дня и вопросы, занимающіе міръ. Постоянио помъщаются статьи для легкаго чтенія и библіографія. Четыре раза въ годъ прилагаются паряжскіе

рисунки медъ.—Въ изданіи «Газеты» принимають участіе лучшіе художники и изв'ястные наши ученые и литераторы (какъ-то: гг. Алмазовъ, Буслаевъ, Кулишъ, Костомаровъ, Погодинъ, Писемскій, Тургеневъ и другіе).

Это изящное изданіе, по вийшнему своему виду и рисункамъ, нисколько не уступаеть лучшимъ иллюстрированнымъ журналамъ Европи; не деповини из рабой (3 руб. въ гадъ, безъ пересилки),

представляеть явление небиналос.

ч

Подписная цвиа съ переснякою: на годъ—4 р<sub>1</sub>, на ½ года— 2 р. 25 к., на ¼ года—1 р. 25 к., на 1 мвсять 50 к.

Адресъ: Москва, Арбать, домъ Пороховщикова.

 $\mathsf{Digitized} \, \mathsf{by} \, Google$ 



