

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

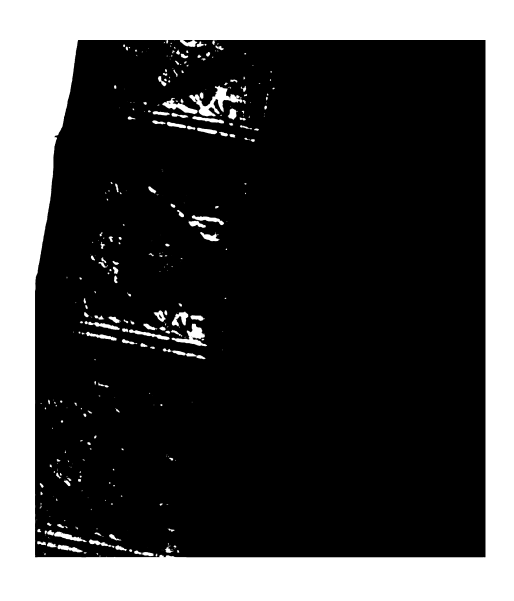
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

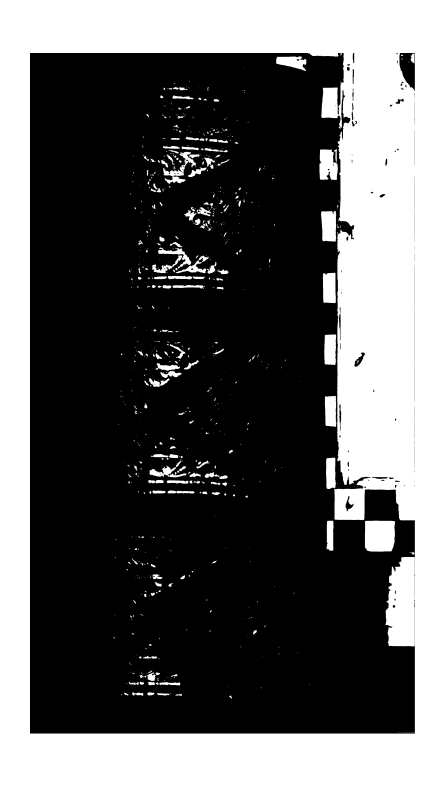
We also ask that you:

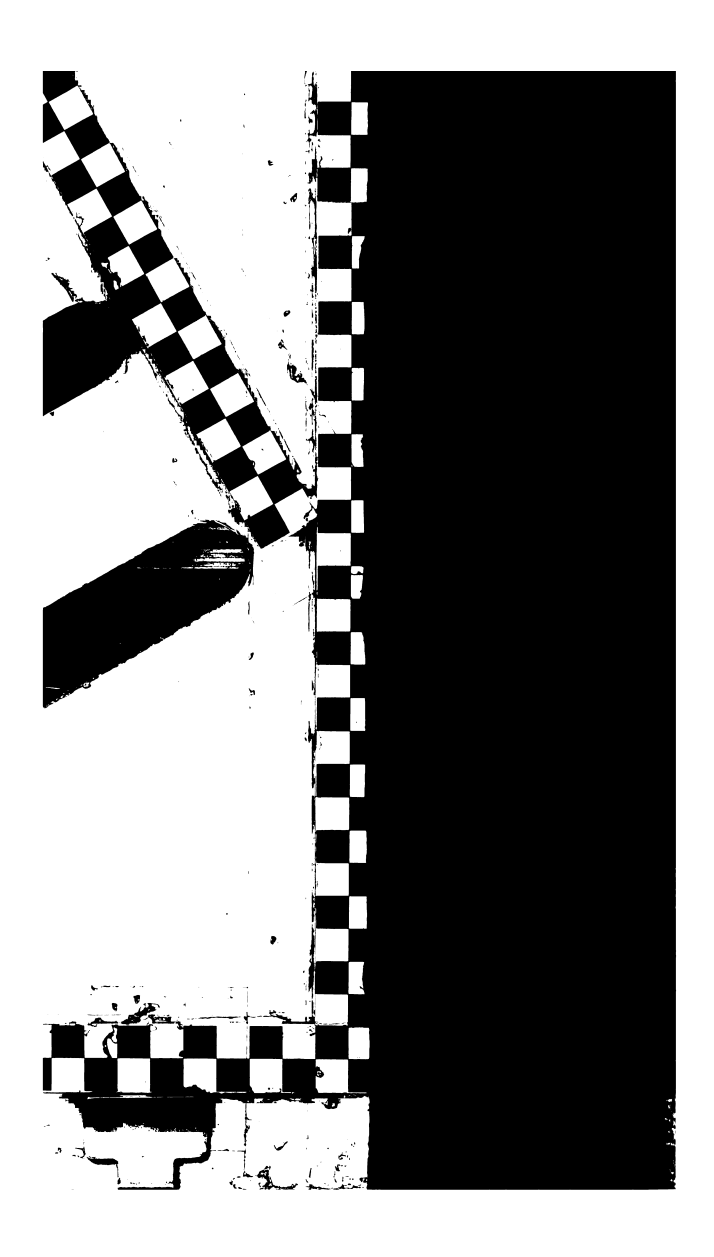
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

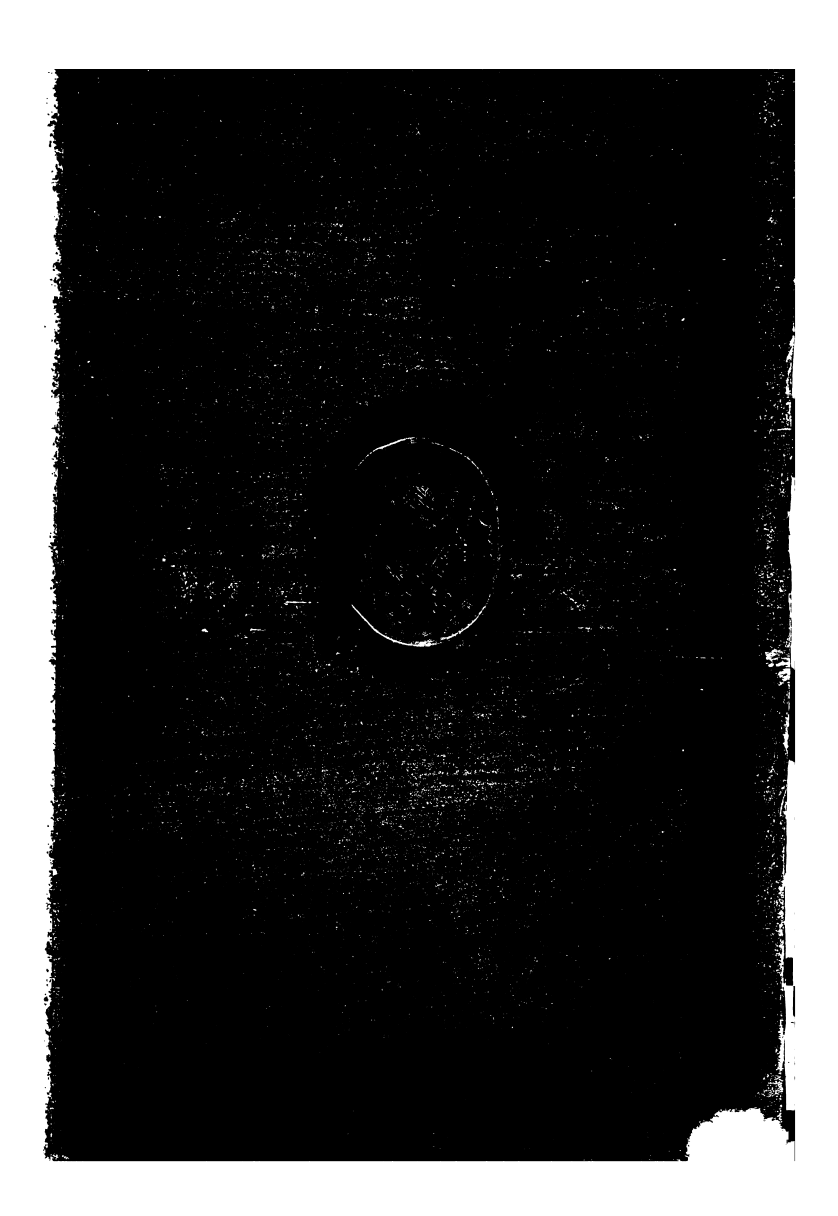
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









# JOANNIS GERSONII

Doctoris Theologi & Cancellarii Parisiensis

# OPERA OMNIA,

Novo ordine digesta, & in V. Tomos distributa;

Ad Manuscriptos Codices quamplurimos collata, & innumeris in locis emendata; quædam etiam nunc primum edita:

Quibus accessere

HENRICI DE HASSIA, PETRI DE ALLIACO, JOANNIS BREVICOXE,
JOANNIS DE VARENIS Scriptorum coætaneorum, ac insuper JACOBI
ALMAINI & JOANNIS MAJORIS Tractatus, partimediti partiminediti;

Necnon Monumenta omnia ad Causam Joannis Parvi pertinentia.

Operâ & studio M. LUD. ELLIES DU PIN, S. Facultatis
Parisiensis Doctoris Theologi, & Philosophiæ Professoris Regii,

TOMUS TERTIUS,

Continens

OPERA MORALIA.
PARS PRIMA,

Ea complectens quæ ad

MORUM DOCTRINAM pertinent.

EDITIO SECUNDA



HAGÆ COMITUM,
Apud PETRUM DE HONDT.
MDCCXXVIII.

Bosen, Bonneron Beggneron



## JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

## L I B E R

DE

# VITA SPIRITUALI ANIMAE.

Collat. ad MSS. Codd. Vict. 180. 694. Colbert. 99. Navarricos duos M. Targhy.

## PRÆFATIO.



EVERENDO in Christo Patri & sacræ Theologiæ Professori Eximio Domino Petro Cameracensi Episcopo; ejus discipulus Joannes Cancellarius indignus Ecclessæ Parisiensis, pro se humilem obedientiam & pro communi salute sapere ea quæ recta sunt.

Postulare dignata est benevolentia tua Præceptor inclyte; quatenus scripto tibi traderem unam ex Lectionibus meis, cui præsentiam tuam præstare non erubuisti, nec insolitam hanc rem esfugisti, tu Scholæ Theologiæ jubar radiosissimum, tu

jam Doctor emeritus. Erubui fateor, immò & tota mecum Schola pariter obstupuit ad hanc humiliationem dignitatis & sapientiæ tuæ, quasi lumen sol à stella, mare aquam à sluvio, lanam ovis à capra mendicare videretur. Sed ita verum est, ubi sapientia, ibi humilitas; sicut è converso testis est Sapiens, ibi sapientiam esse ubi reperitur humilitas. Prov. vi. 2. Tu denique quanto major es (juxta ejustem consilium) humilitas te in omnibus. Eccli. 111. 20. Minus quoque nunc mirandum est si illam, quantulacumque est, meam eruditionem diligis & amplectetis; cujus tu nutritor, sotor & auctor hactenus extitisti. Quod fecit quisque tue-

### PRÆFATIO.

tur opas, it ait Naso. Ita hoc in loco Christi verbum non ineptè jungitur: Doctrina mea non est mea, sed ejus qui misit me Patris. Joan. vii. 16. Et certe tu Pater me missiti, quia me per te Licentiatum in sacræ Theologiæ Facultate secisti: tu per te & sub te Magistralibus me insigniis decorasti: te insuper motore, in Cancellariatus Officium tibi successi, quamquam non meritis æquis; seci autem cumulatius quam quæsisti. Sequentes itaque Lectiones ejusdem materiæ mittendas decrevi, non quidem ad te docendum, seorsum hæc præsumptio; sed vel ad obedienter complacendum, vel ad præstandum gustum aliquem veteris otii onerosis curis tuis, vel quod modestius est, ad corrigendum perficiendumque impersectum meum quod viderunt oculi tui. Attamen quò facilius ignoscat nostro huic opusculo, fi quis forte lector alius in ipsum conjecerit oculos & si offenderit eum sermo incultus; nec satis perfecto & pulchro ut Tractatum decuerat ordine contextus; recogiver priùs interpres alium pro Lectionibus, alium pro Tractatibus stilum esse, sciat non ita coherere que variis temporibus prolata funt, quemadmodum illa que elabofara, sub uno tenore, dictavit Oratio. Nihilominus his Lectionibus morem Tractatus nune imposui, quod quantum fas extitit, dividens eas in tres partes secundum materiam principalem triplicem, & conformiter ad hæe tria Apoltoli verba infra commemorata, & quali ad quoddam thema: In ipse vivimus, movemus & sumus. Act. xvII. 28. Vivimus enim in Deo vivificatione gratiæ, movemur in eo & ad eum pondere operationis meritoria, & tandem circulo quodam intelligibili sumus in eo veluti in centro nostro per quietem contemplationis stabilis & serenz. Primum est omnium in gratia existentium quasi incipientium, secundum proficientium, tertium persectorum. Primum in baptizatione sluminis vel slaminis, secundum in tentatione peregrinationis, tertium in consolatione Angelicæ administrationis. Sicut Christus primo baptizatus est, postmodum tentatus, deinde consolatus. Sicut ipfe est vita animans, via movens, veritas stabiliens, « & », principium, medium & finis. In quo vivinus, per Fidem formanm, quia Justos ex Fide vivit, Rom. 1. 17.8 hocim vi rationali. Movemur, per Spem deliderantem que sursum sint, in itascibili. Sumus, per Charitatem, radicatam, in concupiscibili. Prima ergo pars opusculi quæ latior est & per Lectiones distinguitur agit de vita animæ & de morte ipsius & de ægritudinibus spiritualibus, inquirendo quidditatem peccatorum à radice, & eliciendo moralia documenta inde sequentia. Secunda tractat de vita secunda animæ, quæ est motus ejus vel instinctus, inquirendo distinctionem inter bonas inspirationes, & immissiones per angelos malos in diversis materiis, & de modo tentationes superandi. Tertia loquitur de vita anima per contemplationes dabilitz & consolatz. Bene valeas Pater in Christo, & oremus pro invicem ut salvemur.

sugist and significant assumed

LECTIO

....

#### LECTIO PRIMA

DE

# VITA SPIRITUALI



5

GO vosbaptizavi aqua, ille autembaprizabit vos Spiritu fancto. Marc. 1. 8. Antiqua jam atque notissima Pamus quid operabatur Baptismus Ioannis, & quid Bapti mus Christi: nam cum baptizari sit nasci denuo, si-

cut Nicodemo dicebat Christus; tantum interest inter Baptismum Ioannis & Christi, quantum ipia dispositio ad vitam differt ab introductione ejuldem vitæ spiritualis in nobis. Erat itaque Baptismus Ioannis præparatorius ad vitam Spiritus iancti complendam in suscipientibus; sed Christus solus verè vivisicabat, quia solus verè baptizabat Spiritu sancto. Placet autemut omissa interim pertractatione literalisuper quam Spiritus fanctus operatur in nobis per Baptifmum, qui usitato jam nomine dicitur esse flaminis: ille enim Baptismus per se efficax est, absque eo autem nec Baptismus fluminis nec sanguinis prodest quidquam. Dicebat Paulus Atheniensibus allegans unum ex eorum l'oëtis dum de Deo loqueretur: Inipso enim verba si quis ad corporalem & hanc visibilem vitam, motum & existentiam referat, nihil eum errare crediderim; quoniam sicut vas aquam continet & figurat, ita ut verum sit quod aqua plus in vase quàm in se fiquid vivit, movetur quidquid movetur, & omnis existentia ne defluat in nihilum in ipso est atque conservatur. Sed de spiritualibus & invisibilibus locuturi, dicamus quod anima rationalis habet in Spiritu sancto suam vitam, suum motum, suam existentiam. Est quippe hoc proprium ipsi creaturæ rationali super cæteras, quod capax est vitæ alicujus gratuitæ & divinæ, similiter & motus & existentiæ, ultra id quod est in se naturale: & quemadmodum materia prima, etsi de se non sit nihil, capit tamen suum esse principalius per formam; sic & anima in esse suo naturali considerata, imaginanda est tanquam materia nudata, quæ fieri potest subjectum quasi descrens ip um Spiritum san-Etum tanquam ejus veram vitam non quidem formalem; hoc enim dudum per Magistros nostros damnatum est, sed formali non prorius dissimilem. Et quo- Dmæ, quantò præcellentior suerit & vivacior in suis modo fiat istud si forsan interrogas? Respondeo, quod per Baptismum Spiritus sancti; veruntamen prævius est aut natura, aut tempore Baptismus aquæ vivæ & mundæ, tanquam qualitativa dispositio prærequisita ad vitæ hujus formalisintroductionem. Estautem Baptismus iste gratiæ & aliarum virtutum infusio aspersioque intima, animam abluens & reddens idoneam, cui Spiritus sanctus scipsum, vitam & modum & essentiam inspiret & donet. In ipso vivimus ut in vita, movemur ut in via, sumus ut in veritate. Et vide si non ita cortex literæ absconditum habet in mysterio.

Tomi III. Pars I.

Baptismus ablutionem vel illuminationem notat, quid Joannis Baptilmo, nisi gratiæ illuminatio designatur. Et hæc (ut prædiximus) ablutio non nisi præparatio trum traditione compertum habe-A est in anima ipsa ut Spiritu sancto baptizetur, hocest vivificetur, ut jam non in se solum; sed in Spiritu sancto vivat, movcatur & existat, quemadmodum dicebat divinus Paulus : Vivo ego jam non ego, vivit verò in me Christus. Galat. 11. 20. Fatendum est nihilominus esse quasdam dispositiones frequenter in anima quæ longinquæ funt ab istius vitæ, Spiritûs scilicet insusione. Ita enim videmus quod in naturali generatione animalis, plurima præcedunt ad propinquam dispositionem quæ formam invehit materiæ. Istas dispositiones appellant Theologi in adultis operationes informes, quibus peccatrix anima nitendo facere quod in se est, hoc duplici Baptismo, quoniam notissima est, vertamus B se disponit ad vitam; non quodista dispositio sufficiat, considerationem nostram ad loquendum de vita anima b utpote qua longinqua est & nihil de vita spiritus habent in se; sed quia nihil interim anima majus habet quod faciat, quam ut bene utatur suis naturalibus potentiis & donis quibusdam gratuitis, licet non vivisicatis. Quo facto ficut credis animam introduci in materiam naturalibus tantummodo actionibus qualificatam, non quidem in virtute hujusmodi qualificationis; sed de sola liberalitate omnipotentissima Creatoris, non aliter existimes in ipsa vitæ spiritus insusione: qualescumque enim & quotcumque præcesserint dispositiones, ex ipso conatu animæ ad hanc vitam ex morte tendentis, nihil funt, nihil attingunt, nisi miseratus ex alto guratur; sic multò intimius in ipso Deo tanquam in Spiritus sanctus ultimatam complexionis harmonicæ vasc omnem creaturæ labilitatem continente vivit quid-spiritualis qualificationem infuderit, cum qua & in spiritualis qualificationem infuderit, cum qua & in qua ipse qui verus est animæ spiritus, ipsam vivisicat suo illapsu & afflatu secreto, qui afflatus Baptismus

flaminis dicitur & Baptismus in Spiritu sancto. Et hæc dicta funt pro confonantia literæ ad ea quæ tractare proponimus super animæ vita in Spiritusancto. Jam ex præmissis attendamus quod anima rationalis, vitæ quadruplicis capax existit : est enim vita naturæ, est vita gratiæ, est vita actionis meritoriæ, & est vita confirmationis stabilitæ, & hoc dupliciter, vel in

via vel in patria. Vitam naturæ in anima dicimus puritatem suæessentiæ cum integritate suarum potentiarum. Attribuuntur etiam huic vitæ alia quæcumque acquisita vel infusa, citra gratiæ gratificantis statum. In tantum ergo perfectiorem vitam hanc naturalem ascribimus ipsi aninaturalibus, & cæteris gratuitis ornatior. Interim etiam ab hac vita recedit quantò vel in naturalibus vulnerata, vel gratuitis fuerit spoliata. Altera vita est vita gratiæ, quæ ideo taliter nominatur, quia Spiritus sanctus qui sua dignatione & benevolentia animam vivificat, ut potens sit ad vitam tertiam, de qua dicendum mox superest, gratiam gratum facientem præinfluit in animam, velut dispositionem quamdam harmonicam de lege necessariam: præsupponitur autem huic vitæ prior, quæ naturalis dicitur, tanquam suum naturale subjectum. Cæterum per vitam tertiam non aliud Nam si Joannes interpretatione sua gratiam sonat, & intelligo quam actionem meritoriam vel gratissicam, ab hac vita gratiæ derivatam; sicut operatio quælibet viventis nominatur à Philosopho, 16. De anima, vita secunda ejusdem. Postremò vita quarta non tam vita altera propriè dicta est quam duplicis vitæ prioris stabilitio, confirmatio atque consummatio; quod fit vel in via per abundantiam spiritualium charismatum animam à morte contraria prohibenstabilitate felicitatis. Et attendamus precor si Apostolica verba à Philosophis usurpata insinuare nobis possint hanc triplicem vitam animæ spiritualem; quia de prima quæ naturalis dicitur, parum nunc loquendum est. In ipso (inquit) vivimus, ecce vitam primam gratiæ, movemur, ecce vitam secundam, & sumus, ecce vitam tertiam, quæ est confirmationis stabilitæ & permanentis existentiæ. Et has vitas nonne in mysterio exemplavit nobis Christus in suo Baptismate; quoniam primò venit baptizandus in aqua, tanquam bene utens vita naturali, deinde baptizatus est, tanquam vitam gratiæ adepturus, quam tamen in veritate priùs habuerat; postmodùm ascendit de aqua ostendens vitam tertiam actionis sanctæ; tandem mansit super eum Spiritus sanctus in signum vitæ quartæ, quæ

est confirmationis permansivæ. Dicamus adhuc quod huic vitæ quadruplici opponuntur totidem mortis genera: nam est mors naturæ, quæ fit seu per annihilationem ejus totalem; seu per ablationem eorum quæ naturæsuæ debita sunt; seu per B talibus aliisque plurimis apparentiis sulcita videatur, immissionem contrariorum habituum prohibentium liberum exercitium hujus vitæ, quemadmodum est peccatum originale quod fomes mortis dicitur & tyran-. nus membrorum & lex peccati & à quo proveniunt cætera incommoda, ut debilitatio virium, ignorantia, hebetudo & similia etiam post Baptismum. Juxta hoc dicimus quod eadem anima potest simul esse particeps vitæ naturalis & mortis naturalis: mortis dico quæ non est per annihilationem, sed aliunde modis di-Étis. Si de vita secunda que est vita gratie loquamur, invenimus mortem ei contrariam quæ contingit ex corruptione debitæ illius harmoniæ quam in gratia gratum faciente consistere posuimus: quemadmodum enim si corrumpitur corporalis illa complexio resultans ex qualitatibus primis contemperatis ad invicem, animam abscedere necesse est; sic deficiente gratia, non remanet Spiritus sanctus animæ vitam præstans. Porrò vitæ tertiæ contrariatur actio perversa aut cessatio ab operatione tunc debita: videmus enim quod natu- gratiam appellamus omne illud quod à Deo liberaliter ra abhorrens otium pati, nequit animam diù esse in materia absque propriis & debitis actionibus. Non minus potest esse diù Spiritus sanctus in anima quæ vel criminaliter vel nihil operatur. Demum nulla est mors corrumpens quartam vitam confirmationis stabilitæ & hoc in eadem anima; sed obstinatio in peccato quæ peccatum dicitur ad mortem: & hæc vita conditiones habet oppositas in diversis. Addamus rursus dicentes quod impossibile est animam sola vita naturali viventem operari salutem suam; cujus oppositum Pelagiamus error asserebat: itaque si non potest corpus mortuum vitales operationes exercere; quomodo dicet aliquis rationalis par aliis viventibus, quibus ficut non competit nisi finis unus naturalis, sic una vita est sufficiens; nimæ verò rationali præparatus est finis quidem supernaturalis: quis ergo negare poterit supernaturalem ei vitam & operationem esse necessarias ut pertingat ad eum qui super ipsam est beatitudinis finem & terminum. Nolo tamen negare quin anima possit ex sua vita naturali bene moraliter agere, & faciendo quod in se est, se ad vitam gratiæ disponere. Et primò si anima nulla morte sit infecta, habens naturalium suorum integritatem, in nullo æstimo sieri ambiguum quin habeat in suo arbitrio causare opus bonum de ge-

nere moris, veltiendo ipsum omnibus circumstantiis

quas ipsa bonitas moralis exigit, tam in fine propinquo, quam in objecto & intentione; alioquin homo fine culpa existens, miserabilior esset omnibus animantibus. Cur ita? Quippe cætera animalia possunt in operationes suæ naturæ debitas, supposito Dei generali

auxilio, non sic homo posset.

Sed quid dicemus de anima quæ mortem aliàs [mortium, vel in patria ex conditione beatitudinis & A bum] circumfert secum vel peccati originalis vel criminis actualis. Fuerunt qui dicerent animam tali morte alias [morbo] pressam, non posse ad actus bonos morales assurgere; quemadmodum est celebris de ipsis dæmonibus & damnatis opinio, quod bene moraliter neque velle possint neque agere. Rationem afferunt sic ponentes etiam in viatoribus mortificatis per peccatum absque vita gratiæ. Tanta est, inquiunt, incurvatio & depravatio seu corruptio & mortificatio vitæ naturalis in animabus talium, ut potiùs trahantur in malum quam in bonum: nam violentior est in eis tractus mortis quam vitæ; præterea dicunt quod omnia ad cupiditatem suam, quæ est mors sua referunt, & ex consequenti omnia opera mortua sunt, utpote à morte procedentia. Addunt pro confirmatione quod in omni actu peccatoris deest circumstantia gratiæ, bonum verò quia subsistit ex omnibus suis conditionibus, sicut ex unica si desit resultat malum, secundum dicta Dionysii, nihil simpliciter bonum est quodab arbore mala & à radice vitiata gignitur. Hæc verò sententia etsi pridem tamen repulsa est tanquam dura, & plus ad desperationem quam ad ædificationem proficiens: Quis enim non obstupesceret, audiens quod absque gratia honorare Parentes, eleemosynas dare, ecclesiastica Præcepta de jejuniis facere, immò per attritionem se ad gratiam disponere est mortaliter delinquere; non enim requiritur quod in omni actu nostro agamus ex gratia, aut quod gratia illum informemus nisi pro quanto, & dum mereri tenemur per aliquem hujusmodi actum. Reliqui verò actus fi fiant circa materiam bonam de genere, & cum intentione debita finis immediati, ponendo alias circumstantias bonas moraliter, & si nori fint meritorii vitæ æternæ, sunt tamen boni moraliter, & bonorum temporalium meritorii, ad gratiam de congruo præparatorii, quia per eos homo facit quod in se est: nam facere quod in se est intelligo, hoc facere quod homo potest secundum vires quas actualiter habet. Hoc loco distinxerunt aliqui de gratia: nam si datur fine meritis, totum esse nostrum & vivere inter gratuita numeratur & in nobis & in brutis; quamquam plus in nobis, quia beatitudinis capaces sumus, & pro ipfius adeptione datur nobis quidquid datur. Numquid Des cura est de bobus, inquit Apostolus, 1 Cor. IX. 9. Non de brutis, sed de hominibus ait, quod omnia cooperantur in bonum, &c. Rom. VIII. 28. Hoc modo omnis tribulatio, omnis infirmitas, immò & ipsætentationes inter gratuita numerantur. Cujus ratio est, quia Dei bonitas quantum est de se, nobis immittit aut evenire permittit ad bonum nostrum, si non perverse renitimur abutimur que; & juxta hunc acceptioanimam vita sua carentem, quæ est Spiritus sanctus, in nis modum de gratia, perspicuum est nihil nos boni opera vitæ spiritualis exire posse? Non enim est anima pposse absque gratia: si verò gratiam nominemus donum aliquod infusum distinctum ab anima supra vel ultra vires suas naturales & industrias, nulla videtur necessitas dicere talem gratiam esse necessariam ad hocut bonum de genere agamus per liberum arbitrium, plus quam non ponimus talem gratiam ad cognoscendum verum circa naturalia per intellectum. Deinde dici potest quod impletio Præceptorum ut in multis quantùm ad substantiam Præcepti non coexigit gratiam gratum facientem, quamvis intentio præcipientis non conservetur si non fiant in gratia vel ex gratia; intentum quippe est in omni Præcepto, ut per illud mereamur ad vitam ingredi: sed hanc intentionem non semper ponimus esse obligatoriam simpliciter ad peccatum, si non observetur; tantummodo conditionaliter obligat, ut ponit Durandus, si mereri voluimus aut dum mereri tenemur; quemadmodum contingit in susceptione Sacramentorum, aut dum ad gratiam refurgere vel ex ea jam habita debemus operari, hoc modo intelligunt illud Christi. Si vis ad vitam ingrediserva Man-

data. Matth. xix. 17.

Decursis aliquibus circa primam vitam quam habemus ante Baptismum gratiæ factum à Spiritu sancto, & quidem sub multa brevitate, quia per Doctores plurimos materia hæc & similes incidentes latius tractutæ funt; pergat nostra consideratio ad loquendum de vita vera gratiæ quæ est Baptismus in Spiritu sancto, & per quam fit ut vivamus in ipso, & simul tractabimus vitam alteram per quam fumus & stabilimur in co: nam & fimul dictum est in ipso vivimus, movemur & sumus. Act. xvII. 28. Hoc etiam tractabimus de illis quæ vitas istas vel alteram earum funditus extingunt & enecant. De illis insuper quæ ipsas tantummodo debilitant & in ægritudines trahunt, & hoc est quærere sub terminis vulgatioribus, quid est peccatum mortale & quid veniale, & quemadmodum contrahantur. Circa quam materiam licet usitata videatur, intendo particularia quædam afferre, in quibus tum difficultas tum utilitas, pro conscientiarum serenitate verfantur. Placet autem ut neglecto interim vel tempedamus. Hic enim modus accommodatior est scholæ, & in tali inquisitione speculativa veritatis sæpe præcifior atque lucidior invenitur. Erunt autem primitùs duæ materiæ principales pertractandæ, una de quidditate & quantitate, vel qualificatione peccatorum per quæ vita animæ vel tollitur vel impeditur : altera de quidditate primæ Legis divinæ & Justitiæ, prout nobis ex Scriptura & aliis innotescit. De notitia quoque ad differentiam peccatorum penes illam Legem fic ad extra derivatam, tractando principaliter quid propriè debeat dici de Jure divino, quid de naturali, quid de humano, inferendo qualiter Statuta Religionum & Communitatum obligant: & si semper vota, juramenta & præcepta, comminationes quoque seu interminationes mortis æternæ astringant ad mortale.

Pro prima materia sit hæc unica conclusio cum suis Corollariis. Omne peccatum pro quanto est offensa Dei, & contra Legem eius æternam, est de sua conditione & indignitate mortiferum, secundum rigorem justitiæ & à vita gloriæ separativum. Ratio est, quoniam omnis offensa in Deum potest juste ab ipso judice Deo puniri pœna mortis tam temporalis, quam æternæ, immò annihilationis pœna: est igitur de se mortifera. Assumptum deducitur ex hoc quod nulla pœna talis est ita mala, quantum mala est ipsa offensa: & ex alio, quia potius toleranda effet omnis mors quantumcumque pænalis immò & annihilatio, quàm committenda esset quantumlibet parva offensa in Deum: da oppositum. Jam offensa Dei licitè sieri deberet in ca-fu. Præteren, quælibet offensa Dei nisi remitteretur, repelleret à gloria Dei, perpetuò & absque termino puniretur; alioquin maneret deducus culpæ sine decore justitize; quod autem offensa dimittitur aut remittitur est ex pura liberalitate Dei remittentis & non am-D remissione mortalium; quoniam utrobique occurrit mipliùs imputantis. Denique non minùs est fugibilis ofenla Dei, quam sit eligibile illud bonum pro quo adipiscendo nullo modo deberet committi; sed pro infinito bono non deberet fieri offensa Dei, & si quisinfinita bona possideret, posset juste omnibus à Deo spoliari si caderet in ossensam Dei. Ex his radicibus argumentorum quæ possent in latiùs ramisicari, videtur esse sufficienter deductum, quod omnis offensa Dei est mortifera ex sua conditione & indignitate, immò quod est infinitæ fugibilitatis&imputabilitatis: addendo vel intelligendo quod fit in injuriam boni infiniti; & quantum in se est, abjicit ab homine Deum tanta elonga-

tione quod nunquam poterit nisi per solam & meram gratiam illi proximus esse; maxime per vitam gloriæ. Patet etiam de veniali. Sed diceret aliquis quod Deus ideo quia Dominus est sua creatura in supremitate pleni dominii ad faciendum de ea quidquid voluerit & quomodocumque voluerit, procedunt rationes prædictæ ad oftendendum quod potest pro qualibet offensapænam quantamlibet possibilem insligere, nec poterit el quisquam dicere, cur ita facis? Hoc autem diceretur, ita de justissima creatura, aut non peccatrice quod ipsa subjacere potest cuicumque afflictioni & pœnalitati, abique hoc quod oporteat dicere eam esse in aliquo culpabilem. Respondetur quod Deus potest absolute & juste dare qualemlibet afflictionem sue creaturæ quantumcumque justæ & innocenti, immò & Virgini Mariæ. Sed hoc tunc non crit in pænam & punitionem cujuscumque delicti: & ita quamvis sit assictio justa, non tamen esset ibi justa poena seu punitio, nec etiam injusta; quia nulla ibi poneretur ratio pœnæ, cum poena & culpa correlative dicantur ad invicem, igi-

#### Primum Corollarium.

Nulla offensa Dei est venialis de se, nisi tantummodo per respectum ad divinam misericordiam, quæ non ratostilo, nos per Propositiones & Corollaria proce- B vult de facto quamlibet offensam imputare ad mortem, cum tamen id posset justissime. Et ita concluditur quod peccatum mortale & veniale in effetali non distinguuntur intrinsece & essentialiter, sed solum per respectum ad divinam gratiam quæ peccatum istud imputat ad pænam mortis æternam & aliud non: omne enim peccatum culpabile pro sui indignitate mortiscrum est modo prædicto. Addidi culpabile; quoniam peccatum est in agentibus naturalibus, ubi tamen nulla culpa vel offensa repetitur; quamquam in materia hac synonime capiantur utplurimum peccatum & culpa.

#### Secundum Corollarium.

Si nullum infinitum vel infinite tale posset altero esse minus, nullum peccatum in esse offensæ esset minus alio, quoniam omne peccatum est infinitè offenfivum: non est tamen concedendum quod peccata omnia simpliciter sint æqualia, prout dixisse Stoïcos Creferunt Seneca & Tullius & alii, fi enim per imaginationem poneretur linea infinita in longitudine & fuperficies infinita in latitudine & longitudine & corpus in trina dimensione: vel si à linea recta protraherentur lineæ recurvæ in infinitum vel in casibus similibus multis; non oporteret dicere omnia ista esse æqualia, vel in dimensione vel in curvitate, quamvis esset quodlibet in suo genere infinitum: Sic non offensas etiam infinitas oporteret ponere æquales esse, sed una est gravior altera & multiplicion; quare &c.

#### Tertium Corollarium.

Obligamur Deo ad gratificationem & gratiarum actionem ex hoc quod peccata nostra venialia non imputat ad mortem post remissionem sicut tenemur ex sericordia Dei non imputans peccata nisi ad poenam temporalem, quæ de fua indignitate imputabilia funt ad mortem; unum de possibili, aliud de lege statuta. Immò forte ita diceretur de omnibus justitiis nostris, quæ quantum de se sunt, sunt sieut pannus menstruata; Isaiæ Lxiv. 6. præsertim post peccatum, aut absente gratia.

#### Quartum Corollarium.

Peccans venialiter ex deliberatione, abutitur Dei milericordia, que concessit peccatum illudesse veniale, non mortale. Relucet insuper misericordia Dei in rit per cupiditatem rebus mutabilibus, tantò plus mahoc quod abusus ille deliberatus non est nisi venialis, juxta regulam magistralem, quod consensus in veniale non est nisi venialis, intelligendo de veniali ex suo genere & non de eo quod veniale dicitur, ex eo quod per surreptionem aut infirmitatem aut ignorantiam aut actus imperfectionem committitur: oppositum enim actum quem sciunt esse culpabilem. Regula verò illa quod nullum peccatum est adeò veniale, quin siat mortale dum placet, intelligitur de venialibus secundo modo dictis, quæ ideo sunt venialia, quia sine pleno & perfecto consensu rationis perpetrantur; ad quæ si consensus perfectus & placens advenerit, nil mirandum si redduntur mortalia, quamquam non sint jam idem actus qui priùs; sed benè similes in specie, ex alia tamen radice, videlicet à libero consensu procedentes. Vel intelligenda est talis regula, si & dum peccatum veniale placeret in quantum peccatum est & Dei offenfivum absque alio quocumque motivo vel allectivo ad peccandum: istud enim videtur esse diabolicæ obstinationis proprium quod impugnetur Deus & odio habeatur gratis. Sed ubi quis agit aliquem actum quem scit esse venialem, non ideo ad eum motus quia offendit Deum; sed quia delectat se, & non vellet ipsum agere si Deus ad mortem & animæ alias samicitiæ suæ perditionem imputaret, agit quidem male, sed non mor- B beralissima. taliter de lege. Si rursus objicitur quod agens contra conscientiam, ædificat ad gehennam; distinguendum erit de qualitate ipsius contcientiæ si sit de mortalivel veniali, & secundum hoc respondendum est.

#### Quintum Corollarium.

Nullus idem actus numero elicitus bonus aut meritorius est peccatum etiam veniale. Hujus oppositum opinati sunt aliqui; sed judicio meo falluntur, aut quia loquuntur de actibus exterioribus quæ non funt nisi respective boni aut mali, ubi idem actus optimus esse potest & pessimus diversis respectibus, sicut passio Christi quæ erat actio sudæorum: aut si loquantur de actibus intrinsecis elicitis à voluntate, non habebunt quod eadem volitio quæ est mala, venialiter sit bona meritorie; quamvis alia quæ similis est, & quæ velut imperceptibiliter potest succedere ad eam, magni va-C leat esse meriti apud Deum.

#### Sextum Corollarium.

Veniale peccatum si non remittitur, punitur se solo, vel cum mortali, pœna æterna, hoc est quia Deus taxavit de lege sibi certam pœnam, quâ soluta remittitur offensa totalis contracta. Et ita posset utraque opinio sustineri, tam illa quæ ponit peccatum veniale cum mortali puniri æterna pæna in foro justitiæ infernalis, ut dicit Præpositivus, quàm illa quæ dicit oppositum; ponendo quod offensa venialis bene remittitur soluta pœna absque remissione mortalis, sicut de pæna vel pœnitentia debita peccato mortali dimisso: probabilis est opinio dicens illam poenitentiam quandoque finiendam aut solvendam etiam in inserno, sicut & solvitur Dquod promiserat: Beati quorum remissa sunt iniquitates. in hac vita, homine existente in mortali peccato, & vocatur pœnitentia folvens non reconcilians. Oppositum sensit aliorum sententia, sed hæc mitior est. Et pro intellectu præmissorum considerandum est, quod in omni peccato actuali tria sunt saltem distincta ratione, scilicet aversio à Deo bono incommutabili, & ista vocatur offensa ejus; ad quod sequitur necessariò imputabilitas ad pœnam quæ vocatur indignitas, quamvis posset non imputari, & dum imputatur vocatur reatus, & hoc est secundum. Tertium est conversio ad bonum commutabile quod secum importat maculam & obscuritatem; quoniam anima quantò ampliùs inhæse-

culatur & fœdatur & ab illa luce superna decidens in tenebrosa demergitur.

#### Septimum Corollarium.

Dicamus igitur pro septimo Corollario, quod pec-juxta hanc conversionem libidinosam majorem vel minorem, dicit fanctus Thomas, proportionari panam fecundum intensionem & remissionem acerbitatis, ut quantum glorificavit se in delitiis, tantum proportionabiliter habeat & tormentum. Ad hanc peccati conditionem aspiciunt (ut opinor) illi qui ponunt quodlibet peccatum esse solum finitæ malitiæ: sed non video eos salvare posse quod non debeatur sibi pœna infinita secundùm acerbitatem, si natura esset capax, vel Deus hanc vellet insligere; quoniam hoc agendo Deus non solum juste sed & misericorditer ageret conservando naturam. Et sanè implicatio est dicere quod absque misericordia posset peccatum aliquod per finitam poenam aut infinitam sufficienter puniri : nam quantumcumque daretur de pœna pro peccato, nisi Deus misericorditer remitteret offensam; semper remaneret dignum puniri ut priùs, immò quod talis pœna sit remissiva & deletiva peccati, esse nullo modo potest absque Dei misericordia li-

> Si verò attendamus peccatum secundum primam & fecundam rationes, constat quod peccatum mortale quodlibet avertit à summo bono, & est objective instnitum; similiter imputatur etiam de lege ad pœnamæternam & infinitam durative.

> Sed de peccato veniali an propriè debeat dici offensa stante lege, quia non privat hominem amore Dei, licet ipsum quodammodo lædat, an etiam de sacto imputetur ad pænam æternam secundum forum justitiæ infernalis; jam aliqua dicta sunt, & postmodùm trachabitur, dum investigabimus si peccatum veniale sit contra Præceptum Dei. Dico tamen generaliter de omni peccato, illud esse ad poenam infinitam imputabile, & quod non imputatur, hoc agit misericordia copiolissima Redemptoris.

#### Octavum Corollarium.

Implicat Deum punire ad condignum si per hoc intelligamus sic eum punire quòd juste non possit ampliùs. Si autem dicamus punire ad condignum, quia punit quantum recta ratio & justitia exigunt & taxant de facto tale peccatum esse puniendum; tunc omne peccatum punitur aut punietur ad condignum, quia scilicet tantùm punitur quantùm puniri Deus vult & ordinat 📑 rectissima Juris ratione.

#### Nonum Corollarium.

Nullum peccatum potest remitti nisi per hoc quod Deus liberaliter non imputat illud ad peccatum. Hoc Propheta vidit dicens: Beatus vir cui non imputavit Dominus peccatum, Ps. xxxI. 2. quasi exponens illud Ibid. art. 1. Nam hoc posito peccatum tollitur, hoc remoto nunquam amovetur. Qualiter verò fiat ista non imputatio variant Doctores. Quidam dicunt nihil aliud esse Deum non imputare peccatum quamillud non imputare ad pœnam: Deus utique cum sit immutabilis, inquiunt, non dicitur nunc imputare & post non imputare ad pœnam, nisi per respectum ad extrinsecum & relationem ad poenam. Tales consequenter habent concedere quod nullum peccatum totaliter remittitur quousque pœna tota persolvatur, neque mortale neque veniale, licet dicatur remitti mortale quando definit imputari ad mortem æternam tanquam principalem.

fuisset statuta à Deo pro peccatis, nihilominus posset adhuc committi peccatum, & posset etiam remitti; non quidem ex mutabilitate Dei; sed quia in æternitate sua decrevit pro tali tunc talem sic agentem esse indignum suo amore & sua justificatione & dignum punitione quantalibet, etiam posito quod nullum vellet modo se habet quam priùs saltem ex decursu temporis dignificat istum suo amore, & tollit omnem indignisicationem & indignitatem. Et si quæritur ratio; sit pro ratione voluntas: Nam boc honore dignus est quem Rex volueru bonorare. Etther. vi. 11. Sequitur ex hac positione quæ probabilior videtur, nullam esse absolutam necessitatem ponendi charitatem distinctam pro justificatione impii, & salvatur commode verificatio contradictoriorum fine Dei mutatione prout tactum est.

#### Decimum Corollarium.

Probabile est multum actum creaturat de per se & intrinsecè esse bonum bonitate moris aut meriti, aut similiter malum, nisi per respectum ad divinam rationem & voluntatem; quin videlicet divina voluntas & ratio dignificat hominem pro tali actu, & pro alio indignificat, immò dicimus quod fine actu quocumque posset dignificare creaturam : utrum verò cam posset fimiliter absque quacumque actione aut omissione, aut pro quocumque actu cujuscumque generis indignificare, non ita est mihi perspicuum; quamvis fi attendatur dominantissima Dei virtus respectu suae creaturæ qualitercumque se habentis in agendo vel omittendo, non videtur usquequaque evidens esse quod hoc • non posset, sicut probare videtur exemplum Apostoli de figulo, Rom. IX. 21. qui ex eadem massa format vas alued in bonorem, alied in communicians. Si autem attenditur Dei sapientia & bonitas, issud dicere non videtur congrum. Ideo nihil hic pono necalicro; magis tamen inclinor assentire secundo, quam primo et causa patchit in dicendis in materia de obligatione. Et junta hoc consequenter habetur facilis manuductio ad videnduta quomodo nihil est malura nifi quia prohibitum, & nihil bonum nifi quia Deo acceptum, & Deus non ideo actus nostres vult vel approbat quia boni sunt, sed ideo boni sunt quia approbat; similiter ideo mali, quia prohibet & reprobat : nemo tamen Causati, ficut essentia, vita & intellectus in Deo & famurmuret, nemo conqueratur, quoniam justus est in omnibus viis suic, & sandus in omnibus operibus suic. Quis tibi imputabit si Pi extiv. 17. Et Sap. xII. perierint nationes quas in fecifii?

Quod si dicatur aliquem actum sic esse malum, quod nullo modo potest esse bozus & è contra, ex quo videretur quod talis actus, utpote odium Dei, effet intrinfece malus: Respondetur hic per simile de actu exteriori procedente ab interiori: Nam etsi sit aliquis actus exterior ita malus, quod frantibus eisdem circumitantiis omnibus, nullo modo possit esse bonus; mihilominus dicitur intrinsece malus, & potest esse non malus, fi per se poneretur, vel si à quibusdam circumstantiis suis esset denudatus. Dicendum est similiter de actibus interioribus comparatis ad primam regulam: nam actus odii Dei elicirus à dæmonibus ut elicitur cum omnibus suis circumstantiis, non potest non Dmultis quam ampliandi; quoniam non omnes semper esse malus, posset tamen esse non malus si per se poneretur, aut aliis circumstantiis vestiretur. Et secundum hoc tractaretur hic & solveretur quæstio de dispensabilitate vel indispensabilitate Legis divinæ respectu creaturz, & quomodo potest vel non potest Deo obligari.

#### Undecimum Corollarium.

Omnis rectifudo moralis ipfius voluntatis refultat ex conformitate ejus, aut fuorum actuum vel omissionum ad divinam Legem & epis recham rationem, ficut actus

Aliorum est positio, quod si etiam nulla pœna unquam exteriores non dicuntur boni nisi per conformitatem ad interiores elicitos. Juxta quod potest esse pulchra deductio, qualiter nihil est verum, nihil pulchrum, nihil potens, nihil appetibile, nisi pro quanto primæ veritati & pulchritudini & potentiæ & suavitati conformantur & ita de fimilibus. Et proportionabiliter de fallo, turpi & fugibili, hoc est quod antiqui dicebant infligere, & pro alio tunc quia talis movetur aut alio A nibil esse verum nisi a prima veritaie. Hoc modo sæpè deducit Beatus Augustinus nominatim in suis Confessionibus quod voluntas qualibet in suis operationibus quarit imitari Deum, quantumcumque erret aut malè se habeat, quemadmodum in illa furtiva comeltione pomorum in ætate sua puerili dicit quæsisse non voluptatem, sed similitudinem quamdam omnipotentia & libertatis divina. Lib. 1. Confessionum. Similiter de Catilina quem Salustius dicit gratuito malum fuisse deducit. Hæc oftendunt quod bonitas creaturarum & carum yeritas & pulchritudo & fimilia non fint aliquid majus intenfivè cum Deo, quam Deus solus; licet possent diciplurés bonitates impropriè & quafiextenfive. Exemplumi de fanitate urinæ & corporis & de bonitate actus interioris & exterioris. Palam est ergoquod in ipso vivinus; movema & simus. Act. xvII. 28.

#### Duodecimum Corollarium.

In eodem actu concurrere postunt multiplices recti-B tudines aut bonitates; una naturae, alia moris de genere; altera gratize, altera glorize; & hoc est secundum diversas habitudines considerandi eumdem actumi conformari multipliciter divinæ Legi seu bonitati: non quod in Deo sit aliqua diversitas in suis Legibus quæ dicatur realis vel formalis; sed quod ipsam eamdem Legem divinam concipimus diversimode & consideramus secundom habitudines distinctas realiter ad creaturas; quæ habitudines non funt ipse Deus solus, sed iple & creatura fic relatæ & confideratæ à quibus di-Afincti conceptus ab intellectu formantur & abstrahuntur per potentiam longe fortiorem quam fit zeltimas tiva ovis, quat ex speciebus lupi sensitis cheit inimicitiam non fenfatam. Et quamvis conceptus absoluti non connotent; tamen quia à tali multiplicitate connotatorum elicientur & abstrahtmum, retinent insuis modis repræfentandi virtualiter illes modes repræfentativos rerum diversarum ex quibus sumpti sum 80 pientia & justitia & fortitudo, &c. non dicune nisi Deum ex parte rei penitus cumdem; quamvis operatio intellectus diversimode negotietur circa eum ex his quae videt in creaturis & ex habitudinibus carum ad Deum & ad invicem. Dicitur ulterius quod Deus intuitive visus sufficit causare tales conceptus distinctos & absolutos absque hoc quod necesse fit ponere in motivitate objectali, que Deus est, aliquam distinctionem ex parte ejuidem. Si autem in oppositum allegetur Augustinus de idæis, quod alia ratione conditus est homo alia equas, & quod illæ rationes sunt incommutabiles & æternæ, remitto ad intellectum quem dat Occam in hac materia super primo Sententiarum, in qua explicatione si rudis judicetur, nescio quid appellabitur subtilitas. Notetur hic quod Doctores etiam sancti sunt magis reverenter glossandi in adverterunt aut advertere cogitaverunt ad proprietatem locutionis. Improprietas autem non ampliari debet, sed ad proprietatem reduci, alioquin quid mirum fi augetur deceptio.

Sequitur postremo quod non est in potestate libera voluntatis creatæ facere aliquod bonum morale aut gratuitum nist ex dignisicatione voluntaria primæ Legis. Et sic patet primò quod nulla potest esse creatura rationalis impeccabilis per naturam, aut natura-liter rectitudo honestatis. Patet insuper necessitas ponendi gratjam esse necessariam ad omne bonum supra

gratuitam largitionem bonitatis naturalis, quam bonitatem constat non esse stante reipsa; quamvis non sit bohitas nisi pro quanto fluit à primo bono, & exemplariter eidem conformatur. Sapien. XII. 16. Virtus enim tua justitia initisam est. Dico igitur quod sicut omnis actus positivus habet conformitatem naturalem ad primum bonum, & ideo bonus est saltem bonitate naturali; ita si ille actus sit liber, tantum habet de bonitate honestatis tem: sed istam conformitatem non potest elicere nuda natura voluntatis, nisi communicata sit sibi facultas & gratia in producendo, alia quam sit illa solum respiciens substantiam actus & non ceteras circumstantias, quemadmodum sunt circumstantiæ finis & directionis, intentiones & similes. Ex quibus consequenter deducitur necessitas humiliationis nostræ ad Deum, & quod non glorietur ante eum stulta præsumptio omnis carnis, nec apponat ultra magnificare se homo fuper terram. Ex hoc insuper Pelagiana hæresis & ingratitudo superba confunditur. Denique perspicuum est quanta necessitate desperare debeamus de viribus nostris, nec ponere carnem brachium nostrum, nec confidere in homine, sed projicere totam spem nostram in Deum ne confundamur, sed liberemur & nutriamur & glorificemur: innitamur igitur fibi tanquam fummæ potentiæ & gloriosissimæ majestati quoad appropriatum Patri, & hoc per vim irascibilem cujus ob-R jectum est bonum arduum & honorificum. Innitamur sibi tanquam primæ & infallibili veritati quoad appropriatum Filio, & hoc per vim rationalem. Innitamur sibi tanquam bono optimo & suavissimo indefectibili quoad appropriatum Spiritui sancto & hoc per concupiscibilem. Istas verò innitentias operantur & solidant tres ipsæ virtutes Theologicæ, Fides, Spes & Charitas, hæc tria profectò miraculosissima opera causant in animabus justorum fidelium.

Nonne miraculum ingens est taliter inniti veritatibus incognitis & inevidentibus præter aut contra omnem rationem naturalem; quod citiùs dissentiret homo verè fidelis primo principio, prout dicit Guillelmus Parisiensis, quam alicui Articulo quantumlibet inevidenti. Hoc enim est contra sapientiam Græcorum, & scandalum Judæorum, & sævitiam Tyrannorum, & corruptelam vitiorum originalium. Propterea bene countiavit Apostolus quod Fides est donum Dei, ne

Ceterum non minus est in ipsa Spei certitudine miraculum. Nam qualiter obsecto inter tot fluctus humanæ fragilitatis & vicissitudinis incertissimæ potest dicere aliquis cum Apostolo: l Certus sum quod nec mors, nec vita,&c. me separabit à charitate Dei que est in Chris sto Iesu. Rom. vIII. 38, 39. Qualiter inter hæc potest ita certificari anima & quietari ut dormire dicatur & requiescere in idipsum, quoniam singulariter in spe constituit eam Dominus, quemadmodum pulchrè declarat Bernardus super Cantica super illo? Introduxit me rex in cubiculum suum. Cant. II. 4. Cogita si potes & quantum potes. Tu hic esse miraculum grande fateberis. Porrò de Charitate quid dicemus, quale est in ca quantumque miraculum; purificat hominem & gratum reddit Deo, ambulantem in omnibus Mandatis ejus fine querela. Nihilominus dicere facit ex Deus salvos facere peccatores, quorum primus ego sum: 1 Timoth. 1. 15. Non utique mentiebatur Apostolus studio humilitatis; sed ita de se sentiebat reputatione propriæ fragilitatis & indignitatis, cui tamen dignus non erat reliquus mundus. Si quærat aliquis à me, quomodo possunt hac fieri? Non me interroget, immo nec quemquam aliorum, quoniam folus Spiritus fanctus horum miraculorum spiritualium sicut est operator solus, ita solus est Doctor. Præparet hono ad hæc capienda mentis puritatem non oris loqua-

citatem exspectet. Vis ergo secretum cognoscere, transfer te à Theologia intellectûs ad Theologiam affectus, de scientia scilicet ad sapientiam, de cognitione ad devotionem. Hæc est Theologia illa quam Magnus ille Arfenius vir Græcis & Latinis litteris tunc cruditus, fatebatur se nescire, immò nec primam literam alphabetici sui didicisse; quæ Theologia utinam nobis omnibus qui Theologi nominamur, tam famiquantum habet de conformitate ad primam honesta-A liaris esset quam extranea est ignorataque. Poteram diutius ac longius ista protrahere, præsertim ad collaudationem spei collocandæ in Domino. Sed nimia fortassis esset digressio & in Sanctorum opulculis laus hujus virtutis abunde posita est: nominatim in Guillelmo Parisiensi De virtutibus; & in illa compilatione satis vulgata & certe fructuosissima, quæ De virtutibus similiter intitulatur, quam compilationem ita consonare verbis & sententiis cum eodem Guillelmo Parisiensi experior quod persuasum habeo unam Summam ab altera sumptam esse, aut unum utriusque Auctorem extitisse. Unde ad scripta & similia vos remitto; quoniam etiam materia & quæstio post prandium disputanda, poterit nos elevare magis ad capiendum mira-cula & mysteria hujus Spei. Est enim quæstio, u-trum inter omnes virtutes Theologicales virtus Spei sit nobilissima sive persectissima, &c. Hac de lectione prima.

#### LECTIO SECUNDA.

ADSUM promissioni meæ, nam pollicitus sum, fi meministis, me proxima lectione investigaturum pro viribus, qualis est illa Lex cujus transgressio vitam spiritualem quam dat Baptismus Spiritus sancti adimit & mortis æternæ reum facit. Hæc nimirum • dubitatio non parva est neque inutilis, ubi non est de lana caprina (ficut loquitur Satyricus) sed de anima, non de paupere regno, juxta verbum Statii, sed de vita beata fit quæstio. Si Socrates omnem Philosophiæ rationem ad mores transtulit, & hine laudatus est à Tullio, Seneca & Augustino: si præterea Philosophi ferè omnes præsertim Stoici; immò & ipsi (quod vix credideris) Epicurei solam bene vivendi cognitionem ceteris prætulerunt, tanquam ca sola, totte Apuleo, vituperabiliter ignoretur. Quid aget Chri-Itianus cui repromittitur æternitatis spes pro præmio quis glorietur si credit, Ephes. 11. 8. aut qui gloriatur, bonæ vitæ, ipse supervacuis & inutilibus investigan-in Domino glorietur. 1 Cor. 1. 31.

Con. 1. 31. tam sunt necessariis, quasi non ex alto jubente audiat qua tibi pracepit Deus 🔒 illa cogita semper 🕻 🌣 in pluribus operibus ejus ne fueris curiosus. Eccli. 111. 22. Unde & Judæis quamquam carnalibus & minus capacibus cœlestium dicebat Dominus de Lege sua Deuteron. 1v. Hac enim est sapientia vestra & intellectus coram populis. O quisquis adest qui de ingenii acumme gloriatur, qui præter subtilia & difficilia nihil investigare dignatur: vertat huc aciem suæ rationis velim, suum hic ingenium exerceat. Affirmo multam hic esse profundam & uberem studiosissimis quantumlibet ingenii laude præditis, perscrutationis materiam etiam super eas steriles quas nonnullas solas mirari solent imaginationum varietates; propterea non me dignum arbitratus ium qui difficultatis hujus nodos ad integrum valerem evolvere: nihilominus aliquid dicere vel imperfectum, affectu homini qui ejusmodi est cum Apostolo: Venit Dtum necessitas, tum utilitas omnium pluries impulerunt. Mecum siquidem & cum aliis sæpè recogito, multas ex ignorantia hujus negotii suboriri turbationes in politiis tam Ecclesiasticis quam temporalibus: in hominum præterea conscientiis modò scrupuli vani contemnendi surrepunt, modò contemptus insurgit temerarius & audacior quam satis est; fit insuper (quoniam ignoratur virtus Legis divinæ) frequenter irritum Mandatum Dei propter traditiones hominum. Fit ampliùs de levi jugo Christi & Lege libertatis jugum ferreum & onus grave, premens cervices Christianorum,

dum scilicet aliqui suas omnes Leges, suas Institutiones, suas Regulas & Statuta arbitrari volunt accipiendas esse ficut Præcepta Legis Dei, ad æternæ mortis interitum si prætereantur mergentia. Has verò traditiones hominum quis cunctas dinumeret, in Canonibus Summorum Pontificum, in Constitutionibus Synodalibus Provinciarum aut Diœcesium, Religionum Regulis, in Universitatum, Collegiorum & Ecclesiarum Statutis, in Edictis Imperatorum & Princi-A pum, in Plebiscitis Communitatum. Quarum plures sub Excommunicatione latæ Sententiæ, aliæ sub interminatione divinæ indignationis, aliæ sub voto, aliæ & ferè omnes sub juramenti aut fidelitatis debito stringunt & obligant. Quod si Adam vir talis & tantus unicum disciplinæ Præceptum habens, in illo corruit, nos inter innumerabilia positi qualiter evademus? Vix potest imbecillitas nostra divinas Leges ad numerum parvum, gratuita sua benignitate reductas implere. Viam igitur obsitum tot spinis Constitutionum semet involventium & obumbrantium quis inoffenso pede transiliet? Scimus quid dixerit Petrus Apostolus Actuum xv. 10. Quid tentatis Deum, imponere jugum super cervicem discipulorum, quod neque nos, neque Patres nostri portare posuimus. Hoc animadvertens & pia inquisitionem Januarii, ipsam inquit Religionem nostram qui legalibus Sacramentis, non humanis prassimilar sacramentis sacramentis prassimilar sacramentis sacramentis sacramentis sacrame qui legalibus Sacramentis, non humanis prasumptionibus subjiciuntur. Si tuo tempore sic dolebas o sapiens Augustine, quid nostra tempestate dixisses? ubi pro varietate & motu capitum, incredibilis est varietas & dissona multiplicitas onerum hujusmodi servilium & humanarum prout loqueris præsumptionum; inter quas velut inter laqueos animarum & ligantia retia, vix quispiam securus & indeprehensus incesserit. Hæc est querela qualem olim apud devotum Bernardum detulerunt quidam ex Monachis, & propter quam compescendam sicut modò nitimur agere, scripsit volumen pulcher-rimum De Pracepto & Dispensatione, qui Liber huic operinostro pro fundamento supponatur.

Denique quidquid dixero accipiatur non determinative, sed inquisitive positum, præsertim ubideterminationem præcedentium Sanctorum & Doctorum expressam non invenero. Mihi quidem occasionem C tur signum verum, quoniam signa falsa etsi ligare studiosis ministrasse suffecerit. Et pro intellectu di- quandoque dicantur de per accidens ut conscientia errocendorum sunt descriptiones & distinctiones per mo-

dum considerationum præmittendæ.

Lex divina præceptoria, est signum verum revelarum creaturæ rationali, quod est notificativum rectæ rationis divinæ volentis teneri illam creaturam, seu ligari ad aliquid agendum yel non agendum, pro dignificatione ejus ad æternam vitam consequendam, & damnationem evitandam.

Descriptio hæc causalis est, aut ad causalem reducibilis; cujus rationabilitatem non melius suadere valemus, quam per descriptionis partes si discursum habeamus. Ponimus igitur fignum pro genere, quia Deus se solo non obligat creaturam rationalem nisi per notificationem suæ rationis rectæ, dictantis & volentis creaturam lic teneri leu ligari: & quia notificatio illa fit aliquando per voces, nunc per icripturam, nunc per internam impirationem; horum fignorum D five per internam illustrationem, ficut Apostolus loaliud est vocale, aliud est scriptum, aliud mentale, dimitto concordantias. Quod autem creatura rationalis non propriè obligetur nisi per notificationem, qualem prædiximus, apparet; quia nist sic dicatur, esset possibile naturaliter fatuos & insensatos obligari, immò nulla videretur ratio cur non etiam brutis talis obligatio posset imponi, cujus transgressio esset imputabilis ad pænam aut præmium, quod nullus concessit: non negamus tamen quin res quælibet indispensabiliter tendat in Deum & in qualibet re Lex quædam Tomi III. Pars I.

invenitur, prout dicunt Basilius in Hexaemeron, & sequax ejus Ambrosius in simili Libro, quod voluntas Dei Lea nasura est. Et Boëtius hunc habet usum loquendi in pluribus, & Commentator dicit naturam agere tanquam rememoratam ab agente infallibili. Si quis objiciat de parvulis quos obligavit Deus ad Baptisma suscipiendum, & taliter quod in utero materno si moriantur vel aliàs absque hujusmodi Baptismo, quem constat eos non solum ignorare, immò nec habere posse, utique damnabuntur. Respondemus quod non est ibi Præceptum quale loquimur, cujus transgressio scilicet imputetur ad culpam novam actualem; sed est ibi quoddam Statutum divinum, quo non observato vel adepto, non redditur hereditas in Adam amissa: ex quo protinùs eliciendum videtur Corollariè, quòd nulla creatura rationalis potest esse indigna Deo, tanquam propriè peccatrix absque commissione vel omissione libera rei illicitæ, ad cujus oppositum erat obligata. Objiceret aliquis iterum de Poliția humana quæ à divina exemplata est; in illa enim quandoque ligantur ignorantes in eis quæ Juris sunt. Respondetur quod nullus qui potest ignorantiam invincibilem sufficienter allegare, potest transgressor Legis rantia invincibilis, neque Juris, neque Facti in Lege divina, vel agens ex ignorantia tali nunquam peccat. Primam partem tenuerunt Doctores excellentes, ut Guillelmus Parisiensis: contra quos sunt validærationes, præsertim de ignorantia Facti; nam & intalibus Ecclesia etiam fallere potest & falli absque peccato; ut concubitus Jacob cum Lya non inculpatur, & ita de similibus. Pro parte altera sunt alii ut Guillelmus Antifiodorenfis, qui talem ignorantiam præsertim Fachi aut Juris humani dicunt posse contingere, & eam insuper carere peccato. Et eas similiter actiones non esse culpabiles quæ proveniunt ex ipsa, & hoc fit quando si non esset ignorantia talis, non fierent hujusmodi actiones. Secus ubi agens non minus efficeret id quod agit ignorantia tali non extante. Denique dicinea; nihilominus de per se & propriè Legis obligatoriæ vim non habent. Subjungitur in descriptione, fignum revelatum creaturæ rationali. Etenim sola rationalis creatura obligabilis est; quia sola capax est divinorum Præceptorum cum subjectione. Unde posset esse aliqua creatura rationalis non elevabilis ad cognitionem hujusmodi, ut infantes sunt de facto pro tempore non elevati, ideo non obligati, aut si esiet capax. & si non esset subjecta Deo, quemadmodum Spiritus fanctus non est subjectus Patri & Filio à quibus procedit & cognitionem immensam accipit, talis non esset propriè obligabilis. Et quoniam Præcepta divina prout ordinant ad Deum ut beatificativus est, cognosci non possunt à creatura rationali ex solo lumine naturali, necesse suit concurrere revelationem quocumque modo fieret, sive per Angelos, sive per homines, quitur de Philolophis, quibus dicit fuille revelatum illud quod occultum est Dei: sic enim sentiunt Doctores, quod nemini deesset Deus in quocumque loco poneretur, qui faceret quod in se est, utendo scilicet benè donis jam habitis, quin eum de necessariis ad salutem divinitus illustraret sieut dieit Petrus Action.

Sequitur in descriptione, quod est notificativum divinæ rationis rectè volentis, teneri illam creaturam, vel ligari ad aliquid agendum vel non agendum; quia

fit à quibusdam quæstio quæ sit ratio obligatoria in Deo vel recta ratio vel voluntas? Ponitur hie utrumque, quia nec recta ratio fine voluntate, nec è contra sunt in Deo obligationis complementum. Prætereà quantumeunque notificetur voluntas sui superioris, nisi per illam velit ligare, non consurgit obligatio secundum deductionem Durandi in hac materia; ubi quærit an teneamus in omnibus conformare voluntatem nostram voluntati divinæ: si enim Sortes levat se-A ad adorationem: cur non similiter poterit esse obligastucam, scit Theologus quod hoc vult Deus, & ita de quocunque effectu qui producitur; non oportet tamen ut videtur, quod Theologus talis obligetur velle similiter, quamvis fortè in his quæ peccata non funt teneatur non se difformare remurmurando aut contranitendo voluntati efficaci Dei plenè cognitæ. quemadmodum fortè Guillelmus Antifiodorenfis & alii sentientes oppositum prioris sententiæ intellexerunt. Attamen hæc consequentia non valet. Ista voluntas est justissima, vel ista inclinatio & tendentia funt rectiffimæ, utputa inclinationes naturales; ergo conformans se per actum liberum tali voluntati aut inclinationi in re volita aut in objecto ad quod est inclinatio, nunquam peccat: stat enim quod Deus Præceptum ad oppositum dederit, ut quod actualiter vohuntas nihil eliciat. Fatemur tamen quod si actus elicitus esset omnino talis, qualis est actus naturalis, ille nunquam esset desormis: nam hoc claudit repugnantiam, sed hoe dicere vel parum vel nihil est. Tandem B quod homo qui subsistit ex duplici substantia, una spisubinfertur in descriptione, pro dignificatione ad æternam vitam consequendam, & damnationem evitandam. Memini me legisse in Durando, quod si nulla fuisset facta revelatio homini de sua beatificatione supernaturali aut damnatione, non incurrisset peccatum faciens seipsum reum damnationis æternæ, & ita nullum fuisser peccatum mortale. Hoc dictum de Lege flatuta veritatem habere videtur, sed de possibili nequaquam. Nonne videmus quod dans operam rei illicitæ, potest ad pænam humanarum Legum quamvis fibi priùs incognitam judicari. Et quidquid sit tamen de possibili, ita de facto se res habet, omnem obligationem divinæ Legis apud viatores ad finem tendes re ut dignificetur homo ad vitam æternam obtinendam, & tit poenim infernalem evitet. Juxta quod falvant aliqui non improbabiliter qualiter, apud damnatos vel Beatos non sunt Leges præceptivæ, quales loquimur, ad quas scilicet voluntas divina velit teneri Chilominus divinas nequaquam dicimus; alioquin Leges falvatos aut damnatos sub novis præmiis aut pænis, quia in falvatis non est necesse; in quibus maxime habet locum illud Apostoli. Justo non est Lex postea, I Timoth 1. 9. & in damnatis esset inutile. Alioquin dicendum fuerat, 'ut videtur, damnatos quotidie fortasse & continue & de novo mortaliter demereri; quamvis autem dignificatio ad vitam æternam præcipuè confurgat à Deo dignificante ut à causa suprêma & dominantissima, sicut & Lex quælibet à prima Lege proffuit ut emanatio quadam luminosa. minus dignificatio formalis fit per gratiam seu charitatem, & meritoria per actionem bonam Præceptorum impletivam ad præcipientis intentionem quam explicavit curvait: si vis ad vitam ingredi serva Mandami. Matth. xix. 17. Si non erravimus in describendo Legem præceptivam, tam affirmativam quam negativam, prout non crrasse putamus, aperta est nobis via non mediocris ad pergendum quò tendimus, plurimum quoque lucis allatum est aciei nostræmentis ad D infercidum cognoscendumque fequentia.

### Corollarium primum.

Non ideo dicitur aliqua Lex appropriate vel pure de Jure divino, quia ad illam obligat Deus. Facilis est declaratio; quoniam sicut nihil fit absque Deo caufante, & nihil est verum absque prima veritate: nam omnis sapientia à Domino Deo est. Eccli. 1. 1. Nihil prætereà bonum absque prima bonitate, nihil pulchrum neque suave, & ita de aliis prout lectio prætedens diffusius ostendit. Ita omnis obligatio cassa est nec alicujus roboris vel momenti, si non à Deo Imperatore supremo vires habuerit. Non est potestas nist à Deo, Rom. XIII. 1. inquit Apostolus; veruntamen nec omnis effectus dicitur appropriate divinus, nec omnis veritas pertinet ad Fidem, nec omnis bonitas tio aliqua à Deo quæ non ob hoc appropriate spectabit ad Legem divinam?

#### Corollarium secundum.

Non ideò præcisè dicitur aliqua Lex divina seu de Jure divino appropriate, quia illum creatura rationalis per revelationem accepit. Itaque fieri potest, ficut in antiqua Lege teneo fuisse in pluribus, quod Deus revelet & tradat immediate aliquas Leges pro solo regimine politico & civili, quemadmodum de ordinatione Regis Israel, de taxatione poenarum civilium & hujusmodi similium diceretur; & tales appellantur à Doctoribus Leges judiciales; quia tamen Leges tales non immediate & directa intentione ordinant in finem ultimum & supernaturalem, deficit una conditio descriptionis antedictæ. Pro cujus elucidatione & ut dicti hujus rationabilitas magis innotescat advertendum est, rituali, æterna divinaque; alia corporali & mortali, duplicem habet finem, unum supernaturalem, alium naturalem, qui humanus potest di-ci seu politicus & civilis. Nunc pro consecutione primi finis datæ sunt Leges à Deo proportionatæ ad finem illum, de quibus est noster principalis sermo, & illas appellamus appropriate divinas seu Theologicas, seu de Jure divino; quemadmodum non omnes virtutes, sed cas duntaxat quæ ad Deum immediate dirigunt, Theólogicas & divinas nominamus, Fidem, Spem atque Charitatem. Projude ad confequendum finem alterum qui humanus quandoque dicitur, quan-doque civilis et politicus, Leges aliæ latæ funt, et utplurimum per humanam investigationem impositæ: illæ verò quamvis ordinentur finaliter ad finem beatitudinis æternæ ficut ea quæ corporis funt, & corpus ipsum propter animam factum nullus ambigit; eas ni-& regulas Medicinæ pro pacto non effe divinas censebimus? Illæ siquidem respicium sanitatis harmoniam & vivacitatem sensuum integram, quibus læsis nopne anima ab ulu virtuolorum actuum divinorum impedita torpesceret? illas tamen Leges seu regulas esse de Jure divino nondum quisquam dixit; quamvis testerur Sapiens Medicinam ab Altissimo creatam; quamvis denique sint in ca vel elle possint conclusiones plurimæ per revelationem magis quam per humanam inveftigationem insertæ. Perspicuum est igitur arbitratu meo Legem aliquam non ideireò dici appropriate de Jure divino, quia Deo revelante suscepta est: hujusmodi autem Corollarii tognitio prodest non parum ad elucidationem materiæ prælentis tam circa Legemantiquam quam novam.

#### Corollarium tertium.

Circa quod deducitur ulterius quod non omnes Canones Summorum Pontificum vel Decreta sunt de Lege divina: pater hoc ex radice præmissa, quamvis aliæ non defint inferitis affignandæ. Sunt itaque plures hujulmodi Canones ad politicam folum conversationem accommodați. Quod fi dicat aliquis: Nonne bona Ecclesiæ omnia spiritualia lunt, quia spiritualitatem respiciunt & ad spiritualitatem inducunt? Respondemus sub alia distinctione, quod in politica conversatione hominum sicut sunt quidam specialiter deputa-

ti & dedicati ad obsequendum Deo, qui antonomaticè Ecclesiastici dicuntur scu Religiosi. Alii quamvis ad Deum tendant, quia tamen suum magis est officium tractare ea quæ sunt sæcularis politiæ, ideo sæculares nominantur. Non aliter dicuntur bona primorum esse spiritualia licet sint res merè temporales, & corpus conscrvantes sicut in aliis. Simili ratione Leges ordinantes Ecclesiasticam politiam dicuntur plerumque A næ aut quasi humanæ, & hoc, quasi humanæ, dicispirituales seu divinæ, quamvis impropriè, & aliæciviles & humanæ. Et hoc loco salluntur & sallunt crebrò quidam Canonistarum, præsertim in materia quam tractavimus & de simonia similiter, ubi spiritualia judicant illa quæ esse carnalia & materialia nullus nescit.

#### Corollarium quartum.

Lex aliqua non ideo dicitur divina appropriate quià ex principiis Juris divini deducitur. Primò, quia ficut omne verum omni vero consonat; sic omnis Lex quantumcumque positiva & humana consonat divinæ Legi, immò ex ea deducitur, saltem à Deo & Beatis. Amplius nulla est Lex quæ non innitatur principiis istis. Deo jubenti obediendum est. Authorizatis à Deo parendum est. Superioribus suis in eo quod superiores funt non est inobediendum, & ita nulla esset Lex purè quæ dicuntur Fidei: non enim Fidei ascribimus omnem veritatem quæ sequi potest ex veritatibus contentis in sacra Scriptura; sed illas tantummodo veritates fibi damus quæ specialiter revelatæ sunt & datæ ad credendum pro beatitudinis fine consequendo. Scimus insuper quod non omnia quæ per Summos Pontifices, immò per Ecclesiam approbata sunt, esse censentur de Fide; alioquin obligarent ad sui credulitatem opuscula fanctorum omnium Doctorum quæ per Ecclesiam approbantur, sicut de multis expressum est in Decretorum distinctionibus: hoc autem dici nequit; quare nec omnis Lex appellabitur de Jure divino quam tulit vel Summus Pontifex vel Ecclesia, vel Princeps quilibet auctoritatem habens Dei in subditos. Si verò quæritur numerus veritatum talium quæ approbatæ funt de Fide; remitto nunc ad ea quæ tractavit Occam in suo Dialogo Libro 11. quamvis aliqua pro incidentali declaratione fum dicturus.

#### Corollarium quintum.

Sequitur ex præcedentibus coassumptis quibusdam veris; quod eadem Lex dici potest de Jure divino & naturali, & humano seu positivo; sed alia & alia ratione respectu diversorum. Et quidem qualis est Legis divinæ ratio dictum est.

Lex verò naturalis præceptiva talem habet rationem, quod est signum inditum cuilibet homini non impedito in usu debito rationis, notificativum voluntatis divinæ volentis creaturam rationalem humanam teneri seu obligari ad aliquid agendum vel non agendum pro consecutione finis sui naturalis, qui finis est felicitas humana & in multis debita conversatio domestica, & etiam politica; homo enim naturâ animal eivile cft.

Lex humana five positiva præceptiva purè & aptraditione & authoritate immediate constitutum, aut quod non infertur necessaria deductione ex Lege divina & naturali ligans ad aliquid agendum vel non agendum, pro consecutione finis alicujus humani. Si quis particulas harum descriptionum discurrat, agnoscet tùm differentes rationes triplicis hujus Legis, tùm convenientiam in re eadem. Et quidem Lex divina differt à ceteris in duobus specialiter. Primò, quia innititur principaliter revelationi divinæ; Lex verò na-Tomi III. Pars I.

turalis innititur dictamini rationis, quod est insituini cuilibet homini non impedito in usu debito rationis; quod impedimentum fit aut per immersionem cum senfualitate nimia, aut per læsionem virium naturalium fensitivarum, aut per depravationem radicatorum in anima vitiorum & consuetudinum perversarum. Lex autem humana principaliter innititur traditioni humamus, propter illas traditiones pure judiciales, quas per Moysen dedit Dominus, & quæ non innituntur principaliter revelationi ut revelatio est, nec ex revelatis aut ex dictamine purè naturali convenienti deductione paterent apud omnes, si non accederet superioris alicujus determinantis auctoritas. Exemplum de ista Lege vel simili: Princeps in hac terra constituendus est per successionem hereditariam. Principi dabuntur annuatim mille talenta auri pro ttibuto: & similes, quæ nec deducuntur aperte ex veritatibus Legis divinæ & naturalis, nec tamen illis contradicere cognoscuntur; alioquin illæ non tam essent Leges dicendæ quàm fævæ nimis & iniquæ tyrannides bonitate & utilitate carentes. Secunda differentia Legis divinæ ad naturalem est, quia Lex divina principaliter respicit finem spiritualem; Lex naturalis naturalem; humana verò Lex potest ad utrumque dirigere proptet distinctionem quæ data est in tertio Corollario de Cahumana, contra id quod veritas habet & usus com- p nonibus Summorum Pontificum, quorum aliqui sunt munis. Et pro manuductione capiamus simile in eis purè humani, respiciunt tamen immediate sinem superpure humani, respiciunt tamen immediate finem supernaturalem beatitudinis sempiternæ. His declaratis patet secunda pars Corollarii; sed primam itianisesto nominatim de hoc Præcepto: Non furium facies. Exod. xx. 15. Nam & 2 Deo revelatum est ad consequendum finem ultimum, & instrum est cuilibet homini non impedito in usu debito rationis, ad consequendum finem naturalem. Nihilominus respe-.ctu quorumdam hominum impeditorum in ufu debitė rationis, potuit repeti tanquam humana tantum auctoritate latum esset, quamvis non debeat simpliciter hu-manum nominari. Ex hoc nihilominus patet quod apud aliquos excellentis ingenii & multarum litterarum, sicut potest una propositio dici Fidei proprie que non spectaret ad Fidem explicitam exemplificatam alterius; ita de Legibus fatendum est. Hac de causa misericordia Dei que quasdam Leges que naturaliter essent notze, si non per peccata obliteratze & quasi penitus deletæ fuissent decrevit rursus inno-Cvare, & innovando communitati hominum tradere, ut essent inexcusabiles, & ut per eas finem consequerentur, non naturalem tantummodò, sed ætet-

#### Corollarium sextum.

Sequitur quod non absurde concedi potest omnizi principia Juris naturalis esse de Lege divina propriè dicta, licet diversa ratione: hoc perspicuum erit si attendimus quemadmodum omnia principia Juris naturalis Deo revelante ac jubente continet Lex tàm antiqua quàm nova ad finem beatitudinis æternæ. Et aliundè forsan istud suadère possumus, ex hoc quod talium principiorum indita est notificatio creaturae rationali per immediatam divinæ hicis irradiationem, quemadmodum tradiderunt Augustinus & alii Doctores elevati, & olim super hoc fuit Articulus Parisiensis tempopropriate describitur, quod est signum verum humana Dre Guillelmi Parissensis, prout legi in beato Thoma, & Bonaventura declarat pulcherrime in Itinerario mensis in Deum, oftendens nullum effe dictamen recta rationis solidum & obligatorium nisi in prima Lege & hice Rabiliatur. Proptereà Philosophorum maximi & præcipui, inter quos floruerunt Socrates & ceteri Academici, ingenuè professi sunt, nihil in rebus mutabilibus se scire, nullam in eis reperire veritatem, & nul-.lum esse dictamen rectum rationis: quod si per hoc omnem à nobis veritatein & rectum dictamen simpli-

citer excludebant, errabant intolerabiliter, quod de tantis investigatoribus veritatis sentire nesasest, nisi pro quanto for fan Deum cognoscentes & non sicut Deum' glorificantes, neque gratias agentes; quia que abicondita ejus crant manifestaverat eis, dati erant jam in reprobum scritim, & deficiebant scrutantes scrutinio. Sentiebant igitur, si benè sentiebant in hac tanta confessione ignorantia, quod folus Deus ficut est immobilis, ita est Veritas stabilis & Lex certa & constans, in qua A viciemus que bona sunt & vera, consonantis in hoc Prophetæ eximio, qui postquam præmiserat, multi divunt quis oftendit nobis hona? Pf. IV. 6. Respondens subintulit: Signatum est super nos lumen vultus tui Domine. Alienum subinde non est dictum Apostoli pluries allegatum, quo dicit: in Deo nos vivere & moveri & effe, Act. xvII. 28. Omnis quippe cognitio veritatis in nobis, nonne precor quædam motio est? ut igitur in Deo sit oportet consiteri. Et hic effet speculatio gratissima si non ad alia properaret in-

#### Corollarium septimum.

Sequitur ex præmissis notanda valde distinctio ad aperiendum illud magis & magis, quod quærimus. Aliqua est Lex purè divina, aliqua pertinens ad diviveritus aliqua est pure de Fide, aliqua solum pertinens ad Fidem, quæ dici potest de pietate Fidei, aliqua impertinens, quæ dici potest apocrypha: sicut in contrario aliqua falsitas est hæresis, aliqua sapiens hæresim quæ dici potest error, aliqua omninò impertinens, saltem quoad nos viatores & nostram deductionem.

In Lege pur è divina potest quadruplex signari gradus. In primo gradu reponuntur Leges immediate revelatæ à Deo pro tota communitate hominum aut principaliori parte scriptar in Biblia, & præsertim in Evangeliis à Christo laris, ad consequendum beatitudinem, Et ex hoc statim patet quod in plus se habet veritas quam Lex pure divina, propter illud quod prædictum est de multis Legibus pure judicialibus antiquæ Legis & quia multæ veritates sunt quæ non sunt imperativæ, & ex hinc non obligativæ. In fignum autem quod Leges judiciales antique Legis non effent proprié de Jurc divino, ficut nec deducebant de directo immevam, branes tales Leges ordinantes hominem ad finem humanum & politicum reliquit ad arbitrium Prælatorum & Principum, ita tamen ut semper meminissent potestatem eis datam pro veritate, non contra veritatem; & ad ædificationem, non destructionem prout loquitur Apostolus: Quod si contentiose quispiam obnitatur & dicat Leges hujusmodi judiciales tuisse de Jure divino propriè: respondeat ergo quothodo dispensabiles erant, & non solum mutabiles, sed mutates & quod multis carum licebat absque damnationis periculo contraire.

In secundo gradu reponentur Leges divinæ, quæ ex pracedentibus folis in confequentia evident, aut saltera revolata & propriè credenda deducuntur. Dixi notanter ex istis solis & in consequentia evidenti aut sultem proprie de Fide; quoniam si necessario coassu- Dvel una præmissarum vel consequentia deficiunt à certimeretur propositio alia quæ non esset proprie de Lege divina aut de Fide, aut si consequentia esset inevidens nec propriè de Fide, conclusio non esset propriè de Fide secundum mox dicenda. Addidi, in consequentia revelata & propriè credenda, propter determinationem Ecclesiae rite factam, quam suppono in his quæ funt ad salutem necessaria errare non poffes en si

In tertio gradu reponentur Leges divinæ immediatè à Christo traditæ, aut ab eis dicto modo deductæ, que per successivam relationem Apostolorum & aliorum ad nos æquivalentem Scripturæ Canonicæ notificatæ sunt, ut sorté est ista Lex. Universalis Eccle-sur Pontifici Romano subjecta sit : non enim posset evidenter aut per consequentiam pure de Fide ex Legibus primi generis humana deductione fulciri: quod tamen sit Lex pure divina pater, quia nisi sic, posset humana traditione Primatus ille cassari & annullari,

quod non dicitur.

In quarto gradu funt Leges specialiter inspiratæ & revelatæ quibusdam singularibus personis pro se aut pro paucis ad hoc electis. Similiter quidquid ex talibus Legibus deduceretur modis prædictis in secundo gradu, de his Legibus notatur in Decretis. Ex his apcritur intellectus qualiter dicta Apostolorum & Discipulorum Christi sunt alterius auctoritatis quoad aliquid, etiam purè de Fide quam successorum suorum; quoniam primi à Christo doctrinam immediate susceperunt, ejus insuper facta viderunt, & ad eos expresse dictum est. Qui vos audit, me audit. Luc. x. 16., Et rursus: Quod dico vobis in tenebris, predicate supra tecta. Matth. x. 27. Istæ præterea sunt in Evangeliis positæ & à Christo immediate traditæ. Petrus suit Apostolus. Petrus accepit auctoritatem ligandi & folvendi. Petrus edoctus est in die Pentecostes à Spiritu fancto de omni veritate necessaria ad falutem. Tales nam, aliqua impertinens. Nihil hic novum singo; autem de quoeumque successorum Petri formatæ, non distinarerunt itaque in simili Doctores ante nos, quod sic habentur immediate à Christo & in Scriptura sacra; præsupponunt enim semper ad minus istam, quod talis ritè succedat Petro per electionem aut aliter, & hoc est humana traditione solum cognitum: nisi forsan quis diceret quod Universalis Ecclesiæ auctoritas à Spiritu sancto specialiter inspirata determinavit de quibuldam quod Petro in Papatu successerunt, ut Clemens, Sylvester & Gregorius, quamvis in eis quæ sunt facti, non sit necesse Ecclesiam non posse errare. Consequenter deducitur quomodo major fuit primitivæ Ecclesse auctoritas quoad prædicta quam nunc sit, & quod non est in potestate Papæaut Concilii aut Ecclefix immutare traditiones datas ab Evangelistis, & à Paulo, sicut quidam delirant. Nec habent quoad hoc quod est facere aliquid esse pure de Fide parem au-Ctoritatis firmitatem. Unde quantum licet dubitare de jure alicujus in Papatu vel Episcopatu, tantundem licet suas Constitutiones in dubium revocare. Hanc materiam tractat Durandus. Et hic aperitur modus diate in finem beatum; Christus Legislator perfectiffic intelligendi illud Augustini: Evangelio non crederem nimus volens condere Legem dignissimam & beatisicati- si me authorizat Exclesse computisset. Ibidem enim Ecclesiam sumit pro primitiva congregatione sidelium eorum qui Christum viderunt, audierunt & sui testes ex-

Declaremus nune postmodum quid sit Lex pertinens ad divinam, & quid impertinens. Et dicamus quod illa Lex est pertinens solum, quæ licet deduci non possit à veritatibus solis Liegis pure divinæ; deducirur tamen ex eisdem coassimptis aliquibus veris probabilibus, quæ piè & rationabiliter negari non poffunt: quia etiam secundum regulam magistralem, conclusio semper insequitur debiliorem partem alicujus præmissarum, quæ necessariò coassimitur ad sui illationem; aut etiam fi consequentia fit inevidens, nec propriè de Fide, consequens est ut conclusio illa signans talem Legem non dicatur propriè Lex divina, ex quo tudine Fidei vel evidentià; sic enim verum est quod propositio copulativa ex una contingente, dicitur tota contingens, & ex falsa vel impossibili tota falsa vel impossibilis judicatur. Ignorantia autem iltius descriptionis vel distinctionis multos plerumque turbat & involvit. Impertinens Lex erit ad Legem pure divinam, quæ non plus ex eadem deduci potest quam opposita; unde nulla est propositio quæ ita purè sit Fidei, quin ipsa possit conjungi cum aliis impertinentibus ad Fidem, & ita totum refultans erit impertinens

Joannis est verum: dicendo tamen sic, hoc Evangelium Joannis scriptum à Roberto est verum, erit ista propositio impertinens ad Fidem, sicut est ista quam concludit: 'Robertus scripsit hoc Evangelium. In Legibus ergo non purè divinis assigno quatuor gra-ા યુક્તિગુદ્ધા

à Deo immediate vel ab autorizatis immediate ab eo, tamen hoe non constat nife per historias aut revelationes quæ propriè non sunt de Pide, quamvis ipsæ negari nequeant absque scandalo & protervia manifesta. Exemplum de ista Lege: Electio sancti Clementis spectabat ad Petrum: non enim dubitatur quin Petrus ex quo ita fecit, habuerit super hoc auctoritatem immediatam à Christo, & quod ita secerit; licet rationabiliter negari non potest: tamen negans ab hæresise defenderet, nec ut talis esset puniendus, sed benè ut protervus & scandalosus & incivilis, & quousque se purgasset aut exposuisset, deberet de hæresi suspectus vehementer haberi & tractari:

Secundus gradus habet Leges quæ non latæ funt immediate à Deo, tamen coassimptis aliquibus quæ rationabiliter & absque scandalo negari non possunt, illæ inferuntur à Legibus pure divinis. Exemplum de ista Lege: Electio Summi Pontificis spectat ad Cardinales, rebus stantibus in Ecclesia ut nunc sunt, & B natorum, ut punitiones vitiosorum: non enim dici-Sede vacante. Ex ista enim Lege purè divina quod clectio Summi Pontificis Sede vacante debet celebrari, coassumpta ista quæ rationabiliter negari non potest pro nunc, quod Ecclesia commissi hanc potestatem Cardinalibus, sequitur Lex prædicta: tamen de negante

istam diceretur ficut priùs.

In tertio gradu funt Leges quæ ad fui deductionem per Leges divinas requirunt propositiones dubias, quæ tamen plus incitant & ædificant ad devotionem & rehigionem quam oppositæ, aux quas tutius est concedere quam negare. Exempla multa & quotidiana funt in Canonibus Summorum Pontificum & Decretalibus. Illi quippe Canones aut Epistolæ Decretales innituntur Legibus divinis, utpote talibus universalibus. Qui vos audie, me audie. Luc. XIII6. Obedire prapositis vostris. Hebr. XIII. 17. Que dieure facire, Matth. XXIII. 3. & similibus. Sed subsumendo in minori propositione, aut in consequentla coassimuntur aut quæ dubiæ funt, aut non prorsus certæ, quæ proficiant observantibus; tamen in multis tutius est eas concedere nec pertinaciter impugnare. Exemplum de istis: Quadragesimale jejunium observandum est. Excommunicationes timendæ funt, & similes. In hoc gradu reponuntur Constitutiones multæ Prælatorum & Canonizationes Sanctorum, quoniam faciunt ad pietatem Fidei coalescendam, nec eidem sunt adversæ.

Postremus gradus continet Leges quæ ex Legibus divinis non plùs deduci possunt aut minus quam oppostre. Exemplum istius: Talliæ magnæ & tributa concedenda funt huic Principi, & fimiles & cetera. Similem distinctionem de Lege pure naturali & de Lege pertinente solum ad naturalem aut impertinente concipere potest quilibet vel mediocriter instructus. Gratias Deo qui fundamenta solida & decen-

#### LECTIO TERTIA.

PERGERE festinabamus ad respondendum quaesito principali, per unicam conclusionem post has terminorum elucidationes: sed reclamavit vestigiaque retorsit affinis valde materia ei quam tractavimus: eam igitur insequentes; figamus sic pedem post pedem,

Fidei: ut ista propositio est pure Fidei; Evangelium Hæc materia est; quid sit Jus, & quoruplex est, & quid divinum vel Evangelicum, quid naturale, quid humanum, sivè politicum. Quærentes itaque quid Prælati possunt & Principes? Consequens est ista non nesci-Expediemus autem sub compendio & dicemus: Jus est facultas seu potestas propinqua conveniens alicui secundum dictamen rectæ rationis: itaque totalis Primus gradus continet Leges quæ licet latæ fucrint A & finalis refolutio materia nostræ ad dictamen rectæ rationis terminatur. Recta ratio & dictamen firum, est primò originaliter & essentialiter in Deo, & an sit idem omninò quod voluntas ejus, remitto addifficultatem de formalitatibus, & ad Braduardinum in Summa: conftat quod in praxibus moralibus rectaratio non est prior voluntate, ut, non ideo Deus vult dare Leges! suas creaturæ rationali, quia priùs recta ratio sua judicet hoc esse faciendum, sed è contra potius. Videtur igitur positio esse magis Catholica & expedita, si dicamus neutrum priùs esse altero in Deo sicut in simili; non ideo quia sicut est in re Deus sic judicat; nec propriè è contra, sed correlativa sunt, & concomitantur quodammodo sese inferentia: ita in proposi-i to & multis similibus. Recta ratio consequenter & participative folum convenit rationalibus creaturis. Ponitur in descriptione facultas seu potestas, quoniam multa conveniunt secundum dictamen rectæ rationis aliquibus quæ non dicuntur jura corum, ut pæna dammus aliquem jus habere ad ejus nocumentum; tamen non est penitus álienum à Scripturasacra, quod ea dicantur unicuique jura que divina providentia fapienter ordinat; ficut t Reg. dicitur; quod boc erie pis Regis, &c. Et demones dicimus habere jus ad punitionem damnatorum. Ponitur propinqua, quoniam multa possunt alicui competere secundum dichamen rectæ rationis, quæ secundum idem dictamen de facto ci nequaquam conveniunt; ut existens actualiter in peccato mortali habet facultatem seu potestatem merendi vitam æternam, non tamen propinquam, vel ut dici solet, non secundum præsentem justitiam. Videtur autem hoc nomen, facultas, dictum à fas congruentiùs esse hoc nomine, potestas, ut hic loco generis statuatur, & hæc potestas seu facultas aliter titulus juris vocaretur. Deinde ficut dicta ratio participative in creaturis rationalibus dividi folet à Doctoribus in portionem superiorem & inseriorem, sic sunt ejus dictafæpius propositiones quæ non sunt de Lege divina, Cmina multiplicia, quædam sunt circa universalia principia, quæ apprehensis cognitisque terminis mox non cognosci non possunt, nec posset eis ratio dissentire, etiam ubi secundum opinionem probabilem aliquorum possim ad tempus suum assensum suspendere: alia sunt dictamina circa conclusiones ex eisdem principiis deducibiles. Ex primo officio nominatur ipía ratio synderesis, quæ semper virgo hoc est inviolata perseverat. Rursus ipsa ratio potest juvari lumine superiori & supernaturali irradiatione ad aliqua practice cognoscenda fupra communem curlum creaturis rationalibus, utputa hominibus constitutum, vel modo non usitato naturaliter: hoc modo nominari potest ipsa ratio divina, dum divinæ revelationi principaliter innixa cognoscit. Dicamus igitur, quod omne ens positivum quantum habet de entitate & ex consequenti de bonitate, tantumdem habet de Jure sic generaliter definitia dedit nos jacere ad id ædificandum utilius quod to. In hunc modum cœlum jus habet ad influendum, superest, qui prætereà de tenebrarum quodam in-Dsol ad illuminandum, ignis ad calesaciendum, hirunvolucro lucem harum descriptionum & distinctionum do ad nidificandum, immò & quælibet creatura in fecit splendescere ad intuendum limpidius secutura.

omni eo quod benè agere naturali potest facultate: cujus ratio perspicua est, quoniam omnia talia conveniunt eis secundum dictamen rectæ rationis divinæ, alioquin nunquam persisterent; sic homo etiam peccator jus habet ad multa, ficut & aliæ creaturæ naturis suis derelictæ. At verò jus tale quamvis ita sæpius à metaphyficis capiatur & ad evitandum æquivocationem illud sic aperire conveniat; contractior tamen est ejus acceptio apud politizantes ut jus dicatur solum de ratione: præterea ratio quælibet ficut est munus divi- modum sunt Beneficiorum Ecclesiasticorum redditus, num descendens à Patre luminum, ita potest dici divina. Proptereà non absurde concedi posset nihil alicui competere nisi Jure divino, quemadmodum nulla est facultas aut potestas propinqua conveniens alicui absque dictamine recto divinæ rationis: nihilominùs revelatione vel modo revelandi per miraculum supra communem naturæ cursum immediate per Deum ratio recta creata cognoscit. Notetur id quod diximus ex revelatione vel modo revelandi; quoniam nulla est veritas ita naturaliter cognita quin in superiori lumine superinsus divinitus possitagnosci. Hoc liquidò constat in decem Præceptis Juris divini, quæ & simul sunt naturalis Juris principia, prout in superioribus jam

habitum, &c. Nunc superest ostendere qualiter ex Jure sic descripto multiplices saltem secundum rationem oriuntur Politiæ & multiplices Jurisdictiones & diversæ Dominationes, Regna vel Imperia, quorum nomina etsi frequens usus habeat, etsi præterea satis concipiantur à multis qualis in hoc vel in illo sit Politia, Jurisdictio vel Dominatio; regulari tamen descriptione non ita cognoscuntut, sed solum quæruntur exemplis sieri perspicua: docet hoc initium Decretorum. Quamobrem studui in re quam tractamus ipsam de nodis vertatum latentem elucidare veritatem; non quidem alia dicturus quam alii, quamquam forte aliter: nec me-diocriter hoc prodest, prout nec statim facile est datis hoc modo principiis generalibus descriptiones elicere, atque ordine catenato connectere propolitiones subsequentes; quoniam multas & prima facie vix conceptibiles conclusiones quando posset aliter Geometer vel Arithmeticus in lucem prodere, & ad eis assentiendum commovere. Est itaque Politiarum, quædam divina, quædam naturalis, quædam humana. Et similiter Jurisdictionum, alia divina, alia naturalis, alia humana. Sic de Dominiis, aliud est Dominium naturale, aliud humanum. Politia divina vel ufitatiùs loquendo Ecclesiastica propriè dicta est Communitas vivens sub Jure purè divino, vel secundum id regulata. Sub hac descriptionis generalitate comprehendetur Politia Beatorum, ipsi enim Jure divino cujus sunova Jerusalem Civitas sancta, Regnum æternum, immò sic fortè diceretur Beatissima Trinitas esse Poli-Ast apud Politicos restringitur Jus ad Jus practicum obligatorium seu coërcitivum, qualiter negare videtur Apostolus justo esse Legem positam. Ampliùs verò etsi in damnatorum horrenda confusione regnet Jus divinæ severitatis, etsi sub hoc respectu diceretur illic esse Politia sub Jure divino; quia tamen damnati non habent facultatem regulatam ad illas pœnas inflictas, nec per eas se regulant, idcircò ipsi omninò negantur habere divinam Politiam, habent potius divisionem sempiternam. Porrò non minus diceremus Politiam quamdam esse naturalem inter animalia aut res quaslibet si Jus generaliter esset acceptum; vel etiam inter Tyrannos quos regnare permittit Deus prorumlibet, sed hominum; non omnium, sed viatorum. Politia Ecclesiastica est Communitas secundum Leges purè divinas obligantes vel consulentes aut moventes principaliter regulata. Dixi principaliter, quoniam & si quædam sint Decreta & Statuta spiritualem statum regulantia, illa vel innituntur immediatè Legibus purè divinis vel minus principaliter intenduntur. Sub hac Politia Juris debet esse viator quilibet, & de facto sub ea sunt omnes Christiani tam Laici quam Clerici. Nihilominùs ut æquivocatione non fallamur, rememoranda est distinctio de eis quæ spiritualia pro-

illis que competunt creaturis rationalibus ut utuntur priè dicuntur, & que solum attributive; quemad-& similia certè corporalia ac temporalia, nisi quod spiritualibus subserviunt eisque dicata sunt. Hæc autem adinventio annexæ spiritualitatis, turbationes plures quam scribi potest traduxit in Ecclesiam. Politiz naturalis est Communitas secundum Leges pure natuiterum sumitur Jus divinum limitatius ad ea quæ vel ex A rales principaliter regulata. Politia humana, est Communitas secundum Leges purè civiles vel humanas principaliter regulata: dixi utrobique principaliter, eadem de causa qua priùs. Non autem judicamus hic difficultatem esse an aliqua sit Politia solum naturalis inter viatores, aut solum divina, aut aliqua duntaxat humana; sic quod una nequaquam alterius participationem assumat: satis est nobis distinxisse rationes, & ut à prædominantibus in Politia Legibus denomination capiatur.

Conformiter ad hæc habet viam unusquisque expeditam à vepribus ambiguitatum, pergere ulterius ad describendum Jurisdictiones utrasque. Nam cum Jurisdictio nihil aliud sua interpretatione significet quam Juris ditionem, hoc est potestatem Juris; unusquisque tantundem habebit & taliter de Jurisdictione ad aliquid, quantum habet & qualiter de Jure ad illud, si non contraxerimus more loquendi Politicorum Jurisdictionem ad potestatem non qualemlibet, sed coercitivam, quæ scilicet in alterum vel tanquam in alteborum resolvere atque de tenebris nubilosarum varie-B rum potest exerceri, etiam invitum: Hoe itaque sacientes secernimus Potestatem Ordinis à Potestate Jurisdictionis. Habeat licet simplex Sacerdos potestatem ex Jure divino ad ea quæ sunt Sacramenta & alia plurima, quæ potestas est utique potestas seu Jurisdictio magna; nullus tamen ei ad talia Jurisdictionem dicit esse, alioquin absque Jurisdictione esset nemo, &c. Erit igitur Jurisdictio Ecclesiastica potestas coërcitiva secundum Jus divinum politicum. Jurisdictio naturalis secundum naturale. Et Jurisdictio humana illa erit quæ humano Jure collata est. Postremò par crit dominiorum distinctio, Evangelici, naturalis, humani vel civilis. Dominium Evangelicum, est potestas propinqua assumendi res alias vel ut alias in sui facultatem vel usum, secundum regulas Juris divini propriè dicti. Dominium naturale, est potestas propinqua assumendi res alias vel ut alias in sui facultatem vel usum, secundum regulas Juris naturalis. prema Lex est charitas, regulantur. Sic appellatur Dominium humanum, est potestas propinqua assumendi res alias, aut tanquam alias in sui facultatem aut usum, secundum regulas politicas & civiles Juris humani. Consequenter videre facile est quando & qualiter Jura ista & Jurisdictiones in eadem persona concurrunt, quamquam diversis respectibus.

Ex his etiam patet dissolutio illius difficultatis quæ multos turbat, an injustus possit juste dominari, & an ex quocumque peccato mortali perdatur continuò dominium. Similiter quomodo apud Religiosos maneat & quomodo non maneat dominium supra res communes? Nihilominus quia nonnulli materiam hanc trachantes, nominatim Dominus Armacanus accipere videntur Dominium, divinum vel Evangelicum & etiam naturale strictiùs quam supra scripsimus. Nos ad intellectum suæ positionis & elucidationem clariorem pter peccata populi & demeritum sui : sed loquamur præmissorum notemus, quod sicut non est perestas nisse deinceps de Politiis creaturarum rationalium non qua- De Deo (dicente Apostolo, Rom. xiii. 1.) sic potestas quælibet dicitur donum Dei; Deus verò in donis suis donare se dicitur creaturis. Ita loquitur Apostolus, 1 Cor. XII. 11. quod Spiritus sanctus datur unicuique, dividens singulis prome vult. Hæc autem liberalis & dignativa donatio Dei, que pacto concipi potest absque Jure & Dominii alicujus collatione apud creaturam cui donatur; quoniam recta ratio dictat ut illud sit debitum & suum creaturæ quod Deus eidem conferre voluerit. His præsuppositis advertamus deinceps Deum se donare creaturis multipliciter; nominatim quadrupliciter, scilicet pro statu

Digitized by Google

naturæ, 1°. Institutæ, 2°. Destitutæ, 3°. Restitutæ, & 4°. Glorificatæ.

Primo modo dat se in donis naturæ integræ, in eis prætered quæ naturam illam ut talisest consequentur; quemadmodum est originalis justicize donum in homine secundum opinionem benè probabilem: non enim videtur possibile quod natura humana integra sit à justitia originali, quæ dicitur integritas & obedientia ani-A mæ virium inferiorum ad superiores, destituta. Et ita titulus Dominii naturalis fundamentum habet in hac originali Justitia, sive illa dicatur donum aliquod gratuitum superadditum naturæ, sive sit natura ipsa, connotando rectitudinem quæ dicta est. Erit igitur naturale Dominium donum Dei, quo creatura jus habet immediate à Deo affumere res alias inferiores in sui usum & conservationem, pluribus competens ex æquo & inabdicabile sorvata originali Justitia seu integritate naturali. Hoc modo habuit Adam Dominium super volucres cœli & pisces maris, & ad comedendum de omni ligno quod erat in Paradilo, secluso ligno scientiæ boni & mali, hinc appellata est hæc potestas hereditas sua. Ex quibus mox infertur quod Dominium originale non erat necessariò in charitate fundatum. Ad hoc Dominium spectare potest Dominium libertatis, quæ est facultas quædam liberè resultans ex dono Dei liberaliter se donante ad agendum vel non agendum cum anima rationali in productioni suorum beatissimæ fruitionis obtinendum: & hoc Dominium tantò liberius est & latius, quantò minus potest in malum, & quantò per bonos habitus est ad bonum vel bono stabilitum.

Secundo modo dicimus Deum donare se creaturæ rationali, pro statu naturæ corruptæ in donis quibusdam seu naturalibus seu gratuitis, non tamen gratum facientibus, & in eis quæ inde sequuntur: cum enim natura nunquam sit ita destituta, quin ea permanente Deus se det eidem plus aut minus: nullus erit ita peccator, quin habeat aliquod Dominium quod dici poterit naturale vel gratuitum gratis datum, habet saltem Dominium libertatis in actu vel habitu. Harum verò gratiarum diversæ sunt species, sicut diversimodè Deitas sese communicat & imitabilem se reddit; nunc secundum potentiam, nunc secundum gloriam, nunc socundum sapientiam, nune secundum opulentiam; & ita consequens erit dicere, quod in domo tali quaque hoc quod fic dominans habeat charitatem : nec perdet illud Dominium nisi perdendo suum in quo fundatum est donum. Exempli gratia, præsupposito peccato & violentiis inde sequentibus, necesse fuit alios aliis præferri, ut homines quietè viverent, & suum anticuique jus tribueretur, quod fleri non potuit si non arceretur improbitas malignorum. Donavit igitur Deus aliquibus potestatem hanc super alios regitivam atque coarctivam seu per se simmediate, seu per medium alionum sub aliquo signo cognoscibile, quale est eleotio, aux quale est hereditaria successio, aux quale telt voluntaria ad eum fubjectio, aut qualcest quandoque prudentia magna potentiaque civilis super alios idiotus, aut quale est habitudo Patins ad filium, Viri ad korein, hipientis ad stultum & similium Propterca marifellum est quod absque charitate potest rale Docandatus est suus titulus, nec perditur hujusmodi Domisum mili perdito dono scu titulo quod ipsum sustentaout fundabatque. Erit igitur Dominium tale gratis datum Jus sculfacultas in alterum, consequens scu resultans ex dono aliquo naturali vel gratuito gratis dato. The mode funt apud infideles & peccatores justiffima Dominia Dominorum ad servos, Patrum att Filios, Witorum ad-Uxores, & omnium generaliter ad finis hiereditates & civiles possessiones secundium Leges hu munitus institutas.

Undè civile Dominium seu politicum (quia de illo ustration est sermo 'sic describitur; quod est Dominium oceasione peccati introductum, non competens pluribus ex æquo, retinibile & abdicabile, servata charitate. Abdicatur autem vendendo, donando, negli-

gendo, permutando. Deinde tertio modo dat se Deus in dono charitatis seu gratiæ gratum facientis, quæ propria & vera dicitur donatio; quoniam fit per cam adoptio filialis, jus præbens hæreditarium ad omnia bona Dei possidenda, quemadmodum dicit Apostolus pluries: Omnia nostra esic, omnia nobis data esic abunde ad fruendum, quod præterea sumus quasi nihil habentes & omnia possidentes. 2 Cor. vi. 10. eisi proprio filio suo, inquit, non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum, quomodo non etiam nobis omnia cum ipso donavu? Rom. VIII. 32. Et rursus: Si filii, & heredes, heredes quidens Dei, coheredes autem Christi. Ibid. art. 17. Describitur autem istud Dominium quod appellatur à multis Evangelicum, quod est Dominium immediate à Deo institutum, compatiens secum ex æquo quotlibet Dominos & inabdicabile, servata charitate. Transfert verò multotics sacra Scriptura sub tropis metaphoricis Dominium civile cum suis attinentiis ad hoe Dominium charitatis, dum nominat illic venditiones effe & emptiones & donationes & commutationes spirituales cum Deo, quasi videlicet numisma legiactuum elicitorum, vel eorum suspensione ad finem B timum sit charitas dans pretium actibus nostris, per quos ex dignissima seu dignantissima condescensione Dei mercamur cum eodem de Regno cœlorum cum fœnore multo. Et quamquam omnia quæ damus eidem sint de suo & susceperimus ea de manusua, & ita dare propriè nequimus quid pro quo; nihilominus ipse totus desiderabilis acceptat bona nostra ex valore hujusmodi numismatis, tanquam nostra essent appropriate & non sua: reddit quoque & absque ulla commutatione civili, sed emptione gratuita vinum compunctionis, lac devotionis, immò & seipsum & Regnum coelorum, ita ut ibi fit longè fecundior commutatio quam in civilibus; quoniam illud quod venditur fit amplius & multiplicitius de possessione vendentis, quàm si retineretur, immò quantò plus commutando datur, tanto persectius & cumulatius possidetur. Hoc Dominium tantæ est latitudinis & immensitatis, ut prospera omnia & adversa sint in ejus ditione, quoniam diligentibus Deum omnia cooperanlibet, tanquam in titulo fundari poterit Dominium abs- Crue in bonum: Rom viii. 28. tantæ insuper stabilitatis ut tolli nequent ab invito, tantæ deinde puritatis ut nihil criminaliter colnquinatum set cum eo, quia Lex cons Lex immaculata est convertens animas: Pf. xviii. 8. Perdens antem hujusmodi Dominium sit proditor & reus lælæ Majestaris, & infamis corant Ded & Attgelis ejus, & in tota Curia Beathrum, quamquam non ita fecundùm Leges Civiles, judicetur necelle ett.

"Poltremo funt affice donationes Dei non sta ad præ-Tens propositum ; & hoc pro statu naturæ glorificatæ & confirmativ, fecundum diversos execulendi modos i ut Deus se dedit humanitati Christi per unionem Mys postaticati & plenitudinem omnis gratizetanquali cal puli in membra influenti quidquid habuit vitæ (piritua) lis, & tringurim Imperatori omnia judicanti & regent ti. Dedit insuper Virgini Beatse auctoritatem mater ziinium retineri; quoniam non in ea, sed in alio dono Dinasem ut dicatur habere sus materriale in Deum per communicationem ichoniatum, quali Deus fit subditus di ficut filits Mari. Nec dubium est quin multæ conditiones praclare & potellative confequantur ad has donationes mirabiles fupra ceteras creaturas ques ömnes nequaquain cognoscimus enam longe ultra ce-Teros Bentos; quorum tumen in corpore glorificato & animia admirabiles dotes ejunt & Aupendæ potestates"; ut quod agilitati corporum nihil refficet, nihil obitabit quod corum vitum latebit, quod ciunt quali specula & libri lucidissimarum inscriptionum libere

se se præsentantes & similia. Advertitis existimo quoniam modus iste elucidandi naturam atque distinctionem Dominiorum reducit se tandem ad divinam voluntatem, liberalissima dignatione donantem se vario modo creaturis. Alter verò modus ad dictamen practicum rectæ rationis divinæ sese resolvebat, sed in eandem prorsus cadunt sententiam.

primò quod definitio ista Justitiæ; Justitia est perpetua & constans voluntas jus suum unicuique tribuens; competit principaliter Justitiæ divinæ in ordine ad suas creaturas: Deus nempe solus est qui voluntate perpetua & constanti dat unicuique quod suum est, suum inquam non ex debito rigoris; sed ex liberalissima & dignantissima condescensione aut donatione Creatoris. Rursus quia omnia propter seipsum operatus est Dominus, ipse omnium habet solus plenarium Dominium & essentiale. Dum ergo quæritur radix divini Dominii suusque titulus, faciliter inveniretur in dictamine rectissimo suæ rationis & beneplacito voluntatis; sed & fontale principium cujuslibet Dominii apud Patrem reperitur, quamquam Filio & Spiritui sancto collatum sit idem penitus cum Patre, & à Patre per emanationes internales, tam ex dictamine rectæ rationis suæ, quam ex beneplacito suæ voluntatis. Porrò si nomen Justitiæ transferre placeat ad justitias participatas in creaturis, essent juxta varietatem creatura-B rum & donorum diversæ descriptiones Justitiæ, confiderando quod Justitia sit quodammodo actus à Jure habitus vel tanquam habitu proveniens: aut fortè convenientiùs est transvertere quod Justitia sit habitus vel tanquam habitus conformis divinæ Justitiæ, ejusdémque imitativus per participationem; & Jus actus fit vel usus vel effectus talis Justitiæ. Isto modo diceremus aliam esse Justitiam originalem, aliam gratuitam non gratificantem, quæ in membra plura secernitur, maximè in civilem Justitiam & Politiam, tam canonicam quam legalem: altera indè cst Justitia gratiæ gratum facientis: altera postremò gloriæ beatificantis. Istarum Justitiarum quippè quælibet est habitus vel quasi habitus, quo redditur huic vel illi quod suum est, prout exigit talis Justitia, protendendo etiam nomen Justitiæ ad naturam ipsam, ut à Deo justa liberalita-

Ceterum dimissa interim protractione de Justitia & Dominio & Jure pro statu naturæ integræ, simi-C dubia, mutabilique fluitatione vacillarent, necaliquid liter pro statu naturæ glorificatæ, loquamur aliquid de statu naturæ lapsæ, & de statu naturæ per charitatem reparatæ hic in via; ostendentes quantum intersit inter sua Dominia, & præsertim inter illa quæ usitatiùs inter Doctores ventilantur. Et jam descripsimus Dominium Civile seu Politicum. Similiter Dominium charitatis, iquod antonomaticè Evangelicum quidam appellant.

Ex quorum descriptionibus tres differentias elicimus inter Dominium Civile & Evangelicum hoc modo sumptum. Nam quoniam aliter nonnunquam accipitur, ut patuit priùs cum ipsum describebatur esse potestas propinqua assumendi res alias in sui facultatem vel usum, secundum Regulas & Leges Juris propriè divini : hoc enim modo convenit plurimum cum civili, nec est in solo charitatis titulo stabilitum ut dicetur. Itaque Dominium Civile institutum est occasione peccati originalis & aliorum indè conse-quentium, quibus non exstantibus Dominium tale de-fuisset: Dominium verò Charitatis non præsupponit scilicet ex illis quæ stare nequeunt cum debito usu tapeccata, sed est immediate à Deo derivatum sicut ipsa Charitas: Civile autem magis humana adinventione & utilitatis publicæ respectu statutum est; ni--mirùm proptereà si radicem infectam habens illius saporem contrahit, & si vix exercetur & tenetur absque contaminatione per aliquod delictorum : radix yerò Dominii Evangelici est Charitas quæ patiens est, benigna est, &c. 1 Cor. x111. 4.

Secundam differentiam invenimus, quoniam Dominium Charitatis (quia non quærit quæ sua sunt) poteit ex equo competere quotlibet Dominis propter sui spiritualitatem absque sui diminutione, quemadmodum Deus suum Dominium communicat Angelis & hominibus nec indè minoratur. Sed Dominium civile tùm propter sui materialitatem, ut siç dicamus, tùm Nunc ex præcedentibus aliqua concludamus. Et A propter appropriationem quodammodò avaram & quærentem quæ sua sunt, nequit ex æquo pluribus convenire: nam quamvis eveniret quod habeant Dominium civile Rex & vafallus vel Burgensis super eandem hereditatem; hoc tamen non est exæquo, neque codem Jure, neque simili plenitudine civilis potestatis. Postremò distinctionem tertiam habent, quia civile est retinibile vel abdicabile, servata charitate; non sic Evangelicum; unde quia civile politicis Legibus innititur & institutionibus, ut quod quidlibet rem suam possit alienare vel vendere vel commutare, eam insuper desendere judicialiter atque repetere, aut modis aliis conservare; & talia agere magnam sæpe habet sollicitudinem annexam; proptered Dominium hoc sollicitum est anxium & pœnale, & potest abdicariàse; potest nihilominus juste retineri & exerceri, etiam extra charitatem, secundum mox dicenda: Charitatis verò Dominium quis abdicare, aut vellet aut juste posset, quoniam illud nihil aliud est quam filialis adoptio Dei vel aliquid consequens ad illam; ideirco jure nequit abdicari, ficut nec Charitas repudiari justè posset. Atverò quoniam altercantur multi an Civile & generaliter omne Dominium præsupponat pro fundamento Charitatem: notandum est conformiter ad præmissa, quod sicut liberalitas divina se communicans, non communicat se secundum omnem plenitudem fuam, sed dat singulis prout vult; ita dum subtrahit se à sua creatura justo judicio quia peccavit ei, non subtrahit se penitus, quin aliqua donorum suorum misericordi & dignantissima liberalitate reservet eidem creaturæ, alioquin flueret in nihilum: quamobrem absque ullo dubietatis scrupulo dicemus, quod Dominium Civile & Politicum non præsupponunt ut insit justè alicui per titulum Charitatis; unde quamvis creatura rationalis non sit simpliciter justa sine Charitate, est tamen in casibus justus Dominus Civilis aut Politicus: & hoc rationabiliter à suprema Justitia statutum est. ne Dominia Civilia apud homines semper incerta & haberent utilitatis, roboris vel momenti. Numquid David perdidit Jus in Regno, quia adulterii crimine pollutus est? Numquid apud infideles quos toties Scriptura Reges nominat, nullus omnino juste politizat? Absit. Quid mirum si non quodlibet crimen tollat Jus dominandi civiliter, quando per ipsum jus non tollitur Corpus Christi consecrandi, & cetera exercendi dignissima Sacramentorum mysteria. Quod si quis contenderit ista non sieri prorsus juste extra charitatem, videat ne quid nominis eum fallat de hoc quod est aliquid juste fieri. Et breviter ista eadem est penitus difficultas & similiter enodanda, qualis est illa, an absque Charitate potest aliquis bene moraliter operari; nam & juste dominari civiliter morale est. Addamus præterea quod ficut Civilia Dominia ratione peccati, & pro extrinieca utilitate Reipublicæ solum inducta funt, & non conferuntur regulariter absque scilicet ex illis quæ stare nequeunt cum debito usu talis Dominii in Republica, & dum per Sententiam definitivam talia esse monstrata sunt & damnata. Exempli gratia. Vasallus aliquis habet ex dono Domini. B. hereditatem ad fidelitatem sibi præstandam; vasallus iste non pro quocumque delicto perdet hereditatem, immò pro nullo interiori, sed nec pro exteriori, nisi contrarietur fidelitati debitæ Domino, & adhucante Sententiam definitivam non crit ab hereditate spoliatus.

quamvis priùs ita spoliari meruisset; aliud quippe est demereri Jure spoliationem hereditatis, aliud de facto fpoliationis & perditionis poena plecti. Exhinc perpenditur quod nulla hæresis occulta, nulla simonia mentalis, nullum denique crimen occultum tollit civile Dominium, five illud fit Canonicum & spirituale, Dominium, five Legale & temporale. Neque connum Deum crimen læsæ Majestatis & eidem proditores existunt, quod omnia perdant continuò quæ ab ipso susceptrunt, prout supra deductum est: alioquin peccator mox annihilatione punieretur. Hujufmodi autem ignorantia fallit multos, & nominatim quosdam ex Doctoribus Anglicanis, & longe deteriùs quosdam ex hæreticis qui omnem à Prælatis, si non fint in Charitate tollendam esse dicunt obedientiam, tanquam jus omne superioritatis amiserint: errant prætereà circa Dominium Summi Pontificis, illi qui pro quolibet delicto occulto, aut etiam pro publico non contrario directè usui sua potestatis, ab ejusdem obedientia tanquam à non Papa discederent. Cur autem addimus tanquam à non Papa; infra docebimus.

Ex his perspicua est tertia differentia Domin i Charitatis à Dominio Civili; quoniam Deus se solo immediatè dat titulum Charitatis, ad omnia propinquo Jure assumenda in sui facultatem, fruendo vel utendo li-B citè & meritoriè, quo titulo stante illud inabdicabile est Dominium, quo sublato repente tollitur, ut verum sit quod Jacobus Apostolus ait: Qui in uno peccaverit factus est omnium reus. Jacob. II. 10. Cur autem dictum sit, propinquo Jure, aliàs docuimus, quoniam peccator Jus tale, sed remotum habet ante obstinationem, dum faciendo quod in se est ad illud præparare se jus habet. Sed in Civilibus Dominiis ficut alii tituli funt ea fundantes, ita remanent manentibus titulis suis in integritate sua, quousque per Leges Civiles secundum quas illa Dominia regulantur & robur assumunt cassantur, quemadmodum Rex Franciæ Regnum habet titulo successionis hereditariæ ex primo consensu civium suorum. Sunt autem quædam publica crimina propter quæ Leges civiles judicarent hunc successionis titulum annullandum fore ex opposito civium discensu. In aliis titulis est communis vel nullam ipso facto, vel annullandam & cassandam esse dicerent vel ab ea recedendum decernerent; quemadmodum expressa Decreta sunt de electione Summi Pontificis, quod hæresis tunc, aut postmodum, potest ad invalidationem electionis aut electi destitutionem operari, sicut dicit expresse Bernardus in quadam Epistola de schismate Petri Leonis, quod electio vitiosa debet prius examinari ratione, & cassari judicio. Quod qualiter & quando verum sit, istud ex Jurium expressa declaratione cognoscitur; quoniam si passim pro voluntate cujuslibet liceret discedere à suo superiore absque Sententia judicii, ratione hujus vel illius delicti quod eidem quis imponit, quis non videat omnia Dominia protinùs fore misera confusione turbanda? Rursus ex adverso si superiores pro sua libidine possent inferiores dejicere, conculcare, affligere & perdere, & quod corum violentiæ se opponere neque facto neque verbo liceret; malè irent Respublicæ, pro quarum utilitate potestas omnis statuta est.

bus, ubi superiores sui via facti, spreto omni Juris ordine, eis vim inferrent; si vim illam per vim repellere nefas foret quod utique fas foret immutabili Jure naturali, si modestia in repellendo vim vi conservetur. Servatur autem quando relistitur quantum requiritur & sufficit, secundum qualitatem injuriæ declinandam, & intentione præcipua sese conservandi. Qua in re statim apparet multos casus esse possibiles, in quibus aliquis gerens se pro Papa, & pro tali habitus ab Ecclesia, poterit à subdito licité occidi vel incarcerari, vel per

Tomi III. Pars I.

modum quemdam appellationis ab co, vel subtractionis à potestate sur obedientize declinari; nisi fortè quis oftenderet Constitutionem aliquam revelatam obstare; quia humanum Jus hoc naturale tollere non potuit; fundatur enim in titulo naturalis existentiæ communicatæ à Deo ipsi creaturæ rationali, ad quem titulum consequitur jus defendendi se & noxia repellensequens est si tales committunt in supremum Domi-A di, hoc est vim vi repellendi modo priùs exposito: vel in titulo charitatis ad quem consequitur Jus resugiendi omne peccatum mortale, aut castitatem suam conservandi. Hoc verò Jus non extenditur ad innoxios, fic quod ex corum morte possim vitam meam prorogare, nec ad Judices qui via Juris me condemnarent etiam innocentem: sed neque tenet ubi via Juris absque tali via facti aperta est; aut ubi libido regnatalium impetendi magis quam se desendendi. Nunc apertior via est ad investigandum qualis sit habitudo Dominorum civilium ad jubditos & è converso, in omni Politia tam Ecclesiastica quàm seculari: est enim apud quamlibet Politiam suum Jus naturale; est prætered suum Jus divinum seu in charitate seu in aliis gratuitis donis fundatum, quæ Jura & Dominia inde consequentia nulla possunt humana constitutione destitui, ut quod Politia tendat ad sui conservationem, & ne fue dependitioni viis congruis obnitatur; quod nihil agat contra Leges aternas mortaliter delinquendo & confimiles, ex quibus palam infertur de Politia qualibet, ficut de persona singulari modo dicebatur, quod contra superiorem suum quemlibet impetentem eam via facti, jus habet vim vi repellere. Exempli gratia. Papa de quo minus videretur, si via facti vellet ignes spargere per domos Christianorum, per se vel alios improbos, aut mulieres violare, non propter hoc desineret esse Papa: attamen nulli dubium esse debet quin huic viæ facti Ecclesia vel ejus pars posset via facti demolitioni suorum bonorum, violationi uxorum resistere, etiam per incarcerationem realem Papæ, ubi tunc aliter neque via Juris neque via facti obstare relictum est, quanto magis hoc agere fas haberet Ecclesia vel pars Ecclesiae ubi sua castitas spiritualis in Legis divinæ observatione, aut sua unitas in qua vita sua posita est, ab aliquo Papa, via facti certissimè violari quæreretur. Quod si quis in oppositum mille electio; Leges verò certæ sunt quæ electionem hanc C Decretales vel Decreta produxerit, tanquam Papæ in nullo casu dicere liceret, cur ita facis? tanquam insuper superior sit toti Ecclesiæ vel tanquam à nemine possit judicari. Respondemus quod potestas superioris nihil potest statuere adversus veritatem Legis naturalis & divinæ; quod insuper potestas eorum da ta est non in destructionem, sed in ædificationem, quibus improbe agentibus, modis similibus ad prætactos si resistitur, jam non potestati, sed eorum improbitati resistitur. Scimus tamen quod cum modestia magna & timore, & non nisi cogente manisesta necessitate talia attentare securum est. Quo in loco nimis delirant quidam Juristarum, qui textibus suis adeò fixi, adeò pressi cohærent, quod ad Leges naturales & divinas secundum quas adæquari humanas atque moderari necesse est non assurgunt. Denique mixtio atque concursus variorum Dominiorum in cadem persona Papæ multos facit paralogizare, dum illa à seipsis secernere, vel nolunt vel nesciunt.

Habet itaque Papa primò Dominium superioritatis Malè prætereà esset quibusdam personis singulari- p à Christo supra totam Ecclesiam cum plenitudine potestatis in eis quæ spirituale regimen Ecclesiæ propriè dictum respiciunt. Habet prætereà secundo potestatem Canonicam super res Ecclesiæ quæ dicuntur impropriè spirituales, quemadmodùm sunt collationes quadam Beneficiorum & Jurildictionum quafi temporalium atque proventuum. Habet tertiò potessatem ex confensu tam Principum, præsertim Imperatorum, quàm aliorum subditorum in quadam temporalium appropriatione, quam ei constat Jure divino nequaquam convenire; quoniam & si diceretur Donomus esse omnium de temporalibus, non tamen omnimodam dominationem civilem haberet in eis, quin aliquis modis possidendi eidem posset noviter advenire, ficut de fireto Constantinus aliquo modo contulit imperium Romanum, quomodò Papse ancea nequaquam debebatuir. Habet quarto poteitatem qualem Juremanualisfuperior babet adsubditos. His verò potestaribus correspondent sibi muturo servitutes ad quas obligatur ex altarum affumpta qualibet potestatum: neque enim est dominatio in quocunque præter Deum, absque proportionabili obligatione servitutis; proptereà sicut Papa cit superior omnium, ita omnium servus, non ficta humilitare, fed metaphylica & moralizatque Theologica veritate nominatur, ut si glorietur, in Domino glorieur, & non de potestate tumeat, sed timeat de annexa fervitute. Prima potestas cognoscitur ex Evangeliis & Actibus Apostolorum, & ex eis quæ per successivam relationem eorum ad nos tanta certitudine sunt devoluta, ut meritò temerarius & scandalosus immò schismaticus judicetur qui potestatem hanc vel abolere vel diminuere præsumpserie. De hacpotestate sunt jus convocandi Concilia Universalia. Jus determinandi cum Concilio questiones Fidei per modum Articulorum omnes generaliter obligantium. Correctio insuper Prichtorum inferiorum & corum si demeruerint totalis dostitutio, & familia, quæ vel Universalem Ecclesiæ flatom tangunt, vel finalem supremaraque determina-B gunt qui dicunt connexionem membrorum Ecclesiae tionem respiciunt. Et hæc potestas in Ecclesia immobilis perseverat quantum cunque persona Papæ per mortem naturalem vel civilem mutaretur, aut quannuncunque usus talis potestatis à Papa remanente tolleretur in parte vel in toto, seu per ignaviam seu per aliam, sicut possibile est justam rationem. Christus enim optimus Legislator, fi non taliter Ecclefiæ sine in eis quæ Religionis sunt providisset, ipse Politian Ecclesiasticam non optime (quod nefas est sentire) constitutam reliquisset. Sed & Textus Evangelicus, & Conciliorum generalium determinatio, Ecclesiae Universalis consensus tantus & affertio, immò & ratio naturalis præsupposita Fide pro hac superioritate tam apte faciunt, ut contra eum, qui se pro Catholico gerit, negantem hoc, magis sit destitutione quam disputatione certandum. Himulmodi funt qui dicunt quemlibet in lua Dioccesi esse Papam supremum, aut quod plures esse Papas licet vel expedit, aut quod non oporteret quærere Papam umum pro Ecclesia, & similes. Hec potestas cantea, praesertim ad videndum subtractionis sactae tam immediate à Deo collata est, ut tota Ecclesia illam neque destrucre, neque novirer si tolleretur, redificure valerot; ca tamen concessa potest adiplam quis assimi locundum Leges politivo Jure Canonico latas per Electionem hanc vel illam fic vel fic celebratam. Ampliùs verò secunda potestas Papæ per Canonicas instituciones, quæ funt humanæ & variabiles, robur habet. Hæ potestates duze tantum different: ut quidam (nominatim ipfi Greci) primam concedentes, secundam abnegent. Errant quoque illi qui miscent hanc cozequationem cum præcedenti. Etenim quisuesciat Christum & Petrum & fuccessores multos absque tali potestativo exercitio circa temporalitatem Ecclefie in Papali culmine plene fuide thabilitos? Ut ergo talia exercitia ad Papam divino Jure, saltem immediate non competant dicere, consequens est. Magis verò de tertia potestate ishud diceretur, cum qua potestate & ejus exercitio in conservando eam, quoniam permixta est potestas pulisse? De Regnis prætereà & aliis Dominiis abdica-Excommunicationum, quæ Jure divino & primo com- tis certa & approbata exempla sunt. Attamen abdipetit Papæ, subsecuta est magna turbatio & horror quidam Ecclesiæ nimis officiens. Demum quarta potellas naturali Jure Papæ conveniens, habet & requirit ut tanquam superior & tutor atque conservator honoretur & juvetur ab omnibus; quam potestatem posset Ecclesia si deesset, ordinare aut aliter commutare, si-cut alterius Politiæ mos habet. Papa verò qui nec impeccabilis est, neque confirmatus in gratia, subditus est Legibus divinis & naturalibus, & in quibusdam

ad Leges humanas obligatur. Proptered si poccet, corripi potest Jure divino & naturali fraternaliter. Huic enim Legi divinæ subditus est, & si nollet corripi, potest tandem denuntiari Eoclesia, prasertimubi denuntiatio illa non plus afferret detrimenti quam utilitatis, ubi prætereà vitia talia essent, que notabili scandalo perturbarent Ecclesiam. Quod si requisitus nolit legitime Concilium celebrare, & nihilominus perseveret in delictis, potett iple haberi tanquam vere pertinax, non paratus audire Eccletiam. Quod vero Papam casus iste & confimiles subjiciant Ecclesize tanquam minor sit Jure divino, quidquid humana verba fonarent, liquet ex hoc quod membrum deviabile & potens infici minus est corpore residuo, quod à sanitate nequit totum destitui. Similiter persona devians regulam habere debet & Judicem indeviabiles, quibus mediantibus ab exorbitatione possit arceri. Regula hæc indeviabilis est Lex divina. Judex incorruptibilis faltem circa ea quæ Juris divini funt, est Ecclesia aut Concilium generale Ecclesiam repræsentans. Porrò ubi persona Papse mortua esset, aut morte corporali aut morte civili, quam pertinacia notoria & convicta in suo crimine destruente Ecclesiam manifestat, Concilium generale robur haberet ex Sede Apostolica & Christi approbatione, qui in necessitate tali vellet nobis non deesse. Hoc forte intelliad unum caput Christum essentialem esse, & non ad ejus Vicarium Papam, qui est caput secundarium, quoniam ipso destituto nihilominus manet unitas Ecclefize, quanquam referri potest hee unitas ad unitatem Sedis Apostolice, que in suo formali jugiter perseverat, juxta dictum cujusdam distinctionis ponentis in Paparu aliquod esse formale, quod est Papatis dignitas, aliud materiale, quod est persona dignitatem hanc repræsentans. Ceterum de potestate secunda & tertia Papse, dicimus cum per caldem caulas posse destitui, per quas exorta est, urputa secunda per Concilia generalia, & tertia per dissensum Dominorum temporalium, causis occurrentibus legitimis pro utilitate manifelta.

Diutilis spe noltra tenuit nos sermo de hac potethate Summi Pontificis; quoniam tempellas præfens ad hor impulit, pro qua magis necesse est potestatem hanc ad clarum dignoscere atque secerperé quam olim justificande vel callande rationem, præfuppositis eis quie facta firm. Nunc tandem de abdicatione Dominii quedam fubiungamus quantum hoc liceat vel expediat: oftendences & inprimis rememorandum est ex prioribus, quod neque Dominium Charitatis quod ab aliquibus Evangelicum dicitur, neque Dominium naturale, neque originale, neque beatificum cadit sub abdicatione voluntaria & licita: de solo igitur Dominio Politico & coërcitivo, sive illud sit naturale, five divinum, five humanum sermo habenthis est. Et quidem Universali verbo dicere possiiseus, quod conne Dominium tale Politicum licenter in casu vel remuitur vel abdicatur. Et de Papatu, quia quondum fiebat dubitatio illa per determinationem expression soprea est. Coelestinus itaque resignavit, & dignitatem quoque illam Beatus Gregorius & alicrum pharimi quantum in se fuit nonne legumtur decationes iftee fuis vestiri circumstantiis debent ut hant ficut oportet & quando oportet, & autoritate qua oportet, neque enim pertinacter & absque alia Lege privata Spiritus fancti renitendum est superiori sarcinam alicujus Dominii cervicibus illius qui sibi subditus est rationabiliter imponenti; alioquin periret humilitas, periret obedierria, periret quandoque Reipublicæ utilitas. Ceterum abdicatio cujullibet Dominii civilis & appropriationis hereditarize in proprio &

communi, fieri potest cum merito, sic quod solo usu pio & titulo naturali & charitativo taliter abdicans contentus sit; sicut dicimus titulum naturalem, ad quem consequitur jus nutriendi corpus sic quod in ejus neceffitate omnia sibi sint ad hoc communia. Non est autem necessitas si per se possit de victu sufficienti providere sibi per laborem, quanquam & in hoc casu mendicare necessaria vitæ suæ sit res licita de genere, quæ meritoria fiet si nulla ex circunstantiis adhibendis defuerit. Hæc autem abdicatio totalis in proprio & communi de se plùs habet similitudinis ad statum innocentiæ & patriæ, & priorum quorundam Eremicolarum, quamvis non habeat mendicationem de neccssitate conjunctam. Patuit hoc in Eremitis qui vivebant ex labore, nihil tamen appropriantes fibi; sed erant quasi nil habentes, parati scilicet omnia relinquere priùs quam pro eis repetendis judicialiter aut aliter decertarent: stat enim abdicatio talis cum quantalibet bonorum ubertate, quæ fibi in nullo animus pauper appropriat, nec secundum Leges Civiles cadem occupat, cum obligatione scilicet vel non ad repetendum ca cum jurgio, vel aliter si raperentur desendendum, ad hoc quoque voto sese potest astrinxisse. Quanquam igitur abdicatio cujuslibet proprietatis in proprio & in communi, fimilior sit perfectissimis statibus humanæ creaturæ; nihilominùs præsupposito peccato & modo rerum se habendi in Politia Ecclesiastica qualem experimur; vivere de proprio in communi, videtur regula-B sitione pœnarum, quas Legislatores infligere nequiriter esse status salubrior atque securior. Itaque multa decent unum statum, utputa statum innocentiæ, quæ alteri nequaquam expedirent, ut vivere in nuditate, filios procreare, nullum coercere ad bonum, & similia honestabant naturam priùs institutam, quâ lapsâ in peccatum contraria his quædam decent, quædam expediunt, quædam exiguntur. Proptered fallax est argumentum. Status iste persectissimis similior est, ergo pro imperfectis expedientior: aliter enim opinio Socratis, quod omnia fint communia videretur sustinen-Qualiter verò ea quæ habentur in communi, liceat à quolibet suum dicere, aut quomodo repetere si auferantur, & fimilia, digressionis nimiæformido suadet ne tractetur. Sed & de onere Prælationum per tales proprietarias, tum Jurisdictiones, tum possessiones, quod onus imperiti & inexperti, honori & exonerationi deputant; & quousque teneatur Prælatus pro talibus tuendis vel agendis, judicialiter contendere, ce-cled indirecte, dum jubet aliquid ad quod digne exe-teris omissis spiritalibus exercitiis simili ratione per-countrie contessione de Lege divina, quiustransimus: profectò divinitus, vel enunciatum est vel enunciari potuit de talibus; venenum est effusum in Ecclesia Dei.

#### LECTIO QUARTA.

POSTQUAM descriptiones atque distinctiones materiæ necessarias præcedentes Lectiones posuerunt, tùm de Lege purè naturali, tùm de Lege purè divina præceptiva, tùm de Lege solum humana, & simul ostendimus quæ Leges & quot sunt divinæ, quæ & quot funt pertinentes ad divinam, & quæ impertinentes: fuperaddidimus quid & quot modis Jus & Dominium & Jurisdictio vocarentur. Superesse video ut ad declarationem unicæ conclusionis nostræ cum suis sequelis divertat sermo noster.

Deo solo inspirante & influente habet vitam gratia, quæ est Baptismus in Spiritu sancto, sic ipso deserente solummodo perdit anima vitam hujusmodi præhabitam, dum præceptivæ Legis suæ prævaricatrix invenitur. Prima pars de se perspicua est, & ante deducta in secunda Lectione. Secundam partem suademus ex hoc quod alius à Deo sicut non habet potestatem infundere gratiam, sie nec eripere. Ipse prætereà solus habet claves vitato mortis aterna, Apoc. 1.18. qui aperit Tomi III. Pars I.

& nemo claudit, claudit & nemo aperit. Apoc. III. 7. Ista verò concludunt, quod solus potest dare Præcepta affirmativa aut negativa sub pæna mortis æternæ, quia illam infligere solus potest; nullus ergo perdet gratiam, nullus reatum damnationis æternæ incurret; nisi pro quanto divinæ Legis præceptivæ transgressor extiterit. Ad hoc est auctoritas Augustini describentis peccatum actuale commissionis. Pocoatum, inquit, est dictum, factum vel concupitum contra Legem Dei aternam. Ad hoc inducitur illud Apostoli: Stipendia peccari mors! Rom, vi. 23.

#### Corollarium Primum.

Nulla transgressio Legis naturalis aut humanæ, ut naturalis est vel humana, est de facto, peccatum mortale. Et appellamus hie peccatum mortale, quod poenæ æternæ reatum operatur secundúm cursum à Deo jam institutum, non qui posset institui. Addimus prætereà, ut naturalis est vel humana, quia eadem Lex talis supe communicat cum divina, patet Corollarium ex præmissis. Et ex alio, quia Lex naturalis & humana ut tales funt, non possunt attingere ad cognitionem æternitatis in pæna vel præmio; non ergo feruntur ad finem talem supernaturalem, & plusquam humanum. Rursus frustra darentur Leges cum apporent, immò nec de cis in foro suo cognoscere: alioquin poterit Legislator omnes ferre Leges suas sub poena quantalibet possibili vel impossibili, quàm absurditatem dicere quis auderet? Sic ett de quacumque Legenaturali vel humana, quod neque natura, neque homines, Prælati vel Principes possent transgressores suarum Legum plectere poena damnationis æternæ, nec de ea ad examen suum per testes aut aliter deducere. Hac ratione fulciunt se Doctores nominatim Durandus, ponentes Præceptum non posse imponi per Prælatos aut Principes superactibus intrinsecis & occultis, quia videlicet illos traducere nequirent ad forum Judicii sui, quod non milipublicum est & de manifestis. Itaque secus agere velle, effet hominum proprium officium ignorantium & trultra conantium, immò & divinum judicium temeritate culpabili damnabiliter usurpantium. Ex hoc consequenter inferunt, quod actus Confessionis Sacramentalis nequit directé cadere sub Præcepto Ecclesiæ, quendum requiritur Confessio de Lege divina, cujusmodi est susceptio Corporis Christisemel in anno. Idem dicimus de quolibet actu interiori aut de exteriori, qui taliter occultus est & secretus, ut publicari non possit per testimonium duorum aut trium: Judices verò qui de taliter secretis interrogare & cognoscere præfumunt, errant ut diximus, præsertim ubi nihil aliud de publicis actibus accusat politiam suam lædentibus, ex quibus ista secreta, rationabili & vehementi præfumptione concludant, sicut est sama publica & infamis vita, quanquam nec sic sas habeant judicialiter addicere supremo supplicio non convictos neque confesfos, divino ad hoc obstante Præcepto.

#### Corollarium Secundum.

Nullus Legislator Eeclesinsticus vel Civilis habet Erit igitur hæc conclusio. Anima rationalis sicut à Ddirecte auctoritatem præceptivam super istud, ut interiori actu diligatur Deus super omnia, aut quod in cum speretur vel credatur, patet ex immediate præcedentibus: & ex consequenti dicimus, quod quantum cunque Legislatores intendant per suas Leges suos subditos debere ficri meliores interiùs & sanctiores quoad divinum forum occultum, tales tamen intentiones suæ non cadunt sub corum Præcepto. Itaque si fiant actus exteriores fuorum justorum ctiam cum perversistimis intentionibus & finibus occultis, non erit ibit transgressio humanæ Legis ut humana est; sed divinæ. Et ita si dicam Horas meas Canonicas cum quacumque mentis evagatione & nulla attentione : si jejunon in Quadragelima tantummodò ut sanior siam, vel ut postmodum voraciùs & inde voluptuosiùs comedam: fi foram Tonsuram Clericalem vel vadam Dominicis dichus ad Ecclesiam auditum Missam pro vana gloria aut fraude alia, , similiter de aliis actibus extrinsecis cans in Legem suam; me tamen pro transgressione humanorum Præceptorum nullus accusabit. Et hic accipiunt fundamentum dicentes, quod in casibus præmissis non tenerctur aliquis Horas iterare, sicut nec aliam Millam audire; sed sufficit de peccato in Deum commisso conteri confiteri & satisfacere ad arbitrium Confessoris. Hæc autem sententia mitis est pro scrupulosis circa humanorum observationem Præceptorum, quos jugiter inquietat conscientia de iterando, si id quod faciunt non semper attente & devotè perficiant.

#### Corollarium Tertium.

Stat simul aliquem observare Præceptum humanum, & tamen peccare mortaliter, ficut aliquis merendo apud Deum poterit humani Præcepti violator accusari. Patet primum in casibus prioribus, ubi fit actus Præcepti humani ad finem perversum. Patet B posse non facere: Deus crgo si per potentiam absosecundum, ubi aliquis habens excusationem sufficientem interius, de qua tamen non potest facere fidem exterius, omittit aliquid de operibus præceptis per Ecclesiam; quemadmodum damnatur ab Ecclesia ille qui non vult redire ad societatem mulieris quam sictè desponsavit in facie Ecclesiæ: sed objicitur per illud Apostoli: Deus est qui justificat, quis est qui condemnet? Rom. vIII. 33. 34. Respondemus quod alio & alio respectu Deus ipse justificat & condemnat; vult quippè Legislatores publicos de publicis tantummodò sentenriare, & ad judicium suum occulta reservari, proptereà idem opus ficut est occultum Ecclesiæ & manisestum Deo, sic aliter & aliter poterit judicari. Sed iterum fortius opponitur. Nullum est judicium rectum nisi pro quanto Legi divinæ conformatur quod est dictamen primæ regulæ & rectæ rationis. Quis autem dixerit divinam Legem falsam esse, aut quis dictamen rectæ rationis crediderit erroneum: ut igitur C mortale peccatum, nisi pro quanto divinæ Legi præquælibet Lex vera sit necesse est; aut si falsa erit, Lex non erit. Est autem falsa ratio dum Judices errant; ut quod Petrus quem supponimus apud Deum irmocentem, sit pro homicida condemnandus; & quod Petrus fit compellendus reddere debitum non uxori suz; quod existens in charitate, & ex hinc de societate Sanctorum, fit excommunicatus. Sentit hoc idem devotus Bernardus in de Pracepto & Dispensatione, qui fimplicem oculum quo totum corpus operationum lucidum fiat, dicit oportere rectum & verum esse: quia nec veritas fine recta intentione, nec recta intentio sine veritate sufficiunt. Alioquin non inculpasset Apostolus quosdam qui habebant zelum non secundum scientiam, Rom. x. 2. nec Christus condemnasset intersectores Martyrum qui arbitrabantur se obsequium prastare Deo. Joan. xvi. 2. Huic oppositioni respondentes concedimus pro regula, quod nullum dictamen particulare practicum quo imperatur actio est rectum nisi simul in veritate subsistat : sed quoniam ex falsis D lunt pro divinis Legibus haberi, par æquale quoque robenè sequitur verum, concedimus multa esse judicia practica vera quæ ex falsis deducuntur. Exempli gratia, fiat hoc Argumentum. Omnis homicida Patris est suspendendus, Petrus est homicida Patris; ergo Petrus est suspendendus. Major est Lex humana ut supponitur. Minor probata est per falsos testes, qui tamen repelli non possunt, ut etiam supponitur, & Conclusio sequens est dictamen istud, Petrus his stantibus cit suspendendus, quod utique verum est apud conce-

dentes ignorantiam invincibilem in eis qua Facti funt aut Juris humani. Altera est responsio & forsan rationabilior, & magis ad intentionem B Bernardi, dicentis Minorem præcedentis Syllogitmi aut alterius similis non elle iltam: Petrus est homicida; sed istam; Petrus probatur homicida per testes inconvincibiles de falsitate, & hec vera esset apud eos sicut major. Si igitur conclusio vera sit talium, nullus mirabitur. Præceptorum, ago quidem malè apud Deum pec-A Veruntamen hoc loco pro diversitate opinionum de ignorantia si sit invincibilis aliqua, aut si nulla, essent consequenter varietates responsionum: & quidquid sit de ignorantia Facti aut Juris humani & naturalis positivi, concors est sententia; nullam in his quæ Legis divinæ funt cadere ignorantiam invincibilem, quoniam facienti quod in se est Deus semper assistit, paratus illustrare mentem quantum oportebit ad salutem, & erroris evitationem. Quocircà palam est ratio cur martyrizantes Apostolos credendo se præstare Deo obsequium, oculum simplicem non habuisse culpantur; sicut nec illi quos Apostolus arguit habere zelum non secundum conscientiam. Juxta hac aperitur intellectus ad cognoscendum si Fides inclinare possit ad falsum, & Charitas ad malum: constat quod non immediate & sub falsi & mali ratione; sed an mediate, confideret studiosus inquisitor. Ex incidenti dicimus quod nullus fidelis credit articulos de futuro contingent sic absolute, quin sciat Deum id lutam faceret nihil fore futurum, non videtur ex hinc assensus fidelium falsificari, qui potentiam non absolutam, sed ordinatam juxta Legem datam intendunt, quemadmodum falsæ non fuerunt assertiones Jonæ ad Ninivitas, & Isaiæ ad Ezechiam; nam subversio ad demerita Ninivitarum, & mors Ezechiæ ad cursum naturæ communis referebantur; non enim miscricordiam Dei ad correctos, & potentiam supra cursum naturæ hi Prophetæ secludebant. Ita nec Catholicorum Fides excludit potentiam Dei absolutam ad non faciendum ea quæ fieri ordinata ejus potentia stabilivit.

#### Corollarium Quartum.

Omissio Horarum Canonicarum, transgressio Jejuniorum Ecclesiasticorum, & generaliter omnium Statutorum & Regularum & Canonum, nunquam est ceptivæ dissonans invenitur: & ita quantum Lex aliqua habet admixtum de Lege divina præceptiva, tantundem & non ampliùs est ejus transgressio mortaliter vitiosa. Quamobrem decernere de Legibus omnibus manifestum est spectare principaliter ad Theologiam, velut ad scientiam superiorem architectonicam, quatenus recta ratio separaret illud quod Juris divini est in eis, ab illo quod humanum est sive positivum; tanquam si aurisaber peritissimus secernat aurum ab auricalco, & argentum à plumbo; & quoniam multi hanc architectonicam artificem Theologiam vel ignorant vel negligunt vel spernunt, quæ tamen de seipsa dicit Legum conditores per eam juste decernere; ideò turbationes in politiis & conscientiis sæpe oriri compertum est: idcircò prætereà Legislatores Ecclesiastici & Civiles plerumque sua potestate & auctoritate noscuntur abuti, præsertim Eccletiatici illi qui quidquid ordinant, quidquid monent, quidquid præcipiunt, vobur habere per interminationem damnationis æternæ. Neque tamen acculaverim omnes Legislatores taliter & talia loquentes: præsiumo enim quod ad rectam regulam & divinam sapientiam sermones suos voluerunt glossari, interpretari & recipi; quod si non hoc intenderunt, pronuncio non ego sed Apostolus, 2 Cor. xIII. 8. quod nihil possunt contra verttatem, sed neque contra charitatem. Denique suum est talibus uti verbis in suis Institutionibus, quod à vero neque devient, neque

fimplicioribus & ignaris timores & scrupulos varios ac vanos ingerant, quasi videlicet ipsi ligentur ubi liberi sunt, tanquam præterca gravi jugo premantur, ubi ad jugum leve & fuave vocavit cos Christus.

#### Corollarium Quintum.

diendo Constitutiones aliquas humanarum traditionum; non sufficienter concluditur quod illæ Constitutiones obligent ad mortale delictum: declarabimus istud argumentantes à simili vel minori. Sit aliquis peritus Medicus ordinatus pro Republica, dicat ille: Petre do tibi Legem pro tua fanitate, quam si transgressius fueris, statim dissolvetur corpus tuum, quod cam conservando convalescer, non bibas vinum purum hoc triduo. Nullus nescit quod Medicus ut Medicus caret facultate condendi Leges obligantes ad peccatum mortale, & tamen in casu transgressor hujus Legis suæ damnationem incurret. Poneretur simile in materia de ebrietate aut furiæ periculo. Si Medicus denunciet ignorantibus, tale vinum ne biberitis, alioquin vel in ebrictatem vel furiam incidetis: quis néscit transgressores temerarios criminaliter delinquere? non quidem propter Medici præceptum, quamcusante eos ignorantia: sed quia pravaricatores sunt horum Præceptorum divinorum & similium. Nolite inebriari vino, Ephes v. 18. nolitè vos occidere &c. Non prorsus dissimiliter est in proposito: quamvis enim Leges humanæ & civiles ut tales funt, fint folùm pro ordinatione Politiz humanæ, Ecclesiasticæ vel Civilis in eis quæ corpus rescipiunt; & ita solùm merentur punitionem temporalem violatores earundem, & observatores præmio temporali donantur; mihilominus ex consequenti & mutua colligatione ac mixtione quam ad Leges divinas habent, refultat crimen faciens reos æternæ damnationis ipsos contemptores.

#### Corollarium Sextum.

Si aliqua Lex humana, Canonica vel Civilis non possitionem vel consequentiam Legi divinæ impertinentem, consequenter impertinens est: an transgressio illius Legis sit mortalis an non mortalis, patet ex præcedentibus. Quod si quis Prælatorum vellet hujusmodi Legem aut diceret habere robur Legis divinæ, sibi fas esset per Theologos aut alios hoc recognoscentes resistere in facie, & dicere quod non re-ctè ambulat ad veritatem Evangelii. Ex quo ampliùs videtur non esse securum asserere tot Leges & Canones & Regulas, quot reperiuntur omnes obligare ad peccatum mortale; tum ex multis causis inferius assignandis tùm nominatim, ex eo quod multæ hujulmodi Constitutiones impertinentes sunt Legi divinæ, quæ in Evangeliis cum suis expositionibus sufficienter tradita explicataque est. Et hic notandum est pro resolutione materiæ, secundum quam resolutionem omnia dicta & dicenda volo intelligi; quòd Præcepta affirmativa Dei, quamvis obligent ad semper, gistrorum: obligant ergo sub quadam disjunctione ad Drum auxiliis destitutus. hoc faciendum, vel illud, pro isto vel illo tempore, prout casus incidit & sapiens determinabit. Sicut exempli gratia. Occurrentibus duobus in extrema necessitate famis, quorum soli possum succurrere, teneor succurrere isti vel illi sub disjunctione, & non ambobus fimul. Et quoniam in communitate Christianorum pauci sunt qui scirent judicare de tempore certo, quando Præcepta affirmativa facienda funt; propterea Prælati qui sapientes sunt, limitant illa Præcepta tanquam sub quadam disjunctione obligantia ad

certa opera & tempora determinata. Exempli gratia. Lex divina vult ut aliquando cultus latrize exterior Deo persolvatur; ne igitur peccarent homines, aut per ignorantiam, aut per desidiam & inadvertentiam, limitavit Ecclesia certum tempus & certum modum exequendi Præceptum scilicet diem Dominicum, & cessationem ab operibus servilibus, & Missa auditio-Ex hoc quod aliquis peccaret mortaliter transgre-A nem; quo adimpleto, impletum est Præceptum illud affirmativum: quod si peccat quis mortaliter, transgrediendo limitationem istam Ecclesiæ, hoc non est propriè ex hoc quod Ecclesia sie præcepit; sed quia sic limitare expediebat pro communitate, & jam homo fit contemptor divini Præcepti & suorum superiorum quibus sponte se submissit, aut submittere debuit pro utilitate sui & communitatis, cujus est pars; quamvis adhuc in talibus limitationibus quadam adducuntur magis ad quamdam decentiam quam Præcepti necessitatem. Et non potest universaliter dari regula nisi ut acquitas qua à Philosophis dicitur epixeia judicabit, verum est enim illud Psal, exvui. 172. Omnia mindata tua aquitas.

#### Corollarium Septimum.

Nulla Lex appellanda est neque serenda tanquam vis in casu si non ita præcepisset non peccassent, ex-B necessaria ad salutem æternam, quæ non est de Jure divino in aliquo quatuor graduum, quos lectio præcedens exposuit. Oppositum sentientes aut facientes moliuntur jugum imponere gravissimum super cervices hominum, & spargere laqueos pedibus corum, lapidem & scandalum: quamobrem Theologia quæ est Lex Evangelica (dicam melius, ejus doctrix & explicatrix) debet in omnibus præcedere Prælatos Ecclesiasticos in suis Constitutionibus & Decretis, ne vel obsint Præceptis Dei propter multitudinem onerosam, juxta improperium Christi factum Pharisæis: vel ne credantur ligare ad pœnam æternam ubi pœna civilis sola reperitur. Doctrina hæc præcipue locum habet in materia Excommunicationum latæ Sententiæ: nam qui pro folis incommodis temporalibus evitandis, aut commodis politicis conservandis æternam vult infligere mortem, cui quæso similis erit? Illi nimirum qui volens abigere muscam à fronte vicini, eam securi percutiens vicinum stolidus excerebravit: aut ei parem dixerim, qui studens curationem modici vulneris in pede equi sui, pedem confestim abrupit & scidit, equumque peremit. Sola itaque contumacia vera vel præsumpta, renuens stare judicio Ecclesiæ, reddit hominem pro Christiano se gerentem dignum Excommunicatione: nam si paratus est audire Ecclesiam, qualiter velut ethnicus nobis crit & publicanus? Porrò differt plurimum qualis est contu-macia & quam damnosa Ecclesiæ, pro qua materia & circa quam incurritur: nam pejor est contumacia in materia Fidei & Religionis, quam pusillæ quæstionis de paucis denariis ubi nunquam tantum prodest obedientia, quantum obest Excommunicatio separativa à spiritualibus suffragiis & societate Sanctorum; ita ut longè mitior sit processus qui sit in Curiis sccularibus per punitiones corporales seu temporales, quam ubi per Prælatum præscindi quæritur anima à Deo vita sua, & dari satanæ in interitum, non sonon tamen pro semper, ut est communis regula Ma-lum carnis, sed spiritus, ne jam salvus siat, ab alio-

#### Corollarium Octavum.

Occurrente dubio probabili de aliqua Lege, utrum divina sit aut divinæ connexa seu pertinens, tutiùs est Legem illam pro divina suscipere; quam humanam negligere. Tene certum (consult Augustinus) & dimitte incertum. Est itaque regula magistralis, quod exponens se discrimini peccati mortalis, peccat mortaliter, & hanc fundat dictum Sapientis: Qui amat periculum, peribit un illo. Eccli. III. 27. non tamen de omni dubio, sed probabili & vehementi hoc verum est. Totam in hoc loco materiam de conscientia erronea, quomodò ligat & quomodò non; & de perplexitate an sit possibilis, & de scrupulis quomodò fugandi sunt aut deponendi tractare pertinens esset, nifi quod alium locum habent & ad eventum festinamus. Hoc unum generale damus documentum, cre-A sunt, præcise. Addimus ad hoc quod nulla tradidere scilicet faciliter sapientiorum & bonorum judicio, & contra communes corum sententias non leviter subimet formare scrupulos anxios & timidos: fallor, si non ita jubet Sapiens: Fili ne innitaris prudentia tua, Prov. III. J. Et rursus: Noli transgredi terminos quos posuerunt patres tui. Ibid. c. xxII. 28. Hoc præcipuè necessarium est apud Religiosos respectu Superiorum suorum, hoc & apud ignaros divinarum Legum, quinctiam juniores, quanquam Theologicis literis imbuti, talem debent reverentiam senioribus, in quibus vita cum scientia concordat; ut vix propter aliquas novas fuafiones quantumcunque apparentes pertinax unquam feratur citò contra determinationes eorumdem affertio: virtus quippe qualem habebant genitam ex multis experientiis, longe certius arte judicat & operatur. Porrò judicium rationis ficut obtenebratur, & luminosa ejus radiatio diversis vitiatur apparentiis, per interpositionem nubilosarum passionum & pravorum affectuum, etiam in litteratis juxta p qui fallere in illis & falli possum; quoniam determisimilitudinem solis visi per nubes; sic per paucam instructionem intellectus in scientiis præsertim divinis, causantur nonnunquam errores in eis qui se totos devotioni tradere crediderunt, dum voluerunt plus fapere, gustare & experiri de divinis & secretis mysteriis quàm fibi fatis erat. Ad præsens Corollarium inducamus exemplum jam inductum de Medico, cujus consilio aliquando parere debemus sub pœna peccati mortalis, dum ex transgressione sui consilii vel scimus, vel probabiliter & vehementer credimus nos inebriandos, & consequenter & transgressures Legem Dei.

#### Corollarium Nonum.

Saluberrimum est Sapientis documentum, quo ait: Qua tibi pracepit Deus, illa cogita semper, & in pluribus operibus ejus ne fueris curiosus. Eccli. 111.22. Etenim propter ignorantiam divinorum Præceptorum quia notissima est & concessa ab omnibus indiscussa quan plerumque gignit supervacua occupatio circa traditiones humanas, aut curiosa investigatio rerum penitùs inutilium, consurgunt ex consequenti faciliter trunsgressiones divinæ Legis, quod si hoc damnabile sit apud omnes, quantam precor damnationem sibimet accumulant culpabiles in hoc vitio vel Ecclesiathici Rectores, vel Religionum Professores? Miratus fum aliquando qua ratione ipfi Ecclesiastici præsertim Ordinati & Religiosi prohibentur à scientia Medicinæ, & non removentur de facto à studio traditionis humanæ: nam corpus longè melius est quam terrena substantia, cui traditiones ista deserviunt: quod si per alios corpus potest curari, nonne similiter per Vicarios & alios de Ecclesia contemptibiles, prout jubet Apo folus 1. Cor. v1. 4. possent temporalia ministrari? Nonne fanctius est Ecclesiasticum per se Deo servire, & mundo per Vicarium quam ordine converso, immò perverio Vicariis conflitutis pro fpititualibus, seipsum negare Deo, & tradere totum mundo? Prorsus ita.

#### Corollarium Decimum.

Veritates omnes universales in quibus fundatur Legiflatorum hominum poteitas, fonantes quod parem habent autoritatem traditiones fuæ cum Lege divina, & qui cas spernit, Deum spernit & Deo resistit, necellariò debent intelligi si & quando potestate sua non abutuntur, & dum Legibus divinis sufficienter innituntur: autoritates quoque Sanctorum & Canones

Pontificum Summorum quotquot allegentur, ficut & absque numero possunt induci, nihil aliud possunt confirmare vel concludere. Quamobrem dicimus pro regula, quantum & qualiter licet dubitare de potestate alicujus propter defectum debitæ electionis suæ, aut abusum suæ autoritatis; tantundem & aliter licet dubitare de obligatione traditionum suarum ut suæ tio vel regula vel Lex vel determinatio puri hominis qui in talibus fallere potest & fallit, obligat, ut præcise talis est, subditos ad credendum cam tanquam veritatem Fidei, aut divinam Legem, licet obligare possit sub pœna politica, ad exteriorem ejus præceptionem & ad non impugnandum eam. Exinde patet via ad investigandum particulariter quid operentur determinationes Summorum Pontificum, quid condemnationes Articulorum Parisiis vel alibi sactæ: poterit siquidem fieri ut absque peccato mortali, immo cum merito magno, sit aliquis Theologus, vel alius prudens qui dissentiat corde ab humanis determinationibus aut traditionibus, qui tamen obligabitur propos evitationem scandali vel aliter non repugnare exterius nam potest aliquarum publicatio veritatum prohiberi; & aliquarum falsitatum dogmatizatio permitti. Volumus tamen ut notetur vigilanter modus loquendi noîter de traditionibus hominum ut talium præcise sunt, nationes Ecclesiæ Universalis in eis quæ Fidei sunt ab hoc numero secluduntur, in quibus nec fallere potest nec falli. Fieri quoque potest ut determinationes aut Leges humanæ participent cum divinis, & hac ratione eas esse pro divinis suscipiendas nescit nemo.

Sequitur deinceps quod ficut ad Fidem, ita ad Legem divinam præceptivam non posset aliquis Prælatorum quidquam adjicere, quod non esset priùs de Fide vel Lege divina, quamvis non esset hoc autoritativè declaratum, aut humano Præcepto sancitum.

#### Corollarium Undesimum.

Traditiones Ecclesiasticas & humanas sicut fatuum esset omnes pro Lege purè divina suscipere; ita nihil in omnibus velle de divinis Legibus agnoscere, nequa-quam scandalosa temeritate vacaret. Secunda parte, relictà; ad primam partem inducamus id Sapientis: Noli esse nimis justus, Eccle. VII. 17. quia qui nimis emungit, elicit sanguinem Prov. xxx. 33. Et ut Terentianum Proverbium est: Nonnunquam summum jus, summa injustitia sit, & sic esse in proposito planè docebimus. Nec audiar ego, sed Christus, qui Mandaums Dei dixit Pharisæos suisse transgressos propter traditiones seu mandata hominum. Matth. x v. 3. Dixit insuper Matth. xxIII. 4. eos alligare onera gravia & importabilia cervicibus subditorum, & claudere eis regnum cœlorum. Verum est quippe illud Julii Cæsaris apud Salustium, ubi intendens ingenium valet, à qua sententia vulgatus versus non discordat: Pluribus intentus minor est ad singula sensus. Et alibi: Qui ad urrum-que se divertit, neutrum benè prosicit. Subditi verò simplices & timorati quando tot traditionibus intendere compelluntur à superioribus suis, quid mirum fi minus capaces redduntur divinoru ceptorum, quia & minus in eisdem edocentur? D Nunquid non accrrimo supplicio aut accrbissima objurgatione punietur aliquis quandoque pro parvula inobedientia Legis humanæ, & abíque omni reprehensione peccare quotidie contra Legem Dei enormiter permitteretur? Non habemus necesse exemplis immorari, crebriora cernimus quam vellemus. Ex his elicio pro Doctoribus Theologicis doctrinam salubrem; ne sint faciles asserere actiones aliquas aut omissiones esse peccata mortalia, præsertim sub verbo universali, & dum præ-

dicandum erit ad populum: à literato quodam & experto viro accepi perniciosam esse in omni arte vel do-Etrina afternionem audacem & extremam maximè ubi observatio communis obnititur, obviatque: itaque debet quilibet nunquam oblivisci quam incerta cit scientia nostra, ita ut idem supe homo brevi momento temporis, mune in hanc nune in oppositam feratur sententiam. Fit practereà quandoque ut per tales asscrtiones publicas mimis duras, generales & strictas, præfertim in non certiflimis nequaquam eruuntur homines à luto peccatorum, ted in illud profundiùs, quia desperatius immergantur. Variet pretereà luborientur & quali infinitz circunstantice, pro quarum. diversitate diversificari debet judicium, ita ut vix polsit aliqua in moribus generalis regula tradi, que m particularibus calibus exceptionem non admittat. Denique generamur ex hine ferupuli inquietativi conscientiarum simplicium ut in cis sit solidum nihil. Nam & 6 Beaus vir qui semper est pavidus, Proverb. XXVIII. 14. & qui veretur omnia opera sua; Job. IX. 28. observandum est namen summoperè illud Terentianum, ne quid nimis. Et ut idem loquitur, ne in scirpo modem quaram, ne quoque eis improperetur illud ejufdem: Quid fe culum runt? Demum quid prodest, immò quid non obest coarctare plus justo Mandatum Dei, quod est latum nimis? Quid insuper expe-& 6 contemptus ex hac laxatione & dulocdine apud quosdam improbos major oriatur, habemes velamen malissa libertatem ; 1 Petr. H. 16. aft apud alios benè institutos gratiarum reforabunt actiones: præstabitur etiam sedulius obsequium Domino & Patri tantæ mansuccudinis, cujus mandata gravia non sunt, & qui vult nos non tentari & non gravari supra id quod posfirms. 1 Cvr. x. 13.

#### Corollarium Duodecimum.

Sicut poeue restringende sunt, ita Leges humanze graviter poenales, non funt absque manifesta utilitate multiplicande. In prima parte concors est omnium Juristarum traditio, quos tamen aliquando miratus fum, dum eos audivi rationem reddentes cur nomen hoc Excommunicationis si solum ponitur, majorem fignificat Excommunicationem. Excommunicatio, C bus aut tollere, præsertim ab initio. inquiunt, non poena est sed medicina. At verò si Excommunicatio non est poena, quid aliud poenam appellabimus? Nescio verè. Non folum peena est, sted damnosissima poena. Nec obstat huic dicto, quod medicinalis esse debet, hoc nempe proprium est omnis pœnæ non exterminativæ. Secunda pars fequens ex prima, junctis prioribus, condemnat cos qui tanta levitate ne dicam temeritate, fulminant Excommunicationes & Irregularitates, cum inhumerabili multiplicatione Statutorum, quæ vix aliquis non dicam adimplere, non dicum retinere, intelligere & concordare; sed vel legere tota vita sufficeret. Utinam attenderemus omnes & imitaremur benignitatem Salvatoris nostri Dei. Poterat (nec est dubium) exigere à nobis juge servitium in Præceptis longé pluribus gravioribusque; sed condescendens fragilitati nostræ certum & paucum numerum dereliquit Præce- Ecclesiarum aliis Collegiis. Constat quod noviter inservi sumus, præservant à morte: & quidquid supercrogaverimus convertit ad deletionem præcedentium delictorum aut cumulata glorià remunerat. Testatur Sapiens per timorem Dei hominem recedere à malo. Prov. vIII. 13. Ita sanè meliùs quam per austeritatem humanarum Legum. Nolumus tamen nec debemus inculpare devotionem Religiosorum, qui perfectionis viam aggressi tuntò Pracepta divina diligentiùs implent, quantò confiliis & aliis observationibus salutiferis semet astrinxerunt. Sunt satemur vincula talium,

alligatura falutaris quorum discretus usus non impedit, sed expedit gradientes viam Mandatorum Dei: attamen qui potest capere capiat, Matth. xix. 12. quia non omnes vapiumi verbum istud. Ibid. v. 11. Ideireo aliud de communitate hominum, aliud de paucitate est judicium.

#### Corollarium Decimumtertium.

Omnis Lex humana vel positiva potest abrogari in eo quod non necessariò participat cum naturali & divina; hæc autem abrogatio fit, vel per confuetudinem oppositam, juxta quod dicunt Juristæ & verum est, quod consuctudo est optima Legum interpres; nec unquam dicenda est corruptela, nisi ubi Legem divinam aut naturalem lædere convincitur : nam sicut confuetudo dicit alteram naturam, fic Lex consuetudinis quafi Lex naturalis habenda est. Fit etiam abrogatio per expressam aut interpretativam revocationem factam ab illo qui condendi habuit potestatem. Fit denique abrogatio causa maniscosta damnositatis, si Lex illa servaretur. Patent hac omnia ex descriptione & conditionibus Legis bonze; quoniam honesta esse debet, justa, possibilis, juxta naturam & con-suctudinem patrix, loco temporique conveniens, nedit amarius graviusque illud reddere jugum Christi, B cessaria, utilis & manisesta, ut habetur ex dictis Isiquod suave est, er amu ejus leve? Matth. 11. 20. Nam dori. Ex his liquido constat quam temerarium est & iniquum velle omnia Decreta sive Ecclesiastica sive Civilia ad omne tempus, ad omnem gentem & patriam extendere, quoniam Lex qua pro uno tempore & loco aut personis esset utilis, esset in aliis tempore, loco & personis impossibilis, aut damnosa; immò velle fic omnia Statuta stabilire, hominum est delirantium, & quali contendentium ut oppositiv Legessimul observentur. Hie fundant se qui dicunt non ita expedire unum Imperatorem dominari omnibus civiliter, ficut unum Papam spiritualiter, quoniam Lex Fidei una est apud ommes, non ita Leges Fori. Prætered positum est in Decretis dist. Iv. quod Leges instituenter tum promulgantur, sirmantur cum moribus mentium approbantur. Igitur per argumentum à contrario sensu: si moribus utentium nequaquam approbantur, illæ nullum habent firmamentum, & ita populus habet multum in sua potestate dare robur Legi-

Sunt autem hic quæstiones difficiles, qualis scilicet debet esse consuctudo ad abrogandum Legemaliquam & quanti temporis; & si possit consuctudo introduci contra Legem illam quam cum renovatione juramenti quilibet intrans aliquam Politiam profitetur, & quid sit interpretative renovare (alias revocare:) dicimus autem quod ubi non est taxatum tempus à Legibus aliis, debet fieri abrogatio prout sapiens judicabit, nune tardius nune citius juxta necessitatis aut utilitatis qualitatem. Nobis insuper dicendum videtur quod multæ sunt Institutiones, ad quarum observationes videntur omnes se quotidianis juramentis astringere, quas tamen observare non tenentur, non quod perjurium sit licitum, sed quia juramenta talia sunt temper intelligenda civiliter. Horum exempla sumere possumus in præclara Universitate Parisiensi & in ptorum, que si compleverimus, quamquam inutiles D trantibus dictam Universitatem vel Collegia, leguntur explicité Constitutiones aliquæ inter ceteras quæ nullatenus observantur; quibus lectis petitur ab eis. Vultis ista jurare? Qui respondent. Ita juro, nec aliquid excipiunt: quod si quis dixerit omnes prafentes tam eos qui exigunt, quam illos qui praestant intermentam criminaliter desserva violes qui praestant juramentum criminaliter deficere, videat quomodo tot & tales summæ literaturæ & probitatis viros possit absque temeritate damnare. Proptereà in omni furamento ut conditiones multæ subintelligantur necesse est.

Primò

Primò in omni Constitutione per superiorem edita reservatur semper ejus autoritas, immò nec potest excludi, quantumcunque aliquis juret se nolle unquam inposterum uti dispentatione seu relaxatione per superiorem facienda, quin superioris autoritas sit in hoc superior. Et ita usus habet in Privilegiis per Summos Pontifices collatis tam in Universitatibus quam Officiariis Dominorum: quamvis autem videretur esse tutius explicare suam intentionem A enim omnes hujusmodi Constitutiones aut serè omnes in principio juramenti; istud tamen non exigitur ad evitationem perjurii, nam à Lege sufficienter ex-

plicatur.

Rursus juramentum sicut & votum non obligant ubi vergunt palam ad deteriorem exitum, ideirco recipiunt dispensationem aut relaxationem aut commutationem, ut sapiens præsertim superior judicabit. Amplius juramentum non plus debet obligare quam voluerit, aut rationabiliter velle debuerit obligare ordinator talis juramenti, & in ejus favorem fit. Hinc salvatur quod dictum est de præstatione juramenti apud Universitates & Collegia super multis quæ manifestum est nullo modo custodiri: habenda est itaque præsumptio quod exigentes talia juramenta non intendunt obligare ad ea quæ nec ipsi nec Patres corum observarunt; sed subintelligitur semper, etsinon explicetur, hæc aut similis additio. Si & quantum rationabiliter talia cadunt sub juramento, juxta consuetu-R communicationis ferri Sententiam, nisi pro manisesta dinem & utilitatem Politiæ. De hoc rursum infra di-

Et si per peccatum etiam possit aliqua Lex abrogari aut per malitiam subditorum. Puto enim quod fic & quod ad multa agenda vel omittenda Prælatus aliquis potest obligari propter generalem malitiam aut errorem subditorum, quorum opposita aliquando agere vel omittere tenctur; ficut in materia nunc currente dixisse & scripsisse memini: quod etiam ubi via cessionis fuisset minus bona, tamen acceptare eam debebat Dominus Benedictus scilicet Petrus de Luna, attenta deliberatione Regni Franciæ & aliorum subditorum suæ obedientiæ. Sed de his alibi &c.

Postremò censendus est superior revocare suam Legem positivam de qua semper loquimur; quando cognoscit subditos passim & publicè illam transgredi, & patitur neque contradicit; aut si contradicit, tamen damnose contradicit, aut solis verbis cum deberet uti factis Notetur hic Sanctus Thomas II. 2. q.C 97. Item Gandensis. Ad hoc Corollarium principale est exemplum multiplex in corpore Decretorum, ubi magna pars etiam corum quæ statuerunt generalia Concilia, non servantur: nam & in primo vigore Ecclesiasticæ disciplinæ multa severo rigore statuta funt, quæ modo defluentibus in pejora moribus non folum inutilem sed impossibilem haberent executionem. Hoc attendens Legislator noster Christus vir Sapientissimus, judicialia omnia tanquam variabilia reliquit eorum judicio, quibus dixit: Qui vos audit, me audit Luc. x. 16. ita tamen ut noverint se positos ad ædificationem, non ad destructionem & ut secundum Legem Dei, quæ regula est generalis omnis Christianæ Religionis professorum sub uno Abbate Christo ipsi judicent, eam non ampliantes, neque restringentes, neque duriorem facientes quàm expresserit Christus, qui jugum suum dixit esse sua-ve, & onus leve. Matth. x1. 30. Non enim plus haaliqua quæ non sunt tradita in Regula Evangelica professa ab omnibus Christianis, quam habent Abbates fuper Religiofis suis ad obligandum cos præter regularem protessionem suam, de quibus tamen est Sententia Sancti Thomæ & aliorum Doctorum concorditer, quod non potest Abbas Monacho præcipere aliud quam in Regula sua professus suerit: hæc enim est voti obedientia interpretatio, quod ejus professores secundum Regulam obedientes se præstabunt.

#### Corollarium Decimumquartum.

Velle omnes Excommunicationum & Suspensionum & Irregularitatum Institutiones quæ scriptæ sunt, pro non abrogatis exequi, videtur irrationabile & Legibus tam divinis quàm humanis adversum: constat esse de Jure purè positivo: constat prætereà multas earum in dissuetudinem venisse per non usum aut usum contrarium, scientibus Prælatis nec obviantibus, immò nec obviare debentibus: constat denique quod tanta est hujusmodi Institutionum multitudo, quam si teneretur in suo rigore, maxima pars Ecclesiæ damnaretur, & Charitas quæ est finis totiùs Legis etiam divinæ læderetur. Attamen omnis Lex tantum præcise habet de bonitate & stabilitate, quantum participat de Charitatis Lege quæ est finis Præcepti, & secundum quam debent cetera moderari. Et quoniam materia ista de Excommunicationibus perplexa est confuseque tractata, ego aliquas Propositiones examinationi superiorum ac prudentiorum decrevi proponendas absque assertione earum quas ipsi asserendas ju-

dicaverint ad quos spectat.

Prima Propositio. Expediens videretur nullam Excontumacia, qua se monstrat aliquis audire Ecclefiam non paratum. Ratio est, quoniam dum semper paratus est audire Ecclesiam, cur habebitur stcut ethnicus & publicanus? Cur ab eadem præscindetur? Hoc tenet Scotus in IV. Sententiarum distin. 25. & allegat ad hoc Textum Christi, in quo fundata est autoritas excommunicandi, & correctionis fraternæ. Et hic sumitur validum à contrario sensu atgumentum. Juxta hoc videre est qualiter impossibilitas parendi Mandatis Ecclesiæ, facit ut quis apud Deum nulla sit Excommunicatione ligatus, qui tamen in facie Ecclesiæ habetur Excommunicatus: quod si talis impossibilitas notoria sit, impedit ne quis possit ab Ecclesia per Excommunicationis Sententiam justè separari. Ad hoc videtur usus Ecclesiæ dum quis Excommunicatus pro debitis absolvitur, dum cedit bonis suis omnibus, quia facit in hoc ultimum ejus quod potest. Ceterum dum aliquis ex ignorantia quamquam culpabili, aut ex infirmitate & passione vitiosa, non tamen contumaci, facit aliquem actum pro quo statuta est Sententia Excommunicationis latæ Sententiæ ab aliquo Prælatorum; vidcant Juristæ & Judices si talis posset dici Excommunicatus ipso facto; cum semper sit & suerit promptus stare correctioni Ecclesiæ super delicto suo, prout supponitur, quia non ex contemptu clavium & Jurisdictionis Ecclesiasticæ, scd aliunde motus (ut dictum est) malum fecit: non enim quælibet inobedientia contumacia reputatur &c.

Secunda Propositio. Expediens videretur ut nullus teneretur alium vitare quantumcunque Excommunicatum à Jure, nisi postquam denunciatus suerit esse talis à suo Judice. In omni quippè alio casu serè potest homo rationabiliter præsumere proximum suum non esse Excommunicatum, & oppositum faccati mo ciens exponit se frequenter discrimini pe lis, alienum servum temerariè judicando. Exempli bent in potestate Prælati Ecclesiæ ligare subditos ad Dgratia. Video Petrum interficere Sacerdotem, aut eum vulnerare. Si judico Petrum Excommunicatum, possum errare, quoniam vel à Judice potuit habere Mandatum ut hoc faceret, vel ebrietas aut furor cumdem excusat, aut aliquid aliud intervenit, propter quod in Judicio contentioso dum ad illud venerit absolvetur. Prætereà quidquid sit in præsentia facti, nescio tamen infra biduum an à suo Judice suerit absolutus, quam absolutionem neque mihi neque ceteris tenetur nunciare. Secus est dum judicialiter

est condemnatus; quia Judicio publico debet absolvi, si non vult evitari. Quæreret aliquis. Quid operantur tunc Excommunicationes latæ Sententiæ per Canones? Respondeo sicut accepi à Præceptore mco, cas tantundem operari ut absque processu aliò judiciali, aut nova Constitutione, possit Judex statim probato facto, vel confessato, ferre Juris Sententiam & ferendæ Sententiæ; quoniam monitiones & procefsus secundum terminos Juris prærequirerentur mul-

tiplices.

Ex eadem radice videtur quod nullus parochianus debet evitare Curatum suum, à suis se Officiis & Ministeriis Altaris publice subtrahendo, nisi pravia sui superioris Sententia suerit publicatus; debet enim tolli quantum possibile est à subditis occasio rebellionis ad Superiorem, & divisionis inter se, & temerariæ dijudicationis cujuscunque alterius, quoniam ista funt peccata gravissima; sed dare licentiam vel præceptum confusum quod subditi vitent Curatos suos, non prævia Sententia & publicata, est eos prædictis peccatorum periculis exponere: itaque cum laïci Clericis sint infesti, poterunt leviter dicere de suis Curatis quod sint fornicatores publici, si fortè colloquium vel confortium modicum viderint apud eum cum mulieribus. Rursus & si Curatus fuerit heri fornicator, binam suam tempore & loco; quia non subitò tenetur semper hoc facere, sicut nec poenitens astringeretur removere subitò à se quidquid suit aut est occasio peccati: tunc parochianus vitando istum verè absolutum quomodò non peccabit? Non autem debet leviter suspicari nunc aut aliàs quod vero careat beneficio Abiolutionis, nisi dum per Sententiam Judicis fuerit ut talis promulgatus: sed tunc tamdiù vitabitur quoadusque fuerit publica denunciatione noviter absolutus. Adde quod stabit tunc esse diem Dominicum, dum parochianus primo inciperet sufpicari vel judicare quod Curatus suus est sornicator publicus & ita vitandus, quid aget in hoc casu? aut vitabit eum, & hoc erit contra Præceptum Ecclefiæ de audiendo Missam die Dominico; quia aliam, ut suppono, non poterit illo die procurare; aut ædificabit ad gehennam. Poterit etiam falli (ut dictum est) de impoenitentia Sacerdotis fortè poenitentis & absoluti judicando, immò eum potiùs debet judicare pœnitentem & bonum quam oppositum; cum subitò potuerit à Spiritu sancto visitari & pœnitere, & Confessionem actu vel voto perficere. Postremò quis non videat hanc licentiam esse fomitem schismatum inter subditos, aliis dicentibus de Curato, quia bonus est, aliis non, sed vitandus; quia nec est par omnium affectio, nec par discretio, nec par eorum quæ Juris & Faeti sunt cognitio. Objicitur fortasse nobis illa Decretalis cum suis glossis. Quasitum de cohabitatione Clericorum & mulierum : ubi per argumentum à contrario sensu trahitur, quòd fornicator notorius, qui scilicet nulla tergiversatione negari potest esse talis, vitandus est, etiam non expectata Superioris Sententia. Hic dicimus aliqua, vel quod consuctudo opposita & Prælatorum tolerantia quæ non executa est hanc Decretalem in Curatos & subditos, interpretatæ sunt illam Legem D peccandi multitudinem invascrit, consilia separationis, non esse servandam; vel quod ante Sententiam Superioris & quamdiù toleratur, nihil propriè debet ita notorium crimen à subditis reputari, quin aliqua possit tergiversatione negari. Juste quidem, aut propter inspirantem gratiam, ut dictum est, quæ nescit visitando tarda molimina; aut quia nescitur operantis Sacerdotis intentio aut causa. Nonne posset mulier in casu frequentari à Curato, pro sua conversione, sicut egerunt aliqui Sanctorum erga publi-Tomi III. Pars I.

cus meretrices? Sic Presbyter etiam meritoriè tradi posset morti. Ad hoc facere videtur Decretalis immediatè præcedens: multa insuper Decreta, que non loquuntur in hac materia nisi de Sacerdotibus sententialiter condemnatis si benè videantur; aut si aliqua sonant aliter, potest eis non incongrue interpretatio talis adaptari. Et videant obsecro oppositum sentientes, quam ireamdem publicare: non sic ubi Canones essent solum A rationabile sit, ut Praelatus communicet cum Curato Parochiali, saltem dum tolerat cum scirum esse talem; & parochiani eumdem evitare non dico poterunt, sed debebunt. Quod si quæsicrit aliquis quid valebit érgo itta distinctio famosa inter fornicatorem notorium & non notorium? Planè ad hoc respondetur quod notorius potelt abique alio Juris ordine protinus condemnari per Judicem; alius non nisi testibus legetimis Juris ordine priùs victus Juxta hoc elici forlan potest intellectus, quod debet Sacerdos fornicarius & notorius evitari; quia ipse potest aut debet statim judicialiter pro evitando judicari. Judicari dico non à subditis, sed Prælatis: consuetudo immò & utilitas publica videntur pro hac Interpretatione militare, & hanc reddere non distortam. Pro dictis omnibus sunt Glossæ ordinariæ, Augustinus, & Ambrosius super illo. 1. ad Cor. v. 11. Si quis frater nominatur &c. Similia diceremus de Sententiis promulgatis generali modo loquendi, abíque nominum expressione per Ecclesias, ut dicendo: Excommunipotuit tamen pœnitere, & secundum judicium sui Su-B camus omnes sortilegos, omnes impedientes Justitiam perioris & Consessorio obtulit se dimissurum concu-B Ecclesiasticam, omnes qui talem rem surripuerunt &c. Talis modus loquendi generalis confusus non ligat, ut videtur, audientes ad evitandum illos quos in particulari tales cognoverunt, nisi per Judicium tales esse nominatim promulgentur: non enim parem habet efficaciam generalis modus loquendi cum speciali. Sicut Sacerdos literatus potett dicere quod omnis fur est suspendendus, nec Irregularitatem incurrit; quia innoderetur si diceret, hic fur suspendio meruit interimi. Aliæ causæ patent ex prædictis. Denique ratio ad propositum est, quoniam magna esset poena, magnum insuper esset discrimen conscientiarum apud innocentes; si propter aliorum delicta ipsi passim & absque judicio tenerentur excommunicati. Audivi de Papa Urbano quinto, quod gloriabatur se Papam esse, ob hanc præcipuè causam, quod nullis pœnis Excommunicationum & Irregularitatum erat obnoxius: communicabit, & hoc erit contra conscientiam, & qui si dilexisset proximos suos sicut se ipsum, & hoc advertisset, relaxasset sortassis tot laqueos, tot onera, tot pericula ab corum cervicibus, ut aliquali & fi non pari ad ipsum libertate gratulari potuissent.

Tertia Propositio. Expediens videretur ut omnes Sententiæ Excommunicationis, quarum usus nullus est, aut plus obest quam prosit, tam in Ecclesia Universali, quàm in Provinciis & Diœcesibus expressarevocatione cassarentur. Rationabilitas patet ex præmissis. Et si consideremus quod Excommunicatio quælibet medicinalis esse debet, sicut finis amaræ potionis est sanitas; ita finis Excommunicationis est emendatio aut conscrvatio Charitatis & unionis in subditis. Proptereà quandocunque Excommunicatio verisimili conjectura non præsumitur utilis Reipublicæ, nec subditorum correctionem afferre, illa debet omitti: tunc enim locum habet quod dicit Augustinus Lib. 11. contra Epistolam Parmeniani in Decretis x x 111. q. 4. C. Quisquis & itaplane I. q. 7. quotiens. supra e. Ipsa pietas. & Ix. qu. 1. ordinationes. Reverà cum contagio id est Excommunicationis & inania sunt & perniciosa atque sacrilega, quia impia & superba sunt & plus perturbant infirmos bonos, quam corrigant animolos malos. Et Gregorius de quibusdam peccantibus ait: Unde nec à tali consuetudine averti possunt, & ideo cum venia suo ingenio relinquendi sunt. Et Matth. xin. dicebat Christus dimittenda esse zizana ne eradicaretur triticum. Sic palea dimittitur cum grano donec illud introducatur in horreum: sic sagena Ecclesiastica omne genus piscium congregat, nec separat, præterquam in litore finalis Judicii: sic Judas cum Apostolis dimissus est: sic Jebuzæus inter filios Israel: sic pessima (dicit Hicronymus) semper cum optimis juncta esse: sic tolerati, sunt filii Israël dare exteris ad usuram & uti libello repudii: sic hodie permittuntur meretrices, ne vitiis deterioribus omnia confundantur. Proptereà dicit Augustinus ubi priùs: Non potest esse salubris à multis correctio, nist cum A ille corripieur qui non habet sociammultitudinem. Cum verò idem morbus plurimos occupaverit, nihil aliud restat bonis quam dolor & gemitus; ut per illud signum quod Ezechieli sancto revelatum est, illi sic evadere ab eorum infestatione mereantur. Descendendo ad particularia possunt conclusiones morales elici ex locis & temporibus, quando expedit & quando non, in peccatores ut sunt fornicarii & scismatici & usurarii & simoniaci, Excommunicationes promulgari: Prælati enim non solum possunt, immò debent ab Excommunicationibus aut Irregularitatibus ferendis desistere, aut jam latas tacitè vel expressè revocare contra vitiosos, ut sunt fornicatores publici vel schismatici, si vitium tale adeò in quibusdam partibus invaluerit, quod per Excommunicationum vel Irregularitatum Sententias nullo modo præfumitur corrigi, sed deteriores effici delinquentes. Et multa non teneri propter incorrigibilitatem subditorum, ad quorum opposita ipsi, si corrigibiles haberent subditos, tenerentur. Porrò quid sit revocare tacitè, jam diximus Corollario xIII. Ex his videtur aliquibus tempora mala considerantibus, quàm non expedit ferre Sententias Excommunicationum generales in fornicarios Sacerdotes & jubere quod à subditis evitentur: rigor enim Ecclesiasticæ disciplinæ vix credi potest quantum laxatus sit, sed & nulla & rara sit electio in Sacerdotum introductione; propterà malum istud tam latè serpit quod multiplicantur juvenes inutiles & lubrici in Sacerdotes, de quibus stultissimum est sperare quod post susceptum Sacerdotium castion sit corum vita & honestior & non potius dissolution, quantò jam habent illud à quo priùs ex mala vitæ fama formidare poterant expelli. Quantò stultiùs igitur, immò juxta verba Augustini quantò perniciosiùs, iniquiùs & sacrilegio similiùs est velle tales effrenatissimos per Excommunicationum Sententias compescere, quæ profectò non tam eos corrigunt quàm in-C ficiunt, non solum eos sed parochianos cum eis converfantes. Nonne melius esset nocentes quosdam impunitos remanere, quam punire innocentes; juste quidem potest aliquando malitia tolerari, innocentia puniri nunquam: puniuntur autem parochiani dum conversatio Curatorum eis interdicitur, dum scrupulis gravissimis conscientiarum inquietantur. Sed diceret aliquis peccata igitur vis remanere impunita; sic absque freno poenæ corruent omnes in flagitia; sic omnis Ecclesiasticæ disciplinæ rigor abscedet? Absit ut hoc velim, laudo medicinam, sed non eam quæ vulnus augeat aut vitam tollat : fiat à radice morbi curatio; non eligantur ad Sacerdotium incorrigibiles, non indisciplinabiles; alioquin sibi deputent Prælati qui tales elegerunt. Et si tales Deum quotidie in suis Præceptis tam impudenter contemnunt, quid mirandum aut vindicandum, si Le- ca quod mirantur aliqui quomodo Decretalem ilges humanas & Statuta nihili pendunt quas etiam vi-D lam, Cum medicinalis, quidam retorquent ad prodent à suis latoribus non servari, cum tamen rectè jus-bandum quod omnis suspensus à Jure sit irregusum sit, patere Legem quam ipse tuleris. Denique si causa sit ut meretrices tolerentur, dicunt opinantes, quod major est ratio tolerandi Sacerdotes fornicarios, nec rigorem talem servandi sicut ab initio, quemadmodum ante tempora Gregorii noni, majori rigore hæc, ut alii dicunt, disciplina tenebatur. Hinc respondent ad quædam dicta Sanctorum ut Thomæ&

aliorum peccare eos dicentium, qui à fornicariis noto-

riis Missam audiunt, noc excusari eos propter negligentiam Prælatorum: tunc enim vel vigebant ampliùs timor Dei & disciplina Christianæ Religionis, ita ut posset leviter talis Lex executioni demandari: vel inexperti fortè erant hi Doctores quam generale & quam radicatum sit hoc malum, & quomodò deteriora flagitia circa uxores aut filias parochianorum & abominationes horrendæ in aliis provenirent apud multas Patrias, rebus stantibus ut stant, si quærerentur tales per Censuras arceri. Scandalum certè magnum est apud parochianos Curati ab concubinam ingressus, sed longè deterius, si erga parochianas suas non servaverit castitatem. Multos itaque compertum est ex sanctis Doctoribus fuisse, quos inexperientia temporum fefellit, & locuti funt, non quid fieri posset aut expediret, sed quid districta Juris divini vel humani Regula faciendum esse dictaret. Hi dum ad experientiam dissicultatum, & temporum, hominumque incorrigibilitatem veniunt, mutant plerumque sententiam: dicentes quod etsi talia mala sunt quæ aguntur à subditis, tolerare tamen magis illa expedit, quam cum periculo deteriori ea velle ad unguem resecare. Quocirca peccant non mediocriter quidam ex Religiosis præcipuè à mundi turbinibus abstracti, ut sunt solitarii, qui dum vitam attendunt Prælatorum, dum subditorum effrenatam malitiam intuentur, confestim murmurant, in hoc veritatem habet quod dictum est: Prælatos ad R & mox inaudita parte ipsi condemnationum ferunt sententias in absentes, eos quoque rodunt & devorant, non advertentes, scilicet inexperti rerum, quam difficile & frequentius impossibile sit omnia ad normam æquam flectere. Utinam hi saperent & super scipsos oculum retorquentes intelligerent, quot lites amaras, quot defectus culpabiles tolerare cogitur quilibet in seipso, nec sufficit tali sollicitudine se unum fufficienter emendare. Ipsi utique parciùs alios arguerent, qui belluam tot capitum, unam loquor Diœcesim aut Regnum, non per omnia regulatam habent; & profecto juxta comici sententiam, si hujusmodi essent in loco scilicet Prælatorum, aliter sentirent, aliter judicarent. Hee dicimus non ad excusationem inertiæ damnabilis quorumdam Superiorum destruentium pessimis exemplis vivendi & moribus factisque reprobissimis vitam subditorum; sed ut boni, quanquam in multis deficiant, non acerbius justo mordeantur.

Quarta Propositio. Expediens videretur Institutio, aut jam Institutorum talis interpretatio, ut solus excommunicatus aut suspensus à Judice, & non à solo Jure contraheret Irregularitatem immiscendo se Sacris, & talis folus judicialiter condemnatus, à potestate absolvendi in foro conscientiæ spoliatus censere-Primum ideo dicimus quia non statim advertit aliquis se Excommunicationem de facto à Jure latam incurrisse: quod si in tali nescientia immiscuerit se Sacris, aut aliorum consortio se junxerit, durum videtur talem esse Irregularem, & tali Irregularitate à qua solus Papa posset absolvere: hinc contemptus apud multos aut scrupuli varii, & pericula majora quam dici possunt oriuntur. De Excommunicatione minori quoad Irregularitatem non contrahendam est expressa Decretalis. Similiter de Suspensione patet; quoniam oppositum non est expressum in Jure: pænæ autem nequaquam ampliandæ funt. Cirlaris si se Sacris immisceat; quoniam ibi sit sermo de una tantummodò specie Suspensionis & in casu certo. Alia autem Decretalis ab eisdem allegata loquitur de Suspensione facta ab homine. Secundam partem propositionis idcircò posuimus; quoniam si oppositum teneatur, attentis rebus ut turbatæ sunt in Ecclesia, tota serè Christianitas fraudata erit beneficio Confessionis Sacramentalis. Quod sic ostendi-

mus. Si omnis excommunicatus à Jure, aut suspensus aut irregularis, perdit potestatem absolvendi tacramentaliter, quia perdit (ut dicunt Juristæ) Jurisdictionem omnem in alios, talis in foro conscientiæ nequaquam absolvit. Sed maxima pars eorum qui Confessiones audiunt, incidit sæpe in Suspensionem aut Irregularitatem & Excommunicationem, & hoc vel participando cum suis parochianis excommunica- A fectibus illos vel tolerare vel ad bonum finem ordinatis, vel tenendo publice concubinas, vel dum sunt infamati vitio aliquo publico, vel simoniaci, vel mercatores publici, vel ex aliis centum radicibus, tam apud Religiosos quam alios. Formidabunt igitur semper subditi, an fuerint ritè & verè sacramentaliter absoluti, & hoc rationabiliter in tanta sententiarum multiplicitate: hoc autem asserere quantum sit periculum & scandalum, Prælati viderint & Juristæ. Pro hac parte secunda propositionis facit Decretalis, quæ monet ut in necessariis subditi communicent cum Curato suo, qui tamen quandoque suspensus est, utpote cum fornicario publico. Constat autem quod Confessio est necessaria: si verò non potest absolvere Sacerdos excommunicatus à Jure aut suspensus, fit illusio talibus subditis; quoniam nec sacramentaliter absolvuntur, nec finaliter aliud reportant quam scrupulos, dum postmodum audiunt Sacerdotes suos potestate absolvendi caruisse.

Sententia Excommunicationis ferretur nisi pro contumacia facta in rebus purè spiritualibus, & ubi transgressio vergit manisestè in dissipationem Fidei & suæ libertatis, sicut est de hæreticis & schismaticis eorumque fautoribus, ficut de Interdicto diceremus. Excommunicatio siquidem baculus est purè spiritualis. proptereà non videtur rationabiliter assumenda ad protectionem rerum temporalium & quasi profanarum; quoniam res temporales non debent conservari vel repeti cum majori detrimento eorum à quibus repetuntur, quam sit utilitas proveniens apud repetentes. id est creditores; sed Excommunicatio majus damnum infert quam sit utilitas quælibet alia temporalis. Præterea non debet Ecclesia graviùs punire delinquentes civiliter quam secularis potestas: oppofitum tamen fit dum propter contumaciam cadentem in causa rerum temporalium Judex Ecclesiasticus incarcerat & ligat animas gravissimis Excommunicationis vinculis; Judex verò secularis sola corporum detentione contentus est. Rursus non est usquequa-C suis stupendiis militare. 1. Cor. 1x.7. Et qui Altario que certum, an Jus divinum concesserit Prælatis Jurisdictionem temporalem immediate; aut saltem ejus exercitium, ficut Christus illud à se abdicavit; aut si hoc constare potest, remaneret tamen incertum si Jurisdictionem secularem ex consuetudine vel dono Principum concessam, sibi possit Ecclesia per Jurisdictionem suam pure spiritualem exercere, prosequi & desendere. Sicut habet Ecclesia Jurisdictiones temporales, habeat ipsa & carceres, & alios coercendi modos, etiam corporales, quæ coercitio corporalis, licet apud grosse intelligentes & carnales austerior judicaretur, quis tamen fidelium mente prudens negaverit Excommunicationem bona longè diviniora tollere, & cunctis corporalibus pænis graviorem: immò fecundùm dicta Sanctorum, morte cor porali deteriorem existere? Si autem non pro qualibet contumacia infligitur mors apud Principes secula-D ter retribmionem. Ps. CXVIII. 1 12. Existimo neminem dures: quæ est ista Ecclesiasticæ libertatis mansuetudo, ut passim pro similibus aut minoribus culpis spiritualem inferat mortem? Denique dixerim ista non ad detrahendum factis Prælatorum, sed ut occasio præstetur maturiùs in hac re statuendi & tollendi tot vexationes incredibiles, quas pauperibus laborantibus Promotores Curiarum & alii quidam, his baculis fulti, præstant in contemptum Dei, damnationem Præsatorum, & Ecclefiasticæ Jurisdictionis irrisionem. Ampliùs ista non sunt ad determinandum que diximus in

Tomi III. Pars I.

his Propositionibus; præsertim ubi textus Jurium palam repugnare viderentur: sed datam volumus esse occasionem studendi Jura illa, & mitiori interpretatione ea dijudicandi, quam faciant quidam ad pauca aspicientes, & qui de facili enunciant pro aliorum illaqueatione, illibertatione & damnatione.

Sexta Propositio. Expedientius est in multis dere, quam per fulminationes Sententiarum & condemnationum, aut per Prædicationes rigorofas eos conari funditus extirpare. Ratio patet ex præmissis. Unde præcedentia facta Sanctorum nos docent, qui multa quæ malè fieri videbant & nequibant corrigere, vel tolerabant vel ad aliquem finem bonum ordinabant. Sic idololatrarum superstitio facta in Februario in honorem Cereris, in venerationem transiit Beatæ Mariæ Virginis. Sic honor Augusto Cæsari præstitus, in honorem Petri est conversus. Sic Pantheon Templum omnium idolorum vertit Papa in Ecclesiam omnium Sanctorum. Fortè tali arte possent encuenia, quæ prima die anni mittunt homines, ad bonum finem tra-Sic nativitatis sue celebratio apud quosdam Principes Christianos ad gaudium de suo Baptismate posset retorqueri: hæc enim agere faciliùs est, quam torrenti consuetudinis pertinaciter obniti velle. Hoc modo docendi funt omnes habere oculum fimplicem, ocu-Quinta Propositio. Expediens videretur ut nulla p lum intentionis rectum; quo habito merebuntur in multis, ubi aliàs gravi se delicto constringerent. Exempli gratia de celebrantibus Missam sumpta pecunia; de euntibus ad Horas Canonicas in Ecclesiis, & ad Obitus spe distributionum; de dantibus & accipientibus Curas & Beneficia ad censum annuum; de recipientibus pecunias in collatione Ordinum; de præ-• dicantibus pro mercede; de quærentibus placere in suis actibus & sermonibus publicis & artificialiter ob hoc ordinatis; de habentibus plura Beneficia, & similibus, in quibus peccant multi ob defectum doctrinæ & rectificationis suæ intentionis, quibus alioquin merces deberetur. Tangamus hic ad extremum perfunctorie modum rectificandi aliqua ex præmissis. Si quis celebrat Missam, aut aliud quodcunque opus spirituale peragit, & inde sperat mercedem temporalem ; constituat ipse sibi mercedem illam non tanquam pretium spiritualis illius operis: non enim esset æqua commutatio; sed accipiatur illud temporale tanquam pro sustentatione Ministri; non enim suis tenetur quisquam servit (sicut dicit Apostolus) de Altario vivere debet. Ibid. art. 13. Hoc titulo, qui dicitur sustentatio Ministri, salvatur omnis receptio moderata rerum temporalium pro spiritualibus, juxta sententiam Domini Durandi in hac materia. Hæc autem sustentatio qualis aut quanta esse possit, non cadit sub arte generaliter definire: sed hoc loco sicut & in omni virtute, medium sumi debet, prout sapiens judicabit, attentis circunstantiis omnibus, aut prout hominem unctio divina docebit. Hanc eamdem sententiam dicunt alii sub aliis verbis, quod omnis res spiritualis propter temporale lucrum tanquam propter motivum minus principale, aut propter finem Deo subordinatum, qui dici potest finis consecutivus, licitè quæri, diligi vel exerceri potest. Ad hoc nimirum est illud Prophetæ: Inclinavi cor meum ad faciendas justificationes tuas in eternum, propbitare quin posset Deus diligi à me & exorari, ut mihi det vitæ fustentationem ad liberiùs eidem serviendum : actus autem magis spiritualis qualis est, quam Dei dilectio vel ad eundem oratio? Fas habet insuper aliquis exercere se vel in una Religione vel Cura vel alio spirituali opere, ut inde sustentetur ad vitæ necessaria, non quidem sistendo in hoc; sed ulteriùs referendo in Deum; ut habitis talibus vitæ necessariis, ipse deinceps liberiori mente valeat Deo militare. Dicunt Doctores, nominatim Guilielmus Antissiodorensis, quod nullus prædicare debet, hoc

est, prædicationem suam ordinare, tanquam medium dum; sed quia de facto non exequiuntur Leges puniad habendum vitæ sustentationem; esset, inquiunt, hic ordo pervérsus, si digniùs ad indigniùs ordinaretur. Horum dicta sic accipienda sunt, ubi ad illud temporale figeretur intentio principalis, & ad Dei honorem ipsa nequaquam ulteriùs referretur: dum autem non est finis principalis sustentatio hæc Ministri vum quoddam vel finis minus principalis in alterum finem rursus ordinatus, nullum videtur hic de Simoniaca perversitate periculum imminere. Ista sic elucidare, tutius est ad serenandum conscientias simplitragica aut satyrica reprehensione omnes generali simoniæ lepra reddere infames velle. Hac intentione potest teneri Cura ad censum annuum, potest haberi respectus ad lucrum distributionum, potest in casu recipi moderata pecunia ab ordinatis sub Prælatis, si sit aliunde nimis pauper, nec immineat scandalum; quoniam omnes Decretales super hoc confectæ, sunt de Jure humano quoad multa, quas potest abolere consuetudo ad oppositum, dum suerit oculus simplex modo dicto; sic possunt obtineri duo vel tria Beneficia secundum eorum tenuitatem & si sine scandalo fit, attenta personæ obtinentis qualitate & ipsius ad Ecclesiam utilitate. Sic potest, immò & sæpe debet quærere Prædicator aut alius placere hominibus in suis acti-Deum, & ut libentiùs monita salutis suscipiant: neque tamen sum nescius quin in prædictis sæpe cadat vilis quæstus atque simoniacus; ut si quis habeat aliundè sufficienter undè pro decentia status vivere possit, ipse multiplicat sibi per talia opera spiritualia grandiores divitias supervacuas aut præter necessarias, aut ubi suam Beneficiorum pluralitatem causa rationabilis non excusat.

#### LECTIO QUINTA.

AD determinationem solidiorem materize quam traclandem suscepimus super quidditate peccati mortalis & distinctione ejus à veniali, multa quasi jam fundamenta jecimus, perscrutando sinditùs quid sit, Lex propriè divina, quid naturalis, quid humana & de conditionibus utrarumque: hic est enim vivax sundus totius difficultatis: porrò jam nonnulla diverticula quasi superædificantes adjecimus. Perscrutandum Lege. Jus in antiqua, Jus in nova, Jus in Religiorursùs esse video, ne nos æquivocatio nominis fallat, & ut ædificii nostri certior structura certiùs consurgat, si fortè sit aliqua Lex divina quæ non sit obligatoria: nam de obligatoria sermo duntaxat habitus est. Videtur nempe Lex divina totidem modis dici, quot modis divina voluntas nominatur: dicit autem Magister primo Sententiarum, quod quinque sunt Dei voluntates, sumendo signum pro signato. Et hæ subhoc metro complexæ funt:

Pracipit & prohibet, permittit, consulit, implet.

De voluntate præceptiva & prohibitiva multa jam diximus. De permissiva verò memini me alio loco distinxisse, quod aliqua dicitur permittere Deus. Primò quia non vult prohibere aut præcipere oppositum; hoc modo permisit libellum repudii & uxorum pluralitatem in antiqua Lege. Secundo permittit, putique habebant sicut & nos, non mentiri, multa quia non punit pœna temporali: hoc modo permittit mala fieri quæ non punit in injustis. Deinde tertiò aliqua permittere dicitur, non quia non puniat; sed quia non impedit ea fieri, cum utique posset: quamquam hoc justissimè faciat, eliciendo ex his malis bona, secundum potentissimam sapientiam suam attingentem à fine usque ad finem fortiter, & per inscrutabilem abyssum judiciorum suorum. Denique quartò potest aliquid permitti, non quia judicetur faciendum, aut quod denuntietur per Leges & Statuta punien-

tivæ contra delinquentes tales, ne deteriorem exitum res habeat. Hoc modo tolerantur quandoque hæretici & schismatici & alii hujusmodi inter Christianos dum scissura deterior ex eorumdem exterminatione verisimiliter timeretur. De hac igitur Lege permissiva similiter & de impletiva, quæ dicitur esse essicax opequæsita per aliquos actus spirituales, sed est vel moti-A ratio Dei, & quæ non est de per se obligativa, in tantùm dicta sint. Superest dicere de Consilio quod Lex appellatur non quod liget ad observationem sui, eam quippe deserens pœnam non incurrit; impletio tamen ejus præmium meretur & coronam. Eam prætereà cium, & pro rectificatione suarum intentionum, quam Legem Consiliorum divinorum nihil pendere velut inutilem & tanquam observatores corum non inde perfectiores fiant improbare, damnationem non evadit. Hæc Lex potissimum respicit tertiam vitam, quam esse posuimus confirmationis stabilitæ, aut eorum qui tali vitæ jam jamque approximant, ut funt viatores persecti. Hæc summatim memorata sint ex eis quæ de quintuplici signo voluntatis divinæ, quæ est Lex prima, Doctores tradiderunt. At verò Legem alteram si superaddiderimus mediam inter Consilium & Præceptum, quæ monitio vel mandatum vel ordinatio aut alio nomine absque controversia nominetur, fortè videbimur protinùs transgredi terminos quos posucrunt Patres nostri; sed non ita est: consonabimus potius eorum traditionibus, & eas apertius intuebibus, non propter se, sed ut videntes glorificent mur; apparentes quoque controversias inter ipsos de peccato veniali & mortali, nos faciliori nexu in unum compingemus.

Loquuntur itaque nonnulli Sanctorum de peccato veniali tanquam sit contra Præceptum divinum, ut Bernardus in Libello suo de Pracepto & Dispensatione : & Gandensis idem ponit ex autoritate Augustini in suo

quodlibet. III. q. 21.

Aliorum opinio contraria, ut Thomæ & communis scholæ, dicentium veniale non est contra, sed præter Præceptum. Primi faciliùs & expeditiùs loqui videntur, ponentes quodlibet peccatum esse contra Præceptum, quoniam profunda consideratio reperit nihil esse peccatum nisi quia prohibitum. Pravaricantes repuravi omnes peccatores terra, inquit Propheta. Ps. exviii. 119. Prohibitum dico, vel Legè divina immediate, vel naturali aut humana, voce, scripto vel mente : nam non habentes Legem ipsi sibi sunt Lex, ad Roman. 11. 14. Prætereà frequens usus est in omni nibus & Universitatibus, ubimulta statuuntur sub nomine præcepti & voti & juramenti & comminationis æternæ mortis, quorum aliqua omittere vel opposita facere, non facit hominem reum peccati mortalis. Nonne data erat antiqua Lex Judæis in Præceptum? Perspicuum est hoc. Deuteronomii VII. & VIII. Et adduntur maledictiones capite 26. Idem feremie XI. Habetur insuper. Deuteronomii xxvi. quomodo ipsi profitebantur anno quolibet totam Legem. Denique positum est fosue xxiv. qualiter populus Judanrum expressa voce seipsum obligaverit ad omnia facienda quæ Dominus mandaverat: attamen quis diceret eos in omni transgressione cujuslibet contenti in illa Lege mortaliter deliquisse? Agebant nihilominùs ut videtur contra Præceptum & votum & professionem maledictionis interminatione vallatam. Præceptum tamen esse mendacia sola venialia nullus negat. Similem facit rationem Bernardus Libello prædicto de cis quæ in Evangelio contenta sunt, ut quod non sit irascendum fratri, non gravanda corda crapula & ebrietate & curis hujus seculi, non dicendum verbum otiosum, neque jurandum & similia, quorum actus crebrò veniales funt. Ita in Statutis Religionum quantumcunque juramento aut voto firmatis. Quod ut manifestiùs siat accipiamus aliquem qui juramento aut voto, ut sæpe sit, se astrinxerit: sit ita quod sideliter & diligenter adimplebit opus injunctum, aut quod in omnibus suo tali superiori honorem servabit. Nullus arbitror audebit condemnare istum sic jurantem pro quacumque negligentia aut irreverentia ad mortale delictum, cum omninò leviter possit intercidere negligentia & irreverentia, nunc ex ignorantia aliquantulum crassa & supina, nunc ex impotentia & infirmitate, aut absque consensu perfecto: aut quia trans- A tem. Numquid non impossibile est simul eamdem anigressio talis non est notabilis damni seu contemptus apud eos quibus ipse fideliter servire, & quos honorare juravit : attamen omnis negligentia contrariatur primo juramento, & irreverentia secundo; nisi quis glossaverit juramenta hæc, prout infra doce-

Quid dicemus ad hæc? Nunquid est spiritus dissentionis in cordibus Sanctorum Dei, ut quod unus approbat, alius damnet. Studeamus ergo controverfiam hanc verbalem (quia de re fatis constat & convenit) ad concordiam adducere: ita enim agere hic & alibi modestius & falubrius atque utilius est, quam uni parti vel alteri tam pertinaciter inniti ut altera condemnetur. Intolerabile siquidem est confestim existimare de fanctis sapientibus, & tanta sedulitate veritatem scrutantibus, cos in rebus non usquequaque difficilibus tum dissonis assertionibus erravisse.

Hos controversiæ nodos faciliùs enodare poterimus, si aliquam priùs dederimus similitudinem ex viscendamus. Comparemus ergo peccatum ad morbum, & vitam spiritualem ad corporalem, ut ab initio secimus & repetamus dicentes: quod vita animæ quadruplex est, scilicet naturæ, gratiæ, actionis meritoriæ, confirmationis stabilitæ. Secundum hoc ponuntur aliquæ Propositiones primò de peccato, dehinc de meritò.

Prima Propositio. Peccatum mortale & veniale non funt contra vitam primam, sic quod eam prorsùs enecent: hæc enim vita consistit in bona dispositione naturalium; ut sunt vivax ingenium, tenax memoria & similia, aut in donis gratuitis, non tamen gratum facientibus; ut sunt scientia multiplex & habituationes quædam bonæ ad virtutes folùm morales. Hæc verò etsi lædantur quandoque per peccatum, non tamen ea funditus expelli necesse est: alioquin nullus in peccato mortali viveret vita naturæ præ-

Secunda Propositio. Solum peccatum mortale est contra vitam secundam, tanquam sibi omninò incompossibilem; cum enim vita animæ spiritualis propriè dicta, sit ipse Spiritus sanctus, non quidem formaliter, sed intima quadam unione & illapsu vivifico nobis inexplicabili: hæc vita tamdiù & non ultra est in anima, quamdiù manet in eadem ipsa harmonia charitatis & aliorum donorum per eam formatorum; cujus harmoniæ spiritualis facta dissolutione, Deus discedit ab anima & moritur illa morte de qua Propheta denunciat, quod mors peccatorum pessima. Pf. xxxIII. 22. Est igitur peccatum mortale quasi vulnus letiferum aut cibus pestifer, dissolvens qualitativam illam dispositionem, complexionalem in qua vi-

Sed peccatum veniale non est nisi morbus quidam aut vulnus citra mortem, secundum magis tamen vel ex illorum multitudine generetur quidam morbus alius mortifer, ut sæpiùs contingit; ita ex quotcunque venialibus peccatis vita gratiæ nequaquam amittitur, licet benè disponant ad generationem mortalis: videtur tamen oppositum voluisse Dominus Antisiodorensis, si non cauté intelligatur. Juxta hanc similitudinem taliter, & non aliter dicitur esse veniale peccatum contra vitam gratiæ, qualiter morbus aliquis citra mortem, vel languor febrilis tertianus, aut leve vulnus dicitur effe contra vitam in corpore.

Tertia Propositio. Actus peccati venialis rationabiliter potest dici contrarius vitæ tertiæ, quæ est actionis meritoriæ, quam vitam appellamus vitam secundam gratiæ, sicut operatio viventis, sua vocatur ab Aristotelevita secunda. Actus itaque peccati venialis non compatitur secum in eadem anima & pro eodem tempore actionem meritoriam à vita gratiæ procedenmam agere liberè ex gratia & non ex gratia? Sic idem actus non potest este meritorius & venialis, nec eadem anima fimul agere meritoriè & venialiter demereri. Hanc intentionem ficut opinor) habent Doctores, qui dicunt peccatum veniale non esse contra charitatem, sed contra charitatis servorem; appellantes fervorem actionem ex charitate venientem, quæ quidem actio pro tune impeditur, dum actio venialis committitur. Exinde patet deductio qualiter peccatum veniale fugibile cit, cum impediat opus actionis meritoriæ, quæ in magnum cederet augmentum gloriæ. Sic fortè rationabiliter diceremus morbos aliquos magis esse contra vitam animalis secundam, quam primam, licet in vita prima spirituali hac sit dislimilitudo ad corporalem, quod tota & subito perditur, vel integra retinetur: nifi quis diceret quod harmonia vitæ spiritualis quæ est charitas non parum stabilitur per alias dispositiones virtutum qualitativas; quibus debilitatis aut perditis charitatem levius expelli confequens sibilibus, per quam quasi per scalam ad invisibilia con-B est. Signanter verò locuti sumus de actibus peccatorum venialis & mortalis; quoniam habitus dictibenè stant cum actibus oppositis, ut habitus avaritiæ cum actu gratiæ.

Quarta Propositio. Actus & habitus peccati cujustibet repugnat quartæ vitæ, quæ est vita confirmationis stabilitæ, præsegtim in Patria; quoniam in via fortè potest esse confirmatio aliqua compatiens veniale. Nunc ad propositum, sicut habemus in Præcepto, aut non in Præcepto habere vitas prædictas; ita peccatum veniale affirmabitur aut negabitur esse contra Præceptum. Proptercà sicut sola vita gratiæ gratum facientis cadit sub Præcepto; sic quod habità ea servat homo Legem totam, & ea non habitâ non perfecte custodit eam, ita peccatum solum mortale dicetur isto modo contrariari Præcepto. Ecce quo pacto diversis respectibus veniale dicitur vel negatur esse Præcepto contrarium, quo-, rum respectuum illi istum, alii ex Doctoribus alium ' habuerunt.

Quinta Propositio. Nullum meritum vitæ æternæ procedit à sola vita prima. Ratio in promptuest; quia talis vita non includit Charitatem quæ est radix meriti. Demeritum vitæ æternæ sicut procedere potest à vita prima & similiter meritum boni temporalis, sic vita altera, gratiæ scilicet nullum demeritum vitæ æternæ: licet benè meritum & demeritum bonisolius temporalis compatitur. Declaremus ea in quibus potest esse ambiguitas, & dicamus quod in pura vita naturæ qualem diximus; possibile est hominem æternæ mortis esse reum, & tamen boni alicujus temporalis facit eum Deus gratis participem de congruo, propter quamdam adæquationem operum fuorum bonorum de genere ad bonum aliquid temporale: quamvis enim peccator indignus sit etiam pane quo vescitur, dicente Auminus ipsam animam inficiens & infirmans. Et sicut ex gustino, & hoc de rigore severæ Justitiæ; tamen Justitia mille vulneribus non mortiferis homo non moritur, nisi Dei misericordize tante conjuncta est, ut non sinat bonum etiam de genere absque decore remunerationis faltem transitorie. Ceterum nihil impedit quin homo vivens vita gratia, quandoque bonos actus producat, non ex vita secunda gratiæ, non ex Charitate, sed ex fola vita prima scilicet naturæ: quo casumeretur homo justus non minus quam injustus; non tamen usque ad meritum beatitudinis æternæ, quia non est surs actus à vita gratiæ radicaliter elicitus, meretur ergo solum bonum temporale. Reliqua patent intuenti. Hic prætereà dicendum videtur de merito solii s D 3

boni temporalis quoad vitam secundam, quæ est actionis meritoriæ, sicut de peccato veniali diximus, quòd videlicet eodem momento temporis non se compatiuntur; non de per se ex malitia actus, sed de per accidens ex imperfectione ejus, quoniam agere fimul ex gratia non contingit ex sola vita naturæ. His itaque determinatis per fimilitudinem advertere possumus quid sit peccatum mortale, quid veniale, quid meporalis. Omnis itaque actus liberè elicitus aut dissolvit principalem harmoniam in qua confistit vera animæ vita quæ Deus est, & sic est mortalis & demeritorius vitæ æternæ; aut impedit tantummodò de per se vitam secundam gratiæ, quæ dicitur actio meritoria, aut vitam naturæ turbat & obscurat, & sic est peccatum veniale & demeritorium boni temporalis. Dixi de per se causa dicta. Similiter omnis actus liberè elicitus si fiat ex vita gratiæ, est meritorius vitæ æternæ. Si fiat ex sola vita naturæ cum circunstantiis eandem vitam concernentibus, est meritorius boni solius temporalis, & sæpè de congruo ad vitam

gratiæ disponit.

Placet iterùm alias similitudines sub majori compendio stringere. Dicit Propheta de Deo: Quia ipse est Dominus Deus noster, nos autem populus ejus. Ps. xciv. 7. Est igitur quædam politia inter Deum & nos, omni politia Leges institutas esse tanquam conservatrices vitæ civilis subditorum inter se & nihilominùs ipsorum ad Dominum suum. Istarum Legum in politia humana quæ exemplata est à divina, aliquæ teruntur sub pœna mortis, ideo capitales & mortales nominantur: aliæ sub minori pæna quæ non est exterminativa, & dicitur pœna civilis. Has verò Leges omnes vocat usus communis Edicta & Præcepta & Jussa seu prohibitiones, proptereà consequenter habent dicere sic loquentes quod omnis transgrediens aliquam Legum prædictarum, peccat in Legem & contra Legem Principis, hic quidem capitaliter, hic solùm civiliter. Ecce quomodo potest etiam peccatum veniale in politia spirituali dici contra Legem sieri prohibentem illud, non sub pæna mortis, sedalia mitiori. Alia comparatio esset tertia, amici ad amicum, Patris ad filium, sponsi ad sponsam; utrobique enim reperire est quædam vincula amicitiæ, quæ quædam funt dissolventes amicitiam, quædam duntaxat illam in parte turbant & lædunt, dum videlicet quamdam indignationem inducunt, non tamen usque ad odium. Primæ offensarum carent venia, quasi fint mortales, aliæ non &c. Quarta similutudo poneretur de arbore mala respectu fructuum mortiserorum, qui à radice cupiditatis, non nisi per truncum consensus liberi generantur. Possiunt itaque gigni alia quædam spuria vitulamina & inutiles plantulæ, ut fit in prædicta radice, non tamen per principalem truncum; sed velut à latere. Fructus illi sunt peccata mortalia; plantulæ verò illæ sunt actus veniales. At verò quosdam intueor quibus non satisfactum est per has similitudines de peccati mortalis & venialis distinctione; aut quia nondum elucet, inquiunt, ex prædictis sub regula generali certa de actu quolibet quando erit mortalis & quando venialis; sed est certitudo ri differentia hæc assumpta est. Ad hæc respondemus dicentes primò, quod petens hujusmodi regulam generalem facientem particulariter & infallibiliter scire de quolibet actu si est mortalis aut venialis; similiter petit ac si quæreret à Medico doceri se uno verbo regulæ generales de omnibus morbis & venenis & cibis & vulneribus, quando & quando non mortem inferrent. Certè ut ad fingulares circunstantias & ad particularia Legis Præcepta diligens nostra consideratio descendat, oportet: quibus perpensis loquendum est

ut sapiens judicabit. Idem cibus (exempli gratia) nonne quæso potest uni mortem certam, alteri ægritudinem levem inducere? Vide quod venenum fortiffimum mortis inductivum, ipfi compositores theriacæ ad mortis evasionem conficiunt. Porrò igitur diversis hominibus immò eidem homini variis temporibus quis nesciat eundem cibum nunc salutiferum fieri, nunc mortem celeriter operari? Quid igitur, inquies, ritum & demeritum, aut boni æterni aut solius tem-A super his cognoscendis doctrina proderit? Multum per omnem modum. Nam regulæ generales fundamentaliter traditæ, dum ad particularia ventum est, ostendunt quid de singularibus judicandum sit : singularia quippe ad regulas illas universales resolvere convenit, quo facto veritas elucescet; carens autem notitia hujulmodi regularum universalium, quando precor ipse poterit his resolutionibus uti, quando mensurabit ad regulas, qui regulas non habet? Proderit tamen nec negamus circa species peccatorum regulas apponere, qualiter in vulgari jam fecimus, & examinatius in Latino tradere (si Deus annuerit) proponimus. Ceterum altera nos objectio fortius premit, dum quærit ut à priori inter mortale & veniale secernamus. Beatus Bernardus in loco præallegato de Precepto & Dispensatione nititur, & prima facie apparet, dubitationem hanc absolvere per hoc quod omne peccatum quod fit ex contemptu est mortale, ficut inter Dominum & subditos. Videmus autem in B si fiat autem etiam contra Præceptum aliquis actus & non ex contemptu, venialis reputatur. Quam distinctionem ut ego meliùs intelligerem consului Summam Domini Antisiodorensis, ubi loquitur de contemptu, & dicit quod contemptus est appretiari rem minùs justo. Alio modo est rem negligere & de ea non curare, ut dum peccans habet circunstantias retrahentes; sed eas non curat advertere, claudit quoque oculum quodammodò, & vertit tergum ad eas. Tertio modo, est irasci rei tanquam vili, & eam aspernari. Primum malum, secundum pejus, tertium pessimum. Dicamus ergo, quod in omni peccato etiam veniali committatur contemptus Dei primo modo verè vel interpretative; secundus contemptus intervenire potest tam in mortali quam in solo veniali; tertius contemptus circa Deum præcipientem & erga Prælatum suum in quantum Prælatus est, non videtur unquam fieri cum deliberatione completa absque peccato mortali & hoc vocatur propriè contemptus. Nihilominùs adest vita aut Lex civilis inter eos. Offensarum verò vertendum est diligenter, quod refert plurimum dicere aliquid fieri ex contemptu, aliquid esse cum contemptu, sicut resert sieri aliquid ignoranter, & aliquid ignorantia: dicitur quippe aliquid fieri ex contemptu, quando contemptus est principalis causa talis actionis, fic quod illo non existente non fieret actio. Ita quis operatur ex ignorantia, quando illa non existente nullo modo fieret id quod fit: provenit autem actus nonnunquam cum contemptu verèvel interpretative; non tamen ex contemptu; quia contemptus non est in causa; sed vel infirmitas, aut debilitas, aut ignorantia, aut affectio aliqua vitiosa & libidinosa quæ dominatur, sicut peccat aliquis quandoque ignoranter, ita tamen quod non minus operaretur si illud cognosceret. Proptereà palam est tunc ignorantiam non esse causam agentem sed circumstantem, quemadmodum contingit in subditis qui dicunt se scandalizari de factis Superiorum, quos tamen ab qualis priùs, aut quod à posteriori magis quam à prio- Dactionibus malis non compesceret scandali cessatio & Prælatorum vita bona, sed ita sibi blandiuntur, & super alios quærunt excusationes in peccatis. Ex his omnibus non videtur regula generalis posse sumi de distinctione inter mortale & veniale, penes hoc quod est, esse vel non esse ex contemptu, quoniam si capiatur contemptus primo modo, non est necesse omnem actum factum ex contemptu esse mortalem, dum scilicet Deus vel Prælatus appretiatur minus justo solum venialiter, & ex contemptu tali mentitur aliquis, aut otiosè jocatur, aut lente resistit primis motibus. Similiter ex secundo contemptu potest ovenire; quamvis ita non leviter nec frequenter. Denique actus qui provenit deliberate deliberatione completa ex tertio contemptu est ut mihi videtur semper mortalis : hoc enim fit, quando peccans attendit ad praceipientem & ad Pracceptum ejus licitum, fit Dets, fit Pralatus, & propter vilipensationem & aspernationem præcipientis suique Præcepti, assurgit estrenate ad actum A habetur ad ista consideratio. Porest nihilominus talis talem faciendum vel omittendum, alioquin non facturus vel non omissurus ! hoc propriè est agere ex contemptu, tanquam si dicat ut aliqui: Ego in defpectum vestri & quia fic præcipitis, again in oppofitum. Veruntamen non omne peccatum mortale tal li circunstantia vestitur : "& ita convertibiliter non funt idem peccare mortaliter, & peccare ex contemptu, similiter nec peccare venialiter, & peccare non ex contemptu. Vellem ergó aliquid posse offerre lucidius ad illustrationem hujus materiæ & fortè poslumus non inutiliter dicere, quod in quolibet Præcepto attenditur quadruplex latitudo. Magna, parva, minor, & minima. Magnam dicimus infra quam consistit justitia, qualem à nobis requirit Deus sub pœna incurrendi odium suum cum reatu mortis æternæ. Extra hanc latitudinem non stat rectitudo, quam qui transit & egreditur agendo vel omittendo, ipse in tor- & judicium : alioquin justitia in iniquitatem, & se-tuositatem peccati mortalis semper elabitur. Hæc la-B veritas in crudelitatem converteretur; quemadmodum titudo magna est & medium virtutis, quale posuit Aristoteles esse divisibile tanquam signum ad sagittam. Conformiter ad hoc loquitur Horatius:

Est modus in rebus sunt certi denique sines. Quos ultra citraque nequit consistere rectum.

Secundum hanc Præcepti acceptionem strictissimam peccatum solum mortale, & non ipsum veniale est contra Præceptum. Aliam assignabimus latitudinem parvam & præcedente strictiorem, infra cujus limites confishit justicia seu rectitudo, qualem exigit à nobis Deus mediatè vel immediatè; si volumus evitare non tantummodò odium fuum cum reatu poenæ æternæ secundum Legem; sed etiam offensam ejus qualemilbet, aut non retardari à vita æterna, aut temporali-ter non puniri. Exorbitatio ab hac latitudine Præcepti constituit aliquando peccatum veníale tantummodò, dum videlicet deviatio non est tanta quod exeat C primam latitudinem, nec ita parva quod non maneat infra secundam. Hoc modo qui considerat Præceptum, palam habet dicere quod veniale sit contra Præceptum sive sit veniale ex genere, cujus scilicet objectum non est de per se notabilis malitiæ, ut mentiri officiose, aut loqui otiose; five fit veniale, quia fit contra conditionem naturæ primitus institutæ, ut sunt omnes primi motus prævenientes rationem; sive sit veniale ex defectu plenæ deliberationis & consensus, ut sunt cogitationes illecebrosæ non morosæ, aut sicut evenit in pueris & infirmis, & aliis non habentibus plenitudinem usus rationis, in quibus ea sæpe venialia sunt, quæ apud viros grandiores meritò criminalia dicerentur. Adducamus exemplum: ut manifestior sit sermo noster de hac latitudine duplici Præcepti. Sit istud Præceptum: Honora Deum & Parentes. Vide quod potest aliquis non honorare Deum & Parentes multipliciter. Uno modo, quia pro tempore & loco D quequaque loquendi proprietas judicio multorum scrquibus honorandi sunt, ipse dum cogitat de eis, spernit eos consensu pleno & deliberato, aut scienter cum deliberatione perfecta illa tunc omittit quæ ad honorem debitum pertinent: erit igitur hæc latitudo Præcepti sic explicabilis. Honora Deum & Parentes loco & tempore quibus cogitabis de eis, sic quod sensu perfecto ac deliberato cos nec malignanter inhonores, nec honore suo voluntarie, scienter atque notabiliter prives. Quisquis exicrit hoc medium virtutis, eamque latitudinem, ille profectò tenebitur reus deviationis tortuosæ criminalis. At verò quia contingit ali-

ter inhonorare Deum & Parentes vel non honorare: erit rursus alia latitudo Præcepti sumpta per epikeiam ex aliis circumstantiis. Potest itaque inhonoratio talis contingere quæ non erit notabilis malitiæ in genere suo, ut esset levis gestus aut risus, aut verbum aliquod minus fobrium in præsentia Dei, aut Parentum suorum, etiani cum deliberatione, & dum actualis mhonoratio reperiri, que licet ex se fit notabilis; caret tamen confensu pleho moroso & deliberato ob ztatem, infirmitatem, ignorantiam, furreptionemve: Facientes primam inhonorationem; dum tamen abP que scandalo fiat ahorum, quisauderet culpæ mortalis arguere? Secundam fimiliter nullus opinor lit mort talem accusabit : ita in omni sere Præcepto reperire est. Exhine elicitur evidens necessitas virtutis illius quam Aristoteles epikeiam, hoc est interprétativam Legum appellat; cujus est considerare non nudum de fe Præceptum, sed circunstantias omnes particulariter ipsum vestientes': ex hoc consequenter habetur modus concordandi rigorem justitive atque severitatem disciplinæ, cum lenitate miscricordiæ & savorabilis indulgentiæ. Immo sic necesse est ut in omni actu nostro ad alterutrum cantemus Domino misericordiam si quis parvulum suum damnare vellet ad carceres, quia puerili ira motus Matrem percussit. Ita de ebrio aut fatuo aut inadvertente quis non agnoicat hanc pœnam esse injustissimam, quam in alium grandævum, sobrium & deliberatum liceret inferre? Quare concluditur quod Pracceptum si sub prima latitudine explicata cogitetur, aliter obligat quàm sub secunda. Et hæc distinctio concordat Doctores in hac materia; utuntur enim Præcepto secundum primam latitudinem illiqui dicunt veniale non esse contra Praceptum, sed ipsum compati: aliis placet nomen Præcepti ad secundam latitudinem extendere, cujus rectitudo contraria est cuiliber obliquitati veniali: & quia de re constat discolum esse pertinaci animositate de verbis conten-

Forte tamen confusio & hæc apparens controversta Doctorum vitaretur ampliùs, si suum cuilibet latitudini nomen appropriaremus, vocantes primam latitudinem Præceptum & prohibitionem. Secunda autem latitudo, Mandatum & Statutum vel ordinatio vel monitio diceretur. Et placet nobis ampliùs hoc nomen monitio, quia fonat ut ratio fit pervigil, ut nec venialibus deturpetur; hoc est quod conjecturare volebamus dum imaginabamur quamdam Legem mediam inter Præceptum & Consilium, & plus ligat qu'am Confilium, & minus quam Præceptum; tanquam si diceremus in omni politia illam Legem duntaxat esse Præceptum, cujus transgressio secundum omnes circunstantias pensata, extremo mortis supplicio plectenda censetur: illi verò Legi monitionis nomen appropriate daremus, cujus transgressio circunstantiis omnibus ponderatis veniam habet, aut temporalem solum punitionem demereretur. Superest deinceps assignare in Prieceptis & monitionibus, vel Mandatis duas reliquas latitudines, minorem & minimam, conformando sermonem ad præmissa; quamvis non usvabitur. At si res placet satis est. Est itaque tertia latitudo, complectens non folum duplicem priorem rectitudinem justitiæ, sed pariter finis consecutionem, aut meriti rationem, hoc est si volumus consequi sinem nostrum vel meritum, nos ut taliter agamus necesse est. Isto modo actus boni sola bonitate morali, & qui non procedunt ex charitate, quamvis sint infra primam & secundam latitudinem rectitudinis prioris, quoniam non funt peccata mortalia aut venalia; nihilominus qua per cos neque meremur, neque vitam æternam consequimur, dici possunt non esse consor-

mes Pracceptis. Hanc latitudinem intendebat Chris stus cum ait: Si vis ad vitam ingredi, serva Mandata. Matth xix. 17. Ita per argumentum à contrario sensu Mandata non servantur, si per ea non ingrediamur, ad vitam, hoc oft, si non mercamur. Non aliter dia ceremus de præceptis politiarum, quod si operantes ea non attingant finem & intentionem præcipientis, agens benè solum moraliter, pro tempore quo non astringitur ad opus ex charitate; quia dum ad hoc obligatur, jam non benè ageret etiam moraliter, si ex Charitate operari desisteret. Demùm quarta latitudo omnium strictissima assignatur, quæ non solum observationem; sed observationis exigit perfectionem: Hoc modo dicere videtur Dominus: Estore, inquit, perfecti, sicue & Pater vester coelestis perfectus est. Matth. v. 48. Si vis perfectus effe &c. Ibid. c. xix. 21. Ad hunc intellectum ponebat Augustinus Præceptum de dilectione Dei non posse à viatoribus hic impleri. Tertia latitudo dici posset Consilium. Quarta persectionis complementum. Quamobrem utendo nomine Præcepti in quadruplici hac latitudine, quarum ultima stat velut in indivisibili, actus quilibet liber non solùm mortalis aut venialis, sed qui est bonus sola bonitate morali, aut imperfectus in bonitate meritoria, diceretur à Præcepto deviare, nec illud implere; quia tamen actus boni moraliter aut imperfecti meritorii, B liquis securiori facilitate judicium. Dicamus igitur licet sint quædam imperfectiones, deformitate tamen carent culpabili, non habet usus eos dicere esse contra Præceptum. Quoniam insuper peccata venialia nequaquam tollunt amicitiam Dei, nec inducunt mortem æternam, usus fuit communior Doctorum dicere ea non contra, sed præter Præceptum; quamquam alius modus loquendi tolerabilis sit, attento quod hujusmodi sunt obliquitates quædam, seu injustitiæ, deformitates & offensæ, & res illicitæ, & monitionibus sanctis adversæ.

#### LECTIO SEXTA.

MULTA jam diximus; sed pro magnitudine & utilitate rei vereor ne pauca; veruntamen utcumque iter patefecimus ad ulteriora pergere volentibus & valentibus. Aperuimus insuper senestram ad tio quærenda prior; sic de duabus offensis, cur istam velit carere venia, & alteri veniam præstare, non possumus ab alio priori quam à voluntate divina re-Etissimè judicante sumere rationem : cui autem placuerit curiofior in hoc perscrutatio, legat Braguar-dinum in Summa contra Pelagianos. Porrò juxta humanam rationem & æquitatem civilis & apud nos Politiæ (quæ ratio & æquitas exemplar suum à Deo trahunt) deducimus aliquem actum esse dignum mortis exterminativæ, quia de per se est dissolutivus amicitiæ Legalis, aut illius quæ est suiipsius ad Principem suum aut aliorum cum seipso; vel ipsorum ad invicem & ad Principem ut est crimen læsæ Majestatis, ut est seditio & schisma, & civium crudelis distipatio, & hæresum dogmatizatio, cum similibus: dum verò talis amicitiæ legalis ordo nexusque solumvilis punitio temporalisque. Sicut enim natura abjicit à se penitus quæ sui ipsius destructiva essent, alia compescit, moderatur & corrigit; ita corpus mysticum Politiæ resecat ex toto partes putridas & contagiosa pernicie nocituras aliis sanioribus; ægris verò partibus, non tamen usquequaque corruptis, medetur lenioribus pænarum ferramentis atque cauteriis; neque pari punitione utitur apud eum qui levibus verbis injuriatur proximo, & qui occisor ipsius est. Ita

non permittit recta ratio ut pro quibusque noxiis & levi Constitutionum transgressione possit à Superioribus statui poena mortis, quantò minus ipsi possunt aut debent imponere reatum mortis æternæ ex frivolis causis & ex qualibet violatione Constitutionum suarum, quarum multas aboleri plus haberet utilitatis quam nocumenti. Hinc opinatus est unus ex non implent præcepta hoc modo qui strictus est; ut a Doctoribus, quod pro surto simplici non est aliquis morte plectendus; quoniam Dominus qui dedit hanc Legem: Non occides, non excepit in sua Lege rigoris & talionis casum surti simplicis, quanto minus hoc in Lege misericordiæ & mititatis: ita fatuus esset Prælatus qui pro sui libidine aut motu capitis se putaret habere potestatem mox excommunicandi aliquem. Quamvis de primo casu possit haberi ratio sufficiens exceptionis ab hac Lege: Non occides, dum furtum nimis & nimis invalesceret in politiis, si non tali rigore puniretur, quemadmodum de falsis monetariis dicunt: est enim Lex Dei & Natura ut auferatur malum de medio nostri, si corpus totum mysticum nimis inficere aut perdere formido fit.

Expedit opinor; quia particularia magis erudiunt ad eadem descendere, non quidem ad omnia, hoc enim quis facere speraret, sed vel ad pauca ex quibus poterit juxta universales regulas antedictas assumi de requod non omnis profitens Legem Evangelicam, & ad observationem sui se obligans, peccat mortaliter in omni transgressione cujuscunque contenti in eadem Lege. Hoc priùs deducebatur in antiqua Lege, & æqualiter est de nova. Hujus ratio est, quoniam in Lege antiqua & nova multæ funt traditiones quæ quandoque Præcepta, quandoque Mandata, quandoque justificationes, quandoque Leges divinæ nominantur, quarum tamen aliquæ funt Præcepta stricto nomine secundum primam latitudinem, aliæ sunt monitiones bonæ, juxta secundam latitudinem, aliæ sunt consilia, aliæ consummata justitia: non est autem par transgressio in primis & in tribus reliquis. Quod si quis dicere voluerit quod profitens Christianam Religionem in Baptismo, & ad ejus observationem semet astringens, non intendit se obligare nisi ad illa quæ cadunt sunt Præcepto propriè dicto, reliqua verò obvidendum magis à priori distinctionem mortalis à ve- servabit prout mandantur, monitiones scilicet ut moniali. Et quidem sicut voluntatis divinæ nulla est ra- nitiones, consilia ut consilia, & ita de consummata justitia: talis itaque sic loquens convenit in re nobiscum; non enim aliud dicimus intelligendum fuisse apud antiquos Judæos dum sub voto, promissione & anathematizatione jurabant expresse & publice se omnia observaturos quæ Lex mandabat, hoc est quæ Legislator Deus mandare & qualiter mandare volebat: quis enim tunc vel modò posset absque manifesta temeritate jurare quod nunquam peccaret venialiter, quod à nullo Confilio Evangelico recederet, quod perfectam in omnibus justitiam sequeretur. Non minor esset temeritas omnia accipere pro Præceptis propriè dictis, quæ Lex Evangelica continet, & quæ profefli lumus; sic enim omnis ebrietas, omnis crapula, omnis cura seculi, omne verbum otiosum, omne mendacium, omnis vana gloriatio, & sollicitudo pro temporalitatibus, & talia sine numero fieri non posmodo furbatur paulifper per aliquemactum aut tenui- lent abique perjurio & prævaricatione professionis ter impeditur, aut habet circunstantias aliquas excu-psuæ. Adjicimus subinde quòd in nulla Religione santes, tunc judicio nostro illi actui sola debetur ci-pquantumcumque voto firmata, cadit obligatio sub pœna peccati mortalis ad omnia servanda quæ in Regula continentur. Oppositum asserentes Pharisaica præsumptione delirarent, qui traditiones suas plus quàm Legem Evangelicam obligare defenderent. Itaque si in Evangelica Lege quædam mandantur sub quadruplici latitudine rectitudinis præexposita, nullus mirabitur si Sancti Patres ad exemplar illius Legis multa statuerunt, non sub rigore Præcepti propriè dicti; sed quædam ut monitiones, quædam ut Consilia, quæ-

dam ut perfectiones. Quis nesciat plures esse Constitutiones in qualibet Religione immò & Politia, quæ magis funt ad quamdam decentiam & honestatem, ad, perfectionis inductionem quam ad necessitatem. Cujus ponit exemplum Magister Nicolaus de Lyra super illud Matthæi xv. Non losis manibus manducare, &c., De hoc genere sunt ferè omnes Institutiones regulares in Religionibus, ut de silentio tenendo, de disciplina in Claustro, in mensa, in Capitulo servanda, & And habendum velamen malitize libertatem, seorsum à generaliter de omnibus Præcepus quæ Bernardus factitia nominavit. Verum arguat ita aliquis., Omnis violans juramentum aut votum peccat mortaliter; namquis negat omne perjurium esse mortiferum: sed Joannes Monachus juravit & vovit hæc & hæc omnia, servare quæ sunt in Regula; non enim secit exception nem, sicut nec cum juravit & vovit in omnibus obedire suis superioribus: igitur in omni transgressione hujusmodi voti & juramenti & obedientia, peccar mortaliter: proptereà loquela ejus in Claustro crit, mortalis, inobedientia similiter cuicunque mandato sibi per Abbatem facto; alioquin quid adderet super seculares Professio regularis? Rursus si secularis vovet vel jurat quod ibit cras peregrè ad nostram Dominam, aut quod die Mercurii abstinebit à carnibus, aut. aliquid hujulmodi priùs indifferens, si transgredia-R tur ultra, nonne criminaliter dejerabit : nonne fractionis voti reus tenebitur? Cur non similiter Religiosus in votis Regulæ suæ? Respondemus ad hæc: primò dicentes, quod ficut in præceptis ita in votis & juramentis & obedientia quadruplicem latitudinem rectitudinis fas est assignare, & proinde aliqua impletio juramenti erit de necessitate, aliqua de congruitate, aliqua de consilio, aliqua de perfectione, similiter de voto & obedientia. Et quidem de obedientia: communis est apud Doctores talis distinctio, ut aliqua sit de necessitate, aliqua de persectione. Consequenter diceretur non omnem juramenti aut voti aut obe-. Fatemur itaque juxta præfatum responsionis modum dientiæ transgressionem esse mortaliter, immò nec ve-, quòd omnis violatio juramenti & voti & obedientiæ, nialiter culpabilem licet semper impersectam. Sicut: mortalis existit, ut in Majore sumitur; sed Minorem è regione dicimus nihil effe adeò confilium, quin in negamus quod juramentum & votum cadant isto mocafu cadat in præceptum, immò ad præparationem, do fuper omnia quaz in Regula continentur. Super animi semper ligat. Quod si quis abhorret hunc ref- quæ igitur cadunt & super quæ non, tu forsan inquiponsionis modum, accipiat alterum; sciat tamen u-, res. Accipe regulam generalem super sola præcepta triusque similem esse in re sententiam. Juramentum ergo & votum nunquam ita proferuntur absolute, quin considerata, cadit hoc modo votum & juramentum interpretationes, conditiones, glossas, & civiles intel-C profitentis Regulam. Plane quidquid aliud verba soligentias suscipiant, ut sapiens epikeies judicabit; hoc jam supra dixisse meminimus, nec desunt Jura ad hoc: cum enim finis omnis Legis sir Charitas secundum Apostolum; cum prætered Religiones & autoritates Prælatorum datæ fint ad ædificationem, non ad fubversionem & illaqueationem fidelium, se eis submittentium, quis audeat dicere vel cogitare quod sancti viri Spiritu sancto pleni supra jugum Christi suave & facilitatem Legis suæ adjicere voluerint onus grande tot & talium Constitutionum sub obligatione pari ad Præcepta purè divina, hoc est sub reatu damnationis æternæ. Hoc se baculo responsionis tucbatur olim Dominus Petrus Abbas Cluniacensis, in Epistola missa ad sanctum Bernardum; ubi deducit omnem regularem Institutionem inviolatam manere quantumcunque mutetur, dum charitatis Lex & Regula in his quæ fiunt custoditur. Quamobrem etus c & usus pelliciarum & aliorum hujusmodi, quibus li-D minimus de juramentis factis in Universitatibus & Colcet regularis Institutionis superficies adversari vide- legiis, quæ ab hominum memoria nunquam impleta tur, eidem consonat in casu charitatis & necessita-Cujus simile in Libello De Pracepto & Dispensatione dicit Bernardus quod ubique regulariter vivitur, ubi consuetudines landabiles pro tempore & loco obfervantur. Ita ex his ego videam concludendum quod aliquando Monachus niger abstinens à carnalibus, dum scrupulosus observator Regulæ videri vult, crit ejusdem violator, & hoc si tanquam singularis ferus turbet alios, & quasi reos suæ abstinentiæ

Tomi III. Pars 1.

purativa fanctitate condemnet, quos Magistra charitas, ant charitatis comes pecessitas, aut consuetudo laudabilis per superiores colerata vel imposita excusat absolvitque. Sed heu rarus valde casus talis, utinam crebrior non esset transgressio per excessium quam per diminutum. Proptercà non diximus ca quæ diximus ad laxandum frena luxuriæ, gulæ & inobedientiæ, non. ad dissolvendum rigorem regularis disciplinæ, non nobis hoc facrilegium. Sed quod interim quærimus investigare quousque & quantum obligatio regularis extenditur, ne vitare cupientes Scyllam nimiæ laxationis, præcipitemus nos & alios in Carybdim falsæ & auster a obligationis, quoniam displicet infidelis & stulta promissio, infidelis si non impletur, stulta si discretione non falitur. Prædicabam, aliquando peccatores non obligari statim ad confitendum post peccatum, fed certis temporibus, ut semel in anno & in articulo mortis, & dum suscipiendum est Sacramentum, quamquam, Confessio crebrior proficeret: Inculpatus super hoc ab aliquibus quasi laxarem habenas peccantibus; respondi primò quod Deus non indigebat meo mendacio ad convertendum citò peccatores. Deindè addidi quid proficeret, inquam, immò quid non obefset generare conscientias erroneas apud populum, quia. nec illis se conformarent magis quam prius eundo ad Confessionem, & ita peccarent, necad gratiam suscipiendam nisi in Consessione se disponerent, quoniam hoc posse desperarent. Ita dum sanare vulnera falsè putarem, ego verò illa lacerarem & augerem. Denique justo, strictior conscientia quandoque nocet amplius quam laxior. Et quod Gregorius ait: Bonarum mentium esse illic agnoscere culpam ubi non est. Glossatur agnoscere, id est, formidare, exemplo Job qui verebatur omnes actus suos.

Ex prædictis deinceps ad alia clarescit responsio. proprie dicta, hoc est secundum primam latitudinem nant, interpretatio talis habenda est, tum per rectam rationem, tum propter superiorem discretionem, tum denique per Legem quæ major est, Legem divinam, Legem charitatis. Objicies fortasse de multis simplicibus immò & literatis, qui Religionem intrantes & Regulam audientes, putant ex intentione vovere se & jurare servaturos absque exceptionis & conditionis adjectione omnia quæ illic contenta sunt. Respondemus quod si humiles sunt sicut esse debent, non ita adhærent sensui suo, quin explicitè vel implicitè, actu vel habitu parati fint stare in talibus ad interpretationem & judicium prudentiorum. Proptereà sicut in adoratione imaginum per Ecclesiam & aliis pluribus simplicitas aliquorum errat, quos tamen salvat pia Fides & intentio saltem generalis faciendi ea & non aliter quæ & qualiter Ecclesia intendit & tenet. Non secus in istis existimandum puto, & jam ita superius respondisse me funt: ita dicimus (ne repetere nos oporteat) de omnibus Statutis Collegiorum Universitatum & Capitulorum, cum dicitur alicui: "Tu juras servare inviolabiliter omnia Statuta, Jura, Privilegia, Libertates, consue-39 tudines laudabiles, nec ipsis quomodolibet contraire 39 clam vel occultè, directè vel indirectè, & obedies tali vel tali superiori tuo in omnibus licitis & honestis: dehine particularia leguntur quorum non est numerus. O quam horrendum onus, quam intolerabilem

farçinam Angelicis cham humeris formidandam! Ojugum plus quam ferreum! O laqueum nimis extimelcendum! quem intrans nullus evadit, si sic accipiatur tale juramentum ut nuda verba sonaht, & si nulla interpretatione mitigatur; sed non ita est, mitigatur plane: alioquin, præter jam dicta, nullus ferè intrat austeriorem Religionem, exempli gratia, quam Univerficanon minus obligare juramentum quam votum: cogimur ergo certa ratione tale juramentum interpretari civiliter, aut in illo quasdam latitudines statuere, modo scilicet supradicto in præcedenti Lectione. Est autem interpretatio hac aut fimilis, quod jurans servabit ea sicut à Legislatoribus ordinata sunt & ordinari debuerunt, i utputà Pracepta propriè dicta ut Pracepta, monitiones ficut monitiones; confilia ficut confilia; quod infuper obediat in omnibus licitis & honestis Superiori fuo. Verbi causa, sit ille Rector, obediat, inquam, in eis quæ ad Officium Rectoris spectant, & quæ pro utilitate manifesta politiæ cui præcet sibi præcepit secundum Institutiones & Consuctudines laudabiles ejusdem politiæ, & nisi valeat legitima excusatione vel exceptione se tueri : ut quia plus aliis gratis oneratur, aut quod ab aliis urgentioribus impeditur. Quod si non possiti ita juians docere sufficienter de impedimento castos habeamus. Vis-ne igitur ut quisquis contraria holegitimo, ille quidem punitur per Rectorem civiliter B rum fecerit quæ aliunde ex Christi libertate licerent, de înobedientia; ceterum Deus qui cor intuetur eundem liberabit. Deinde patet quod non omne impofitum sieri generaliter per juramentum & sub omni peena, ut fiunt nunc passim convocationes generales Universitatis, obligat semper sic vocatos & juratos ad mortale perjurium dum omittunt. Si quis aliter dicendum putaverit videat quid dicat. Ego interim sic dici posse opinor in humilitate mea paratus, si error suit, ad correctionem.

Ceterum quod arguitur de votis particularibus fecularium, dissimilitudinem habet ad vota vel juramenta Communitatum: quoniam vota in Communitatibus interpretanda sunt magis ad intentionem communem quæ illic habetur aut haberi debet, quam ad particularem intentionem voventis. Vovens autem particularité in re propria sicur est auctor sui juramenti, ita est suus? interpretator ex intentione propria; quamvis intentio si sit palam erronea aut stulta, peccat quidem sic vo-C libertatem; addit affirmamus, hæc regularis Instituvens, nec ad voti ligatur impletionem, immò potius ad contrarium, unde & Superioris autoritati horum semper discussio ac dispositio reservatur, sicut habet usus generalis Ecclesiæ. Alioquin nunquam præsumeret vota subditorum sic mutare, dispensare, relaxare. Denique dum quæritur, ad quid proficiet Institutio Regularis? Quasi videlicet nulla possit esse salubritas Institutionum quarumlibet, nisi transgressores earum horrendissima morte mox afficiat, muletet & perdat; quasi prætered nullum sit dare medium inter peccatum mortale & meritum; quasi postremò sancti Patres, ut Augustinus, Benedictus & alii voluerint effe meurtrarii (ut vulgo dicitur) animarum, fuorumque filiorum necatores perniciosissimi, non pii nutritores: dum prætereà quærunt Deo statuere filios Regni, secerunt eos gehennæ filios, non jam in duplo, sed millecuplo plùs quam priùs. Quod si hoc sentire nefas est, nesas utique erit dicete quod viam Mandatorum Dei ipsi non faciliorem effecerint; sed undique spinis horrentibus & bet! Propterea per reatum pænæ æternæ non oblilaqueis ac præcipitiis in inferna mergentibus oppleve- p gabit Princeps politicus de per se & propriè ad obsertint. Voluerunt ergo Constitutiones suas non habere robur par ad Legem Dei obligativam purè præceptivam, quando nec Deus hoc de omni Legesua voluit: voluerunt insuper has Institutiones in quantum addunt ad Præcepta Dei explicitè accipi, vel ut monitiones salutares, vel ut confilia vel ut mandata temporaliter folum poenalia, quorum transgressio aut nullius ut brevis disciplinae temporalis obnoxia esict. Quis nesciat eos non nescisse dandum esse timori Dei locum, & non totum humano pavori impendendum, juxta confilium Sa-

pientis, quod insuper per timorem declinat omnis à malo? Ità verè fructuosius quam terrore punientis viri; quamquam & hic terror nomiunquam utilis eft; sed ne nimis. Quis rurfus abriegaverit tales Patres Spiritu fancto plenos, Benedictum, Augustinum, Bernardum, ceterosque similes non infractuosiùs en quæ recta funt quam corum successiones longe imparis autoritatis tem Parisiensem; artento quod opinio probabilis tenet a aque sanctitatis statuisse? Constat autent novissime jam in multis Religionibus expresso verbo cantum esse, ut vovens Regulam nulla transgressione cujusvis humanæ suæ Institutionis retis sit ad noxam; sed taritùm ad disciplinam Ordinis constitutam. Hoc videlicet utile esse divinus Augustinus & sapientissimus non vidit, & hoc isti cognoverunt? Non ita est: Hoc plane vidit & sensit Augustinus hoc Benedictus; & alii Sancti plures Religionum Institutores. Et quia sufficienter ex recta ratione & Lege divina, & modo traditionis sic interpretandam esse Regulam suam præsumebant, expressione hac non usi sume, quam tamen istis diebus propter scrupulosos & simplices utilem esse non negamus. Vellem nobis dicerent austeriores illi Religionum censores, si quæsisset aliquis ab Augustino. Ecce jubes Pater ut non loquamur in claustro, ut in gestious corporis nos compositos, ut in nutibus oculorum nos ille sit reus capitalis criminis, vis ut infernali æternæ mortis supplicio contrudatur? Novi mansuctudinem animi tui piissime Pater Augustine, novi prudentissimam discretionem tuam, quam audire mihi videor respondentem, & eum quodam horroreanimi ac fricatio: ne faciei dicentem? Absit hoc o filii, qui vos judicat, Dominus est. Ego interim quod salubre est dedi monitum vel confilium. Ego si illud transgredi cognovero, disciplina Regulæ erit super vos quæ vos liberabit. Itaque volo ad suave jugum Christi teneriores vos adhuc quasi juvenes per hujuimodi assuescere, non necare, crudire, non perdere. Hæc enim tali viro digna responsio. Proinde ne quid scrupulositatis hæreat, quin radicitus extirpetur, quæramus à nobilmetiplis quid addit obligatio Regularis ad Christi servirutem, cui serviresumma ingenuitas est, libertas & Regnum: ne quis etiam existimet velle nos culpare disciplinam laudando tio multum per omnem modum. Primo, quia ad pœnam ab Ordine aut Superiore taxatam Religiosus transgressor etiam invitus licitè cogi potest, non ita secularis. Habet hæe ratio locum in omni obligatione politica, utputa in Universitate Parisiensi. Siquidem cogi potest suus juratus ad multa facienda, etsi non sub poena peccati mortalis in omnibus quæ jurasse videtur, sub pœnis tamen per Universitatem infligendis, usque ad privationem & refecationem inclusive, usque etiam ad pœnas quæ dantur perjuris, quanquam ille apud Deum nullius perjurii reus haberetur. Porrò & si foret hoc absque culpa sua criminali, non tamen absque causa, ipse ideo nec conqueri neque murmurare & obniti deberet. Hoe maxime verum est in Politiis, quorum finis immediatus est benè regulare homines in vita civili & politica, in eis scilicet quæ vitæ huic corporali deserviunt, si finis est temporalis: & nonne medium agensaut ordinans ad illum finem ut talis est, esse temporale devationem Legis suæ, ut talis est: sed in Sacramentalibus & divinis exercitiis plus habetur scrupulositatis ficut ad finem supremum directiùs & immediatiùs ordinantur, quamquam multa fint in eis plus monitoria quam præcepta, ficut in Religiosis. Ampliùs secundò, fi Religiosus contempserit Regulam suam, & sui Superioris autoritatem, etiam in his quæ appellamus monitoria, & pro quibus sola disciplina Ordinis statuta, aut superiorum est arbitrio derelicta, ille peccat graviter; quia & monitum contemnit ait Bernardus &

remedium: quid autem sit contemnere supra docuimus. Itaque si passim & absque prætenso quolibet ignorantiæ vel fragilitatis vel impotentiæ velo; sed pro sola libidine transgrediendi qua monita sunt, Religiosus effrenis est ad omnia, velut unus ex secularibus, palam est quod contemnit; præsertim si super his ipse addiderit pertinaciam quæ recuset disciplinam. Sic & accipiendum reor illud Bernardi & aliorum nantur, vel si fiant ex contemptu: carent autem hoc contemptu qui ex fragilitate humana, vel quadam levi curiositate frangunt silentium, aut talia agunt opposita his quæ monita sunt, vel secundum Bernardum factitia; præcipuè quia parati sunt ad disciplinam Ordinis, si & dum illa justè requiretur ab eis, conformiter ad regularem institutionem & consuctudinem bonam in talibus observatam. Nostrum ideò sermonem sic moderamus, quia non liceret Abbati severiùs justo præter Regulam & consuetudinem punire talium monitorum transgressores: multò minùs in Universitatibus & Collegiis ceterisque politiis; nam in talibus consuetudo Legem facit. Juxta hoc videre est quali reatu constringuntur transgressores jejuniorum ab Ecclesia institutorum, Horarum Canonicarum & Festorum, & similium. Et si pro libito poteit Prælatus absque consensu subditorum imponere eis juga magna Festorum, aut aliorum exercitiorum spiritualium, præter manisestam utilitatem & ne-B timor iste servilis radicaliter est filialis ex voto primo cessitatem cultus Dei pro loco & tempore; sic absque consensu Occidentalium non fuissent apud suos Sacerdotes interdicta matrimonia: nam Orientales quia dissenserunt ipsi ut nubant licet, ita de plurimis in qualibet politia. Rursus tertio Religiosus, quia non sibi soli vivit, sed ceteris tam Benefactoribus vivis & mortuis, quam consortibus & coadjutoribus suis: reliquum est ut ipse regularius vivat sub voto quodam obligante eum cum ceteris; alioquin scandalizaret suos, & ita melius esset ei ut suspenderetur mola afinaria fecularium negotiorum ad collum fuum, & demergeretur in profundum maris angustiæ & tribulationis. Hæc focietas & hoc fcandali periculum faciunt ut seduliùs aliqua facere vel omittere teneatur. Potest insuper astringi pro bono totius communis Religionis ad aliqua, quæ si solus esset libera mente respuere posset. Quid mirum de Religioso, quando ipse Princeps secularis potest quosdam ex subditis invitos magis quam antea docti sumus dum ad particularia vead aliqua compellere pro manifesta necessitate Communitatis. Ita in Universitatibus & Collegiis. Ex hoc prætereà filentium frangere erit in casu scandali grande delictum, aut similiter aliqua talium offensarum aliundè levium, dum novitii aut infirmi quique in Congregatione, aut certe tota Communitas inde turbantur; ita ut negligendo minima, ipse Religionis vigor paulatim decidat, & in magnis etiam totus abscedat. Verum est itaque quod apud Salustium dicit Julius Cæsar: In maxima fortuna minima est licentia. Sic in maximis viris vel ordine vel fanctitate, vel gradu sublevatis, tanquam positis in exemplar aliorum, multa quandoque non licent in publico saltem, quæ aliundè vel in occulto licerent. Sic fortè Carthusiensis absque peccato mortali in casibus multis posset uti carnibus, si se solo hoc sciente facere valeret, & si paratum esset cor ejus disciplinæ Ordinis subjacere: hunc tamen rationabiliter debet compelere & scandali formido & aliorum prospectus. Proptereà puniuntur plogizant qui sic argumentantur: non est potestas nisi à tanta severitate desectus qui fiunt circa mysteria Sacramentorum, maxime in Missa contrectando Hostiam socrosanctam & indumentis mysticis ornandose, quamquam illic possit negligentia surrepere venialis non mortalis; sed ita placuit scandalum sedare severitate vindictæ. Quod fi quis ex Sacerdotibus dixerit, quo pacto potuit absque consensu proprio fieri super Le Statutum no Matrimonio jungeretur: Respondemus quod neque hoc factum est. Sed si conqueritur,

Tomi III. Pars I.

imputet sibi qui talem statum sponte delegerit; quis cogebat eum, sed & quis cogere poterat? Nullus, si non fortè necessitas publica, aut revelatio divina, aut culpa propria, quæ sic arceri merebatur accessisset; ante votum namque libertas, per votum facta est necessitas. Quod si dixerit iterum, quod consensus mutuus viri ad feminam facit Matrimonium de Jure naturali: constitutio igitur purè positiva, quo pacto vocommuniter dicentium talia esse criminalia si contem-A luit invalidare Jus illud? sed neque, inquit, expresse quidquam vovi. Respondemus ad ultimum quod non folum vovit; sed votum solemnizavit per Ordinis susceptionem in facie Ecclesiæ: si nescivit sciat. Ast primum turbat quosdam ex Dectoribus, nominatim Durandum. Dicimus autem ex quo fic incidit quod Ecclesia vel habuit hoc ex inspiratione Spiritus sancti à quo regitur, vel quia contentus inquantum quodammodò politicus est, subest autoritati superioris; quamobrem potuit ex certa necessitate vel utilitate prohiberi ne fieret, & invalidari si fieret. Hoc & in aliis consensibus politicis venditionum & emptionum palam constat. Sed ad rem nostram redeo.

> Diximus quod monita falutaria funt in Religionibus quibus adhibentur pænæ temporales ut serventur. Quæ est hæc Religio, opponer aliquis, velle homines timore non filiali, sed planè servili ad obsequium divinum trahere? Respondemus quod nemo repente fit fummus, à timore servili concipitur filialis. Quinetiam quod ex charitate supponit processisse. Ob hoc non absurdum mihi videtur si dicantur actus inde pullulantes, etiam dum pro hora solo timore disciplinæ complentur laudabiles esse, & suo præmio non carere. Vulneratus adest aliquis, horret manum Medici, timet cedere doloribus, postulat ut ligetur, & sipostmodum ipse ligatus reclamet, & nexus excutere satagit, sanatur tamen & laudatur, sibi quoque sua necessitas in jucunditatem ultroneam commutatur. Submurmurantes adhuc aliquos audire videor ex his qui potestatem habere super alios, & ipsi nihil subjici gloriantur. Tu totam, inquiunt, superiorum autoritatem in subditos enervas, eis super alios quidrelinquis? Tu subinde magnam & liberam inobedientiæ viam pandis, quam in tanta pronitate pravaricationum arctare debueras. Denique ex hoc multiloquio tuo, ex involutione sententiarum sermonibus imperitis, nihilo niendum est. Audiant qui tales sunt ex Ecclesia Pastorem Ecclesia, non dominantes ait in Clero, sed forma fatti gregis. 1. Pct. v. 3. & illud Domini per Ezechielem improperium: cap. 111. 4. Vos cum austeritate imperabatis eis. Illud quoque Christi: Imponunt onera gravia & importabilia &c. Matth. xxIII. 4. Intelligant tandem esse præceptum omnibus ut nihil addatur aut diminuatur ex verbis Dei si se velint audiri. Audiant primò Dominum in Lege fua & id quod audierint tanquam præcones & Interpretes aliis minus instructis denuncient, non sua sed Dei autoritate. Ita demum qui eos spernet, Deum spernet, æternæque mortis reum se faciet. Verum in ceteris quæ Christi Lege nequaquam firmata sunt, quæ prætereà magis ad civilitatem hujus vitæ proficiunt, statuant ipfi quæ statuenda utiliter agnoverint, ita quod statuta hæc in quantùm sua sunt, haberi velint quasi monita & facticia, quorum infirmi transgressores temporali, non æterna mulctatione plectendi funt. Ceterum para-Deo, & quidquid pracipimus, vice Dei pracipimus, quidquid jubemus in terris illud approbat Deus in cœlis; omnia igitur præcepta nostra divina sunt & paris ad Evangelium autoritatis. Planè sic concluderet quicunque Princeps etiam Paganus seipsum habere autoritatem æternæ vitæ & mortis; sic concluderet omnis Licentiatus in Theologia & Decretis, se habere potestatem interpretandi sacram Scripturam & Jura, non solum scholastice, sed & doctrinaliter,

& id quidem Apostolica autoritate; fic Libri omnes ab Ecclesia approbati omnes essent Articuli Fidei sicut Biblia. Fatemur itaque datam Prælatis & Prin-A cipibus potestatem à Deo, sed refert qualiter & qualem. Doceant nos exempla posita licentiando in Theologia & Decretis: datur à Papa autoritas, qualis autoritas, exponendi & interpretandi facram Scripturam, non tamen ut expositio illa sit autoritas Apottolica; sed est declaratio quadam Magistralis & Scholastica. Libros Sanctorum approbat Ecclesia non tamen ut robur autoritatis teneant par ad Ecclesiam; B ctor, quodam loco dicit aut non, aut vix in hac vita fed ut sciantur in multis esse utiles ad ædificationem. Non secus est in proposito. Prælati siquidem & Principes habent autoritatem à Deo regendi populum suum per Leges & Instituta, etiam ultra Leges divinitùs inspiratas, ad id quod rectum est arctandi; non quod Leges suæ & Institutiones centendæ sint divinæ, sed recipiendæ funt ut salubria monita, nec leviter contemnendæ: alioquin transgressio pænam habet non qualemlibet, sed qualem possibile fasque est homines leve, vel elevatum aut resolutum accipiant, non si insligere. Proptereà concludimus majorem deberi ipsum etiam solem digito (ut aiunt) prodiderimus. Neobedientiam Prælatis & Principibus in eis in quibus funt solum velut præcones & nuncii, quam in illis quæ suo relicta sunt arbitrio statuenda. Exemplum manifestum est in præconibus denunciantibus populo Legem Regis. Novissimè quod inculpant nos, tanquam dilatemus viam inobedientiæ, quod super nihil edocemus. Mirum nil accidit: quid enim vel dici vel scribi vel fieri potest à calumniis hominum pravo-rum alienum? Scimus quod reprobis etiam omnia Catiores visus habent, tui pracipue inclyte Pater & cooperantur in malum, omnibus abutuntur, omnia in laqueos & decipulas pedibus fuis vertunt. Nihilo-

minus solem & pluvins nullus dicet inutiles; quia ex corum actione ficut germinant utiles plantæ, ita plures infertiles pullulant, nec flos vinearum ideo exterminandus est, quia busones necat. Plane malus tam laxo quam stricto fune laborat, juxta verbum Flacci, hoc est, in malum suum trahit Doctrinam tam laxam quàm strictam in moribus. Deinde multò minùs admiramur dum dicunt se nihil à nostro multiloquio doceri, nos novi nihil attulisse. Excusat me ipsa materiæ profunditas, quam Augustinus tam perspicax Doattingibilem. Consolatur me prætereà dictum cujusdam Hilmenii ab Hieronymo repetitum: Mihi cecini O Musis, etsi nemo alius audierit, quamquam de nonnullis aliter spero. Hos alios vero quorum oculos mentis & corporis obvolvit crassa nubes desideriorum & phantasiarum carnalium, quibus non scholased discola; vanitas, non veritas placet; quos curæ juges vitiosæque confundunt, nunquam expecto ut aliquid que tamen usurpo mihi tale aliquid tradidisse quod ab aliis dictum non sit priùs. Hoc ego potiùs in laudem mihi deputo, quod dicta Sanctorum & doctrinam qua communis est in ore & cordibus hominum meis verbis explicui, & veritatis lucidam sententiam quasi de quodam involucro fumoso discordium verborum seci splendescere, dicam modestiùs, facere conatus sum. Præceptor; cui ficut præfatiunculæ initium, ita finem quoque hujus operis dedicavi.



JOAN-

### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# REGULÆ MORALES

De novo edita ex MS. Codice M. Targny.

## Sequentur Capitula Regularum Moralium.

VÆ quis scire tencatur, & qua ignorantia sit

II. •Qua sit causa inutilis vel utilis noxii vel innoxis & in moralibus peocats, & per qua possumus cognoscere Dei voluntatem

III. Quid sit Epikeia aquitatis.

IV. Quomodo o ubi culpa timenda est.

V. Quis consensus & que deliberatio requiratur ad peccatum mortale, & quis sit consensus verus vel interprè-

VI. Quando Confilia ligant vel quando non.

VII. De agentibus contra conscientiam 🗸 de perplexitate.  ${f VIII}.$  De committentibus se periculo peccati mortalis  ${f au}$ 

dubitabilibus & scrupulosis. IX. De peccasis factis per ignorantiam.

X. Quomodo sine scrupulo Pracepta sunt interpretanda.

.XI. De peccato luxuriosa cozitationis & delectationis.

·XII. De peccato veniali; an sit contra Praceptum.

XIII. An primi motus sint peccata. XIV. Qua Infidelium actio sit peccatum

XV. De nocumento venialium & de actibus bonis & indifferentibus,

XVI. Quando tenemur operari, & quomodò & quando Pracepta ligent quemcumque.

XVII. Quid possit obligare ad actus interiores & occultos & ubi Pralatus possit pracipere vel alius.

XVIII. Quomodò ligant Pracepta affirmativa, & ubi guis possit pracipere.

XIX. Dispensatio ubi locum habeat.

XX. Pana quando debet infligi, & vitia quando tolerari per Legislatores.

XXI. De consuetudine Legis, quid efficit, & quando CLVII. Quot sunt propria furum, sacrilegarum & obligant Leges per Superiorum confensum, & cur omnis Lex bona liget.

XXII. Penes quid attendatur magnitudo peccati.

XXIII. Regula de cognitione peccatorum mortalium.

XXIV. Bonitas moralis unde mensuretur & etiam peccati malitia.

 ${f X}\,{f X}\,{f V}$  . Quid fit ex deliberatione agere.

XXVI. An teneamur ad melius bonum, minori bono

proposito.
XXVII. Quando peccent vel mereantur qui ex consuetudine agunt.

XXVIII. De peccato luxuriosa cogitationis.

XXIX. Quando scandalum & scandalizare sit pecca-

XXX. Appetitus gloria quando sit peccatum vel meri-DLXVII. An pecunia dari possit pro spiritualibus.

XXXI. Prasumptio, hypocrisis, arrogantia quomodò sint peccatum

XXXII. Celare peccata quando & quomodò sit licitum,

XXXIII. Obedientia & inobedientia quomodo sint vitia vel meritum,

XXXIV. Juramenta quomodò ligent & quomodò non, G finaliter Vota & Statuta.

XXXV. Religionis ingressus an possit dissuaderi & Vir-

XXXVI. Conditiones in juramentis intellecta.

XXXVII. Quid sit contemnere, & ex contemptu agere. XXXVIII. Ad evitandum peccatum exigitur intelleclûs & affectûs debita operatio.

XXXIX. Unde causentur peccata negligentia & omis-

XL. Passio quando sit peccatum vel non.

XLI. Ad quid & quomodò ligant Pracepta pænalia. XLII. Judicare proximum quando sit peccatum, & sili-

ceat suspicari. XLIII. Idololatria & Superstitio quando & quale sit

XLIV. Quid sit facere quod in se est.

XLV. An difficultas benè operandi meritum diminuat

XLVI. Periculosum est sentire consolationes devoté. XLVII. An ignorantia excuset specialiter in adora-

XLVIII. Invidia quando sit peccatum mortale vel non.

XLIX. Detractio quando sit peccatum vel non.

L. Ira quando sit peccatum mortale vel non.

LI. Acedia quando sit peccatum mortale vel non & ne-

LII. Otium contemplativa vita quando desiderari debet & suaderi.

LIII. Evagatio mentis quando sit peccatum.

LIV. Tadium boni non semper est peccatum. LV. Avaritia quando est peccatum mortale.

LVI. Quis dicatur rem alienam invito Domino retinete.

raptorum.

LVIII. Ubi simonia contrabitur vel non.

LIX. Quid sentiendum sit de ludo, & torneamentis &

palliatis usuris. L.X. De Bonis Ecclesia.

LXI. De Pluralitate Beneficiorum.

LXII. Plura Benesicia unum sunt unitate morali.

LXIII. Peccat mortaliter conferens Beneficium insuffi-

cienti, quia non habet rectum oculum. LXIV. De Promotoribus & promovendis.

LXV. Quomodo modicum in moralibus pro nihilo repu-

LXVI. An liceat Pralaturam vel Magisterium pro se

LXVIII. Quando studium litterarum excusat Beneficiatos ut sint à Vigilis & Horis.

LXIX. Usura quando peccatum sit, & quando committatur

LXX. Quomodò excusantur Contractus plurimi qui videntur esse usurarii.

LXXI. Quid de adjectione pana pecuniaria nisi quis folvat.

LXXII. De Emptionibus & venditionibus ad tempus. LXXIII. Quum guerras nutrire sit peccatum, & quando de restitutione ibi perpetratur.

LXXIV. Servitus quomodò indicitur.

LXXV. Personarum acceptio quid sit & quantum pec-

LXXVI. De tributis & subsidiis rationabiliter introductis.

LXXVII. De mutatione moneta.

LXXVIII. Qua bona sint Principum & Papa.

LXXIX. Beneficia quomodo sint Papa.

LXXX. Contra Usurarios, quis ab eis non possit temporalia accipere.

LXXXI. Quomodò intelligitur illud: non dimittitur peccatum, nisi restituatur ablatum.

LXXXII. Quando eleemosyna divitibus sit in Pra-

LXXXIII. Quomodo quis retinendo sua superflua

peccat mortaliter.
LXXXIV. An Venditio vel Emptio sit licita.

LXXXV. Prascriptio an sit licita.

LXXXVI. De Conspiratione Mercatorum.

LXXXVII. Solvi decima debent Jure divino.

LXXXVIII. De Campsoribus.

LXXXIX. De Redditibus.

XC. Quis dicitur interpretative aliquid scire.

XCI. Qui excusentur à jejunio in parte vel in toto.

XCII. Quando abstinentia debet mutari Carthusien-

XCIII. Quàm mala sint peccata spiritualia.

XCIV. An oporteat dispensationes petere.

XCV. Quando Charitas jejunium frangere potest. XCVI. De differentia peccati mortalis & venialis tam in gula, ebrietate, quam in aliis.

XCVIÍ. De comestionibus specier**um.** 

XCVIII. Inebriare an liceat.

XCIX. Consensus in delectationem luxuria quando est mortalis.

C. Quid sit diligere Deum super omnia.

CI. Quando jurare est licitum & quando non.

CII. Exigere juramenta.

CIII. De modo colendi Deum per exteriora.

CIV. De Observatione Sabbati.

CV. Quomodò tenemur diligere proximum.

CVI. De honore Parentum & Religionis ingressu.

CVII. De Obedientia Pralatorum.

CVIII. Quomodo ad invicem nos habere debeamus.

CIX. De Jure, quomodo quis se tueri potest & occidere vel non.

CX. De Sacramentis & de intentione consecrandi.

CXI. De Baptismo. Ejus necessitate, Ministro, forma & effectibus.

CXII. De Confirmatione,

CXIII. De Eucharistia, qua sit ejus forma.

CXIV. De Accidentalibus Eucharistia.

CXV. Quanta dispositio exigitur ad celebrandum vel communicandum.

CXVI. De Pollutione noclurna quando impedit.

CXVII. Quomodo Eucharistia debet adorari.

CXVIII. Sacramentum in alia à solita figura panis vel vini apparente non convenit sumi.

CXIX. Qui teneantur sommunicare vel consecrare & de pueris.

ACXX. Quando necesse sit audire Missam.

CXXI. Quomodò suffragia possunt sieri.

CXXII. De Anniversariis & receptione Missarum. CXXIII. Quomodò Sententia Excommunicationis fieri debet.

CXXIV. Nullus tenetur vitare excommunicatum à fure nisi denuntiatum à suo fudice.

CXXV. De Excommunicationibus & Jure scripto.

CXXVI. De Irregularitate & Suspensione excommunicator<mark>um</mark>.

CXXVII. Pro Spiritualibus rebns purè Excommuni-

CXX VIII. De Confessione & Contritione.

CXXIX. Quando necesse sit consiters. CXXX. Differentia circumstantiarum.

CXXXI. Que debeant confiteri. CXXXII. De Sigillo secreti & Confessionis.

CXXXIII. Quas personas consitens non debet no-

CXXXIV. Que sunt de secreto Confessionis.

CXXXV. De seducente aliquem ad peccatum quid re-

CXXXVI. Varia qualtiones circa Confessionems.

CXXXVII. De Satisfactione & Indulgentiis. CXXXVIII. De Injunctione Panitentia & Satis-

factionis. CXXXIX. Quis dicatur Confessionem dividere.

CXL. Quando Sacerdos tenetur communicare aliquem.

CXLI. Forma Absolutionis à peccato & ab Excommunicatione.

CXLII. Que sit materia Confessionis.

CXLIII. Confessio quando debet reiterari.

CXLIV. Fictio in Confessione.

CXLV. De Satisfactione & injunctione pana.

CXLVI. De Matrimonio.

CXLVII. Votum solemnizatum.

C XLVIII. De Voto simplici an impediat.

CXLIX. Fractio voti in Religioso vel Sacerdote.

CCL. Quando Conjugati vovere possint.

CLI. De Impedimentis Matrimonii.

CLII. De fictè contrahente.

CLIII. De contrahente propter metum.

CLIV. De redditione debiti, quando & ubi fieri debet.

CLV. De Extrema unctione & c. Nota dignissimum.

CLVI. De Sacramento Ordinis.

CLVII. De Potestate Papa.

Scies etiam insuper quòd multa invenies notabilia in processi Regularum qua non continet Registrum præscriptum.

### REGULARUM MORALIUN

#### U P

Collat. ad MSS. Codd. Victorinos 180. 267. Unum Navarricum & M. Targny; in quo titulus hujus Libri est: Regula & veritates sive flores in diversis materiis moralibus.

GAMUS nunc interim quod natura & imitatrix natura ars solent; nos ab imperfecto sumamus Exordium, ue inde (si Deus ammerit) ad perfectiora consurgamus. Itaque videre est naturam in florigeris apibus, primim ex apricis locis materiam favorum colligere; de hinc collectam dirigere in aliam formam quam unde sumptis est; demine in alveolo constipantur miro ordinis artisició partes singulorum. Quid verò ars? nonne processus in ea similis agnoscitur? Providet sibi in primis de materia copiose; ipsam deinceps in partes dividit: Porrò dat partibus formam; primum sudem, deinde politiorem. Postremo (quod est omnium difficillimum) partibus sparsim positis & politis, ordinem colligationemque tribuit, per quod tandem operi suo persectio consummata donatur. Segregamus in hunc modum partes aliquas velue è silva grandi, & pradivite minera sacra Scriptura, quibus formam aliquam addisms. Nols igitur lector (se quis forte occurreris) despicere si jaceant intereà ha partes absque ordine, sine vinculis & calce, quas (dum se orum) Regulus am Dostrinas, aut considerationes appellare poterimus. Fortassis, Domino propirio, poterit & eis inposterum ex decoro ordine, Libelli pulchritudo donari. Quod si datum non fuerit; nihilominus arbitramur nos non nihil profecisse, si materiam praparaverimus aliis ad ea qua libuerit fabricanda, aut sub alio tropo: non frustra sudaverimus, si ex agro slorentissimo sacra Scriptura, apes cogitationum nostrarum collegerint, digesserintque buccellas quasdam favi mellis, ad lumen cognitionis & ad devotionis dulcorem, atque pro medicamento defideriorum infirmorum, qua particulas liceat postmodum in alveolo Libri unius decoro artificio speciosius ordinare.

#### REGULA MORALES.



A qua tibi pracepit Deus, cogita femper, Eccli. III. 22. quoniam quilibet obligatur scire illud, absque cujus notitia non potest evitare peccatum.

Culpabilis ignorantia Juris di-Avini, non cadit in facientem illud

quod in se est: quoniam Spiritus sanctus, talem hominem de necessariis ad falutem, quæ vires suas excedunt, docere immediaté vel mediaté paratus est.

Ignorantia invincibilis excusat (in eis præsertim quæ funt facti) non autem crassa vel supina, quæ provenit ex negligentia sciendi & faciendi quod in se est: dicitur autem invincibilis, non quin vinci possit, aut sufficienter (secundum casus eventum) diligentiam apposuit sciendi illud quod nescit.

Ignorantia Juris humani sufficienter promulgati, non liberat subditos à poena in foro exteriori; licet frequenter (quoad Deum) excuset à culpa quosdam

ignorantes

Non quilibet tenetur scire de quolibet peccato mortali an sit tale; licet expediat istud inquirere & scire juxta uniuscujusque vires & statum, & plus Ecclesia- Ipsa etiam Leges cupium nt Jure regantur. Et Sapiens: sticos quam laicos: & inter Ecclesiasticos, Præslati Noli esse justus nimis, Eccles vii. 17. alioquin summa dere rationem, de éa que in eis est Fide & Spe. 1 Petr. in. 15.

Nemo utens ratione, diù ab ignorantia principio-rum moralium exculatur, fortè enim morulam ad con-

siderandum apponere fas habet.

Omnis doctrina & omne studium, debent de curiositate vana aut noxia culpari, que non ordinantur. V. Nullum est peccatum mortale actuale, absque actu vel habitu, mediate vel immediate, ad bene, consensu libero rationis vero vel interpretativo. In-

moraliter, gratuitèque vivendum.

Dare studium rebus inutilibus aut noxiis, (utilioribus scienter omissis) curiositas est damnabilis.

II. Utile & inutile, noxium & innoxium, dicurtur in moralibus non absolute; sed per respectum ad

nos, cum circunstantiis finis; loci, & temporis, of-

ficii atque ceterorum.

Omnis obligatio, finaliter reducitur ad dictamen liberi arbitrii divini, fic volentis obligare creaturam; quod dictamen nobis innotescit vel in lumine Fidei, vel gratiæ infusarum; vel in lumine naturali signato super nos. Unde judicia practica rationis habemus, aut per lumina scientiarum tam divinarum quam humanarum, ex duplici lumine priori emanantium; aut postremò per experientiæ multiplicis luminosum documentum; per quod fit, ut virtus quam ars certius operetur; propter quod virtuolus benè judicat de omnibus, & est suo judicio, virtutis medium assumendum.

In principiis moralibus affignandis, fit proceffus quod ex ea necesse sit tunc operari; sed quia operans, B quandoque à notioribus & quasi à posterioribus, ut ex his quæ videmus in humana politia, assurgendo ad divinam Legem; quandoque fit è contra à priori, considerando eas Leges quæ naturæ sunt notiores, qualis

est Lex æterna.

III. Æquitas, quam nominat Philosophus epikciam, præponderat Juris rigori. Est autem equitas, justuia, pensatis omnibus circunstantiis, particularibus, dulcore misericordia temperata. Hoc intellexit qui dixit: ex officio tenentur, quod sint parati omni poscenti red- justitia summa injustitia sit. Omnia Mandata Dei aqui-

Pf. CXVIII. 172. id est cum æquitate pensanda.

IV. Bonarum mentium est, ibi agnoscere culpam ubi culpa non est, agnoscere, inquam, non per assensum firmum; hoc enim stultum periculosumque fieret, sed sic tit doleat aut poeniteat homo postmo-

dùm, quafi veraciter in culpa teneretur.

V. Nullum est peccatum mortale actuale, absque terpretativum consensum tunc esse dicimus, dum habuit ratio tempus sufficiens deliberandi & fugiendi ea circa quæ vitanda esse pervigil tenebatur; qualiter dicit Lex forensis, qui tacet, consentire videtur, dum videlicet repugnare deberet.

Cor.

Consensus in actum solum venialiter malum, est tantùmmodo venialis, loquendo de veniali ex genere

fuo, ut est verbum otiosum.

Nullum peccatum est adeo veniale, quin ipsum vel sibi simile fiat mortale dum placet; hoc est dum consensus additur, si tamen illud veniale erat actus mortalis ex genere suo, & ex eo quod non fiebat ex consensu libero & persecto, venialis reddebatur.

Nullus est actus adeò mortalis quin ipse vel sibi si-A milis sit non mortalis dum displicet, vel si non placet

consensu persecto, deliberatoque.

VI. Nihil est adeò Confilium in Lege Evangelica, quin in casu posset esse obligatorium. Et ita, quilibet utens ratione, tenetur secundum præparationem animiad quodlibet Confilium, utputa Martyrium, vel dimissionem omnium suorum & similium, si & ubi necessitas immineret hocagendi. Obligat insuper quodlibet Confilium quod non contemnatur, tanquam non sit salubrior observatio ejus quam oppositi. Nullus ita Consiliis servandis astringitur, quin ab eo aut possit, aut debeat in casu eorum observatio verbalis quandoque prætermitti, ut de non habendo duas tunicas, de præbendo pallio tunicam auferenti & similibus.

VII. Omnis agens contra conscientiam ædificat ad gehennam: vel mortaliter, si conscientia sit sixa quòd illud quod agitur est mortale: vel venialiter solum, quantum est ex parte hujus circunstantiæ, quæ est face-B resurgendum trahitur, seu per adversa seu per prospera, re contra conscientiam, si conscientia judicet illud esse

In nullo casu est aliquis perplexus inter duo peccata, quin ei pateat exitus absque novo peccato. Nam si juraverit quispiam se occisiurum Petrum innocentem, & non occidat eum, ipse non peccavit noviter; sed jam peccaverat in jurando. Si autem dictet sibi conscientia crronea, quod Petrus innocens est statim occidendus ab eo, dimittat hanc conscientiam & liberatus est. Si postremò incidant duo Præcepta incompossibilia ex culpa fua, agat illud quod de se magis est obligatorium, & à novo peccato immunis existit.

VIII. Exponere se periculo peccati mortalis, est peccatum mortale: vel sic, agere incertum & dimittere certum in materia morali, est peccatum mortale, fi tale fit incertum quod fit mortale, non folum per conjecturas leves, aut ex suspicione trepida, & scrupulosa, proveniente ex nimio timore cadendi in via Dei: sed intelligitur, dum tale est vehementer & probabiliter in-c tùm de exterioribus: notanter verò dicitur, directò & certum, æquè sicut oppositum vel magis: tunc enim illud quod agitur, non carebit mortali culpa, aliter non

Confilium falubre oft, frequenter agere contra scrupulos leves & trepidos, vitando eos ad aliorum judicium, quatenùs ex consuetudine fiat homo robustus, solidus,

& tranquillus in exercitio spirituali: exemplum in domificatoribus & funibulariis.

IX. Dans operam rei illicitæ, aut ad se non spectanti, non excusatur per ignorantiam de peccato sequenti; præsertim quoad pænam in foro exteriori de rigore solvendam; sed apud Deum sæpè non imputatur ad novum, aut majus peccatum. Sicut interfectio hominis per ebrium non utentem ratione, non habet culpam majorem, quàm fuerit talis ebrictas: sic aliqui dicerent de peccatis damnatorum.

Ambulandum est in virtutum doctrina, vià regià, ut nec strictius fiat Dei Mandatum nec latius quam ipse Daut perversa intentione sæpiùs excusatur. mandaverat, quamvis indè sumere possint aliqui aut malitiæ velamen, & libertatem, aut è contra in desperationem corrucre. Non tamen omnibus, pro omni tempore & loco, pradicandam afferimus, quamlibet veritatem.

XI. Homo qui tenetur reprimere illecebram antequam sit mortalis, primò omisit reprimere & evitare, & hoc imputabitur ad culpam mortalem in primo instanti non esse gratiæ, & esse peccati mortalis, & ante nunquam fuit verum dicere, iste mortaliter omittit.

XII. Peccatum veniale magis posset dici cohibitum

quàm prohibitum, & esse contra institutionem seu monitionem quasi medium inter Praceptum & Confilium) quam absolute contra Præceptum: communius tamen dicitur elle ritmaut præter Præceptum, & præter dilectionem Dei, & non contra.

XIII. Omnes primi motus qui apti sunt insequi rationem & per eam regulari, si eam prevenerint, dici possunt peccata, etiam in parvulis & fatuis; quia sunt præter ordinem naturæ primitus institutæ: tamen, rectiùs hoc dicitur de adultis ratione vigentibus: in eis insuper circa quæ ratio pervigil esse debet. ,;

XIV. Omnis infidelium vita peccatum est, si & dum ex infidelitate operantur; aliter non oportet, quando possint benè moraliter operari, sicut de fidelibus ex-

tra gratiam sententia rectior tenet.

XV. Qui minima negligit, paulatim decidit: Eccli.x1x.1. Nam veniale peccatum, & si non perimit de per se vitam gratiæ, insirmat tamen operationem ejus quæ est vita secunda, & ad mortem si multiplicatur disponit, retardatque à profectu meriti, & abacceleratione visionis Dei: In via enim Dei non progredi, regredi est. Fac interim quidquid boni potes, ut Deus illustret cor tuum: nam bonum opus de genere & morale etiam factum extra charitatem, utilitatem affert multam, sicut nocet veniale; quoniam per tale opus disponitur homo ad opera virtutum, & ad faciliùs juxta quod expedire noscit Deus.

Nullus actus de genere moris, in habente usum rationis, est simpliciter indifferens, neque quoad bonitatem moris, neque quoad meritum vel demeritum,

faltem boni temporalis.

XVI. Quantum obligamur & quotiens ex divina autoritate quærere salutem nostramæternam, tantum & totiens obligamur benè operari ex gratia: & quia non pro quolibet momento tenemur actualiter tendere ad beatitudinem æternam (cum hoc sit Præceptum affirmativum) idcircò non semper culpabiliter omittimus,

dum extra gratiam aliquid operamur. XVII. Solus Deus & nullus alius, absque ejus commissione, potest directe & per se obligare quemcunque hominem (etiam sibi subditum, absque ejus consensu libero) ad actus interiores, & latentes habendos; solus quippe Deus potest de talibus judicare, alii autem non (nisi de ejus Mandato & revelatione) sed tanperse, & absque consensu libero, quia indirecte & per accidens vel ex consensu subditi hoc potest fieri; dum videlicet jubetur actus exterior, qui non potest fieri nisi

ab interiori procedat. Nemo abíque culpa sua, aut consensu suo libero, potest de per se obligari ad ea quæ sibialiàs essent licita vel Confilia; potest autem hoc fieri de peraccidens, pro manifesta utilitate Reipublicæ cujus est pars, vel ex ejus culpa, saltem quoad forum exterius: quoniam rationabile est, ut nullus homo aliquid præcipiat, nisi illud de quo potest cognoscere judicialiter, secundum modum suum in foro suo; ideireò sinis & intentio Legislatoris, non cadunt sub obligatione subditorum; sed tantummodò operationes exteriores Præceptorum. Et ita dicens Horas, aut jejunans in peccato mortali, aut intentione sinistra, vel absque attentione, absolvitseà Præcepto Ecclesiæ, sed non apud Deum de negligentia

XVIII. Præcepta Dei affirmativa, quia obligant ad semper, sed non pro semper, corum obligatio est fub quadam disjunctione ad hoc tempus, vel ad illud, & ad hanc speciem operationis vel ad illam. Sicut colere Deum latria exteriori, non plùs de se obligat ad hanc speciem cultus exterioris & ad hanc diem quam ad illam.

Ad eruditionem atque certificationem fidelium, & ut conformis sit in Ecclesiastica Politia cultus divinus; Prælati Ecclesiastici, tanquam sapientes statuti sunt, per quos expedit illud quod est sub disjunctione ad

Digitized by Google

aliquid unum certum & commune Christianis limitari; ficut quo Dei cultus exterior die Dominico & per cessationem ab operibus servilibus exolvatur.

Ecclesiastici Prælati, respectu Præceptorum divinorum & Regulæ Evangelicæ, nullo modo conditores sunt, sed duntaxat quidam interpretatores, expo-

sitores, præcones, Doctoresque.

rum in Lege divina (quamdiù Prælatinon cognoscuntur abuti sua potestate) suscipienda est reverenter, tanquam Lex Dei: abuterentur autem, si maniseste imponerent onera nimis gravia cervicibus populi Christiani; ut si ad sestivandum quotidie, aut ad Statuta qualia Religiosi habent, omnes passim astringi quærerent.

XIX. Dispensatio Prælatorum, quæ est Juris communis quædam relaxatio, seu mitigatio, locum habet præcipuè circa particulares casus & personas singulares; quoniam aliqua Statuta sunt pro Communitate; quæ huic personæ vel illi, & in isto casu, vel illo, non ita ficut funt posita, congruere dignoscuntur.

XX. Poenæ sunt restringendæ, sic quod absque utilitate Reipublicæ, vel ejus cui infliguntur, neque institui, neque Institutæ exequi deberent; & peccant oppositum facientes, vel eas cum hoc resciverint, non

tollentes.

In omni Republica, tolerari possiunt aut debent vitia, quæ absque deteriori periculo, neque corrigine-que extirpari valerent. Quando autem illud est & quando non, difficile est, & sæpè impossibile generaliter definire, nisi prout circunstantiis particularibus inspectis, Prælati superiores & sapientes determinabunt. Exemplum est de merctricibus, & usuris, & similibus, quæ quandoque permittuntur: & ita de concubinariis Sacerdotibus, pro loco & tempore, staret fortè esse faciendum.

Communis error facit Jus, ad hunc sensum vel intel-. lectum, & similes, quod Prælati & Principes sæpè ali-: qua faciunt aut permittunt justissime ob errorem subditorum communem, quæ alias si sierent aut permitte-

rentur, ad culpam eosdem obligarent.

Communis inobedientiæ culpa, quandoque absolvit de per accidens ab obedientia, & à culpa pro futuro; & hoc in Legibus positivis, ut tales sunt: alioquin non videtur in multis, quomodo Lex lata & jurata, posset per non observationem aboleri.

de positivis sermo fiat.

Cum consuetudo sit altera natura, Leges assuetæ, & quasi jam in naturales versæ, non debent absque manifesta utilitate vel necessitate, vel tolli vel mutari.

Consentire censendi sunt Superiores (saltem interpretative) in abolitione Legum suarum positivarum, quando passim eas diù non observari scire possiunt, & nec verbo nec facto reclamant.

Lex non instituitur, nisi dum promulgatur; neque vigorem habet, nisi cum moribus utentium approbatur, & hoc si sit Lex purè positiva ad populi regimen: secus de divina atque naturali diceretur, contra quas non est præscriptio, vel ad appositum consuctudo, sed tantùm corruptela.

In omni Lege positiva quantumcunque benè instituta, aliquid est de Jure naturali & divino; ut quod expedit homines Legibus regulari, quod qui potestati resistit, Des ordinations resistit, Rom. XIII. 2. & simi-D

Secernere Jus divinum & naturale à positivis, sicut est difficile; ita maximè necessarium est & utile in omni Doctrina morali & politica, & hoc fieri perfectè nequit, absque sacra sapientia, quæ Legibus æternis innititur atque fundatur.

XXII. Comparatio peccatorum ad invicem, secundùm gravitatem majorem & minorem, generaliter sumi nequit; nisi comparentur in genere suo, & ceteris paribus; quoniam secundum alias circunstan-Tomi III. Pars I.

tias particulares, se habent plurimum, ut excedentia & excessa.

Quantificatio peccatorum à posteriori, sumitur à pœna, licet non lufficienter usquequaque; & à priori penes genus objecti, & intentionem finis & libidinom seu conatum voluntatis majorem vel minorem & causam motivam, tempus, & locum & penes damna indè Interpretatio, & limitatio, vel expositio Prælato- A sequentia, quæ peccans prævidebat, aut prævidere tenebatur.

> XXIII. Omnis actus cujus finis intentus est peccatum mortale, mortalisest; sive intendatur actu sive habitu; quod scitur si operans interrogatus cur hoc facit, & advertens tandem respondebit: ad hunc finem seci.

Actus qui aliunde non esset mortalis & fit propter finem solum venialem, videtur esse solum venialis; nini fortè præstituatur finis ille, ut ultimus & quietans, & non solum ut incidens & minus principalis aetu vel habitu.

Non omnis actus peccati, cit fruitio creaturæ, vel usus ejus; sed quandoque est abusus solum venialis. quandoque mortalis: non enim oportet ut in omni peccato, creatura constituatur finis ultimatus abuten-

Si quis movetur occasionaliter solum ex peccato mortali, ad aliquem actum faciendum; non oportet illum · actum esse peccatum mortale: secus si causa principalis hujus actus esset mortale delictum.

Diligi potest Deus propter finem mercedis qui ipse est, vel prout ly propter, dicerct finem subordinatum sub ultimo fine, aut prout causam motivam minus principalem denotaret; aliàs non: similiter de evasione damnationis diceretur.

XXIV. Bonitae naturalis confequitur ad ens , & hæc non habet oppositam malitiam: bonitas verà & malitia morales de genere, sumuntur ex objecto: sed totalis bonitas moralis specialiter pendet ex circunstantiis finis, & aliorum fimul adunatis; malitiam verò, ex unius illarum circunstantiarum carentia ponimus refultare. Ceterum bonitatem gratuitam & meritoriam, gratia gratum faciens operatur.

Circunstantiarum, aliæ sunt solum concomitantes actum (& hæ nec addunt, nec diminuunt ad peccatum) aliæ dicuntur informantes; quia ad actus, ut moralis est, integrationem & informationem, exiguntur

XXI. Consuetudo est optima Legum interpres, si C funt essici bona, dum trahuntur extra rationem suam: quemadmodum, dolere deliberate de bono alterius, est mortale delictum: si verò hoc fiat pro zelo Justitiæ boni communis, cui contrarium est tale bonum, ille dolor virtus erit.

Plerumque multa ex genere bona essent quæ exaliqua circunstantia perversa fiunt mala & speciem moralem mutantia.

XXV. Non omnis deliberans agit ex deliberatione, sicut nec omnis ignorans agit ex ignorantia; aut contemnens ex contemptu: potest enim aliquis progredi in actum primorum motuum, dum actu deliberat quidagendum; non tamen ex deliberatione aget, scd ex effreni appetitu & motu passionis. Dicitur autem aliquis agere ex aliqua causa, quando si non esset illa causa, ipse ab agendo cessaret, accipiendo largê agere, prout ad omittere protenditur.

XXVI. Duobus bonis propositis, quandoque ad nullum obligor, quandoquead unum illorum, non ad aliud, quandoque ad ambo, sub disjunctione solum: in quo casu, non teneor simpliciter eligere majus bonum, si sit mihi difficilius, neque etiam si sit facilius, & habeam rationabiles causas illud dimittendi, & aliud agendi. Exempli gratia, ad experiendam propriam libertatem.

XXVII. Quoniam ars perfecta non deliberat, ficut ex virtute agit aliquis benè quasi subitò; sic ex perversa assuefactione vitiosus, quasi repente præcipitatur in culpam: & ita malè habituatus in vitiis, ut in jurando,

Digitized by Google

concupifcendo, odiendo, invidendo, & fimilibus, fer è demeretur continue; sicut virtuoso assidue merces crescit, ut verum sit, qui justus est justificetur adhuc, & qui sordidus est, sordescat adhuc. Apoc. XXIII 1-1.

XXVIII. Nullum desiderium rei illicitæ, sactum tantummodò sub conditione actualiter vel habitualiter adhibita, est de per se mortale delictum: de per acnem nimiam quæ scienter dimittitur invalescere ex talis desiderii continuatione libera, potest ipsum inter mortalia deputari; quia qui amat periculum, peribit in

illo. Eccli. III. 27.

XXIX. Nullus agens benè, secundùm omnes circunstantias, dici debet dare scandalum alteri, quantumcunque scandalizetur alius: Scandalum enim, est dictum vel fuctum minus reclum, prabens alteri occasionem raine. Nam in via omininò recta fi quis ceciderit, non ex scandalo viæ; sed ex proprio desectu proveniet. Solus ille scandalizat active, qui advertens aut advertere debens alios proniores esse ad peccandum ex modo fuo agendi, qui fibi non est in præcepto, nihilominus ipse operari non desistit: secus in casibus hic exclusis, ubi malitia propria est scandalum gratis acceptum, ubi prætereà non est advertentia, nec esse debet de scandalo alterius & ubi quis ad illud operandum teneretur.

Ille dicitur ex malitia sua peccare & scandalum accipere non ex actu alterius, qui informatus sufficienter de bonitate hujusmodi actus, nihilominus cadit in ruinam; ur si ex voto Religionis emisso, parentes post sufficientem de Religionis perfectione informationem, se scandalizari conquerantur: scandalum est hoc non jam pusillorum, sed Pharisæorum; acceptum scilicet non datum.

Quilibet, ab omni actu, cui non est astrictus aliunde, tenetur desissere; quando timet aut timere debet, secundum vehementem conjecturam scandalum pusillorum, quousque de illo compescendo diligentiam compleverit, nisi forte pro communi utilitate unctio Spiritus fanctidoceatillud tunc agendum, ut Christus fecit in publicatione veritatis Sacramenti.

#### DE SEPTEM

## Et primò de Superbia.

XXX. A PPETITUS gloriæ, si est de vera gloria, & propter Deum, virtuosus est; si de vana citra Deum, & non contra Deum (ut in bonis fortunæ, naturæ vel gratiæ) venialis est, tam ex genere quam ex more: si sit ad finem bonum, ut pro evitatione infamiæ, aut pro magno bono ædificationis alienæ, ille appetitus discretus est & meritorius: si gloria sit falsa & de peccato mortali, aut pro fine malo principaliter & ultimate, tune mortaliseft.

XXXI. Præfimptio, arrogantia, jactantia, & hypocrisis, generaliter & proprié sunt de illis quæ non conveniunt homini taliter se habenti, si illa habere vel credit, vel inordinate appetit: proptereà semper habent errorem vel malitiam involutam, quandoque venialem, & sæpe mortalem secundum genus objecti, & juxta circunftantias intentionis & finis, atque cete-

rorum.

Præsumens de Dei misericordia, quod salvabitur qualitercumque peccaverit, & in peccato perseveraverit, errat in Fide, si hoc judicet per intellectum; 8 & in moribus moraliter, si taliter afficitur per voluntatem absolutam, quia de conditionata non oportet: & ita distingui posset in valde multis de intellectu & affectu; quia secundum hoc peccata variam naturam sortiuntur, ut dicantur vel errores, vel mali mores, vcl utrumque.

Præsumptio de multis meritis & gratiis, salsa est, & temeraria, si non insunt: si autem credatur & sentiatur quod ex se sunt principaliter, impia est, quantumcumque priùs haberentur: quod it fingulariter eas habere quis glorietur, pestifera est atque Pharisaica prælumptio.

Credere & sentire quod ex meritis præcedentibus tidens tamen, propter appetitus sensualis commotio-A aliquod bonum aut præmium consequatur, non est prælumptio vel error, fi ad Deum tanquam ad originale principium, actu vel habitu solum referatur: Deus enim miseretur cujus miseretur, hoc est gratiam dat, ut ex illa aliam gratiam largiatur.

XXXII. Celare peccata sua non est ex se hypocrisis, sed cautela prudens & debita: secus si fiat hoc ex appetitu laudis falsæ, aut alterius malitiæ principaliter, vel si ad malum sinem ultimate reseratur: secus etiam, si per mendacia operum, vel signorum, vel verborum, talis abiconsio quæratur fieri; quemadmodum si ad celandum peccata suæ luxuriæ, singat se aliquis opere, signo, aut verbo, luxuriam maxime detestari, & castitatem amplexari, cum sufficere debeat ut illam non ostendat. Ita de superbia, & ceteris posset dici.

Præsumptio, arrogantia, jactanctia, & hypocrisis, circa bona naturæ, aut fortunæ minus habent peccati & periculi, quam circa bona gratiæ: præsertim gratiæ gratum facientis, cum illa minus cognosci pos-

Pertinacia in opinionibus & actibus propriis; (per quam quis non est paratus corrigi) damnabilis & vix fanabilis est præsumptio, & dum in Rectoribus aliorum, aut apud Religiosum est, cuncta turbat & perdit.

XXXIII. Non est servitus, sed libertas parere Legibus; quoniam obligatio per votum, aut Præceptum (ceteris paribus) auget virtutis & meriti rationem: utrobique enim additur circunstantia bona; in voto latriæ; in præcepto obedientiæ.

Subditi obligantur obedire Superionibus, in his duntaxat respectu quorum sunt Superiores, & dum re-

gulas fuæ dominationis non excedunt.

Nullus actus debet ab homine prohiberi sub peena peccati mortalis alicui (invito etiam subdito) nisi ad illum jam sit obligatus per Legem divinam explicité, vel implicité, virtualiter vel in forma: nam-PECCATIS MORTALIBUS Cfolus Deus est, qui habet imperium æternæ vitæ &

> Stultum & injuriosum pro Superioribus est, credere omnes Institutiones factas (quales videmus respectu subditorum) obligare ad peccatum mortale: sed sunt multæ accipiendæ ut comminationes, multæ ut monitiones, multæ ut confilia, multæ ut quædam decentiæ & honestates & facientes ad finem consequendum, multæ ut temporalem hanc vitam solum regulantes& ad pænam temporalem, si transgrediantur, solum

XXXIV. Jurans vel vovens in aliqua Religione vel Communitate adimplere omnia qua pro regimine talis Religionis aut Communitatis ordinata funt aut crunt; non per hoc centendus est esse obligatus sub pœna peccati mortalis ad observationem illorum ad quæ divina Lex non vult taliter obligare, quia nechumana Lex taliter obligare intendebat, si rectè (ut sup-

ponitur) intendebat.

Displices Deo insidelis & stulta promissio; Eccle. v. 3. Dinfidelis, quæ non servatur; stulta, quæ discretionis sale non conditur: proptereà stultum est dicere, quod de ingrediendo Religionem confiliandum non sit, sed ad primam inspirationem ingrediendum.

XXXV. Potest fincero & recto confilio Religionis ingressus disluaderi, quibusdam ad tempus, aliis in æternum: sic de Prælaturæ susceptione, aut Status virginitatis diceretur. Attamen modestissimam cautelam in dissuadendo scimus exhibendam.

XXXVI. Omne votum & juramentum, ad hoc

quod obligatorium sit & discretum, habet conditiones implicitas, quarum aliquas inutile, aliquas utile esset in jurando per expressum apponere. Una conditio est, quæ reservat Superiorum autoritatem. Secunda, quod juramentum non sit aut vergat in deteriorem exitum, scilicet ad mortale vel veniale peccatum, nunc aut inposterum. Tertia, quod non sit in falutis dispendium, hoc est in perfectionis impedimentum, ut esset vovere non intrare Religionem, A venialis, quandoque mortalis; dum homo ab aliis menunquam suspicere Prælaturam, aut non loqui cum parentibus & fimilia, quæ licet possint licitè quandoque dimitti, non tamen passim juramento aut voto vallari.

Quando aliquis, nec actu nec habitu per verba sua intendit jurare, non est reus perjurii apud Deum, nec etiam apud homines, si sufficienter hoc constiterit; potest tamen de incauto modo loquendi, vel scandalizandi, vel asserendi, vel de intentione fallendi, culpari. Hoc facit pro Religiosis, & quibusdam aliis, qui jurant per botas suas & per animam canis irrisorie. Et pro Burgundis & assuctis juratoribus præter omnem intentionem obligandi se juramento.

Institutiones humanæ non debent tales interpretationes aspernari, quales juramenta & vota, secundum concordem Doctorum sententiam recipiunt; etiam dum ferrentur absolute: alioquin in laqueum, & magnum falutis difpendium verterentur.

XXXVII. Si contemnere aliquam rem, ut autoritatem Superiorum, est ipsam verè vel interpretative nullam aut vilem, aut minus justo reputare: omnis peccans, etiam venialiter, contemnit, quamvis non omnis talis agat ex contemptu; sicut necomnis superbus agit ex superbia, & ita in aliis multis.

Contemnens autoritatem Superiorum, non ex passione, vel fragilitate, vel ex ignorantia; sed ex contemptu, qui est principalis causa aut finis transgressionis suæ, reus peccati mortalis existit. Ut dum quis dicit Superiori in eo quod Superior, Ego in despectum vestri hoc agam quod inhibetis, aliàs non acturus.

XXXVIII. Ad evitationem peccati, non sufficit benè sentire & judicare de agendis, nisi voluntas & affectus tali judicio conformentur: afficitur enim supiùs voluntas ad aliqua, & illa taliter exequitur, ac si suus intellectus taliter agendum dictaret. Super nis quàm spiritus, apertum dant documentum: præscrtim in carne evidentiùs quam in spiritu, propter difficilem reflexionem super actus interiores & latentes; & hæc absconsio crebrò fallit etiam ipsos spiritualiter ambulare volentes.

XXXIX. Ponentes intellectum liberum ut talis est, poncrent consequenter in co peccatum propriè: alii & negligentiam aut malitiam voluntatis habent referre crimen omne fuum. Nulla est negligentia vel omissio criminaliter culpabilis, absque consensu vero vel interpretativo, comitante vel prævio: quid autem sit consensus interpretativus, dictum est; & hac in Angelis & in Adam videtur origo peccati.

XL. Passio naturalis, ut ira, amor, gaudium, odium, invidia, fames, sitis, delectatio, desiderium, & similes, si fiant absque omni consensu, nullum peccatum funt; si verò cum consensu, sed non ex consensu, inter venialia deputantur: similiter de actibus rationis, tam in portione superiori, ut est blas-Didolum, vel diabolum transfigurantem se in Angelum plemia, quàm in inferiori, ut est appetitus vindictæ,

XLI. Si in præceptis pænalibus pæna fit addita per modum disjunctionis ad actum præcepti, sufcit porem solvere, dum actus omittitur: si verò sit imposita pœna ut solum accessoria, & inducens ad præceptum, per folutionem ejus non excusatur precepti transgressio; sed benè aliquando compen-Tomis III. Pars I.

. XLII. Judicare alterum tanquam malum, fi fiat ex officii judicio & per testes legitimos, non est ex se malum sed virtuosum; etiam si per Consessionem aut aliter scirctur esse per Judicem innocens, nec per illud pateret effugium, quin suo fungeretur officio.

Judicare propria æstimatione alium ex apertis signis exterioribus quæ non possunt benè fieri, non est ex se peccatum mortale: licet quandoque sit curiositas lioribus, aut debitis, nimis impeditur, aut dum per hoc in superbiam erigitur.

Judicare alterum levi præsumptione, secundum præsumptiones exteriores, præsertim vehementes, non est ex se mortale; secus si fixa assertione interiori vel exteriori illud fieret in magnum proximi dedecus & maium. Nullus in vita judicandus est tanquam dignus inferno, quoniam Spiritus fanctus operatur subito, fucla igieur, non persona sunt à nobis ju-

Zelotypia, quæ est vehemens amor suspiciosus, non satis fidens de re amata, & aliæ suspiciones malevolæ (ut dum aliquis semper putat se irrideri & falli, in quales quidam melancholici, & quidam ex Religiofis faciliter cadunt) fi non reprimantur; fed fi addatur contentus liber, funt ut plurimum mortalia delicta, aut mortalium delictorum vehemens causa.

XLIII. Idolatria, que est exhibitio honoris vere. vel interpretative, aut attributive divini, alicui creatura, aliter quam sibi potest competere: & apostasia, qua est recessus a vera Religione; & murmur contra divinam Providentiam, & blasphemia, Des indigna ascribens, quandoque fiunt ex superbia intellectus nolentis se captivare in obsequium Fidei, & tunc ibi est error in Fide: aut solum fiunt per depravationem affectûs, & tunc funt malitiæ ex se criminales, licet ex circunstantiis dici possint quandoque veniales; sicut est aliquis honor divinus propriè, aliquis solùm per attributionem, aut participationem, aut analogiam. Ita fecundum hoc, variæ funt species idololatriæ, quædam propriæ, quædam folum analogice dictæ; omnes tamen ex genere luo mortales exiltunt, ut in invocationibus damonum, in Astrologia, de judiciis circa ea quæ dependent purè ex libero arbitrio, in Necromantia, & Pyromantia, & generaliter in superstitionibus omnibus prohibitis atque nefariis, quarum hoc, incontinentes circa quodlibet vitium, tam car- cessectus neque à miraculo, neque à natura rationabiliter exfpectari poflunt.

 ${
m XLIV}$ . Nulli facienti quod in fe est (hoc est benè utenti donis Dei jam habitis) deest Deus in necessariis ad falutem, five fint illa credenda, five operanda.

XLV. Volens credere, & phantafias ad oppositum Fidei tolerans invitus (ficut in plerisque videre est) non est infidelis sed meretur: ita de volente pœnitere, & Deum diligere, aut aliquid bonum facere ex affectu, quem indispositio corporalis impedit, pro Regula di-

XLVI. Tollatur superbia à viris devotis & abstractis; quia sentire consolationes spirituales in affectu, non est signum infallibile quod charitas insit, ficut earum carentia, charitatem deesse non concludit: nam assuefactio & complexio, aut diabolica illusio, causa sunt cur tales affectus quandoque vel insunt vel non infunt

XLVII. Adorans adoratione Deo debita absolute lucis seu in Christum, à mortali crimine nequit excufari; neque hic ignorantia invincibilis locum habet, sed probandi sunt spiritus, si ex Deo sint: Secus, si sub conditione implicita vel explicita hæc adoratio fieret, ubi probabilis conjectura de sic agendo contingeret; quemadmodum hostiam non sacram, imò lapidem hostiae similem, casus aliquis licité faceret

Pia intentio faciendi, & tenendi secundum inten-

tionem Ecclefiæ; si non excusaret multos ex Christianis simplicibus, idolatræ censerentur in adorationtibus imaginum, citiùs pulchræ quàm turpis, & veteris quam novæ, quasi numine aliquo illæ, magis quam aliæ replerentur.

#### De Invidia.

MLVIII. INVIDIA, que est dolor de alieno bono, vel A est; quia contra charitatem, & præsertim si dolor sit de bonis spiritualibus. Sed ex desectu deliberationis, ut in primis motibus, vel ex malitia complexionis melancholicæ, aut quia dolor ille trahitur extra genus invidiæ, potest non esse mortalis, ut dum do-let aliquis ex justa causa & fine bono.

XLIX. Detractio, qua est diminutio fama alterius occulta, vel diffamatio quæ est publica; vel contumelia & exprobatio, quæ fiunt in facie ejus qui læditur; simi ex genere suo mortales, si damnum vel dedecus set notabile, & si non contrahatur extra propriam rationem, ut si fiant ad cautelam aliorum ne seducantur, aut pro bono Reipublicæ vel Communitatis alienjus, aut pro correctione fraterna: sed apud imperfectos, ista benè agere, scilicet alios recté increpare, sicut & se digne laudare, dissicillimum est.

#### De Ira.

L. TRA perzelum, quæ est de malo culpæ, dicitur ex se laudabilis; sed ex modo prosequendi potest fieri viniperabilis, dum nec tempus, nec locum, nec modum novit observare; præsertim quando pertinacize conjuncta est, & turbantium seditionum magis

adductiva, quam sedativa.

Ira, que est motus concitatus, ad inferendum vindi-Elam pro malo sibi verè illato, si sit secundum ordinem Juris, non est de se vituperabilis; sed reducitur ad iram zeli, ut in Judice vel per Judicem: Secus si ex libidine propriæ vindictæ principaliter, vel si injuria non sit verè sacta; sed ira leviter & irrationabiliter æstimat.

- Ira, est quandoque naturalis passio (ut in melancholicis & cholericis) quandoque primus motus, quandoque fola impatientia absque appetitu ulterioris vindi-Etæ, quandoque refrigeratio quædam charitatis erga evidenter, de quo fidem facere Superiori satis ne-proximum citra odium: in quibus casibus, aut nulhim effecte, aut veniale peccatum.

Irai, que est appetitus deliberatus vindista proprie, preter aut contra Juris ordinem, ex se & ut sic, est mortalis: præsertim si vindicta sit notabilis detrimenti.

#### De Acedia.

LI. A CEDIA M dicimus effe tædium interni boni: quæ ex genere suo venialis est; quia contra-riatur non charitati, sed ejusdem servori. Fit autem mortalis, dum per eam, aut ex ea mortale crimen incurritur, ut omissio corum que sunt de necessitatesalutis, aut desperatio de divino auxilio, aut sui ipsius interfectio.

Sola negligentia mortalis est, per quam id quod Sub Præcepto cadit, omittitur; uamvis culpabilior in exercitiis spiritualibus & hierarchicis, ut in Missa,

quam in prophanis.

LII. Otium sanctum vitæ contemplativæ & studiosæ, debet homo, quantum ex se est, magis appetere, quàm officia vitæ activæ, præsertim cum obligatione, (imminente tamen manifesta necessitate, aut Superioris: præbepto rationabiliter accedente) dimittendum est orum pro charitate proximorum.

- Inhabilis prorsus ad otium contemplative, laboret ipse exterius ad sui aliorumque profectum; & si aliquis ad utrumque vales, velut ambidenter, magna persectio est, & mixturam liane in statu præsentismdigentiæ optimam judicamus.

LIII. Evagatio mentis, tempore orationis ca Præcepto debitæ, si siat ex deliberato consensu, atque teneatur, illa sola interrumpit intentionem debitam orationis, & facit ut Præceptum non sufficienter adimpleatur; nisi rursùs iteretur, quod per evagationem hanc infectum est: quod tamen fieri aliquando neque debet, neque expedit, neque potest, ut in Missa, aut dum hora præteriit. Ubi dum evagationem (quantumcumque multa sit ex deliberatione) tenere non volumus; tunc habitualis primaria & virtualis intentio præhabita (de orando ut debemus) jugiter una manet. Exemplum est de peregrinatione.

Conversio cordis ad Deum tempore orationis, quamvis sit laudabilior ceteris paribus (si secundum verba & sensum orationis fiat) attamen is fud non est necessitatis; quod de illiteratis constant, & in persecté con-

templativis, etiam non rarum est.

Impatientia & languida mollities, & effeminata compassio, & mutabilitas ad omnem ventum, sunt ex se vituperabiles, & in culpam mortalem vergunt, dum exindè ea quæ jussa sunt sieri vel exequi, scilicet & veritas vitæ, doctrinæ, atque disciplinæ relin-

LIV. Tædium boni, proveniens ex difficultate operis, aut malitia complexionis, absque culpa; plus B in Joanne quam in Petro auget meritum & laudem Joannis, si & dùm in ceteris ipse cum Petro æqua-

liter operetur.

Difficultas in opere virtutis, ex affuefactione vitiorum proveniens, plus de per se diminuit rationem laudis & meriti, quam augmentet: tamen male habituatus, quoniam nisi ex majori conatu opus simile ad benè habituatum perficere nequit, magis indè red-

ditur incidentaliter commendandus.

Pufillanimitas, qua quis, ferendo imperio Superiorum se imparem putat. Pusillanimitas, qua quis contra judicium Superioris sui prudentioris reputat se minus justo obligari ad aliqua faciendum, & pertinaciter refugit officia à Superiore imposita, ad inobedientiam superbam imputatur; quia judicium suum nimis præfert, & innititur prudentiæ propriæ: secùs si ducatur propria Lege Spiritus fancti, de qua debet esse certus: secus præterea, si sciat periculum suum

#### De Avaritia.

A VARITIÆ objectum, est immoderata pos-sessio, quod ex genere suo, non videtur esse mortale verisimiliter; sed in mortale transit, dum ex deliberatione efficaci & absoluta appetuntur, vel'quæruntur, vel rapiuntur, aut retinentur aliena, invitis Dominis, qualicumque modo fiat; clam vel palam; vi vel fraude; confilio vel auxilio, præsertim si res sit notabilis detrimenti.

LVI. Dum appetitu suffocante rationem, & à Dei servitio penitus impediente, etiam licita vel propria bona, nimia libidine vel sollicitudine appetuntur, quæruntur, seu retinentur, quasi in eis spes totius auxilii, velut in Deo poneretur, mortale est: quam avaritize speciem, Apostolus ob hoc appellavit idolo-

Drum servitutem. Ephes. v. r.

Non debet aliquis dici tenere rem alienam invito Domino (quamvis nesciente) quando Dominus præfumitur rationabiliter consensurus ex familiaritate vel allunde dum sciverit: aut si juxta dictamen rectæ rationis, ita debet consentire (quemadmodum in extrema necessitate) aut dum cum notabili detrimento reddentis, & cum modica utilitate recipientis, alienum time redderet; quod dammum sub parva expectatione potest evitari. Nullus prætered gladium arreptum diceret reddendum in manus Domini dum furit, quamquam illum instantiùs repeteret.

LVII. Sub furibus, aut facrilegis, aut raptoribus, comprehenduntur quoad criminis æqualitatem (quidquid sit de restitutione facienda) ipsi Advocati foventes causam quam credere debent injustam, aut per culpam perdentes justam; & Medici infideles; & judices mali, & Prælati qui præficiunt Officiis publicis & Beneficiis, præfertim Curatis, illos quos scire debent esse raptores & animarum destructores, bonis spretis; ipsi prorsus consiliarii Dominorum ad tallias injustas, & generaliter, qui talia agunt aut consentiunt

Acquirere mediis illicitis, illicitum est plus vel minus, juxta malitiam mediorum; variè insuper secundùm naturam Contractuum in acquirendo: ita ut quandoque transeat res in verum Dominium peccantis, quandoque non; Contractus enim quandoque irritatur divino Jure vel humano, quandoque permittitur, ut

infra dicendum est.

LVIII. Simonia qua est studiosa voluntas emendi aliquod pirituale vel annexum spirituali, constat quod de genere suo est mortalis, plus vel minus, propriè vel impropriè, juxta naturam ejus quod dicitur spirituale. Temporalitates enim Ecclesiæ, quamvis ei dicatæ sunt, propriè tamen spirituales non existunt, nec simoniæ nomen, nisi positivo Jure recipiunt.

In actibus qui sunt simoniaci, solo Jure positivo, ca-B dit præscriptio, ut in receptione moderata prosigillo aut litera, aut sustentatione ministrorum in collatione

Ordinum; in aliis non ita.

Faciens aliquod opus spirituale, & indè mercedem temporalem expectans, aut è contra, quasi unum sit rarionabile pretium alterius, simoniacus est, aut Giezita, corde, vel ore, vel opere. Dicitur autem temporale, quidquid potest pretio temporali comparari,

sut est obsequium Curialium; & similia.

Sustentationem suam moderatam, in temporalibus aliundè non habitam, si quis expectat ex opere spirituali, non incurrit ex hoc fimoniacam pravitatem, quia dignas est operarius mercede sna. Luc. v. 7. Caweatur tamen turpis quæstus & scandalosus, & intentionis oculus confervetur incorruptus; ut non statuatur ibi principalis finis, in mercede temporali; sed subordinatus ad Deum, aut non contra Deum. Ita de Prædicatione, immò de dilectione Dei super omnia dici posset, & de Beneficiorum appetitu.

Simoniaco ex pacto vel opere, nullum Jus acquiritur in Beneficio vel fructibus ejus quin restituere teneatur: secus si steterit in sola voluntate; quia jam mon diceretur studiosa: similiter de hæreticis punien-

dis distingue.

LIX. De ludo taxillorum, de torneamentis, de usuris variis & palliatis, dicunt Juristarum plures, irritatos ab Ecclesia illic esse Contractus: secus in meretricio & histrionatu & simonia interiori in Missis cantandis & aliis quibusdam; ut fortè in Clericis mercaturas, aut medicinam aut advocatiam, absque dispenlatione exercentibus.

LX. Beneficiatus justo Titulo; si simpliciter omittat divinum Servitium in omnibus, nonvidetur acqui-

rere jus in fructibus apud Deum.

Multa fufficiunt ad hoc, ut ale Beneficii esse suos in soro exteriori, imò & quod re-D LXVIII. Studium literarum, præsertim autoristituere non teneatur; quæ animam à peocato mor-Date Superioris, & ad proficiendum pro se & aliis intali mon liberant, ut intrare subitò certis horis ad Ecclesiam, & intentione solum questuole, & si**m**ilia.

Si certa bona Beneficiatus habeat inflituta pro pauperibus, at illa confumit ad alios usus, ipse ad restiautionem obligatur. Secus fi notum fit commission didei suz, ubi, ersi percent graviter & sacrilege, quandoque abutendo bonis illis llumriole; tamen reflituere non tenetur. 7.77222

LXI. Si teneat quis plura Beneficia ex dond Superioris, in casibus non excusantibus hanc pluralitatem, peccare potest uterque; conferens per indiscretionem, recipiens per ambitionem: nihilominus occupans restituere percepta non tenetur; sed nisi poeniteat, & pro futuro provideat, non erit ei falus

LXII. Quamtumcumque multa Beneficia aliquis teneat autoritate Superioris, illa possunt dici unum Beneficium (ficut plures tunicæ in magnis frigoribus una tunica) & hoc unitate morali, si illa omnia non fint nisi ad sufficientem decentiam status occupantis, secluso scandalo, & impossibilitate officiandi, per se vel

alium non existente.

Beneficium datur propter Officium, non quidem in dicendis Horis solum (alioquin duplex Officium ad duplices Horas obligaret) sed Officium est, quidquid Ecclesiæ, & proximo prodest, secundùm quod magis

Beneficiatus est magis obligatus.

LXIII. Si omnibus circunstantiis hinc indè pensatis, judicare debeat Prælatus Petrum esse sufficientiorem notabiliter, & simpliciter ad hanc Curam obtinendam, & det scienter insufficienti, peccat mortaliter; quia non habet rectum oculum. Secus si non fit notabilis differentia.

LXIV. In collatione Beneficii, præsertim non Curati, haberi potest respectus licitè ad obsequia licita, & honesta alicujus, & ad genus, & ad spem proficiendi in futuro, & alia multa; dum tamen intentio principalior & finis sit Deus & utilitas Ecclesiæ & scandalum evitetur.

Insufficiens ad obsequium Ecclesiæ (præsertim de quo non est spes de brevi profectu quocunque) si promoveri quærat, peccat mortaliter, & eum promo-

vens similiter, si hoc scire tenebatur.

LXV. In moralibus, id quod modicum est, pro nullo reputatur; tamen diviti modicum est, quod pauperi non parum: nec insuper modicum dicendum est apud Deum, illud quod efficaciter & principaliter inducit, aut induci quæritur ad aliud quàm deberet: secus, si parvisit incitamenti, & velut occasionalis in intentione recipientis & dantis; secundum hoc, quantificetur munerum receptio, in Judicibus & Prælatis.

LXVI. Rarò licet alicui quærere Prælaturam, sicut rarò contingit, ut aliquis possit absque præsumptione judicare se talem qualem dicit Apostolus opor-C tere Episcopum esse. Tamen necessitas evidens Ecclesiæ, & probabilis conjectura, sidem saciens de sufficientia sua, possunt appetitum talem aut excusabilem aut laudabilem efficere.

Liberiùs potest homo literatus Licentiam in sua scientia quam Prælaturam appetere. Secundum itaque exigit perfectionem in gratuitis, de qua non ita licet præ-

sumere, sicut de eruditionis qualitate.

LXVII. Dum Curatus baptizare puerum fine pecunia, autsepelire mortuum nollet; liceret alicui (grave periculum in mora videnti) dare pecuniam, non ut pretium; sed intentione vexationem suam redimendi: pecunia tamen iret cum Curato non in Dominium & Jus, tanquam verè data sit, sed in perditionem, deberetque ipsa restitui. Simile de Prælato & Judice damus judicium in eis quæ gratis ministrare de-

posterum, non ad otium vel curiositatem susceptum, excusare potest Prælatum vel Curatum à residentia personali, pro tempore, ubi de Vicario sufficienti prowilum est; alioquin studere, est se mercenarium & lupum ovibus exhibere.

Ad Vigilias mortuorum & alia suffragia, quæ in Ecclesis secundum distributiones quotidianas instituta sum, Beneficiatus fludens, aut legitime absens non tenctur.

F 3

Ho

Horas Canonicas adaptare horis diei, ut Primam primæ, Tertiam tertiæ, quamvis singularibus personis sit congruum, non tamen necessarium: Horas enim quasdam prævenire vel subsequi pia intentione seu utilitate sas est, ut de sero dicere Matutinas pro mane sequenti.

Usum Ecclesiæ suæ, cujus suus est principalior Titulus, aut quam actualiter incolit Beneficatus, regulariter insequi debet; nisi dispenset, vel Superioris autoritas vel paupertas; vel pia conviventium charitas

atque utilitas.

LXIX. Usura propriè dicta, quæ Juri divino & naturali contrariatur, & dese mortalem culpam habet, estaliquid recipere ex pacto ultra sortem: sortem verò æstimamus appellatam, jus quod habetur in re per venditionem & emptionem, aut alium modum, secundum quem transit dominium rei in ementem, &

Quia jus utendi pecunia ad tempus, vel pro semper, non transit in aliquem absque ejus Dominio; proptereà in materia pecuniæ, commodatio & venditio coincidunt, & illic sæpiùs usura collocatur: ibi enim aliquis pro re jam sua, aliquid dare compellitur.

Recipiens ad usuras necessitate compulsus, sub intentione dandi illud quod est ultra sortem tanquam fuum, & ad redimendum vexationes suas & damna, non videtur mortaliter delinquere; quia nec propriè pordinatori supremò, non tanquam Domino aut possescum usurario damnabiliter exigente participat in crimine: sed nec per hoc jus habet usurarius in dato, obstante Ecclesiastica autoritate, quæ receptionem hanc

LXX. Omnis ferè Contractus usurarius ex genere, potest per piam intentionem dantis & recipientis, transferri à suo genere in opus pietatis : ut si causa succurrendi principaliter indigentiæ proximi ex una parte, & præservandi se indemnem ex altera, petat aliquis ultrà sortem, nisi insrà tale tempus sua sors ei detur; sic quòd mallet teste conscientia suam sortem apud se manere nunc fine illo pretio, quam tunc cum tali pretio eandem recipere, ob damnum certum vel probabile, quod ex folutionis dilatione fortitur.

LXXI. Sicut in redditibus censualibus recipiendis per Dominos certis terminis, quandoque poena pecuniaria imponitur non solventibus die assignata; ita potest aliquis recta intentione, & pro securitate solutionis, taliter statuere in particulari Contractu, vel concessione ad terminum: est autem piæ intentionis illius C ignorantur, in piosusus reserantur ablata. fignum, si mallet creditor id quod concessum est die statuto, vel priùs recipere quam terminum elabi, ut emendam lucraretur: sic de ementibus redditus sub li-

bertate redimendi judicamus.

LXXII. Venditiones ad terminum & ad tempus cariori pretio, similiter commutationes in quibus per diligentiam vendentis res in nullo melioratur (cui tamen certum lucrum affertur absque periculo damni) sunt frequentius peccata mortalia, quamvis non semper usura propriè dicta.

LXXIII. In guerris faciendis, quæ malis innumeris plenæ sunt, nunc ad istos innocentes, nunc ad illos, sola utilitas Reipublicæ eos excusat à mortali: quæ utilitas est unio civium cum Principe & ad invicem, & conservatio Patriæ, aut evitatio damni publici notabiliter pejoris, quàm sit damnum particulare ex guerra proveniens.

Guerræ injustæ scitæ esse tales, aut quæ tales debent judicari, non excusant à furtis, ab homicidiis & rapinis; quin restitutionem aut emendas fieri necesse sit,

quantum erit possibile.

LXXIV. Servitutes populorum in eis quæ non funt contra Legem Dei & naturæ, poterunt ex suis vel Patrum demeritis (ut conspirationibus & rebellionibus) rationabiliter introduci; ut tallize quædam, angariationes, & fimilia, ficut Judæis postulantibus Regem, Dominus imposuisse videtur.

LXXV. Acceptio personarum in gubernatione Reipublicæ, & generaliter apud omnem Judicem & Principem, de se illicita est, nunc mortaliter, nunc venialiter ex circunstantiis & objecto, & politiæ cujuslibet maximè turbativa: non est autem acceptio personarum, nisi ubi debitum est, & paritas utrobique; quia in gratiis faciendis unum capere, alium dimittere, non est acceptio personarum, aut si res non sunt pares.

LXXVI. Retinere tributa & subsidia rationabiliter introducta, pejus est surto simplici in subditis. Et exigere violenter aut fraudulenter subsidia indebita à subditis per Principem, rapina damnata est: quando autem hoc est, & quando non, generali regula tradi

LXXVII. Mutatio monetarum, potest esse par aut majus delictum ex se, quam esset in casu falsam aliquam fabricare; quoniam secundum damnum Reipublicæ, opus tale quodlibet, assumit modum culpæ. Quod si Princeps dicat se Dominum monetæ esse, sit ergo Dominus bonus dispensator, non tyrannus dissi-

LXXVIII. Omnia funt Principis, non quidem proprietario Jure nec pro se, sed pro necessitate Reipublicæ. Et quid mirum? cum necessitas faciat (per-

fonæ etiam fingulari) aliena esse sua.

LXXIX. Omnia Beneficia sunt Papæ, tanquam sori, imò nec tanquam immediato dispensatori regulariter & universaliter; nisi Prælatorum inferiorum iniquitas, aut manifesta Ecclesiæ utilitas, casibus certis istud exigeret.

LXXX. Ab usurariis & raptoribus, quos constat ex alio justo officio nihil habere, stipendia servitiorum fuscipere non licet, sub poenæ restitutionis faciendæ &

participationis in crimine.

Ab usurariis & raptoribus, quos habere constat aliud ab usuris & rapinis sufficienter pro sustentatione tot servitorum (utputa quatuor & non plurium) potest servitor fibi necessarius unus ex illis quatuor stipendia obsequii

fui recipere, aliter non.

LXXXI. Non dimittitur peccatum nisi restituatur ablatum, hoc est, nisi voluntas essicax restituendi adsit, dum possibilitas & opportunitas accesserit & prout sapiens, præsertim Confessor aut Præsatus, determinabit; ut quod veris Dominis, si supersunt, aut heredibus suis, aut si fieri nequeat quia non sunt aut

Nemini de bonis alterius, ipso invito, licet ducere Itatum ultrà parcam necessitatem sui & suorum, maximè ubi posset laborare; aut etiam in casu mendicare: propter hoc bonorum omnium cellionem pro finali

remedio Jura constituunt.

Fur aut raptor non solum tenetur restituere ablata; sed damna inde sequentia, omnibus ritè compensatis: similiter retentores Testamentorum, aut plus justo differentes corum completionem, in gravem jacturam animarum.

LXXXII. Nemo de necessariis suis simpliciter tenetur elargiri, imò nec de necessariis secundum statum suum; sed nec de superfluis suis, ut sua sunt, sub pœna peccati mortalis: nisi ubi gravis necessitas circa alterum (ipso præsumere debente, quod alius non fuccurret) immineret: necessitas enim extrema pro-D ximi, præferenda est soli decentiæ proprii status, quantò magis superfluitati?

LXXXIII. Scienter dimittere superflux sua notabiliter consumi, per putrefactionem aut alias, potiusquàm in usus pios ipsa sargiri, vix à mortali culpa, aut

nunquam potest excusari.

Thesaurizare de se non est illicitum; sed providum: quamvis ex circunstantiis potest fieri criminale, ut si fiat ex alieno, aut desperando de divino auxilio, aut in grande præjudicium Reipublicæ, aut si aliis pereuntibus non fuccurritur.

LXXXIV. Von

LXXXIV. Vendere rem cariùs quam empta est, si notabilis six excessius in lucro, omnibus periculis & industriis hinc inde compensatis, est regulariter de se malum; & pejus, fi propter indigentiam proximi hoc fiat & fi res vendita ex sua industria, meliorem conditionem nullam adepta est, nec in se, nec extrinseca consideratione; ut quia propinquior, & ad usum sacilior, & fimilia.

Defoctus rerum vendendarum, quos quilibet ad ex-A tra prælumitur cognoscere de facili, sieut necabicondendi sunt fallacibus cautelis, sic nec eos dicere necesse cst, præsertim quoad fori extrinseci Judicium; & quoad Deum, etiam si pretii quantitas proportionabi-

liter ad defectum minuatur.

Damna quæ aliquis, non ex culpa & negligentia fua mercando incurrit, potest vendendo deducere; præsertim si damnum sit pertinens de se, & quasi regulariter ad mercaturam; alioquin non oportet, ut fi venditorum merces ignis fortuitus affumpferit : fecus prætereà, ubi ex culpa vel sponte aliquis merces defectuosas conduxerit, ut in equis & mulis fieri solet; sed non licet ut vendantur pro integris, neque Deus irridetur.

Cùm deceptione ultrà medium justi pretii, Contractum initum Leges interimunt: in aliis verò casibus, etiam si peccent vendentes res suas enormiter; tamen

ter occurrit judicandum.

LXXXV. Legitime præscribens in re priùs aliena, illam neque quoad forum exterius, neque quoad Deum reddere constringitur: secus si fraus in præscribendo fuit, ut desectus bonz sidei; quæ fraus si pateat in Judicio exteriori, ad reddendum præscribens impellitur, quantò magis apud Deum si lateat aut pateat?

LXXXVI. Mercatores earumdem rerum fi conspirent ad invicem, quod non nisi pro tali pretio notabiliter excellivo merces suas tradent, ipfi quoad forum exterius, si sciatur, & quoad interius, damnandi

funt.

LXXXVII. Solutio Decimarum Sacerdotibus, est de Jure divino, quatenus inde sustententur; sed quotam hanc vel illam assignare, aut in alios redditus

commutare, politivi Juris existit.

In redditibus ad vitam emendis, aut gregibus ovium præstandis ad medium lucri, sic in mercaturis, sic in similibus regulariter Contractibus (qui non penitus ex uno latere claudicant, quia videlicet ad utrumlibet, nunc lucrum, nunc damnum imminet, nunc vendenti, nunc ementi) nulla videtur esse malitia de genere, sed circunstantiis aliis vestiri male posse, nullus nes-

LXXXVIII. Campiores pro centum Francis reddentes cortam quotam in fine anni eum integra pecunia, & similiter mercatores, difficile est ab illicito Contractu liberare, nisi bonificaverit hos causa pia Contractus, quod fieri nonnunquam poste non negamus, sed securius est oppositum.

A rebus quæ ufu pejorantur, à rebus insuper quarum ulus absque translatione dominii fructum affert certum,

licitum est pretium locationis adipisci.

LXXXIX. Emptionem decem solidorum ad perpetuum supra sundum aliquem centum librarum, aut sub obligatione totius magnee hereditatis, difficile esse dicunt aliqui per directum justificare: per indirectum autem, posset aliquis totum fundum vendere pro vilio-D cum suum. ri pretio, postea ipsum cariori recipere, usque ad deductionem illorum decem folidorum.

#### De Guls.

XC. GULE, que est appetitus immoderatus co-medendi, non competitex suo genere, quod sit mortalis, nec etiam delectationi inde consequenti. Fit autem mortalis tripliciter, aut fi comestio est con-

tra probihitionem vel votum, sive hoc sit ratione cibi, seu temporis, seu laci: aux secundo, quando alia quæ fieri præcepta sunt, ob gulam scienter, verè, vel interpretative omittuntur, vel perpetrantur prohibita: aut tertiò denique, quando corpus aut ratio notabili detrimento per gulam scienter, verè, vel interpretative prægravatur.

In moralibus ille dicitur interpretative scire aliquid quando, & siactuscire negligat, scire tamen debet, & discrimini non semet objicere. Vocamus insuper scientiam non per demonstrationem; sed per vehementem

& probabilem conjecturam.

XCI. Jejuniis Ecclesiæ, vel alteriabstinentiæ, nemo cum notabili & præcognito gravamine fui corporis, & usus rationis obligatur, secluso scandalo. Nemo tamen leviter sibi singat gravamina ex jejunii abstinentia; quoniam ex ipía pauciores percunt quam ex gula.

Pueri & senes & prægnantes & nutrices & infirmi & pauperes non habentes unde semel refici possint, & laborantes non habentes aliunde statum competentem, & itincrantes autoritate Prælati, & alii consuerudinem Diœcesis in qua sunt insequentes, ab Ecclesiæ jejuniis

regulare Jus excipit.

XCII. Votum Carthusiense de non esu carnium: votum insuper aliorum Religiosorum de multis obserrestituere non tenentur ementibus, quantum regulari-B vationibus duris, alias licitis: votum denique particularium personarum de certis cibis non edendis in æternum, ut de capite, in certis casibus necessitatis extremæ, probabiliter si vota hæc tenerentur imminentis, debent immutari: non enim licet alium contra Dei Præceptum occidere, quanto minus seipfum; secludimus tamen in omnibus scandalum pufillorum.

XCIII. Deterior atque periculofior est abstinentia immoderata, quam voracitas aut ebrictas; fi dicta abstinentia usque ad turbationem cerebri & usus rationis

notabiliter & scienter vergat & adducat.

Peccata regulariter quanto funt spiritualiora, & quantò sunt sub majori specie boni palliata, tantò periculoflora funt & à fanatione magis distant.

XCIV. Habentes impedimentum de non jejunando legitimum, quod non est exceptum à Juribus per expresium, securius agunt; quamquam non sit necesse, si dispensationem Præsati quæsiverint, & quod secrete Cagant id quod agunt, ne alii scandalizentur.

XCV. Charitas frangere concedit comestionem aliàs illicitam, quandoque propter hospitem, quandoque propter infirmi consolationem, quandoque propter oblequium præltandum, ut in servitoribus Monachorum & etiam Principum prægustando, & etiam prægustantibus cibes corum clus conceditur.

XCVI. Præceptum de jejunio Ecclesiæ potestaliquando servari, dum contra Deum mortalis gula com-

mittitur. Sic in multis dicendum est.

Ebrietas tunc mortalisest, & generaliter omnis delectratio cibi & potus, quando aliquis tanta libidine comedit & bibit, quod postponit Deum; sic quod ubi etiam Dei Præceptum uno modo vel alio deberet à se violari, nihilominus à tali delectatione non cessaret, Secus si delectetur etiam ex consensu libero citra Deum, non hoc facturus si Deus prohiberet; tunc enim vel nullum est, vel tantum veniale delictum: & habet hac regula in multis aliis materiis utilem lo-

XCVII. Probabile est comedentem ter in die jejunii sine causa non esse prævaricatorem Præcepti in tertia comestione sicut in secunda, quamquam oppositum tenere sit securius. De comestionibus specierum & similibus consuctudo teneatur, & delectationis nimia

libido vitetur.

XCVIII. Inebriare alium scienter ut usu careat rationis in ejus notabile detrimentum, peccatum mortale

#### De Luxuria:

XCIX. LUXURIAM ex genere suo mortalem dicimus propter corruptionem generativæ virtutis majorem quam nutritivæ ac minorem ejus necessitatem, & quia contrariatur huic Præcepto. Non machaberis, Exod. xx. 14. & Matth. v. 27. & ut per A bona Matrimonii actus iste quæratur excusari.

Consensus in delectationem Luxuriæ circa objectum sibi prohibitum est mortale peccatum, sive sit in cogitatione, five in verbis, aut in visu aut tactu, aut nutibus, aut operatione: quamobrem familiaritas magna hominum carnalium mutuò, præsertim ad hudum quantum cumque sint ejus dem generis, aut sexus, aut diversæ ætatis, periculo proxima est, ideo-

que vitanda est.

Gravitas peccatorum luxuriæ ex genere sic ordinatur secundum gravius & minus grave, quamquam ex circunstantiis possit eorum gravitas aliter variari. Bestialitas, cum brutis. Sodomia, cum eodem sexu, aut in vase non ordinato. Mollities, secum. Sacrilegium, dicatarum. Incestus, parentum. Stuprum, virginum. Adulterium, ligatorum. Fornicatio, solutorum. Luxuria generaliter.

defendere, vim vi repellendo.

Delectatio viri cum uxore licita est, causa prolis, causa reddendi debitum, causa præservationis ab incontinentia prohibita. Et si sola delectatio quæritur, infra metas tamen vinculi matrimonialis, sic quod extra non quæreretur, neque fit cum circunstantiis aliundè prohibitis, illud aut nullum aut tantum veniale pec-

Uxoratorum alter peccare potest mortaliter in Matrimonio, si cum detrimento notabili prolis conceptæ aut generandæ scienter fiat, ut tempore menstruorum, si extra vas, si cum desiderio absentis quasi præsentis alterius non sui, si principaliter ex causa aut ex

fine mortaliter noxiis.

Facilior est sæpe ab opere carnali totalis abstinentia, sicut in virginibus & viduis, quam modeste maritalem copulam exercere, sicut sebris potu, & ignis slatu, & pruritus attactu tandem magis succenduntur.

Quia corpus Sacerdotis fi uxoraretur, esset uxoris Sa-C cerdos, qui totus esse debet Domino consecratus & expeditus à cura rerum familiarium & solutus Legibus civilibus & orationi jugiter vacare, rationabiliter aftringitur voto castitatis.

DE

#### PRÆCEPTIS DECALOGI.

C. DILIGERE Deum super omnia ex toto corde, ex tota anima & ex tota virtute, quantùm sufficit viatori ad salutem est taliter affici ad Deum actu vel habitu, quod Dei amicitiam cujuslibet alterius rei dilectioni anteponit. Sic quod pro nulla dilectione sui vel alterius charitatem Dei vellet deserere per transgressionem cujuscumque Præcepti divini.

nihilationem seu damnationem æternam, re mortaliter: neutrum quippe potest eligi licite, stante Lege de Præcepto habendæ charitatis, cum qua ni-

hil annihilatio stat, neque damnatio. Proposita alicui viatori ista quæstione & similibus, an citius pateretur esse in igne per unum diem quam peccato mortali consentire, non tenetur circa hoc deliberare absolute de altera partium; sed teneat suspensum judicium considerando fragilitatem suam, & fidendo in divina misericordia, quæ vel non patietur eum in talem tentationem incidere, aut si patiatur, Deus faciet cum rentatione proventum ut possit sustinere.

Propositis hujusmodi quæstionibus quidhomo faceret tentatione forti præsente? Aliud est optare & desiderare illud quod est melius, & judicare illud esse eligibilius aut minus fugibile altero; aliud deliberare abtolute, quod ipse sic faceret & sic eligeret: quonium primum est piæ & fidelis animæ; secundum de prætumptione & temeritate culpatur.

CI. Jurare per Deum, quod est eum testem veritatis adducere, fit licitè immò meritoriè, dum veritas subest, & reverentia comitatur & pia necessitas ex hu-

mana infirmitate consurgens impellit.

Jurare in vanum, est propriè Deum in falsitate, cujus esse testis nequit, invocare. Ideò dùm ex delibera-

tione fit, semper est mortale.

CII. Exigere juramenta ab his de quibus vehementior est præsumptio, quam de opposito apud exigentes quod dejerabunt, & ad hoc ex deliberatione inducere, vix aut nunquam caret mortali delicto; nisi forsan quandoque apud Judices quibus ex officio sic exigere necesse est. Neque necesse est, neque utile & sape criminosum exigere juramenta ab his qui quæstionantur in judicio exteriori, Ecclesiastico vel civili, quando præsumi potest vehementer quod quidam dejerabunt, & quando corum juramento nullatenus statur.

De re penitus occulta quæ scilicet non potest probari Licitum est suam castitatem sicut propriam vitam p testibus duobus neque Rempublicam scandalizat, nullus in foro exteriori licitè potest ab alio invito juramen-

tum extorquere.

CIII. Quamvis semper, non tamen pro semper obligemur colere Deum, non solum mentaliter; sed etiam signis exterioribus, illa tamen signa pro varietate temporis & hominum possunt variari; sicut sunt orationes, thurificationes, prostrationes & præsentatio-

nes candelarum, victimæ & similia.

Signis exterioribus nunquam benè colitur Deus, quando illa nequeunt fieri bono animo, vel scandalizant ex similitudine sui ad idolatriam, aut aliam inhonestatem; quemadmodum fit in infaniis stultorum apud multos & in istis delationibus baculorum per mulieres sacris ornamentis indutas, & quibusdam similibus, que omnia Prælatorum follicitudo tenetur abradere.

CIV. Observatio Sabbati quoad circunstantias temporis & modi & loci pro maxima parte relicta est determinationi Prælatorum, quæ cognoscitur tùm ex eorum Institutis, tum ex consuctudinibus per cos legiti-

mè toleratis.

De operibus servilibus non exercendis diebus Dominicis & Festivis, plus & frequenter determinat consuctudo loci & personarum à Prælatis tolerata, quam alia

Lex scripta.

Confuetudo exercendi opera fervilia hæc ab iftis; hæc ab illis, in diebus Festivis, tunc maxime dicenda esset corruptela, quando totaliter à Servitio Dei & à cultu Festorum, & maxime ab auditu Missæ revocaret, quando prætered hæc servilia magis ex cupiditate quam pia necessitate Reipublicæ pertractantur.

Joci & aliæ recreationes corporales apud vulgus diebus Festivis, quamquam sæpius admixtas habeant malitias contra Dei Legem; non tamen per directum Ec-

clesiasticis obviant Institutis.

Opera servilia plerumque fructuosiùs fierent si non ea Nemo secundum Legem tenetur potius eligere anprohiberet Ecclesia, quam illa quæ vulgares in Festis Prælatorum interest attendere exercent : proptereà circa Festivitatum multitudinem, ne sit illa ad cumu-

lum peccati potiùs, quam ad cultum Dei.

CV. Diligere proximum sicut seipsum, est velle, proximo ea omnia quæ secundum rectam rationem homo vellet similiter proximum suum velle sibi; hæc autem sunt indispensabiliter bona charitatis & gloriæ. Quia bonis fortunæ & naturæ & gratiæ gratis datæ, possiunt homines abuti in perniciem sui vel aliorum; non quilibet tenetur velle illa cuicunque proximo suo, sed aliquando non velle, quia & secundum rectam rationem ita deberet homo velle de scipso. Sic judex cum amore

Digitized by Google

proximi necat iplum aut bonis fpoliat. Sic ingenium & scientia & divitiæ possum desiderari isti vel illi proximo non adesse, dum nocitara creduntur.

CVI Ante Religionis ingressum teneor providere necchitati Parentum meorum extremæ si possum, dùm non aliunde patet eis provisio; nec excusaret me Religionis ingressus, quin peccem intrando & post introitum profitendo: si tamen necessitas illa non sit extrema,

re Religionem jam profesiam.

CVII. Superioribus nostris qui omnes dici Patres possiunt obediendum est, de rigore in eis solum in quibus Superiores sunt; magis autem ei cujus autoritas potior est, attentis circumstantiis personæ, temporis, Reipublicæ & utilitatis in istis: ut in concernentibus Rempublicam, plus obediendum est Principi, quàm Patri, secus in re domestica. Proportionabiliter de Monacho respectu Papæ & Episcopi & Abbatis, & Principis temporalis, distinctio locum habet. Quantò plures dilectionis causæ concurrunt circa aliquem proximum, ut est habitudo prælationis & subjectionis ad invicem, bonitas & ratio cognationis, beneficentiæ, consortii, Patriæ, & similium, tantò, ceteris paribus, ille debet plus amari & præferri: tamen obligatio Legibus cauta præcipuè servanda est.

CVIII. Ab inimico parato totaliter satisfacere de injuria, ego teneor satisfactionem suscipere, vel indul- Bad saciendum id quod intenditur; sunt tamen de necesgere; tamen verbum meum, aut societatem solitam, autalia dilectionis signa, possum interdicere ad mei &

sui cautelam, & non ad rancorem.

Inimicum non paratum corrigi diligo, quantum sufficit ad salutem, si ei nolo malum damnationis, neque

damni temporalis per injusta media.

CIX. Inimico meo incorrigibili optare fas habeo, ut taliter sibi sit in anima vel in rebus, qualiter sufficit ad hoc quod neque mihi neque Reipublicæ injustum damnum possit inferre. Jure naturali vim vi repellere licet: sic quod impetitus aliquis à qualicumque persona cujuscumque dignitatis etiam Papalis via facti, & non habens Juris remedium, fas habet injurianti de facto resistere, secundum qualitatem injuriæ, scilicet quantum requiritur & sufficit contra illum ad sui tutamentum ab hac facti via.

Casus multi esse possunt, in quibus aliquis se gerens pro Papa & pro tali habitus ab Ecclesia, poterit à subquemdam appellationis ab eo, vel subtractionis à sua obedientia declinari; nifi fortè obstare monstretur Constitutio aliqua, non humana solum, sed divina atque

revelata, huic naturali Juri præjudicans.

Nunquam pro salvatione vitæ, aut cujuscumque rei suæ, licet alicui mortem alterius, de per se scienter, via facti procurare, & maximè illius qui nullam infert

Numquam pro salvando vitam suam corporalem, sunt innoxii via facti à se perimendi: ut si non aliter evadere potest aliquis se persequentem, quam conterendo parvulos viam obsidentes, mors potius est expectanda: ita, dum quis est in extrema famis necessitate, non debet ab also similiter famelico panem necesfarium extorquere.

### SACRAMENTIS

CX. TN omni Sacramento, si desit intentio actualis vel habitualis faciendi illud quod Christus instituit & Ecclesia intendit; nihil agitur. Similiter si forma omittitur aut corrumpitur & si materia debita, aut si Minister idoneus defuerit.

Ex hoc præcise, quod aliquis schismaticus est, vel hæreticus, vel præcilus & excommunicatus, vel degradatus; non redditur impotens ad efficiendum vel conferendum Sacramenta, nist desit aliunde vel potestas originali Contritio actualis nequaquam exigitur : de

Tomi III. Pars I.

Ordinis, vel intentio debita, vel materia, vel forma, quamvis exercendo talia in cafibus prohibitis, gravis delicti reus teneatur.

Fiat semper quod melius erit de possibilibus, dum circa Sacramentorum ministrationem dubitatio aliqua contigerit; autsuppleatur cauté id quod omissum suerit & sub quadam conditione, si non crat illud iterandum.

Ceremonialia seu figurativa Legis antiquæ, ante Chriaut patet aliunde provisio, non teneor pro juvando exi-A sti passionem, erant Judæis necessaria; postmodum, pro aliquo tempore licita, sed inutilia; tandem, ut nunc observantibus, & spem in eis ponentibus, mortisera: nec ab ejus sumendum est esticax argumentum, quod modo talia in aliquo casu agere debeamus.

In casu vehementer dubio an aliquis sit vel non sit

baptizatus, ut si sitexpositus, vel baptizatus in nomine Christi tantum, aut alio tali dubio, iteretur Baptismus sub hac conditione, si tu es baptizatus, ego non te baptizo, & si non es baptizatus ego te baptizo in nomine Patris, & Filii, & Spiritus sancti. Amen.

Baptismum sanguinis dat Martyrium; & flaminis Contritio de peccatis; aut Satisfactio gratuita: primus non reiteratur, alter ab obligatione Baptismi fluminis,

si facultas affuerit, non exculat.

Ea quæ sunt de decentia Sacramentorum notabili, instituta & promulgata ab Ecclesia, nec abolita sunt per non usum, et si non sint de necessitate Sacramenti sitate Præcepti ad obligandum, ne scienter & negligenter absque rationabili causa dimittantur.

Forma in omni Sacramento potest corrumpi, aut per additionem, aut per subtractionem, aut variationem, aut interruptionem notabilem; quia modica non impe-Similiter additio, subtractio, & variatio, si neque trahant formam ad sensum alium, neque inintelligibilem reddant (licet indiscrete & culpabiliter fiant) Sacramentum tamen non annullant.

## DE SACRAMENTO.

#### PTI S M

CXI. HÆc in Baptismo sunt de necessitate Sacramenti: Minister idoneus; materia quæ est aqua elementaris fluida (ad differentiam luti & aquarum dito licitè vel occidi, vel incarcerari, vel per modum quæ sunt artificiales;) intentio actualis vel habitualis quemdam appellationis ab eo, vel subtractionis à sua faciendiquod Ecclesia intendit, intingendo non submergendo ex aqua illa baptizandum, aut ejus partem principalem nudam: & quod aliqualiter consentiat, scilicet actu, vel habitu, vel in Parentibus: dicendo fimul hanc formam, Ego baptizo te in nomine Patris & Filis & Spiritus sancti. Amen.

Minister idoneus Baptismi, regulariter & extra casum necessitatis, est ex Ecclesiæ Præcepto Sacerdos, qui præmittere habet exorcilinos, & catechizationem, & alia observare quæ in Libris continentur. Sed de necessitate Sacramenti, requiritur quod Minister sit viator (ad excludendum Angelos vel dæmones) qui fimul pofsit intingere & verba proferre (ad excludendum mancum, & mutum; alium à se, quia nemo seipsum baptizat; & intendens dare actualiter vel habitualiter quod Ecclesia intendit, etiam si nihil credat de effectu.

Baptizandus idoneus est quilibet viator non baptizatus, qui consentit interpretative baptizari, vel in fide D Parentum, vel offerentium eum, vel Ecclesiæ, si nunquam fuerit aliquando capax rationis, ut parvuli: si autem fuerit aliquando capax rationis & dissenserit continuè baptizari; aut si nullo modo consentiat, dum utitur ratione, baptizari non debet. Secus si per ante consenserit nec revocavit; quia præsumitur ab Ecclesia nunc consensurus si ratione non careret.

Baptizandum, non est sas consiteri sacramentaliter, cum Baptismus sit janua Sacramentorum, & de actualibus verò, sufficit displicentia in generali, absque obice malæ voluntatis proponentis actualiter se peccaturum, quo obice posteà cessante, Baptismus efficaciam fuam capit.

Baptismus dimittit pænam & culpam ex integro, loquendo de pœna debita peccatis, non ex civili Institutione, ut sunt Irregularitates, & mortes pro delictis certis, loquendo prætercà de pœna debita per se, quia A pœnalitates hujus vitæ debitæ originali, per accidens manent, ut sitis, fames, & cetera, quorum causa est peccatum originale, fine quo non venissent.

Si parvuli infidelium baptizantur invitis parentibus in Fide Ecclesiæ, illi sunt verè baptizati, nec debent reddi Parentibus, si periculum timeatur: similiter illi qui metu inducuntur ad interiùs consentiendum Baptismo: quamquam talia agere communis usus Ecclesiæ

non approbet.

Baptismum fluminis differre licet, quando & ubi non apparet (secundum verisimiles conjecturas) proximamors, & speratur possibilitas, seu congruitas major recipiendi inposterum; quo casu, etsi subitò baptizandus moreretur, salvus esset.

## DE SACRAMENTO. CONFIRMATIONIS

bur Institutum, tenetur quilibet Christianus habens usum rationis non contemnere; præsertim imminente periculo Confessionis Christi faciendæ coram infidelibus.

## DE SACRAMENTO

## EUCHARISTIÆ.

CXIII. EUCHARISTIE Sacramentum, duplicem habet formam, & materiam de necesfitate Sacramenti : Forma confecrationis Corporis Christi, estifia. Hoc est Corpus meum: Et forma Sanguinis. Hic est calix Sanguinis mei, aut huic æquivalens, quod dicitur propter Græcos. Materia Corporis Christi, est panis de tritico pro majori parte. Materia sanguinis, vinum de vite, non transsubstantiatum in aliam speciem, ut in acctum.

CXIV. Celebris consuetudo, & ordinatio Supe-C & tempora, & ætates, & consuetudines, variè judicatur. riorum, in eisquæ ad folemnitatem Missæ & generaraliter omnium Sacramentorum spectant, obligant ad non contemnendum hujulmodi confuetudinem & ordinationem, quas libri solent habere; obligant præterea,

ut negligentia frequens & crassa sugiatur.

Facta diligentia folita fieri in talibus, circa materiam Corporis & Sanguinis; si per malitiam, aut negligentiam Ministri aliter oblatum fuerit quam debeat (utputa aqua pro vino) pœniteat in omnem eventum Sacerdos etsi reus non fit, & quod omissum est suppleat vel emendet; præsertim ut integritas in confectione & perfectione Sacramenti confervetur.

CXV. Discrimen novi peccati mortalis in celebrando vitatur; si post discussionem conscientiæ (quæ regulariter in talibus haberi solet) celebraturus non habeat conscientiam fixam, aut æque firmam sicut de opposito) quod lit in peccato mortali, vei alio legitimo impedimento, ut est Irregularitas. Et hæc vocatur certitudo D moralis vel civilis, quod homo sufficienter probatus est.

Existente casu quo homo potest celebrare licitè, & à celebratione licité desistere, laudabilius est, ceteris paribus, celebrare; tum quia opus de se privilegiatum est & fructuosum; tum quia à nobiliori virtute procedit celebratio quæ fit ex amore, quam omissio quæ ex ti-

Laudabilius est quam oppositum, ceteris paribus, & cessante legitimo impedimento, quotidiè celebrare.

CXVI. Pollutio nocturna, tollens sufficientem devotionem, recollectionem; & reverentiam ad Sacramentum (eo quod anima magis inde hebes & carnalis: effecta est) impedit à Celebratione, quamdiù talis carnalitas & hebetudo regnaverit; nificafu necessitatis urgente, ut si Sacerdos sit unicus & Missa Parochialis fuerit celebranda. E 1 13 20001

Homo qui propter habitus virtutum, & facilem sui recollectionem, vel aliunde, manet devorus ad Sacramentum, & reverens post nocturnam pollutionem, non videtur per eam impediri, quin celebret die sequenti. Confessione tamen in omnem eventum præcedente; quoniam nullæ sordes corporales impediunt, nisi pro quanto vel sunt peccata, vel sunt in horrorem & scandalum assistentium, vel devotionem debitam tollunt: vir enim leprosus, & vir menstrua patiens, à celebratione secreta non arcentur.

CXVII. In omni adoratione Sacramentali Altaris, subintelligitur conditio ista, vel similis; fi consecratio rite & debite secundum Institutionem Christi fuerit celebrata, ac perindè adorans alienus est ab idololatria. quamvis celebrans & non confectans effet in culpa.

CXVIII. Apparente figurà circa Sacramentum alia à figura folita panis & vini, non convenit Sacramentum sumi sub illa forma, neque sine conditione implici-

ta vel explicita debet adorari.

Positis pluribus hostiis super Altare, si Sacerdos in-CXII. SACRAMENTUM Confirmationis ad ro-B tendit generaliter omnes confecrare, illæ confecratæ erunt; si tamen duas ex illis, quas determinate signat, illæduæ sunt tantummodò consecratæ: si illas duas intentio sua non determinat, nihil ibi consecratur, obstante confusione intentionis, propter quam ista non magis quam illa potest dici consecrari.

CXIX Regulariter vituperabile est, & sæpè criminale, quod Sacerdos à celebratione, & Catholicus habens usum rationis, ab Eucharistize susceptione, to-

taliter abstineat.

Illi pueri sunt idonei suscipere Eucharistiam, & ad hoc ligari videntur femel in anno, qui fecundum Leges, consentur habiles ad nubendum: potest quoque devotio ætætem hanc prævenire, sicut in quibusdam ætætem supplet malitia.

CXX. Audire Missam integram, est de observatione Sabbati, hoc est dierum Festorum pro tempore Legis Evangelicæ; nisi per impedimentum legitimum aliquis fe tuestur: tale verò impedimentum, fecundùm loca,

CXXI. Obligatum celebrare pro quolibet duorum unam Missam, non absolvit una Celebratio; una quippè Missa, virtute operis operati (ex quo finiti valoris est) non tantumdem tollit de poena, nec tantum redimit

CXXII. In Anniversariis Ecclesiarum, & receptione Missarum pro uno pretio suæ sustentationis, & in fimilibus, interpretatio viri sapientis locum habet: alioquin non videtur quomodò sex aut septem Anniversaria in Ecclefiis Cathedralibus licité fimul eadem die junge-

Obligatum ad subsidia spiritualia, tutum est dirigere intentionem suam ad Deum, sic quod dignetur dispartiri de valore Sacramentorum, vel suorum Beneficiorum, qualiter & quantum videt se apud benefactores esse constrictum.

Charitatis majoris est spiritualis eleemolyna (quæ gratis distribuit merita sua satisfactoria ad liberationem animarum) quàm eleemosyna corporalis. Et quamquam talis, non indè minus habiturus sit de præmio essentiali, tardius tamen inde, de propriis peccatis, ceteris paribus, satisfacit. Falluntur plurimum hi qui potentes aliunde vivere, obligant se ex bonis Ecclesiasticis vel aliis, ad satisfaciendum pro alienis delictis; cum hoc cedat in retardationem satisfaciendi pro propriis, & hæc fola radix, improbare Beneficiorum pluralitatem sufficeret.

CXXIII. Ex-

CXXIII. Expediens videretur, ut nuila Excommunicationis Sententia ferretur de facto à Jure vel Judice, neque pro præsenti, neque pro suturo; nisi pro manifesta contumacia, qua se monstravit aliquis non paratum audire Ecclesiam, aliàs qualiter haberetur sicut ethnicus & publicanus, si audire Ecclesiam para-

CXXIV. Expediens videtur, ut nullus teneretur alium vitare quantumcumque excommunicatum à Ju-A re) nisi postquam à uo Judice suerit denuntiatus esse talis: siquidem in omni casu alio, videtur possibilis excusatio, & interpretatio eorum, qua aliquis committit, unde excommunicari dignus cst, quòd non debeat evitari à particulari persona, & hoc tolleret magnam in politica convertatione confusionem.

CXXV. Expediens videtur, ut omnes Sententiæ Excommunicationis latæ Sententiæ, in Jure scripto, quarum usus nullus est, aut plus obest quam prosit, expressa revocatione, tam in Provinciis quam in Dice-

cesibus, & in Ecclesia Universali cassarentur. CXXVI. Expediens videretur Institutio, aut jam Institutorum talis interpretatio, ut solus excommunicatus aut suspensus à Judice, & pro tali denuntiatus

contrahere diceretur Irregularitatem, immiscendo se Sacramentis; & quod solus talis, à potestate absolvendi in foro conscientiæ spoliatus censeretur: scrupulos

CXXVII. Expediens videretur, ut nulla Sententia Excommunicationis ferretur, nisi pro contumacia facta in rebus pure ipiritualibus, ut ubi transgressio verget manifeste in dissipationem Fidei, & sue spiritualis libertatis: non enim debet (ut videtur) gravior esse in foro exteriori punitio transgressionis, quam damnum fuerit illatum.

Expedientiùs est in multis defectibus, illos vel tolerare, vel ad bonum finem ordinare, quam per fulminationes Sententiarum, & condemnationum, aut per Prædicationes rigorofas, eos conari funditus extirpare, ut de Strenis Encæniis prima die Anni, de Capellanis mercenariis, & similibus.

#### POENITENTIA. DE

fiæ Constitutio, obligat ad Consesfionem facramentalem post peccatum actuale, ut fiat femel ante mortem.

Hæc concurrere fimul tempore ad justificationem impii necesse est; quæ sunt, intusio charitatis, expulfio culpæ, conversio liberi arbitrii in Dcum, & pec-

CXXIX. Homo non semper tenetur immediate confiteri peccatum, immò nec conteri sub pæna novi peccati mortalis; dat enim spatium pœnitentiæ Deus, quale scit fragilitati nostræ sufficere, & illud quantum sit in omnibus, generalis regula definire nulla potett.

Omissio in concernentibus Confessionem, sicut in aliis actibus Præceptorum, non vocatur omissio, nisi sit respectu actus principalis, dum deberet sieri; & non respectu circunstantiarum, que vel antecedunt, vel concomitantur, vei iubiequiuntur; alioquin omiliones in una omissione numerarentur infinitæ.

in habitu, aut in proposito vel in voto. Eam verò sieri actu, cessante impedimento alio, quadruplex casus constringit: primus, Institutio Ecclesiæsemel in anno: fecundus, fusceptio Eucharistia vel Celebratio, & Sacramentorum aliorum fusceptio secundum quosdam: tertius, periculum mortis verifimiliter imminentis: quartus, conscientia quòd aliàs non habebitur opportunitas peccata confitendi.

In recordatione peccati mortalis, dum Missa jam Joms III. Pars I.

pervenerit usque ad hoc, ut commodè sine scandalo deseri vel interrumpi non valeat, aut dum Sacerdos alius deest, & urget necessitas; sufficit Contritio includens propositum confitendi.

Circunstantiarum quadruplex est differentia: quadam impertinentes, quædam minuentes, quædam augentes, quadam peccatum in aliam speciem transmutantes: & hæ ultimæ, non folum funt circunstantiæ. sed peccata; ideò sunt de necessitate sub expressione confitendæ: primas non expedit dicere, nec secundas regulariter, tertias exprimere sepiùs utile est, quandoque fecundum quoldam necelle.

CXXX. Circunflantiarum expressio in Confessione, talis, & talibus verborum circumlocutionibus expressa sufficit, per quam Confessor, de magnitudine peccatorum ejus qui confitetur pro Absolutione & Pænitentia discretè conferendis, instruatur.

Expedit nonnunquam circunstantias dearticulatius vel inquirere, vel dicere, tum ad verecundam humiliationem confitentis, tum ad ejus quietationem postmodum magis habendam, quod omnia dixerit; tum quia circunstantiæ multæ, quas esse nullas aut veniales arbitrabatur confitens, peccata funt mortalia; tum denique ex hoc, quod una circunstantia habita, Confessor de aliis conjecturat, quas confitens pudore pressus celat.

CXXXI. Cognito statu ejus qui confitetur, quandi in foro conteientia i ponata conteintia prafertim in mateenim à subditis vix aliter auscribiles prassertim in matedoque nocet plurimum minimum super encumentation de la confessionis hac auscrite.

B rum particularitate interrogatio, prassertim in peccaverecundià motus. tis carnalibus; tum ne confitens, verecundia motus, quandoque mentiatur (ut pueri & puellæ & hoc in his quæ non effent necessaria dici, tum ne scandalizentur & inflammentur in nominatione peccatorum priùs incognitorum: proptereà discretio maxima requiritur & semper à generalioribus interrogationibus ad specialiores, gradatim & tensim procedere conveniet; invocandaque est manus ejus, quo obstetricante educitur colu-

> CXXXII. Secretum commissum fidei alteriùs. celare est de Jure naturali hoc enim rationabiliter quilibet sibi vellet fieri, & alitensocialis convictus deperiret multò ampliùs figillum Confessionis secretum esse debet, & nullo cafu, figno, aut verbo referandum.

CXXXIII. Confitens, debet regulariter in peccatorum fuorum explicatione celare complices fuos (nisi dum aliter consiteri non potest) sicut in incestu cum CXXVIII. DIVINA Lex, & non folum Eccle-C Matre, vel unica forore, aut nisi dicat & apud talem, quod revelatio debeat prodesse, non obesse eis qui deteguntur: quo casu, nihilominus magna cautela requiritur apud confitentem & Confessorem, ne zelo proficiendi indifereto fallantur.

CXXXIV. Omnia ad Confessionem pertinentia, ut pointentia injuncta, & interrogationes factæ, & cetera non inducentia ad malum, funt de Confessionis decreto; propter quod peccant: fi non excufat eos ignorantia) illi qui pœnitentias suas, & ea quæ Sacerdos eis dixit passim dicunt, & qui ctiam super hocinquirunt; quoniam talia per indirectum caufant aliquando irrifionem Sacerdotis, aut confessi culpam.

CXXXV. Quifeduxit alios ad peccatum, tenetur pro posse cos postmodum ad viam virtutis reducere, non minus quam de damno temporali illato; sic de infamatione & fimilibus: & ad hoc debet Confessor inducere confitentem.

CXXXVI. Confessus, volens peccatum suum re-Omnis Contritio, includit Confessionem in actu vel Dvelari per Confessorem, si petatur debet illud extra Confessionem detegere: neque tamen adhuc est tutum Confessori illudonus assumere, si remedium possit aliter incommodis adhiberi.

Nullus semel ritè sacramentaliter absolutus super uno crimine potest, nisi de consensu suo libero, obligari ad ampliùs confitendum: si fit oppositum in quibusdam Religionibus, aut casibus; Institutiones positivæ, quibus homo sponte se subdidit, hoc faciunt. G 2

Si

Si confessor præsumatur verisimiliter sollicitare aut sollicitari ad peccata (utputa ad lubricitatem) persona hoctimens, debetabillo, si sit suus Curatus, petere licentiam alteri confitendi; qua non obtenta, potest nihilominus alteri confiteri & absolvi. De statu corum qui confessi sunt, tutiùs est ut Confessor nihil dicat, neque ad vituperium ficut constat, neque ad laudem;

Judex, cogere volens ad revelationem Confessionis, paccat; & tenetur Presbyter ei non respondere, aut dicere hoc non esse de Foro suo. Quod si opponatur, quoniam tacendo & non negando, notare videtur quod confessus sit in culpa: respondendum est, quod Sacerdos aliter agere non potest, ideò nullum

scandalum suo vitio deputatur.

Peccatori, quamvis non sufficienter pœnitenti (ut quia propositum habet actuale peccandi in suturum:) utile est confiteri, & abstinentias certas recipere: cui tamen Confessor expresse, iterum & iterum protestetur, quòd neque absolvitur, neque potest, neque pœnitentiæ tales, aut talis Confessio, eumdem liberant, quin iterum eadem peccata confiteri teneatur.

Mitis est opinio pro peccatoribus, dicens sufficere ad Absolutionis sacramentalis fructuosam susceptionem, quod confessius non habeat actuale propositum peccandi (hoc enim dicunt esse non ponere obicem:) B fed alia sententia, quòd requiritur actuale propositum non peccandi in futurum, probabilior est, atque se-

CXXXVII. Virtute clavium & meriti Christi dantur in qualibet Confessione sacramentali Indulgentiæ; sed quantæ, novit Deus; sit etiam ut Attritio minùs

fufficiens, fiat in Contessione Contritio.

Soli actu confessi de peccatissuis, capaces sunt Indulgentiarum illarum, quæ dantur verè pœnitentibus & confession : nisi dicatur sufficere esse in gratia & membrum Ecclesiæ, & ita ly confessis, ibidem sumitur pro Confessione in proposito, vel in voto.

Dies Indulgentiarum, referuntur ad pænitentias pro vita hac injunctas; sic enim textus sonat; videtur tamen, quod injunctio generalis (quæ benè fieri solet, ut omnia bona facienda cedant in remissionem) profit in hoc & sufficiat, ubi etiam pænitentia specialis, totidem dies quod sonant Indulgentiæ, nequaquam injunxissent.

Indulgentias non recipit ille, qui non porrigit manus adjutrices, juxta contentum Bullarum; & ita dives melioris conditionis est quoad aliqua, quam Reli-

giolus, & mendicus.

Clave facramentali non notabiliter errante in impositione pœnitentiæ, confessus (per illam pænitentiam si fecerit) absolutus est à pœna & culpa, virtute compromissionis cujusdam liberalis & arbitrariæ Dei &

peccatoris in personam Sacerdotis.

CXXXVIII. Tutiùs est cum parva poenitentia, quæ sponte suscipitur, & verisimiliter adimplebitur, ducere confellos in Purgatorium, quam cum magna non implenda præcipitare in Infernum. Renuens pænitentiam in hac vita stulte facit; nihilominus absolvendus est, si non ex infedilitate, quâ credit non esse Purgatorium aliud, hoc faciat; sed vel propter teneritudinem corporis, aut infirmitatem, aut paupertatem, vel aliud fimile.

peccato secreto, secus de publico: similiter, nullus per castigationem scandalizandus est publicè pro peccato occulto; secus pro publico; ubi siscandalizetur peccator, scandalum illud non imponenti, scd sibi qui

meruit, imputetur.

CXXXIX Divisio Confessionis, find hypocrisim, aut præ nimio pudore fiat, impedit virtutem Abfolutionis: secus ubi autoritus Superioris in casibus reservatis, & bona fides simplicium hoc faciunt & excusant; aut ubi Consessor sorte præsumeretur scandalizari ex peccato confessi, & non haberetur pro tune Confessor alius discretus, cui absque probabili scandalo, peccata omnia revelari possent, aliqua tamen possent. Videat tamen quilibet, quam rationabiliter confcientiam fcandali fibi fingat.

Dum nescit confitens de quibusdam actibus an fene înde confessi superbiant, ne prætereà ipsi & alii in A cerit illos, aut qua intentione, & quomodò secerit hypocrisim sictè consitendi dilabantur. (ut sæpè contingit) dicat sub conditione scrupulos fuos, ut sic neque mentiatur, neque Absolutione de-

fraudetur.

CXL. Curatus obligatus parochiano femel in anno dare Eucharistiæ Sacramentum, tenetur ei dare, si petat publice, quantum cumque sciatur non poenitere; nisi causa resutationis suerit nota, utpotò Excommunicatio publica, vel peccatum notorium, de quibus non satisfecit publice. Secus prætereà de Sacerdote in secreto, vel qui non tenetur ministrare, vel pro tempore quo ad hoc nequaquam obligatur.

CXLI. Forma Absolutionis ab Excommunicatione est ista; quæ debet primò fieri. Ego absolvo te à sententia Excommunicationis, & restituo te Sacramentis Ecclesia. In nomine Patris & Filii & Spiritus sancti. Deinde sequitur Absolutio pro peccatis, si in Excommucatione peccatum includitur necessariò confitendum sacramentaliter; Ego absolvo te à peccatis tuis in nomine Patris & Filii & Spiritus fancti, Amen. Tutiusque

cft in itlis formis nihil immiscere.

CXLII. Materia sufficiens in Sacramento Confessionis, est homo peccator contritus de peccatis, spontè subjiciens se suo Sacerdoti, quæ subjectio non est propriè Jurisdictionis, alioquin Papa nulli confiteretur; sed est volontaria, quæ potest nihilominùs impediri vel arctari per Superiorem, ut non quilibet peccator, cuilibet Sacerdoti possit se subjicere pro peccato.

Epilcopus, non minus habet autoritatem constituendi coadjutores Confessores in sua Diœcesi, quàm Curatus in sua Parochia: caveat tamen Episcopus perturbare Ecclesiasticam hierarchiam, tollendo directe vel indirecté potestatem Curatorum, absque culpa

corum, vel causa manifesta.

CLXIII. Confessio ficta reiterari ex integro debet, secundum probabiliorem opinionem, quamvis duriorem; quia non habet effectum suum postmodum, cessante si dione, sicut Baptisinus; & hoc, quia Cpænitentia reiterrabilis est, non sic Baptismus: tùm etiam, quia nulla Absolutio sacramentalis suit, sed potius novi peccati additio.

CXLIV. Non est fictio si peccator dicat omnia

quorum actu recordatur, quamvis non omnium recordetur; sed est fictio, dum scienter celat aliquid, aut in proposito peccandi perseverat, aut scit & scire

debet, quod a tali non potest absolvi.

Pœnitentiarum, alia est reconcilians, qualis fieri nequit nisi in gratia; alia est satisfaciens, vel exsolvens, qualis fieri potest extra gratiam, sic quod illius reiteratio necessaria non existit: imò, & talis solutio respectu quarumdam pænarum temporalium debitarum fortè poneretur in inferno.

CXLV. Satisfactionem, propriè ut talisest, operantur sola opera pœnalia, quæ scilicet voluntas naturaliter refugit, & hinc pænam habet, justè equidem, ut peccatum voluntarium in voluntaria pæna redimatur.

Per opera spiritualia, qualia sunt contemplatio, & Nulli invito, injungenda est pœnitentia publica pro Damor Dei, potest fieri satisfactio; tum quia annexa est pro statu isto satigatio corporis, tum quia contra propriam inclinationem commodi, intellectus & voluntas abnegat se in obsequium Fidei & Charita-

> Unum pro altero posse satisfacere, concedit liberalitas Dei, dum causa subest, vel ex impotentia illius pro quo fit satisfactio; vel de mandato suo, & charitate satisfacientis, vel Superioris authoritate taliter ordinantis.

> > Digitized by Google

#### DE

## MATRIMONIO.

CONSENSUS mutuus, expressus per verba de præsenti (quo transfertur pro perpetuò corpus viri in potestatem mulieris, & è contra in eis propter qua A conjunctio talis ordinatur caufat Matrimonium de Jure naturali & divino: nihilominus, limitatur con:enfus ad certas personas cum certis circunstantiis; & quidquid aliter fuerit attentatum, potest illud invalidare Superioris autoritas.

CXL VII. Votum folemnizatum per susceptionem Ordinis vel Religionis, non magis ex natura sua videtur dirimere Matrimonium jam contractum, quam simplex; sed hoc provenit ex Ecclesiæ constituto, maximè cum in illo dispensare posse Papam probabilis sit

Matrimonialis conjunctio unius mulieris cum pluribus viris, repugnat suri naturali, non è contra; quoniam corpus viri plus valet, pro quanto plures fœcundare sufficit: & ita olim pluribus licebat jungi uxoribus, prima tamen in hoc consentiente, cui corpus viri jam cesserat in suum jus; nunc autem ad statum primævæ Institutionis reduxit Christus Matrimonium u-B jecturas per institutionis reduxit christus de la constant de la constant

CXLVIII. Votum simplex Castitatis, non dirimit Matrimonium jam contractum; peccat tamen qui vovit, dum primò contrahendi voluntatem habuit, voto contrariam; non autem postea dum reddit debitum, ut est concors sententia Jurisperitorum; sed negant petitionem debiti posse fieri sine fractione voti. Cujus oppositum ex eo videtur verum, quia votum non cadebat directè nisi insuper hoc, quod est nunquam contrahere; & non super hoc, quod est numquam commisceri carnaliter alteri: alioquin, dum nunc commiscetur, etiam reddendo debitum, reus efficitur voti fracti: alioquin prætereà, eslet sors talis Conjugii ni-

CXLIX. Religiosus professus, aut Sacerdos, utentes copula carnali præter Matrimonium (etsi gravissimè transgrediuntur Mandatum Dei) non tamen vide re aliàs licita, qualis non crit extra, matrimonialis conjunctio. Ista conclusio, licet apud simpliciores videatur extranea, tamen apud intelligentes quid nominis voti, est clara. Votum quippe solum fit de operibus supercrogationis, ad quæ quis aliàs non tenebatur, sic Religiosus proprie loquendo vovet, quod nunquam uxorabitur, quod antea licebat illi: nullus autem propriè dicitur vovere, quod nunquam fornicabitur, aut adulterabitur, quia ex Præcepto ad hoc jam omnis homo obligatur.

CL. Vir & uxor; nequeunt absque mutuo consensu vovere Castitatem; immò nec vir tutè voveret se nunquam petiturum debitum ab uxore, cum propter verecundiam petendi, ipsa in deterius labi posset.

CLI. Sponfalia dirimuntur vel mutuo consensu cum autoritate Superioris, vel si altera persona interim fornicata fuerit, vel per votum folemnizatum per quod Matrimonium etiam contractum, non tamen carnaliter confummatum, posset infra duos menses folvi.

tumcumque carnalis copula sequatur, eadem sictione remanente, non conjungitur matrimonialiter: compelletur tamen ab Ecclesia in Foro exteriori, tanquam si verum suisset Matrimonium: secus in interiori, cujus est confilium, ut potitis omnes Sententias Ecclesize toleret, quam peccato consentiat: potest tamen novo consensu adhibito, sictum Matrimonium (si nil aliud obstiterit) in verum commutare.

CLIII. Persona inducta per metum cadentem in

constantem virum, ad consentiendum interiùs in prolatione verborum matrimonialium (ut quia non vult mentiri) potest postmodum Matrimonium dirimi tanquam nullum, sed de seductione per blanditias non ita.

Impedimentum perpetuum in altero Conjugum, per quod nequeunt se mutuò carnaliter cognoscere, impe-

dit Matrimonium jam contractum.

CLIV. Nullus Conjugum, tenetur reddere debitum in detrimentum notabile & certum sui corporis, vel fœtus nascituri. Et secundum hoc, cognoscitur, quando leprofis, vel prægnantibus, aut menstruatis, aut furiofis, aut epidimiacis, & similibus casibus, reddi vel non reddi debitum oporteat.

Tempus & locus facer, non videntur excusare, quin alter Conjugum tencatur alteri petenti reddere; prævia tamen quadam amicabili monitione de non

exigendo.

#### DΕ

#### EXTREMA UNCTIONE.

CLV. EXTREMA unctio, habet materiam & formam in Libris suis expressam: & obligat non contemnere, dum finis vitæ secundum probabiles conreiterari potest, simili causa rursus veniente.

Extrema unctio ritè suscepta, delet venialia, immò videtur, quod absolvit ab omni culpa, conjuncta petitione recipientis; ita quod digne recipiens etiam ab omni pœna liberetur, tùm virtute Sacramenti, tùm quia petit piè perseveranter prose & justè.

DE

#### SACRAMENTO

#### D

CLVI. ORDINIS Sacramentum, plures forman habet, pluresque materias, immò & Sacerdotium duabus formis completur; una, quâ datur fibi potestas super Corpus Christi verum, altera, qua dentur voti fractores: votum quippe est solum propriè C datur potestas super mysticum: quod si fuerit desectus vel dubium in aliquo, potest illud sub conditione cautè fuppleri.

CLVII. Plenitudo Jurisdictionis residet apud Papam, & in alios secundum ejus determinationem derivatur: attendere tamen debet, sibi esse illam potestatem, non in destructionem Ecclesiæ datam; sed ejus

ædificationem.

Si Papa diceretur Dominus omnium, in spiritualibus, quod constat; & in temporalibus, quod alii negant; nihilominus dotatio Ecclesia in Jurisdictionibus & Dominiis proprietariis temporalibus, & exercitium in illis, neque esse de Jure naturali, neque eidem repugnare videntur: nam Christus neque exercuit talia Dominia, neque per expressium successoribus prohibuit, sed reliquit potestatem corum discretioni (pro varietate temporum) & devotioni Christianorum, sic vel sic exercendi.

Papa non potest pervertere Ordinem hierarchicum Universalis Ecclelia lic, quin in multis casibus liceolvi.
CLII. Contrahens ficte in Foro Ecclesiæ, quan-Dutpote in exemptionibus maniseste nocivis: etsi Prælatos & Ecclesias sibi subditas, onerare sumptibus intolerabilibus, vel libertatibus penitus spoliare conten-

Regularum moralium finis.

SE-

SEQUUNTUR ALIQUÆ

## DEFINITIONES TERMINORUM,

ab eodem Joanne de Gerson, Doctore & Cancellario Parisiensi.

Ad MSS. Vitt. 180. & 267.

Eus est quo majus excogitari non potest, id est, perfectius, quia magnitudo in spiri-

tualibus est earum perfectio. Mundus est universitas rerum abarte divina conditarum; quæ res ab ejus dominantissimo & liberrimo regimine suis Legibus ordinantur. Vel sic: Mundus est ens universum & perfectum, vel est universitas perfecta. Perfectum est ens habens illud quod ei congruit, aut quod suæ integritati debitum est. Mundus archetypus, est Deus, ut ab ipso unico & simplicissimo producibilis est mundus exterior pro utraque sui parte, spirituali scilicet & corporali. Mundus idealis, idem. Mundus exemplaris, idem. Mundialis ars & primorexemplatus & uroductus à mundo archetypo Deo, continens in se universam creaturam, corporalem & spiritualem, ad ipsum Deum finaliter ordinatam. Microcosmus, est minor quidem mundus, continens in se duplicem substantiam, corporalem scilicet & spiritualem Dei capacem, ad finem beatitudinis ordinatas. Minor mundus, est nexus quidam duplicis substantiæ, corporalis & spiritualis, ratione cujus nexus, ipse capax est omnium tam spiritualium quam corporalium, gerens eorum quamdam imaginem & exemplum. Mundus spiritualis in mundo majori, est universitas creaturarum spiritualium. Vel specialius: Mundus spiritualis est universitas intelligentiarum separatarum cum suis actibus vel habitibus spiritualibus ordinata ad Deum & inter se & ad inseriores creaturas, idem. Hierarchia colestis, idem. Speculum aternitatis. Catena aternitatis, idem. Catena aurea, idem. Liber spiritualis, idem. Munlium vel extensarum cum suis accidentibus ordinata per genera, species & individua, & per motus & fines subordinatos ad Supremum finem Deum. Catena argentea, idem. Liber naturæ visibilis vel sensibilis, idem. Carmen sensibile mundi, idem. Scala Jacob, idem, vel est macrocosmus. Mundus spiritualis in microcosmo, estanima rationalis ut habens agere fuum separatum ab organo corporco. Potentia rationalis, idem. Animarationalis est substantia spiritualis, indivisibilis, libera naturaliter, innitens corpori, ut ex ea informante corpus, fiat unum compositum quod dicitur homo, hoc est animal rationale mortale. Microcosmus spiritualis, idem. Hierarchia spiritualis & subcœlestis, idem. Informare est actuare subjectum in genere causæ formalis, virtute cujus actuationis, denominationes quæ competunt formæ in abstracto, communicantur materiæ vel toti composito in concreto; nisi sint denoanima, prout ipfa habet agere fuum per organum corporcum, aut est compositum ex corpore & anima sic se liabente in agere suo corporeo. Potentia corporea, idem. Ars est recta ratio practica seu factiva, secundùm quam agens rationale rem aliquam causare potest aut producere. Ars divina quæ & idea dicitur & mundus archetypus & exemplar, est divina essentia ut est imitabilis diversimode à creaturis, & ut est earum per intellectum & voluntatem productiva. Dominium

Dei in mundo, est jus plenum possidendi mundum ratione creationis ac mediante possessione liberè utendi omnibus contentis in eo. Jus est facultas seu potestas competens alicui secundum dictamen rectæ rationis. Libertas est facultas rationis & voluntatis ad utrumlibet oppositorum. Actus liber essentialiter, est actus à voluntate elicitus eligibiliter vel ex electione ratio-Ad Theologiam moralem pertinentium, posita A ticipative, est actus à voluntatis electione solum mediate productus. Regere, est rem in suum finem deducere. Regere suaviter & fortiter, est rem in suum finem absque ejus resistentia; sed cum omnimoda obedientia & absque frustrabilitate deducere. Lex est recta ratio practica secundum quam motus & operationes rerum in suos fines ordinate regulantur : vel est ipsa talis regulatio in quocumque. Lex prima est beneplacitum seu voluntas suprema Domini Dei, præstituentis rebus à se conditis fines suos & motus & operationes ad illos: vel fic: Lex prima est divina voluntas, præstituens ordinem rebus à se conditis. Recta ratio practica, est vis cognitiva rationalis, dictans & docens ordinem in rebus fingulis conservare, & dare unicuique quod fuum est. Suum in unaquaque re seu jus seu debitum, est facultas seu potestas quædam communicata eidem rei à voluntate Superioris sui. Et hæc est Lex de qua Legistæ, quod placmit Principi Legis habet vigorem, quia prius est debitum dilialis, idem. Macrocosmus, est major iste mundus B quam recta ratio dictet illud esse debitum, & illud non potest reduci nisi ad Dei voluntatem. Justitia est conservatio Juris, vel est perpetua & constans voluntas, reddens unicuique quod suum est. Et capitur hic constans & perpetua voluntas (fi descriptio convenire debeat humanæ justitiæ) pro habitu virtuoso, qui propter stabilitatem dicitur perpetuus & constans, & similiter actus indè procedens, quia à recto deflecti nunquam potest. Ordo, est parium dispariumque rerum, sua cuique loca tribuens, dispositio: vel ordo, est dispositio plurium, tribuens unicuique quod suum est, vel ordo, est debita collatio rei. Locus rei cujuslibet est sinis suus in quo conservata quietatur. Lex æterna, est divina voluntas ordinativa rerum à sua arte producibilium vel productarum quoad operationes & motus & fines singularum: vel est perpetua & constans voluntas jus suum unicuique tribuens. Lex creata seu participata, est participatio vel emanatio vel mutuatio vel fimilitudo dus corporalis, est universitas substantiarum corpora-C quædam analogia Legis æternæ vel effectus ejus ordinem in rebus conditis aut servans aut servare dictans. Lex naturæ est in rebus creatis regulatio motuum & operationum & tendentiarum in suos fines. Peccatum est Legis transgressio seu violatio. Lex obligativa est Lex insinuata libero arbitrio creato, figno, verbo aut facto ligans, ne ipsa violetur. Lex præceptiva propriè est Lex libero arbitrio infinuata, figno, verbo aut scripto, jubens sub pœna dissolutionis amicitiæ inter Deum & liberum arbitrium, ne pro commodo vel incommodo violetur. Culpa, est transgressio voluntaria Legis obligantis. Reatus, est dignitas qua ordinatur aliquis ad pœnam pro culpa: vel reatus, est dignitas ad pœnam pro culpa. Macula, est privatio alicujus pulchritudinis in anima debitè inesse sibi. Culpa mortalis, est transgressio voluntaria Legis præceptivæ. Reatus mortalis, est dignitas ad poenam mortis pro culpa. Liberum arbitrium, est facultas rationis atque voluntatis, potens imperare ceminationes includentes negationes atque subjecto re- teris viribus cognitivis & affectivis, immò rationi & pugnantes. Mundus corporalis in Mundo minori est $_{f D}$ quandoque voluntati cum ceteris respectibus. Imperium liberi arbitrii, est dominium rationis dictantis aliquem motum & voluntatis exequentis illum in vires inferiores, vel tanquam inferiores in hoc obedientes. Dictamen rationis exprimitur per verbum indicativi modi, ut quòd hoc est faciendum. Executio per verbum imperativi modi, ut fac hoc. Ratio est potentia animæ cognoscitiva, respectu conclusionum deducibilium ex principiis libera; secundum aliquos essentialiter, secundùm aliquos solum participative. Voluntas est po-

## 109 Definition. vocum ad Theol. moral. pertinent. 1 to

tentia animæ affectiva rationabiliter, hoc est ex cognitione rationis, potens, ceteris omnibus æqualiter se habentibus, elicerc actus suos immanentes. Actus immanentes eliciti, sunt velle & nolle deliberatum, & actus quidem medius suspensivus vel experimentativus. Lex confiliativa vel confilium, est Lex libero arbitrio inta figno, aut verbo, aut scripto, ligans ne violetur: cujus tamen violatio non est dissolutiva amicitiæ & unitatis inter Deum & liberum arbitrium, nec inter homines ad invicem. Culpa venialis, est transgressio voluntaria Legis cohibitivæ. Culpa, est violatio seu privatio modi, speciei & ordinis, competentium libero arbitrio ut liberum est. Modus in rebus, est limitatio divinæ potentiæ efficientis. Species, est limitatio divinæ sapientiæ exemplaris. Ordo, est limitatio divinæ bonitatis finientis. Mensura, est modus. Numerus, est species. Pondus, est ordo: & primis correspondet unitas, secundis veritas, tertiis bonitas. Modus & mensura & unitas in libero arbitrio ut tale est, attenditur in efficiendo vel non efficiendo libere, conformiter ad divinam potentiam agentem. Species, numerus & veritas, conformiter ad divinam sapientiam exemplantem. Ordo pondus & bonitas, conformiter ad divinam bonitatem finientem. Lex naturalis animalium, est Lex quam habet quodlibet animal, non impeditum vel indispositum. B Lex naturalis hominum, est dictamen Legis practicum, quod natus est habere quilibet homo non impeditus in usu rationis, nec in dispositione corporis, nec ex depravatione vitiorum. Lex divina propriè in hominibus, est Lex per divinam revelationem accepta ad regimen plurimorum, pro fine beatitudinis principaliter ordinata. Primum ponitur ad differentiam Legis privatæ; aliud ad differentiam Legum judicialium in antiqua Lege. Lex privata, est Lex per divinam revelationem accepta, ad regimen personæ singularis vel paucorum. Divina revelatio, est illustratio humanæ naturæ rationalis, ad quam habendam vel modum habendi, ipsa de communi cursu sibi indito non attingit. Lex humana seu positiva, est Lex per ratiocinationem ex Lege naturali deducta in consequentiis probabilibus, ad finem debitum humanæ creaturæ. Probabile dicitur, quod pluribus & maxime sapientibus apparet mediate & principaliter ordinata, & per illum qui curam Communitatis gerit fufficienter promulgata. Lex civilis & spiritualis, est Lex humana ex principiis creditis vel per se notis probabiliter deducta, ad finem supernaturalem immediate & principaliter ordinata, per illum vel illos qui curam Communitatis habent, sufficienter promulgata. Lex charitatis in via, est jus propinquum fruendi Deo propter se, & ceteris omnibus utendi propter Deum, quomodocumque juste placuerit ad meritum vitæ æternæ. Jus, est facultas seu potestas quædam propinqua competens alicui ex Superioris Domini voluntate, participative seu attributive. Jus divinum, est Jus competens alicui ex Lege divina. Jus civile, est Jus competens alicui ex Lege civili. Jus Evangelicum, est Jus competens alicui ex Lege charitatis. Jurisdictio est potestas dandi Jus, hoc est exercendi quod justum est. Jurisdictio politica, est Jurisdictio vel est ratio appetibilis. Ratio bonitatis moralis de genere, est bonitas objecti seu materiæ, circa quam est habitus vel actus moralis, verè vel participativè liber. Ra-tio bonitatis moralis simpliciter, est bonitas contracta ex fine & objecto & ceteris circunstantiis, secundum di-Ctamen rectæ rationis inditæ naturaliter vel humanitùs acquisitæ. Ratio bonitatis gratuitæ, est bonitas contracta ex gratia gratum faciente & infusa. Ratio imputabi-

Iltatis, est emanario ejus libera verè vel participative à rationali creatura. Ratio laudabilitatis, est imputatio ad laudem. Ratio viruperabilitatis, est imputabilitas ad vituperium. Potentia libera vel rationalis participativè, est potentia nata obedire libero arbitrio sicut est appetitus sensitivus. Actus liber solum participative, sinuata, cujus observatio laudem habet, & violatio cst actus imperatus à libero arbitrio, mediante actu culpam non habet. Lex cohibitiva quasi media inter præceptum & consilum, est ex libero arbitrio insinua- actus solum participative liberi, & similater quidam habitus. Virtus in genere, est bona inclinatio creaturæ rationalis ad operationes naturæ suæ congruas laudabiliter exercendum. Vitium in genere proportionabiliter describetur, quod est mala inclinatio creaturæ rationalis, ad operationes naturæ suæ incongruas vituperabiliter exercendum aut à bonis desistendum. Virtus naturalis scu naturaliter insita, est bona inclinatio creaturæ rationalis, non acquisita sed innata ad operationes naturæ suæ congruas laudabiliter exercendum. Vitium naturale per oppositum. Virtus intellectualis acquisita sumpta generaliter, est habitus cognitivus verus inclinans animam ad operationes fuas, ut intellectiva est, exercendum. Vitium intellectuale per oppositum, est habitus erroneus impediens animam ab operationibus sibi congruentibus ut intellectiva est, exercendis. Virtus moralis in genenere, est habitus acquisitus laudabilis, juvans & elevans animam ad operationes suas intellectuales vel effectivas, elicitas vel imperatas laudabiliter exercen-Vitium morale per oppositum. Virtus intellectualis prout spectar ad moralem, est habitus laudabilis, inclinans & disponens immediate animam ad operationes suas ut intellectiva est, laudabiliter exercendum. Vitium intellectuale per oppositum. Virtus moralis prout distinguitur contra intellectualem, est habitus acquifitus laudabilis, juvans & elevans immediate animam ad operationes naturæ suæ congruas, ut effectiva est, laudabiliter exercendum. Vitium motale per oppositum. Habitus acquisitus, est qualitas aritmæ genita ex multis actibus, non de facili mobilis, & per hoc differt à dispositione, quæ facile est mobilis. Virtus Theologica, est habitus à Deo solo infusus, elevans liberum arbitrium, id est, facultatem rationis aut bonitatis aut utriusque ad Deum immediate, objectaliter & laudabiliter attingendum. Gratia in genere, est virtus qualiscumque suerit considerata, prout verum. Lex civilis & temporalis, est Lex humana ad Cà Deo gratuite donata est. Vel gratia in genere, appel-finem naturalem socialis vitæ bene regulandæ, im-Clari potest omne illud qualecumque sit quod Deus immittit creaturæ rationali ut ipsa declinet à malo & faciat bonum: hoc modo naturalia & fortuita bona, immò & mala fortunæ inter gratias quandoque numerantur. Gratia magis in speciali, est donum aliquod consideratum, prout à Deo gratuite, hoc est sine meritis collatum est. Hocmodo virtutes omnes gratiæ sunt, immò & naturales ad bonum inclinationes. Gratia specialius, est habitus aliquis animæ supernaturaliter infusus ad finem beatitudinis mediatè vel immediatè consequendum. Hoc modo Fides & Spes & Prophetia & Dona & Beatitudines computantur in gratiis. Gratia propriè, prout convertitur cum Charitate, est habitus mentis à Deo folo supernaturaliter infusus, vivificans eam & dignificans formaliter ad actus Deo placitos & meritorios immediate producendum, cum acceptatione ejusdem animæ, ad propinquam dignitatem habendi vitam æternam. Dicitur immediatè propter alios habitus coercitiva alterius vel ut alterius, etiam inviti. Ratio bo-Dformatos. Dicitur ad dignitatem propter præscitos in nitatis in genere, est ratio persecti secundum aliquos, gratia. Gratia præveniens, est gratia generaliter dicta pro quanto præmovet liberum arbitrium, stimulans quodammodò, & trahens ipsum mediaté vel immediate ad Deum super omnia diligendum, & ad declinandum à vitio; non tollens libertatem, sed cam potius actuans & ad proprios motus agendos juvans. Tractus Dei, idem est quod gratia præveniens. Præventio Dei, idem. Inspiratio divina, idem. Instinctus bonus, idem. Spiritus bonus prout idem est, sicut

vehemens quidam impulsus, idemest, & sic capitur à Joanne in Canonica I. IV. I. Probate spiritus si ex Deo sine. Gratia concomitans & gratia in speciali appellatur pro quanto coagit cum libero arbitrio ad opus bonum. Gratia subsequens, est gratia pro quanto manet in libero arbitrio post opus ejus bonum, inclinando quotidiè ad profectum. Gratia gratis data, est donum sic appellatum; quia sine meritis datur. Gratia gratificans, A & justificans est charitas, sic appellata, quia peccatum expellit & gratam reddit animam Deo atque juitam. Resistere gratiæ Deivel Spiritui sancto, est non velle insequi tractum vel impulsum gratiæ prævenientis. Extinguere Spiritum sanctum, idem. Instinctus generaliter, est fortis ac vehemens inclinatio liberi arbitrii mediatè vel immediatè ad aliqualiter se vel habendum vel non habendum. Spiritus uno modo idem est. Instinctus malus, est instinctus directe vel indirecte instigans ad peccatum, vel retrahens à virtute. Tentatio, idem est. Instinctus bonus, est instinctus promovens directe vel indirecte ad virtutem, vel à vitio divertens. Inspiratio, idem est uno modo. Omnes apprehensiones quinque sensuum, omnes passiones interiores in anima fensitiva appetente & in anima intellectiva volente, & omnes habitus acquisiti vel infusi, & novæ mutationes temporum, & ægritudines vel fanationes & non sumitur distinctio essentialis & specifica rerum. Inconstellationes patentes vel occultæ, & naturales mo
B ftinctus naturæ corruptæ in sensualitate, est fortis inclitus apprehensivi qui dicuntur sensus naturæ, & omnes motiones, Angeli boni vel mali erga liberum arbitrium nostrum mediatè vel immediatè, & motiones speciales Spiritus sancti desuper numerantur inter instinctus & spiritus: maximè quando surrepunt vehementer cum repentina quadam impræmeditataque motione. Instinctus divinus, propriè est instinctus factus immediate & perse à Deo tangente animam & exsuscitante & quodammodo actuante eam ad obediendum sibi cum omni subjectione superbiæ contraria. Inspiratio Spiritus sancti idem. Instinctus Angelicus, est instinctus factus ab Angelo bono, principaliter tamen à Deo, inducens animam ad obediendum Deo, & hoc vel immediate per irradiationem quamdam ejus spiritalem & intelligentia & voluntate, si hoc concedatur posse fieri in via & per quamdam internam & placidam Jocutionem: vel hoc est mediante motione sensualitatis & virium suarum intus vel extra, quibus motis anima consequenter seipsam movet & actuat: hunc semper comitatur profunda humilitas, sibi ipsi vilescens. Cest conquisitio sapientiæ terrenæ, animalis & diaboli-Instinctus diabolicus describetur per oppositum, quod cæ, spreta Dei sapientia. Fornicatio concupiscipilis, est instinctus principaliter factus à malo angelo inducens ad peccatum; & hoc vel immediatè per quamdam immissionem horrorissui in animam intellectivam. si hoc concedatur posse sieri, vel per quamdam internam blasphemam locutionem aut subdolam: vel hoc est mediante motione sensualitatis intus & extra; hunc comitatur semper superba quædam de seipso complacentia. Immissio per angelum malum, idem. Succendere ad malum, idem. Transfiguratio satanæ in Angelum lucis, est immissio diabolica, vel instinctus diabolicus, sive sit visibiliter sive invisibiliter, inducens ipsam animam ad malum sub specie magni boni. Tentatio subita, est tentatio quæ deliberandi spacium vixadmittit. Tentatio perplexa, est tentatio quæ vix exitum invenire potest sine novo peccato. Tentatio morosa, est tentatio quæ tædium & quasi desperationem vincendi eam non consentire peccato. Vincere tentationem, est positivè dissentire peccato per tentationem proposito. Datio morosa Spiritus sancti in anima, est liberalis & dignativa condescensio Spiritus sancti cum anima ad faciendum de propinquo quidquid ipsa rationabiliter voluerit ad salutem suam, vel fruendo Deo vel utendo creatura. Missio Spiritus sancti in animam, est cjus datio cum aliquo figno sensibili demonstrato. Missio Filii in animam, idem est. Missio Filii & Spi-

ritus sancti per Patrem in mundum, est ipsorum produ-

ctio æternalis manifestata exterius per signum aliquod sensibile, proptered Pater non mittitur, quia non producitur. Incarnatio Filii, idem est quod ejus Missio in mundum. Spiritum fanctum illabi in animam, est ipsum elle intimum animæ ad regendum omnes motus ejus liberos, prout sibi placuerit, hoc modo nihil aliud potest illabi. Datio Dei tot modis dicitur, quot modis creaturam aliquid habere reperimus. Hinc est quod se dat per naturam, per gratiam gratis datam vario modo. per gratiam gratificantem, per gratiam confirmantem, tandem per gratiam consummatam in gloria. Instinctus naturæ proprius & intrinsecus, est inclinatio fortis competens sibi essentialiter & intrinsecè ex dono Dei ad finem suum mediate vel immediate consequendum. Proprietas specifica rei secundum hunc instinctum, non secundum potentiam pure objectivalem attenditur. Instinctus naturæ proprius, scd intrinsecusvel accidentalis, est inclinatio quædam superaddita rei à sua institutione, pro fine suo mediate vel immediatè consequendo. Appetitus naturæ, idem est quod instinctus naturalis. Instinctus naturæ intrinsecus seu universalis, est inclinatio rei ad bonum universi, vel ad obediendum ei qui universalis conditor & rector est. Potentia obedientialis, idem est, nisi quod secundum hanc natio sensualitatis ad objecta sua, non expectando regulam rationis, proveniens nobis ex peccato primorum Parentum. Lex naturæ corruptæ, idem. Lex membrorum, idem. Fomes peccati, idem. Tyrannus membrorum, idem. Privatio justitiæ originalis, idem. Instinctus intrinsecus naturæ intellectualis corruptæ, est inclinatio fortis ad condescendendum sensualitati, ad utendum Deo & fruendum creatura & spiritualiter fornicandum. Uti Deo, est ipsum propter aliud à se diligere & quærere, & est quandoque mortale, quandoque veniale. Frui creatura, est spreto incommutabili bono, adhærere creaturæ, & si hoc siat tanquam fini principali, semper est mortale. Fornicatio spiritualis idem est quod uti Deo vel frui creatura: vel sic: Fornicatio animæ est adhæsio ejus bono commutabili, postposito incommutabili secundum aliquam fuarum virium. Fornicatio virtutis irascibilis, est fiducia quædam in alio quam in Dei potentia & gloria finaliter, vel dissidentia de eadem. Fornicatio virtutis rationalis, est conquisitio prohibitæ delectationis in creatura, sprcta Dei bonitate atque dulcedine; vel quærere dulcedines spirituales propter seipsas principaliter, non propter Deum. Instinctus naturalis ab extrinseco, est tractus vehemens & subditus, vel ab aliquo objectorum quinque sensum exteriorum, vel ab habitibus acquisitis, aut à cœlesti virtute vel forma vel influentia. Influentia cœlestis vel forma Universalis est virtus quædam derivata inferius ab intelligentiis, meditantibus orbibus fuis & motu commovens corpora, quibus commotis animæ præsertim rationales formant sibi phantasmata proportionabiliter ad tales influentias clariùs vel obscuriùs, pro diversitate corporis hac virtute commoti; sicut puer solus in tenebris existens format sibi phantasmata terribilia; & vehementer amans sibi somnia fingit. Speculum æternitatis nominatur tota spiingenerat. Relifere tentation, elt per tentationem D tualis aggregatio omnium lubifantiarum separatarum cum suis cognitionibus & illustrationibus quas à Deo suscipiunt. Mundus spiritualis, idem. Catena aurea, idem. Hierarchia cœlestis, idem secundum Theologos. Catena argentea, est aggregatio ordinata omnium influentiarum corporalium à primo corpore ufque ad infimum. Mundus corporalis, idem. Propheticus instinctus naturalis, est cognitio quædam occultorum, habita ex influxu cœlesti movente animam intellectivam, corpore tamen mediante, & secundum quod clariùs aut obscuriùs movet. Secundum hoc sex

## 113 Definitiones vocum ad Theol. moral. pertinent. 114

species hujusmodi Prophetiæ distinguuntur. Prophetia per somnia fundatur super hac motione formæ universalis cœlestis, & secundum quod variatur per clarius & minus clarum: sex vel septem hujusmodi Prophetiarum vel divinationum differentiæ numerantur. Divinatio vel Prophetia quæ fit per aspectum cujuscumque rei exterioris in magicis adinventionibus (fi quid habeat soliditatis) fundatur in hac motione coelestis in-A lertia juvat ad cubuliam, & est vis seu facultas invenienfluentiæ five fit in garritu vel volatu avium, five in flummæ inspectione, sive in omnibus, aut in quibuslibet auspiciis & observationibus talibus: istic enim similis est conjectura qualem Medicus facit de qualitatibus animæ ex pulsu venæ corporalis, quamvis ista conjectura neque ita certa sit, neque ita stabilis, immò se his dare, spretâ prudentiâ, curiositas est noxia & damnanda. Bona fortuna est bonus instinctus naturalis & mala malus, &c. Donum prout appropriate distinguitur in septem dona, est gratia non solùm juvans liberum arbitrium ut virtus; sed efficaciùs illud expediens ad operationes salubres sibi congruas. Beatitudo prout in Evangelio sumitur, est gratia non solùm juvans & expediens liberum arbitrium, sed illud altiori & diviniori modo perficiens ad operationes suas excellentes & quasi divinas. Virtus heroica convenit cum beatitudine, & est virtus excellens ad quam communis vita non attingit. Bestialitas per oppositum, est vitium excedens communem homi- p. Gnome, est prudentia docens judicare de mediis inventis num malitiam, ex consuetudine perversa & vitio corporis inclinante. Virtus Cardinalis convenit cum morali, connotando quòd principaliter sit regulativa & ordinativa vitæ humanæ, & quod sub ea virtutes multæ numerentur. Fructus spiritus sunt quidam usus vel status, quibus replentur animæjustorum, & consolantur qui ad beatitudines propter sui persectionem consequentur. Meritum, est actus laudabilis factus ad bonum alterius verè vel interpretative seu reputativè, pro quo exigitur præmium; dicitur reputativè propter Deum, qui bonorum nostrorum non eget. Demeritum per oppositum est actus vituperabilis fa-Etus verè vel interpretative seu reputative ad malum alterius, pro quo exigitur supplitium. Meritum de congruo, est meritum pro quo exigitur præmium de congruo. Meritum ex condigno, est meritum pro quo exigitur præmium ex debito: & hoc dupliciter, vel ex debito pacti & Legis & Domini dignificantis actum ad tale præmium, vel ex rigore justitiæ; sic retorquens actus & officia prudentiæ ad curam rerum quod si non redderetur præmium, injuste ageretur temporalium modis & sine indebitis. Prudentia diabocum merente, & hoc solum reperitur inter creaturas ad invicem. Meritum vitææternæ, est actus laudabilis à charitate mediate vel immediate proveniens, pro quo dignificat Deus hominem ad vitam æternam, quam habebit, si obicem non posuerit. Meritum temporale, est actus laudabilis moraliter bonus, pro quo dignificatur quis ad præmium aliquod temporale.

## DE QUATUOR VIRTUTIBUS CARDINALIBUS.

Et primò de

## PRUDENTIA 😂 partibus ejus.

VIRTUS prudentiæ moralis in genere, est habitus intellectualis, acquisitus, laudabilis, elevans & dirigens liberum arbitrium in agendis vel vitandis. Prudentia monastica, est prudentia regulans personam propriam. Prudentia œconomica, est prudentia regulans multitudinem unius domus sive domesticam. Prudentia legalis vel regalis, est prudentia regulans ordinative aut præceptive multitudinem politicam. Prudentia militaris, est prudentia regulans executive politiam propter victoriam. Prudentia politica vel civilis, est prudentia regulans politiam civilem per se sufficien-Tomi III. Pars I.

tem in vita sociali. Politia, est societas plurium in imperando & obediendo sub certis Legibus ordinata. Eubulia, est prudentia docens invenire debito modo medium ad finem per deliberationem vel confilium, & potest appellari confiliativa. Astutia opponitur eubuliæ quoad finem intentum; & est vitium intellectuale docens invenire accommoda media ad finem malum. Sodi medium in tempore non prospecto. Ingenium videtur dicere idem. Hebetudo vel insolertia, eubuliæ quodammodo privative opponitur. Præcipitatio ei opponitur quoad modum; & est vitium quo quis præcipitanter inclinatur dare vel capere confilium. Tarditas, est vitium aliud extremum. Fraus ei opponitur quoad inventum medium; & est vitium intellectuale inclinans hominem invenire media sophistica, & magis ad hominem quamadrem, ad inferendum proximo injustum nocumentum. Dolus, est simile vitium ad decipiendum proximum in quavis materia; & est dolus bonus si homini profit & nihil obsit, secluso mendacio. Synderesis vel synesis est prudentia docens judicare debité de mediis inventis, & potest nominari judicativa. Stultitia opponitur contrariè synesi; & est vitium intellectuale impediens judicare de remediis. Fatuitas opponitur ei privative & est carentia debiti judicii, & differt à synesia. ad finem modo heroïco, hoc est secundum altiora principia transcendentia modum communem humanum; vel secundum alios, secundum epikeiam, quæ particulares respicit circunstantias. Stultitia & fatuitas opponuntur gnome, si sint circa altiora principia. Prudentia præceptiva (quæ antonomatice propter sui principalitatem dicitur prudentia) est prudentia præcipiens judicata, & eadem ad opus applicans. Imprudentia executiva quandoque contrariè quandoque privative opponitur prudentiæ executivæ; & sic est privatio hujus prudentiæ vel habitus opposito modo se habens. Prudentia animalis terrena & diabolica opponuntur prudentiæ ut consideratur secundum materiam suam. Unde prudentia animalis seu carnalis, est vitium intellectuale, retorquens actus prudentiæ, qui funt confiliari, judicare, imperare, &c. ad prosecutionem voluptatum, five ad agendum curam carnis. Prudentia terrena seu mundi, est vitium intellectuale lica, est vitium intellectuale retorquens officia prudentiæ ad vitia spiritualia, ut sunt invidia, superbia, &c. Discretio est prudentia præceptiva segregans vel secernens à commodis omnia incommoda. Indiscretio opponitur ei privativè vel contrariè. Suspicio opponitur ei in plus, & est vitium intellectuale inclinans ad superfluè & leviter timendum & judicandum de incommodis: vel est timor præsertim ex mala reputatione aliorum, vel est vitium intellectuale faciens trepidare ubi non est timor; & dicitur simile vitium, zelotypia respectu uxoris. Sollicitudo vel diligentia dicitur prudentia, prout adjuvat hominem universaliter ad omnes actus principales prudentiæ. Cura superflua opponitur ei in plus, & est vitium quo quis inclinatur ad actus prudentiæ cum anxietate nimia & quadam rationis suffocatione. Curiositas uno modo spectat Dad istud vitium: est enim curiositas vitium quo quis inclinatur apponere studium vehemens ad res superfluas & minus utiles, vilioribus prætermiss. Alio modo describitur, quod est vitium quo quis libidinosè in-clinatur vetita vel ignota experiri. Negligentia, est vitium oppositum in minus, quo quis inclinatur ni-hil aut parum curare de prudentia. Rationabilitas dicitur prudentia, prout adminiculatur specialiter ad actus consilii, sed ad medium inveniendum, communicando in principiis practicis cum aliis. Irascibilitas est vitium oppositum in minus, quo quis non communicat cum aliis in principiis practicis, & hoc vel

privative vel positive; quia scilicet inhæret principiis oppositis. Assentatio, est vitium oppositum in plus, quo quis inclinatur indifferenter concedere omnia qua alius proposuerit. Persuasibilitas, dicitur prudentia vel adjutrix ejus ad confilium, & est inclinatio quâ quis obtemperat & obedit consilio quantum & qualiter oportet. Impersuasibilitas vel capitositas & pertinacia, est immanfio in propriis opinionibus, & est vitium oppositum, A quo quis inclinatur nimis inniti propriæ prudentiæ & scritentiæ. Levitas, est vitium oppositum, quo quis nimis citò credit aut recedit à sententia & judicio. Memorabilitas, dicitur prudentia prout adminiculatur ad judicium per recordationem præteritorum. Oblivio, est vitium oppositum, quo quis non apponit cordi ca multa quæ vidit ex quibus posset se juvare. Usus vel prudentia usualis, dicitur prudentia juvans ad judicium ex principiis practicis acceptis per multas memorias. Cacitas vel inertia, quasi sine arte, est vitium oppositum, vel contrariè si habet principia practica mala ad oppositum, vel privative. Intellectivitas vel consideratio, dicitur prudentia, prout adminiculatur ad judicium ex advertentia sedula præsentium. Stupiditas vel acrisia, est vitium oppositum, quo quis de præsentibus nil vel parum advertit. Providentia, est prudentia adminiculans ad judicium ex conjecturatione futurorum. Improvidentia, vitium oppositum, quo quis non prævidet quæ prævideri posfent & deberent. Superstitiosa observatio futurorum, pad nos, prout recta ratio determinabit: vel Tempeest vitium oppositum in plus, quo quis inclinatur prævidere aut prænosticare de futuris, qualiter fieri non potest, aut non debet, ut est Astrologia de interrogationibus, ut Augurium, Geomantia, & similes superstitiones prophanæ & prohibitæ. Cautio vel cautela vel circumípectio, est prudentia prout adminiculatur ad executionem ex consideratione corum per quæ posset pracepti executio præpediri. Incautio (unde dicitur quis incautus vel incircumspectus) est vitium oppositum vel privative vel contrarie, si quis positive inclinetur exponere se gratis periculis. Cautelositas in malo vel calliditas, potest nominari vitium oppositum in nimis, quo quis superfluè & damnosè inclinatur pericula ob-fervare, & inde impeditur executio. Sapientia prout juvaret prudentiam vel spectaret ad eam, diceretur prudentia sapientialis, & posset describi quòd est habitus cognitivus æternæ Legis, cum affectu suavi ad eam laudabiliter exequendam, & convenit ratione primi cum praventio est vitium oppositum in plus, quo quis cognome. Insipientia, est vitium oppositum vel privativè vel contrarie, si habitus sint erronee ad oppositum veræsapientiæ, & si affectus sit corruptus, ne Lex Dei laudabiliter impleatur; & hæc insipientia dici potest sapientia terrena, animalis & diabolica, de quibus priùs. Abominatio vel fastidium spiritualis bonitatis dici potest hoc vitium insipientiæ ratione saporis corrupti. Scientia, prout servit prudentiæ vel spectat ad cam, nominatur prudentia legalis, quæ est habitus cognitivus particularium conclusionum ex principiis deductarum circa Leges humanas, ut sciat homo conversari in medio nationis pravæ. Vitium oppositum potest dici in speciali ignorantia; prout ignorantia est crassa vel supina; & conjungitur voluntario, vel dicitur insulsia, à qua quis dicitur insulsus, vel alio nomine simili, & est dum quis caret scientia hac sibi debita, vel quia habet errores oppositos, à quibus posset denominari illegalis vel incivilis: & est illegalitas vitium quo quis inclinatur non communicari & conversari in Legibus non conversari civiliter plusquam fera. Canina domesticitas, est vitium oppositum, conveniens cum adulatione & assentatione, quâ quis nimis reddit se familiarem & domesticum. Ars, prout servit prudentiæ dicitur prudentia artis, quæ est habitus cognitivus rerum factibilium per suam artem, ut secundum eam laudabiliter operetur. Inertia quasi sine arte, nominari potest vitium oppositum, vel privative si caret notitia artis debita officio suo & inde malè operetur; aut positivè si

errores habet oppositos. Intellectus qui est cognitio principiorum prout servit prudentiæ, videtur esse idem quod synderesis, si capiatur pro habitu ejus, qui est cognitivus principiorum moralium seu practicorum, cum inclinatione naturali ad operationem illorum. Brutalitas seu bestialitas, potest dici vitium oppositum, vel privativè, ex impedimento corporis & carentia judicii rationis, ut in fatuis & maniacis & similiter læsis; vel positive, si quis ex malitia & consuctudine vitiosa mentiatur circa principia moralia, quamvis inclinatio naturalis aboleri non possit. Fides prout adminiculatur prudentiæ, est habitus assensivus sirmiter eorum quæ Deus revelavit ad ea fideliter & laudabiliter exequendum, & convenit in hoc cum sapientia & cum gnome. Infidelitas opponitur ei, vel privativò, quia caret fide debita; vel positive, quia habet errores & hæreses ad oppositum veræ Fidei impedientes laudabilem agendorum executionem.

#### TEMPER ANTIA. DE

## Et partibus ejus.

TEMPERANTIA, est habitus laudabilis inclinans animam ut affectiones & operationes inde sequentes moderatæ sint & ordinatæsecundum medium quorantia, est virtus moralis sedativa passionum, hoc est affectionum nimis moventium. Sedatio passionum, est diminutio vel restrictio earum in sensualitate, & fortificatio inclinationum oppositarum in voluntate, & ita virtus est in urraque. Augmentatio passionum per oppositum. Assectio moderata & ordinata, est affectio quæ fit cum circunstantiis omnibus requisitis, quæ sunt septem, scilicet quantum, qualiter, quando, ubi, pro quo, circa quid & ad quid oportet. Affectio inordinata & immoderata per oppositum. Intemperantia, est vitium oppositum in plus Temperantiæ, quo quis inordinate & immoderate nimis afficitur. Insensibilitas nomine generali, est vitium oppositum in minus. Parcimonia, est Temperantia circa objecta gustum allicientia, præsertim circa cibum modo humano: vitium oppositum in minus non habet nomen oppositum, nisi diceretur insensibilitas cibi. Horæ medit quando non oportet. Gastronomargia, est vitium oppositum in plus, quo quis comedit plusquam oportet. Ingurgitatio, idem. Leccacitas, est vitium quo quis comedit qualia non oportet, ut cibos illiberales vel nimis fumptuosos aut delicatos. Voracitas, est vitium quo quis comedit modo quo non oportet. Sobrietas, est Temperantia circa potum modo humano. Vinolentia seu ebrietas, est vitium oppositum in plus, quo quis potat quando & qualiter & qualia non oportet & plusquam oportet. Insensibilitas potus, potest dici vitium oppositum in minus. Abstinentia, est Temperantia modificans passiones cibi & potus secundum Leges altiores: prædicta vitia & præsertim fractio jejunii, sunt vitia opposita, in quantum sunt circa materiam vel Legem altiorem. Castitas, est Temperantia circa sensum tactus, modificans actus ejus. Luxuria, dicitur generali nomine vitium oppositum in plus. Fornicatio, est concubitus illicitus solutæ personæ cum soluta. Adulterium, est concubitus illicitus cum persona bonis aliorum. Ferinitas, est vitium quo quis inclinatur Dligata Matrimonio. Stuprum, est illicitus concubitus cum persona virgine. Incestus, est concubitus illicitus, cum persona ejusdem parentelæ. Sacrilegium, estillicitus concubitus cum persona Deo dedicata. Vitium contra naturam, est vitium quo non observantur partes & modiad generationem idonei, etiam si sit in Matritrimonio. Mollities, est pollutio à scipso. Concubitus masculorum fit cum masculis ad invicem. Similiter concubitus fœminarum est concubitus in eodem sexu. Concubitus quarumcunque bestiarum potest dici bestia-

## 117 Definitiones vocum ad Theol. moral. pertinent. 118

litas speciali nomine. Pudicitia, est Temperantia modificans venerea signa. Impudicitia, est vitium oppositum, & habet tot modos quot modis variantur figna impudica in osculis, in verbis, in nutibus & similibus. Virginitas, est perpetua animi & corporis integritas; vel est Temperantia circa tactum pro omni tempore, absque experientia voluntaria & completa venereze delectationis. Viduitas, est carentia voiuntai la Actiente delectationis completze, & hoc pro aliqua tium oppositum in minus, quo quis abjectius sub aliis semporis portione. Vitia de quibus supra, opponuntur se habet quam dictet ratio. Vana gloria, est vitium quo nercæ delectationis. Viduitas, est carentia voluntaria a cellere contra dictamen rectæ rationis. Servilitas, est viistis virtutibus, quia nec ista virtutes addunt nisi supererogationem. Mansuetudo, est Temperantia moderativa iræ; & alio nomine potest dici tractabilitas. Ira, est motus appetitus animalis inordinatus, faciens ebullire sanguinem circa cor ex apprehensione injuriæ vel damnificationis illatæ verè vel reputativè. Iracundia, est vitium oppositum mansuetudini in plus. Insensibilitas iræ in minus. Ira acuta dicitur facilitas irascendi. Ira difficilis, est tenacitas iræ diuturna. Iracundia amara, est quæ non quiescit absque gravi pœna & adepta vindicta: & potest dici zelus amarus aut rigor inflexibilis. Oppositum remissio. Primæ iræ quæ potest dici excandescentia, opponitur extinctio qua quis nullo modo irascitur quando oporteret. Secundæ iræ quæ dici potest duritics indomabilis, opponitur fluxa mollities, quâ quis statim inordinate desistit ab ira. Continentia, est Temperantia moderati-B num sibi affuturum secundum dictamen rectae rationis. va concupiscentiæ interioris. Incontinentia vitium oppositum, vel bestialitas si excedit modum humanum. Clementia, est Temperantia moderativa compassionis in vindicta expetenda. Remissio vel nimis mitescere, est vitium oppositum in minus, quo quis non cupit vindictam quando oportet ex muliebri compassione. Crudelitas, est vitium oppositum in plus, quo quis delectatur in vindicta, nec compatitur, ficut inveniuntur crudeles aliqui fine ira. Eutrapelia, est Temperantia moderativa appetitus lufibilis seu gaudii ludicri. Vaniloquium, est vitium quo quis omnia convertit in ludum. Contumelia, est vitium quo quis pungit in ludo. Scurrilitas & turpiloquium quo quis dicit illiberalia & obscoena verba. Agresteitas, est vitium oppositum in minus, quo quis spernit ludere quando & ubi & qualiter oportet. Timoratio (unde dicitur quis timoratus) est Temperantia moderativa cujuscunque ausus aut motus vehementis & elati & temerarii circa quodcunque impingentis. Timiditas scu trepidatio op-Cest virtus qua quis sugit lites & jurgia & disceptatioponitur ei in minus, quo quis timet non timenda, ut equus umbraticus. Vehementia vitium oppositum in plus. Pudor fanctus, est Temperantia moderativa circa erubescibilia, circa quæ est in aliquibus impudentia seu inverecundia seu frontositas meretricia; quæ de nihilo scit erubescere. Erubescentia vitiosa, est oppositum vitium in excessi. Studiositas, est Temperantia circa desiderium sciendi quâ desiderat homo scire en quæ oportet & quomodò oportet. Curiofitas sciendi, est vitium oppositum per excessium. Discolia, est vitium per defectum, quo quis non curat addiscere quæ & quomodò oportet. Sufficientia, est Temperantia circa appetitum habendi, & hoc modo communi. Cupiditas & avaritia, est vitium oppositum, quos quis appetit acquirere vel retinere contra rectam rationem. Furtum, est occulta contrectatio rei alienæ Domino non consentiente, nec verè, nec interpretative; inne facti. Rapina, est violenta contrectatio rei alienæ, invito Domino. Paupertas & voluntaria modicitas vel abdicatio dominii in proprio aut in communi spectant ad hanc Temperantiam, modo tamen altiori, & supererogationem ex intentione finis supremi. Honestas, est Temperantia, circa appetitum bonorum. Vitium oppositum innominatum, est per excessum; sed quandoque dicitur philogia. Aphilogia est vitium oppositum per defectum, quo quis minus curat de honoribus Tomi III. Pars I,

quam recta ratio velit. Humilitas, est Temperantia frenans erectionem quandam animæ ad honores. Vitium oppositum in minus est innominatum, nisidicatur stulta humiliatio, aut nequam vel dejectio vel vilitas. Humilitas modo excellentiori, est ex vera Dei & sui cognitione, sui ipsius vilificatio. Superbia opponitur humilitati, quâ quis libidinose quærit dominari & præquis solum aut principaliter quarit in actibus suis vanè laudari. Contumeliofitas vitium in minus, quo quis est negligens propriæ famæ quando & ubi oporteret. Præcellentia, est virtus qua quis facere quærit rem fama dignam, de re principaliter, non de fama curans. Hypocrifis, est vitium quo quis quærit ex fignis exterioribus acquirere laudem fanctitatis, qualem fanctitatem in occulto non observat. Jactantia, est vitium quo quis appetit excedere in divulgatione sufficientiarum suarum. Singularitas, est vitium quo quis quærit distingui ab aliis aliter quam oportet. Pompositas, est vitium quo quis quarit excellere in familia & ceteris fignis extrinsecis. Ostentatio, est vitium quo quis quærit ea quæ habet, ctiam parva pro magnis oftendere & magnificare. Spes, est modus Temperantiæ inter præsumptionem & desperationem : & est virtus qua quis exspectat bo-Præfumptio opponitur ei in plus, quâ quis exspectat suturum bonum aut evafionem mali plusquam oportet. Desperatio opponitur in minus quâ quis exspectat futurum malum, aut non adeptionem boni, contra dictamen rectæ rationis. Pax virtus, spectat quodammodò ad Temperantiam, dum per eam refrenatur appetitus inordinatus triumphandi. Bellatrix animositas dici potest vitium oppositum in plus, quo quis quarit bella inordinato appetituad vincendum & triumphandum, ut Cæsar. Pusillanimitas in una acceptione trahi potest ad vitium oppositum in minus, quà quis refugit bella qualiter non oportet. Otium sanctum vel modestia, est virtus quâ refrenatur appetitus inordinatus cujuslibet inquictudinis vitiosæ. Inquietudo opponitur ei in plus, & est vitium quo quis nelcit insenecin eodem loco quiescere, quando & qualiter oportet. Desidia, est vitium oppositum in minus, quo quis omnem refugit motum & exagitationem plusquam oporteret. Tranquillitas, nes, secundum dictanien rectæ rationis. Contentiositas seu litigiositas, est vitium oppositum in plus. Segnitics vel ignavia, est vitium oppositum in minus, quo refugitur inordinate qualiscunque exterior exturbatio. Compositio vel decor, generali nomine, est virtus moderativa omnium extrinsecorum. Incompositio vel indecor opposita vitia. Splendor vel serenitas facici vel hilaritas, est Temperantia prout modificat gestum facici. Turbulentia est vitium oppositum in ostensione iræ, tristitiæ & similium. Petulantia seu lubricitas vultus, potest dici vitium in excessu ostensionis luxuriæ aut nimiæ lætitiæ. Taciturnitas, est Temperantia modificativa verborum. Obmutescere vel silentium obstinatum, est vitium oppositum in minus, quo quis non loquitur quando oportet. Adulatio, quoad laudes præsentium peratas aliter quam oporteret. Loquacitas opponitur terpretative præsumitur consentire, quando verisimili- quoad loquendi multitudinem. Garrulitas quoad loter creditur esse aut suisse consensurus, habita cognitio- pquendi acut em. Stultiloquium quoad transgressionem rationis & prudentiæ. Vaniloquium quoad substractionem finis, ad quem debet verbum ordinari. Mordacitas, quoad reprehensionem amaram. Vestitûs ornatus, est Temperantia moderativa quoad habitum corporis. Singularitas in vestibus, est vitium oppositum in nimis, qua quis exquisitas munditias & formas quærit in vestibus: Negligentia in vestibus, est vitium oppositum, quo quis quærit affectatas sordes & turpitudines. Compositio incessus, est oppositum in minus, quo nimis celeriter & præcipitanter quis incedit. Compositio superflua, vitium oppositum in magis, quo nimis tardè & pomposè aut fractè, aut muliebri mollitie quis incedit.

## FORTITUDINE<sub>A</sub>

## & ejus partibus.

FORTITUDO, est virtus moralis, qua inclinatur habens eam, tendere in bonum arduum & magnificum sub ratione qua tale est, aut non cedere malo sub difficultatis & arduitatis ratione proposito. Magnanimitas, est Fortitudo qua inclinatur habens cam, tendere in bonum aliquod sub ratione arduitatis & excellentis apprehensum, & hoc secundum dictamen rectæ rationis. Præsumptio, est vitium oppositum in plus, quo inclinatur ipsum habens tendere in bonum arduum ultra quam oportet. Pusillanimitas, est vitium oppositum in minus, quo quis diffidit de arduitate actus plusquam oportet, & ipsum refugit. Ambitio, est præsumptio impellens in arduum, præsertim sub dignitatis ratione apcujus talis dignitas imponitur. Fiducia, est Fortitudo figens animam respectu boni ardui, quod sibi proportionatum est, & hoc secundum dictamen rectæ rationis. Diffidentia, est vitium oppositum in minus, quo quis in operc arduo sibi proportionato non figitur aut figit ut deberet. Fortitudo appropriate, est virtus inclinans non cedere malis sub ratione maximæ arduitatis propositis, ut est mors, & hoc secundum dictamen rectæ rationis. Audacia, est vitium oppositum per excessium, per quam quis exponit se summis periculis contra rectam rationem. Timor, est vitium oppositum in minus, quo quis refugit pericula ardua plusquam oportet. Securitas, est Fortitudo qua quis figitur contra mala futura quæcunque, secundum dictamen rectæ rationis. Trepidatio, est vitium oppositum, quo quis timet inhumane & enerviter ipsa mala sutura. Magnificentia, est Fortitudo qua privat se aliquis bonis prælentibus magnis per erogationem, aut aliter secundum dictamen rectærationis. Parvificentia est vitium oppositum in minus quo quis non erogat magna vitium oppositum in plus, quo quis erogat magna aliter quam oportet. Munificentia, est magnificentia circa materiam donorum. Convivium vel commessatio, est magnificentia circa materiam ciborum. Hospitalitas, est magnificentia circa materiam hospitum. Elecmosyna, est magnificentia circa materiam donorum ad egenos. Patientia, est Fortitudo sedativa commotionis animi, quæ nata est provenire ex inflictione mali præsentis per alium. Impatientia, est vitium quo quis commovetur aliter qu'am oportet, & vocatur quandoque furor, quandoque indignatio & altercatio & excandescentia. Impassibilitas est vitium oppositum in minus, quo quis non movetur ad mala per alium inflicta, ut si indè deperire sinat bonum commune quod observare tenetur. Constantia, est Fortitudo qua figitur homo ne resiliat à bono virtutis propter carentiam boni provenientis ex malo per alium inflicto. In-Longanimitas, est Fortitudo qua figitur homo non recedere à bono propter temporis diuturnitatem in malis, & aliunde & quasi casualiter inflictis: vitium oppositum, non expectatio. Æquanimitas, est Fortitudo qua figitur quis in adversis fortiter impellentibus ne cedateis. Elatio in prosperis: dejectio in adversis, vitia opposita. Stabilitas, est Fortitudo figens inter malorum varietatem vertibilem, ne propter hoc homo resiliat à bono. Instabilitas vel ejectio vel variabilitas, virium oppolitum; quo quis in codem statu nescit perma-

Temperantia moderativa incessius. Incompositio, vitium nere. Perseverantia, est Fortitude sigure in issiduitate... operis, ne finaliter opus deseratur.

## JUSTITIA

## 😂 partibus ejus.

Ustitia est virtus moralis inclinans reddere de-J bitum alteri, velut alter est, secundùm rectam rationem. Latria, est Justitia qua inclinatur habens cam, reddere Deo debitum. Devotio, est cultus interior Deo exhibitus, præsertim sub ratione principii omnia creantis & supremi dominii protestativus, quod homo debet se totum sibi; ita quod omnis virtus, considerata ut per eam reddat anima debitum Deo interius, hoc modo spectat ad latriam, ut Fides faciens intellectum subjici. Deo, & Spes & Charitas, & ita de ceteris. Indevotio, vitium est oppositum quo aliquis actu vel habitu non: reddit Deo debitum in animo suo, vel reddit oppositum illius quod deberet. Latria exterior tot habet species vel: modos, quot modis variatur cultus exterior Deo exhibitus, ratione qua est supremus Dominus & Creator. Est ergo latria exterior devota protestatio facta signo exprehensum, neglecto aut non habito merito ratione B teriori, quòd Deus est supremus Dominus, cui debet homo totum quidquid est. Laus, est offensio devotionis per labium, vel est latria exterior facta per labium. Blasphemia, vitium oppositum contrariè, quo quis ostendit indevotionem per actum oris. Adoratio, est latria exterior facta per corporis gestum, ut est genusioxio, &c. prostratio, & similes. Vitium oppositum pri+ vative est innominatum, nisi quod dicitur generali nomine indevotio, vel etiam irreligiositas. Sanctitas seu roligio, est latria exterior facta per Sacramentorum ritum aut ornamentum quodcunque exterius in se vel in rebus. Deo dicatis. Superstitio-est vitium oppositum adorationi & religioni per excessium, quo quisaliter & quando non deberet, & sic de aliis circumstantiis, ostendere nititur latriam exteriorem. Irreligiositas, est vitium vergens in irreverentiam Sacramentorum. Simonia, est vitium quo minùs justo appretiari videntur Sacramenta, dum pretio temporali quæruntur compensari. Oblatio, est devota protestatio facta quocunque signo exteriori, ut in redditione Decimarum & Primitiarum & Sacrificiorum & munerum, in recognitionem quod Deus est suut deceret. Consumptio resplendens sive melodia, est premus largitor omnium bonorum quæ habemus. Idolatria, est vitium oppositum in speciali, tamen generali nomine idolatria opponitur latriæ, inquantum alteri. quam Deo exhibetur, & habet tot species & modos, quot latria. Gratiarum actio, est latria exhibita Deo subratione principii omnia providentis, & qui jam providit de præterito vel providet de præsenti. Ingratitudo vel beneficiorum oblivio, est vitium oppositum. Petitio & oratio & deprecatio, generali nomine, est latria impensa Deo, ut bona provideat de futuro, vel ratione principii omnia providentis de futuro. Votum vel devovatioest liberalis & gratuita obligatio in laudem Creatoris & in recognitionem suæ providentiæ sacta. Voti transgressio, est vitium oppositum. Turpe votum, est etiam vitium oppolitum contrariè. Superstitio speciali nomine, est vitium quo quis inclinatur recurrere ad aliud quant ad Deum pro providentia de futuris, vel non in ordinem or reverentiam iuse providentiliimse largitatis: hupis constantia, est vitium oppositum quo quis cadit leviter. Dispecies sunt omnes scientiæ quæ appellantur Magicæ, ut Divinatio per stellas, per Necromantiam, per Geomantiam, per Chiromantiam, per Augurium, per Characteres, per Artem notoriam, per Idola, quod appropriate dicitur Idololatria. Dulia generali nomine, en virtus Justitiæ, per quam habens eam, inclinatur reddere: debitum alteri à Deo, in reverentiam tamen Dei finaliter ordinate. Idololatria generali nomine & amplo, diceretur omne vitium oppositum in quantum honor aliquis exhiberetur alieni & non in Dei reverentiam finalis ter ordinaté. Pictus seu Jus patranum, est dulia Parenti-

## 121 Definitiones vocum ad Theol. moral. pertinent. 122

bus exhibita ratione debiti naturalis, quia esse suum naturale contraxit ab eis. Impietas appropriato nomine, etiam vitium oppositum privative si sit carentia pietatis; vel contrarie, si sit vitium quod irreverentiam operetur: est ergo vitium quo quis inclinatur non reddere debitum Parentibus, vel inferre contrarium. Hyperdulia est dulia exhibita creaturis superioribus in culmine perfectionis & dignitatis existentibus, inquantum inducunt ad perfectionem factis & exemplis. Dulia speciali no-A suo Sacerdoti. Satisfactio, est Justitia qua quis inclinamine, est exhibitio honoris vel obsequii debiti potestatibus superioribus, quæ jure officii habent præesse & præcipere. Irreverentia vel in obedientia ad Superiores Dominos, diceretur in subditis vitium oppositum in speciali. Legalitas seu legalis Justitia, est Justitia obeditiva, seu qua quis inclinatur obedire Legibus benè institutis, respiciendo maximè ad verba Legis. Illegalitas vel inobedientia in speciali, est vitium oppositum privativè vel contrariè. Epikeia vel æquitas vel Justitia interpretativa, est Justitia qua quis inclinatur obedire Legibus, respiciendo ad intellectum quem habebat vel verisimiliter habuisset Legislator in particulari hoc casu, circunstantiis omnibus hinc independeratis. Fraudatio Legis seu prævaricatio, potest dici vitium oppositum, quo aliquis inclinatur custodire verba Legis contra intentionem Legislatoris, hoc est in perniciem Reipublicæ vel personæ injuriam. Severitas vel austeritas, vel rigor judicii spectat ad hoc vitium per excessium. Stulta misericordia B est Justitia qua quis recognoscit bonum ab alio volunvel nimius dulcor, spectat ad hoc vitium per remissium. Benevolentia, est Justitia qua quis inclinatur reddere debitum alteri in animo suo, ratione quâ est animal sociale, collætando de bonisejus, & malis condolendo. Invidia, est vitium oppositum quo quis in animo suo latatur de malis, & triftatur de bonis proximorum. Affabilitas, est Justitia qua quis inclinatur reddere debitum alteri in verbo, ratione quâ est animal sociale. Dyscolia undè dicitur quis Dyscolus, est vitium oppositum in desectu, quo quis contristat in verbo vel non lætificat ut oportet. Adulatio, vitium est oppositum in delectando, quo quis in verbo lætificat, quando & qualiter & ubi non oporteret. Blanditia unde dicitur blanditor) est vitium similiter oppositum in delectando, cum intentione proprii commodi. Beneficentia undè dicitur beneficus) est Justitia reddens debitum proximo in opere exteriori, ratione qua est animal sociale. Damnositas vel damnificatio, (undè quis dicitur damnosus) est vitium oppositum quo quis inclinatur proximum damnificare qualiter non c tur veneficium : vel per vitia auferuntur ea quæ speoportet. Veritas, est Justitia quâ quis inclinatur reddere debitum proximo, ratione qua est animal rationale, in servando eidem rectærationis integritatem. Mendacium, est vitium oppositum in verbo quo quis inclinatur loqui falsum cum proximo suo cum intentione fallendi. Jactantia, est vitium oppositum veritati, quo quis inclinatur explicare bonum habitum non servatis circunstantiis rectie rationis, vel plusquam oportet. Arrogantia, est vitium, quo quis inclinatur exprimere bonum de se quod non habet. Ironia, est vitium oppositum veritati per nimiam extenuationem corum quæ vera sunt. Simulatio, est vitium oppositum veritati quoad factum quo quis fingit de se aliquam persectionem contra dictamen rectæ rationis. Hypocrisis in speciali, est vitium quo quis inclinatur fingere aut simulare fanctitatem. Amicitia, est Justitia inclinans reddere alteri debitum, ea confideratione qua homo est tialitas, ratione privatæ amicitiæ. Justitia commutativa, animal non sibi sufficiens, nisi velit esse solitarium. Dest Justitia, qua conservatur æqualitas ad alterum se-Odium vel inimicitia, est virium oppositum. Libera- cundum proportionem. Fraus opponitur Justitiæ comlitas, est Justitia inclinans reddere alteri debitum, ratione bonorum temporalium in sc habitorum. Illiberalitas, est vitium oppositum per desectum. Tenacitas, ch vitium liberalitatis in excessi nimis retinendi. Turpis quæstus vel turpe lucrum, est illeberalitas in excessu acquirendi mediis inhonestis, ut est meretricium, alcatio & gesticulatio, &c. Pænitentia, est Justitia qua quis inclinatur punire malum, vel emendare quod in se reperit. Impoenitentia, est vitium oppositum

tam privative quam contrarie. Attritio, est species pœnitentiæ qua quis dolet interiùs de peccatis fecundum modum ex naturalibus possibilem, vel cum gratia solum gratis data. Contritio, est species poenitentice, qua quis dolet interius de peccatis secundum modum & Legem gratiæ gratum facientis. Confessio, est pœnitentia secundum Legem superiorem, qua quis inclinatur dicere omnia peccata fua mortalia exterius tur reddere Deo bonum aliàs indebitum, in recompensationem alterius debiti, ut ablationem commodi proprii pro ablatione justi. Jejunium uno modo, est Justitia latisfactiva in maceratione corporis qualicunque, specialiter in gustu & in refrenatione sensuum à delectatione propriorum objectorum. Elecmofyna uno modo, est Justitia satisfactiva in distributione bo-

norum temporalium pauperibus.

Oratio uno modo, est Justitia satisfactiva in afflictione animi, & humiliatione cjus & datione ad Deum. Reverentia, est Justitia inclinans debitum reddere alteri majori se, ratione boni moris in co reperti. Irreverentia, est vitium oppositum, tam privative quam contrariè. Observantia vel honorificentia, est Justitia similis reverentiæ, & hoc respectu aqualium vel minorum. Inobservantia vel inhonoratio, est vitium oppositum tam privative quam contrarie. Gratitudo, tariè impensum ut oportet, & ut potest. Gratiarum actio, est gratitudo in verbo. Ingratitudo, est vitium oppositum gratitudini quo quis vel obliviscitur beneficii, vel in animo detrahit, vel murmurat verbo, vel facto vicem non rependit. Justitia punitiva, est Justitia correctiva malorum culpæ, quæ præsupponuntur facta esse. Injustitia punitionem respiciens posser in multas vitiorum species distingui, secundum quod contigit exorbitare à recta punitione. Correctio fraterna, est Justitia inclinans retrahere alterum ab imminenti casu in culpam, vel promovere ad pænitentiam post casum & hoc secrete, vel inter paucos, & non autoritative. Restitutio vel Justitia restitutiva, est Justitia inclinans satisfacere proximo, ratione damnificationis illatæ sibi: cujus tot sunt species quot vitia præsupponit; quorum reductiva est ad quamdam æqualitatem, ut est vitium homicidii, quod est ablatio vitæ: & si fiat per machinationes occultas, dicictant ad per se subsistentiam vitæ, ut mutilatio, quæ est membri ablatio, vulneratio quæ est nervi vel membri enervatio, & percussio quæ est membri invalidatio seu invaletudo. Vel fit subtractio bonorum temporalium, sic est furtum si occultè, vel rapina si violenter aut fraudulenter: vel fit subtractio samæ, & dicitur denigratio, quantum ad boni minorationem; & detractio, quantum ad irrationabilem ablationem: & criminatio, quantum ad falsi impositionem; & infamatio, quantum ad veram vel falfam infamiæ divulgationem. Justitia distributiva, est Justitia qua conservatur æqualitas ad alterum secundum proportionem arithmeticam. Acceptio personarum est vitium oppositum quo non observatur æqualitas proportionis, ratione conditionis alicujus quæ non facit ad rem, ut est nobilitas, vel divitiæ, vel carnalitas parentelæ, vel parmutativæ, inquantùm facit rem vendere plusquam valet; quamvis sub alia ratione opponatur eubuliæ. Usura, est vitium oppositum commutativæ Justitiæ, quo quis inclinatur vendere usum rei, quæ non habet usum distinctum à dominio sicut est in pecunia, cujus dominium est usus ejus. Simonia est vitium quo quis inclinatur vendere usum rei, quie non subest potestati hominis, sed Dei, vel ubi non cadit commutatio. FINIS. ر. 13 مان

## 123 Joannis Gersonii, De Passionibus Anima. 124

# SEQUUNTUR ALIQUA DE PASSIONIBUS

ANIMÆ.

Ad eosdem Codd. MSS.

As s10, est motus factus in appetitu ex apprehenfione boni vel mali; vel inclinatio ad talem motum. Passio appetitus intellectivi sequitur apprehensionem immediatam intellectûs sîne motu corporis. Passio appetitus sensitivi, est motus ex apprehensione sensus immediate in phantasia boni vel mali, cum alteratione corporis. Passionum aliæ naturales, qua non sequuntur cognitionem; alia animales, quæ sequuntur cognitionem boni vel mali multipliciter, inclinative ad motum, id est inclinatio exit in motum ex apprehensione motive actualiter : quædam insequentur solam cognitionem sensitivam phantafiæ cum immutatione corporis, quædam cognitionem intellectivam fine mutatione corporis, quadam folam apprehensionem, quædam sequuntur operationes. Et ita passio non est nisi sequela.

## Passiones respectu simplicis boni, sunt:

Amor, complacentia vel acceptatio, quæ affimilat appetitum imprimendo formam connaturalem objecto. Concupilcentia vel desiderium in voluntate, movet trahendo ad se. Delectatio vel gaudium in sensu, unit & quietat in se appetitum. Sic agens naturale primò dat formam; secundò motum; tertiò quietem & locum. Delectationum alia dicitur jocunditas, quæ est delectatio in bono cognito ut anima apta est ad illud; alia hilaritas, quæ est delectatio in bono, diciturque serenitas. Alacritas dicitur respectu bonæ dispositionis. Exulatio respectu plenæ sanitatis. Lætitia respectu prosperitatis propriarum rerum. Gratulatio dicitur respectu amicorum.

## Passiones respectu simplicis mali, sunt:

Odium, displicentia vel abominatio, dum malum movet ut cognitum. Fuga vel recusatio, dum movet ut setu incursum. Trissitia vel dolor, dum movet ut actu incursum. Trissitia species sunt. Achos ex apprehensione proprii infortunii, ab a, quod est sine, & chos, quod est vox. Acedia, ex apprehensione proprii laboris, & est aggravatio per angariam. Nemessis, ex apprehensione alieni boni, quo indignus est possidens. Invidia, ex apprehensione boni digne habiti: Zelus, tristitia de malo culpa alterius, tam illius quem amat & quem odit. Misericordia, tristitia de malo pænæ alterius.

#### Passiones respectu boni ut ardui, sunt:

Spes certa, quæ facit appetitum trahi ad te & affurgere. Desperatio certa, quæ facit cadere appetitum à fe repellendo. Spes incerta cum formidine. Desperatio incerta cum formidine.

## Passiones respectu mali futuri, sunt:

Audacia, qua appetitus consurgit ad repellendum. Timor, qua cadit ratione difficultatis. Timor alius dicitur segnities, qui est ex suturo labore in operatione, & causat accdiam præsentem. Erubescentia, est timor in expectatione convitii ne considuatur. Verecundia, timor deprehensionis in turpi actu, & ne

glorietur. Stupor, est timor ex dissueta imaginatione proveniens, ne vincatur. Admiratio, est timor ex magnitudine imaginationis proveniens, ne vincatur. Agonia, est timor in expectatione infortunii, ne infortuncur.

Passiones respectu mali ardui ut habiti.

Mansuetudo, dum animus confirmatur ne assurgat ad vindictam. Ira, dum animus assurgit ad vindictam: irarum alia levis, alia acuta, alia velox, alia amara. Partes, sunt offensio appetitus: indignatio in offendentem: appetitus pænæ offendentis: assurrectio ad vindictam. Causæ amoris sunt, bonitas, cognitio, similitudo.

## Alia passiones.

Conditiones odii fieri ex amore, movere fortiùs quam amor. Non fieri à se nisi per accidens: fieri contra veritatem per accidens: fieri in vili, ut contra humanam naturam. Concupiscentiarum alia senfualis, alia naturalis, alia innaturalis, alia finita respectu mediorum, alia infinita respectu finis. Effectus amoris sunt unio mutua, inhassio, extasis, zelus, læsio corporis, quælibet alia passio. Causæ delectationis: operatio motus, spes, memoria, tristitia de per B accidens, actio aliena, beneficentia, fimilitudo, admiratio. Affectus delectationis & conditiones. Dilatatio & desiderium sui. Perficere operationem. Impedire usum sui de per accidens. Subitam esse & simul totam. Magis sentiri dum abest, & eam prodit indigentia. Regulam esse actuum, considerando eam ut est in finali bono. Causæ doloris, bonum amissum, malum conjunctum, concupiscentia, appetitus vanitatis, potestas insuperabilis. Conditiones tristitiae, contrariari delectationi & contemplationi de per accidens, magis refugitur qu'am delectatio quæritur, major est interior quam exterior. Species tristitiæ, anxietas, angustia, acedia. Misericordia respectu alieni mali ut propinquum est. Invidia respectu alieni boni, zelus, nemesis. Essectus tristitiæ & conditiones: impedit addiscere per se; juvat addiscere per accidens; aggravat animam; debilitat operationem; nocet plus aliis paffionibus. Quædam malitia est malitia naturæ, quædam malitia morum.

Odium, displicentia vel abominatio, dùm malum ovet ut cognitum. Fuga vel recusatio, dùm mott ut futurum. Tristitia vel dolor, dùm movet ut incursum. Tristitia species sunt. Achos ex apchensione proprii infortunii, ab a, quod est sine, &c Remedium tristitiæ; delectatio, stetus, compassio amicorum, contemplatio veritatis, somnus, balneum. Causae specientia virium, inexperientia per accidens, juventus, ebrietas. Effectus specieausat amorem, auget operationem, dirigit in sinem, etiam in brutis similitudinariè.

Causa audaciæ: Spcs, fortitudo propria, experientia periculorum superatorum, inexperientia de per accidens, pecunia amici, cultus Dei, nulli nocuisse, multus fanguis, caliditas, ebrictas, gaudium insuperatum. Effectus audaciæ seu conditio, fortior est in principio quam in fine, nisi de per accidens: tremere facit ex ira admixta, revocatur calor ad cor. Species timoris: segnities, erubescentia, verecundia, admiratio, stupor, agonia. Causæ timoris: repentinum peccasse, remedium possibile sed difficile, amor sui velaliorum, defectus in hoc vel in illo. Effectus timoris: contractio, revocatio caloris ad cor, infirma conciliatio, tremor, impedimentum operationis, egestiones. Causæ iræ: D parvipensio, despectio, justitia propria ad alios; excellentia propria respectu despicientis, & beneficentia vel amicitia prior, excellentia lædendi & hoc de per accidens. Impedimentum vindictæ tamen superabile, despectio studiorum nostrorum & corum quæ agimus fuspicio quod non insit excellentia quam appetimus, ignorantia nominis nostri vel conditionis. Effectus iræ & conditiones: Fervor cordis, delectatio ex spe. Tristitia ex timore nunciat mala aliorum: cessat ex tempore, cessat ex magno malo illato. Adversatio, tacet

#### Enumeratio Peccatorum ab Alberto. 125 126

aliquando, quandoque loquitur nimis. Immutatio vultûs & gestûs in oculis & dentibus. Species iræ ex effectu nominatæ: furor, infania, rancor; hinc iratorum quidam acuti, amari, difficiles. Prima: amor, complacentia, acceptatio, coaptatio: dilectio magis dicitur de deliberante amore qui sequitur judicium: liquefactio, quasi deberet intrare rem amatam. Secunda: concupiscientia, desiderium, libido, quæ in- a lor quia non secit amplius mali, hypocrissis, amor cludit corruptelam carnis: amor inhians, suspirium, aspiratio, languor ex absentia rei amatæ, servor, intensum desiderium. Tertia: delectatio, jucunditas, quâ adaptatur anima ad illud: hilaritas, ferenitas, quæ ostenduntur in vultu pacato, alacritas respectu bonæ dispositionis, exultatio, quæ ostenditur gestibus, lætitia inquantum dilatat, gratulatio respectu boni amicorum, jubilus ostenditur in vocibus & suspiriis, amor quiescens, applausus per gestus ad amicos, laus, gratiarum actio, voluptas, quasi volubilitas hinc indè, gaudium, unio, intimatio, amplexus, illapsus, quies, pax, suavitas, dulcor, dormitio spiritûs, sapor, fruitio. Quarta: odium, displicentia, abominatio, rancor, odium inveteratum, detestatio, quia maledicta, execratio, quia nefanda. Quinta: fuga, recusatio, horror. Sexta: tristitia, dolor, achos quasi sine voce, acedia, aggravatio, gnatio, invidia ex apprehensione alieni boni quo dignus est, ut supra, zelus. Tristitia de malo culpæ alterius, tam illius quem amat, quàm istius quem odit, misericordia, tristitia de malo pœnæ alterius, compassio, indulgentia, æmulatio, aspernatio, mansuctudo dum non potest assurgere in vindictam, languor ex absentia rei amatæ, angustia, anxietas, plangor, gemitus, clamor, ejulatus, rugitus, fingultus, concussio viscerum, fletus, stridor, tunsio pectoris, torsio manuum, tunsio frontis, prostratio, meror, pœnitentia, displicentia, attritio, contritio, sollicitudo. Septima: Spes, assurrectio in arduum, spes cum formidine. Octava: desperatio, audacia, assurrectio in vindictam, strenuitas, magnitudo cordis, fiducia. Nona: Timor, segnities ex suturo labore, tædium, fastidium, languor, erubescentia, timor in expectatione convitii ne confundatur, ut suprà. Spas-C tio in divino Officio, scandalizare exemplo malo promus, extasis, exclamatio, reverentia & contractio fui, & resilitio ab altero alto, desectio, sui vilipensio & dejectio, magnificatio, exaltatio, humiliatio sui, ira levis, velox, acuta, amara, excandescentia, ferocitas, crudelitas, rusticitas, contraria domesticitas, adulatio, nobilitas. Pater optimus; hinc ametur. In cælestibus, hinc desideretur. Præsens in affectibus interioribus; hinc amplexetur per dele-Ctationem. Jubens non peccare; hinc odiatur peccatum, fugiatur, detestetur cum dolore, promittens Regnum æternum, sit spes in eo, sit de se desperatio. Altissimus Judex, hinc timor, reverentia, stupor. Potentissimus adjutor; hinc audacia & fiducia. Zelotes animarum; hinc ira & zelus contra peccatores inducentes ad peccandum.

ENUMERATIO

## PECCATORUM

Ab Alberto Polita

In XXIV. Capitulo Compendii sui super Theologiam. . Ad Eofd. Codd. MSS.

#### Peccata cordis sunt hac.

VOGITATIO, delectatio, confenius, defiderium mali, voluntas perversa, infidelitas, indevotio, præfumptio, desperatio, timor male humilians,

amor malè accendens, suspicio, invidia, ira, odium, timere serviliter, exultatio in adversis proximi, contemptus pauperum vel peccatorum, personarum acceptio, perfidia, affectus inordinatus parentum carnalium, inepta lætitia, seculi trislitia, impatientia, avaritia, superbia, perplexitas, obstinatio, malitia, tædium boni, acedia, inconstantia, ponitentia, ponitentia doplacendi, timor displicendi, verecundia de bono opere, amor privatus, sensus singularis, ambitio dignitatum, vana gloria de bonis naturæ, fortunæ & gratiæ, verecundia de pauperibus amicis, contemptus admonitionis ad pænitentiam.

### Peccata oris sunt hac.

Crebra juratio, perjurium, blasphemia, irreverenter nomen Dei assumere, veritatem impugnare, Deum de aura & aliis instrucre, contra Deum murmurare, irreverenter Horas dicere, detractio, adulatio, mendacium, vituperium, maledictio, infamatio, contentio, comminatio, conjuratio, impugnatio veritatis agnitæ; impugnatio charitatis fraternæ, deminatio dilcordiæ, proditio, falsum testimonium, mala confilia, derifio, contradictio obedientiæ, perangaria ex apprehensione proprii laboris, nemesis mala consilia, derisio, contradictio obedientiæ, per-ex apprehensione alieni boni quo indignus est, indidere alium injuste aut in quo deliquit, vaniloquium, multiloquium, stultiloquium, proferre verba otiosa vel superflua vel curiosa, jactantia, verborum politio, peccatorum defensio seu excusatio in peccatis, clamor, rifus, cachinnus, turpiloquium, lenocinium, cantare cantilenas seculares, in cantu Ecclesiæ studere magis vocem fingere vel frangere quàm devotè cantare, murmurare, verba scurrilia & ad risum moventia proferre, in injusta causa pro alio advocare, malum commendare.

## Peccata operis sunt hac & similia.

Gula, luxuria, ebrietas, sacrilegium, simonia, fortilegium, violatio dierum Solemnium, indignum communicare, votorum fractio, apostasia, dissolluximum sive corrumpere, lædere hominem vel in rebus vel in persona vel in sama, surtum, rapina, usura, deceptio, ludus, venditio justitiae, exactiones injustæ, auscultare mala, joculatoribus sua dare, necessaria sibi substrahere, superstua sumere, ultra vires quippiam aggredi, consuctudo peccandi, recidivatio, simulatio, tueri Officium ad quod non sufficit, vel quod fine peccato non agitur, chorizare, novitates & sectas adinvenire, Majoribus rebellare, minores opprimere, delinquere vilu, auditu, tactu, gultu, odoratu, luctu, osculis, itineribus, nutibus, mandatis, scripturis, circunstantias aggravantes admittere, quæ sunt tempus, locus, modus, numerus, perfona, mora, scientia, ætas, tentationem prævenire, seipsum ad peecandum cogere.

## Peccata omissionis sunt hac & similia.

De Deo non cogitare, ipsum non timere vel ama-Dre, gratias ei non agere, opera sua ad Deum non reserre, de peccatis non dolere, ad gratiam ejus se non præparare, gratia accepta non uti, nec eam conservare, ad inspirationem divinam non se convertere, voluntatem suam voluntati Dei non conforma-re, ad Orationes divinas non attendere, Orationes debitas omittere, ea ad quæ tenetur negligere, Confessionem tempore debito omittere, Parentes non honorare, bonas occupationes fugere, bonis alterius non gaudere & malis non tristari, injurias non remitaere, fidem proximo non servare, delinquentes non corripere, lites cum potest non sedare. Ignorantes non instruere admonitionibus non acquiescere, desolatos non consolari.

## De Superbia.

Superbia secundum Augustinum est perversæ celsitudinis appetitus. Gradus superbiæ secundum Bea-A. tum Gregorium sunt duodecim, scilicet curiositas, mentis levitas, inepta lætitia, fingularitas, arrogantia, præsumptio, jactantia, peccatorum defensio, simulata confessio, rebellio, libertas peccandi, confuetudo. Inanis gloriæ feptem funt filiæ fecundumeundem Gregorium. Prima, obcdientia. Secunda, contentio. Tertia, jactantia. Quarta, hypocrifis. Quinta, pertinacia. Sexta, discordia. Septima, novitatum præfumptio. Quatuor funt species superbiæ. Prima, est cum homo à seipso æstimat habere bonum quod habet. Secunda, si desuper datum credit, tamen meritis propriis accepisse credit. Tertia, cum jactat habere se quod non habet. Quarta, quando ceteris despectis singulariter vult videri.

#### De Invidia.

Invidia secundum Augustinum, est odium felicitatis

Quinque filias habet secundum Gregorium. Pri-B PASSIONIBUS ma, est odium, quod velle malum alteri, & nolle bonum. Secunda, exultatio in adversis proximi. Tertia, afflictio in ejus prosperis. Quarta, susurratio, quæ est detractio latens. Quinta, est detractio, quæ sit in aperto, intenditque melior apparere illo cui detrahit.

## De Ira.

Ira secundum Augustinum, est ulciscendi libido. Ejus Filiæ secundùm Gregorium sunt sex. Prima, est rixa: hæc est audax voluntas vindicandi injuriam factam. Secunda, est tumor mentis; hæc est vindicandi causa, fugiens adversantem propter æstimatas injurias. Tertia, est contumelia, quæ est voluntas se vindicandi in exaltando vocem per vituperium ad aliorum aures perveniens. Quarta, indignatio, quæ est voluntas se vindicans per signum molestiæ exteriùs ostenfum. Quinta, blasphemia, quæ est voluntas se vinta, clamor, quo inordinatè & confusè quis loquens vehementem iram demonstrat.

#### De Acedia.

Acedia, est de virtutum laudabili exercitio utriusque hominis languida dejectio. Duo sunt nomina hujus vitii, scilicet tristitia & acedia. Et habet sex filias. Prima, vocatur malitia. Secunda, desperatio, quæ est diffidentia meritorum. Tertia, pufillanimitas ex consideratione propriæ fragilitatis. Quarta, rancor seu inveteratum odium: ex ira enim est accdia, & ex accdia vetullas iræ. Quinta, torpor circa præcepta, & quædam insensibilitas. Sexta, evagatio exterior & interior.

#### De Avaritia

Avaritia secundum Fullium, est immoderatus amor habendi. Et habet septem filias. Prima, obduratio cordis. Secunda, violentia. Tertia, inquietudo. Quarta, perjurium. Quinta, fallacia, quæ est in occulto. Sexta, fraus in aperto. Septima, proditio quæ fit in absentia decepti.

#### De Gula.

Gula, secundum Augustinum, est immoderata ci-

bi vel potus aviditas. Habet autem quinque filias. Prima, est Scurrilitas. Secunda, multiloquium. Tertia, inepta latitia. Quarta, immunditia, corporalis vomitus & alia, & luxuria. Quinta, est hebetudo mentis, scilicet subversio rationis.

#### De Luxuria.

Luxuria, est ex immundis desideriis proveniens, lubrica carnis & mentis prostitutio. Ejus filiæ sunt octo. Prima, est cæcitas mentis. Secunda, inconsideratio mortis & judiciorum Dei. Tertia, inconstantia. Quarta, amor sui. Quinta, præcipitatio ad peccandum. Sexta, odium Dei: nam abstrahit se Deus à talibus & punit cos. Septima, affectus præsentis seculi. Octava, desperatio seu diffidentia gloriæ. Horum omnium supra dictorum amplior declaratio quæratur in Libro Moralium Gregorii super Job, & tertio Libro Compendii Alberti tuper Theologiam, unde ista sumpta funt, quamquam breviter.

#### TRACTATUS

] Gersonii Doctoris & Cancellarii Parisiensis

DE

## ANIMÆ.

Editus Anno. 1409.

Ad MSS. Codd. Viet. 469. 180. 694. & Navarr.

Assionum fervorem, effectum & originem cognoscere, prodest animæ ad devotionis scholam vocatæ. Sanè quemadmodum summa vitio-rum est transisse in affectum malitiæ; ita ut ipsum jam vitium ex intimo sensu placeat, sic culmen virtutis est transisse in affectum justitiæ; affectus verò vel est passio ab agente derelicta in potentia cognoscente, vel similitudinem habet passionis: non est autem devotio fine affectione; nam devotio quid aliud est, quam extensio vel elevatio mentis in Deum per pium & humilem affectum. Rursus omnis virtus cum sit affectio moderata & ordinata, & vitium ex defectu modi & ordinis in affectibus proveniat; nunquid dicans per opprobrium Deo & Sanctis illatum. Sex-C non falubris crit affectionum passionalium cognitio? Passionum quippè ignorata qualitate, neque virtutum neque habituum, imò nec ipfius hominis, neque tentationum suarum multiplicium poterit sufficiens notitia vel ars adipisci. Quo pacto denique sicut oportet orabimus mente, orabimus spiritu jubilantes in cordibus & laudantes Deum in Pfalterio decachordo cum Cantico in cythara; fi defideriorum & affectionum quæ suavem hanc harmoniam reddere habent, naturam ignoravcrimus. Sentiuntur ab idiotis & fimplicibus aliquando experimentaliter tales affectus, nec negamus: veruntamen additio doctrinæ multum confert. Hac consideratione permoti sunt sancti Patres, nominatim Piamon & Arsenius, in quorum ore vix aliquid nisi de passionibus animarum sermo versabatur: præsentem igitur materiam de passionibus & earum conditionibus de causis & effectibus, de modo quoque utendi eis, placuit sub aliquibus considerationibus pertractare. Id quod reliquum crit /multa autem relinquentur) invenietur apud sanctum Thomam in 1.2.a. quæst. 22. & deinceps. Additis quoque allegatoribus.

## Consideratio Prima.

Passio, est inclinatio quædam vel coaptatio seu similitudo & convenientia derclicta ab agente in passum, per quam trahitur quodammodò ipium patlum ad agens, aut eidem coaptatur vel affimilatur, & refugit contrarium. Certè quemadmodùm ignis generans ignem ex aere, relinquit in igne genito caliditatem & levitatem, quæ levitas suo pondere vel tractu movet sursum ad similem ignem, & dumillic est quiescit; odit verò locum deorsum tanquam sibi non convenientem, & refugit ipsum, neque quietem habet in illo: sic homo proportionabiliter affectus per amorem ad aliquid, inclinatur ad illud; & si non habet, desiderat seu concupiscit ipsum; & si adipiscitur, quiescit & delectatur A cognitionem sensitivam tam in animalibus quam in hoin eo: odit verò contrarium, & abhorret approximationem ejus; & si ei conjungitur, dolet seu tristatur. Et hæ sunt sex passiones; tres respectu boni simplicis, & tres similiter respectu mali, prout infra docebitur, amor, concupiscentia, delectatio, odium, fuga, dolor vel inquietudo.

# Consideratio Secunda.

Passio quælibet insequitur cognitionem, vel conjunctam ut in cognitivis; vel non conjunctam, ut in non cognitivis. Habet itaque quodlibet ens naturale suas inclinationes certas tanquam rememoratum & directum ab intelligentia non errante quæ Deus est. Agit quippe Deus omnia tanquam bonum summum suiipsius difsusivum, & propter seipsum creavit omnia tanquam finis omnium. Ideò bonum quod habet rationem efnomen Dei. Consequens est igitur, quod in re qualibet derelinquat Deus passionem, quæ sit assimilatio quædam vel coaptatio & convenientia vel inclinatio & tendentia ad ipsum, secundum ordinem sua sapientia, in qua fecit omnia in numero, pondere & mensura. Hæc autem inclinatio generalis ad finem ultimum per fines particulares & proximos, nominatur quandoque appetitus vel affectio naturalis, quandoque pondus rerum, quandoque tractus seu tendentia, quandoque amor insitus, quandoque Lex, quandoque regula, quandoque instinctus, quandoque æquitas naturalis, quandoque fœdus rerum stabile, quandoque sensus naturæ, aut aliquo tali vocabulo: sed res eadem est, quæ sæpe nihil dicit superadditum ad ipsam naturam, neque ut actus, neque ut habitus; sed ut ipsa natura taliter instituta, quæ ex agente Deo & disponente omnia fortiter atque suaviter habet tendere in talem vel talem finem, & moveri ad illum si absens sit, nitrarium, fugere quoque, nec in illo quiescere. Hoc somniasse visus est Heraclitus, dicens, omnia fieri per litem & amicitiam. Hoc quoque vidit Aristoteles enuncians bonum esse quod omnia appetunt, & hunc esse finem omnium Deum confessus est, qui solus sicut est ineffectibilis ab alio, sic impassibilis solus invenitur, tàm passione persectiva, ut est illuminatio in cœlo, quam desectiva, sicut dolor in corpore animato. Nisi fortassis quis abuti ausus diceret in emanationibus divinis reperiri passionem, sicut generationem Filii pasfivam dicimus, & fimiliter passivam Spiritus sancti spirationem.

## Consideratio Tertia.

Passio sequens cognitionem conjunctam reperitur in omni virtute cognitiva, in qua passiones derelictæ ab agentibus inchoantur & terminantur in appetitiva vir-D quoque est proportionabiliter de tribus aliis passionitute; ita ut passio talis, generali nomine describi pos-D bus respectu mali seu incommodi. Quale si appresit, quòd est inclinatio vel motus proveniens ex cognitione vel apprehensione alicujus ut convenientis vel disconvenientis; præsentis vel absentis. Et si quidem motus ille qui quandoque successivus est, quandoque permanens vel immanens ficut est amare, si, inquam consequitur cognitionem purè sensitivam, sic dicitur passio animalis: si verò sequitur cognitionem ipsius rationis deliberantis vel dictantis de particularibus agendis; fic dicitur passio voluntaria vel rationalis vel con-Tonoi III, Pars I.

scientiosa; si verò sequitur cognitionem purè intellectualem seu mentalem, in cujus lumine cognoscuntur prima principia moralia, sic potest nominari passio synderesis vel mentalis excessus, ubi sit raptus & extasis. Et ita quadruplex genus passionum potest apud hominem inveniri, naturalium, animalium, rationalium, intellectualium. Et quoniam apud Philosophantes principalis fermo est de passionibus consequentibus minibus, cò quod ad illas transmutatur corpus transmutatione sensibili, & ad transmutationes istas similiter ipsie passiones aliquando consequuntur; existimamus idoneum tractare primò separatim de passionibus hujusmodi animalibus; quibus cognitis, facile erit per fimilitudinem & coaptationem de reliquis, tàm naturalibus quam voluntariis quam intellectualibus habere fermonem.

## Consideratio Quarta.

Paffiones animales cognoscuntur ex subjecto & objecto & effectibus. Suum equidem subjectum est vis appetitiva sensualis, qua respecti bonum particulare hoc vel illud tanquam fibi conveniens, & malum tanquam disconveniens, & hoc sub ratione commodivel incommodi; quia ratio justi propriè non est ibi, nec ficientis & finis, ponitur à Beato Dionysio primum B secundum cam proprie sumuntur passiones; sed magis ipsæ virtutes in ipsa ratione & mente. Causatur ergo motus quidam in appetitiva virtute consequenter ad apprehensionem virtutis cognitivæ sensualis, exterioris vel interioris, cujus objectum est verum simplex, velut quædam adæquatio rei cognitæ ad cognoscentem, bonum verò superaddit convenientiæ rationem. Et quoniam bonum commodi potest considerariabsoluté fine contractione aliqua, vel confideratur nunc ut absens nunc ut præsens, nunc ut arduum & difficile, atque ita proportionabiliter de malo: proptereà fecundum hoc diversificatur vel ramificatur vis appetitiva, & similiter passiones. Est quippe virium appetitivarum, alia concupiscibilis, alia dicitur irascibilis; quarum distinctio sumitur ex objectis: nam vis concupiscibilis respicit bonum vel malum, non sub ratione aliqua difficultatis vel arduitatis; sed quoniam multa superveniunt nata impedire concupiscibilem in sua inclinatione vel tendentia vel quiete circa bonum, & in si impediatur, & quiescere in adepto, odire verò con-Codio, suga vel inquietatione circa malum; hinc data est ei tanquam propugnatrix ipsa virtus irascibilis quæ tendit in bonum adipiscendum vel malum depellendum, non ut simpliciter tale, sed ut arduum & difficile adipisci vel evadi, quale nullum in Deo reperitur; ideò nec irascibilem habent ullam.

# Consideratio Quinta.

Passionum numerus & sufficientia sumitur tàm à subjecto quam ab objecto. Vis itaque concupiscibilis vel respicit bonum commodi absolute, & sic causatur amor vel libido, qui vel quæ est coaptatio vel inclinatio quadam ad bonum commodi: vel respicit illud ut absens, & sic causatur desiderium & concupiscentia scu cupido vel cupiditas, quasi satagens illudadipisci: vel respicit bonum commodi ut jam adeptum, & sic cau-fatur delectatio vel letitia vel voluptas. Dicendum henditur absolute, sic causatur odium, quod est disconvenientia quædam & disproportio passi ad ipsum malum: vel apprehenditur malum ut absens, licet ut imminens, & fic oritur fuga vel abominatio & horror: aut apprehenditur ipsum malum ut jam præsens, & sic oritur tristitia, dolor & angustia cum similibus. Et ita sex reperimus passiones in concupiscibili, tres respectu boni, amorem, desiderium & delectationem. & tres respectu mali, odium scilicet, sugam & dolorem. Rursus ipsa vis irascibilis, cum non respiciat bonum vel malum, nisi sub ratione difficilis & ardui ad adipiscendum vel fugiendum, quale nullum est bonum vel malum ut præsens; proptereà manet solùm in tendentia vel fuga, nam quidquid est præsens vel adeptum, ut tale est cadit in concupiscibilis rationem. Tendit ergo vis irascibilis in solum bonum vel malum absens, tanquam difficile ad obtinendum vel refugiendum seu ratum magis facit se sentiri, ceteris paribus, ratione dedepellendum. Et siquidem hoc siat respectu boni su- fectus & indigentiæ, tanquam opposita juxta se poturi cum fiducia adipiscendi, sic dicitur spes; si cum diffidentia, sic dicitur desperatio; si verò fiat respectu mali tuturi, & hoc cum fiducia repellendi & oppugnandi, sic habemus audaciam; si cum dissidentia, sic metus aut timor exoritur. Et utrobique fiducia vel diffidentia potest inveniri, nunc cum certitudine, nunc sine certitudine; quamvis istæ passiones certitudinem magis importare videantur. Sic ergo quatuor habemus palliones in irascibili; duas respectu boni difficilis futuri, spem & desperationem; & duas respe-Etu mali futuri difficilis, audaciam & metum seu ti-morem. Superadditur quinta passio respectu mali præteriti, quam dicimus iram, dum vis irascibilis assurgit ad vindictam illatæ injuriæ; quæ injuria apprehenditur ut læsiva propriæ excellentiæ, & inductiva minorationis seu vilipensionis: ideò quæritur vicissitudo B quædam læsionis, quasi agens compatiatur ut dignum eft, & fic fiat quædam æqualitas, & hoc apprehenditur ut disficile vel arduum. Sed cur hæc passio non habet contrariam: respondemus quod virtus irascibilis fic obfirmatur, quòd nullo modo satagat vel audeat assurgere in vindictam injuriæ jam illatæ: hoc non fit nisi duplici causa; una quia malum apprehenditur ut præsens & inevitabile, & ita cadit sub ratione tristabilis & dolorosi, nec exit concupiscibilis rationem; aut hoc fit quia vis irascibilis non satagit in vindictam, & ita cadit à ratione iræ, quia reputat quod injurians satis contra passus est; aut contrapatictur absque ulla difficultate quandocunque placuerit, & ita quietatur seu quiescit, & quodammodò delectatur tanquam in adepta victoria, & hoc iterum spectat ad concupiscibilis rationem. Hic fequitur arbor.

#### Consideratio Sexta.

Passionum animalium prima & velut unicaradix, est amor seu libido. Amor quippe animalis, est inclinatio Cideo fieri, quia nobis & desideriis nostris adversanvel motus consurgens in animali ex apprehensione boni vel tanquam-boni fibi, utpote quia valet ad suum esse vel bene esse conservandum. Cum igitur bonum sit prius quam malum, nam malum non dicitur nisi privatio boni, & habitus, non est dubium, prior est privatione (unde nec al quid odio habetur, nifi quia ali-cui quod diligitur apprehenditur effe contrarium) fuperest ut omnes passiones respectu boni præcedant cas quæ directè de proximo malum respiciunt, tàm in concupiscibili quàm in irascibili. Inter eas verò que circa bonum veriantur, ut sunt desiderium, delectatio, spes, desperatio amor; qui absolute bonum respicit, præcedere habet passiones habentes pro objectis bonum ut absens vel ut jam adeptum, vel ut futurum & arduum, aut sub aliqua tali contracta ratione. Habemus consequenter quod vis concupiscibilis prior est ad irafcibilem, quamvis passiones irascibiles frequenter ad concupiscibilem terminentur, ut spes aut auda-Djustitia, sua bonitas & gloria. Oportet quoque ut cia ad delectationem si vincant, desperatio & metus ad triftitiam si vincantur, cadunt. Inveniemus præterca quòd omnes passiones reducuntur ad quatuor principales; duas in concupiscibili, quæ sunt delectatio & dolor, & duas in irafcibili, quæ spes & metus appellantur. Sed & sub generaliori consideratione omnes reducuntur ad duas secundum duplicem rationem, scilicet boni & mali, & illæ sunt delectatio & dolor. Tandem fit omnium ad unam velut radicalem originem reductio, scilicet ad amorem, licet

consummation & principalior passio sit delectatio consequens hunc amorem, ut quiescit in re jam adepta. Amplius verò, licet amor seu libido sit prima passionum; sortitur tamen ipsa concupiscibilis nomen à con-cupiscentia vel cupidine. Etiam secundum sictionem Poeticam dicitur, quod Cupido Deus amoris est & filius Veneris, & hoc quia bonum absens vel desidefectus & indigentiæ, tanquam opposita juxta se po-sita magis sentiantur. Similem assignare possumus caufam, cur irascibilis ab ira potius quam à spe vel audacia nominetur. Ira quippe respicit minorationem scu vilipensionem, quæ inter mala maximè fugitur, ficut ex adverso excellentia magis appetitur; & ita appetitur, ut vitæ propriæ aliquando præferatur, quemadmodùm introducit Potea Euryalus, respondit ad Nisum.

Et hic est animus mortis contemptor & illum, Qui vita benè credat emi quem quaris honorem.

#### Consideratio Septima.

Passiones omnes in animalibus brutis censendæ sunt bonæ & pulchræ. Exempli gratia, audacia & animositas in leone & gallo: ira in tigride & apro: voluptas in porco hirco & passere: timiditas in lepore & ove: fraudulentia in vulpe: adulatio in cane: fuperbia in equo: tristitia in melancholico, in catto: avaritia in cornice. Itaque passiones ista neque malæ sunt vel desormes in genere moris, cum desit ipsis animalibus libertas arbitrii, in qua fundatur ratio laudis vel vituperii; neque turpes dici possunt aut malæ in genere entis, quoniam ens & bonum & pulchrum, convertuntur: proptereà tantumdem habet quælibet res sit substantia, sit accidens de bono & pulchro, quantum de ente, nec habere potest malum contrarium. Amplius verò qualibet res naturalis dirigitur in suis motibus ab intelligentia non errante, ut dictum est jam ex sententia Philosophorum, cui conformans se Augustinus dixit, quòd Deus sic res quas condidit administrat, ut eas proprios moius agere sinat. Ubi autem deest error, & adest rei id quod sibi est proprium, desit & turpitudo necesse est. Quare passiones in brutis aliquando turpitudinis arguimus vel horremus & odimus & expugnamus? Respondemus hoc tur, inferuntque læsionem aut aliqua tali ratione. Monstra proinde quæ videntur esse peccata & turpitudines in natura; quomodò ad causam primam & finem ultimum relata pulchra sint, videri facile est.

# Consideratio Octava.

Passiones animales in omnibus viatoribus sunt ut plurimum vituperabiles & malæ & turpes. Inveniemus hoc esse verum, non solum ex determinatione Fidei, sed ex naturali deductione; si prospexerimus conditionem & finem secundum quem homo conditus est: homo namque cum sit natura rationalis, ipse factus est ut discerneret inter bonum & malum, & ut magis bonum, magis diligeret; constat verò Deum esse summum bonum. Ordinatus est igitur homo ad cognoscendum & diligendum Deum, in quo stat sua hoc assequatur aliquando homo; alioquin frustra & insipienter ad hunc finem fuisset ordinatus supra brutalem naturam.

Ex hac radice veritatis philosophicæ sequitur quòd homo debet summum bonum summè diligere, & magis quam parva bona aut quam mala. Debetad operationes partis suæ principalis quæ est ratio magis inclinari quam ad illas corporis. Debet quanto erit justior justitia morali, vel nullo modo vel minus affligi. Debet secundum portionem superiorem & divi-

niorem ac liberam, dirigere inferiorem, & ei liberè & fine contradictione dominari. Debet habere corpus fuum tanquitm inttrumentum conforme rationi, immortali scilicet nec impediens, sed adjuvans rationem, ac minus indigens quam corpora inferiorum naturarum: scd omnium istorum ac similium videmus in hominibus contrarium propter passiones corporis, quæ trahunt animam ad dilectiones fordidas & malas; tra-A hunt in errores & superstitiosas insanias; trahunt magis ad operationes corporis quàm ad operationes virtuosas; trahunt ad obligationem, ignorantiam & inquietudinem; trahunt ad afflictiones, ad rebelliones, ad pœnam & mortem plus quam in brutis, & in justis sæpe plus quàm in injustis. Quid superest nisi concludere tales passiones esse contra rectum & debitum ordinem naturæ primitus institutæ: hic autem ordo non aliter perverti potest, quam ex culpa libere perpetrata per ingratitudinem contra Deum, ficut vidit qui deplorans dicebat: Homo cum in bonore effet &c. Pf. xLvIII. 13.21. Sed heu jam non fimilis, sed deterior & turpior. Sunt igitur passiones hujusmodi vituperabiles, quia tollunt obedientiam. Sunt & malæ & turpes, tanquam privantes in homine ex vitiosa radice modum, speciem & ordinem: præveniunt quippe judicium rationis quod oporteret subsequi; turbant, sigant atque tyrannizant dominium rationis, ita ut nimis sentiat homo illam sententiam: Corpus quod corrumpitur aggravat animam Sap. IX. 15. Et illud Jugum grave super silios Adam Eccli. xx. 1. B qualem primaria naturæ institutio in homine planta-Denique multi Philosophorum experientia & ratione convicti, confessi sunt hanc corruptionem, licet ad veram causam nequaquam pervenerint. Tandem ex his radicibus quæ multipliciùs extendi potuerant, necessitas oritur recreationis humanæ per Mediatorem Christum Deum & hominem: alioquin finis humanæ creationis in nihilum corruisset pro tota specie; quia non ad gloriam suæ vivisicationis & fruitionis; sed ad pænam æternæ damnationis tota devenisset, quod Japientiæ divinæ, suæque potentiæ & bonitati neque decens neque rationabile est ascribere: Deus quippe & natura nihil faciunt frustra. Hinc ortum habuit illa exclamatio Prophetica: Nunquid enim vanè constituisti silios hominum? Ps. LXXXVIII. 48. dans intelligi quod nequaquam. Notentur tamen pro his quæ di-Ctat sequens consideratio.

# Consideratio Nona.

C Passiones animales pro statu naturæ institutæ fuissent pulcherrimæ. Hujus ratio est; quia nulla prævenisset judicium rationis, sed ad obsequium & nutum ejus vel surrexisset vel quievisset. Sic in Christo neque dolorem, neque concupiscentiam, neque desiderium, neque spem aut metum invenire erat, aut aliam passionis cujuscunque similitudinem; nisi subsequenter ad imperium & dictamen rationis. Porrò quilibet homo quantò ampliùs profecerit in virtutibus moralibus atque gratuitis, tantò reformabitur ordo iste in co ut passiones non præveniant aut obruant judicium rationis; sed potius ad ejus justionem moderentur. Hinc ortum est divinum illud Aristotelis verbum, quòd in virtuoso omnia consonant rationi; si tamen est in hominibus invenire talem, prius quam corpus mortale hoc & corruptibile induerit incorruptibilitatem & immortalitatem & absorpta fuerit mors in victoria. p ea sit appetitus ille & dominetur ejus taliter quod ne-Sic fortassis elevare naturam humanam voluerunt ipsi Stoici, dum dixerunt quod virtutes funt impassibilitates, non utique quod virtuofi nihil sentirent aut paterentur, alioquin lapidibus essent pares; sed quia passionem quamlibet prævenit virtuosus, nec surrepit aliqua velut effrenis atque tyrannizans rationem. Sed status talis utinam æquè faciliter acquireretur quam pulchrè & citò describitur. Epicurei autem quia naturam humanam in bestialem detorquebant, nec aliquid porrò melius aut divinius ponebant in homine, Tomi III. Pars I.

dixerunt consequenter passiones omnes esse pulchras & optimas : ita cnim de bestiis jam diximus. Ceterum Aristoteles quasi medium iter pergens, negavit passiones omnes bonas esle, quia multæ præveniunt & impediunt rationem: hegavit mihilominus omnes judicandas esse malas & turpes, eas videlicet

quæ ratione regerentur. Puto ex issis facile est elicere regulam generalem de morali bonitate vel malitia passionum: dum enim passiones regi debent ratione nec reguntur, illæ tunc judicandæ funt aut criminaliter aut venialiter malæ; nam sensualitas in homine participat de voluntario in hoc quod ordinata est audire rationem, quam dum renuit audire peccat & turpis est; bruta verò nullam hoc modo habent cum ratione colligantiam, nec ordinata est eorum brutalitas obtemperare rationi conjunctæ quam non habent. Sed oritur difficultas de pueris & fatuis non habentibus usum rationis primitus à natura institutæ, in tantum sunt sui motus illi passionales turpes, non habentes modum, speciem vel ordinem, qualem humanæ naturæ postulasset integritas; ita ut verum sit juxta hanc considerationem, quod nemo vivens est sine peccato super terram, etiam infans unius diei. Solus Christus post, peccarum primi hominis ficut habuit innocentiam originalem, fic in folo regno animæ suæ servata est jugiter ab instantisuæ conceptionis talis obedientia sensualitatis ad rationem, verat: & talem neque in Virgine Maria neque in Joanne Baptista dum infantes essent invenire erat. Quamvis hæc destitutio naturæ nequaquam imputaretur tunc rationi ad culpam actualem vel mortalem vel venialem apud eos, ficut nec apud nos dum infantes fumus, & dum non habet ratio liberum usum suum, absque omni præcedente culpa actuali nostra, secus ubi culpa nostra in causa est: nihilominùs essent hinc attendenda multa circa conditionem status innocentia, & circa liberum dominium quod habuisset ratio pro omni tempore supra sensualitatem, tàm in pueritia quàm in senio; tàm motibus potentiarum naturalium; cujulmodi sunt nutritiva & vegetativa & generativa, quam sensitivarum; sicut sunt imaginativa & phantastica & exteriores quinque potentiæ; de quibus non est hic dicendum per singula, sicut nec quale dominium in istis comprehensores fuerint habituri.

#### Consideratio Decima.

Passionum animalium generalis origo duplex invenitur: provenit enim frequenter à sensibus exterioribus agentibus in ipsos sensus, ut in visum, auditum, gustum, tactum & olfactum. Et hic modus in homine est velut ab inferiori. Proveniunt nihilominus velut à superiori dum spiritus rationalis actuatus hac vel illa cognitione ex consequenti volitione vel nolitione, imperat membris inferioribus movens ea; quemadmodùm Christus horribilem mortis apprehensionem immisit à ratione in sensualitatem: talis enim colligatio jungit portionem sensualem ad portionem rationalem, quòd vicissim actus unius redundat in alteram, quamvis in non virtuosis tractus sensualitatis sit fortior sic & ita fortior quod non est in potestate rationis non tangi irruentibus primis passionum motibus; licet sub quit ab invita ratione consensum extorquere. Secus in perfecte virtuosis, secus in Beatis, secus in Christo, secus prætereà in statu primario, de quo probabile est sentire, quod nunquam nisi desuper imperante ratione potuisset quodeunque sensibile forinsecus agere in sensus; alioquin vix haberi potest exitus, quin necesse sit concedere deceptiones & errores potuisse contingere pro illo statu, & passiones de necessitate prævenisse rationem. Expediunt autem se leviter qui sentiunt ut diximus. Sanè modò nunc apud I 2

naturam destitutam contrario; quando necesse est ut omnis nostra cognitio incipiar à sensu deorsum: tunc autem de sursum semper descendisset.

#### Consideratio Undecima.

Passiones suas suo modo dicendus est habere spiritus noster rationalis, simul & ratio seu voluntas. Præflipponenda funt hic omnia que de distinctione spiritus & rationis & sensualitatis tradiderunt Doctores sacri, nondiscrepantes in hoc à Philosophis elevatis, de quibus alio loco tractavimus, dum scientiam de Theologia mystica utraque declarare tàm speculative quam practice conati fumus. Et quantum patitur præsens brevitas, dicimus juxta jam notata, quòd ficut ad cognitionem sensualem natus est sequi quidam motus ad profecutionem vel fugam, dum apprehenditur aliquid vel ranquam conveniens vel ut disconveniens: sic suo modo nata est sequi quædam affectio, longè tamen purior ad cognitionem spiritus in lumine puræ intelligentiæ à phantasmatibus denudatæ, dum se ad lumen æternum desuper convertit, quasi ad speculum quoddam æternitatis, & ad montes æternos, à quibus mirabiliter illuminat Deus. Voluntas similiter dum insequitur cognitionem rationis quasi mediam inter lumen spiritus & cognitionem sensus, habet in se motus passionales suo modo, qui tamen non alterant per se & immediate corpus; quia nec fiunt B organo corporeo mediante, quemadmodum passiones sentuales oriuntur, quarum effectus varii sunt in corpore, ut ad lætitium sequitur dilatatio cordis, ad tristitiam constrictio, ad iram supercalesactio, ad timorem frigefactio, & ita de reliquis. Unde cor in gaudio paulatim dilatatur, & maxime ad anteriora; proprer quod moveri dicitur à Medicis versus pectus: in tristitia verò paulatim è contra scilicet ad interiora, & maxime versus deorsum; in ira verò subitò versus pe-Etus: in timore movetur ad oppofitum subitò: in verecundia subitò ad utrumque: in angustia verò paulatim. Et ita non ponunt Medici nisi sex passiones, juxta sex modos alterandi cor ipsum. Animadvertat autem studiosus diligenter hanc de passionibus distinctionem; quoniam multa videtur inter sapientes varietas de modo ponendi vel negandi passiones, nisi concordaret eos ista consideratio sive distinctio. Posuerunt Stoici passiones non cadere in sapientem, prout Prosper improbatex sacris Litteris; Aristoteles si-Cvel injusti respiciunt. militer eis per rationes ab experientia sumptas contradicit: sed intelligamus quid in re sentiunt, & eos starim convenire videbimus. Concedunt Stoici gaudium sapienti, ketitiam tollunt, tanquam vanum aliquod & hidicrum nec severum; concedunt & sapienti amorem virtutum & odium vitiorum, & spem bonam, & fugam vel horrorem inhonestatis; alioquin nullum in sapiente plus qu'am in lapide virtutis locum linquunt: negant tamen in sapiente timorem, misericordiam, dilectionem, iram, tanquam ægritudines & morbos animi pestificros, sicut nominat Cicero in de Insculanis. Sic sentire visus est Boëtius dum has quatuor passiones adjiciendas inquisitione veritatis metrice jubet. In quoque si vis lumine claro cernere verum, tramite recto carpere callem, Gandia pelle, pelle existimaverit Boëtium vel alterum sapientem negavis-Derectus portans velum expensum ad ventorum suscefe quin plures & varii sint animarum nostrarum ad virtunes & ad vitia spirituales affectus. Ecce quod differentia negationis & concessionis passionum inter Philosophos magis ex nominibus quam ex re pendere videtur, cum vera sit consideratio nostra quod passiones suas suo modo dicendus est habere spiritus nationalis. Similiter & ratio seu voluntas proportionabiliter ad appetitum sensitivum, differenter ta-

1

#### Consideratio Duodecima.

Passiones spirituales magis attendendæ funt animæ ad devotionem vocatæ, quam sensuales, ut illas adipisci & secundum eas affici mereatur: si enim devotio est, ficut est elevatio mentis in Deum per pium & humilem affectum, utique jam affectus ille non est intelligendus esse solum sensualis, qui frequenter non est in nostra potestate nec respicit justum ut justum est: nec est solius voluntatis insequentis cognitionem portionis inferioris ipfius rationis aspicientis phantasmata, licet absque phantasmate; quoniam hoc nondum est perfectorum qui pro consuetudine exercitatos habent sensus spirituales insitos in apice portionis superioris ipsius rationis, quie portio Legibus eternis innititur in lumine intelligentiæ impermixtæ loco & tempori. Et quoniam nominum grandis est sape penuria, quorum nihilominus institutio libera est; transferamus deinceps nomina passionum animalium de quibus Philosophi tractaverunt, ad affectiones hujufmodi spirituales, quales habet anima, dum contemplans Deum amat iplum ut totum amabilem, concupilcit iplum ut totum desiderabilem, fruitur & quietatur & delectatur in eo ut in toto bono utcumque jam adepto: odit verò quidquid ab hoc toto amabili, toto desiderabili, to-to delectabili separare potest. Hinc illud sibi vehementissimum odium ad peccata, horror & abominatio & fuga & detestatio, fi videantur instare; dolor autem acerbissimus & inquietudo molestiva, si forsan affuerint: hinc prætered spes ingens dum considerat magnificentissimam & munificentissimam Dei liberalitatem repromittentem æterna: audacia rursùs magnanimis in aggrediendo grandia propter Deum: zelus quoque divini cultus & honoris : desperatio autem in viribus propriis, vel de viribus propriis, ut ex consideratione tantorum discriminum & divinorum judiciorum inscrutabilium metus ingens. Ecce habemus in spiritu passiones undecim principales : amorem, concupiscentiam, delectationem, odium, sugam, tristitiam, spem, desperationem, audaciam, metum, iram vel zelum. Et ut ad unum ducamus & differentiam propriam assignemus, passiones animales ut tales sunt, versantur circa rationem commodi vel incommodi; spirituales verò ad rationem solius justi

#### Consideratio Decimatertia.

Passiones spirituales habentes originem ex consideratione pura & lucida judiciorum divinorum quoad bonos & reprobos, habendæ funt jugiter apud devotos tanquam centrum aliquod, vel cardo, vel axis, vel lydus immobile inter volubiles alias qualescunque & undecunque surrexerint passiones. Puto quod passiones hujusmodi spirituales habuerat qui dixit: Domine ante te omne desiderium meum. Psal. xxxvII. 10. Et rursus: oculi mei semper ad Dominum. Ps. XXIV. 15. Pro cujus intellectu placeat uti manuductione grossa figurali. Constituamus navem in medio mari, ordirimorem, nec dolor adsit, spemque sugato, nubila mens nemus cam, & armemus tâm hominibus quâm instru-est : vinctaque frenis, hac ubs regnant. Quis tamen mentis omnibus requisitis; sit in medio navis malus ptionem; sit in summitate mali rector navis ita collocatus, quod potest quaquaversum sursum & deosurm, dextrorsum & finistrorsum, ante & retro prospicere sibi de omnibus, ita ut neque fluctuosæ elationes maris, neque caligines nebulosæ, neque undarum aspersiones, neque extensiones, neque distensiones veli pro varietate ventorum, neque concursus & occursus nautarum seu remigantium seu navem regentium valeat obstare, quo minus aspiciat omnia quæ viden-

da decreverit. Talis rector & si feratur nunc hâc nunc illac per hanc navem, si circumsonantes etiam undique varias mutationes prædictas perpeti compellitur, nihilominus liberum habet affidue prospectum ad immobilem cœli plagam qu'am polum nominamus. Detorquet insuper oculos, si & dum placuerit per omnem circumquaque in infimis regionem. Existima talem debere esse spiritum in navicula corporis, qualis tibi descriptus est rector navis. Ascendat ipse A prium est, qui ita spiritum nostrum solus potest dooportet arcem seu speculam synderisis, quam appellavit mystice Propheta Montem Domini Psal. x x 1 11. 3. Paulus Tertium calum, 2 Cor. XII. 2. Joannes esse in spiritu. Apoc. 1.10. Prospiciat ex illa specula tanquam ex summitate mali stabilem cœli axem quæ Deusest, qui scilicet manens stabilis dat cuncta moveri. Videbis quod spiritus iste poterit annotare ventos passionum variarum tanquam ex duodecim partibus & plagis ducentium originem à Deo, à bono Angelo à malo, à cœlo, ab innata complexione, ab actione qualitatum primarum, ab actione qualitatum secundarum, ab imaginativa virtute, à spiritu, à ratione, ab habitibus acquisitis vel innatis, tandem à varia conbinatione seu configuratione causarum prædictarum. Super quibus omnibus confiderandum aliquid existimamus per lingula.

#### Consideratio Decimaquarta.

Passiones spirituales originari à Deo tâm mediate quam immediate fatendum est. Si omnis sapientia à Domino Deo est, Eccli. 1. 1. & sapientia dicitur à sapore secundum nomen suum. Si præterea gratiam, dona & virtutes infundi supernaturaliter à Deo, nemo fidelis ambigit. Si rursum virtus Sacramentorum attingit saltem ministerialiter in spiritum. Si denique multi sunt tractus Dei amorosi quales orabat anima fancta in Cantico. Trabe me, inquit, post te; curremus in odorem unquentorum tuorum. Cant. 1.3. Et hase omnia atque similia, cum sint passiones ipsius spiritus vel causant eas, quid superest nissut sateamur Deum agere passiones in spiritum, usque adeò ut jubilet & exulter spiritus in Deo salutari suo. Amplius verò si naturam quinque sensuum spiritualium prospicimus, qui suam habent similitudinem ad sensus corporales; inveniemus quòd Deus est ipsi auditui spiri-C feriorem, quæ respicit conclusiones generales; & tertuali harmonia sonorissima, & ipsi visui lux splendidissima, & ipsi gustui sapor dulcissimus, & ipsi olfactui odor suavissimus, & ipsi tactui amplexus jucundissimus. Porrò semel locutus est Deus per Scripturam fuam facram, qui quamvis & idipfum non repetat femper per singulos, ut dicit Job, c.xxx1.4. repetit tamen aperiendo sensum, ut intelligantur hujusmodi Scripture; repetit quoque induendo mentem virtute ex alto; repetit inclinando, inspirando, alliciendo, illuminando, stabiliendo, ut non solum intelligatur, sed impleatur & ametur.

Puto sic affici postulabat qui dixit: Concupivit anima mea desiderare justificationes tuas in omni tempore. Psal. cxvII.. 20. Cujus rationem unam reddens, quia testimonia tua, inquit, meditatio mea est, Ibid. 7.99. & consilium meum justificationes tua. Ibid. \$.24. Bonum certé securumque consilium justificationes Domini, quas Scriptura sacra tradit, quod consilium qui deserit, volens inniti propriævel alienæ prudentiæ huma-D sionibus per Angelos malos factis. Possunt quidem næ, volens prætereà sequi desideria cordis sui & ire in adinventionibus suis; ut tandem fallat & fallatur inter tot varietates affectuum videlicet orientium necesse

est, prout infra docebitur.

# Consideratio Decimaquinta.

Passiones spirituales ab Angelo Dei bono frequenter

immitti credendum est. Nolo quisquam exspectet ut nunc pertractemus studiose modos quibus Angelicus spiritus copulari potest ad humanum, illustrando ipsum, afficiendo, monendo & docendo; perserutatior quippe conquisitio sit à Doctoribus scribentibus super secundum Sententiarum.

Fatemur itaque quod Angelus non illabatur in spiritum nostrum, quoniam hoc ipsum solius Dei prominanter possidere, fortiter atque suaviter, ut suæ motioni atque vivificationi spiritus noster obediat ultrò, & sic ultrò tamen ut non habeat sas obniti. Et hunc ingressum Dei dominativum nominamus il-

Sunt nihilominus alii modi quibus Angelus borus agit in spiritum nostrum. Unus est per applicationem immediatam suze substantize & virtutis ad spiritum; non quidem naturali ordine pro statu præsentis:miseriæ, fed dispensatione supernaturali: facta autom applicatione tali, cum Angelus sit substantia luminosissima, virtuosissima ac benignissima; quis negaverit quin alliciatur & quodam modo trahatur spiritus noster ab hujufmodi illuminosa & benigna & suave-olenti virtutc, tanquam fi ferrum trahatur à magnete, vel appetitus ab objecto placidissimo & convenientissimo moventur; præsertim si suerit spiritus noster purus, castus, integer, sanus, fine dyscrasia sebrilis corruptionis vitiosæ, fine interpositione sordidorum cogitatuum, cum desideriis turpibus & fœdis. Porrò sicut imaginati sunt philosophantes, quod actiones cœli corporei per orbem stellarum atque planetarum & per omnia Zodiaci signa, formant corpus humanum, influuntque & imprimunt in ipsum concatenatione quadam indissolubili; proportionabili fimilitudine possumus dicere quod ex dispensatione Dei gratuita, quælibet cœlessis hierarchia à summo usque deorsum per omnem juncturam spiritualem influere habet in humanum spiritum quilibet Angelus suo modo, mediate vel immediate. Sic Scraphin inflammat, Cherubin illustrat, Throni stabiliunt: & hoc secundum tres vires animæ, affectivam scilicet intellectivam & executivam; & secundum tres ejus portiones, superiorem, inferiorem & infimam sensualem : unde & appropriatius prima hierarchia movere dicitur portionem superiorem animæ, quæ respicit prima principia; secunda portionem intia portionem fensualem, quæ ad singularia magis dilabitur. Quisquis prætered studiosè recogitaverit ca quæ tangere superficialiter intendimus de causis naturalibus passionum animalium, per quas disponitur vel indisponitur spiritus ad passiones spirituales; animadvertat quantum dominium habeat bonus Angelus ad inducendum saltem dispositive hos vel illos affectus, disponendo vel immutando sensus corporales tàm interiores quam exteriores qui sunt organicæ potentiæ, & hoc modis variis & penè infinitis, juxta varietatem applicationum multiplicium hujus vel illius causæ corporalis. Verum de his non est hic dicendum per fingula.

#### Consideratio Decimasexta.

Passiones spirituales perturbantur crebrò ab immis-Angeli mali (quantum Dei providentia permiserit) agere fimilia multa ad Angelos bonos tàm ob fubtilitatem vigoremque substantiz suz, quàm ob perspicuitatem naturalis ingenii, quàm propter experientiarum diuturnitatem; nunc in naturalibus actionibus sursum & deorsum, in coelo & in terra; nunc in operationibus miraculosis Angelorum & omnium spirituum Beatorum, quamvis errent frequenter; quia execucat eos malitia amens, superbia furens sine Lege & ordine, livor infaniens: excæcat eos justum Dei judicium, illudens eis & perversissimos eorum conatus adversus electos suos convertens in usum suæ bo-

· Transfigurat se Angelus satane in Angelum lucis sicut tradit Apostolus 2 Cor. 11. 14. Quod fieri' sic uno modo potest intelligi, ut ipse malus Angelus celet innatum malitiam & horrificos affectus suos, fingendo se placidum, pulchrum & benignum, ad exemplar Angelorum bonorum; imitando prætereà doctrinas & observationes eorumdem beatorum Angelorum in amore castitatis & virtutum, tam ut seducant faciliùs, quàm venerentur & colantur ficut Deus: nam propter quid aliud invenimus in superstitionibus magicis fieri thurificationes & orationes devotas & jejumax petit quoque fieri ministeria per pueros innocentes pui nisi ut efficaciùs fallat & colatur sicut Deus? Denique quantas habeant efficacias ad immutationem corporis actiones is malignorum spirituum Scriptura facra docet de Magis Pharaonis, & alibi. Et ratio certa deducit, præconcesso quòd dæmones aliqui sint adversus quos nobis est colluctatio, sicut tradit Apostolus Ephes. vi. 12. Et idipsum & sancti Patres multis supra numerum argumentis experti sunt.

#### Consideratio Decima septima.

Passiones spirituales immittuntur à cœlo, mediate tamen, & folummodò dispositivè: similiter à qualitatibus secundis consequentibus coelestes influxus, & primarum qualitatum actiones.

Longus effet hic fermo de traditione Aftrologorum quoad actiones cœlestes in corpus humanum secundum varietatem fignorum & planetarum & aspectuum, ut quod Saturnus inducit ad tristitiam, Jupiter ad lætitiam, Mars ad iram, Sol ad audaciam, Venus ad concu-piscentiam, & ita de reliquis. Inde venit distinctio illa, quod planetarum alius est benevolus, alius malevolus, quamvis hoc non sit accipiendum de malitia quæ sit innata planetis: inducit enim quantum de se est ad bonum; sed in hominibus abusus est, qui bonæ naturæ inclinationes deducunt in malum. Potuerat ctiam rememorari quo pacto cælestes influxus varias imprimunt & miras tam in lapidibus quam in hercuè cernimus. Sicut prætereà dicunt rerum hujusmodi curiosi, quod lapis aliquis portatus vel inspectus dat audaciam, alius lætitiam, alius amorem. Hæc autem omnia quantum habent veritatis; nihil aliud , probant quàm confiderationem nostram, quoniam actiones hujusmodi siunt non immediate in spiritum rationalem; fed in corpus ad cujus alterationem hanc vel illam non parum inclinatur spiritus ad hunc affectum spiritualem vel ad illum in se producendum; quemadmodum memoratur Elizæus evocasse Psaltem dum Prophetiæ spiritum in se vellet excitare.

Quod autem dæmones dicuntur per aliquas hujufmodi virtutes allici vel ejici vel compelli, alterius est speculationis. Vocant autem aliqui virtutes hujusmodi virtutes occultas ficut Avicenna: alii virtutesà toti specie; vel quæ insequuntur formam specificam rei, sicut natura specifica caliditatis est calesacere, ita natura specifica struthionis digerere ferrum; & ita de phlegmatis dominatur, inclinat ad timorem & pusilreliquis effectibus, quos non dicunt fieri ex concursu vel actione qualitatum primarum, vel ex combinatione earum seu configuratione, quemadmodum suit intentio quorumdam ad hæc principia generalia qualefcumque effectus inferiores reducere, qui vel non posfunt vel difficillime possunt in assignatione tot varietatum in affectibus semet evolvere. Inveniemus prætereà quosdam Philosophorum opinatos esse (sicut ex Articulis Parisiensibus condemnatis palam elicitur) quod cœlestes intelligentiæ quæ animant cœlum, sc-

cundum eos taliter agebant in spiritum, qualiter cœlum agit in corpus; ita ut spiritus se haberet solum patlive ad omnem tuam cognitionem velaffectionem, & nil agebat; fed agebatur tanquam fi objectum lucidum agat imaginem sui in speculum objectum, vel tanquam pictor aut scriptor si agat in tabulam, prout etiam Boëtius in suo De Confolatione metro uno commemorat. Dixerunt rurlus aliqui, quod hæc actio intelligentiarum fit libere in spiritum, nunc ad hoc cognotcendum nunc ad illud: alii naturali necessitate id fieri contendebant; ponebant tamen quod dispositio spiritus prout abstrahitur magis aut minus à carnalibus vinculis & carcere cæco corporis, juvat plurimum vel impedit radiosos hos influxus. Sic salvant magicam naturalem, sic propheticam illuminationem, & ita de plurimis. Sic imaginati funt Avicenna, Algazel, Alkindus, & nonnulli Christianorum Doctorum, ponentes animam illustrari quaquaversum: & hoc posuerunt aliqui fieri per liberam conversionem spiritus secundum duplicem faciem suam, nunc ad superiora, nunc ad inferiora. Aristoteles verò nullam posuit nisi ab infimis fieri cognitionem vel affectionem originatius & immediate; quam insecuti sunt communes Doctores Catholici dum loquuntur de statu naturæ destitutæ, nec elevatæ per raptus aut illustrationes miraculosas, sicut dicit Petrus, quod non humana voluntate allata est aliquando Prophetia, 2 Pet. 1. 21. Raptus autem vel extafis apud devotos, tunc ideo dicitur fieri, dum illustratur spiritus immediatè desursum, quia præter naturalem cursum vitæ præfentis hoc evenit.

## ... Consideratio Decima octava.

Passiones spirituales juvantur plurimum vel impediuntur ab innata complexione corporali. Autorizavit Plato quòd animæ insequuntur corpora, non quidem naturali necessitate, si ad spiritum liberum fiat aspectus; sed quadam inclinatione prout corpus ipsum subministrat animæ tanquam instrumentum: constat enim quod ad instrumentorum varietatem consurgit in operationibus facilitas major vel difficultas. Videmus itaque circa mechanicas artes, quòd faber aliter operatur cum instrumento quadrato, aliter cum bis & metallis proprietates, sicut in magnete perspi-Cacuto, aliter cum hebeti; sic & scriptor vel pictor. Sic erit suo modo de varia complexione membrorum, & de his quæ membris ipsis subserviunt, ut sunt spiritus corporei, tàm radicales quam fluentes, ut est prætereà sanguis qui est communis materia tam membrorum quam hujusmodi spirituum. Circa quod oportet attendere juxta traditionem Medicorum, quod fanguis subtilis & clarus in substantia, temperatus verò in qualitatibus disponit ad gaudium majus vel minus secundum quantitatem talis sanguinis qui generat spiritus splendidos atque temperatos. Sanguis autem clarus & subtilis & calidus à dominio (qualis est sanguis corporum in quibus color rubeus dominatur) disponit ad velocissimam iram, cum sit velocis inflammationis & motus; sed ira hæc modicum est durabilis, cùm omne subtile & tenuè celeriter resolvatur. Si verò sanguis suerit subtilis & clarus; sed frigidus, qualis est in corporibus in quibus aquositas naturalis lanimitatem, quæ à quibusdam vocatur cordis debilitas: & hoc est quia spiritus à tali sanguine generatus est modicus, frigiditate impediente suam generationem. Est etiam gravis & parum inflammabilis propter frigiditatem & humiditatem, ideo supercst ut sit ineptus calefacere cor & ab exteriori moveri, proptereà neque ad iram, neque ad gaudium, neque ad audaciam potest inclinare. Sanguis autem grossus & calidus si fuerit niger aut tenebrosus & inæqualis grossitiei, qui turbidus appellatur, qualis est sanguis corporum in quibus color appropinquans fini adustionis, dominatur, disponit ad tristitiam propter tenebrositatem spirituum, & ad iram propter caliditatem ipsorum. Disponit insuper ad pertinaciam vel fixam iram propter eorum spissitudinem vel grossitiem: deletur enim tardè nimis forma ejus impressa, & à corpore tardè dissolvitur. Si verò sanguis suerit grossus & calidus; non tamen turbidus, qualis invenitur in corporibus A habentibus cor temperatum & hepar notabiliter calidum atque siccum, sed longè ampliùs siccum, ut utentibus dieta mediocri, vel in corporibus temperatis, quorum sanguis forti exercitio calesactus & inspissatus nondum cepit aduri & denigrari; non disponit ad tristitiam, sed ad constantem audaciam, quam quidam vocant fortitudinem cordis; disponit quoque ad mediocrem iram, quia lætitia frangit eam, cum ad eam sint magis proni quam ad tristitiam: sed si ex vehementissimis causis ira fortis excitetur; in talibus tardè sedatur propter grossitiem seu spissitudinem prædictorum. Sanguis autem grossus & frigidus, non tamen turbidus, qualis est in corporibus habentibus cor temperatum & hepar ficcius & frigidius temperato; sed magis siccum quam frigidum, ut utentibus dieta generativa de se mediocris sanguinis, reddit hominem mediocrem in omnibus accidentibus animi, ut non magis fit pronus ad hoc quam ad illud. Sed intantùm differt ab his quorum sanguis est temperatus; quoniam ex dispositione sui sanguinis est solidus sive B sint sensibiles in acre, faciunt tamen sensibiles impressiconstans in inchoatis, propter grossitiem spirituum suorum. Si verò sanguis sit grossus & frigidus & turbidus sicut in habentibus hepar æqualiter frigidum & ficcum temperato, vel amplius frigidum utentibus his quæ generant hujusmodi sanguinem, disponit ad celerem & permanentem tristitiam, & ad lentam vel tardam iram. Sed si excitetur ira ex forti causa, nimiùm perseverat & inclinat ad odium vel ad rancorem. Fortitudo tamen iræ istorum minor est quam in habentibus groffum & turbidum atque calidum fanguinem, sed major quam in habentibus ipsum subtilem; propter quod naturaliter odium inveteratur in istis. Ecce quòd secundum ista & similia sumunt Medici figna complexionum, & attribuunt alias conditiones fanguineis, alias colericis, alias phlegmaticis, alias melancholicis.

#### Consideratio Decima nona.

Passiones spirituales solent immutari, mediatè tamen & dispositive per actionem qualitatum primarum. Subsequitur hæc consideratio ad declarationem præcedentis: nam varia dispositio sanguinis atque tpirituum causatur principaliter à multiplici actione qualitatum primarum. Sumamus autem pro manuductiva declaratione prædictorum exemplum quod in ebriis quotidie conspicimus: constat enim aliquos priusquam vino se repleverint, temperatos esse & sedatos in affectionibus, qui post vinum abundanter sumptum trahuntur, hi ad iram vehementer, hi ad tristitiam melancholicam, hi ad lætitiam effusam, hi ad spem, hi ad timorem, hi ad audaciam, hi ad odium & indignationem, hi ad benignitatem & amicitiam. Cur autem fit hæc tanta varietas? Nimirum quia variatur accidentalis dispositio sanguinis & humorum atque spi-rituum ex actione vini & qualitatum suarum. Quo-dem sugit in nemora occulta, nec ultra comparuit. circa facile est perpendere quantum operetur hæc vel illa complexio fixa quodammodò & permanens, si in accidentali & transeunte dispositione corporis, dissimilis tamque subita & potens operatio subsequatur, adeò quidem ut si videris ebrium priùs sobrium, ferè dicere possis, hic utique non est ille. Denique quantùm profit in morali negotio cognoscere tales passionum origines, tâm apud se quâm apud alios vel corrigendos vel docendos, non operofum est advertere;

cum non eadem videantur ebriis & sobriis secundum Philosophum, aliterque proinde sint ad devotionem & virtutem inducendi, sic vel sic affectati. Quod utique vidit sapiens mulier Abigail, quæ Nabal non nisi post vinum digestum commonuit. Hoc insuper lucidislimè tradidit optimus moralis artifex Gregorius in Pattorali suo.

## Consideratio Vigesima.

Passiones omnes per imaginativam virtutem solitæ funt vel intendi notabiliter vel minui. Et hie inferemus de reliquis originibus ipsarum passionum. Itaque quantam vim habeat virtus imaginativa, tradunt philosophantes & Medici per experientiæ Librum edocti: dicunt enim ipfam habere virtutem regitivam & immutativam totius corporis. Quod ut faciliùs innotescat, supponamus primò cum Philosopho, quòd species seu forma rei vel ejus phantasma seu imago, habet vim alterandi proportionabiliter vel agendi ficut habet res cujus est imago; quemadmodum species ignis habet vim calefaciendi, species nivis infrigidandi: non tamen in æquali gradu ad rem ipsam. Supponamus prætereà quod spiritus animalis delativus est formarum seu specierum, sicutaër recipit species coloris vel aliorum sensibilium. Et hæ species licet non ones in corporibus dispositis, sicut species coloris caufant imaginem in speculo. Sic imaginatio turpis figuræ recipitur in spiritibus & defertur & facit in semine deciso tempore talis imaginationis, notabilem effectum turpitudinis, sicut imaginatio Æthiopis assimilationem inducit ad Æthiopem. Hæc autem delatio formæ imaginatæ potett fieri dupliciter: uno modo quòd ipsamet forma moveatur & deferatur ad motum sui subjecti sicut si sal liquesiat in aqua, defertur & expanditur per aquam: alio modo fit hæc diffusio per radiationem ipsius formæ imaginatæ, quæ habet vim suiipsius diffusivam & causationem aliarum specierum ex seipsa; sicut lux causat lumen, quod caufatum potest producere aliud lumen.

Supponamus infuper quod delatio talium formarum per spiritus potest provenire usque ad sensus exteriores, quo casu fiet in sensibus exterioribus talis sensa-C moveretur. Hanc cau'am reddunt aliqui, cur dormientes exercent opera vigilantium: cur etiam maniaci & aliqui melancholici credunt ea videre vel sentire extrinsccus, quæ non nisi intrinsècus certum est fieri. Hinc evenit ut dum homo est in tenebris & timet, putat se quandoque videre imagines terribiles, vel audire sonos horrendos, quemadmodum melan-cholici etiam in pleno die & locis lucidis patiuntur talia propter tenebrolitatem spirituum, quos horret quodammodò ipsa anima vel virtus imaginativa; & hinc semper tristes incedunt, quia causam tristitiæ suæ fecum ferunt. Hac off ratio cur aliqui timent non timenda, cur in suspiciones mirabiles & falsissimas cadunt, ita ut credant se aliquando quæri ad mortem vel ad incarcerationem vel spoliationem, & inde sugiunt nemine persequente, trepidantes timore ubi non est timor. Cognovi talem tempore meo qui ingeniodem fugit in nemora occulta, nec ultra comparuit. Sic aliquis æstimabat se gallum, & more galli cantabat. Alius murilegum & sub lectis mures quærebat. Alius imaginans se habere cornua in fronte, verecundabatur quotienscumque videbat se inspici & frontem tegebat. Alius imaginans se notari de infectione leprie vel de morbo caduco, homines fugichat & trepidabat aspectus & sermones. Alius imaginans se habere pedes ferreos, calcabat validissimè super terram. Alius ambulare non audebat, phantasians pedes suos

esse vitreos. Sic salvant expositores aliqui, quomodò Nabuchodonosor comedebat sænum sicut bos, & cum feris habitabat; quia se bovem esse phantasiabatur. Sic asserunt Medici, quòd imaginatio facit casum & mortem inducit: & hanc virtutem usque ad hoc elevare voluerunt aliqui, ut per eam mirabiles impressiones fierent in elementis & in rebus extrinsecis, ut quòd ad imaginationem alicujus (ficut refert nam infinitæ sunt species hujusmodi phantasiarum vel melancholiarum secundum traditionem Medicorum, quos Horatius furores appellat vel infanias, deducens ex hoc omnes homines in aliquo stultos esse, Mille puellarum, inquit, puerorum mille furores. Et in Ecclesiastico dicitur, quod stultorum infinitus est numerus. Eccle. 1. 17. Hæc autem consideratio docet quam saluberrimum est assuefieri, ut animus noster à phantasmatibus, quantum possibile est fieri se denudet, & avertat in exercitatione sua. Quod qualiter fieri habeat, tetigimus alibi in Tractaculo De practica Theo-

logia mystica: consideratione ultima. Rursus apparet quam periculosum sit homini dimittere se nimis labi & profundari in imaginationes vel phantasias, præsertim vitiosas, & circa peritura semperque labentia, ut sunt beneficia, honores & divitiæ: nam cum generentur habitus ex actibus frequentatis, & habitus causent, naturaliter fit ut pondereB fuæ inclinationis fic immutent imaginativam virtutem, & ex consequenti totum hominem, quòd necessitate quadam trahitur homo velut brutum; ut quemadmodùm fit in illis quos Philosophus bestiales appellat. Sic utique verum est, quòd omnis imaginatio profundata habet suam insaniam vel ebrietatem & quasi dæmoniacam passionem, sicut dicit Origenes: lædit quoque notabiliter seu pervertit totaliter judicium rationis; patet in philocaptis, patet in ambitiofis, in avaris, in invidis, in impatientibus in quibus verificatur illud proverbium: Furor sit, lasa sapius patientia. Ita demum provenit ut dimisso vocativo casu, quo venire & introire in domum Dei necesse est, quia nemo sibi assumit hunc honorem, sed qui vocatur à Deo sicut Aaron, Hebr. v. 4. alii per nominativum casum, alii per genitivum, alii per accusativum, alii per ablativum contemperati passionibus quærant ascendere. Addamus ad have concurfum multiformem, tivis ipsæ imagines vel phantasmata vel species ad invicem, & cum habitibus & passionibus inde sequentibus in potentiis affectivis; ita ut non sit dubium quin mirabilior varietas inde resultet, quàm sufficeret causare simplex aliqua imaginatio talis vel phantasma vel passio sequens. Quod si fuerit concursus ordinatus ut in virtuosis; nemo dubitaverit quin oriatur inde suavissima & mirabilis harmonia, veluti citharædorum multorum citharizantium in citharis suis, quam ipfa inhabitatrix sapientia delectatur audire: alioquin resultat horrenda prorsus & amarissima tumultuatio, tanquam maris refrangentis in se & ad cautes fluctus suos. Puto non ob aliud dixisse Prophetam: Cor impii tanquam mare fervens. Isaix. LVII. 23. Denique sicut diximus de imaginativa virtute, ita proportionabiliter suo modo traducere possumus ad potentias superiores non organizatas, quæ sunt ratio & spiritus; quamvis ad actus istarum potentiarum non dum virtus imaginativa mutat illud; fit tamen ut actuata vehementer ipsa ratio rapiat ad se quodammodò potentiam imaginativam, & ab actu suo suspendat cam. Sicut ipse spiritus similiter actuatus rapit ad se rationem & imaginationem, ut nesciat qui hujusmodi est, an in corpore vel extra corpus, ea quæ videt intelligat. Rursus fit aliquando redundantia superiorum harum potentiarum in inferiores, quemadmodum beatitudo animæ redundabit in corpus, & dotabit illud.

## Consideratio Vigesimaprima.

Passiones triplices spirituales & rationales & animales reddunt in virtuosis psalterium decachordum cum cantico in cithara: spiritus enim (si quadam appropriatione loquimur) pfallit, ratio cantat, sensus ci-Avicenna) cadat camelus. Talia sunt innumerabilia; A tharifat. Videamus inprimis de psalterio mystico, quod ad exemplar cordis ficut & citharam ars ipsa fabricavit. Nominemus ergo corpus scu lignum nostri psalterii vim affectivam superiorem, in qua tot chordæ fonabiles extensæ sunt, quot sunt veritatis assertiones: ut quòd Deus Pater noster est, quòd Deus in cœlis est, quòd Deus est Judex justus, & ita de reliquis, quibus ita assentit ratio humana, quasi digito aliquo studiosæ meditationis directa. Sed ne quid nimis, spiritus habet plectrum discretionis, quo tendit & remittit chordas sententiosæ veritatis. Rursùs chordæ tales debito moderamine tensæ & percussæ, reddunt sonos varios secundum varietatem passionum ita ut amor qui est generalis & radicalis passio, stabiliatur pro tenore. Porrò decem reliquæ passiones; efficiunt decem sonos alios principales: de sonis enim lateralibus & appenditiis non est numerus, sicut nec de hujusmodi passionibus.

Constituamus si placet pro manuductione exemplari pfalterium aliquod decem chordarum ex decem Orationis Dominica sententiis, Matth. vi. 9. & Luc. xi. 2. ficut ex decem Præceptis juxta imaginationem Augustini vel ex aliis Scripturæ locis fabulari potuerat. Primam chordam fumimus ex hoc nomine Pater, & hac appellatur Paternalis adoptio. Secundam in hoc nomine noster, que appellatur Fraternalis associatio. Habemus tertiam cum dicitur in calis, hac est Dei exaltatio. Habemus alias septem juxta septem petitiones, quæ sunt: Divini nominis sanctificatio, San-Elificetur nomen tuum. Dei Dominatio, Adveniat Regnum tuum. Voluntatum divinæ & humanæ unitio, Fiat voluntas tua sicut in calo & interra. Propria defectio, Panem nostrum quotidianum da nobis hodie. Debitorum multiplicatio, Et dimitte nobis debita nostra. Tentationum invasio, Et ne nos inducas in tentationem. Mali æterni notatio, Sed libera nos à malo. Percute chordam primam digito shudiosæ & attentæ meditaflexum & reflexum quem habent in potentiis cogni- ctionis; illa reddet fonitum amoris Dei. Percute chortivis infin impaines vol plantafauta vol faccion ed in Colom formation illa reddet fonitum amoris Dei. dam secundam, illa reddet sonum amoris proximi. Percute cordam tertiam, illa reddet sonum constantis audaciæ. Percute chordam quartam; illa reddet fonum zeli & iræ in profanantes Dei nomen. Percute chordam quintam, illa reddet sonum spei sanctæ. Porrò chorda fexta dum tangitur, fonat dilectionem atque lætitiam. Chorda septima, desiderium & persecutionem. Octava, dolorem & odium. Nona, fugam & horrorem. Decima, timorem & de suis viribus fidentibus desperationem. Potuerant hæc latiori sermone deduci, ostendendo quòd etiam chorda prima quæ est paternalis adoptio si tangatur sapienter digito sanctæ meditationis, aptè reddit sonum quemlibet virtuosæ & spiritualis affectionis. Sic rursus in alia qualibet (quamvis non æqua facilitate) reperies ut sit sonus tuus multiplicatus super numerum. Ex qua resonantia fit quòd cadunt & recedunt maligni spiritus vitiorum, tanquam citharifante David definat nequam sequatur de per se corporis immutatio, quemadmo-D spiritus exagitare Saul; ita ut cuilibet decem sonorum principalium possit aptari una ex transgressionibus decem Præceptorum. Addimus ad hæc quòd dum meditatio nostra fertur super hujusmodi chordas sententiolæ veritatis, & ad reddendum sonoritatem religiosæ affectionis seu passionis; fit hoc aliquando per rationes sumptas æternas & ex primis sapientiæ principiis, & tunc redditur sonus in psalterio tanquam de supernis: fit hoc aliquando per rationes sumptas ex affectibus & sensualibus experientiis, & ita resultat

fonus in cithara tanquam ex infimis: fit hoc aliquando per rationes sumptas ex deductione conclusionum per principia prima, vel per ratiocinationem ab affectibus ad causas suas sumptam, & ita redditur Canticum jucundum veluti in gutture & faucibus rationis. Sic psallimus spiritu & mente cantamus in cordibus nostris cantica Domini. Sic citharisamus mortificatis quodammodò & per disciplinam desiccatis; Astrationem, inducuntur Principes aliquando per samæ alioquin non esset psalterium jucundum absque hac cithara. Sic optabat psallere, canere & citharisare qui dicebat: Exurge psalterium & cithara, exurgam diluculo. Pf. LVI. 9. Sed quid precor est exurgere diluculo? puto quod est ad primos gratiæ contemplativæ radios splendentes per animæ regionem protinùs erumpere & velut ex sententia dicere: Bonum est consueri Domino, & pfallere nomini tuo Altissime; mysticis modis dictis. Ad annunciandum mane prosperitatis misericordiam tuam, & veritatem tuam per noctem adversitatis. In decachordo psalterio cum Cantico in cithara. Pf. xci. 2, 3.4.

# Consideratio Vigesimasecunda &

homines ad virtutem, veritate tamen & discretione semper observata. Laudat Aristoteles in Rhetoricis illa Judicia, apud quæ prohibentur dici sermones passionales, & ubi veritas nuda proponi jubetur. Re-Etè id quidem si nulla ex parte Judex quæreretur aliunde diverti à tramite recto Justitiæ; quemadmodum si nullos unquam ficri contingeret paralogismos, ars de Sophisticis & Elenchis frustra esset. Sed cum persuasiones passionales quotidie fieri cernimus adversus veritatem tam per nos ipsos in quibus habitant hujusmodi passiones ex cerruptela peccati; quam peralios: quis prohibuerit (sicut arguit Augustinus IV. de Do-Etrina Christiana) quis inquam prohibuerit eloquentiam seu persuasionem Rhetoricam induci licere pro defensione veritatis & pro sua in cordibus humanis, plantatione, ut libenter & obedienter audiatur veritas adversùs palliatam & fucatam falfitatem?

Addimus in consideratione, quod veritas tamen & discretio semper observetur; malè enim pro veritate certaret falsitas, quoniam non sunt facienda mala, ut bona eveniant: similiter nec asserenda falsa sunt ut veritas confirmetur. Proinde si movere quæsieris aliquem per sermones passionales non observata discretione; nihilominus magis effeceris, quam si equum velocem stimules ad currendum sine freno: sicut enim discretio fine affectione passionali jacet, sic affectio sine discretione præcipitat. Qua in re placet attendere quas industrias observat discretio. Discretio permittit sæpe passiones aliquas vitiosas succrescere, dum plantandis virtutibus curam impendit. Docet quippe eam parabola Evangelica de non extirpandis pro omni tempore zizaniis, ne simul eradicetur & triticum. Matth. XIII. 29. Rarò enim vel nunquam germinat in nobis triticum virtutis fine zizaniis aut paleis alicujus vanitatis, præsertim cum primum necesse sit esse illud quod animale est secundum Apostolum, deinde illud quod spi-tum solidum; sic ex peregrinationis ambulatione civi-rituale. 1 Cor. xv. 46. Viderint ergo quam indiscrete tatis terminus expensatur. Loquemur per Decades de-se habeant eruditores puerorum vel aliorum animalium cem verborum seu theorematum aut notularum. Et male est secundum Apostolum, deinde illud quod spirituale. 1 Cor. xv. 46. Viderint ergo qu'am indiscrete hominum, qui parum differunt in moribus à pueris; si protinùs eos quæsierint exuere ab omni passione vitiosa, cos velut ad spiritualem senectutem subitò provehere contenderint; si demùm sine ordine & tempore zelus corum non secundum scientiam, implacabili fervore, immò furore, passionem omnem persequi moliatur. Ampliùs verò permittit discretio passiones aliquas germinare vel crescere, non quia placeant aut pulchræ sint; sed ne deteriores invalescant passiones, sicut Tomi III. Pars I.

retunditur clavus clavo, & dolor est medicina doloris: fic enim respectus humanæ laudis vel timor infamiæ, vincit aliquando turpiores adulteriorum & stuprorum & rapinarum, aut aliorum hujusmodi flagitiorum operationes; sic tolerabilius est permittere divisionem odiosam fieri inter quasdam personas, quam impudico se amore commaculent; sic ad felicem Reipublicæ minirepromissionem; sic ad literas cognoscendas prodest pueris æmulatio quædam, licet vitiosa, ut socios exuperent. Rursus discretio, sicut permittit passiones aliquas vituperabiles; sic aliquas laudabiles, præsertim fervidas & sublimes quandoque cessat inducere, si in deteriorem exitum eas versum iri cognoverit; utputa si parere sibi, si frenum suum pati postea recusarent: non enim præsentia tantùm spectare satis habet discretio, sed rerum exitus prudenter ipsa metitur. Nihil quidem sublimius, sed nihil periculosius in tentationibus magis expositum, quam ambulare per viam affectionis amorosæ, dum vehementiam in se habet, sic amor, uti zelus domus tuæ, vehementissima est passionum. Postremò placet ipsi discretioni sobria mens & modesta; si tamen sollicita est ambulare cum Deo suo per viam Mandatorum suorum, & hoc via regia à Patribus trita, tanquam si jumentum sit apud Deum, tanquam prætereà sit asina quam agitat Jesus in Jerusa-Passionales sermones assumi possumi, ut inducantur Blem. Plus, inquam, placet talis quædam rudis mens & arida terra sine aqua, quàm si rejecto freno discretionis, quæreret ductu propriorum affectuum in mirabilibus super se, per prærupta montium contemplationis, per alta sublimis sapientiæ, per desideria flammantia quibus accenditur, feliciter quidem, si discretioni semper inhæserit, salvare se in monte, & illic despectis imis jubilare Deo in decachordo psalterio cum Cantico in cithara, & cum Propheta Habacuc dicere ex sententia: Super excelsa mea deducet me victor in Psalmis canentem. Habac. III. 19.

#### CENTILOGIUM

#### M P S

Magistri Joannis Gersonii Doctoris 🗲 Cancellarii Parisiensis.

Ad MSS. Codd. Vict. 285. & Navarr. unnu.

EPOSUIT potentes de sede, & exaltavia bamiles. Luc.1. 72. Centilogium de impulsibus quibus nunc potentes deponuntur, nunc exaltantur humiles, traditurus sum. Movet textus noster de Cantico Mariæ: movet & illud quod ab Apostolo positum pridem tractavimus. In Deo vivimus movemur & sumus. Act. xvII. 28. Dictum fuit per sex lectiones de vita quadruplici quoad verbum vivimus. Dicemus nunc in otio de motibus; quibus cognitis quies citiùs innotescit, quam denotat verbum Jumus. Sic ex navigatione fluctivaga, venimus ad porin primis docebimus quid sit impulsus.

#### Decas prima.

TMpulsûs nomen priùs impositum suisse à motu locali tanquam notiori sensibus: sed translatum tanquam ad omnes alias motiones. Impulsus nomen principalius impositum suisse motibus violentis quam naturalibus; sed extenditur aliquando etiam ad motiones & naturales & præter naturales aut supernaturales atque voluntarias. Impulsûs nomen cum distinguitur propriè captum, contractum esse vertiginem ad motus locales violentos; sed extenditur ad ipsos & alios motus, etiam non locales, ut dictum est, quales tamen sub tropo distinguuntur in tres, circularem, re-Etum & obliquum. Impulsûs nomen dicere large A secundum rationem miscricordiæ quæ miscriam suppo-omnem motionem, cujus terminus & privatio quies nit insussisse. nominatur, quæ duo dantur intelligi in Cantico Mariæ. Deposuit potentes de sede. Depositio ad motum, sedes pertinet ad quietem. Impulsûs nomen & quietis oppositæ Philosophos agnovisse, quorum allegat Apostolus dictum egregium loquens Atheniensibus de Deo, in ipso vivimus, movemur & sumus, Act. xvII. 28. spectat ly summe ad quietem & stabilitatem. Impulsûs nomen extendi posse quamvis impropriè valde ad omnem mutationem etiam qualis est creatio, vel aëris subita illuminatio. Impulsûs nomen extendi posse, sed impropriissime ad omnem operationem quamlibet intrinsecam & immanentem ita non habere quietem (maxime in creaturis) oppositam; sic diceremus quod omnis res posita in loco suo naturali, se premit & impellit quodammodò in ipsum, immò sic dicit Philosophus quod Deus unica operatione summe delectatur, quælibet insuper res isto modo proptensuam operationem facta est, sicut propter suæ persectionis con-B pulsus varios prout habent rationem boni moralis & servationem, si habet vel acquisitionem, si non habet. Impulsûs nomen sic extensum significare rem persectiorem per modum quietis in suo loco, quam per modum motus ad suum locum non habitum. Est enim imperfectionis in rebus creatis, quod in suis locis non valeant immobili pondere se locare. Solus Deus est hujusmodi, sscut est esse necesse, solus in seipso sicut in loco proprio, nec avelli potest indè nec mutari. Secus de qualibet creatura ad divinam potentiam comparata. Impulsûs nomen fic extensum convenienter accipi de formatione creaturarum per divinam sapientiam, quæ ideò omnibus mobilibus dicitur mobilior, quæ attingere à fine usque ad finem fortiter, & disponere omnia suaviter, in numero ponpere & mensura prædicatur. Impulsüs nomen sic extensum cuilibet creaturæ adaptari posse & eò persectiùs, quo de perfectionibus secundis ampliùs participant, & abundantiùs suscipiunt.

#### Decas Secunda.

REATURAS cò plus suscipere de impulsu divino quò perfectiores sunt, plus insuper à Deo dependere, minus proptereà existere quoad hoc necesse est, plus denique divino niti impulsui sicut & fluxui, quoniam fluxus illo modo coincidit cum impulfu. Creaturarum beatitudinem seu felicitatem naturalem posse dici secundum naturam propriam & benè institutam agi vel impelli, spectat ad hoc illud Philosophiæ juxta Boctium de Deo dictum. Cujus agi frenis summa libertas est. Creaturarum pacem esse divino influxui suaviter obedire: est enim pax ordinis tranquillitas. Ordo autem definitur quod est parium dispariumque rerum sua unicuique tribuens dispositio. Hæc autem dispositio non sit sine impulsu divino sine influxu pariter & illapsu suo modo cuilibet. Creaturarum dispositionem divinam non per depositionem oppositam conquæcumque res deponitur ab uno ordine vel dispositione defluit & impellitur in alteram, sicut ex dispositione à sede misericordiæ reponitur in sede justitiæ, ubi non minus ordinate collocatur damnatus in inferno suo modo, quam Beatus in Paradiso. Creaturæ rationalis propriam beatitudinem hic inchoare per gratiam & consummare per gloriam; existere in susceptione exaltativa humilium, ficut è converso miseria & damnatio confistit in depositione potentium superborum.

Creaturam rationalem plus obligari Deo, si nunquam à sede sui ordinis gratuiti deposita fuerit per peccatum, quàm si post impulsionem & casum reponatur in sede, & hoc ceteris paribus & secundum confiderationem gratiæ præservantis. Creaturam rationalem quæ corruit à sede gratiæ, plus ceteris paribus obligari miscricordiæ liberanti & exaltanti. Et hoc

Creaturam rationalem quæ nunquam deposita est, nec deponi debuit à sede gratiæ (qualis inter homines fola fuit anima Christi) plus obligari Deo quam ceteræ, in ratione gratuiti muneris accepti. Concordant hæ tres considerationes ultimæ responsum Simonis à Christo probatum. Cui minus dimittitur, minus diligit. Luc. vii. 47. supple facta comparatione ad misericordiam liberantem à miseria, non ad purè liberaliter largientem. Notavit Psalmista quatuor exaltatio-Primò à lapsu mortis: Beati quorum rem ssa sunt iniquitates. Secundò à venislibus: quorum tecta sunt peccata. Tertiò per fanationem à peccato originali: Beatus vir cui non imputavit Dominus peccatum. Qualis fuit inter homines virilis Mariæ spiritus. Quartò perfecta innocentia: qualis est anima Christi sola in cujus spiritu nunquam suit dolus. Psalm. xxx1. 1.2. Creaturam humanam viatricem attendere plus debere imhonesti atque laudabilis aut moralis, aut oppositas rationes, quam sub conditione sua naturali.

Creaturam humanam viatricem attendere plus debere ad impulsus rerum varios secundum Philosophiam moralem quam naturalem, vel metaphysicalem vel rationalem; quamvis si utraque cognitio posset apprehendi fine vitio curiofitatis plus utique fimul laudanda est.

#### Decas Tertia.

OGNITIONEM certam super varietate impulsuum moralium in bonitate & malitia, purè humanitùs non haberi, neque secundum originem, neque secundum media, neque secundum finem, hoc maxime videtur de impulsu Spiritus fancti qui semper est ad bonum, & præsentissimus per illapsum. Spiri-C tus tamen ubi vult spirat, & vocem ejus audis, & nescis unde veniat aut quo vadat. Joann III. 8. Consonat illud apud Job: Et quasi furtive, inquit, accepit auris mea venas, id est vias sussimiliejus. Job. IV. 12.

Cognitionem probabilem super hac varietate impulsuum moralium expedire perscrutari quemlibet secundùm vocationis suæ statum; alioquin ignorans ignorabitur, nec vitatur malum nisi cognitum, vitatione laudabili. Cognitionem probabilem super hujusmodi varietate impulsuum moralium, non haberi sufficienter per impulsus quoslibet corporales exterius in corpore consideratis in natura sua vel in esse naturæ. Respicit hoc verbum superstitiosas omnes observationes absque numero, per sortilegos, per omina, per auguria, per fomnia, per chiromantiam cum omnibus dæmonum contagiis, contra quæ nunc orat Ecclesia dicens: Da quasumus Domine populo tuo diabolica vitare comagia. Cognitionem probabilem hujusmodinon haberi sufficienter ex motu sensibili cordis humani vel . ad bonum de genere vel ad malum, hie est lapsus pluturbari, nec penitùs ab omni sede deponi; nam quia Drimorum, qui se devotos existimant, sequi ut semper vel frequenter impulsum cordis sui; præsertim si videatur ad bonum, sicut ad Religionis ingressum vel solitudinis vel multiplicationem in vots. Cor meum, aiunt, impellit me sic & sic ad bonum, non est resistendum impulsui Spiritus sancti. Addunt in perniciem dare ceteris confilia vel responsa juxta proprii cordis impulsum tanquam divinum & certum. Cognitionem. super impulsibus eò frequenter plus esse suipectam, quò vehementior & urgentior fuerit hic impulsus, etiam

sub ratione laudabilis; hoc millies expertum est in surore novitio, hoc est habituatis circa delectationes aliquas. De qualibus apud Poëtam, an qui amant sibi fomnia fingunt: & hoc maximè circa muliebrem aviditatem, quia varium & mutabile semper femina, sequitur quoque præceps impetum cordis sui. Cognitionem super impulsibus moralibus probabilem non haberi ex motibus cordis naturalibus qui proveniunt ex A non respexit, Gen. 1v. 4. 5. murmuret si voluerit, suradice multiplici se habente indisferenter ad mores, A perbia non pertinget, detur voluntati Dei gratia sua, quarum potior est complexio naturalis sub quadruplici genere sanguineorum, cholericorum, phlegmaticorum, melancholichorum, de quibus alibì multa. Cognitionem super instinctibus moralibus non haberi sufficienter ex altera radice impulsuum naturalium, quæ est complexio accidentalis per passiones & passibiles qualitates, habitus vel dispositiones acquisitos. Cognitionem hujusmodi non dari sufficienter exaltera radice, quæ colligitur à dispositione medii circunstantis aut alimenti varii, vel etiam à superiori radice cœli; cujus influxûs & impulsûs virtuositatem sentiunt & oftendunt res aliæ non habentes rationem, in quibus tamen nihil tale est laudabile vel morale. Cognitionem non haberi super impulsibus moralibus per qualescumque impulsus qui sunt indifferenter se habentes ad bonum vel ad malum moris juxta conditiones utentis libertate. Hoc vidit qui dixit: talia sunt ista qualis est animus utentis. Cognitionem impulsuum moralium n tisicante ferri in Deum super omnia dilectum. quia cognoscere certitudinaliter non possumus, dictum est Cor hominis pravum & inscrutabile, quis cognoscet illud? Jerem. xvII. 9.

#### Decas Quarta.

DIFINUS impulsus dividitur; quoniam alius est virtuosus, alius est luminosus, alius benignus seu dulcorosus, & hoc secundum tria appropriata in divinis. Sic ex adverso triplex ex satana consurgit generalis impulsus, unus est violentus, alius fraudulentus, tertius malignus. Violentus, impellit irascibilem. Fraudulentus & dolosus, rationalem. Malignus, concupiscibilem. Divinus impulsus sit aliter quam diabolicus. Deus illabitur animæ rationali, quæ tria capit ab ipso fine medio, naturam, gratiam & gloriam. Dicitur autem illapsus, plenum super animam interius & exterius Dominium. Cor Regis (inquit Sapiens) in manu Dei est , quocumque voluerit inclinabit illud, C Prov. xxI. 1. diabolus autem vel altera creatura dominium tale nunquam habet. Divinus illapsus etsi non possit cogere liberum arbitrium ut liberum est, quoniam hoc implicat contradictionem ut idem fiat violenter & non violenter; potest tamen inducere necessitatem ad illud quod sibi placuerit, ut de anima non voluntaria potest reddere spontaneam; docuit hoc Pauli conversio. Divinus illapsus ponit sub Lege sua homines qui spiritu Dei aguntur: dicuntur tamen Legi Dei non esse fubjecti quia ducuntur non metu Legis aut præmio, sed illapsu Dei solo ad impletionem Legis suæ: non est enim contradictionis Deus, ut liberet suos à Lege sua, ne faciant illam prout illi nesarii de Lege libertatis blasphemabant. Divinus illapfus non ita confirmat animam rationalem, quando liberum ejus arbitrium proprietati ejus relictum, ut deliberans vel arbitrans ne possit in oppositum prolabi vel suspenso se tenere; proptereà finalis & radicalis D Theologicæ virtutes, sed nec domus honestatis vi-confirmatio Beatorum est in æterna manutenentia il- tæ quatuor angulis totidem virtutum Cardinalium lapsûs beatifici, qui consideratus ad divinam potentiam absolutam, non habet necessitatem essendi, nsi per instans solum; quia potest dum est, desinere esse; quamvis necessarium sit dum est, ipsum esse: est enim contradictio dicere, hoc dùm est, non est. Consequenter ex antedictis, quod omnis vita spiritualis animæ Christianæ fundatur in solo miraculo influentiæ divinæ summè, liberè, contingenter ad extra, non intra Tomi III. Pars I.

se, proptereà reducitur vita operum ad vitam habituum supernaturalium, & hæc habitualis vita ad primam in Deo vitam, quæ dicitur Liber vitæ. Concluditur exinde stulta præsumptio confidentium in conatu operum suorum, quasi prævenire posset gratiæ influxum. Respexit utique Dominus ad Abel, post ad munera ejus. Cur autem ad Cain & ad munera ejus detur & falus. Distinctio divinalis impulsus à naturali non sufficienter accipitur per hoc quod naturalis inclinatio nostra semper est recurva ad proprium bonum, commodum & honorem: natura siquidem sertur in Deum sicut condita est numero, specie & ordine. Est autem ordo suus reverti in Deum plus quam ad se, ut stabilem sui faciat orbem. Non est asserendum generaliter, quod ex impulsu naturali & habituali non posset Deus super omnia diligi, dùm non adest naturaliter gratia gratum reddens ad meritum vitææternæ: patuit in primis Parentibus, secundum dicentes ipsos fuisse formatos in puris naturalibus & elicuisse actum dilectionis circa Deum; constat quod hoc actu diligebant Deum plus quam se & super omnia, alsoquin peccassent & simoniace dilexissent; non tamen merebantur: sic post naturæ destitutionem, nihil prohibet hominem benè habituatum, fine gratia gra-

Divinus influxus per gratiam gratum facientem, immò & per quamcumque gratiam supernaturaliter inspiratam, cognosci non potest evidenter hic, nisi specialiter fuerit revelatum: non enim videtur certitudo major possibilis, hic naturaliter haberi quod homo sit in charitate, quam si sentiat quod diligit Deum super omnia, paratus mori pro se; hoc tamen signum potest esse sine charitate, quemadmodum notat Apostolus. Si tradidero, inquit, corpus meum ita ut ardeam, nihil absque charitate prodest. I Cor. XIII. 3. Quid ista consi. deratione reperietur efficacius pro nostra humiliatione, timore, pietate, mititate, luctu & adomnes benignitate? quia qua severitate judicemur, quo fine terminemur, ignoramus. Quid superest, nisi ut de mi-

fericordia Dei sola speremus?

#### Decas Quinta.

VIOLENTUS dæmonis impulsus, flans à sinistrie manifestus suit in afflictione Job; virtus autem divini illapsus in sua exaltatione monstratus. Etenim draco est iste, Deus, quem formastiad illudendum ei, sæpe suis impulsibus dejicitur adversis impulsibus Spiritus sancti, quibus humiles exaltantur ad virtutes. Job post perditionem substantiæ, post necem subitam filiorum & filiarum, si ad literam accipiatur vio entus hic impulsus, magnam in humilitatis conservatione prodit exaltationem, dum tonso capite & scissis vestibus adoravit pronus in terra. Dominus, inquit, dedit, non fortuna vel fatum, Dominus abstulit. Job. 1. 21. non diabolus. Deus recepit quod suum est, cedo libens; plus habens in hoc veræ virtutis, quam si pauperibus erogasset, quia minus vanitatis. Job, si ad tropologiam hæc violenta perditio referatur, non perdidit vitam totam filiorum & filiarum; quoniam filii moraliter sunt septem Dona sancti Spiritus, filiæ verò tres tæ quatuor angulis totidem virtutum Cardinalium funditus eversa est; alioquin non mansisset justus, nec gratias de perditis virtutibus & donis retulisset. Job impulsus violenter perdidit ad tempus usum persectum & jucundum virtutum, qualem habere solitus crat; quoniam Dominus erat secum per experimentale sentimentum. Dicitur autem usus iste vita secunda, sicut habitus informans & gratificans nominatur vita prima, quæ mansit semper in Job,

etiam suppressa ad tempus, oppressa actuali vita secunda Donorum & virtutum. Job ex instinctu synderesis certificatus super hoc impulsu tyrannico dæmonis, mox exurgit ad spem de Deo, radit à capite mentis crines cogitationum aut affectionum superfluos, scindit yestes operationum, discernens quod non sufficiunt ad meritum vel ornatum; tandem de toto de se desperans & in se, corruit pronus in terram solidam externitatis coram Deo in quo solo spem reponit. Job impulsus & eversus ut caderet habuit Deum suscepto-A furias gladiatorum. Fraudulentus impulsus nonnunrem, in cujus fiducia dixit adorans: Nudus egressus sum de utero Matris mea. Job. 1. 2-1. Potest hic intelligi literaliter Mater, sed appropriatius ad mysterium. Mater hac, est justificatio gratuita per oblationes pro co factas à parentibus, sicut in Baptismo nostro novam parit gratia Mater infantiam: ficut ergo non habui vestem actualis cujuslibet meriti mei dicit Job, dum ita spiritualiter renatus sum; sic ad Deum revertar in nullo operum meorum operimento spem constituens, Dominus dedit vitam operum jucundam & uberem, Dominus abstulit eam sua permissione. Sit nomen Domini benedictum. Job impulsus iterum fuit acriùs, dum satanas licentiatus à Domino non solùm perdidit vitam secundam donorum & virtutum in sentimentis folitis: sed addita sunt sentimenta contraria per immissiones horridas tentationum de vitiis turpissimis & blasphemiis, quatenùs dejiceretur anima Job in consensum mortiserum aut luxuriæ aut blas-B dicando vel scribendo detegitur & propalatur, acriùs phemiæ. Plane si terrebat in somnis satan Job; quantò magis in vigilia: puto superabat hæc spiritualis afflictio corporalem; quamvis esset tanta quanta nullus hominum Tyrannorum Martyribus irrogare icivit

Job sedens in sterquilinio propriæ despectionis, radebat hanc saniem tentationum testa considerationis propriæ fragilitatis, tanquam audiret à Domino cum Paulo taliter colaphizato: Sufficit tibi gratia mea, nam virtus in insirmitate persicitur. 11 Cor. XII. 9. Qualiter hoc? Sanè dum horrendas blasphemias dæmonis Job tolerat invitus nec succumbit nec obedit uxori dicenti: Benedic Deo & morere. Job. 11. 9. Uxor ista est vel sensualis vel inferior pars rationis quam compescit superior. Job ita conclusit: si bona suscepimus de manu Domini, bona scilicet qualia tentatus optabat ut esset juxta menses pristinos dum delectabatur in Domino; mala autem quare non suscipiamus, Ibid. \$. 10. & hoc C quærit animas sic impellere quod imputabiliter pectristitiis & oppositis sentimentis. Job placentissimam obtulit hostiam de scipso, dans se totum Deo; quia nihil ascribit sibi, nihil retinet, non exteriorem substantiam, non prolis fœcunditatem, non operum bonitatem, non consolationem, non jucunditatem: Sit nomen Domini benedictum, hoc unum sufficit sibi hanc requirere. Opera sequentur mortuos in Domino, non præcedunt, fiunt iplis ad jucunditatem & gloriam, etiam peccata præterita; non quia peccata, sed quia remissa, tecta, non imputata per illam qua multitudinem operit peccatorum charitatem. 1 Pet. iv. 8.

#### Decas Sexta.

FRAUDULENTUS impulsus perniciosior est quam violentus, eò quod magis latet; neque ita frequenter adversus ipsum solet ad Deum & sanctos nisi forsitan ab illis qui pro bona consuetudine exercitatos habent sensus. Fraudulentus impulsus ut evitetur, petitio videtur magis illa fieri: Et ne nos mducas in tentationem. Matth. vi. 13. At verò contra violentum & malignum, reliqua maxime formatur: Sed libera nos à malo, Ibid. Sed secundum aliam literam, à maligno, id est à malè ignito, in quo mundus positus est totus. Fraudulentus impulsus fallere

quærit secundum omne genus fallaciarum in sophista, & secundum omne genus stratagematum in re bellica, & secundum brocordica Juristarum, & secundum insolubilia & obligationes Logicorum, immò etiam proportionabiliter ad omnes industrias animalium sese fallentium: similiter denique ad laqueos aucupum, ad hamos & retia pileatorum, ad funes & pedicas cum decipulis, ad laqueos venantium, ad cautelas luctarum atque involutiones disputantium, ad quam illaqueat cos, & in deceptionis foveam præcipitat, eo ipso quòd super ipsis notitiam aliis tradere satagunt ampliorem. Fovea una est superbiæ inaniter gloriantis, & se ceteris in hac re præserentis: altera dum de paucissimis æstimat aperuisse omnia vel majora: tertia dùm & alios vult ad hujusmodi doctrinalem cognitionem tradere curiosiùs quàm oportet: quarta dum vincere confidit in illis: quinta dum irridet ut idiotas & expositos omni lapsui peccatorum ignorantes: sexta si tepidior siat ad orationis auxilium: septima si minus præcaveat circuitus damonum, quasi notos sibi.

Fraudulentus impulsus cò sæpè plus & citius illaqueat quò quæritur per humanam industriam magis vinci: præsumptio enim de viribus scientiæ vel ingenii meretur illudi, & eò ampliùs quò non arbitratur illudi vel tentari. Fraudulentus impulsus dùm præsecundum diabolum quærit machinationes ad vincendum; etiam ex sui victoria est furor irrationabilis & amans concupifcentiam; quære in eo rationem, quære pacem, & non invenies. Fraudulentus impulsus fecit, ut David & alii componerent Psalmos adversus ipsum, quos cum doctrina Pauli illi non sapiunt, qui nunquam per hujusmodi dolosos insultus intentati victores evalerunt, facti per humilitatem exaltati. Et hæc est præcipua tentationum utilitas simul, ut experiamur quoniam per multas tribulationes oportes nos intrare in regnum Dei. Act. xIV. 21. Fraudulentus insultus si cognoscitur in generali, parum valet ad evasionem: & si in particulari, non sufficit humana virtus fine gratia ad superationem. Fraudulentus impulsus acceptior & familiarior est satanæ quam solus violentus, per quem opprimit omne judicium rationis, per languores horridos corporales; plus enim cent, quàm in lapsum præcipitare talem, quò nihil imputetur eis de his quæ patiuntur, quæ dicunt aut faciunt ad peccatum.

Fraudulentus impulsus eò plus debet formidari & esse suspectus quò magis cognoscitur, quia sapiens videt & timet, stultus ignorat & transilit. Prov. XIV. 16. Hinc vetus apud Græcos proverbium: Eruditio timorem, ignorantia audaciam parit. Jungatur exemplum ex natura, quam duplex explicat versiculus.

Si volucri capta dat sors evadere posse: Partibus in cunctis esse timet laqueum.

#### Decas Septima.

DOLOSUS impulsor satan à sede depositus utitur cautelis sophistarum, se celat & multa petit. Celat se nunc sub habitu Theologi, nunc Prædica-Angelos ejus fieri cum speciali humilitate recursus, ptoris, nunc Confessoris, nunc Religiosi, nunc solitarii, nunc Prælati & ita de quolibet statu se formas vertit in omnes, hinc nomina mille, mille nocendi artes. Dolosus impulsor ab initio sub figura serpentis astuti se finxit Theologum, locutus est ad Evam de Deo, quærens in dolo. Cur pracepit vobis Deus, &c. Genef. in. 1. Fallax impulsor illuc provocat, ut in dubitationem certum Præceptum Dei convertatur: factum est ut impulit. Respondit mulier jam

sibi blandiens, jam obedientia trepidans, ne forte moriannar. Ibid. \$1.3. Subintulit audax & mendax. Nequaquam mariemini. Ibid. v. 4. Primò accusavit de invidia Deum; acccendit ad scientiæ desiderium; suturos denique spopondit pares Deo; vicit, deposuit primos cum sua posteritate de sede dignitatis suæ. Dolosus iste nequiore potervia tentavit posteà Christum theologizans in allegatione Scripturarum: sed vera A Malignus impulsus habet pro suo termino phantasti-Theologia superavit falsam, & humilitatem exaltavit. Dolosus impulsor theologizabat apud dæmoniacos quos curabat Christus, clamans, quia tu es Filius Dei. Marc. III. 12. Unus inter alios delectatus in novitate verborum, primus vocavit Christum Jesum Nazarenum; sed non sinebat Jesus damonia loqui Marc. 1. 34. nolens à patre mendacii testimonium accipere veritatis; miscent enim semper falsum aliquod veritati, quo citiùs recipiatur toxicum melle litum peccati. Dolosus impulsor theologizabat in puella pithonica de Actibus Apostolorum, quæ testificans de Paulo & sociis: Isti homines servi Dei excelsi sunt, qui annunciant vobis viam salutis. Act. xvi. 16. 17. Prohibuit eam exemplo Christi Paulus, & quin quæstum Dominis suis abstulit, persecutus est vehementer. Quo contra faciunt fictis miraculis & revelationibus muliercularum, ut ita quæstum sibi parent vel honorem. B rum in conculcationem rerum Deo sacratarum. Ma-Docuit hanc fraudem experientia de multis & in multis sub specie sanctitatis in obsuscationem Catholicæ veritatis. Dolositas satanæ describitur amplissimè sub typo trium amicorum Job, qui figuram tenent hæreticorum, ficut quartus Heliu præsumptuosus significat, patet in ipsorum disputatione. Quantus satan ostentabatur esse Theologus, sed ad pessimum contra Job finem armabantur, & cò dolosiùs quò veriùs & diviniùs allegant in plurimis. Dolositas sic aperitur. Erat Job interior homo spiritualis, præditus sapientia quæ desursum est: sciebat homines per providentiam Dei functos, qui non haberent hic civitatem manentem; sed futuram inquirerent: sciebat quodultimum non erat in hoc mundo judicium, ut reciperet unus quisque opus suum; sed omnia in suturum servabantur incerta, quousque illuminaret Dominus abscondisa tenebrarum. 1 Cor. IV. 9. Dolositas amicorum Johin hoc erat, quia non sapientiam sequebantur que defurfum est, sed terrenam, animalem, diabolicam; Facob. 111. 15. & hoc secundum tria quæ temporaliter offeruntur bona tanquam fines mundanorum in C divitiis, in delitiis, honoribus & pompis. Itaque tres amici Job Beatum dixerunt populum cui hac sunt. verò dixie: Beatus populus cujus Dominus Deus ejus. Pf. CXLIU. 17. Dolofus inde confurgit advertum Job impulsus, quia non collaudat vitam hanc veteris hominis; sed ex consideratione peccatorum & miseriarum quibus compedita est, maledicit odiendo detestandoque, non naturam sed culpas & miseriam, neque petit cum absoluto rationis judicio impossibilia fieri, sed quadam velleitate conditionata. Concludit tandera se miserias non pati propter peccata sua, prouti improperant amici, nec desperat in hac vita in qua nec potest nec debet felicitas expectari, cum bonis sepè mala, & malis bona proveniant, & hoc quidem Lege certa Dei, sed nobis ad plenum non cognita. Dolofitas fatan manifestatur in Heliu garrulo, fastuoso qui non consolatur, sed onerosus & amarus miultator, verba jactat sapientize, involvens (teste Do-D priùs destruxerunt mille modis si modo. Denique suamino) fententias fermonibus imperitis; caret illorum sensu mimo qui roborat, non aliter quam multi Doctorum vel Christianorum jactant de judiciis Dei, & de majestate sua, de sapientia & bonitate verba magnifica, sed velut in somnio.

#### Decas Octava.

ALIGNUS impulsus ex pura & excogitata malitia provocat ad peccandum, ficut honestas so-

la trahit bonos ad laudabiliter operandum: est enim hæc palma vitiorum honesta pollucre, delectantur cum milefecerint, & exultant in rebus pessimis. Prov. 11. 14. Malignus impulsus ferri non potest in puram malitiam sub ratione solius malitiæ. Ratio, quia secundum Dionysium, nemo ad malum aspiciens operatur; non enim habet rationem appetibilitatisut sic. cam superbamque libertatem. Tractat illud Beatus Augustinus de furto pomorum dum puer esset. Concludit tandem quod non delectabat peccatum, sed libertas falsa peccandi. Dicit alibi quod felicitas mundanorum est impunita nequitia, peccent ut voluerint. Nec aliquis dicat, cur ita facis nec puniat. Malignus impulsus apparet in blasphemantibus horribiliter nomen Dei & Sanctorum Sanctarumque suarum sine causa; sed sola libidine blasphemandi sic impunè. Inde est illud nobilium quorundam ad rusticos: Tu das animam tuam diabolo, & tu negas Deum, tu despicis, cur hoc cum non sis vir nobilis? Malignus impulsus apparet in profanationibus Solemnitatum & locorum Sacrorum, utilitate nulla sequente, docent hanc malignitatem infanise falsæ quas palliant sub nomine Festi stultorum, ubi fiunt horrenda supra malitiam paganolignus impulsus oftenditur in dehonestatione parentum purè gratis, qualiter suit in Nerone, qui propriam evilcerari justit Matrem; justit & Patrem civilem Senecam mori, gaudebat in crudelibus mortibus Senatorum. Denique nimis valdè debacchata est satanæ malignitas persecutione tot Martyrum super rabiem belluarum. Exurge & toto malignitatis spiritu debacchare, dicebat Vincentius ad Tyrannum, malignitatem improperans. Malignus impulsus impellit insipientes, ut dicant in corde suo, immò in ore & opere: Non est Deus, Psal. xiti. 1. cum tamen velint ipsi nequaquam adorari sicut Deus. Sed uta est invidorum malignitas, jacturam propriam quærere in aliorum læsione. Malignitas diabolica, est conari mulierem violare quia casta est, quia virgo est, quia nobilis est & honesta, licet in corpore deformis sit; quærere prætered societatem in peccatis, nec sibi satis esse propriam damnationem, sed neque proponere quidquam de pœnitentia, immò dolere si sibi malitia displicens esset.

Malignitas est diabolica delectari in mendaciis quia fallunt, trahere præterea sanctorum puerorum & puellarum innocentiam ad peccandum; delectari denique in peccatis extraordinariis quæ abhorret natura nec addunt ad delectationem libidinis, nisi corruptam phantasiam; sicut febricitantes aut mulieres impregnatæ gaudent in cibis quos abominabiles sciunt sani. Procurat ista maxime malignus exerceri, quatenus ex pudore confitendi reatum tam pudendum corruant in damnationem ore clauso; Sodoma enim dicitur muta. Judas, qui interpretatur confitens victor mysticus in cornu dextro peccatorum communium prostratus periit. Malignitas diabolica delectatur multitudine percuntium; non solum quia percunt, sed quia per alios percunt; scit quia si voluerint seductores aliorum pænitere postmodùm, vix pænitentiam inveniant perfectam, quia reddere non poterunt eos quos perdiderunt, neque prætered reltituent quæ tota malignitate det & impellit ad blasphemias contra Spiritum sanctum, quæ sunt præsumptio, impænitentia, desperatio, invidentia fraternæ gratiæ, impugnatio veritatis agnitæ, de quibus non est hic per singula disserendum.

#### Deças Nona.

MALIGNITATEM satanæ tyrannicam & apertam superat in malo, sua in Angelum lucis malignitas transformata: quis ista crederet, si hoc Apostolus non diceret, non ignorans astutias ejus: permanet iste malignus in arrogantia concepta, vult extolli super omne quod dicitur Deus, 11. Thess. 11.4. habet luum nequam spiritum secundum quem satagit in destructionem, non in ædificationem, dare suis de corpore peccati fallaciter divisiones apparentes non existentes gratiarum, instar Spiritus sancti. Hinc impellente eo, permittente Deo datur sermo sapientiæ, alii A autem sermo scientiæ secundum nequam spiritum, alii sides falsain eo spiritu, alii opera virtutum, alii gratia fanitatum, alii Prophetia, alii gratia linguarum, alii interpretatio sermonum. Fictus lucis Angelus quod ista possit inducere, quantum permiserit Deus, testis est Apostolus loquens de Antichristo; testis insuper loquens de laude charitatis, sine qua ponit excellentes gratias dare posse; sed inutiliter. Si linguis hominum, inquit, loquar & Angelorum: I. Cor. XIII. 1. ecce sermonem sapientiæ & scientiæ & genera linguarum; si habuero Prophetiam, ecce nominatam; & noverim mysteria omnia, ecce interpretatio sermonum: cum sapientia mystica jungit omnem scientiam, jungit omnem fidem, jungit mirabilia in translatione montium, jungit distributionem omnium facultatum in cibos pauperum, concludit in martyrio quo traditur corpus ita ut ardeat. Fictus lucis Angelus suos habet apparentes Apostolos, suos Prophetas, suos Evange-BEXALTATVR humilis contra violentum, conlistas, suos Pastores & Doctores, immò suos Martyres, suas Virgines, suos Eremitas & Monachos, ad consummationem reprobi corporis sui, cujus ipse eil caput & Rex superbiæ, sicut humilitatis & obedientiae Christus Rex & caput existit. Fictus lucis Angelus ut operetur in aliquo talia quæ dicta sunt, primò seminat tumoris spiritum, & impellit ipsum ut ambulare cupiat in magnis, ut sit placens & sapiens sibimetipsi in oculis suis: quo obtento jam illudit & adulatur, impellit & deludit quemadmodum voluerit; nisi succurrat gratia salutaris, immò jam talis factus est sibi dæmon se decipiens & phantasticans, & de stulto per adulationem propriam infanum se faciens. Fictus lucis Angelus, si cum tanta dignitate creatus potuit per sui complacentiam adulatoriam ita decipi, ut appeteret similis esse Deo: sic de Eva, suo modo, redditur minus admirabile, si respexerimus ad hominum insanias, qui cum tot subjaceant miseriis continuis, inventi sunt qui se præciperent coli ut Deos, inventi sunt qui se per superbiam dementarent miris C tores suos ut elephas, & serviunt eis, quantò magis modis, humanæ fragilitatis obliti. Fictus lucis Angelus, cujus cibus electus, & qui habet fiduciam quod influat fordanis in os ejus, Job. xL. 18. studet apparere in devotis & contemplativis maxime mirabilis. Absorbet itaque mare mundanorum, absorbet & mare omnium Fide vera Christi carentium: sed Christianos absorberc devotioni contemplationique deditos, sua principalis est victoria. Fictus lucis Angelus, fi viderit aliquem Christianum quem non audet à Fide palam avertere, studet ipsum ad peccata carnis & mundi sæpiùs impellere: quod si repulsum se senserit, quærit aliud machinamentum, ut ad opposita vitia quæ non funt carnis & mundi vehementer impellat. Fictus lucis Angelus pascit aliquando suos familiares eibis delicatissimis, qui non carnales apparent, sed\_ omnino ipirituales, & quales comedunt electi filii in Carnis. Hinc fagitta volans diaboli. Hinc negotium mensa Patris sui Dei. Itaque cibat eos ex adipe frumenti sacræ Scripturæ in mysteriis suis elucidandis, & de petra Fidei quæ est Christus, falso melle, quia falsa dulcedine saturat eos, quia plùs & aliter comedunt quam satis est, ut cum fuerint saturati dicant elatiper superbiam: quis noster Dominus est? Dicant: non sumus sicut ceteri hominum peccatores. Væ væ væ tibi. Fictus lucis Angelus si non proterviret in sua ratiocinatione, nunquam hortaretur ut quæreret homo sentire & gustare quam suavis est Dominus, præsertim circa mysterium Incarnationis & Crucis, quod

adversum maximè sibi scit nequam ipse spiritus: non autem impellit ad hoc sentiendum & gustandum, nisi quatenus in præsumptionis spiritu magis illaqueet; celat insuper laqueos suæ nequitiæ sub fossa humo Crucifixi vel operis pii. Qui super his dubitat, habet historiam de Martino, habet de plurimis Eremitis, habet de Christo quem voluit theologizando decipere. Fictus lucis Angelus, si superbos suos fallit, si excæcat in pleno meridie Legis Christi sub imagine Crucis fuæ, Religionis fuæ, pietatis fuæ ad Sanctos & San-Etas, ad te etiam Beatissima non conqueratur, sed humilietur humana præsumptio: non enim placet Deo vir superbus, etiam si ascendit in cœlum sub titulo devotionis, sub titulo Crucis & sub titulo Beatæ Virginis & Sanctorum, superbia ejus quia eo ipso sictus est, & si fictus, igitur hypocrita, quare hoc? quia suam, non Dei gloriam solam quærit; quia rursus non Dei beneplacitum in prolificatione beatorum operum per obedientiam; sed meretriciam sterilemque quodammodò prosequitur in sentimentis nescio quambibet voluptatem, non quod malum sit in Domino delectari, sed caste fiat, & piè cum observatione Præceptorum, non habendo velamen malitiæ libertatem.

#### Decas Decima.

tra fraudulentum, contra malignum dæmonis impulsum, quia Divinus & Angelicus impulsus virtuosus, sapiens & benignus, succurrit in electis, ita diligentibus Deum omnia cooperantur in bonum, Rom. VIII. 28. & ita omnia, ut etiam diaboli machinamenta finistrorsum impulsiva convertantur in bonum. Sit Job in exemplum hic, qui perditis omnibus & prole, duplicia reportavit, septem ei filios & tres filias restituit. Exaltatur homo post dæmonis insultus, si ad moralia traducimus, quia redduntur sibi usus & oblectamenta septem Donorum, quasi totidem filiorum & trium virtutum quas Theologicas nominamus, & ita redduntur septem filii & tres filiæ domusque virtu-Exaltatur homo tentatus, dum fit ampliùs timoratus & pauper spiritu, dicens illud ex sententia: Ego vir videns paupertatem meam, Thren. 11. 1. & illud: Tu autem susceptor meus es, gloria mea & exaltans caput meum, Ps. 111. 4. cum ceteris in hanc sententiam, quorum non est numerus. Cognoscunt bruta liberapost tot tentationes debet homo gratum Domino samulatum. Exaltatur amplius homo liberatus, in pietate & mititate circa proximos, quia didicit ex his quæ passius est miserorum misereri, sint ipsi peccatores publici, fint publicani & meretrices; neminem judicat, neminem damnat, Domino suo stant aut cadunt, aut sibi stant potius: potens est enim Deus stabilire eos, sicut & me fecit post tot lapsus. Exaltatur in scientia miseriarum seculi vel luctu prasentis exilii, quatenus sic vivere Christus sit, & mori lucrum, vitam in patientia degat, habeat in desiderio mortem. Denique sit idoncus in sua scientia per experientiam habitam docere alios quæ & qualia fint diaboli machinamenta, quàm occultæ insidiæ, quàm oppressiones violentæ. Hinc timor nocturnus mundi & perambulans in tenebris, in perplexis. Hinc incursus in importunis & violentis. Hinc dæmonium meridianum in maximis apparentibus bonis. Hinc casus tot hominum à dextris, à latere & à sinistris: & quis muniet se adversus has insidias, qui non expertus suerit eas? Exaltatur impulsus & forte dejectus; sedresurgens fortior. Exaltatur dico in spiritu fortitudinis & esurie justitize, sentiens quam nulla sint præsentia quibus possit inniti; ideo quærit sibi æterna. Exaltatur in spiritu consilii, sentiens jam ex intimo gustu, quoniam non est consilium nisi in justificationibus Do-

mini, qualiter sentichat qui dixit: Consilium meum justissicationes tua. Ps. cxvIII. 24. Hæc est vera discretio spirituum, Lex Domini, ut non fingit ille malignus ex motu & impulsu nescio quo cordis nostri, utique signo fallaci. Cor tuum (inquit Sapiens) quasi parturientis phantasias patitur, nisi à Deo suerit immissa visitatio. Eccli. xxiv. 6. Docuerunt hoc habentes pythonicum dum desideria cordis eorum iverunt in adinventionibus suis, & perierunt utinam soli. Exaltatur in spiritu intellectus, junctà cordis munditià: dat enim vexatio intellectum, dat crebro purificationem in oculo cordis, quasi collyrium, quasi sel Tobiæ, quasi Christi lutum. Exaltatur in sapientia juncta pace & adoptione filiali Dei: si enim fit.timoratior, ut præmissimus, si pauperior spiritu, si lugentior, consequens est quod spiritui contrito & humiliato, spiritui quoque purificato per lachrymas & illuminato, dat sapientiæ gustum & pacem, quæ exuperat omnem sensum. Sufficient ad extremum tales filiorum restitutiones, gratiores post lapsum post tot amaritudines. Philosophica vox est, quod opposita juxta se posita magis elucescunt, dies ex nocte, dulcor ex felle, sanitas ex infirmitate, vigiliæ veritas ex somniorum delusione fit apertior, vera sensatio sapientiæ post phrenesim vel nians; sed gratia reddita reddit pariter & sensum verum in virtutis vigilia constitutum. Exaltatur postremò liberatus à tentatione, quia speciositas redditur amplior in Spe, Fide & Charitate per afflatum sancti Spiritus, contrarium Aquilonis impulsibus. Sicoptabat Apostolus fieri: Dominus, inquit, Spei replebit vos in omni gandio & pace in credendo, ut abundetis in spe & virtute Spiritus sancti, Rom. xv. 13. quæ virtus est charitas. Ecce tres filias. Sciunt liberati post impulsus infidelitatis & desperationis quam serenus postmodùm Fidei radius, quam certus innixus Spei quam jocundior Charitatis ardor subsequentur; dum depositis de sede potentibus priùs animam vexantibus, fit Domino liberante quod sequitur: Exaltavit bumiles. Fit & gratiarum actio per Canticum: Magnificat anima mea Dominum, &c. Luc. 1.46. Finis.

#### TRACTATUS

]. Gersonii Doctoris & Cancellarii Parisiensis.

# G BONIS

Ad MIS. Cod. Vist. 137.

AC mecum signum in bonum. Ps. LXXXV. 17. Orat Propheta, ne sit de illorum grege dicentium. Signa nostra non vidimus. Ps. LXXIII. 9. & quia signum in bonum quod fit dum signatur lumen vultus Dei iupernos, cognosci iæpius habet per iuum oppositum; placet enumerare quædam signa in malum, ne fallat nos dæmonium meridianum, signa prætendens Angelicæ seu virtuosæ sanctitatis. Unum signum malum est: velle per seipsum semetipsum cognoscere, spernendo aliorum consilium, quasi melius cognoscat se & sua, quam alius quicumque. Hoc signum reperitur in pusillanimi, & tantò deterius quantò videtur humilius. Hoc fit dum se nimis dejiciens præponit superbè judicium suum superiorum suorum aut prudentiorum judicio. Alterum fignum fimile huic: est negligere Regulas Evangelicæ Legis, aut ctiam

rectæ rationis, & se velle regere, quasi per inspirationes miraculosas, & per quædam interiora sentimenta, non quod ista sint abjicienda; sed quia debemus agere priùs quod in nobis est secundum viam doctrinæ Divinæ Legis & rectærationis, sperando quòd ubi non sufficerent ista, Deus illuminaret & suppleret residuum, oratione mediante, mediantibus insuper Anspiritum, docuerunt innumerabiles qui dimissi secun-A gelis vel hominibus vel intus per seipsum. Alterum ett: multiplicare nimis consilia, dum non quiescit homo in hoc vel in illo consilio, nisi quis sibi dixerit quod versatur in corde suo; cum tamen omnis quærens consilium debeat antea præparitionem animi talem habere, quod deposita omni affectione propria atque suo judicio acquiescet sententiæ illorum quorum petit confilium, alioquin meretur illudi, & meritò fluctuat jugiter in incertum. Alterum: dum diligit homo laudantes se, & sugit inculpantes se seu redarguentes, contra illud: Increpabit me justuu in misericordia, oleum autem peccatoris, &c. Pl. cxl. J. Et coloratur istud signum aliquando sub specie conservationis famæ suæ ad alterum, non quasi de se curet, sed de aliorum scandalizatione: proptereà dicunt se velle honorari, non culpari in publico. Alterum simile fignum est, quærere se super omnibus rumoribus dictis de co aut præsumptis excusare, laudes suas præreversationem stultitiæ, dum vigilans se habet ut som-B ferendo, & alios dejiciendo, quasi sit hoc in utilitatem Reipublicæ, non in suam superbiam. Alterum elt velut oppositum priori, negligere penitus famam suam, sic vivendo quasi cunctorum verba vel judicia despiciat; quod utique procedit ex falsa libertate vel inconsulta patientia, dùm non facit homo quod in se est pro conservatione famæ suæ. Facit autem hoc, dum cavet diligenter à causis verisseandali, quamvis malevoli pervertant quæ agit in malum: non enim potest homo vel debet aliter conservare famam suam, quàm ab omni specie mali semet abstinendo, quantum patitur humana fragilitas; sic enim veritatem habet illud Lombardicum: Fac quod debes, eveniat quod poterit. Alterum est: præponere judicium suum novum priscis Sanctorum Patrum institutis, quasi non habuerint notitiam vel experientiam talem qualem ipse habet: & hoc signum maximè fallit in moralibus seu agibilibus, in quibus sancti Patres diligentissimè laborarunt, quorum sententiæ magis imitandæ sunt, etiam ubi non ap-C paret manifesta ratio; immò ubi videtur oppositum faciendum ex quibusdam conjecturis quam sint novitates præsumendæ ex zelo non secundum scientiam. Hoc fignum declarat Bernardus de duodecim gradibus superbiæ, gradu quinto. Signum malum. Fervor inquietus & qui malè cuncta ministrat impetus. Et quis vitium præceps, virtus tarda vel matura. Et quia non est in commotione Dominus, sed in pace factus est locus ejus, ipseque cum tranquillitate judicat, jubens per Sapientem in mansuetudine perfici opera: proptereà differendus est talis fervor, quousque sit in poteltate operantis velut equus sub freno. Signum malum. Scrupulositas nimia & conturbata, hæc provenit ex negligentia nolente quærere; vel ex superbia nolente accipere sapientiorum consilia, nec conscientiam suam captivare ut eisdem conformetur. Signum malum. Utrobique præsumptio & desperatio de divino auxilio; præsumptio renuit cooperari Deo, desperatio autem non expectat cooperationem Dei secum. Medium iter est sic operari ut totum gratiæ divinæ tribuatur, & sic de gratia confidere, quod non deseratur operatio faciendo quod in se est. Signum malum. Gloriatio in infirmitatibus & defectibus, præsertim culpabilibus, quasi Deus mittat eos, ne magnitudo virtutum extollat mentem; & ob hoc veluti superbire unde humiliari debuerat: ob hoc prætereà negligenter agere ad tollendum defectus hujusmodi, nec super his debité pœnitere. Signum malum. Offerre Deo opera sua vel gratias quasi dignum aliquid habeant ex periona operantis, & non potius fint fœditates

quasi pannus menstruatæ, aut sicut panniculi leprosorum, qui per continuam saniem defluentem sordidantur. Sic omnes Justitiæ nostræ quantumcumque pulchræ sint ex divino munere, nihilominus comtaminantur quodammodò ex continuo fluxu peccatorum & defectuum, saltem venialium, per vulnera & ulcera mentis, & per desideria orientia ex infectione peccati originalis & quadam vulneratione. Signum & de earum carentia murmurare vel impatientem esse, hoc est, de divina providentia minus humiliter sentire, quæ consolationes hujusmodi tollit ratio-

Primò. Quandoque ad humiliationem pro præterito vel futuro. Secundò. Quandoque ad defideriorum augmentationem. Tertiò. Quandoque ad propriæ fragilitatis recognitionem. Quartò. Quandoque ad habendum compassionem super aliorum desolatione. Quintò. Quandoque ad pœnitentiam propriam ex tali carentia confolationum peragendam, sicut humanitas Christi derelicta est ut pro nobis dolens satisfaceret. Sextò. Quandoque ad aliorum ædificationem vel adjutorium impendendum. Septimo. Quandoque ad impletionem eorum quæ jussa sunt, ne videant hostes Sabbata eaque derideant, dum operatio debita deseritur. Octavò. Quandoque ad follicitudinem ingerendam de retinendo dum habentur, per evitationem om-, nium defectuum, etiam venialium. Nono. Quando-B que ad clarè sentiendum, quod tales consolationes non funt volentis & currentis per industriam humanam, sed Dei miserentis. Decimo. Quandoque ad purgandum peccata contracta ex quiete nimia mentis, ficut mare commovendo se, purgatur. Undecimò Quandoque ad experiendum si vult anima servire Deo expensis propriis aut gratis, sicut cum talibus confolationum stipendiis. Duodecimò. Quandoque ne premietur anima hic in præsenti pro benefactis quibusdam, punienda in suturum pro malesactis: sunt enim tales consolationes gratiæ gratis datæ quæ stant cum peccato, immò per quas & cum quibus anima fornicatur à Deo, sicut Regina fornicaretur cum pulchro Regis nuncio. Tertio decimò. Quandoque po--stremò ne faciat anima de corpore suo in lachrymis & aliis abstinentiis expensas pœnitentiæ graves & ex-

Signum malum. Post peccatum sic irasci sibi, sic non statim resurgere ad auxilium ex alto, sed in seipso miserè contabescere. Exemplum de puero, qui avellens se à manu Matris cadit in terram, de hoc irascens percutit terram cervice sua, nolens assurgere protinus ut manum Matris rursus apprehendat. Signum malum. Desidiæ post peccatum sie sibi blandiri, sic negligere quasi sit humanum peccarenec hoc magni pendere; præsertim quia patet statim medicina per Contritionem vel Confessionem: hoc est enim peccare in spe, cum taliter abstinere debeamus à peccato, quasi numquam pateret remissio, ut in morte. Signum malum. Peccatum ideò fugere, quia posteà confitendum, & magis dolere super hoc quam super offensa Dei: præponitur itaque honor proprius honori divino, dùm plus movet verecundia Confessionis vel ejus poenalitas quam offenia Creatoris. Signum malum. Desperatio de aliorum salvatione quasi nihil utiredundat in injuriam Medici omnipotentissimi, sapientissimi & optimi : hoc prætered venit ex radice quinta superbiæ quasi sit aliquid qui plantat aut qui rigat. Signum malum. Collætari vel ridere super aliorum defectibus: non enim hoc fieret sic ab eo qui se judicaret similiter & magis deliquisse. Signum malum. Indignatio ad peccatores quibus debetur compassio: oritur nimirum hæc indignatio à reputatione justitiæ propriæ, quasi nunquam eum perpetrare similia con-

tingeret. Ad idem spectat correctio cum exprobatione vel execratione & contumelia. Signum malum. Velle carere tentationibus, utpote velle sic in mente & corpore quietari velut innocens Adam: hoc enim frustra quæretur, immò & superbè, immò & noxiè frequenter, cùm gaudium existimare debeamus cùm in tentationes varias inciderimus; quatenus exercitati per virtutum victoriam coronemur. Signum malum. Apud malum. Quærere nimis consolationes spirituales, A eos qui positi sunt ex officio ad laborem activæ, quærere solicité quietem simul & suavitatem contemplativæ velut in solitudine vel otio: torquet enim ac distrahit mentem hoc studium, ut neque sufficienter exequatur actio, nec contemplatio habeatur. Signum malum. Judicare esse se in gratia cum certitudine, nisi per revelationem claram habeatur, cum sufficiat pro statu præsenti probabilis conjectura: Nescit gaippe homo an amore vel odio dignussit. Eccle. IX. I. Tum quia nescit an opera sua acceptantur coram Deo. Tum quia ignorat qua districtione judicentur, aut quo fine terminentur: tùm quia mentalis oculus caecutiens est, putans aliquando de gratiis gratis datis vel acquisitis gratiam esse gratum facientem: tum denique quia Angelus satanæ transfigurat se in Angelum lucis, exsuffans per aliquam latentem superbiam flammam Charitatis: conservans nihilominus lucem quandam acquisitæ seu consuetudinalis virtutis. Signum malum Studere contemplationi, vel ad curiofitatem sciendi quid est, vel ad solam voluptatem, & non principaliter ad humilitatem, & ad Dei dilectionem finceriùs exercendam. Signum malum. Jactantia de stabilitate in hoc vel illo bono proposito, quæ dicere facit: mallem mori, mallem omnia mala pati quam hoc malum facere, vel ab illo bono refilire: nollem habere totum mundum, & hoc bonum amittere. Sufficit namque ad humilitatem, ut pro stabilitate in bonis exoretur Deus, ne nos inducat in tentationem qualemcumque, per quam cadere contingat nos fragiles: aut si talia dicenda videntur; addatur secunc'um affectum præsentem, qualis sentitur aut adesse creditur. Signum malum. Gloriatio de conservatione exterioris hominis ab occupationibus peccatorum carnalium. fi derelinquitur interior homo in conculcationem vitiorum spiritualium. Exempli gratia. Silet lingua carnis in Ecclesia tempore divini servitii, vide ne perstrepet assidue lingua mentis in conspectu Dei; vel rixando de defectibus fratrum; vel respondendo injuindignari quasi fuerit in potestate sua stare; proptereà C riis corum; vel admittendo diversas fabulationes vitiorum sub specie virtutum, ut correctionis vel instructionis, & similium. Indignaris dum cernis apud Clericos seniores fieri fabulationes in Ecclesia Dei cernente populo; indignare tibi ipsi qui sæpe deteriora agis vidente toto coelorum choro. Signum malum. Affectio carnalis ad aliquid dùm tractandum est sincerum Dei negotium, quemadmodum, scilicet, in Confessione habenda libentiùs auditur pulcher quam turpis, juvenis quam senex, mulier quam homo, peccatum carnale quam spirituale. Aut si in collocando homine pro salute sua, plus attenditur locus proprius aut consolatio propria, quam suæ animæ salvatio, & quam Universalis Ecclesiæ ædificatio. Signum malum. Dum aliquis loqui vult aut claustrum exire; aut dominationem recipere; aut generaliter aliquid quod cedit in honorem vel in quamdam libertatem aut voluptatem suam agere, si non mallet pro tunc quantum in ipso liter fiat eis, vel prædicando vel monendo: hoc enim pest silere, quiescere, subjici, ac honore tali vel libertate aut voluptate carere: signum quippe est latentis vanitatis, & non ædificantis charitatis. Signum malum. Prædicare vel quidquam aliud laudabiliter facere, dum arridet favor & plausus, & dum super alios collaudatur operans; si cessantibus istis cessat & ipse ab actione: impellebat quippe eum non charitas, sed vanitas. Simile cognoscitur dum cupiditas lucri movet, non veritas. Signum malum. Si quis mavult rem aliquam per se fieri minus benè, quam melius per per alterum; nisi ratio altera concurrat proprii meriti vel exercitationis virtuose. Signum universaliter malum est, quod contradicit signo Christi.

#### JOANNIS GERSONII

🕏 Doctoris 👉 Cancellarii Parisiensis

# QUÆDAM MORALIA

Ut lingua à nimia loquela refrenctur-

Galliee in MS. Cod. Viet. 286.

I quis se religiosum existimat (ut ait sanctus Jacobus) & propriam suam non refrenat linguam, religio ejus vana est. Jacob. III. 26. Quarc vana? quia non tendit ad finem qui est mori mundo, ut Deo vivatur & in Paradifo. Laxare linguam & præsertim de altero loquendo, fieri potest ob unum sex finium, secundum quos judicium fieri debet quando loquela illa bona est aut mala. Possunt verba fieri de altero aut propter instructionem dandam, aut deceptionem B sit aut mala, regulam tenete beati Gregorii de Phavitandam, aut propter correctionem, aut propter compassionem, aut obsolam garrulationem, aut propter odium, invidiam & detractionem. Secundum hoc dici potest primò, quòd loqui de altero, tempore & loco & veritatem dicendo, principaliter ob unum quatuor priorum finium licitum est & meritorium, modò sobriè fiat & discretè. Nota quòd dicitur tempore & loco, eò quod omnis veritas aut bona doctrina non semper locum habet & tempus ut exprimatur, ut tempore Divini Servitii & in loco filentii: oporter etiam ut quod dicitur verum sit; mendacium namque de aliis dici non debet propter quamcumque utilitatem aut commodum: requiritur etiam quòd hoc sit principaliter propter quatuor finium unum. Qui quidem fines supradicti sunt; aut propter similes bonos fines, quia permisceri posset talis intentio quod est, ne plus nocumenti bonæ famæ illi de quo dicitur inferatur, quam quod dicitur prosit sibi aut aliis: etiam ne affirmetur id quod non scitur vel sciri non potest, nec sæpiùs nec diutiùs quam opus sit au commodum, nec tempus perdatur, aut instructio proficiens magis. Omnibus his (quod difficile est) conditionibus observatis verba fieri possunt interdum quidem ad fraternalem instructionem aut ob correctionem Superioris, aut obedientiam; cum quis postulatur & compellitur ad veritatem dicendam. Dicamus prætereà quòd loqui de alio propter solam garrulationem, hoc est, ut satisfaciat desiderio suo loquendi & loquacitati, aut sciendi curiositati, vel nova audiendi, aut etiam ad tempus transigendum & se oblectandum, difficulter à peccato excusari poterit, & sæpiùs sic loquens vel locutio illa cadit ac labitur in peccatum mortale. Ratio est, quia talis locutio non modò est otiosa (de qua tamen oportebit reddere raque utilitate ulla; quoniam de absentibus verba fiunt, quemadmodum rana coaxat in palude sua, quæ mox ut quis ad eam advenerit, tacet. Aliud inconveniens est qua & loquens & audiens facile cadunt in falsa ac temeraria de aliis judicia, & indignationem contra eos fumunt ac eorum vitia & statum; tunc autem labitur garrulatio in detractionem. Si quis petat quo pacto noscere poterit quando ex bona loquatur intentione aut mala: nonnulla possunt dari signa; quando Tomi III. Pars I.

enim sermo habetur propter bonum finem; tunchomo quamdam in se sentire debet dulcedinem & compassionem de illo de quo mali dicuntur sermones, & quòd taliter quidquam dicatur ac si malum hoc de seipto quisquam diceret, atque multo potius nil fari velle eligere quam loqui; nifi proficiendi adesset necessitas; aut non loquaris tamdiù de materia illa, quia difplicet, ut chirurgicus non delectatur rethringere aut A alterius immutare plagam, nisi quantum necesse est & opus. Sed signa sunt in contrarium, cum quis per loquacitatem fatur, quia non potest poni modus verbis; sed est quemadmodum aqua molendini, cum ventilabrum apertum est non prospicit quo labatur, vel an ventilabrum deprimere debeat aut non, & sine mensura: cum hoc sæpè obloquens indignationem habet contra hos de quibus verba fiunt, crudelem lætitiam, malignum rifum, & modum quemdam mordentem, & veluti discerpentem absque audientium ædificatione, more canum se mutuò impugnantium, aut cadaver rodentium. Insuper valde cavendum est ne quidquam dicatur veluti certum quod incertissimum est aut faltum, & omnia plerumque in pejorem vertuntur partem. Nam unusquisque plerumque aliquid addit de suo & suam dat expositionem secundum suum judicium.

Hæc materia prolixius deduci posset; sed pro signo brevi, sufficienti & certo, quando intentio bona risæis dicentis, qui contra Jesum Christum loquebantur, eò quod reciperet peccatores. Ibi, dicit sanctus Gregorius, veram justitiam habere compassionem, fictam verò & falsam indignationem: hoc est dictum; quòd cum aliquis cogitat aut loquitur de alio malum, & ipse compassionem habet, hoc bonum est fignum; cum aut nihilpendit, aut gaudet, aut indignatur, malum est signum, vel quòd sit superbia vel invidia aut alia mala causa, quae cogat cogitare fic de alio aut loqui. Alia funt mala innumera ex garrulatione emanantia: præcipuè in hominibus Religiosis & Solitariis, qui mortui esse debent mundo, & mundis ipsis. Sequitur temporis perditio, meliorum & sanctorum operum impedimentum, non modò pro tempore quo hujusmodi fiunt colloquia; sed postquam ad ruminandum deventum est & immoranomnino esset corruptio, ut postmodum diceretur. dum: sequitur supiùs mala audientium adiricatio: Verbum etiam hoc debet sieri sobrie & discrete, hoc esse enim potest quod loquens bonam habeat intentionem & audientes pessimè utantur, tunc & postmodum sibi Dei usurpando proprietatem, quod est alterum judicare; aut cadunt vel labuntur sæpiùs in præsumptionem de seipsis, dicendo aut cogitando exemplo Pharisei: Luc. xvIII. 11. Gratias tibi ago Dens, non sum talis & talis: ô quam felix est vita mea aut status meus, respectu talium & talium secularium sermonum. Sic persona quæ vilis esse debet & abjecta in sui reputatione & magis quam quæcumque alia, efficitur bona, sapiens, obediens, consulta & selix fecundum suum judicium; sed alios quos honorare deberet, contemnit & despicit, ac veluti sub pedibus calcat tanquam malos, fortidos & indignos vita terrena. Ecquis dubitat quin hic fit peccatum mortale enorme admodum, simile peccato Luciseri? Quis non videt hoc impedimentum esse omnis perfectionis & ad bonam perveniendi mortificationem? Quis non percipit illos magis mundo esse implicatos, tionem) sed plerumque alteri nocet in sama & abs-pquantumcumque corporaliter mundum reliquerint, quam hos qui seculariter in eo versantur? Heu hi perforato & pertuolo facco committunt divitias omnes quas jejunando, orando & vigilando conquirunt: & cum ad mortis necessitatem aut senectutem deventum fuerit, verendum est ne inveniant omnia esse vacua! Dicamus finaliter quòd loqui malum de alio ob sextum finem est supè peccatum mortale, & sæpiùs est peccatum gravius & magis Deo displicens, quam carnes comedere die Veneris, & difficillimum, de quo vera & resta agarur pornitentia, cò quod difficile est bonam alterius reltituere famam quæ læsa But & reparare in bono auditorum conscientiam qua male fuerat ædificata: & quoniam hoc certum est & vitari debet ab omni homine Religioso potitis interdum quam dimittere habitum suum, aut die Veneris

in refectorio carnes comedere.

Dimittatur hujus peccati deteltatio, & loquamur tandam & ne garrulatio labatur in detractionem in supra enumeratis & nominatis malis. Magis autem contra malum hoc prodest Religioso aut Solitario tria præsertina meditari, suam professionem, suam quietem, suam perfectionem. Professio & finis Religiosi est mori mundo, hoc est, quòd nec loqui de-bet, nec cogitare de rebus mundanis ad eas judicantuus esset: orare potest licite & compati, hæc est magna gratia & exoneratio quam Deus illi tribuit. Talis ergo est abutus & tale monstrum, Religiosum aliquem aut Solitarium loqui audire de rebus mundanis & secularibus & de circumvolantibus novisac rumoribus, ac si mortuus talia exerceret officia. Religiosus ergo quotiescumque per seipsum aut alium de tali tentatur miseria, dicere debet: nihil est mihiistorum, nihil ad me spectat illorum; quare denuò jacerem me à portu ad quem me posuit Deus, ad profundifimos magni maris fluctus; loquamur de his quæ ad nos spectant; nibil ad nos de his qua sunt foris, dicit Apostolus. 1 Cor. v. 12. Summe autem hos vito qui assieti sunt & nimium inclinati ad tales sermones, five fit inter prandendum, five alias, exemplo fancti Augustini. Tranquillitas insuper & pax quam petere debet aut habere Religiosus maximopere eum movere debet, non curare iterum se talibus immiscere in domo anima, & expellunt hanc; de quo dicitur, quod in pace est locus ejus. Psal. LXXV. 3. De hoc dicitur in proverbio: Magnum dolorem colligit, qui aurem sume rate facis. Talia verba muscae sunt aculcos

dantes & pungentes, aut per amaram trifficiam & inanem, vel per vanum gaudium: diocre autem hoc fieri ad compassionem habendam & ardentiùs orandum; timendum profecto est, ne sic dicens sibi ipsi mendax efficiatur; oratio enim melius fit tranquille sineque hujusmodi phantassis hincinde volitantibus: per garrulationes has adimitur & aufertur omnis devotio; quemadmodum morena apes (ut vult Sapiens) dulcecle brevibus quibusdam remediis ad garrulationem vi- Adinem auferunt mellis. Eccle. K. 1. Demum Religiosus sibi cavere debet ab istius modi garrulationibus, ratione suæ persectionis; quoniam ponatur, (quod admodum difficile est ) in verhis galibus nil esse præser bonum; aliæ tamen occupationes perfectiores sunt magisque accommodatæ, & ori, auribus aut cordi Religiosi cujuspiam magiscongruæ, ne sit ut milvus qui quandoque altè volat; sed confestim ad cadaver relades aut emendandes, non secus quam si mundo mor-Bbitur. Et revera omne quod est in hoc mundo respectu rerum cœlestium, cadaver est quoddam & est veluti nubes, tenebræ, gluten aut lutum, animæ claritatem, agilitatem & puritatem obscurans, impediens & defendens Nonne igitur conducibilius est altis elevari occupationibus vel meditando, vel legendo, vel res devotas ac divinas audiendo; un funt Historiæ & vitæ Doctorum, & in dies benê mori addiscendo? Cum enim de nullo interrogabitur in morte Clua Religiosus, quod ad res spectat humanas, immò potius de propriis factis: qualis est justitia, immò verò qualis furor sese in illis occupare & semetipsum derelinquere, & de tam nobili libertate cadere in servitutem extraneaque debita? Non satis describi posset bujus rei indignitas & admiratio: verum est (quod & fateor) quis adjicere posset sanctorum Patrum Historias, aliaque complura documenta atque profundiora: sed modò sufficiat quod matutino hoc tempore conceptum fuit & scriptum festinanter, ante mundanis jurgiis, qui sunt rumores nocivi & turpes D hoc quod hesterno vesperi tibi scripsi siducialiter honorabilis Domine mi & Pater in Jesu Christo amantissime. In quo & per quem nobilis tua vivat perfona in gratia, hic perseveranter, & in gloria peren-



JOAN-

# JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis.

# PUSCULUM

DE

# CONTRACTIBUS.

Ad instantiam Prioris & Conventus domus Carthusiæ in Sabaudia. Anno Domini 1420. Mense Januarii.

Ad MSS. Codd. Vict. 1083. 694. & duos Navarricos.

# R O OE M I U

UI volunt divites fieri, incidunt in laqueum & tentationem diaboli & defideria multa & inutilia & nociva, quæ mergunt homines ad interitum & perditionem. Radix enim omnium malorum est cupiditas, quam quidam appetentes erraverunt à Fide, & inseruerunt se multis doloribus. Tu verò d homo Dei hæc fuge. 1 Timoth. VI. 9. Hac est Apostolica admonitio conformis sententia Christi. Non potestis Deo servire & Mammonæ. Matth. v1. 24. Sed va filiis Adam post peccatum, quos oportet transfire per viam Contra-Eluum civilium; ubi meum & tuum perstrepunt & altercantur; ubi dolos, fraudes, laqueos deceptionis spargit & ab-**S**condit inimicus, dum iniqua rebus pretia suadet imponi, dum non satis attendunt homines quod ait Guido Carthufiensis. Rationalis creaturæ vera persectio, est unamquemque rem tanti habere quanti habenda est, sicut pluris

est anima quàm esca, Fides & æquitas quàm pecunia.

Quo fit ut spirituales etiam Dei homines vix evadunt pericula , licet nolint divites fieri ,licet dicant ex sententia. Habentes alimenta & quibus tegamur, his contenti sumus. 1 Tim. v1. 8. Incumbit siquidem eis vel per se vel per suos ambulare viam que dura est & anfractuosa Contractuum, plena laqueis, & sunibus circumplexa peccatorum. Ta-les igitur quid agent, qualiter obedient Apostolo jubenti. Tu verò ô homo Dei hac suge? Numquid de-buerant (prout alibi loquitur) extra mundum exisse, nedum animo, sed corpore, qui nec sodere valent & mendicare erubescunt, & de Altario vivere habent. At verò providit idem Apostolus dum prioribus verbis continuò subjunxit: Sectare autem justitiam. Ibidem. Hac est enim qua commutationem omnem aquo pretio mensurat, numerat & ponderat: Justitiam veròdocet ipsa Sapientia, per quam, se teste, Legum conditores justa decernunt. Prov. VIII. 15. Hinc est illa sapientissima Salomonis Oratio: Mitte Sapientiam de cœlis sanctis tuis: ut mecum laboret. Sap. IX. 10. Sit & ipfa nobifeum volentibus inquirere qua sit via regia Contractuum civilium, ad evitandas offendiculorum tendiculas. Commovit hoc attentare petitio quorumdam hominum Dei, casum offerens perplexum apud eos quos exaudire charitas justit, & inclinavit Sapientia pollicens. Qui elucidant me, inquit, vitam æternam habebunt. Eccli. XXIV. 31. Erunt autem partitiones due. Prima resolvet materiam Contractuum ad terminos Juris Divini & ernario Confiderationum. Altera fub totidem Propofitionibus particularem Naturalis, sub quintuplici Qu petitus est attinget & absolvet.

Tomi III. Pars I.

Li

PRI=

#### I M A P R'S A T

ET

#### QUATERNARIUS. PRIMUS

#### Consideratio Prima.



ONTRACTUUM bonitatem aut malitiam doctrinaliter investigare volentibus, necesse est inprimis cognos-A cere quid nominis & quid rei; quid scilicet sit Contractus & de Contractuum speciebus. Tradit hoc Aristoteles esse primum & proprium

in omni disciplina sive scientia; quoniam ignorantes terminos de facili parologizantur. Potest autem

Contractus ita breviter definiri.

Contractus est commutatio civilis legitima. Commutatio ponitur pro genere; civilis additur ad differentiam mutationum naturalium, quas confiderat Philofophia naturalis; Contractus enim spectat ad Ethicam five Moralem Philosophiam. Subjungitur legitima idest Legi conformis, ad differentiam Contractuum illicitorum vel illegitimorum: inventa est autem commutiæ habuisset omnia communia. Rursus commutationum civilium multiplices funt species. Una est venditio, altera est emptio, habentes se correlative ad invicem; venditio in agente, & emptio in recipiente. Locatio & conductio, fimilem habentes correlationem. Mutuatio activæ & passivæ similiter se habentes correlative. Datio liberalis & receptio gratuita. Potest itcrum extendi commutatio civilis ad matrimonialem conjunctionem maris & feminæ, de qua nihil ad præfens: constat igitur quod Contractus est species justitia; nedum prout est generalis virtus, sed specialis & specialiùs illius quæ dicitur justitia commutativa. Proptercà si debeat plena resolutio fieri, necesse est pervenire ad lationem Dominii vel usus vel utriusque; consequens est ut sciatur quid sit Dominium, & quid Dominus, & quot fint species Dominii.

Unde Dominium, potestas est propinqua assumendi res alias vel ut alias in sui facultatem vel usum licitum, secundum Jura vel Leges rationabiliter institutas.

# Consideratio Secunda.

CONTRACTUS ex quo est commutatio civilis legitima, & legitimum dicitur quod est conforme Legi; necesse est cognoscere quid sit Lex, quales inlis, alia Canonica, alia purè positiva, alia civilis purè & ipsa positiva. Sunt & alia mixta ex aliquibus prædictis Legibus. Ignoratis itaque vel non confideratis hujufmodi divifionibus & definitionibus non potest haberi certa & perfecta resolutio, notificans definitionem Contractus, quid prætereà dicatur meum, quid tuum; neque per consequens quis Contractus sit licitus vel illicitus, licitus vel illicitus, inquam, de se vel suo

genere, aut ex solis accidentalibus circunstantiis, quæ non cadunt sub arte. Sed quoniam alibî tradita est sub compendio prædicta resolutio, illam ad præsens non repetimus.

# Consideratio Tertia.

Ontractuum divisio, species & sufficientia fic haberi possunt, & expeditagnoscere: aut enim per contractum transfertur Dominium, aut solus usus. Si primo modo, hoc est dupliciter, quia vel fit mediante pretio, & fic funt duæ species correlativæ, emptio & venditio: vel fit fine pretio, & ita funt duæ species correlativæ, mutuatio activa & passiva; undè mutuum dicitur, quia de meo facio tuum. Potest addi tertia species, qua propriènon est Contractus, sed est liberalis datio scu donatio vel eleemosyna. Ádditur quarta species, quæ dicitur camptio scu cambium, tatio civilis post peccatum, quoniam status innocen-B ubi fit translatio Dominii de aliqua re ad aliam rem, remanentibus ambabus in sua essentia, ut vini ad frumentum, vel vestis ad sotularem, vel pecuniæ ad pecuniam; quamvis hac species reducatur ad emptionem vel venditionem: vel si solus transferturusus; redit ad locationem vel conductionem, commodationem vel accommodationem. Si autem Contractus sit talis, virtute cujus transfertur usus rei retento Dominio, hoc contingit dupliciter: quia vel hoc fit fine pretio me-, diante, & sic sunt dux species correlativa, commodatio & accommodatio; aut fit mediante pretio, fic funt dux species correlativa, locatio & conductio. Potest addi tertia species quæ dicitur censualis pensio vel emphiteofis, vel datio ad firmam. Adderetur quardefinitionem Justitiae per differentias intermedias. Un-Cpropriè translatio, sed tantummodò depositio pro securitate mutui, vel commodati vel crediti. Denique notari potest quòd in aliquibus rebus non est Dominium separatum ab usu, ut in pecunianumerata; cujus Dominium est usus, alioquin frustra esset: ut insuper è converso in cibo, cujus usus est ipsa rei comsumptio; & ita propriè non separatur hie usus à Dominio: unde consurgit non parva turbatio apud aliquos, nihil habere le dicentes in proprio vel in communi.

# Consideratio Quarta.

ONTRACTUUM definitiones in speciali tales fuper & quot sint ejus species, sundatur ut præcedens. Des possion elici ex præmissis. Venditio est Contra-Legum nempe alia est purè divina, alia est purè natura-Detus, per quem sit translatio Dominii alicujus rei, de uno ad alterum, pretio legitimo mediante: ita quod ibi est merx & pretium, & emens & vendens: necrefert si fint plures ementes & vendentes, ut in communitate. Et dicitur merx aliquando pecunia, aliquando jus ipsam recipiendi, aliquando est proprium corpus servi alicujus. Mutuatio est Contractus per quem fit translatio Dominii de uno ad alterum, nullo pretio mediante, non quidem ad semper vel pro semper; quia jam

esset liberalis donatio. Campsio est Contractus per quem fit translatio Dominii unius rei ad alteram, sic quod una est pretium alterius, nec differt merx à pretio: & inde consurgit differentia ab emptione & venditione communiter dictis, ubi pretium & merx distinguuntur. Donum est translatio rei ab uno in alterum liberalis & irreddibilis; non enim pactio est vel intentio quod fiat redditio, quia jam non esset donum purè gratuitum. Rursus commodatio est Contractus per quem fit translatio usus rei de uno ad alterum, nullo pretio mediante, retento Dominio. Locatio est Contractus per quem fit translatio usus rei de uno adalterum aliquo pretio mediante, retento Dominio. Cenfualis pensio videtur mixta ex venditione & emptione, locatione & conductione; quoniam ibi fit quadam translatio Dominii, rei & usus sui ad tempus solum vel cum certis modificationibus appositis. Possent ex his elici descriptiones illicitorum Contractuum; posset etiam fieri verbum de præmissis per metaphoram & translationem ad spiritualia, ut dicimus, Regnum cælorum emi, & quod Deus recipit ad usuram; sed omittimus. Postremò quoniam susceptio præsentis oputculi principaliter, est non de quolibet Contractu plenè loqui, sed ad investigandum quis Contractus verè dicatur usurarius: ut radicitus & apertè possit cognosci, curabimus causas aliquas removere, propter quas posset videri aliquibus quod Contractus aliquis esset p usurarius vel illegitimus sive non licitus, loquentes præ-B cipuè de legitimo vel illegitimo secundum Legem pure divinam vel pure naturalem, præsupposito lapsu generis humani seu peccati. Et primò de venditione & emptione fiat sermo, & hoc in secundo Quaternario nostrarum considerationum.

#### SECUNDUS QUATERNARIUS.

## Consideratio Quinta.

ENDITIONIS & emptionis Contractus non idcò præcise dicitur illegitimus, quia sit utilior uni parti quam alteri, ut vendenti quam ementi vel è contra. Posset aliquis opinari contrarium, quia Contractus species est justitiæ commutativæ quæ respicit æqualitatem rei quæ venditur ad rem quæ emitur, ut servetur æqualitas justi pretii; propter quam aqualitatem faciliùs observandam inventa est moneta, vel C numisma, vel pecunia, sicut pulchrè deduxit Philosophus, & facile est advertere consideranti distantias locorum & varietatem nunc abundantiæ nunc indigentiæ in rebus commutandis: nihilominus apparet veritas nostræ considerationis in practica vulgata & approbata per omnes ferè nationes, dum venduntur & emuntur reditus perpetui, ut decem denarii redituales perpetui pro centum vel ducentis in pecunia numerata. Constat in hoc casu quotidiano quod infra viginti annos emens poterit recipere totam pecuniam traditam, remanente sibi sua possessione ex integro, immò facta fortaffis melioratione. Sunt alii casus oftendentes veritatem hujus confiderationis; sed hic unicus ad præsens sufficiat. Unde textus. Levitici. xxv. 29. sic habet. Qui vendiderit domum suam intra muros urbis, babebit licentiam redimendi donec unus annus impleatur; si non redemerit, & anni circulus fuerit evolu-& redimi non poterit etiam in jubileo. Notentur hæc tria. Primò, quòd venditio perpetua licita est. Secundò, quòd venditionem non inficit conditio redimendi. Tertiò, quòd si emptor post decem vel vigintiannos velit vendere illud quod emit suo venditori qualicumque pretio, non tenetur fructus medii temporis deducere in pretii recompensationem.

# Consideratio Sexta.

VENDITIONIS & emptionis Contractus non ideò præcisè dicitur illegitimus quòd resvendita potest ad certum tempus redimi seu retrahi Lege super hoc constituta. Dicentes oppositum condemnarent supremum Legislatorem Deum in Legibus suis judicialibus datis per Moysem populo Judæorum, sicut est textus apertus Levilici. xxv. mox allegatus, ubi patet quòd vendens hereditatem poterat redimere, immò & fine redemptione revertebatur hereditas in anno jubileo. Cunita, inquit, regio possessionis vestra sub redemptionis conditione vendetur. Ibid. \$. 24. Hac autem Lex inducitur hic, non quod obliget pro nunc populum Chrittianum, nisi quòd noviter institueretur per Legislatorem legitimum in ista patria vel in illa, ficut & factum est de multis Legibus judicialibus Legis antique; quemadmodum prætereà Leges Civiles non arctant in l'oro Ecclesiastico, nisi pro quanto per Legislatorem Ecclesiasticum firmatæ sunt: sufficit autem ad propositum monstrasse per licitam Legem veterem veritatem nostra considerationis, quòd scilicet de Lege puræ divina & naturali, contra quasagere nusquam sas cst, non habetur quod de ratione venditionis licitæ sit, quod non valeat redimi res vendita, sic quòd non interponatur conditio redimendi Lege publica vel privata voluntate.

#### Consideratio Septima.

VENDITIONIS & emptionis Contractus non ideò præcisè dicitur illegitimus, quia pactum potestatis redimendi rem venditam ad tempus certum vel incertum vendens & emens interpoluerunt. Sequitur ex præcedenti, quia si justa Lege publica potest hujustinodi Contractus fieri, non repugnat Legi divinæ vel naturali quin ita ficri possit Lege vel conventione privata; quidquid sit alicubi de prohibitione positiva.

#### Consideratio Octava.

VENDITIONIS & emptionis Contractus non ideò præcisè dicitur illegitimus Jure divino ac naturali, dum propter libertatem redemptionis venditæ rei, ipsa minori pretio venditur vel emitur. Deducitur primo per institutionem Legislatoris publicam, li fiat ex hoc mensuratio pretii secundum ampliationem Dominii super rem emptam: constat enim quòd in casu considerationis cedit res empta ipsi emptori in minus amplum Dominium, quam si non posset redimi, & e contra venditor non ita plenè denudat se totaliter à Dominio sur rei quam vendit. Si igitur potest pretium augeri dum jus vel Dominium est pinguius, latius & uberius; Dominio diminuto potest & pretium diminui. Pro quo facit textus Levitici. xxv. qui sic habet. Quanto minus tempus numeraveris, tanto minus emptori constabit. Confirmatur ex consideratione Contractus, qui est locatio vel conductio, ubi fit translatio solius usus, retento Dominio: quis enim nesciat temperari vel augeri pretium juxta temporis eus, emptor possidebit eam & posteri ejus in perpetuum, D& usus commoditatem majorem vel minorem? Elicitur ex praemissis hæc veritas, quod non est de intrinfeca ratione venditionis aut emptionis, quod fiat fine lucro alterius partium & sinc spe vel pacto redemptionis scu retractionis per vendentem aut ejus caufam habentes. Sequitui nune videre quid de Jure positivo sit, vel esse potest de ratione Contractuum. Et hoc in tertio Quaternario confiderationum.

TER-

### TERTIUS QUATERNARIUS.

#### Consideratio Nona.

A R BITRIO Legislatoris subjacet Contractuum modificatio, limitatio vel amplificatio. Deducitur ex hoc, quod ad Legislatorem spectat Legum insti-A tutio. Formalis autem ratio Contractuum confistit in conformitate ad Leges, ficut patet ex definitione Contractûs, quæ est commutatio civilis legitima, id est conformiter ad Leges facta. Unde Contractus Matrimonialis de quo minus videtur, cum sit de Jure naturali, subjicitur tamen arbitrio Legislatoris, scilicet Papæ vél Ecclesiæ; alioquin non posset fundari illegitimatio quarumdam personarum ad Matrimonialem Contractum: immò & arbitrium tale Legislatoris extenditur ctiam ad Forum conscientiæ & Pænitentiæ, ut non quilibet peccator possit se cuilibet Sacerdoti subjicere, ad consecutionem Sacramentalis Absolutionis.

#### Consideratio Decima.

ARBITRIO Legislatoris fas est, quando expedit & decet, Contractus aliquos nunc validare, nunc invalidare pro temporum, locorum personarum & B aliarum circunstantiarum variata qualitate. Deducitur primò per exemplum Legislatoris supremi Dei, qui licet multa judicialia statuerit in antiqua Lege pro regimine populi Judaici; nihilominus sic temperavit illa judicia tempore Legis Evangelicæ, quòdilla commissit illis quibus ait. Qui vos audit, me audit. Luc. x. Et per Apostolum suum. Omnis anima potestatibus sublimioribus subdita su. Rom. xIII. Et ad hoc est sententia concors omnium Doctorum, immò totius Ecclesiæ. Unde qui diceret hoc argumentum esse validum: Lex antiqua judicialis sic vel sic dicebat, præcipiendo vel prohibendo; ergo taliter nunc agere Christiani tenentur, falleretur; quoniam hæc consequentia nedum falsa est, sed hæreticalis. Ex quo sequitur hæc veritas, quòd dùm redimitur hereditas vendita, non est necessarium deducere fructus medios perceptos, nisi hoc alia Lege quam antiqua suerit institutum.

# Consideratio Undecima.

ARBITRIO Legislatoris humani non est possibile quossibet Contractus ita suis Legibus moderari quin subsequi posset multiplex abusus. Sunt ad hoc authoritates Jurium plures, & experimento quotidiano cognoscimus; non tamen frustra conatur Legislator ad moderationem Contractuum, dum facit quod in se est, ad præclusionem abusuum, condendo Leges universaliter positas, quæ quales esse debeant, Isidorus ponit. Nihilominus observandum est illud comicum. Ne quid nimis. Et illud Sapientis: Noli esse justus ni-mis. Eccle. VII. 17. Videmus enim in pluribus, quod multiplicationes institutionum & pænarum sic involvunt populos, quod fit eis jugum intolerabile & involutio laqueorum. Exemplum datum est alibi in materia simoniæ, & hic potest accipi in materiis usurarum, quibus dum quæritur aditus præcludi, con-Dei non sunt usurarii nec illiciti, & essent utiles tam Reipublicæ, quam personis. Exemplum est prætereà de casibus in Foro Pœnitentiæ, & similibus aliis, de quibus alibi.

# Consideratio Duodecima.

ARBITRIO Legislatoris convenit nedum Leges in Contractibus ponere; sed positas interpretari,

non tantum doctrinaliter ut Jurisperiti possunt, sed authoritative & judicialiter. Est itaque Legislator tanquam Lex viva, director & epikeies; dum & ubi provenit circa Leges difficultas ex circunstantiarum varietate, quæ sunt innumerabiles, nec cadere possunt sub arte vel Lege; quia per accidens sunt. Hinc est illud vulgati Auctoris.

Ipfa etiam Leges cupiunt ut Jure regantur.

Elicitur ex his altera veritas, quòd ubi super bonitate vel malitia quorundam Contractuum difficultas talis exoritur, qualis non potest doctrinaliter determinari; recurrendum est ad arbitrium vel interpretationem Legislatoris, præsertim Supremi & Ecclesiastici, qui censetur habere Jura nedum humana, sed Divina in scrinio pectoris: & ubi Papa deficeret, Concilium generale habet supremum judicium juxta veritatem in generale Concilio Constantiensi determinatam, & in hac Lege Divina immobiliter fundatam. Si peccaverit in te frater tuns, &c. sequitur, die Ecclesia. Matth. xvIII. 15. Subjungamus in speciali de usurario Contractu sub quarto Considerationum Quaternario.

#### QUARTUS QUATERNARIUS.

#### Consideratio Decimatertia.

V Sur Arius Contractus repugnat Legi Divinæ & naturali, sic quod ex suo genere malus est, nec potest benè fieri. Exemplum de mendacio ponunt aliqui, & ad hoc est sententia communis Doctorum. Unde & Philosophus naturale judicium sequens, posuit contra naturam esic, ut nummus nummum pariat. In Psalmis quoque & Prophetis satis innuitur: si quis ad beatitudinem velit introire, quod pecuniam suam non det ad usuram. Christus denique dixit: Date mutuum nihil inde sperantes. Luc. vi. 35. Et ad hoc sunt congruentiæ plures datæ per Doctores propter inconvenientia quæ Reipublicæ provenirent ex usuris, si licitæ dicerentur. Unde & homo nascitur ad laborem, ficut habetur Job. v. 7. Est ergo contra naturam hominis ut fine labore velit vivere, quod fit in usu-Cris; nam & Adam in statu innocentiæ positus erat in Paradiio, ut operaretur & custodiret illum. Gen. II. 17. & post peccatum dictum est illi: In sudore vultus tui vesceris pane tuo. Ibid. III. 19. Quin ctiam recipientes ad usuram, dum pecuniam promptam inveniunt, faciliùs consumunt & exponunt & otio vacant, & tandem gravi pauperie per æs alienum consumuntur. Veruntamen ista & consimiles rationes deducentes ad inconvenientia, non videntur satis convincere volentem protervire: quia poneret ex adverso multos casus in quibus magna utilitas & quasi necessaria sequeretur, tâm in dante quâm in recipiente, sicut allegant aliqui de mendacio officioso, & alii de simplici fornicatione. Dicerent insuper verbum Christi non esse Præceprum, sed Consilium; similiter ad illa quæ subjungit & præmittit, dum prædictum verbum dixit: Date mutuum. Nihilominus veritas ista tenenda est tanquam ex Fide & Ecclesiastica determinatione, sicut & de mendacio, quod non possit benè sieri; quia per doctrin demnantur multi Contractus, qui fecundum Legem Doppositam qualis suit apud Græcos multos, si admitteretur officiosum mendacium, tota Scripturæ sacræ (sicut dicit Augustinus) vacillaret authoritas, immò deperiret fidelitas & fidelis convictus apud homines: non enim oportet propter utilitates quæ per accidens possunt accidere, ea dicere bona, quæ per se & de suo genere mala sunt, & quæ confestim nominata sicut Aristoteles loquitur) sunt involuta malitià; sicut furtum quod est contrectatio rei alienæ, benè sieri est impossibile; quamvis furtum possit fieri non furtum,

Digitized by Google

accedente confensa Domini. Similiter diceretur quod columnius Contractus invalidus est per Legem superiorem Divinam, & ita illegitimus est, ut fit furto fimilis, dum pocunia ultra sortém recepta, contrectatur invito Domino saltem principali, scilicet Deo, quæcumque sit voluntas recipientis ad usurum, quæ verifimiliter est involuntaria per se, sed voluntaria per accidens, sicut est in projeciente merces immenente nau- A monia simoniam, licet non simoniam posset punire fragio, & ficut confensus in Matrimonium per memin cadentem in constantem virum, qui consentit ne mentiatur vel moriatur: est enim consensus iste invalidus ad Matrimonialem Contractum. Similiter diceretur de usurario Contractu, quamvis non sit evidenter oftensum, quin maneant difficultates satis multa.

## Consideratio Decimaquarta.

IJSURARIUS Contractus sicut in antiqua Leg toleratus est, its posset in nova permitti; sed sub certis modificationibus; non quidem ut esset licinus, sed ne deterius eveniret. Exemplum de Libello repudii, in antiqua Lege permisso, qui nunquam suit licitus: sie permittebantur dare ad usuras, non proximis fuis, sed alienis, quamvis super hoc sit varia B Doctorum locutio, propter verbum Ambrofii. Unde textus Dem. xxIII. 19. fic habet. Non fanerabis frame two ad usurame, nec fruges, nec quamlibet aliam rem, sid alienis. Exemplum prætereà de meretricibus, quæ tolerantur, non approbando quod faciunt; sed non puniendo. Quo circa posset inquiri, si tolerantia talis sufficiat ut usurarius faciat lucrum supra sortem esse fuum, sic quod non teneatur ad restitutionem, licet peccet, ficut meretrix non tenetur ad restitutionem pecuniæ lucratæ per traditionem fædi usus sui corporis, invito Domino, scilicet Deo. Responsio forte danda esset secundum duplex Forum, scilicet conscientiæ intrinsecum & extrinsecum duplex, unum Ecclesiæ aliud secularis politiæ.

# Confideratio Decimaquinta.

J SURARIUS Contractus habet fieri principaliter in mutuo pecuniæ: dicitur enim usura quasi usus æris. Mutuum verò dicitur, quia de meo facio tuum. C nis in personas & de heredibus ad non heredes, præsertim Et hoc præcipud contingit in pecunia, in qua dominium & usus rationabiliter distingui non possimt; quoniam usus pecuniae est ejus consumptio, & ita dominium transit cum usu. Propterea manischatur iniquitas usurarii; quia de pecunia que non est sua, sed alterius facta per mutationem, suscipit incrementum pecuniæ, quam exigit ultra fortemvel aliud emolumen-tum ex pacto. Utrum autem fine pacto committeretur ufura, faltem in Foro conscientize, distinguendum effet pro varietate casuum & intentionum :\(\sigma\) constat enim quod recipiens mutuum, tenetur per Legem amicitia & benevolentia fuo neuruanti quandam amicabilem benevolentiam, quien potest intendere & exspectare ille qui mutuum det, ctiam per exhibitionem exterioris boni vel officii, ut quod in casu simili recipiet ab illo mutuum vel aliud amicitize bonum. Nec irum cum in simplici & liberali dono fic inveniatur, dum tamen principalis intentio fit donare, ctiam ubi D quie fi Lex justa potest dari de facultate redimendi, spes redonationis vel redditionis nulla esset: sic ad propositum de mueno, ubi nihil sperandum est, juxta verbum Christi, supple principaliter vel ex pacto; quoniam pactum de recipiendo est pecunia mensurabile, & its mutui Contractus inficitur.

# Consideratio Decimasexta.

TSURARIUS Contractus nominatur aliquando talis apud Doctores, vel populum vel Legislato-

rem, qui propriè & ex suo genere non est usurarius. Occurrit exemplum simile de simonia, de qua solet fieri distinctio, quod quædam simonia est prohibita, quia mala; & quædam mala, quia prohibita; quæ distinctio sanum & scientificum requirit intellectum; quia juxta veritatem nihil est malum, nisi quia prohibitum. Proptereà Papa non potest facere de non fivel prohibere sub pœna veræ simoniæ debita. Sic in proposito, dum Legislatores attenderunt Contractus varios fieri, vendendo vel emendo, locando vel commodando in detrimentum Reipublicæ, & in fraudem & favorem usurarum propriè dictarum, prohibuerunt hujusmodi Contractus illicitos & pernitiosos Reipublica sub pœnis usuræ debitis, præcipuè dùm satis constat ex operibus de mala & fraudulenta intentione contrahentium; ubi si constaret vel constitisset Legislatori de bona & simplici & pura intentione contrahentium, aut non tulisset tales Leges prohibitorias, aut à suis Legibus istos tales excepisset tamquam verus epykeies & director Legis. Sequitur videre de potestate Legislatoris in moderandis Contractibus Lege positiva sub quinto Considerationum Quaternario.

#### QUINTUS QUATERNARIUS.

## Consideratio Decima septima.

Usta Lege potest institui in aliqua Patria, ut nulla fiat venditio reditualis perpetua, quin possit redimi, uno modo vel alio, ad tempus vel ad semper. Apparet hæc veritas ex dictis in sexta Consideratione per textum Legis antiquæ, quæ tunc utique fuit rationabilis, & cujus similis potest noviter institui: si quis autem dixerit in antiqua Lege cautum esse, ut dùm redemptio fieret, deducerentur fructus recepti medio tempore, & ita deberet statuere Lex justa, quæ redemptionem hereditatis venditæ concederet. Fatendum est quod hoc posset; attamen si non siat, nihilominus poterit esse justa, si pro qualitate Patriz & Reipublicæ cum circunstantiis ceteris videatur expedire; ut videlicet fuccurratur ex una parte indigentibus pecunia prompta, & provideatur ex altera parte ne distrahantur hereditates & instabiles fiant de persoin Feudis. Proptereà reperitur ut in pluribus nullam esse venditionem maximè hereditariam, quin Lege statutum sit vel consuetudine firmatum, ut saltem infra annum & diem venditor vel proximus suus possit retrahere pro simili summa, non deductis etiam fructibus interim receptis. Qua in re firmatur unum dictum priùs & memoriter habendum, quòd non est de intrinseca ratione venditionis vel emptionis impotentia, vel non facultas redimendi.

#### Confideratio Decima octava.

Usta Lege potest in aliqua patria prohiberi ne fiat in Contractu venditionis & emptionis pactum inter partes de facultate redimendi. Posset alicui prima facie videri repugnantia istius dicti ad præcedens, quomodo non crit fas partibus pactum facere? Sed responsio facilis est, si consideretur intentio Legislatoris ad prohibitionem talium pactorum personalium; ne videlicet data libertate abutantur in fraudem usurariam: interest enim Legislatoris ne quilibet passim abutatur re sua. Undè & apud paganos ctiam Philofophos Stoicos, nominatim etiam apud Massilienses, qui fentiebant (licet erronée) hominem seipsum licitè posse occidere propter infortunium vel evadendum vel eavendum, Lex erat, ne hoc quisquam faceret sine

fudicio publicæ authoritatis. Sic in proposito & similibus multis dici potest, quòd aliqua licent Lege puplica quæ non licent authoritate propria.

# Consideratio Decima nona.

Us TA Lege potest institui pretium rerum venalium tàm mobilium quam immobilium, tam censua-A lium quam non censualium, feudalium & non feudalium; ultra quod pretium non liceat venditori exigere, immò nec emptori dare, maximè privata voluntate. Cum itaque pretium sit in Contractibus tanquam medium adæquativum, & difficile sit tale medium semper invenire, propter affectiones varias & corruptas hominum; prorsus expediens est ut illud medium capiatur prout sapiens judicabit, sicut loquitur Aristoteles de medio virtutis. Nullus autem debet censeri sapientior in regimine Reipublicæ quam Legislator. Proptereà spectat ad eum præcipue quantum possibile est, justum pretium statuere, quale non licet transgredi privata voluntate, quæ debet coërceri vel ligari prout Reipublicæ deposcit utilitas. Et utinam pretia sic omnibus rebus essent imposita, quemadmodum videmus in pane & vino: quot evitarentur altercationes nedum inutiles; sed perjuræ & impiæ, quas experi-B mur fieri quotidie inter ementes & vendentes? quòd non fieret si unico verbo & absoluto statim diceretur pretium; ut ulna panni tantum valet, modium bladi tantum valet, hac cada vini est hujus pretii, hic caseus tanti, & ita de similibus; tunc daret pretium qui vellet, qui nollet, abiret altercatione dimissa. Difficile est fatemur; sed tam salubriter factibile apud homines bonæ voluntatis, quibus ex hoc esset pax & gloria Deo.

# Consideratio Vigesima.

JUSTA Lege potest institui aut permitti tanquam licitum & expediens in certis casibus pro qualitate personarum, quòd fiat venditio & emptio legitima cum expressione pacti de redimendo, & procerto pretio etiam minori quam res emeretur vel venderetur sinc tali pacto. Ponamus, exempli gratia & rei quam agimus, duas aut tres generales circunstantias, C quæ non finguntur, sed reperiuntur in multis partibus. Constitutum est à Legislatore & consuctudine servatum in una Patria, quòd nemo vendat censum annualem perpetuum, quin possit redimi totiens quotiens. Statutum est prætereà certum pretium, ut pro denario quindecim. Hoc totum licet, ut patet ex prædictis. Sunt in illa Patria, ficut esse debent, Ecclesiastici plures nolentes mendicare; sed de reditibus in communi vel proprio vivere, & hoc utique licitum est juxta determinationem Christi & Apostoli & obfervationem totius Ecclesiæ: Dignus est enim operarius mercede sua. 1 Tim. v. 18. Denique detrahentes Ecclesiasticæ dotationi propter hoc damnati sunt ut hæretici, etiam novissimè in Concilio Constantiensi. Et hæc est causa quæ Martyrem Thomam secit. Addamus consequenter sicut res habet, quòd non inveniunt Ecclefiastici prænominati possibilitatem faciendi per se vel per alios assignationes quorumcumque redituum, nisi facta D redimendi. Quæstio est, si dictus Contractus sit usupactione de facultate redimendi; nihilominus plus cuperent invenire si possent, etiam cum majori pretio, cum pura insuper & simplici intentione vacua ab omni quæstu, nedum usurario; sed quomodo libet illicito vel illegitimo. Quæritur quid agendum sit apud Ecclesiasticos hujusmodi? Si nolint emere propter scrupulum, vel ne videantur dare scandalum in favorem usurariorum, ipsi patientur famem, nec subsistent; sed necessario dispergentur, & ita & Missarum & aliorum obsequiorum Divinorum cultus remanebit.

Istud autem inconveniens nullus Legislator Ecclesiasticus vel secularis piè diceret tolerandum, saltem de Ecclesiasticis ab antiquo constitutis & approbatis, quorum fundatio seu dotatio etsi suisset à principio sufficiens, delapsa est in diminutionem intolerabilem, non sua sed temporum malitia. Si verò concedatur quòd uti possint emptione, modo qui dictus est esse licitus, immò legitimus id est Lege constitutus, tunc habemus propositum. Resolventes igitur materiam ad paucos & claros terminos,& dimissi ex industria allegationibus, ut veritas nude & aperte se manifestet in pace cordis & in lumine rationis, quòd est lumen vultus Dei signatum super nos; concludamus ex præmissis quòd sas est unicuique uti re sua prout sua est: patet ex terminis, quia est prædicatio definitionis de definito, vel è contra: aut sic sas est, & licet unicuique uti resua prout voluerit in emendo, vendendo, locando, dando, mutuando, &c. & capitur uti contra abuti. Patet istud ex terminis; quia detur casus in quo quis non potest uti re sua, jam respectu casus illius non est sua: vel sic; fas est unicuique tanto jure uti re sua, quanto jure res est sua : vel sic; sas est unicuique uti re sua sicut voluerit, nisi pateat prohibitio legitima; in quo casu jam res non dicitur esse sua. Hinc dictum est ab aliis quòd nihil tàm naturale, quàm ut quilibet utatur re sua.. Et sundatur in Lege naturali de dilectione proximi, & in his duobus Mandatis, Quecunque vultis ut faciant vobis homines, & vos facite illis, & quod oderis ab alio ribi fieri, alteri ne feceris: nullus enim velle debet quod impediatur ab usu rei suæ, nisi Lex Dei sit ad oppositum in hoc vel in alio casu immediate vel mediate. Dicitur immediate, propter Legem Evangelicam. Dicitur mediatè, propter Leges positivas rationabiliter latas per gerentes vicem Dei.

# SECUNDA PARS RINCIPALIS:

Qua ponit casum actum in quedam Monasterie exponens circumstantias & singula qua in emptione reddituum peracta dignoscuntur.

Ost materiam de Contractibus resolutam per definitiones & modos fignificandi metaphysicales & Theologicos usque ad genus generalissimum quòd est justitia, & hoc sub viginti considerationibus; descendendum videtur ad particularem casum: deinde circunftantiæ notabuntur quò faciliùs & veriùs possit factum, vel unde Jusoritur sciri. Traditus est autem talis casus. Communitas alicujus terræ licentiam habet à Domino suo de certa impositione facienda fuper his quæ venduntur infra fuos fines, ut pro qualibet libra duos denarios, & quod super hujusmodi obventionibus possit certum annuum censum vendere, addita tamen facultate redimendi, pretium quoque statutum est quindecim, pro uno. Quoddam Monasterium emit ab hac Communitate, jus recipiendi centum florenos annuatim pro duobus millibus florenorum, in numerata pecunia datis, & adjecta facultate rarius, vel alius illicitus.

Nunc igitur circunstantias explicemus.

Prima circunstantia est ex parte ementium, quorum vita rationabiliter præsumere facit, quod non in fraudem usurarum vel illiciti quæstus vellent inire Contractum aliquem scienter usurarium, etiam pro morte temporali.

Secunda quia parati fuerunt & funt stare judicio peritorum, ficut & ab initio & consequenter consulucrunt plurimos, tàm in viva voce quàm per schedulas & scripturas; quorum suit consilium, quod licitus erat eis Contractus suus, immò fortassis esse potuit quòd ille vel similis erat eis debitus, ne desolaretur Monasterium, cui succurrere debitum habent, nec aliter

Tertia circunstantia, est quòdultra pretium solitum per Dominum Patriæ conflitutum, legitime tradiderunt quartam partem, & quantum dedissent pro reditibus perpetuis. Et supponitur quòd augmentum A pretii fuerit de consensu Domini vel verè vel interpretativê.

Quarta: quòd venditio tam efficax fuit ex parte corum, tam in voluntate quam in opere translationis, quod nullam sibi retinuerint facultatem retrahendi pre-

Quinta circunstantia, est paupertas ementium, immò desolatio, si non invenirent venales reditus, quos mallent esse perpetuos; sed non inveniunt, obstante circunstantia Patriæ, in qua prohibitum est Lege superioris Domini ne fiat venditio redituum perpetua;

sed semper cum facultate redimendi.

Sexta: quod si vellent procedere usurario titulo plano vel palliato, reperirent pro pecunia data in pretium vendiditionis longe ampliorem censum annualem; ut si positissent in cambio usurario mille francos, habuissent centum francos annuatim vel ampliùs, ubi non habent pro duoeos neque fraudem usurariam committere, neque scandalum ut abaliis committatur dare, quòd bene notandum est. Deinde possent induci ex parte vendentium certæ circunstantiæ seu causæ pro justificatione Legis conditæ quæ dicta est, ne scilicet distrahantur hereditates, aut ne Communitates perpetuis reditibus oneratæ tandem depereant. Addita est prætereà limitatio pretii, sicut potuit rationabiliter institui. Data est insuper licentia Continunitati vendenti de qua loquitur casus, quòd imponeret duos denarios pro libra, ad evitandum fortassis gravius inconveniens de diminutione monetarum, sicut experimur esse graviorem quam impositiones seu vectigalia, quæ sunt nervi Reipublicæ secundùm Ciceronem. Ampliùs non est leviter præsumendum, quòd vel Dominus Patriæ illius vel Communitates fint immemores falutis fux, quin bona intentione & bono fine fecerunt ea quæ fecerunt, vel observant, ex quo de se non sunt illicita; sed possunt bene & salubriter fieri, quamvis etiam possent abusus commit-C nisi solvat in illo termino, obligabitur solvere pecuti: sed super illis non est habendum judicium temerarium per alios, specialiter per Ecclesiasticos. Illud Apostoli potius observandum est, nihil inquirentes propter conscientiam. 1 Cor. x. 27. Ét illud Christi. Nolite judicare. Matth. vn. 1. Et illud Juris. Quilibet

prasumendus est bonus, cum similibus multis.

Eliciuntur ex prædictis circunstantiis Propositiones quæ sequuntur. Et consequenter regulæ sequuntur per modum conclusionum, rectificantes emptionem & distinguentes à mutuo, pro decisione materiæ.

# SEQUUNTUR PROPOSITIONES.

# Propositio Prima.

PREDICTUS Contractus non est mutuum, nec per modum mutui. Patet ex quarta circunstantia principaliter junctis aliis.

# Propositio Secunda.

Prædictus Contractus non habet speciem mutuivel favoris usurarii. Patet ex omnibus circunstantiis, præsertim tertia & sexta.

Tomi III. Pars I.

## Propositio Tertia.

Praedictus Contractus non est usurarius. Patet ex præcedentibus & ex usuræ descriptione, quæ secundùm Doctores non nisi in mutuo invenitur. Unde si fiant alii Contractus illicitis modis, etiam pejoribus quàm fit usura, non tamen usurarii dicendi sunt.

# Propositio Quarta.

Prædictus Contractus non est illegitimus Lege divina vel naturali. Et ita fi debeat illegitimus dici, oportet Legem oftendere positivam irritantem hujusmodi Contractum, quæ nondum palam oftensa est: quod si quis dixerit Contractum esse prohibitum Lege divina vel naturali, oftendat illud; fibi enim incumbit probatio, sed attendat ubi reperiat. Deinde sequuntur Propositiones in casibus aliis particularibus, unde sumi possum rationes vel similitudines ad justificationem nostri casus. Et sit hace Propositio quinta in ordine.

# Propositio Quinta.

Si quis bona intentione vendere vel emere rem alibus millibus Francis nisi centum Francos. Et hinc patet B quam primo simpliciter, deinde dare gratiam quod res vendita vel empta possit retrahiad tempus, velad semper, hoc poterit ficri nedum licitè, sed meritoriè. Patet ex terminis: quod si quis dixerit, magnum temporis lapsum requiri ut hæc fiant, primo venditio, deinde facultas redimendi; animadvertat quanta sit celeritas voluntatis humanae, præsertim in hominibus spiritualibus & abstractis, ita ut conjuncta realiter, possit intentionaliter dividere & pretiosum à viliseparare; sicut in odio & amore peccantium, peccatum separat à peccante; peccans amatur, oditur peccatum, quantò magis hoc fieri poterit in his quorum quodlibet per se licitum esse potest, sicut in proposito, & maxime quoad Forum conscientiæ & ad Deum.

# Propositio Sexta.

Si quis præstet pecuniam alicui per mutuum usque ad certum terminum cum adjectione pœnæ, quod niam ultra fortem; hoc in casu poterit bona intentione & charitative ficri & pœna recipi. Patet in censibus pluribus tali pacto solvendis: est autem bona intentio, si mutuans mallet habere pecuniam suam in termino quam alter incurrat pœnam in differendo quia forte tunc indiget pecunia sua, & remanere vult

# Propositio Septima.

Si quis necessitate compellatur recipere ad usuram aliquam pecuniam, ne fortè damnificetur in quadruplo vel in rebus, sive in vita; talis potest sine peccato recipere ad usuram. Doctores in hoc conveniunt, salvantes quod mutuum recipiens non communicabit cum usurario in peccato suo: & ita erit hie Contractususurarius, & usuræ peccatum, in uno tamen contrahente. D Notetur declaratio per simile ad Divinam Providentiam, quæ benè utitur malisalienis. Si autem ex hac radice & prioribus possit justificari casus noster ex parte ementium, quidquid fuerit de vendentibus, poterit intelligens judicare.

# Propositio Octava.

Si quis vendat bladum vel vinum vel aliquid hujufmodi ad credentiam pro majori pretio, quam esser

venditurus in prompta pecunia; & hoc faciat ex fincera & pia intentione succurrendi proximo, non vexando eum, quin mallet minorem promptam pecuniam: non videtur Contractus illicitus esse vel usurarius, saltem in Foro conscientiæ. Patet ex Lege charitatis & ex Jure dominii; nisi forte diceretur quod superior Lex invalidavit omnes Contractus tales pro-Itate cujuslibet transferre pecuniam suam in alterum per fortem taxillorum propter hujusmodi invalidationem,& ita diceretur de multis Contractibus: quia (ficut dictum est) decisio finalis unde aliquid dicitur meum vel tuum, depender ex Legibus nedum Divinis, sed positivis. Proptereà consilium habendum est, nedum à Theelogis, sed à Canonistis; qui si discordare videantur, Lex Evangelica seu Theologica tamquam Architectoria, Judex erit vel epikeies seu gnomica vel interpretativa. Rursùs addantur Propositiones duodecim facientes ad elucidationem tâm casus propositi, quâm aliorum in materia Contractuum, si priùs hanc regulam ex prædictis elicuerimus. Contractus qui de suo genere & ex circunstantiis debet esse gratuitus, sicut est mutuum, non inficitur, si recipiatur aliquid velut ultra fortem altero quatuor modorum, videlicet si fiat pro salvatione sui interesse, aut pro negligentiæ punitione, aut gratia benevolentiæ, aut pro sola propriæ vexationis redemptione.

# Propositio Nona.

Censualis Contractus de se & de suo genere licitus est, in multis casibus. Patet in fundationibus Ecclesiarum. Patet in concessione quam quis facit de resua. Patet cum aliqua Ecclesia eximitur à Jurisdictione Episcopi. Patet ex usu quotidiano. Patet denique per confessionem adversariorum, qui Leges suas & Jura ad hoc multipliciter introducunt. Sed omittitur allegatio; quia nescientibus Leges & Canones vana esset; scientibus autem, superflua vel arrogans videretur, maximè cum non sit præsens intentio aliena dicta carpere contentiosa argumentatione, nec positivis Juribus principaliter inniti, sed Divinis.

#### Propositio Decima.

Censualis Contractus si fiat ad vitam, non ex eo redditur de se & ex suo genere vitiosus: præsupponi-C tur autem quòd & intentio sit recta, sicut esse potest conformiter ad Legem divinam & pretium conveniens, juxta Patriæ mores & Leges, attento quòdibi est probabilis incertitudo lucri vel damni, quam Juristæ mul-

Concurrent etiam conditiones venditionis & emptionis, quoniam pecunia est pretium quod vendens recipit. Jus autem recipiendi annuatim certum reditum in pecunia vel alia re pecunia mensurabili, est ibi merx: secus fortè esset si censualis reditus annualis suturorum annorum simul ei statim solveretur, ubi fraus esse potest. Concurrit hæc eadem ratio pro justificatione redituum perpetuorum, quia non simul eveniunt: res autem minùs valet dum expectatur in longum, quàm dum præsens obtinetur. Dicunt igitur concedentes hanc partem, mirum videri si possunt licitè emi reditus in perpe-D tuum, & nequaquam ad tempus vel ad vitam, cum ibi possit esse verus venditionis & emptionis Contractus, juxta considerationes primæ partis.

#### Propositio Undecima.

Censualis Contractus propter spem lucri majorem vel probabiliorem in uno contrahentium quam in altero, non ideò redditur vitiosus. Fertur hoc esse Legis autoritas allegata etiam per Canonistas, quod res tantum valet quantum vendi potest, & quod licet in Contracti-

bus se decipere; sed Theologi, quibus ad certam regulam loqui fas est, nomen deceptionis pro licito non libenter assumerent: conveniunt tamen in hoc quòd non omnis excessus lucri vel damni reddit lucrantem & lucrari sperantem reum peccati, præsertim mortalis; alioquin non salva esset omnis caro: attento quòd æqualitas Justitiæ commutativæ de re ad rem, sicut de pter speciem mali vel sequelam; sicut non est in pote-A pecunia ad pecuniam in cambio, vel de pretio ad pretium, non est punctualis vel indivisibilis, sed multam habet latitudinem, infra quam potest magis vel minùs dari de pretio fine Justitiæ læsione, immò & sæpe sine restitutionis obligatione; quamvis de restitutione varius apud Doctores sit sermo, dicentibus aliquibus, quòd nisi sit defraudatio ultra medium justi pretii, defraudans non tenetur ad restitutionem. Et in hocsatis concordant omnes dicentes verum esse in Foro exteriori propter irritationem Legislatoris; sed de Foro conscientiæ nulli dubium quin defraudans tenetur confiteri. Utrum autem obligetur restituere, non est ita clarum nec concordatum apud omnes, præsertim Theologos: non enim videtur necessarium quod ubi concurrunt mutuæ voluntates vendentis & ementis ut res fuas commutent in alterutrum, quòd furtum committatur vel rapina, juxta illud: Scienti & consentienti non fit injuria neque dolus, præcipuè dum sciens & volens est sui juris in sua re; quod dicitur propter pupillos & B similes, & dum consensus non est Lege irritatus, sicut in deceptione ultra medium justi pretii: si prætereà consensus sit absolutus non solum conditionalis aut secundum quid, sicut Aristoteles loquitur de projiciente merces in mare, & de consensu metu mortis extorto, aut per errorem fraudulentum inducto; quoniam ignorantia caufat involuntarium, vel in toto vel in parte.

#### Propositio Duodecima.

Censualis Contractus non videtur ex eo reddi de suo genere vitiosus, quia redditur de novo, vel propter hoc quòd constituitur in rebus vel personis aliis à persona contrahente, puta quia dicit emptor. Tu constitues tales reditus in tali possessione velservo: stante enim simili intentione nihil videtur referre an census sit jam constitutus, vel de novo licitè constituitur. Ut si noviter reditus aliquis perpetuus emitur, refert si statim constituatur census annuus decem florenorum, plus quàm si modò statutus post decem annos alteri contrahenti venderetur. Exemplum aliud, si Communitas aliqua, autoritate sui Principis mota, rationalibus causis constituit certam impositionem super rebus vendendis infra terminos suos; quid refert si statim eodem contextu constituant centum florenos annualis reditûs fuper hujusmodi impositionibus, vel si faciant hoc lapso decennio. Et quoniam in hac materia & similibus moralibus dictum Augustini, Tene certum & dimitte incertum, conscientias multorum præsertim simplicium & timoratorum scrupulis variis inquietat, molestat & in perplexitatem quandam trahit, additur sequens Propositio.

#### Propositio Decima tertia.

Argumentum sumptum ex consilio, vel dubio unius Doctoris, quod in illo dubio contrahere, sit peccatum mortale, non est efficax, sed temerarium & negandum.

Oportet enim in certitudinem esse non tantummodò scrupulosam, levem & formidolosam; sed valde probabilem priusquam agere, ca stante, peccatum mortale judicetur: sic enim dictum Sapientis intelligitur: Qui amat periculum, peribit in illo. Eccli. III. 27. Itaque non quodlibet dubium facti sufficit ad causandum peccatum mortale, si quid agatur illo dubio stante; ergo nec quodlibet dubium Juris. Assumptum patet in casu cujusdam Decretalis. Si mulier uxorata incipiat per novam informationem dubitare an attineat viro in gradu prohibito, quo dubio stante quærat vir debitum; quid aget uxor? Si neget, est in casu transgressionis injustæ, si non attineat viro suo; si concedat, est in peccato mortali luxuriæ. Ponatur alius casus qui est creberrimus, quod dubium sit apud Doctores aliquos ex una parte quod hoc debeat agi, dicentibus aliis in pa- A matici interrogati: cur istud vocabulum sic aut sic siri numero, quod oppositum sieri debet, sicut in sacto schismatis contendentium de Papatu sæpe suit. Rursùs in materia Fidei cum Doctores dissentiunt, licitum est ante determinationem Ecclesiæ sæpè tenere unam partem vel alteram. Rursùs induci potest materia insolubilium, ut si Titius jurct se accepturum Bertam in uxorem, si primum verbum quod dixcrit, fuerit verum, & nullo modo accipiet si suerit salsum: tunc dicat hanc solam propositionem, tu non accipies me in uxorem, quæritur quid aget Titius? si accipiat, perjurus est, quia Berta dixit verum. Sed hæc & fimilia dimittimus exercitio Logicorum, dicentes quod probabilis certitudo sufficit in moralibus, ut non exponat se quis periculo; ut dicunt Doctores de celebrante Missam & similibus, ubi requiritur status gratiæ, quòd sufficit ad hoc probabilis conjectura: quia certitudo alia fine revelatione non habetur. prout in moralibus dicit Aristoteles sumendam esse certitudinem grossè & figuraliter; quæ certitudo non removet in una parte omnem probabilitatem vel B opinionem alterius partis, licet magis declinet ad istam vel ad aliam; quod sufficit, immò scrupulosis & formidolosis conscientiis sæpè consilium est in oppositum agere, præsertim ex imperio & consilio Do-

Proptereà consilium est quod in materia morali non ita leviter asseratur aliquid esse mortale peccatum, dum aliquis Doctor dat confilium super aliquo actu quod non fiat; maxime dum plures alii posse fieri benè dicunt, aut quod cadit sub dubio, prout in casu nostro notatum est. Ubi patet qualem labyrinthum conscientiarum timoratarum incurrimus, si quælibet opinio vel confilium Doctorum sufficit ad incertitudinem faciendam, cùm frequenter opiniones nedum variæ, sed adversæsint inter Doctores; nunc propter passiones animorum, nunc propter varios aspectus circunstantiarum, modò illarum solùm, modò aliarum, módò omnium, unde ortum est illud comicum. Quot capita, tot sententia.

Denique confilium est quod non ostendantur tales scripturæ variæ conscientiis simplicium; quoniam inde nihil proficiunt nisi ad majorem inquietudinem conscientiæ. Sufficiat eis consilium suorum Superiorum, nec in talibus legendis aut discutiendis occupent se. Postremò, juxta prædicta sumendus est intellectus Augustini, dum ait: Tene certum dimitte incertum. Superiores verò studeant providere pacificæ securitati subditorum, nedum per consilium Jurisperitorum scriptis aut verbis, sed efficaciùs per authoritatem Summi Pontificis, ut vel tollat vel moderetur vel interpretetur dubias tot perplexitates ex positivis Constitutionibus ortas, aut saltem det facultatem absolvendi transgressores Superioribus Monasteriorum & Ecclesiarum, ut quando dederit Dominus spiritum tate Papam vel suam Curiam adeundi.

## Propositio Decima quarta.

Argumentum sumptum ex illa regula, quod ubi est eadem ratio, debet esse eadem Juris decisio, non concludit in Constitutionibus positivis, nisi facta sit utrobique similis Constitutio. Pro cujus intellectu est rememorandum, quod in agibilibus aliqua sunt Tomi III. Pars I.

quorum ratio dependet immediatè & clarè ex primis principiis moralibus. Alia funt sic elongata quod non apparet ratio agibilitatis plùs in uno quam in altero; nisi superveniat authoritas constituentis & determinantis istam partem plusquam alteram: ubi tunc locum habet illud Satyrici: Sic volo, sic jubeo, sit pro ratione voluntas. Quemadmodum respondent Gramnificat? quia sic placuit impositori. Et profectò talem in operibus Dei sæpè oportet nos dare responsionem. Nunc ad propositum, stat quod duo Contractus videantur fimiles & ad fimiles effectus bonos vel malos inducentes, & tamen unus erit Lege prohibitus, & alter concessus vel permissus. Exemplum in Contractibus: constat quod in venditionibus perpetuorum redituum possunt provenire plura damna & depaupertationes per abusum vendentium vel ementium, quam sæpe veniant per mutuum cum exactione levi supra sortem, & tamen primus concessius est Legibus, alter prohibitus. Et ita de pluribus sine numero Juribus positivis. Quamvis posset assumpta regula concedi in forma, quia jam non erit eadem ratio pro decisione Juris, si unum sit Lege constitutum, alterum non; facit enim disparitatem authori-

#### Propositio Decima quinta.

Argumentum fundatum in illa regula: dum aliquid una via prohibetur fieri, prohibetur & altera; non concludit nisi dum prohibetur ipsum sactum, & non sola via. Exemplum ponatur tàm in materia simoniæ, quàm usuræ. Martinus Sacerdos vult lucrari decem francos, & Petrus etiam. Martinus recipit illam fummam pro fustentatione vitæ suæ. Petrus recipit tanquam pretium suæ Missæ; sicut Simon voluit emere potestatem dandi Spiritum sanctum, ut inde lucraretur. Martinus juste habet decem francos: Petrus injustè. Ubi manifestum est quantum operetur intentio & directio cordis, ut aliquis evitare possit faciliter simoniam cum pari seu majori lucro temporali, quàm per damnatam simoniam.

Exemplum in Contractibus. Petrus habet centum libras piperis vel alterius mercis: vendit consueto pretio pro centum francis, hæc est pura venditio, non Cusuraria. Joannes emptor volens habere promptam pecuniam, petita dilatione solutionis à Petro, vendit alteri mercatori statim suum piper emptum pro minori pretio statim habendo, ut pro octoginta francis, sicut sibi licitum est. Constat quod per istos duos Contractus Joannes venit ad similem effectum sicut secisset per immediatum Contractum usurarium, quia habet octoginta francos promptos pro centum ad credentiam: concedendum est tamen quod in istis Contractibus quorum quilibet est emptio & venditio utrobique de se licita, potest intervenire fraus in favorem usurarum pejor, quam sit usura de suo genere; non usura tamen propriè dicta.

Unde concluditur ficut priùs quantùm fit in Contractibus intentio ponderanda; præsertim in Contractibus non prohibitis expresse per Legem positivam in compunctionis, inveniant promptum remedium, & se vel in suis circunstantiis; quia tunc intentio bona non in desperationis præcipitium ruant, pro difficulcunstantiis prohibitis, ubi tamen posset rectificatio fieri in aliquo simili Contractu non prohibito Jure positivo in eadem vel alia Patria vel circunstantiis variatis.

## Propositio Decima senta.

Argumentum sumptum ex tolerantia Papævel Ecclesiæ vel ex consuctudine & præscriptione & abolitione locum habet in Constitutionibus positivis ut pofitivæ funt, & non in purè naturalibus & Divinis. Ad habeadum verò plenam hujus propofitionis intelligentiam, necessaria est cognitio quid sit de Jure pure politivo, quid de Jure Divino & naturali. Cujus rei ignorantia vel inadvertentia conturbationem involutam & perniciosam in doctrina Jurium sæpè facit: sed quantum sufficit ad præsens (quia alibi traditum est) constat quod per eassem causas res ipsa dissolvi-A quod Papa vel Ecclesia significent vel praedicent tatur, per quas opposito modo se habentes exorta est. Constat prætered quod Leges positivæ tunc soluminflituuntur cum promulgantur; & vim obligationis habent, dum moribus utentium approbantur.

Dicamus igitur quòd ubi Papa vel Ecclesia vel Legillator sciunt quòd Constitutiones suæ vel non publicantur, sed dantur oblivioni, vel non approbantur moribus utentium, sed passim sit in oppositum; Conthitutiones illæ definunt habere vim obligationis, tanquam abolitæ per non utum vel confuetudinem oppositam, quæ est non Legum omnium, sed positivarum optima interpres: alioquin tolerantia Papæ vel Legislatoris esset sibimet repugnans & populis noxia, si vellet quod Leges sux haberent vim obligationis, & tamen illas neque publicaret neque exequi mandaret. Fundantur in hac radice abolitiones Conflitutionum quasi sine numero positarum in Decretis, usuram esse illicitam quòd nullo modo potest benè sie-qua etiam tradita sunt in Conciliis generalibus, ut pri, sicut nec mendacium; ponunt consequenter Jude jejunando Quinquagetimam, vel diem Sabbati, vel quod Sacerdos celebrans habeat duos affiftentes, immò plus; quod nullus præsumat eligere Confessorem nili cum certa authoritate; cum tamen passim quilibet Saçerdos fecularis audiat in Confessione alterum Sacerdotem, quia sic est (ut dicunt) consuetudo quæ si dicatur corruptela, vix apud Sacerdotes erit salutis status: quid præterea de tot Constitutionibus & regulis positivis traditis pridem & non observatis, nunc in Religionibus, nunc in Ecclesiis Cathedralibus & Collegiatis nunc in Universitatibus & Communitatibus, nunc in ipsis etiam Juribus pænalibus diceretur; nisi velint assertores oppositi, absque ulla miseratione homines de omnistatu præcipitare per laqueos transgressionum, in damnationis interitum cum suis Pradatis atque Rectoribus, si cum tanta austeritate faciant arctam viam Domini, & prægravent intolerabili jugo cervices subditorum. Verum de hoc alibi latiùs.

# Propositio Decima septima.

Lex civilis tolerans usuras aliquas, non ideò semper dicenda est contraria Legi divinæ vel Ecclesiæ.

Posset hic fieri declaratio quid spectet ad Legem Civilem, & quid ad Canonicam, & quid ad Theologicam; super qua re alibi traditum invenitur. Quantùm verò spectat ad præsens, satis est dicere quod Legillator civilis attendit confishentiam Reipublicæ ad consecutionem pacifici convictus inter cives, ut quod non fiant furta, rapinæ, homicidia, & cetera humanum convictum turbantia: sed quia frequenter effrenata nequitia non potest ex toto compesci, agit more prudent's Medici, tolerat minora mala, ut pejora vitentur. Datum eit jam exemplum de meretrijam allegatus & XXVIII. Fanerabis gentibus multis, & ipse à nullo sanus accipies. Apparuit autem minus malum quod usura leves fierent pro succursu indigentium, quam ut inducerentur per indigentiam furari, rapere, aut passim distrahere sua bona mobilia vel immobilia vilialimo pretio, cum damno longè majori quam esset moderata receptio sub usuris : nec inde Judai viverent in otio per oppressionem incredibilem Christianorum quibus fœnerantur. Constat autem quod hac tolerantia consona est dictamini naturalis rationis, immò & divinæ Legis, præiupposito peccato: constat prætereà quod Papa sicut non est immediatus Dominus bonorum temporalium, præsertim laicorum, sic non debet passim irritare Leges utiles pro dispensatione talium bonorum constitutas, utiles, inquam, civiliter, licet fiant cum peccato quod impedit quoad finem beatitudinis consequendæ. Sufficit les Contractus illicitos effe de Jure Canonico & in Foro conscientiæ: si autem ultra voluerit Papa procedere per irritationem etiam civilem omnium hujufmodi Contractuum per pænam Excommunicationis & aliter, ficut videtur fecisse in quadam Constitutione & Concilio generali, non est nostrum os ponere in cœlum. Supponimus bonis rationibus & circunstantiis motum esse, & nolle moderationibus utilibus obvia-

#### Propositio Decima octava.

Lex antiqua prohibens Judais usuras proximis fuis, sed de alienis concedens, invenitur apud Doctores habere multiplicem intellectum: dicentes enim sic daeos peccasse dando alienis ad usuram, & quod Deus fufficienter edocuit cos super hoc per viros elevatos & propheticos, commendantes eos qui pecuniam suam non dant ad usuram, sicut in Psalmo xiv. r. & in Ezechiele xxvIII. non plus loquendo de proximo quàm de aliis, quia ctiam omnis homo centendus est noster proximus. Exponunt ulterius quod dum permittitur Judais Deuteron. xxvIII. pro benedictione quod fœnerabuntur extrancis, fœnus hic accipitur pro fuperabundantia, non pro usura: vel dicunt quod recipiendo ultra sortem, non recipiebant nisi rem quæ aliundè erat sua, propter tyrannidem occupantium terram suam, sicut mutuati sunt vasa ab Ægyptiis. Pro quo dicunt facere verbum Ambrosii, quod licet eos opprimere usuris, quos licet interficere. Sed super hoc quia jam aliqua notata funt parte prima, & nimia subtilitas non est semper expediens in moralibus discutiendis, propter abuti volentes; hæc tetigisse Cfuffecerit, & dicere pro regula: quòd omnis Contractus qui ex suo genere vel ex circunstantiis debet esse gratuitus, si interveniat pactum de recipiendo ultra fortem, efficitur ulurarius, ficut est in mutuo & commodatione. Et propriè folus talis usura nomi-

# Propositio Decima nona.

Lex humana statuens nullos reditus posse vendi nisi cum facultate redimendi, non facit quòd Contracrus aliunde licitus, fit ufurarius, aut folum pignoratitius, aut quod in redemptione debeat fieri fructuum perceptorum deductio.

Ponamus itaque reditum vel fundum perpetuum, quem priùs licebat emere pro mille francis. Accedat Lex dans in Contractu iumili facultatem redimendi. cibus, & in antiqua Lege de libello repudii, & de u- qua non obstante datur simile pretium, immò fortè suris dandis alieno, sicut est textus Deuteron. XXIII. D majus: qualis quaso posset in hoc casu esse ratio Contractus usurarii; aut quòd in redemptione percepti fructus debeant deduci plusquam si in priori casu sicret venditio redituum perpetuorum post perceptionem fructuum decem aut viginti annorum.

Non est æstimandum quod Legislator aliquis (sit Princeps, sit Communitas, sit Prælatus) vellet tali modo omnes Contractus reddere usurarios, & claudere viam hominibus, præsertim Ecclesiasticis, quòd non possent uti rebus suis, nec habere sufficientem pro Dei servitio celebrando sustentationem, Alioquin Lex esset nedum stulta, sed impia, nequam & sacrilega, & ex consequenti per Papam & Ecclesiam cum omni feveritate tollenda: sed non est ita præsumendum de Legislatoribus & intentione sua, quin vellent etiam quandoque minus pretium dari vel statui propter illam facultatem rédimendi. Quocirca possunt tâm ex præcedentibus quam ex modo dictis notari vel elici A ventes ex dotationibus, pauciores esse in numero Momorales quadam regula.

Prima Regula. Omnis Contractus quo licitè venduntur vel emuntur reditus perpetui, potest similiter esse licitus, si eodem Contractu similiter se habente, detur facultas mutua redimendi, pradertimin

Foro conscientia.

Secunda Regula. Omnis Contractus qui ex suo genere debet esse gratuitus, potest ex carcunitantus quandoque effici licité nec debitus, nec gratuitus, mutando speciem in genere moris, ut de commodatione potest fieri locatio. Super his autem unctio, Lex & ratio judicabunt.

Tertia Regula, Omnis Contractus qui ex suo genere vel circunftantiis non recipit quòd sit venditio vel emptio ad perpetuum, non videtur secure, fieri, interveniente pacto de facultate redimendi, & hoc maximè in Foro exteriori; secus est in locatione & con-

ductione, quæ fieri folent ad tempus. Quarta Regula. Omnis Contractus suspectus habe-

hentibus, ut quia negotiationem folam mercenariam, aut quathum lucri turpis intendunt. Juxta quòd ponitur vigesima & ultima Propositio Principalis.

## Propositio Vigesima in ordine.

Lex carnis contraria Legi spiritûs, ac perindê tyrannica, infectum habens & tenebrofum cordis oculum per cupiditatem & avaritiam, faciliter inducitur in tentationem & laqueos diaboli, quos sibimet multiplicat & inquirit per devia Contractuum. Legimus hoc proh dolor! in experientiæ Libro, & in scriptis Doctorum, qui perplexos cupiditatis modos vix sciunt evolvere, quibus se malignis adinventionibus circumvolvit, junctis maxime tot Excommunicationis Sententiis. Accipit insuper, de rectè dictis & factis, bonorum scandalum sibi & offensionem; quamvis scandalum tale sit à rectè docentibus & ambulantibus contemnendum, quia non datum cit, sed nequiter acceptum; quare dicebat Christus scandalum esse Pharisaorum. Non enim minus agerent quæ agunt si ceteri quiescerent. Abjicienda est ergo avaritia, ut mundus simplex & lucidus haberi possit intentionis oculus in cordis directione secundum Regulas justitiæ, quas sæpè magis doceat unctio quam ratio. Orandus est ideirco Deus, & cum Pfalmista dicendum. Inclina cor meum Deus in testimonia tua & non in avaritiam: Ps. cxvIII. 36. Cujus verbi latentem encrgiam expertus est pridem unus, prout codem teste cognitum est; qui cum Dominica quadam in Ramis Palmarum avaritiæ morfum repente in corde fentiret, ipse collecto in Fide & spe devotionis spiritu, desigens in imaginem Crucifixi, veluti in serpentem Moysi mysticum rationis oculum, profundiùs ingemiscens silenti desiderio clamavit. Inà quadam introrsum manu revellente, negotium avaritiæ perambulans in tenebris ejici. Ejiciat & à nobis avaritiam Deus, ut avertat (juxta Propheticum sequens votum) oculos nostros ne videant vanitatem; sed veritatem, quæ vanitatem exsussat, & absconsas errorum decipulas producit in lucem.

P Ossumus autem in hac luce veritatis superaddere moralia quædam confilia, ne subintret apud Ec-

defiasticos spiritus avaritize, tanto nequior, quanto palliatus & obumbratus accedit sub specie non commodi proprii, sed communis. Tutius esse videtur apud Ecclesiasticos viventes ex dotationibus sidelium, quòd recipiant redditus jam assignatos, quam pro noviter emendis numeratam pecuniam.

Tutius insuper esse videtur apud Ecclesiasticos vinasteriorum vel personarum vel Ecclesiarum Collegiatarum, quam subire nimias sollicitudines & periculosas anxietates in corpore & anima, in reditibus comparandis & augendis; maxime fi speciem usurariæ vel simoniacæ pravitatis apud simplices habere videantur, ut si fiant de pecuniis collatis probabiliter venientibus ex rapinis, furtis, usuris & extorsionibus publicis, nisi sieri constet hoc propter restitutiones incertas & vagas. Tutius est prætereà apud Ecclesiasticos recipientes vitæ necessaria, ut obsequio Divino deserviant in Missis & Obitibus celebrandis, quòd corum intentio non sit obligare se, nisi quantum & quousque obventiones, datæ suffecerint pro vitæ sustentatione competenti, ut unctio & ratio judica-

Tutius ad extremum esse videtur ( etsi non fortè necessarium, sed Jure supponendum) apud Ecclesiasticos viventes (ut dictumest) quod suam intentionem ita regulatam exponant suis benefactoribus, fundatotur, si appareat intentio probabiliter mala in contra-B ribus & sustentiatoribus; qui si ex sincera charitate, & non pomposa vanitate procedunt, non retrahentur à proposito suo, & perfectius apud Deum merebuntur: nihilominus compatiendum est humanæ fragilitati, quæ rarò producit granum virtuosæ charitatis fine multiplici palea vanitatis. Quod fub alia metaphora notavit Isaias dicens. c. Lxiv. 6. Omnes justitie nostre tanquam pannus menstruate. Proptered non ex operibus justitue nothræ, sed ex sola Dei gratia salus nostra.

> Tertia Pars qua sequitur, postillat quemdam Tractatum conscriptum in materia Contractum in Valentia Arragonia per unum Doctorem Canonicum super his casibus qui incipit. Contractus quidam eò quod idem videtur ha-, bere zelum Reipublicz excessive.

> OTUERANT pauciora etiam sufficere quàm scripta sunt sub duplici partitione pro decisione casus traditi in materia Contractuum, eorum præsertim quibus & pro quibus scriptus est, statu pensato; verum succrevit ex agitatione solius recordationis præcognitorum in lumine rationis, fervor inspectionis novæ Doctorum nedum Theologiæ, sed & Jurium. Et venit in mentem dictum triplex præclarissima memoriae Praceptorismei Domini. P. Cardinalis Cameracensis. Expertus sum, inquit, dum in allegationibus Jurium mihi veritas impugnari videbatur; si dimissis glossis super glossu recursus mihi siebat ad nudam textus litteram: mox apertior patebat intellectus, fatentibus hoc idem & mirantibus allegantibus in adver-

Alterum ejus dictum post determinationem quam clina cor meum Deus in testimonia tua, & non in ava-Dadversus simoniam celebriter secit, hoc suit. Homiritiam. Nec frustra; mox enim sensit à corde velut nes, inquit, si dirigerent intentionem suam in spiritualium datione vel receptione, multi sunt simoniaci qui non

> Tertium ejus dictum est illud. Super Contractibus humanis, qui prasupposito peccato, sunt naturales atque necessarii, non debet leviter reprobatio sieri seu restrictio vel ad usurariam pravitatem reductio. Movit me pluries dictum secundum, loqui & scribere qualis esset habenda directio cordis in actibus tam dandi quam recipiendi spiritualia: Quin etiam dum sieret in Conci

lio Constantiensi querela de tollendo simoniam, similiter & usuram tanquam pessimas in Ecclesia pestes, motus ex hoc secundo & ex tertio dicto, exclamare nonnunquam coactus sum. Deus æquissime, quis nesciat & simoniam & usuram modis omnibus extirpandas esse? Sed primitus declarandum sub quibus cafibus & qualibus intentionibus propriè dicta simonia vel usura committitur; ne damnetur justus cum impio, ne prætered dotationes Ecclesiæ & obventiones A omni jure debitæ penitus elimenentur, quasi sint ut vulgus insipiens & malignum, & prout heretici criminantur) simoniacæ, aut ne similiter detur usuræ titulus justis & necessariis Contractibus.

Nunc autem induxit me dictum primum ut curiosiùs litteram quarumdam allegationum proprio considerarem intuitu, ne fine Lege (ut ajunt) loqui videremur; unde factum est ut ex allegationibus clarius eniteret pars prima juvantibus ad hoc Theologicorum Li-

bris Doctorum.

Redeat igitur ad discussionem Tractatus vehementer invectivus contra censualistas: sic enim nominat utentes Contractibus in casu proposito vel simili: & incipit. Contractus quidam, &c. Ceterum Author non nominatur, nec opus est.

R G U I T primitus pro parte quam absque ulla duveram & licitam: ita tamen si conveniamus in casu cùm circunstantiis nostris. Contractus, inquit, venditionis & emptionis est de Jure gentium, & utroque Jure Canonico & Civili pro licito habitus. Sic est in isto Contractu: quia constituitur certus reditus annuus qui est merx; ponitur etiam certum pretium, & sic sunt ibi substantialia quæ complent Contractum emptionis & venditionis. Allegat ad majorem & minorem, sicut ibidem potest inspici. ff. &c. in Legibus.

Rursus secundo arguit in effectu, dimissa prolixitate verborum. Prædictus Contractus non est mutuum, ergò non est usurarius. Probat consequentiam per diffinitiones usuræ datas à Doctoribus, quòd est lucrum proveniens ex mutui Contractu.

Rursus tertiò notat allegationes plurimorum Doctorum pro parte censualistæ; sed quia dicta non ponit, nihil hic elici potest certum nisi Libris inspectis, & ex his quæ dixit in solutione istius rationis, sunt Glossa suprà cap. Constitutus de Religio. do mibus.

Rursus quarto sumit quod præstationes sunt approbatæ; nec reputantur usurariæ: ergò, inquit, ita di-C quidam tamen dicunt, quòd quando in perpetuum cendum erit de præstatione annua proveniente ex dicto Contractu censuali. Antecedens probat per multiplicatas allegationes; sed consequentiam ubi nodus jacet, linquit ut claram, nec allegat quod evidenter pro no-

Rursus quinto, annua pensio potest imponi de novo per titulum gratuitum, puta per titulum legati, & eadem ratione per titulum donationis inter vivos; ergò multò fortius potest imponi per titulum onerosum, puta per titulum emptionis & venditionis. Probat consequentiam quam concedimus, per multa Jura, & consequens similiter.

Rursùs sextò descendit specialiter ad Contractum qui dicitur, ad vitam; justificando illum ex dubio & sive sit certus reditus puta quia reddit decem, sive inpericulo quod imminet circa vitam per argumentum D certus, puta quia reddit quartam partem fructuum qui de usuris cap. in civitate, & cap. naviganti. & istud

fimiliter concedimus viso textu.

Rursus septimo produxit ad idem probandum glossam Hostiensis in Summa de usuris quæ sententialiter licitam dicit esse venditionem rerum ad vitam certæ personæ vel personarum, ratione incertitudinis, etiam ii emptor inde lucraretur.

Rursus octavo non per modum rationis; sed invectionis contra censualistam, dicit enim videlicet inniti tolerantiæ vel dissimulationi Romanæ Ecclesiæ tanquàm valido fundamento.

Onsequenter descendens ad partem oppositam quæ secundum eum indubie vera est, & divino judicio, conscientiæ otio & rationis dictamini audacter concordans; & ita determinat idipsum de quo facit quæstionem.

" Primum fundamentum ponit; quia ubi est cadem "ratio, debet esse eadem Juris decisio: sed eadem ra-, tio prohibitionis quæ est in usura aperta & manisesta, , occurrit ctiam in dicto censuali Contractu: igitur,&c. Deduxit utramque partem per rationes, exempla & dicta Doctorum, super quibus in responsione aliqua tan-

Secundum fundamentum fumit ex Glossa magna Domini Innocentii de usuris. cap. in civitate, quam inserit & postillat & ex ea concludit conclusionem unam sub hac forma. "In casu quo pertinaciter te-"neretur, quòd ideò Innocentius usus est verbis con-"filii, quia dubium fibi erat an Contractus esset illici-, tus vel non, etiam in tali dubio fidelis Christianus de "necessitate salutis tenetur à tali Contractu abstinere: ", nam in tali dubio Contractum ipsum iniens, discri-"mini se supponit, & sic mortaliter peccat. Deinde nititur justificare Contractum ad vitam, dicens non bitatione dicit esse falsam & pessimam; nos verò Bsufficere dubium seu periculum, quod imminet ad ju-Itificationem.

> Deinde objicit contra se in quarta Conclusione, quòd Innocentius locutus est de facultate redimendi. Et respondet quod verum est: sed magis improbasset si hoc intellexisset. Multis autem omissis placet inserere Glossam Innocentii & admittere divisionem illius quadrimembrem, ad quam discutiendam postmodùm revertemur: quia nisi fallat animus, multum pro no-

#### Prima Pars.

Ex hac Decretali (inquit Innocentius) satis innuitur quod si aliquis pro certa pecuniæ quantitate emeret aliquem redditum grani vel vini, vel alium confimilem redditum, perpetuò fibi & suis heredibus dandum à venditore & suis heredibus vel etiam ad certum tempus, vel ad tempus vitæ alicujus, quòd licitus est hujulmodi Contractus, dummodò redditus annuus communi æstimatione non excedat redditum quem haberet vel habere posset, si terram de tanta pecunia emisset: emit, quod nunquam potest esse illicitus Contractus quantumcumque sit magnus redditus respectu pretii, quia licet in Contractibus se decipere. st. de mino, in causa. z. S. fi.

#### Secunda Pars.

Aliis videtur & forte meliùs, quod si quis emit redditum constitutum ante Contractum vel actionem venditam, sive constitutus fuerit in re, puta in domo vel possessione vel aliis hujusmodi, sive in persona, puta fervi vel liberti vel rustici vel actio vel nomen. Item percipiuntur de aliqua domo vel de opere alicujus personæ. Item sive sit perpetuus Contractus, puta quia extenditur ad heredes utriusque contrahentium, sive fit ad vitam hominis, sive sit ad certum tempus; puta usque ad quinque annos. Item non resert si reditus sit in pecunia, sive in aliis rebus, sive in facto; semper in omnibus præmissis reputant Contractus licitos, quia est ibi purus & licitus Contractus venditionis; nam est ibi pretium, scilicet certa pecuniæ quantitas. Item ibi est merx, scilicet certus reditus, vel census, vel annona. C. de Sacro-santt. Eccles jubemus in princip, in authen de reb. Eccles. non alia. Item actio. cap. heredibus vel acquir. per totum. Sed his videtur esse contrarium quòd dicit hæc Decretalis; quia non est dubium quòd usque ad illud tempus, scilicet longum, plus percipiet de reditu quam sit pretium, & in actione constat, quod plus est in nomine quam sit pretium. Solutio, licet cer-A. tum sit quòd usque ad 40. annos vel 50. vel ulteriores plus accipiet de reditu quam sit pretium quod dat; tamen hæc certitudo non facit illicitum Contractum venditionis, cum hoc ctiam fit in venditione alicujus possesfionis: ubi certum est secundum inferiores causas, quòd plùs accipietur de fructibus ejus quàm fit pretium quod pro ea datur, etiam fine expensis vel labore, dando cam ad victum certum vel emphiteosim: hic enim tantùm reprehenditur, quando carius vendit mercem propter terminum quem dat prolixum emptoriad solvendum pecuniam; vel quia pro minori emit mercem quia statim dat pecuniam, & prolixius tempus exspectat mercem, quæ penitus sunt illicita; quia hic solum vendit tempus pro ipsa pecunia, quæ venit & justum pretium excedit. Quod ex eo apparet, quia si utraque parata essent; pretium & merces pro minori fierent. Et in casu nostro omnia sunt præsentia nec venditur tempus, quia res ipsæ de quibus dicimus, sci- p quid sit inter Jus Canonicum & Civile, & quid sit de licet reditus vel actio tantum valebit vel ad minus creditur valere subsequentibus temporibus quantum modò valet, vel ad minùs est dubium. Et hoc sufficit ad hoc ut Contractus sit licitus, ut hic.

#### I Tertia Pars.

Idem intelligunt quidam, etsi reditus vel nomen de novo propter hoc constituatur in rebus vel personis aliis à contrahente, puta quia dicit emptor. Tu constitues tales reditus in possessione tali vel servo; vel facies quod talis confitebitur se debere tibi mille usque ad annum, & ego de illis mille, vel magis pro actione pro illis mille competente, dabo tibi quinquaginta: nam dicunt omnes Contractus istos licitos, quia non est mutuum sed emptio.

Item multi casus possiunt evenire quod iste emptor camitteret in hoc Contractu, puta si inops sieret, nomen. Sed certè benè consulendum est omnibus fidelibus, quòd ab hujusmodi Contractu abstineant, scilicet quòd de novo propter hoc constitutum reditum vel actionem emant.

#### Quarta Pars.

Illud autem videtur penitus illicitum, quod ipse idem qui dicitur emptor, in se constituat reditum vel actionem qua se obligat ad plus dandum, vel in pecunia vel in spe, quam accepit: hæc Innocentius.

Tertium fundamentum sumitur ex multis exemplis & allegationibus in hanc unam sententiam cadentibus. Non dubium quod is committit in Legem, qui Legis verba complectens, contra Legis nititur voluntatem. Vel fic: Contra Legem facit qui id facit quod Lex

In fraudem verò Legis facit, qui falvis verbis Legis fententiam ejus circumvenit. Sed sic est in Contractu censualistæ, quod in utroque Contractuum est idem effectus, excepta nominis mutatione. Sicut deducit diffuse, comparando conditiones unius Contractus ad alterum, præsertim ubi datur facultas redimendi, & maxime ubi constituitur de novo reditus vel annua pensio. Additio quòd Leges veteris & novi Testamenti prohibentes mutuum sub annua pensione, essent maximo ludibrio, si hoc foramen usurariis superesset, quod nomen mutui mutaretur in nomen venditionis & cm-

ptionis, permanentibus eisdem essectibus. Et allegat multa Capitula Juris, & fanctum Thomam & Joannem in Summa Confessorum, jungens illam regulam. Cum quid una via prohibetur alicui, ad id alia admitti non debet. Addit veruntamen ex Glossa regulæ, quod respectus principaliter habeatur ad prohibitum, & non ad viam, & hæcest rationabilis modificatio.

Quæritur consequenter à censualista, qualis resultat utilitas si ex mutuo mille solidorum non possit pensio unius denarii recipi & ex Contractu censuali sumeretur

plusquàm centum.

Quartum fundamentum assumit ex parte Contractûs, quærendo quomodò dum res aliqua venditur minori pretio cum facultate redimendi quam si perpetuo venderetur, talis Contractus non centeatur pignoratitius, & per confequens in fraudem usurarum exceptus, sicut allegat Glossam ordinariam Hostiensem Joannem Andree quòd talis Contractus conditionalis est usurarius: quod fanè, inquit, videtur intelligendum, cum propter pactum res venditur minori pretio. Et post oppositionem sibimet factam, declarat quòd minoritas pretii se referat ad id quod ipsa res valeret in casu quo perpetuò alienaretur, fine facultate luendi vel redimendi. Deinde allegat opiniones quorumdam Juristarum cum suis allegationibus, & exponens Doctrinaliter & benè, ratione Legis: concludit quòd magis credendum est peritis in Arte Juris Canonici, quam peritis in Arte Juris Civilis. Sed hæc omittimus, dicentes illud bucolicum: Non nostrum inter vos, tantas componere li-

Quintum fundamentum assumit ex uno casu Legis. ff. de annu, legat. 1. 3. §. ulti. De quo videtur mirandum, quòd Leges concedentes usuras, dixerint Contractum hic commemoratum esse usurarium, qui vel ejus similis sæpissime fit apud Ecclesiasticos. Est autem casus, quòd si per legatum vel donationem qui est titulus, imponitur de novo certa annua pensio solvenda Titio, quoadusque ipse donans vel legans dictam pensionem lucrit vel redemerit, vel ab ea se liberaverit per solutionem vel traditionem certæ sortis principalis; consequenter inducit (& ficut videtur colorate) quòd minùs videretur hic esse usura, quàm in casu censualistæ, præsertim si detur minus pretium propter facultatem redimendi, sive hoc sit in uno instrumento, sive in pluribus: nec hoc impugnare contendimus.

Sextum fundamentum arguit, quòd si dilatio traditionis mercis facit pretium diminui, Contractus est usurarius, de usuris. cap. naviganti à contrario sensu. Sed in proposito diminuitur pretium, nec tota merx est præsens, scilicet pensio cujuslibet Anni. Veritas est quòd instando contra se & respondendo, fatetur quòd Jus petendi pensionem annuam sit merx in ipso Contractu, sicut in venditione perpetui reditus: sed semper recidit in illud quòd datur minus pretium propter facultatem redimendi, & aggravat, fi de novo merx ipsa, id est ipsum Jus percipiendi, constituitur de novo in ipso Contractu, ubi contrahentes assignant & diffe-

runt tempus prout volunt.

P Ostmodum istis taliter interim positis & fundatis, nititur responsum dare validum ad affirmativam D censualistæ partem. Cujus responsio duplex ad primùm, stat in hoc solo quòd etsi dictus Contractus ex forma vocabuli sit emptio & venditio, tamen ad rem & effectum est mutuum, vel reducitur ad mutuum. Respondit similiter ad secundum. Ad tertium verò fundamentum per glossam de relig. do. in c. constitutus, respondet dicendo tres esse Contractus. Unus est cum Dominus, alicujus rei dominium illius concedit alicui, abdicans à seipso dominium, nihil sibi præter certum censum annuum retinendo: Et de isto (ut dicit) loquitur hic glossa allegata à Doctoribus. Aliter, Contractus est emphiteosis, concordans cum prædicto in modo constituendi: sed in hoc differunt quòd in primo concedens nullum fibi retinet rei dominium vel jus emphiteoticum; sed in secundo retinet utrumque, & uterque est licitus. Tertius Contractus de quo nunc inquiritur, habet (ut dicit) contrarium modum ad præcedentes, in hoc quodille qui est Dominus, ab initio ipse est qui pensionem censualem supra se & supra rem suam constituit: proptercà A stam, fundans se in hoc quod ubi est eadem ratio, denon sequitur, si præcedentes Contractus sint liciti, quòd ilte.

Proindè respondendo ad quartum fundamentum, non negamus (inquit) quin ex aliis modis & Contractibus, annuæ præstationes censuum possint imponi licité, ut in fundationem Ecclesiæ, ut in concessione quam quis facit de re sua, ut dum aliqua Ecclesia eximitur à Jurisdictione Episcopi, ut alus modis sparsis in Jure, ficut allegat; sed sufficit nobis concessio sun-

Rursus concesso antecedente quinti fundamenti, quòd per titulum gratuitum scilicet legati vel donationis, potest annua pensio de novo constitui, negatur consequentia, vel similitudo ad casum nostrum; quoniam in titulo gratuito nulla est suspicio de usura, nec est ad mutuum vel ad esfectum mutui reducibilis, lecus hic.

Reiponsio prætereà ad sextum fundamentum stat in hoc, quòd in mutuo, quantumcunque probabile du-B, ultra decem libras non valent, & promittunt se ilbium vel periculum, non potest concludere excusationem usuræ, de qua in cap. naviganti. Sccus est in Contractu venditionis & emptionis, de quo loquitur illud Capitulum. Cum igitur in casu censualistæ de quo quæritur, si mutuum vel ad mutuum reducibile, non est similitudo; attento quod pretium ut in pluribus est valde parvum, respectu magnitudinis penfionis, & ad tempus est probabiliter satis duraturum: posset addi (sed non tangitur hic) quòd Contractus talis dat occasionem machinandi in mortem alteriûs, vel eam optandi scilicet illius qui recipit pensionem ad vitam. Ulteriùs in responsione ad septimum dicit esse duos casus positos ab Hostiensi. Unus est, quòd licèt emere possessiones ad vitam ipsius emptoris; sed hoc intelligitur ubi non constituitur fructus de novo, & merx jam creata emitur, nec datur facultas redimendi, & ita non est similis casus ad nostrum. Alter casus est, cùm quis C tradit vel vendit oves alicui Monasterio sub pacto quòd pro qualibet ove recipiat duos solidos, cum fructus cujuslibet ovis valeat quatuor vel quinque solidos; sed post mortem tradentis omnes oves ad Monasterium pertinebunt: & hoc est licitum propter incertitudinem mortis vel multiplicationis ovium; sed secus est in casu censualista, quia est mutuum vel ad mutuum reducitur. Postremò respondet ad ultimum per illud dictum de Prabendis. Multa per patientiam toleransur; que si deducta fuissent in judicium, exigente justitia non deberent tolerari.

E Cc E summatim collecta est sententia Tractatûs quantum visum est sufficere ad intentionem noftram, quæ versatur non ad impugnationem Tractatûs principaliter aut mordaciter; sed ad elucidationem atis, tàm in casu proposito quàm in aliis nonnullis in materia Contractuum, quæ ad conscientiarum ferenationem & Jurium faciunt intellectum.

#### Attentio Prima.

Attendatur in primis quòd octo rationes factæ pro censualista militant pro casu nostro. Nec responsiones datæ contrariantur; sed confirmant propositum dum concedunt sensuales reditus rationabiliter emi posse vel institui, si non appareat de corrupta intentione

vel ex modicitate pretii, vel ex mala fama contrahentium, ut quia consueverunt usuras exercere.

#### Attentio Secunda.

Attendatur quòd prima ratio sua contra censualibet esse eadem suris decisso, soluta est per quartamde-cimam propositionem secundæ partis. Et posset respondendo ad formam, concedi major in terminis, si sit endem similitudo penitus; sed minor negabitur: quoniam in usura aperta prohibitio Legis Divinæ & humanæ est manisesta, non sic in casu censualistæ etiam ubi peccaret, quia hoc esset occultum, aliud manifestum. Addito quòd pracepta non obligant ut fiant ad intentionem præcipientis, nisi sub conditione, hoc est, si debeat finis assequi; alioquin honorans Parentes propter naturalem pietatem non referendo ad Deum, peccaret. Similiter & jejunans si non efficeretur devotior, & ita breviter de quolibet Praceptorum. Facit pro hac responsione textus expressus extra de usuris, cap in civilate, ubi sic dicit Alexander tertius scribens Januensi Episcopo. " In civitate tua " dicis sæpè contingere, quòd quidam piper seu cyn-, namomum seu alias merces comparant, quæ tunc " lis à quibus illas merces accipiunt, undecim libras , flatuto termino soluturos. Licet autem Contractus , hujusmodi ex tali forma non possit censeri nomine " usurarum, nihilominus tamen venditores peccatum , incurrent, nisi dubium sit merces illas plus minus-" ve , solutionis tempore valituras. Et ideò cives tui sa-" luti sue benè consulerent, si à tali contractu cessa-" rent, cùm cogitationes hominum omnipotenti Deo " nequeant occultari. Posset autem hoc in loco fieri perquisitio, cur Contractus hic commemoratus ex quo non est usurarius, sit illicitus. Si dicatur quod propter pretium majus & excessivum, hoc habet locum in Foro conscientiæ; sicut ctiam videtur notare Decretalis, sed non in exteriori judicio, ubi res tantum valet, secundum Legistas, quantum vendi potest, quod intelligitur, nisi sit defraudatio plus medio justi pretii; quia tunc Contractus rescinditur ut incivilis, licèt non usurarius. Si verò dicatur illicitus esse, quia fit in fraudem usurarum: respondebit venditor, nequaquam, sed in favorem conservationis velaugmentationis propriæ subitantiæ, & sustentationis dome-Iticorum onerum.

Ecce quomodò malignantibus & volentibus injustè agere, non sufficient Leges positivæ contra usurarios latæ; quin potius funt incidentaliter aliquando in damnum Reipublicæ, in laqueum conscientiæ, in offensiones & scandalum. Si autem Sententiæ Juris Excommunicationum vel Interdictorum ligent abutentes talibus Contractibus, dum fiunt in favorem usurarum, licet non in se sint usurarii; videant Domini Juristæ an pænæ sint usque ad hoc ampliandæ, dum non constat de intentione.

#### Attentio Tertia.

Attendatur super secundo fundamento contrà cenfualistam, ubi assumit Glossam magnam Innocentii D de usuris cap. in civitate; quod prima pars est evidenter quoad omnes sui clausulas pro censualista, & pro dictis priùs in diversis considerationibus. Similiter & secunda & tertia partes usque ibi: sed certè benè consulendum est; attento quod ubi dicit in secunda parte: aliis videtur & forte melius, non negat priores bene dixisse; sed ponit sub dubio si sequentes meliùs dixerint, qui loquuntur amplius pro parte censualistæ. Et modus loquendi communis notat eum sentire quod melius, licet alii bene. Deinde cum dicit: Sed cer-

tè benè consulendum est. Patet ex modo loquendi qui conformat se verbis Decretalis, in civitate, quòd non loquitur nisi propter dubium intentionis contrahentium. Et ex illo quod affirmat statim in quarta parte, dicens: Illud autem penitus videtur illicitum quòd idem qui dicitur emptor, in se constituat reditum, &c. Ubi notet lector de correctione quam Tractatus facit, dicens per vitium scriptoris factum esse, A ut dicatur emptor pro venditor, quia non posset (inquit) benè exemplificari quod emptor constituat reditum in se. Sed hic cognoscitur inadvertentia magna; quoniam emptor & venditor se habent correlative, & potest ille qui emit constituere se venditorem per reditum vel actionem quâ se obligat ad plus dandum, vel in pecunia vel in spe, quàm acceperit. Et hoc, obsecro, tu lector vigilanter attende, & cognosces quòd affectio nimia impugnandi censualistas fecit aliter sonare verba Innocentii quam sua fuerit intentio; sicut de sonitu campanarum vulgariter experimur. Proinde super reliquis conclusis contra censualistas ad vitam, & de regula ista: Qui dubio stante agit aliquid, mortaliter peccat, dictum est priùs in propositione tertiadecima secundæ partis.

#### Attentio Quarta.

Attendatur pro responsione ad tertium fundamen-B tum, quòd censualista bonam habens intentionem, sicut habere præsumitur in casu nostro, non agit in fraudem Legis, nec contra Legem. Nec illud quòd inquiritur, quæ differentia sit, si non possit recipi unus denarius ex usura, & ex Contractu censuali recipientur plus quam centum, concludit. Et patet responsio per exemplum datum in materia de simonia, quia Sacerdos celebrans Missas potest recipere centum francos pro sustentatione vitæ suæ, & non posset recipere unum denarium pro commutatione Missa ad denarium.

## Attentio Quinta.

Attendatur circa quartum fundamentum, quòd supponitur illic esse fraus usurarum, tum ratione minonihil contra casum nostrum vel similem; quoniam pretium æquatur venditioni, nec fit ad usurarium quæstum.

#### Attentio Sexta.

Attendatur super casu civili quinti fundamenti illud quòd tactum est in recitando; quòd scilicet illum casum non vidi in textu Legis, cujus suppono bonum intellectum. Vidi autem Dominum de Palude, qui. fuit magnus Jurista & Theologus, qui super tertium Sententiarum dist. 37. ubi communiter Doctores Theologi tractant materiam de usura, & ibi requiratur: hic inquam Doctor ponit casum Legis; quòd si Petrus vendat Communitati aliquam domum vel hereditatem centum francis, potest statim emere decem, ex co quod aliquid persolvit ultra summam recelibras ad vitam super eadem hereditate Verum est ,, ptam: puta suit vendita pro centum, & est in paquòd exhibitus est mihi modò textus Legis prædictæ, D, cto quòd cum rescindetur venditio, reddantur 120. qui sic habet: "Si cui quantitas certa legetur, & , quoad præstetur in singulos annos certum aliquid ", veluti usuras jusserit Testator præstari, legatum va-"let: séd in usuris hactenus valere debet, quatenus " probabilem modum usurarum non excedat. " Ex hoc textu patet primò quod facit pro nobis; quia dicit visus o virtutibus, Tractatu de avaritia, parte de usuquòd legatum valet. Patet etiam quòd nomen usurarum hic non accipitur, prout habet malitiam sibi surarios hanc assignat rationem, quia res longè pro

quin sibi contradiceret, sed accipitur usura pro superabundantia in Contractibus, prout etiam glossat San-Etus Thomas illud Deuteronomii XXVIII. Fanerabis gentibus multis. Et in Evangelio Luc. xviii, increpa-Tur piger servus qui non dedit pecuniam ad usuram, quamvis fit hic metaphorica locutio, ficut ibi. Faneratur Domino qui miseretur pauperis. Prov. XIX. 17.

# Attentio Septima.

Attendatur pro sexto fundamento, non semper verum esse, quòd si dilatio traditionis mercis facit pretium diminui, Contractus sit usurarius; quia casus est oppositus in terminis c. in civitate, priùs allegato, & tactum est in una propositione secundæ partis, quo pacto fit hoc factibile.

#### Attentio Octava.

Attendatur post discussionem aliqualem prædicti Tractatus, quòd pro omnibus dictis in prima parte sub XX. Confiderationibus, funt Doctores Theologi in variis passibus, consequenter ad Legem Evangelicam & naturalem, cum quibus Legibus loqui, non est sine Lege loqui. Nominatim sanctus Thomas 2. 2. quæstionibus diversis circa materiam de Justitia; nunc dividendo Justitiam in commutativam & distributivam, quærendo consequenter de Contractibus emptionis & venditionis, de usura & similibus; sicut poterit invenire studiosus sine quotatione ad quodlibet verbum, quoniam juxta dictum Senecæ: Non minus culpanda est nimia divisio quam pauca; consussonem enim generat, sicut patet in palvere: si prætereà causet turbationem memoriæ & intelligentiæ magnam involutionem, quæratur ab expertis.

#### Attentio Nona.

Attendatur quod pro dictis in secunda parte sub XXIV Propositionibus sunt Doctores Theologi, quantùm libros habui & videre potui. Primò ad conclusionem responsalem in forma concordat Joannes Anris pretii, tum ex conditione contrahentium: & ideò drec in Summa Comen. qui a non positivorum, Lib. 2. titul. 7. de usuris. quæstione 25. Cujus hæc verba funt in forma: "Quid si vendidi prædium tali con-», ditione adjecta, ut quandocunque solvatur pretium , à me vel ab herede meo rehabeam prædium, ego , vel heres meus; vel quod usque ad tot vel tot an-", nospossim rehabere soluto pretio: nunquid est usu-" rarius contractus? Respondetur secundum Raynal-,, dum §. 6. Item quid si. Ad hoc dico quod non est mu-, tuum, & emptor facit fructus suos sine periculo u-" suræ, licet venditor juxta venditionis formam po-" stea recuperet prædium. Et hoc intelligas nisi in n fraudem usurarum sit facta talis venditio vel con-" ditio, quod præsumitur ex his conjecturis, scilicet " ex eo quod modicum est pretium respectu valoris 3, rci, ut extra de empt. & vendit. ad nostram. Item " extra de pignoribus, illo nos. Itcm ex eo quod em-, ptor consuevit exercere usuras, ut in prædicta Den cretali, ad nostram. Idem Hostiensis ver. 9. Et "Bernar. in gloss. super cap. conquestus. "Hac ibi. Facit ctiam Guillelmus compilator optima Summa De ra. dum numerans Contractum censitalem inter uconvolutam, sicut est nomen surti & rapnæ, alio-, minori pretio recipitur ad annuam pensionem pro-Tomi III. Pars I.

gumentum à contrario sensu: si non detur pretium minus, non erit Contractus usurarius, saltem ex hac radice. Porrò non legi Theologos alios ponentes in forma casum nostrum, sed concluditur rationabilitas ejus ex aliis dictis suis atque fundamentis, & specialiter si attendatur quid dicunt usuram formaliter esse. De Juristis autem vidi plures allegatos, quos originaliter nondum inspexi nisi Bernard. glossatorem A aliquo casu, cujus utraque pars sive agatur sive non Decretalium, cap. conquestus, de usuris, in gloss. 2. circa finem: ibi. Item si vendo. In qua glossa notat pecuniam numeratam posse dari ad pompam vel ostentationem, ficut etiam dari potest pro impignoratione; quo casu dicit aliquid posse sumi ultra sortem: loquitur insuper de pretio ultra sortem adjudicato in favorem Ecclesiæ: Sanctus Thomas sentit idem quod priùs de pecunia numerata. Unde patet quòd malignantibus vix potest claudi aditus ad usuram: poterunt enim fingere vel suum interesse vel aliquid simile. Sunt alii pro casu nostro allegati, sicut Dominus Hostiensis in dicto c. conquastus, sicut Henric. Boyc. qui prædictos recitat, nec improbat, ficut Bartholdus in summa quæ dicitur Pisana de usuris in §. 3. Ceterum de reditibus ad vitam quod liceant, tenet expressè Dominus de Palude, ubi priùs allegans & respondens: qui proptereà tenet artem campforiam licitam, non adducens aliam rationem quam quod Ecclesia tolerat, eam. Doctor iste prætereà ponens opinionem Duran-B Concilio judicari. Sed hæc hactenùs, protestatione subdi, qui sanctum Thomam insequitur, tenet illud quod dictum est de receptione mutui ad usuram, ita tamen quòd dans non abneget à se jus repetendi, sicut nec potest propter interesse Reipublica. Prætereà Doctor subtilis in quarto ponit casum sextæ Propositionis secundæ partis nostræ, approbans illum, & laudans, & addens quòd legitime præscribens rem priùs alienam, non tenetur etiam in Foro conscientiæ, dum sibi constiterit eam suisse alienam, restituere, faciente hoc Legis autoritate, & negligentia non custodientium res suas puniente. Concordat prædictus de Palude in quarto suo.

#### Attentio Decima.

Attendatur quòd super casu particulari suerunt inquisita plurima consilia peritorum, etiam Theologorum in variis locis & collationibus, nominatim Constan-C tize in reformatorio & ad partem & in schedulis subseriptis, & qui vidit, testimonium perhibuit, quòd Contractus prædictus & similes sunt liciti. Doctores autem viventes non minorem habent autoritatem Do-Ctrinaliter exponendi sacram Scripturam vel interpretandi Jura quam mortui, & qui non scripserunt quam qui scripserunt. Et ideò frustra fit aliquando tot allegationum multiplicatio, confestim ut unus aliquid scripsit & contemnitur viventium consilium, qui sæpius attendere magis possunt circunstantias particulares, secundum quas variari judicium sæpe necesse est, quemadmodum dicunt experientissimi Medicorum in hominibus fanandis, quòd regulæ generales traditæ sub arte, vix inveniuntur practicabiles absque exceptione, multò magis in moralibus hoc evenit, quantò plures funt mutationes animorum quam corporum. Proptereà necessitatus est Philosophus dum medium tet exinde quorumdam nimia humilitas vel vanitas, qui requisiti dicere, quid sentiant de aliquo casu morali, confugiunt statim ad allegationes super allegationes, & ad glossas super glossas, dimissis etiam quandamental and allegationes super glossas, dimissis etiam quandamental and allegationes super glossas. doque textibus aut principiis universalibus, ad quæ debet resolutio fieri, dicentes: iste sic sentit, aster sic sentit, alter approbateum, alter sentit cum isto: quibus rectè dici potest: dic non quod alii scripserunt, sed quid tu ipse dicis vel sentis. Dicit enim Aristote-

" pter pactum redimendi. " Concluditur ergò per ar- les vi. Ethicorum, quod judicia prudentium & expertorum habenda sunt pro principiis, ubi ctiam nullam assignarent rationem; quoniam ex multis experientiis & studiis evenit illud. Chara (id est pretiosa) datur longo prudentia temporis usu. Sic in Medicina, sic in omni Arte. Unde orta est illa Maxima à sapiente & Philosophis posita. Cuilibet experto in sua Arte credendum est. Ubi autem dissentiunt Doctores super agatur, potest in culpam verti, prout exemplificatum est in cap. Inquisitionis, extra. de sentent. excommunic. Oportet tunc attendere particulariùs ad circunstantias, tam ex parte Doctorum loquentium; ut quia isti sunt plures & famofiores, fanctiores quoque, & in dictis aliis solidiores, quam ex parte illius rei quæ non agenda vel agenda proponitur: demum ex fine & intentione agentium; ut ex omnibus eliciatur de duobus probabilibus propositis, quid illorum probabilius habendum sit. Prætactum est insuper de resolutione facienda ad terminos Juris Divini, ubi humana Jura disso-nare ad invicem, vel contra charitatem viderentur militare: ita enim fieri necesse fuit pro sedatione schismatis per Concilii generalis convocationem, fine Paparecepto, per omnes qui convenerant, & per judicium Concilii super utrosque contendentium de Papatu; non obstante literali sono Decretorum, quòd nec Concilium evocari potest sine Papa, nec Papa potest à toto juncta quod nihil hic vel alibi temerarie loqui propositum fuit, nihil cum conscientia vel detractionis, vel inordinati favoris, vel amaricati cordis, nihil denique in favorem illicitorum Contractuum vel contrahentium, præsertim usurariæ pravitatis, quam novimus tam Divino quam humano Jure damnatam.

Tractatus de Contractibus finis.

#### E R M

] Gerfonii Doctoris & Cancellarii Parifienfis.

DE

#### N M I EVANGELICO

Faltus

#### CENA DOMINI.

Ad MSS. Codd. Vict. 285.698. & Navarr. unun.

MNIA dedit ei Pater in manus. Joann. XIII. 3. originaliter in Evangelio præsentialiter recitato. Pro impetranda gratia & virtute digiti dextræ manus Dei, qua aperta omnia implentur bonitate, qua substracta omnia labefactione repentina dissolvuntur, te Matrem gratiæ, te Virginem inclytam, per cujus manus (teste Bernardo) datur nobis quidquid datur, quæ dives es in omnes invocantes nomen tuum, salutantes imploramus, & implorantes falutamus, dicentes: Ave gratia plena, &c. Luc. 1. 28. Omnia dedit ei, &c. ubi supra. Apud vos ô doctissimi & præcellenvirtutis inquireret dicere, prout sapiens judicabit. Pa- tes viri, missi sermonem habendum esse conspicio, qui certa jam & indubitata Fide tenetis quòd Filio suo Domino nostro Jesu Christo dedit omnia Pater in manus, ac proinde Monarcham eum Universalem constituit, ut jure dixerit Matth. ultimo 18. Data est mihi omnis potestas in calo & in terra. Hoc dilectus ejus Apostolus contemplabatur dum asseruit Apoc. xix. 16. quod habet in vestimento & femore suo scriptum. Rex Regum & Dominus Dominantium. Sed quo Jure Christus, quo insuper titulo Monarchiam hanc accepit?

Multiplici quidem & signanter triplici. Primum Jure hereditario, divinæ filiationis: nam si filius, & heres, l'arguit Apostolus Galat. IV. 7. At verò de Deo Patre vere vidit & enunciavit fancta illa mulier ?udith. IX. 17. Appellans eum Dominum Universa creatura. Dominus igitur talis erit & Filius. Hinc postquam Dominus per Prophetam dixisset ad Filium: Ego hodie genui te, Pf. 11. 7. subjunxit pro consequenti: Postula à me & dubo tibi gentes hereditatem tuam, & possessio-A nem tuam, terminos terra. Ibid. 8. tanquam diceret illud Luca xv. 31. Fili omnia mea tua. Secundum jus Monarchiæ Universalis in Christo consurgit ex titulo mutuæ dilectionis ejus ad Patrem: nam antiquum est Philosophicæ veritatis Proverbium: Amicorum omnia esse communia: filius enim quia suo modo rependit omnia Patri in donativa spiratione supremi amoris, qui Spiritus fanctus est, coexistit readamationis vicissitudo, ut ei Pater donct omnia. Ampliùs tertium jus Monarchiæ Universalis invenitur in Christo appropriatæ, quoad naturam assumptam ex titulo victoriolæ debellationis, seu civilis, acquisitionis & quæstûs. Victorem cuncta sequuntur, ait quidam. Nonne Chri-Itus ut imperiofissimus victor aëreas potestates debel-

Sic notat Apostolus ad Ephes. IV. 8. Nonne captivam sub cis duxit captivitatem, quam proprii sanguinis pretio redemerat, & suam effecerat? Sicut Propheta testatur. Ascendens in altum &c. Ps. LXIX. 19. Idem B autem & similia multa numquid non obsecto Monarhabetur ad Ephes. Iv. Quinetiam tota Universitatis machina quæ gratia hominis condita est secundum Philosophum, & habetur satis Deut. Iv. Ipsa fuerat ob impium crimen læsæ Majestatis divinæ deteriorata, teste Cypriano, & à nativo decore suo plurimum deciderat; juste nimirum, ut in bonis propter se conditis homo proditor & prævaricator plecteretur: sed audi quid super hoc cantat Ecclesia. Terra, pontus, astra, mundus, quo lavantur flumine. Ecce per Christi passionem lota & reparata esse omnia, aqua emundationis reparationis ac pulchrificationis. Nonne inductus est Apostolus dicere de Christo passo, quòd Deus exaltavit illum, & dedit illi nomen quod est super omne nomen, ut in nomine Iesu omne genu flectatur, calestium, terrestrium, & infernorum, in signum universalis Dominii. ad Phil. 11.9.10. Habemus ergo titulos enumeratos tres in Christo divinæ filiationis, mutuæ readamationis & strenuæ debellationis; propter quòd ritè dictum Cxv. 9. Dat esse filium Dei. Johan. 1. 12. Dedit eis poest, quod omnia dedit ei Pater in manus. Ita sentitis de Christo ô sapientissimi viri, ita jugiter pia Fidei finceritate, Deo propitio, sentictis. Quamobrem nec habeo necesse in persuadendo amplius verba perdere, aut operam consumere, nec istum solem veritatis præfulgidum ingerere debeo vobis ipsum cernentibus & de Christo scientibus quod omnia ei dedit Pater in manus. Proptereà traducatur sermo noster à litera ad mysterium, à Fidei soliditate ad morum puritatem, & à divina filiatione naturali ad participatam filiationis adoptivæ generationem.

Pertractemus quo pacto, spiritu quilibet Christianus Christi frater & amicus, sit aut esse debeat Princeps omnium. Contemplemur quanta & quam supereffusa liberalitate omnia dederit nobis Pater in manus si volumus. Quis Pater? Pater ille qui possedit & feagnosci, Pater vocari altissima prorsus & obstupescen-D qui se Reges omnium appellabant. Notandum inda dignatione voluit, monuit atque jussit. Matth. vi. Quid enim mirabilius, quid ad audiendum jucundius, quàm ut unusquisque fidelium instar Christi, Monarcha sit omnium, si placet, & ita est unusquisque spiritus verè fidelis, Monarcha est omnium, & multiplici non uno, sed triplici jure & titulo, ad exemplar Christi. Jus unum dat filialis adoptio. Jus alterum dat triumphalis debellatio. Jus tertium readamationis vicissitudo. Erigite aures dilectissimi, hilarescat facies, serenentur oculi, omnis exurgat affectio, gratiarum re-

Tomi III. Pars I.

fonent actiones. Os, lingua, mens, sensus, vigor, confessionem, jubilum, benedictionem & laudem perfonent. Quæ ratio! Quæ tantorum novitas gaudiorum? Magna valdè, præclara, infignis; nihil supra, quia jam non uno, sed triplici titulo Christianus Monarcha est: Christiano omnia dedit Pater in manus, Christianum fas est dicere potentissimum. Audebo dicere & omnipotentissimum, & arguar blasphemiæ, si non hoc Apostolus similis nobis de se dixerit.

Omnia possum, omnipotens sum, exponit Bernardus in eo qui me confortat Christus, ad Phil. IV. 13. Si parva est Apostoli autoritas tibi, satis sit illa Chriîti qui ait: Credenti nihil est impossibile. Matth. xvii. 19. Si quis adhuc hæsitat, & pro libito nos singere putat quæ dicimus super hoc vinculi dominio, audiat Apostolum ad Rom. VIII. 32. Qui proprio Filio suo non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum, quomodo non etiam cum illo nobis omnia donavit? Ecce qualiter ô fidelis anima perspicuum habes Apostoli testimonium, immò argumentum, quòd omnia dedit tibi Pater in manus. De quo Patre idem scribens. 1. ad Timot. vi. 17. asserit quod prastat nobis abunde omnia ad fruendum. Hoc dominium Hieronymus ad Paulinum scribens non tacuit. Credenti, ait, totus mundus divitiarum est, infidelis autem etiam obolo indiget. Sic vivamus quasi nihil habentes & omnia possidentes. Sumptum ab Apostolo II. Corinth. VI. 10. Hæc chiam nostram stabili divinæ Scripturæ fundamento confirmant? Nonne palam ostendunt de fideli quolibet, quòd omnia dedit ei Pater in manus? Verum disseramus de titulis quos posuimus esse tres, id est filialem adoptionem, triumphalem debellationem, readamationis viciffitudinem. Meditemur in exercitatione nostra, si forsan ex præsentis Evangelicæ lectionis serie triplex hoc jus invenire poterimus. Justum quidem arbitror ut Evangelicum præsens mysterium potius quam externa loquamur si possumus, ut posuimus. Triplex itaque conspicio memoratum nunc esse mysterium, ablutionem, humilitatem, sacramentalem refectionem. Primum est Fidei purificantis. Secundum Spei corroborantis. Tertium Charitatis reficientis. Ablutio spectat ad titulum filiationis, humiliatio ad titulum debellationis, facramentalis refectio ad titulum readamationis. Fides corda purificans. Actuum testatem filios Dei sieri. Si quaris, quibus dedit? His qui credunt in nomine ejus. Spes humilians sub exspectatione futurorum dat victoriam de hostibus, quia Spes non confundit, ad Rom. v. r. In me speravit (inquit Dominus per Prophetam) liberabo eum &c. Pf. xc. 14. Charitas reficiens unit Deo per dilectionem, quoniam qui adharet Deo, unus est spiritus cum eo. 1. Cor. vi. 17. Qui autem edit Christum & bibit ejus sanguinem, in Deo manet & Deus in eo. Joan. vi. 77. Ac proinde unus spiritus est cum eo. Si unus spiritus, quanto magis unus Dominus. In primo se habet Deus ad spiritum nostrum ut Pater ad filium, quem hereditat. In secundo ut Dominus & Rex ad militem, quem coronat. In tertio ut amicus ad amicum, cui omnia communicat, & omnia dat in manus.

Sed notandum est valde ne calumnientur nobis sucit & creavit nos? Deuter, XXXII. Qui à nobis Pater perbi quemadmodùm ridet Horatius Poèta Stoïcos quam quod heres quanto tempore parvulus est, nihil differre videtur à servo cum sit Dominus omnium, ad Galat. IV. I. Similiter in hac peregrinatione & militia spiritus noster quantumcumque sit Dominus omnium, nihil differre videtur à servo, quoniam infantulus est, puerulus aut adolescentulus & minor annis. Siquidem quantumcumque profecerit, quoùsque excreverit in virum perfectum, in etatem plenitudinis Christi, more loquendi Apostoli ad Ephes. IV. 13. Nihil distare videtur à servo.

N<sub>2</sub>

Sunt

Sunt, fateor, nonnullæ in Christi profectuætatis die stantiæ: itaque aliquis dici valet infantulus, sicue incipientes; aliquis puerulus, ut proficientes; aliquis adolescentulus, ut perfecti. Sed nunquam pertingunt in hac regione ad plenam virilitatis ætatem; crescant in Deum moriendo necesse est. Infantulos dicimus, noviter ablutos & renatos per Baptilmum aut Pœnitentiam, quoad primum articulum vel titulum. Puerulos majusculos, qui proficiunt ad vitiorum expugnaqui cum Benjamin adolescentulo sunt in mentis excessu, per liberam divinorum contemplationem & fruitionem, quoad tertium. Contra cos nihilominus conturbantur sæpe omnes insipientes corde quasi servi sint viles, pauperes & abjecti; cum fint genus electum, Regale Sacerdotium, Regnum & Sacerdotes, filii & heredes; quibus omnia dedit Pater in manus.

Collocatis fundamentis nostræ collationis, ne plùs inania & sonora quàm vera & solida videremur attulisse, superædificare propositum erat tres monitorias Orationes cum suis considerationibus moralibus & speculativis, conformiter ad trimembrem participationem Juris præexpolitam. Prima Oratio, de Jure in monarchatu per ablutionem gratiæ quæ regenerat. Secunda Oratio, de Jure per humiliationem quæ triumphat. Tertia, de Jure per refectionem sacramentalem quae Deo unit & incorporat. Ego autem animadvertens materiam hanc latissimam, quam non pateretur p Christo, vis omnia tibi in manus dari? Respondebis, præsentis collationis brevitas exequi; contentabor de primo nune titulo Orationem cum suis considerationibus texere: de reliquis si vita comes fuerit, in poste-

rum disserere proposui.

Sic igitur exordior. Noli precor ô rationalis spiritus, noli gratiam negligere quam offert tibi Pater; ipse te Monarcham stabilire, ipse tibi omnia in manus dare disposuit, tantummodò laveris ab iniquitate tua, & ab omnibus inquinamentis tuis ablutus emunderis. Audi ô rationalis spiritus, etsi grandem rem tibi præcepisset Pater, tu tamen facere debueras, quantò magis quia dixit tibi, ut laveris septies, idest perfecte, & mundaberis à lepra peccati, & te heredem suum, te Monarcham omnium constituet, & omnia dabit tibi in manus. At verò si non lavero te, inquit, non habebis partem mecum. Joan xiii. 8. Horrenda nimis comminatio. Non habebis partem mecum. Et quam partem? partem de qua Propheta exultat C peccandi deinceps proposito collocatur. gloriabundus, dicens: Pars mea Deus in aternum. Plat. LXXII. Pars hæc est merces magna nimis, hereditas præclara, immò omne bonum; proptercà non te conturbet nomen partis quasi tuæ aliquid aviditati vel Monarchatui derogetur, quoniam si pars ista Deus est sicut est, quis negaverit possessorem ejus habere dominium bonorum omnium aggregatione perfectum? Verè felix ablutio cui pars talis, tanta portio, tam infignis præstatur hereditas. Attende tibi, ô fidelis spiritus, si primam Baptismatis ablutionem incoinquinatam servasti, tecum benè actum est; lavacri non eges, mundus es totus, filius & heres existis. Sed si rursus intinctus & sordibus peccatorum, si volutatus in sterquilinio slagitiorum, non desperes; quoniam tibi relinquitur pænitentialis ablutio pro peccatis & ad gratiam regeneratio. Parvane tibi videtur ista Patris dignatio, parvane tam facilisad hereditatem perditam revocatio? Lava te & mundaberis, & mundatus heres eris. Cave cave ne abutaris tantæ misecrit transgressio, quantò erat impletio facilior.

Præcingere igitur fidelis spiritus, præpara pelvim cordis tui, quæ sursum patula sit per cœleste desiderium & non eversa humi per cupiditatem terrestrium. Ejiciatur ab ea omnis aliena repletio, præsertim acervus grandis, aut lapidosarum, aut lutosarum cogitationum & affectionum; alioquin aquum mundativam quomodò susciperet? Quomodò contineret? Totadi-

laberetur, tota foras efflueret. Hæe soma (fi nescis) aqua est tuarum piarum lachrymarium, hauritur ipsa à putco Contritionis profunde cavato per acutum ligonem meditationis; fitula Fidei illam continet; chorda Spei sursum trahit, fornax ardens Charitatis cam calcfacit; miscet cineres recordatio percatorum. Tale sibi lavacrum quotidie præparabat inelytus Rex. Lavabo (inquit) per singulas nocles lectum meum , lachrymis meis stratum meum rigabo. Psal. vn. Vult ecce tionem, quoad secundum. Adolescentulos denique, A Christus Pater noster lavare tibi pedes, noli prohibere, sed die cum Petro, Joan. XIII. 9. Domine non tantum pedes affectionum, sed & munus operationum & caput cogitationum. Lavas quotidiana follicitudine manum corporalem aut funicam, sit tibi quaso cura vigilantior de anima tua qu'am de manu vel tuni-Non sis oro piger ad lavandum animam tuam, pro cujus lotione Christi sanguis essus cst. Non vis habere immundam domum, immundum vas, immundum servum, immundam caligam; immundam animam habere quare non refugis? Sit tibi charior anima tua quam caliga, monet Augustinus. Porrò Confessor notter locum tenet Christi, ostendendæillisunt fordes noffræ, quas per Abfolutionis manum tanget & abluet, & linteo Satisfactionis absterget. Linteum istud Satisfactionis triplici filo vel stamine contextum Filum aliud est orationis, aliud est jejunii, aliud elecmosynæ falutæris. Vis ergo habere partem cum volo, & valde volo: ut ergo taliter munderis & in filium mundatus & tersus adopteris, necesse est.

Sed heu, qualiter & ampliùs Judam reprobum imitantur quamplurimi, quorum corda quia dæmon occupat, nulla devotionis unda subintrat, proditores funt, hypocritæ funt, fures funt aut & facrilegi, Ecclesiasticorum loculorum raptores; proptereà quidquid exterius agatur circa eos remanent intus fordidi. Nulla eos prædicatio, nulla horrendæ damnationis interpretatio, nullum divinæ dignationis & humiliationis obsequium, nullum benevolentre signum osculum vel alloquium; nulla postremò bonorum societas à præconceptis facinoribus plusquam Judam absterrent aut revocant. Quamobrem nihil eis dolor de commissis, nihil Confessio, nihil restitutio, sicut nec Judæ proficiunt: palam oft ratio. Deest quippespes debitæ veniæ, quæ in dilectione justitiæ & in non

Nos verò falubriori credentes confilio (ô præclari & eruditi viri) lavemur obsecro & tergamur interius à sordibus quæ sunt in pedibus affectionum, quatenus abluti efficiamur de servis Domini, de exulibus cives, de abdicatis filii & heredes, heredes quidem Dei, coheredes autem Christi, quibus perinde omnia dabit Pater in manus: fiat fiat.

Circa prædicta, mihi quatuor dignè confiderandas per modum quadruplicis pulchritudinis, veritates inspicio.

## Consideratio Prima.

Ablutis per gratiam omnia sunt communia. Perspicua est probatio ex præmiss; eorum nempe quilibet heres est & coheres Christi. Miratur hoc aliquis; miretur potius quando legit quod multitudinis credemium erat cor unum & anima una; Actuum. rv. Si cor unum & anima, immò unum corpus & unus spiritus proces loquitur Apostolus ad Ephes. IV.) Quid convenientius ricordiæ largitate; quoniam tantò detestabilior utique p quam ut corum sit una prorsus hereditas, una dominatio, unus castus principatus? Hoc mihi sensisse videtur Propheta, dum gratus clamat ad Deum. Particeps ego sum omnium timentium te & custodientiam, 800. Pfal. CXVIII. 63. & titulum subdit. Misericordia tut Domine plena est terra. Ibid. 7. 64. Hanc veritatem agnovit egregius Doctor Augustinus dum posuit, 3116 poli omnia esse communia.

Irridebit scio sententiam istam aliquis homoquinos

Capit en quet Deifunt, shultitla est enimilli. 1 Cor. 11. 14. exceesivit chim cum cupiditas, quæ ad oblatrandum ora hexat. Objicit stomachans & sibi sapiens: Si justis omnia sunt communia, ipfi nihil rapere, nullum furtum facere poterunt, utentur enim re sua; porrò nullus est eo ditior, sed & nullus à justis quidquam poterit auferre vel tollere, ex quo res manebunt suæ, ubicumque transferre eas contingeret, sum quippe Do- A prave consenserit spoliari. Hinc affirmat Apostolus miniomnium: denique jus erit commune apud omnes fuper uxoribus, servis & ancillis & similibus, sic in errorem Socratis relabemur, & has abfurditates ferre quis poterit? Sic paralogizat aliquis homo, fimiliter ad illum de quo refert Seneca vn. de Beneficiis, quod fi deorsum sunt omnia, nihil erit sacrilegium & ablatio quælibet; nihilominùs facrilegium dicetur, ubi deductio posita est & similiter solutio; ubi expressa est Senecæ sententia, quod justis omnia sunt communia & pulchrè deducitur. Huic veritati super Cantica Bernardus attestatur.

Falluntur oppositum sentientes, quia solum attendunt acceptionem dominii policiti & civilis grossam atque palpabilem; nihil de dominio naturali & originali, nihil de gratuito & Evangelico concipiunt. Tradit magnus Albertus, & ita est, quòd, didici à puero, circa particulares hominum actiones vix aut nun-B credendum hæc omnia, accedat Apostolus & testiquam possunt aliquid subtile, altum & abstractum concipere (omnia ad sensum referunt & experientiam:) quod agere, maximum esse veritatis adipiscendæ impedimentum posuerunt Plato in Thim. Tullius in Tusculanis questionibus, & Augustinus in De vera Re-

ligione.

Altiùs igitur repetentes, dicamus pro elucidatione præcedentium & sequentium, quod Dominus qui Universitatis Dominus est Jure plenissimo creationis, conservationis & gubernationis. Deuteron. xxxII. communicavit dominium suum creaturis capacibus dominii, que propriè sunt creature rationales sole. quibus uti & frui competit rebus aliis, assumendo eas in sur facultatem. Ad naturam sic conditam in ratione & arbitrio & tali facultate, consequitur dominium, quod appellamus naturale vel originale. Hoc fundatum est in statu innocentiæ & promulgatum Genesis 1. Subjicite terram &c. deturpatum est per peccatum, sed restauratum ipsi Noë post diluvium Genef. ix.

tegrumque sit, superaddenda suit gratia & plena sancti Spiritus communicatio, ex quibus resultaret titulus adoptionis filiorum, in quo clamamus Abba Pater, ad Roman. vin. Iste est titulus secundissimus, supra quem fundatur dominium gratuitum & Evangelicum, per quod creatura rationalis habet Jus propinquum super res quassibet inferiores, ad utendum eis debité & liberè pro fine suo consequendo. Diximus Jus propinquum, propter prædestinatos, peccatores habentes Jus remotum & impedimentum per pec-

Additum est super res quassibet inferiores; quoniam proprie dictum dominium non habet locum super res excelhores, quamvis sub sensu aliquo tropico dici posfit creatura rationalis hujufinodi habere dominium in Deo per gracuitam ejus communicationem & dignativam condescensionem ipsius ad faciendum quidquid dum dicimus amicorum idem esse velle & nosle. Taliter haberi & dari Spiritus fanctus dicitur fecundum derminationem Sanctorum. Et habetur distin. xiv. primi Sententiarum cum ibidem tractatis per Doctores. Plus etiam videtur concédére Scriptura sacra 70sue xiv. ubi dicitur quod stetit sol, obediente Deo voet hominus. Hoe modo dicebatur Dominus teneri per Moyfen & alios Sanctos cum nequaquam agenet contra corum votum & orationem: sed & neminem esse

qui fibi oblificiei, conquerebanui Deus in Proplictis:

Deinde subjunctum est, prout rationabiliter voluérit: quoniam de ratione dominii & dominationis est, quòd non potest quis irrationabiliter uti rebus suis manens Dominus; alioquin non esset Dominus usquequaque perfectus ipse Deus, cui repugans est omnis abusus in suo dominio: sed & nequit ab invito tolli tale dominium, plusquam nequit à gratiæ titulo, nisi quòd neque mors, neque vità, neque creatura alia poterit nos separare à charitate Dei. Rom. vin. 38. quoniam etiam ipfis diligentibus Deum qui filii funt per adoptionem, & loti per gratiam, omnia cooperantur in bonum. Ibid. xxvIII. Sic omnia, ut omnis tribulatio, omnis rapina bonorum, omnis adversariorum insultus; ipsa denique mors corporalis serviunt & militant pro justo tanquam pro universali Monarcha. Dicam mirabilius, ipie etiam infernus damnatorum, horrenda illa supplicia, immò aliorum casus & peccata ad utilitatem ejus agonizant, profunt & obsequuntur. Excedo mensuram veritatis, si non hoc allerat Propheta Regius. Latabitur, inquit, justus cum viderit vindictam: ecce de pœna qualibet. Manus suas lavabit in sanguine peccatoris. Psal. LVII. 11. ecce de peccato utilitas proveniens. Quòd si adhuc tardior es ad monium plane dicat i Cor. III. 22. Omnia vestra sunt, sive Paulus, sive Apollo, sive Cephas, sive mundus, sive vita, sive mors, sive prasentia, sive futura, omnia enim vestra sunt. Quid quæris amplius? quale tibivis testimonium apertius? Omnia nostra sunt, etiam mors. Quo pacto fic dicis, O Paule? Quia nimirum per mortem quasi per militem officiosissimum justus adipiscitur triumphum Beatitudinis æternæ: justus insuper per aliorum tyrannidem & facinora, perpetua fecuritate coronatur. Ita liceret ostendere (si vacaret) per singula, de uxoribus, de divitiis, de agro, de cœlo, de terra & mari; quòd omnia sunt justis ablutis per gratiam verissimo dominio ad omnem usum licitum, prout congruit & proficit consecutioni finis sui, juxta promissionem Christi Matth! xix. Sic de fama vel infamia, vel de nobilitate, vel ignobilitaté, de nuditate & abundantia deducit Apostolus 11 Cor. vi. 7. Ubi omnia talia vocat arma justitua à dextris & à sinistris. Si arma nonne adjutoria? Sed advertite, quià dixit arma non simpliciter, sed arma justitiæ, quia Ad hoc & super hoc dominium ut perfectum in-C ex ejus titulo robur habent. Non oberravit in hoc à traditione superni Legislatoris nostri, qui subtili verbo monarchiam hanc fundavit in codem titulo justitiat Luc. xn. 31. Primum quarite regnum Dei & justitiam ejus, & omnia adjicientur vobis. Justitia regni est gratia, ad quam sequitur possessio omnium, ut verum sit Matth.xIII. 12. Qui habet scilicet charitatem & gratiam, dabitur ei & abundabit. Habemus igitur patefactum quòd ablutis per gratiam omnia funt communia, & omnia dedit eis Pater in manus.

#### Consideratio Secunda.

Secunda Confideratio principalis nostra est: pulchrior est dominatio, focundior atque divinior quæ ex titulo gratiæ quam ca quæ ex titulo civilis aut Politicæ Justitiæ oritur & accréscit. Præmittemus quid per dominium cicreatura rationalis rationabiliter voluerit, quemadmo-Dvile & politicum importatur, & quid per gratuitum seu Evangelicum, ne per ignota vagemur. Civile dominium est Jus sundatum in traditionibus humanitus adinventis, introductum occasione peccati, incommunicabile simul & ex æquo pluribus Dominis & abdicabile, servata justitia. Gratuitum vel Evangelicum dominium describitur per tres oppositas conditiones: nam est dominium sundatum in Lege Dei, & ab cadem immediate constitutum quotlibet Dominos ex æquo fecum compatiens, & inabdicabile, servata Juflitia. Conferamus mutuo istas tres conditiones con-

trarias, & quæ præclariores sint faciliter agnoscemus. Gratuitum siquidem dominium immediate constitutum est à Deo & ante peccatum, præsupposito tamen quod Adam fuerit in gratia. Civile nequaquam; quoniam si nulla suisset transgressio, si prætereà non esset effrenis hominum cupiditas (cui etiam ipse Deus non sufficit, prælium tantum & tam grandis perosio) nullum suisset inter homines plus priùs suum erat, quo pacto negotiari dicetur? quia quam inter Angelos civile dominium. Visum est in Adam & patebit in gloria. Quapropter radix incerta est & origo talis dominii. Hoc apertè in illius executione & retentione & acquisitione sapimus; quoniam vix aut nunquam absque peccati sordibus acquiritur, retinetur, dispensatur, nunquam absque curis ultricibus, absque anxietatibus plurimis aut litibus inquietis, aut periculis multis suos detinet amatores. Compatitur insuper secum nequissimam servitutem & pessimis sæpe collatum est, eis qui proditores sunt veri dominii, rei criminis læsæ Majestatis, in eum seditiosi, in cives Regni, homicidæ sui, & indigni pane quo vescuntur. Qualiter verò & quam propriè tales se Dominos appellant, ipsi viderint. Secus est de dominio gratiæ, quod purum est, lætum, sanctum, jucundum, quietum & securum; fundatum denique in Regulis divinæ artis, non ut civile dominium in traditionibus hominum, quandoque supervacuis, quandoque nequissimis. Secundam differentiam assignat B thesauris, & aliis, quam plerumque solus civiliter ta-prædicta descriptio, quod dominium civile simul & lium dominator & amator. Hoc ex alto intuebatur ex æquo est incommunicabile pluribus, quamquam diversis modis non ex aquo compatiatur plures Dominos, ut Regem & Burgeniem vel militem. Confurgit autem hæc incommunicabilitas ex imperfectione. arctatione, grossitie & egestate talis dominii: non enim potest diversis & multis æquè plenè sicut paucis in usum suum cedere. Ex adverso gratuitum & Evangelicum dominium compatitur secum quoslibet Dominos, propter sui spiritualitatem & communicabilitatem & bonitatem, ad exemplar supremi dominii, quod ex æquo communicat se pluribus sicut uni. Hoc est dominium charitatis latum nimis. Quæ charitas non est ambitiosa, nec apprepriare sibi quærit quæ sua funt. 1 Cor. XIII. Sic Parentes primi nihil fibiante casum appropriassent, sednec Angeli vel Beati: sic Deus absque sui dominii detrimento coassumit Angelos & homines, in quos transfundit Monarchialem potestatem, dans cis omnia in manus: sic demum Pater & fœcundior atque divinior quæ ex titulo gratiæ, quàm Filius & Spiritus fanctus tres personæ ex æquo plenissimè sibi cuncta subjiciunt. Tertia superadditur differentia; quoniam civile dominium potest abdicari & repudiari servata justitia; potest etiam ab invito tolli: nam propter quid aliud quotidie fiunt mercationes, emptiones, venditiones & aliæ commutationes? Propter quid aliud insuper perstrepunt & reboant odiosæ lites, rabiosa jurgia, improbæ contentiones judiciorum forensium pro repetendo aut tuendo rem suam, cui taliter dominans semet astrinxit? Et ô Deus æquissime quanta est in hoc præcellentia dignitatis in gratuito super civili dominio; quoniam sicut tu Deus tuum communicas dominium absque deperditione & abdicatione, fic justo cuilibet fas est compati secum quantumlibet plures Dominos, & nihil deperdere, immò extensius habere dominium. Proptereà non habet necelle jultus contendere in judicio propter hoc dominium, sciens omnia esse sua, ubicumque & quocum-D Apostolus 1. ad Corimb. 12. & ad Rom. similiter 12. que suerint transportata sive collocata: usurpare quo-D de corpore vero, in quo manus operatur pro oculo, que sibi fas est vocem illam Philosophi cujusdam ab incensa urbe sua sugientis, & nihil bonorum terrenorum secum ferentis. Omnia mea, inquit, mecum porto. Sæviant tyranni, fortuna ferox infurgat adversus justi corpus aut bona qualibet extrinseca; nihil ab eo rapictur, quin in suum dominium & commodum reservetur & serviat, etiam pro statu naturæ lapsæ; quia de Itatu naturæ integræ vel glorificatæ nulla est dubitatio. Ampliùs nulla tale dominium contrahit in-

ops avaritia, quominus fœneretur cum Deo & proximo, bona sua emit & vendit, juxta Isaiæ Præceptum, cap. Lv. 1. & absque auro & argento & ulla commutatione, supple civili, vinum compunctionis & lac devotionis, & cum Deo negotiatur de regno cœlorum. Ex quo & quomodò negetiatur? ex numifmate pretioso & aureo charitatis. Sed de eo quod certè illud quod suum priùs erat uno modo, efficit suum pluribus modis tali negotiationis scenore; quemadmodum speculum concavum recipiens radiosam solis illuminationem, illam à se reflectendo sursum copiosorem efficit & iterum iterumque luminosiorem. Non dissimiliter anima sancta concava per humilitatem, & tersa per vitæ munditiam, dona Dei per gratiæ redonationem sibiipsi multiplicat, & in tali donandi meditatione exardescit ignis coruscus & splendidissimus divinæ illustrationis atque dilectionis. Sciunt experti quod loquimur. Sic plus abique ulla æstimatione acquirit liberalis charitas erogando & communicando, quàm reservando & appropriando possit avara sordidaque tenacitas. De qua verè & philosophicè Hieronymus enunciavit ad Paulinum, quod ei deest tam quod habet, quam quod non habet. Sic postremò fructum uberiorem placidioremque recipit justus ex divitiis alienis, ex auro, ex margaritis, ex equis, Sapiens dum ait Ecclesialtes v. 9. Quod qui amat di-vitias, fructum non capier ex eis. Fructus divitiarum est redemptio animæ propriæ, & sufficientia & satietas atque securitas. Hos fructus magis capit justus, alienas divitias vel contemnendo, vel per eas in Dei laudem assurgendo, quam proprietarii, qui tantummodò capiunt ex eis spinas curarum pungentium, & tribulos anxiarum occupationum. Debet hæc confideratio plurimum compescere animum benè institutum & morigeratum, ab appetitu anxio grandis possessionis aut administrationis civilis; quoniam peccatorum maculis contrectantes inquinant, aut saltem peccandi periculis involvunt & innectunt: non fatiant hominem, excruciant potius novis cupiditatibus & curis superfluis. Et ubi sunt opes, ibi sunt & qui consumunt eas. Agnoscitis (ut arbitror) ex hac difea quæ ex titulo politicæ aut civilis justitiæ oritur & accrescit: Posset igitur Ecclesiasticus Monarchatus absque tali multitudine dominiorum civilium qualem aspicimus, esse perfectior & Christo similior, qui dominii exercitium à se penitus abdicavit.

Confundit postremo hæc præclara veritas stultam avaritiam nostram, confundit & crudelem invidiam. Verè & propriè stultam dixerim avaritiam, quæ gaudet sola appropriatione corum quæ diviniùs habentur communia. Sed nonne crudelis, nonne monstro similis invidia, quæ bona sua aut quæ sua essent si vellet, odit, quia in aliis adesse conspicit, mordet, lacerat, consumit, & dissipat. Profecto si quis benè prædicat, si quis gloriose operatur, si quis etiam miraculis claret, omnia hæc mea funt, omnia hæc ago in proximis: tantummodo vitam & titulum gratiæ invidiæ culpa non destruat. Similitudinem offerat

& de manu videt oculus.

# Tertia Consideratio.

Superaddamus tertiam considerationem ostendentem ex præmissis, qualiter idem homo est in unum dives & pauper; vel ut Apostolus loquitur: Nihil habens & omnia possidens; sciens abundare & sciens penuriam pati, & in altissima paupertate superabundans 2 Corinth. VIII. Hoc ita accipiendum est, ut idem homo sit pauper mundo, & dives in Deum: sic enim loquitur Christus Luca XII. Nihil habens (faltem quoad affectum) civilice & politice, & omnia

gratuité possidens.

Tales invenimus omnes justos nolentes uti rebussecundum traditiones humanas defendendo eas in conminium tale utplurimum consequentur. Matth. v. Sufficit eis titulus gratiæ, & volenti tollere tunicam aut beneficium, dimittunt & pallium, aut ipso facto si expedit, aut sic agere promptus & paratus est animus; primo Timoth. 11. habentes alimenta & quibus tegantur, his contenti funt; etiam si divitiis omnibus terrenis opulentissimi videantur. Erunt igitur tales (dicet nobis aliquis) soli Religiosi & paupertatis professores? Nequaquam ita necesse est. Non oportet ut voto aut conversationis mutatione res à se terrenas abjiciant. Paupertas est introrsùs in animo sibi benè conscio, quæ effugans tyrannidem sævam cupiditatis, dilatat regnum charitatis, & ambulare facit in latitudine in innocentia cordis quæ est gratia.

Hic attendite ô doctiffimi & sapientissimi viri, hic intelligite qua ratione priores argutiæ carnalium facili distinctione solvuntur: nam & si justo omnia sunt communia & data in manus; non oportet quod in Jure Fori, aut ad omnem usum civilem qui sibi frequenter B fortassis quàm alteri panis comestio proficiat; quoabusus esset, sed Jure Poli & ad usum conformem

principiis divinæ justitiæ.

Animadvertite rursus obsecto, quemadmodum omnis peccans, in eo quod re aliqua perversè utitur, injuriatur cuilibet justo tanquam sur & raptor rei suæ; est enim furtum contrectatio rei alienæ, invito Domino: tractat autem injustus abutendo re aliqua rem illam quæ justi est ipso non consentiente, nam consentiendo peccaret. Hæc est radicalis ratio, cur fraternalis correctio cuilibet justo competit; quoniam de

re sua agitur dum peccatur.

In hoc verò comperi propriissimum & philosophi-. cum esse intellectum Jacobi dicentis, quod qui in uno offendit factus est omnium reus. Jacobi II. 10. nam peccans in uno peccat in omnes: tremenda nimis, sed vera sententia. Peccans in uno peccat in omnes, immò in ipsum cœlum, & omnia quæ cœli ambitu continentur. Vis audire hoc ab ore unius qui abierat quam fuisset ante peccatum. Extensiùs dixi; quoniam in regionem longinquam dissimilitudinis, qui ad se reverlus à quo priùs longissime aberraverat, dicebat: Surgam & ibo ad Patrem meum, & dicam ei. Pater peccavi in calum & coram te Luca xv. 18. Si ratio magis placet, eam accipe. Homo itaque per peccatum se & res quibus abutitur, surripit vi quantum in co est ab aliis, abrumpens membra corporis mystici, & integritatem universitatis violans: pervertit insuper harmoniam universi velut chorda discors in cithara aut fistula mutata vel stridula in organo: infirmat excrcitum vel exercitium spiritualis militiæ, tanquam fugitivus & proditor; subtrahit denique juvamen & dilectionem & partem Regis vel regiminis, & ordinem subvertit aliter quam debet ad omnia. At è contra justus prodest omnibus veluti membrum urs congruens suo toti, sicut chorda sonora & fistula suavis; & insuper miles fidus, atque ut adjutor fortis, & rector omnium sollicitus, sciens quoniam plus abhorret gratia otium, quam na-Dfastidium. Expectare tamen priùs oro patimini. Utura vacuum. Opponet confessim nobis augmentator aliquis subtilior: quomodo justis fit injuria, fraus & rapina & peccatum in eos, si pro ipsis militare omnia probatum est? si præterea Chrysostomus & Seneca validissimis rationibus probaverunt hoc quod nemo niss à seipso leditur? Itaque in sapientem nulla cadit injuria, & ita probatum est. Consentio: Non enim sit justis, invitis se, injuria vel læsio ex aliorum improbitatibus; sed sieri quæritur, aut sieret; si non om-

nipotens sapientiæ divinæ virtus de peccatis aliorum bona pro justis eliceret ( Attingit enim ipsa à fine peccati novissimo usque ad finem primum justi, quòd Dominus est, fortiter, & disponit omnia suaviter, Sap. VIII. 1. facit quoque ut secundum dictum Gregorii qui in cunctis delinquunt, in cunctis feriantur, ut verum sit illud Sap. v. 21. Pugnabit contra insensatos orbisterrarum. Numquid non hoc justissime. Toto siquitentioso judicio, propter curas inextricabiles, quæ do-A dem orbe terrarum in Domini sui contumeliam abusi funt, & omnia, quantum in eis fuit, in injuriam ejus, perversissima libidine contorserunt. Ita peccator est ille alter Ismaël, cujus manus contra omnes, & manus omnium contra eum. Gen. xvi. 12. Ita justus est Dominus, & rectum judicium suum, quando contra nos peccatores maledictiones sterilitatum & aliarum pestilentiarum multiplicium inducit, armando creaturas in obsequium nostrum conditas ad vindictam, sicut traditur disfuse Deuteron, xxvin. Et sicut tempore passionis ex horrore judaici facinoris tota Universitatis harmonia turbata est.

Quæreret ad extremum forsan curiosior aliquis: si justis ex æquo sunt omnia communia, duo tales extremum famis periculum incidant, nec habeant præter panem unicum, per quem folus corum poterit sustentari; cujus erit panisille? Respondeo, quod jure recto occupanti concedetur: mors verò pro alio peeunte militabit, & serviet in bonum suum, amplius niam in patientia sua possidet animam suam securus in cœlo, quam ille in brevi moriturus odioso moribundoque corpore non securus servat. Perges ultra quærere casu paululum variato. Si sit alter injustus, habeat tamen titulum civilis dominii super panem illum, & justus nequaquam, in cujus usum cedit panis ille? Videri potest quod justo per titulum gratiæ, in quo verius Jus & Deo placidius sibi fundavit & quæfivit: sed hæc & similia subtilioris indagationis scho-

lastico exercitio dimittentes.

# . Quarta Consideratio.

Ponamus quartam & hanc extremam Considerationem tempori hujus Dominicæ Passionis convenientem. Monarchatus ex titulo gratiæ consurgens, fuit restitutus per Christi passionem extensiùs & uberiùs, infernus damnatorum hominum & corum multitudo atque peccata non fuissent: sunt tamen de dominio justi, & ei militant ad coronam & gaudium & cautclam.

Accedunt ad hanc Monarchiam omnia Christi sacta, dicta & exempla, Sacramenta insuper omnia; postremò novæ Legis Mysteria. Ad hunc sensum ausus est dicere Gregorius. O felix culpa Eva. Quare felix? Non intrinseca bonitate, ut cæca æmulatio culpabat, sed extrinseca denominatione, qua talem & tantum habuit Redemptorem. Aliter quippe non fuisset Deus homo, non Virgo Mater, non humana natura super Angelos collocata & similia multa: sed neque fuissent justo omnia data in manus, altero duplici jure & titulo præmemorato; titulo videlicet debellationis & conquæstus, & titulo sacramentalis refficiationis

Verum sentio vos inclyti Domini sinem loquendi rationabiliter expectare. Parebo libens, ne pariam tinam saperent & intelligerent quatuor has veritates pulcherrimas Ecclesiastici nostri temporis, illos loquor improbos, qui spreto & calcato Monarchatu gratiæ ditissimo, cæcos se ad inopem & languidum civilitatistitulum conjecerunt, toti funditùs incubuerunt Beneficiis sibi per fas perque nefas coacervandis per discrimen certillimum, & perditionem animarum suarum, & sæpè alienarum. Præponunt filiationem immundam mundi, immò jugum ferreum diaboli, filiationi & jugo suavi Christi. Provocane in flagitiis spurcidis & rapinis sacrilegis audacter Deum, cum dederit emnia eis in manus, prout apud Job. XII. 6. verbum est. Extollunt sibi titulos caducos, anixos & egenos: ille hujus civilitatis & possessionis, ille alterius; quibus adeptis, dicit quilibet talium cum Angelo Laodiciæ: Ecce dives sum, & nullius egeo, & nescit talis (quod exprobrans Joannes subinfert) quod miser est A & miserabilis, & pauper & cacus & nudus. Apoc. III. 17. Cui militant omnia ad oppugnationem sui, non minus prospera quam adversa. In prosperis resolvuntur segnitie & luxuria; in adversis per impatientiam & murmur non subsistunt. Quare sic? Quoniam titulum gratiæ commodissimum & præclarissimum, quo habito, dantur nobis omnia in manus, longe projiciunt. O quisquis adest gloriosiori, generosiori superbia & ambitione dignus, quisquis latius & insigniùs dominari quærit, quisquis imperiosiùs ardet gloriari, pergat huc facilè, iter apertum est, pervium, latum, pulcherrimum. Non necesse habet ut evagetur anxius, aut turbetur erga plurima: tantummodò lavetur ab inquinamentis suis, servet gratiæ titulum; omnia dabit ei Pater in manus. In præsenti quidem non absque discrimine belli & militiæ multæ: nam hic ubi terra, ubi guerra, tanquam nihil differt B cellarius. Post Nobilitates vitæ, ad Regnum & Impeà servo; sed præstabit in futuro, speret æquanimiter cùm pace & tranquillitate perpetua, ad quam nos intromittat ille qui habet omnia in manibus Dominus noster Jesus Christus, qui est Deus benedictus in secula. Amen.

DE

# V O L U N T A R I A PAUPERTATE.

#### M E CAR N.

Pauperies jure beata Qua voce Jesu calica regnas Dum spiritui grata, nec horrens. Dum sufficiens lataque degis. Divina tibi gratia dat jus Veri tituli, quo dominatu Pleno valeas omnia uti. Sub lege sua omnia quaque Primo statui nonne fuere? Si principio quarere regnum Noris Domini, cuncta sequentur. Est pauperies indina panis, Mendioat egens, fiat oportet. Pandit miseram se querulamque Morbo, senio, torpore fractam. Hen pauperies nomine solo, Qua corde tumes perdita luxu. Effrons graderis voce procaci. Buccis nitidis, veste fluenti. Cervice riges, naribus efflas. Vis ex aliis vivere lauta Qui non dederit, murmura rodis Discrimen habet fama negantis Vos effugite, credite mordet. Est pauperies officiosa, Qua parca sibi, largiter amplas Dispensat opes, usibus aptans Discreta piis, curat honesto Frugique statu plebi placere Clamas, decus hac livide pompas Cedens proprii, altera vivit Commune tenens more priorum

Gazas medias spernere prorsus Nolo, fragilis terat egestas, Neu sim per eam sordibus excors. Curis lacerus, corde molestus Liberque minus corde tenere.

#### TRACTATUS

J. Gersonii Doctoris & Cancellarii Parisienss.

DE

#### BILITATE

EPISTOLA DEDICATORIA.

Nunc primum edita ex MS. Cod. Viel. 180.

EVERENDISSIMO in Christo Patri ac Domino præclarissimis insignito Nobilitatum titulis, Domino Amædeo, Archiepiscopo & Comiti Lugdunensi; nec non Primati Galliarum: suus ex debito & corde cultor Joannes Ecclesiae Parisiensis Canrium provehi Nobilitatis æternæ. De præconio Nobilitatis egregio, dum triplex Opulculum Icripsisset plebeia rusticitas mea, non inveni, mecum diù reputans cui destinarem aptiùs quam inclytæ Celsitudinis tuæ Nobilitati. Dicerem caulas si suspicio posset adulationis ab auditoribus tolli, cum præsentem præsens alloquar, cum prætered liberalissimum benefactorem, à quo nunc & hic tractatus sum Archiepiscopaliter, velut ab Ambrosio fuit Episcopaliter Augustinus, scriptis rudibus adire præsumam. At verò qualiscumque causa suisse sufpicetur cæpit ausum parvitas mea dedicare triplex hoc Opusculum, videndum, corrigendum, supplendum, vel sepeliendum filentio, quantùm & quomodò decreverit culminis tui Pater optime Pastoralis sapientia. Quæ benè valeat in Deo Salutari suo Jesu Christo, qui Nobilissimus Nobilis, in Matrem, in Nutricium, in Apostolos, Discipulos & familiares sui generis affines eligere dignatus est, simul in unum dives & pauper Rex & Sacerdos in æternum. Scriptum Lugdu-C<sup>ni</sup> in Augusto Anno 1423.

#### OPUSCULUM PRIMUM

# BILITATE.

Ad MSS. Codd. Vict. 180. Navarr. unum. Et Baluzianum unum optima nota.

OMO quidam Nobilis abiit in regionem longinquam accipere sibi regnum, Luc. xix. 13. Quis homo iste Nobilis, nisi Christus Jesus, Nobilissimi Regis David inclyta proles? De quo per allegoriam, Ecclesiastes ait x. 17. Beata terra cujus Rex. Nobilis est. Et in laudem Sapientiæ ait idem in Parabo-115: Nobilis in portis vir ejus, cum sederit cum Senato-Dribus terra. Prov. xxx. 23. Qui prætereà de se loquebatur Samueli. 1. Reg. 11. 30. Qui me contemnunt, erunt ignobiles. Dicamus igitur aliqua de nobilitate, sumentes occasionem ex opinione Militis egregii Domini Guillelmi Saigneti de Nobilitate composito. Nobilitas primò describetur: secundò dividetur: tertiò ignobilitas pandetur: quartò Corollarium quadruplex elicietur.

NOBILITAS est eminentia quædam vel Principatus vel excellentia inter alias res sui generis,

habens facultatem aliquam in illas, præsertim propinquas influendi. Nobilis idcircò dicitur hic accipere regnum sibi, sive regimen aliquod aliorum, propter influxivam potestatem. Nobilitas sic descripta convenit cum libertate, quæ est dignitas aliqua, sui ipsius non alterius gratiâ. Sicut per oppositum est non sui ipsius, sed alterius gratia. Determinatio patet, 1. Politic. multa per exempla; quoniam in omni genere dominatur aliquod unum quod in illo genere primum est & no-A tis apice, quæ creatura est ad imaginem & similitudibilissimum, tàm in animatis, quam in anima carentibus. Hæc descriptio per sequentia perspicua magis est.

NOBILITAS sic accepta generaliter reperitur in majori mundo, & similiter in minori multis modis; quemadmodum variæ sunt hierarchiæ & Principatus: quoniam non est nobilitas sine Principatu quodam nec è contra. Nobilitas in primis est supereminenter in Trinitate Beata, quæ ad sanum intellectum dicitur supercœlestis hierarchia: est enim in Patre fontalis nobililitas seu dignitas vel autoritas, quæ notificatur per duas notiones istas: Innascibilitas, & principium de non principio. Similiter in Filio respectu Spiritus sancti, nec sequitur ignobilitas idcircò in Spiritu sancto; quorum declaratio Theologis remittitur.

Nobilitas est in Angelis, secundum triplicem hierarchiam, quæ cœlestis appellatur, primam, secunlis in ista qualibet triplici hierarchia, secundum tres Ordines contentos in qualibet, ut in prima Cherubin,

Seraphin & Throni.

Nobilitas est in Ecclesiastica hierarchia, quæ subcœlestis dicitur, exemplata per cœlestem, secundum tres status Ecclesiæ spirituales, primos, medios & infimos, ad quos spectat secularem hierarchiam politiam in Deum reducere per tres actus hierarchicos, qui funt purgare, illuminare & perficere; in qua quidem seculari politia signabiles sunt tres status pro temporalium regimine suo modo, in cujus supremo statu vulgatior & ufitatior nobilitas collocata, principatur.

Nobilitas consequenter & large sumpta ponitur à Philosophantibus & Theologis, secundum quatuor gradus creaturarum, quarum aliquæ habent esse solum naturale, aliæ esse & vivere, quædam esse & vivere & sentire, reliquæ sicut homines participant esse, vivere

& sentire, & superadditur intelligere.

fecundùm præeminentiam rerum naturalium inter fe, fecundum causalitatem & effectum: sic nobilius est corpus cœli quam Elementa, sic aurum & gemmæ nobilio-res sunt plumbo aut luto, sic Sol, Luna, Venus, Juppiter, plusquam Saturnus aut Mars & Mercurius qui in utroque participat: nihil enim impedit quin eadem res sit nobilis & ignobilis respectu diversorum per superiorum & inferiorum comparationem, ficut in media cœlesti Hierarchia & pluribus aliis similibus palam

Distinctio de nobilitate perspicua est similiter in solùm viventibus; ut in arboribus & plantis, quarum nobilior est quæ & perfectior, præsertim in attributione ad virtutes operativas perfectiones, vel ad se vel ad

alias res actuandas.

Postremò in animalibus brutis, piscibus & avibus facile est nobilitatem & ignobilitatem variis respectibus intueri. Sic aquila nobilior inter aves, sic cæte vel delphinus inter pisces, sic aries inter pecudes, sic Leo in-Ddam continentes, velut incipientes; alios temperatos, ter feras seu ferales animantes, sie inter serpentes regulus; quæ tamen perversa est nobilitas, ubi qui nocentior est, principalior repetatur; sicut in dæmonibus reponuntur principatus, ubi nominis abusione deterior & damnatior, nobilior inter cos dici potest; sed veraciter ignobilitas habenda est.

Nobilitas in homine tanquam in minori mundo prædictis omnibus modis post Deum poterit, si subtiliter respicias, reperiri; quemadmodum participat jux-

1

Tomi III. Pars I.

ta deductionem Gregorii cum omni creatura exponentis illud: Pradicate Evangelium omni creatura. Marc. xvi. 14. Dicitur idcircò continere omnia, & omnium finis, ad intellectum in principio Genesis positum. Et ad illud Ps. LXXXVIII. Omnia subjecisti sub pedibus ejus. Et ad Philosophum, 2 Physic. Et Moysen. Deut. IV.

Nobilitas hominis primò reperitur in superiori mennem Beatissimæ Trinitatis, secundum tres potentias in una essentia, memoriam, intelligentiam & voluntatem, conformiter ad hierarchias & ordines Angelorum. Nobilitas est iterum in ratione, secundum duplicem portionem, superiorem & inferiorem, tanquam virum & mulicrem. Est proinde respectu rationis inferioris nobilitas, dum comparatur ad sensualitatem tam interiorem quam exteriorem, & hoc non omninò dissimiliter ad hierarchiam Ecclesiasticam & ad temporalem, secundum eminentiam principatuum & excellentiam prædictarum virium ad invicem, si coaptatio solerter fit. Nobilitas in homine quoad partes heterogeneas corporis, ut sunt membra principalia & officialia, caput, cor, hepar; & minus principalia, pedes, manus, intestina, viscera comparatur; aut juxta triplicem spiritum procedentes à corde, tanquam immediatum & principale instrumentum anidam, tertiam. Nobilitas rursus est in eisdem Ange-B mæ, quorum unus est naturalis alius est vitalis, alius est animalis, proportionabiliter ad illa quæ dicta sunt de habentibus esse naturale solum, vel esse & vivere, vel tria pariter, esse, vivere & sentire.

Nobilitates aliæ considerantur circa hominem, magis ad communem & familiarem de Nobilitate loquutionem accedendo. Una est concernens bona temporalia & corporalia, naturæ scilicet & fortunæ. Et hæc iterum tripliciter attenditur. Uno modo, ut habentur hæc bona à progenitoribus, avis, atavis, & in sursum: & hæc est popularis acceptio, quasi sola, de Nobilitate. Secundo modo, prout habentur hæc bona noviter per industriam propriam, cum auxilio vel fine, quorumdam amicorum. Super hoc jactare solent se divites in mobilibus & immobilibus supra ceteros convicinos, maxime vel remotos. Hinc est illud Satyrici. Et genus & mores regina pecunia donat. & quod pecunia obediunt omnia Eccle. x. 19. cum similibus divitiarum præconiis. Tertio modo, prout habetur ali-Nobilitas in primo gradu creaturarum confideratur equa dignitas vel præcellentia super alios ex concessione Regis alicujus vel Imperatoris: sic enim ad litteram nobilitantur aliqui prius plebei. Sic induci po-test illud Ester: Hoc honore dignus est, quem Rex voluerit honorare. Esther. vi. 11. Habet hæc nobilitas fuos gradus & nomina. Est clara, præclara, inclyta, generosa, spectabilis, ingenua, egregia, insignis, illustris, Regia, Imperialis.

Nobilitas humana respiciens principaliter animam vel hominem, ut homo est, magis attenditur à Phi-Iosophis juxta illud: Nobilitas sola est animum que moribus ornat. Hinc prætereà servitus & ignobilitas traditur in Scriptura de Cham filio Noë propter peccatum introducta. Gen. Ix. 25. habet enim nobilitas gradus secundum ampliorem vel minorem perfectionem in virtutibus, in sapientia & moribus. Quo in loco sas est insequi distinctionem Theologicam, incipientium, proficientium & perfectorum, quam Aristoteles non solvit, sub aliis licet terminis, ponens inter homines quostanquam proficientes; tertios heroicos, tanquam perfectos aut divinales: de quorum numero Hector erat, qui videbatur, non hominis mortalis esse filius, sed Dei. Fuit tempore Ciccronis & Salustii concertatio super hac nobilitate, quam Cicero dicebat se virtutibus & meritis acquisisse: erat enim Arpinas ignobilis vel obscurus; sed lumen dedit tam prædecessoribus quam posteritati suæ. Salustius ut opponit contra, secit tenebras dedecoris nigerrimas prioribus, suisque se-

Digitized by Google

quentibus. Sunt insuper apud Salustium de bello Jugurtino mordacissimæ & acerbissimæ declamationes Marii haud nobilis parentelæ, contra & adversus nobilitatem, quæ volvuntur circa nunc dictum cardinem criminationis propriorum in Nobilibus facinorum, flagitiorum, dedecorumque morum. Quid prodest illi quem mores fordidant, generatio clara? Aut quid nocet huic generatio vilis quem mores adornant? Prodest A secundum Aristotelem ad Politicæ felicitatis quoddam decus; quia non omninò felix est secundùm eum qui specie turpissimus est, ignobilis & sine prole. Nobilitas verò potest secundum Theologos magis evehi, ut sit una persectissimorum hic secundum tres Theologicas virtutes militantium, altera in cœlesti felicitate perpetuò regnantium: sic enim Deus legitur secisse Christianos genus electum & regale sacerdorium; Ep. II. Petr. Reges insuper & Regnum tanquam nobilisfimè regnantes super omnia, præsertim in plenissimo corporis Dominio, de quo Seneca, Imperare sibi m.iximum imperium est. Et Horatius: Latius regnes, fragilem domando spiritum, quam si Libiam remotis gradibus jungas & uterque Penus serviet uni. Consonat Claudianus: Tunc omnia jure tenebis, cum poteris Rex esse tui. Denique Salomon: Prov. xvi. 32. Melior est supiens viro forti, o qui dominatur animo suo expugnatore urbium. Quos omnes Christi superat autoritas. Joann. vIII. 34. Qui facit peccatum, servus est peccati, funt homines cum peccant. Illud inquam nihil, de quo Joann. 1. Sine ipso factum est nihil. Glos. id est peccatum. Quid autem magis alienum ab omni nobilitate, quid prorius adversum sorori suæ libertati, quàm ignobilifilmum fervitutis talis jugum, quam effe mancipium tam impurum, abominandum, detestabile.

Postremò educere combinationes & comparationes omnium quas numeravimus nobilitatum, studiosæ meditationi relinquatur, & occasionem dedisse suffecerit ad cognoscendum præcipuè species sex nobilitatum in hominibus, quæ magis in communi cadunt intellectu, quæ sunt naturalis, parentalis, honestalis, virtualis, heroïcalis, & supernaturalis. Quarum sin-

gularum talis est descriptio.

Nobilitas naturalis, est eminentia quædam notabilis homini proveniens ex perspicaci judicio rationis. Hæc autem per se non est moraliter vel meritorie laudabilis, quia non venit ex electione liberi arbitrii: dicitur notabilis hic & postmodum, quia teste Philpsopho Cbus eos honorare, ditare vel nobilitare. Tales dicun-2. Physic. Quad modicum est pronibilo reputatur. Tales & si de jure Nobiles sunt, servi de facto sæpè

Nobilitas parentalis, est præeminentia quædam notabilis homini proveniens ex laude conditionis parentalis, non quidem ex primis parentibus, quia communis est ad omnes. Hæc similiter non est per se moraliter laudabilis; quia ab extrinseco venit, nec ex electione: quamvis probabile est, ut ait Aristoteles, de bonis bonos nasci, hæc approbatur apud nos velut an-

thonomatice, militanti in armis statui.

Nobilitas honestalis, est eminentia quædam notabilis homini, proveniens ex beneplacito honestantis ipsum vel honestantium, vel per filialem adoptionem Principe, vel per promotionem ad dignitatem aliquam, ut fit noviter multis modis. Hæc similiter non cit de se moraliter laudabilis, quia venit ab extrinse-co, nec ex electione propria ut sic; hæc confert ut D catenationes duas, auream spiritualium causarum &c homo fit caput & principium generis subsequentis, sicut degeneres fiunt sui generis cauda vel terminus. Hæc posset dici personalis vel adventitia; quoniam advenit personæ jam constitutæ, & extenditur ad eminentiam omnem notabilem tam Ecclesiasticam quam temporalem, vel civilem magis quàm nobilitas parentalis.

Nobilitas virtualis, est eminentia quædam notabilis homini proveniens ex assuefactione vel habituatione

virtutum moralium. Hæc quia venit ab intrinseco & electione, de se laudabilis est.

Nobilitas heroïcalis, est quædam nobilitas hominum proveniens ex virtutibus plusquam moralibus, juxta traditionem Philosophi. Hæc quia venit ab intrinseco cum divino munere, per se laudabilis est & honore dignissima, quia data in signum virtutis.

Notabilis supernaturalis, est eminentia quædam notabilis homini proveniens ex charitate quæ supernaturalis gratia est, per quam homo fit per adoptionem filius Dei, fit anima sponsa Christi, fit templum Spiritus fancti, fine qua nobilitates ceteræ nihil funt nihil proficiunt. Obsunt potius aliquando; quia quod altum est hominibus, abominatio est apud Deum. Luc. xvi. 15. Remanet quoque homo filius & vas contumeliæ aptum in interitum æternum, & ideo deterioris conditionis sunt brutis. Proptereà nulla nobilitas eligibilior est, nulla dignior, quam esse Christianum re & nomine, & ita præclarissimus in Rege Francorum titulus est, quòd Christianissimus nominetur.

SUbsequenter post datam nobilitatis descriptionem generalem, quæ particularibus potest adaptari, paucis divinarum & spiritualium modificationibus appositis, ut tactum est; post enumeratas insuper de nobilitate distinctiones tam in majori mundo, qui macrocosmus, quàm in minori qui microcosmus appellatur; & ita servus vilissima rei, immò nihil, quia nihil Bsuperest tertiò dicere breviter de ignobilitate, qua per sui descriptionem contrarii, satis apparebit, apparet & eminet. Reperitur quoque præcipuè in perversis moribus juxta gradus multiplices vitiorum.

Primus ignobilitatis gradus, est in damonibus & dam-

Alter in bestialibus, ex corruptione vitiosa rationis fub animalibus brutis, ficut elevat super hominem virtus heroica.

Tertius gradus, est in intemperatis, qui videlicet ex habitu & electione cum certa malitia peccant, gloriantcs cum malefecerint.

Quarti, sunt incontinentes, qui renitentes passionibus, sed non firmo corde vel animo, tandem ab eis victi suc-

Ex parte verò corporis bonorumque fortuitorum ignobilitas confurgit tripliciter; aut ex carentia charæ propagationis, aut ex defectu proprie industriæ & amicorum promotionis, aut quia non placet principitur agrestes vel servinaturales, vel barbari, vel villani, vel obscuri, vel rustici. Determinat autem Philosophus. 2. Politic. illos homines esse naturaliter servos & ignobiles, qui deficiunt in ratione & in corpore robur habent; quemadmodum naturalis nobilitas confistit in clara & illuminata ratione, licet corpus sit debile. De quo dicitur, consilio pollet, cui vim natura negavit.

Olligamus pro parte quarta quadruplex ex præmissis Corollarium.

Primum Corollarium. Quòd pulchritudo totius universitatis consistit in conservatione nobilitatis, ita quòd illud pulchrum est, quod custodit ordinem, servatque naturam; sicut è contra turpis est pars quæ suo non congruit universo. Quid autem videre poteris ordi-

argenteam corporalium, secundum nobilitatem influendi à superioribus ad insima per media.

Corollarium secundum. Pax, sanitas, salus, libertas cujuslibet politiæ, residet in conservatione & honoratione politication. honoratione nobilitatis; è contra nihil magis adversum paci, nihil amplius causativum schismatis & dissidu quam nobilitatis vilipenfio, dum juxta verbum Prophetæ: Tumultuatur ignobilis contra nobilem, Isaiæ. III. 4. dumque Nobiles objiciunt pravis moribus & consi-

# Opusculum Secund. de Nobilitate Ecclesiast.

liis propriam nobilitatem, quam sicut nec libertatem, nemo bonus, nisi cum vita perdit.

Corollarium Tertium. Libertas, salus & sanitas microcosmi reponitur & salvatur in tranquilitate nobilitatis suæ, dum mens suprema principatur rationi, & ratio sensualitati, & sensualitatis partes nobiliores suas absque impedimento virtutes exercent, sint ipsæ naturales, fint vitales, fint animales: habet enim condere & communicare, & se quodammodò dare. Ex adverso autem ignobilitas, que & rusticitas, dicitur non à rure, sed ad ruditate, satagit rapere & ad se esse. Proptereà rectè Paulus inducit esse beatins, & ita nobilius dare quam accipere. Et proinde damnatius, &

sic ignobilius diripere est, quam perdere. Corollarium quartum. Nulla res potestita degencrare, quin nobilitatem aliquam retineat, sicut & entitatem, & ita nobilitas est in dæmonibus & damnatis; qui tamen non dicuntur nobiles propter deteriorem ex Dei contemptu & blasphemiis ignobilitatem; ficut proportionabiliter apud viatores blasphemos, homicidas, raptores, Dei denique & suæ Legis contemptores, & ea propter ignobiles intellige, sed non est in omnibus manisestum. Proptered nobilitas una vel altera colitur & honoratur, quousque homo ille quidam nobilis, qui in cœlis longinquam abiit regionem accipere regnum Patris revertetur ad judicium, p facilius medium; recteque sistant. Mos insupportabimanifestaturus abscondita cordium, dum alligabit Reges prævaricantes in compedibus, & nobiles degeneres in manicis ferreis, ubi sempiternus horror inhabitabit. Nobiles verò meritis & gratia præditos vocabit, dicens: Venice benedicti Patrismei, percipite regnum quod vobis paratum est ab origine mundi. Matth. xxv. 34. Plena prorsùs, æterna, jucundissimaque erit

#### OPUSCULUM SECUNDUM.

talis nobilitas.

# BILITA ECCLESIASTICA.

Nobilibus.

De novo editum ex Cod. MS. Vill. 180.

AGISTER dic qua ratione dum tractures de Nobilitate super illud Evangelicum: bomo quidam Nobilis, &c. Luc xix. 12. non expressis videris quidquam de Ecclesiastica pobilitate; que tamen præcipuum tenet locum.

Magister, Comprehenditur sub illa nobilitatis specie, quam sexto loco notavimus supernaturalem, imò & sub tertia, quam personalem vel honestalem diximus: omnis itaque potestas gratiarum gratis datarum supernaturaliter ad ædificationem Ecclesiæ per Christum, est eminentia quædam notabilis, proveniens homini supernaturaliter post sui-ipsius artum, sujus tot sunt species D, narium quia nec semper milites benè custodiunt Chriquot hujusmodi gratize sunt divinitus exhibitae, quarum suprema post gratiam gratum facientem Papalis Autoritas inserta vel juncta Sacerdotali : debinc descendendo per Patriarchas, Primates, Archiepiscopos, Episcopos, Archipresbyteros, Decanos, Curatos, & ita de reliquis dignitatibus, ordinibus, gradibus & gratiarum dividiopibus, ad utilitatem populi Christiani, pro ut vult Spiritus sanctus, cujusmodi sunt gratia sanitatum, discretio spirituum, genera linguarum cum

Towi III. Pars I.

Discipulus. Opto te comparationem assignare talis Ecclesiasticæ nobilitatis ad alias, ut ad naturalem, atque parentalem, virtualem, & heroicalem.

Magister. Non opus est, quoniam ex alibi traditis perspicua res est, & comparationes didicisti odiosas.

Discipulus. Die attamen numquid obviat nobilitas Ecclesiastica parentali nobilitati, saltem ita quod non liceat instituere fundationes Ecclesiarum in quibus soli ditio nobilitatis hoc proprium, ut se nitatur diffun-A Nobiles instituantur in Canonicos; hoc quoque modo de feminis in professione Regulari.

Mugister. Non video repugnantiam; tu si quam cer-

Discipulus. Auctor Summæ de vitiis & virtuibus. non mediocris apud te reputationis, videtur ex proposito damnare constictudines hujusmodi, Tractatu de Superbia in ipsius secunda divisione; ubinumerans nobilitatem generis inter bona naturæ, eam multis modis contemnendam oftendit: definc fex in speciali rationes allignat contra consuetudinem quæ tacta est.

Magister. Memini. Sed intelligentia dictorum ex causis assumenda est dicendi, secundum Hilarium. Fuit iste Auctor totus devotus & moralis acerrimus, & usus est frequentissime doctrina quam Aristoteles dat in Ethicis de inventione medii, per similitudinem volentium tortuosa ad rectitudinem ligna reducere, plicans illa plus ad oppositam partem, ut per ipsum redeant lisest apud Declamatores, Rhetores, Advocatos, nunc in vituperium, nunc in laudem, ut in locutionibus hyperbolicis id est excessivis. Signum accipe in hoc Auctore; quoniam vitium singulum præsert ceteris in aliquibus circunstatiis malitiæ, & ita de qualibet virtute respectu laudis ceterarum. Nondum vigebat adeò dubiorum decisio per quæstiones quæ præcisam invenirent veritatem circa medium virtutis, rejectis tropis ac figuris coloribusque rhetoricis. Unde provenit aliquando parum considerate legentibus error in intellectu & consequenter in prædicationis effectu.

Discupulm. Cur ita?

Magister. Quia pugnant adversus unum extremorum de vitiis, adeo quod reliquum fovent, puta detellantes avaritiam ipsi prodigalitatem dum non reprobant laudare creduntur; cum tamen debeat Prædicator ambidexter esse, velut alter Aod, seriens simul à dextris & à finistris, per gladium spiritus bis acutum, Vel de recipiendis in quibuscumque Ecclesis solis Cutrumque vitium pariter confodiens. Similiter in virtutibus non ita laudet Petrum juxta proverbium vulgi, quod vituperet Paulum.

Discipulus. Suades utiliter sub hac generalitate; sed cam opto secti particulariter ad rem necessa-

Magister. Causam dicendi contra consuetudinem nolentium recipere Canonicos nisi Nobiles, inducit dictus Auctor ex verbis Nobilium, oportere dicentium Nobiles esse Canonicos, per quos temporalia multa quae possident tueri possent & dessendi: quâ hypothesi seu caula, quali non lit alia præsupposità, vehementer exaggerat & invehit adversus hanc confuctudinem., Hæc , elt, inquit, perversitas multiplex tanquam si terra sur-"sum, cælum deorsum; pedes ad caput, caput sub pe-» dibus, facies ad dorsum: temporalia scilicet loco spi-"ritualium præponendo. Hic rursus est, inquit, gran-3) dis indifcretio querens genus mercenarii non merce-"stum, quamvis fortè lapides castrorum.... dat , in exemplum milites sepulchri Domini per mysterium. "Est rursus, inquit, consuetudo talis contraria Chri-, sto, qui cligit ignobiles., Deinde collegit alias rationes ex arrogantia Nobilium, esse dedignantium cum humilibus & ignobilibus.

Discipulus. Habes judicio meo summatim causas di-

cendi; led numquid funt efficaces?

Magister. Mimimè. Talis quippè fallacia committitur, quæ per desectum memorationis causarum, cau-

sam dat unicam pro multis. Quoniam insuper aliquorum culpas refundit in omnes culpas. Intelligo si Nobiles temporalia spiritualibus anteponunt, veluti finem suum, corde, verbo, vel effectu; cujusmodi signum est manifestum, apud illos maxime Prælatos qui sumpto Prælatorum vel Ecclesiasticorum debito honestoque habitu, gestu, ritu & convictu, totos se dant pes aut milites; quales Ecclesiasticos justissimè culpatos ab hoc Auctore, nulla ratione satagimus excusare. Atqui, Domino propitio, non omnes Canonici Nobiles sunt in ista damnatione; neque Fundatores sui tali eos intentione damnatissima & sceleratissima constituisse credendi sunt. Esto sint aliqui Nobiles in Ecclesia dyscoli: ubi precor invenies Canonicos, cujuscumque sortis habeantur, inter quos haberi nequeant peccatores, plùs aliquando in obscura quàm in præclara & ingenua nativitatis origine; in arrogantia, in feditionibus, fcandalis, rebellionibus ad Superiores, & in omnibus generaliter moribus perditissimis.

Discipulus. Quænam fuisse præsumitur intentio Fundatorum, de Nobilibus solis in Canonicos promoven-

dis?

Magister. Sanè multiplex & bona. Discipulus. Numerare non pigeat.

Magister. Prima ponitur, ut imitentur Christum. Secunda, ut Ecclesiam venerentur. Tertia, pro humilitatis ostensione. Quarta, pro exercitio charitatis. Quinta, ut excitent devotionem. Sexta, ut Religionem colant & extollant.

Discipulus. Eia verò, magnæ sunt istæ fundationis Nobilium causæ, magnæ prorsus, legitimæ, tuen-

dæ, conservandæ, si veras ostenderis.

Magister. Oftendam ne dubites. Ecce quòd Christus postquam elegit pauperes ab initio, postmodùm divites attraxit, magnificèque dotavit Ecclesiam sub Silvestro Papa & deinceps. Sic post ignobiles primitùs electos, postquam etiam non desuerint tunc Nobiles Parentes Christi: sic post idiotas & simplices, non sine doctissimis aliquibus ut Paulo Apostolo, Natanahele; plurimos elegit illustrissimos Reges & Imperatores. Collegit ampliùs in retibus piscatorum summos Philosophos & turbas Rhetorum quò mirabilior introductio prima nostræ Religionis appareret. Habes ecce tempus & tempus. Omnia tempus habent, & suis spa-C tiis transeunt universa sub calo. Eccli. III. I. Tempus .pauperum ignobilium, contemptibilium, insipientium supple mundo: habes nunc tempus Nobilium, divitum, spectabilium, sapientium etiam mundo, quales pusilli sunt, pauperes & viles in oculis suis. Quid dicis ad hæc? Nonne Christus imitatur pro tempore nostro, si tales præsiciantur; si Spiritus sancti regentis Ecclesiam sequitur instinctus: nonne veneratur Ecclesia dum dotatur, dum filii & filiæ Regum adducuntur post eam in vestitu deaurato cum muneribus; quamvis sit omnis gloria ejus ab intus. Homo tamen est in fimbriis aureis & in varietatis amictu, in divitiis scilicet, in honoribus & scientiis quibus dotat sponsam suam sponsus nobilissimus, ditissimus & sapientissimus, Rex simul & Sacerdos Dominus Jesus Christus secundum Ordinem Melchisedech. Hoc si parum est, audi Prophetam Evangelicum Isaïam. nobilissimum genere, qui tempus istud, dies istos Ecclesiæ videns in spiritu. Et erunt, inquit, Reges nutritii tui, & Regina nutrices tua, vultu in terra dimis-Dbilium ad ignobiles, ut adulationis blandæ vitetur, so adorabunt te & pulverem pedum tuorum lingent. Maiæ. xLIX. 23. . cum multis cadentibus in hanc sententiam de dotatione Ecclesiæ. Numquid prætereà quoad tertiam causam non ostenditur humilitas? Quando Nobiles sæculi cervices inflectunt sub suavi jugo & oncre levi Christi Crucifixi, in Ritibus Ecclesiastici Servitii, & in cæremoniis sine violatione servandis, posttergata sollicitudine conjugii, quoniam neque nubent neque nubentur. Numquid non exercent cum humi-

litate fraternam charitatem, quæ pro quarta causa, dùm cum summa dignatione, benevolentia, mansuetudine conversantur cum infimis secundum sæculum, & egenis quales sunt plurimi de suo Collegio vel Choro etsi non privilegiato Capitulo: submittunt denique semetiplos inferioribus constitutis ad Officia, vel pœnarum, vel cæremoniarum, prout Ecclesiæ ritus haad sæcularia, deformiùs aliquando quam sæculi Princi- A bent. Nemo proinde dubitaverit quin apud popularium oculos devotionem Nobiles suscitent & accendant, dùm inspiciuntur vacare regularibus disciplinis: funt enim animales ipsi populares, non spirituales, quos movet plus crebrò decor exterior in ornamentis, & jocalibus pretiofis ex auro & gemmis, quam interior folus valor incultus ad extra monstratus.

Discipulus. O jam intelligo sub verbo hoc ultimo, quemadmodum velut è latere præfatum Auctorem notas in materia de pompa Prælatorum, quibus omnem abjicere nititur excusationem quin peccent atque superbiant; qua supra re pridem disseruit una Lectio tua. Tractatus, De Excessibus Pralatorum.] Nunc verò cuperem ea compendiosè repeti quæ tunc pertractata

funt cum dissimulatione rationum.

Magister. Res grandis est, affinisque pompis mulierum vel tolerandis vel damnandis, quorum tractatio proprium exigit tempus & locum. Satisfuerit ad præsens nos terminare quod cœptum est, nisi forte volucris infringere rationes inductas pro fundatione Nobilium, præsertim in Ecclesia vel Ecclesiis Primatum super, aut inter ceteras habentibus.

Discipulus. Non occurrit efficax objectio, nisi proterva animositate coner obniti. Sint modò tales ipsi Nobiles quales pingis & exigis imitatores Christi Re-

ligionisque cultores.

Magister. Notavimus jam paucorum culpas in aliorum non esse retorquendas detrimentum & multò minus in statum de se laudabilem, bonum, insignem, pulchrum, nobilem, egregium, qualem deduximus esse istum qui Christum imitatur, qui veneratur Ecclesiam; qui humilitatem monstrat, qui exercet charitatem, qui devotionem excitat, qui postremò Christianam sublimat & extollit Religionem. Planè quis nesciat apud eos qui foris sunt, apud quos odorem famæ bonum daturi sunt, quod plus honoris & reverentiæ sit habitura de duobus bonis nobilitas humilis & fancta, quam humilis & fancta rusticitas. Rarum bonum, ait Bernardus, & ideò praclarum est, humilitas honorata. Plus, nescio quomodò, videntes allicit humilitas purpurata communicans hominibus, quam despecta vilitas sibi placens in fordibus valet. Ad hoc narratio de fanctissimis Episcopis Basilio & Gregorio. Plus admiror, inquit Augustinus, David indutum lineis & succinclum, totis viribus saltantem & psallentem coram Arca Domini, quàm hostes prosternentem: bellans hostes, psallens se devicit. Dicti sunt ejus filii Sacerdotes, quiase gerebant ut tales. Quis hoc exemplo non miretur & laudet Principes, Duces & Barones, se in Canonicos velle recipi, prout in nonnullis hujusmodi fit Ecclesiis, ad Religionis honorationem & decus; dum Ecclesiasticorum ve-Itimentis induti Chorum intrant, ut alii; Statuta, Libertates, Jura, Consuctudines jurant ut alii.

Discipulus. Loqueris probabiliter pro consuerudine Nobilium, in quorum laudem suppetunt tam exempla quam scripta, quæ dictis tuis soliditatem afferrent. Verum nolo contentionem oriri pro comparatione Nosuspicio; neque detractionis seu dissensionis indecentis quomodò libet virus effundatur. Dignè ambulet quisque vocatione qua vocatus est. Hoc unum dici potest absque ulla contradictione, quod nobilitas parentalis Ecclesiastica, Sacerdotalem & Pontificalem. dum sibi jungitur, non inhonestat; sed pulchrisicat nobilitatem. Sententia est Aristotelis de bonis fortunæ felicitati connumeratis, eam reddentibus eligibiliorem. Denique dictum Poetæ de Eurialo: gratior

# 217 Opusculum Tertium de Nobilitate Ecclesiast. 218

ad nobilitatis specimen trahi potest.

Magister. Rectè dicis & ecce quod benedictissima mulierum laudatur Mater Christi Dei quòd Regali ex progenie exorta Maria refulget. virginalis ejus sponsus Joseph quòd suit de domo & familia David. Luc. 11. 4. Laudatur Christus & parentes ejus quod de semine Regalis Genealogiæ per avos & atavos prodierunt. Math. 1. Laudatur Paulus esse civis Romanus A&. x11. & quòd Paulum Sergium Nobilem convertit. Ibid. xIII. Unde Pauli traxisse nomen aliqui putant ipsum. Laudatur Remigius quòd Clodovæum Regem baptizaverit, ut Silvester Constantinum; quorum vestigia sancta mox pleps imitata est; nam mobile mutatur semper cum Principe vulgus & Qualis Rector civitatis, tales habitantes in ea. Laudatur Regina Batildis, laudatur filia Regis Elizabeth, laudantur Paula & Eustochium & Demetria virgo. Laudantur innumerabiles Nobiles utriusque sexus, dum parentali nobilitati Christianam adjunxerunt, cujus agi frenis summa libertas est, ait Bodtius. Et theologisans spectabilis generis Agatha: summa, inquit, ingenuitas ista, in qua servitus Christi comprobatur. Magnum reverà, magnum ex altitudine seculari ad humilitatem descendere Christi.

Discipulus. Redeamus, si placet, ad radicalem & propriam sublimandæ Religionis causam, quam habuisse, loco sexto notasti, fundationis hujusmodi Nobi-B nobilibus ad perfectionem omnimodam & hierarchilium introductores, quæ deinceps in consuetudinem transiit Jure præscriptam. Fulcias precor rationem hanc sextam, ex Juribus divino præsertim & naturali,

si fieri posse confidis.

Maguster. Confido plane. Loquatur Apostolus. quòd qui suorum & maxime domesticorum curam non habet, fidem negavit & est insideli deterior. 1 Tim. v. 8. Consonat Lex naturalis data per Philosophum, quòd amicabilia ad alterum, veniunt ex amicabilibus ad se. hæc est simuliter illa Lex divina, quòd charitas incipit à se; ergo convenienter & à proximis genere: nullus quippe dubitat, quin filii & filiæ unus fanguis & una caro reputentur, quibus thesaurizare parentes oportet; fimiliter de fratribus & fororibus nec non aliis affinibus est, qui proptereà consanguinei nominan-

Discipulus. Perge ultrà. Lex hæc folida est, si ce-

teris paribus, intellexeris.

Magister. Addatur Lex altera, non minus consen-C tanea rationi, quæ ex ista protinus ortum habet. Religiosius atque laudabilius, ceteris, ut vis, paribus, dare seipsum vel consanguineos ad divinæ Religionis cultum, quam extraneos.

Discipulus. Quis hoc negaverit?

Magister. Jungatur Lex altera conveniens ad istam & alias. Consultius est providere de substantia proprià subsidia vitæ temporalis consanguineis obsequentibus Deo, quam alienis, addita Legis Civilis sententia. Quòd nihil est naturalius seu justius quàm ut re sua quis utatur ut vult, dummodò malènon vult: maximè dum testatur, ejus intentio inviolabiliter Lege servanda est.

Discipulus. Quid moliris obsecro conficere tales

Magister. Id profectò quod inquiris: nam si potuerunt cum omni pietate Nobiles de seculo hereditates Dest, niss rescisus suerit, ut fertur Alexander egisse de relinquere servientibus & dedicatis cultui Dei, sint viri, fint mulieres, fint Canonici, fint Monachi, vel Moniales; fas utique fuit eis conditiones apponere non reprobas in fundatione tali, fas insuper fundationem hanc Superioris autoritate firmari, fas juramento Ecclesiasticorum eam, sicut præmittitur, fundatorum roborari. Cùm igitur Nobilibus fundationis autoribus licuerit, decuerit & expedierit aliquando præponere: suos ad Ecclesiasticum Beneficium seu Monasterium confanguineos & parentes, nedum præsentes,

& pulchro veniens è corpore virtus, adjuvat. Non secus sed posteros à generatione in generationem servituros Deo; quid consequentius oro, quam posuisse conditionem Evangelio naturæque conformem apponere? quod ceteris alterius conditionis in aflecutione præponantur: neque enim conflatur inde cuivis injuria, non præjudicium, non acceptio personarum, non illud de Psalmo LXXXII. 13. hereditate possideamus San-Eluarium Dei; sed legitima fundatione juxta Cononicæ Regulæ sanctionem, dùm piæ Fundatoris vel Testatoris intentioni jungitur Superioris autoritas, autoritati, Statutum Ecclesiæ; Statuto Ecclesiastico, juramentum, juramento accessit optima Legum interpres consuetudo, de cujus opposito memoria non habetur.

> Discipulus. Non invenio, quin hac tua completio quadrata sic pro qualibet sui parte in solida veritatum & convenientiarum firmitate subsistit. Et dum etiam atque etiam recogito, non abhorret hæc institutio à priscorum moribus Patrum: nec Canonum severitati nec Ecclesiarum derogat libertati. Scimus positas Leges quæ nullos promoveri permittunt vel ad Beneficia, vel ad Ordines nisi legitimi sint, nisi liberi fint, nisi bonæ samæ sint, nisi liberalibus non vilibus & infamibus officiis dediti fint. Cur non poterit addi gradus aliquis superior, pro nonnullis infignibus Ecclesiis, ut illic non nisi Nobiles præsiciantur in Canonicos velad Ecclesiasticas dignitates? Huc accedit quòd supersunt Beneficia, Gradus & Officia pro non cam Collegii totius, intùs & extrà decentissimè conser-

> Magister. Addis robur ad præmissa non modicum; nos intereà pausabimus: postmodum, si quid demum emerierit super his aut aliis, mutuos juxta solitum poterimus miscere sermones. Explicit.

#### OPUSCULUM TERTIUM

DE

# OBILITATE

#### A P O L O G E T I C U M

Pro Recipiendis in quibusdam Ecclesiis Nobilibus solis, non obstante Decretali Gregorii Noni. Capitulo Venerabilis. De Prabendis.

Ex eod. Cod. MS.

AGISTER dicquid fibi vultil-Discipulus. lud Evangelicum conclusum ex libris Isaiæ? Sine causa colunt me decentes doctrinas & mandata hominum. Matth. xv. 9. Quæ funt ista doctrinæ &mandata hominum? cum d xerit Christ is Apostolis pro se & successoribus qui vos audit me a idit Luc. x. 16. Apostoli verò & suc-

ceffores quid funt nisi homines? quorum tamen doctrinas & mandata qui audit, Christum audit.

Magister. Rem difficilem & multis involutam ambagibus inquiris, cui vix appareat exitus, ut in fabulofo Dædali labyrintho, nodus quoque vix extricabilis fatalis currus vinculis. Sed neque caput Hydræ, sua rescisione fecundius potest emori, si non igne vivacis intelligentiæ fuerit exterminatum.

Discipulus. Quæ causa? quæ ratio?

Magister. Oportet itaque primitus agnoscere quæ dicantur doctrinæ, quæ Mandata Dei & quæ hominum; alioquin nil mirandum, si propriam vocem ignorantes, tanquam in tenebris palpantes vel cacutientes exorbitent.

Discipulus. Hoc utique verum est, oportere impri-

mis cognoscere quid nominis terminorum, vel quid

nomina significent?

Magister. Rectè concedis sed quam rara sit cognitio talis in re proposita cogitare stupor est; requiritur enim plurium notitia rerum, quam existimet studentium vulgus.

Discipulus. Quæ requiruntur obsecto ne differas

Magister. Requiritur ut sciamus quid Jus proprie divinum, quid Jus propriè humanum, five positivum nominetur cum differentiis suis ad invicem, seis autem frater quanto olim sludio tam in collationibus quàm in lectionibus materiam hanc aperire conati fue-

Discipulus. Scio nec opus est repetitione; sed præsuppositis illis, quæ tunc investigata sunt nostro re-

sponde quæsito?

Magister. Vult utique Christus dicere quòd omnis doctrina & omne mandatum hominum fine causa fit, hoc est frustra, si dissentiat vel non consonat Dei do-Etrinæ cum Mandato suo.

Discipulus. At verò quis judicabit de consensu vel

de consonantia?

Magister. Superior &, ut Philosophus loquitur, Architectonica Scientia, quam esse Theologiam neminem fas est in dubium revocare.

re, similiter in Civili multa traduntur, quæ Jus divinum non apparent, aut faltem talia sunt ad quæ Jus

divinum non arctat vel obligat?

Magister. Recipio secundam partem quasi plùs aptam disputationi, quam prima pars, quæ de se destruit se: non enim Lex inferioris præjudicare potest Legi Superioris qualis est supremus Imperator atque Legislator Deus. Sed quòd inferior potestas obligare non possit præter, non contra Legem Superioris, non est ita peripicuum. Etsi quod habes exemplum quod te moveat vel conturbet edicito palam, quatenùs eventilatione disputationis nubes disputationis evanescat.

Discipulus. Conturbant me plurima Canonum nec non Legum Instituta; sed nominatim occurrit novissime casus, dum de Nobilitate tractares Ecclesiasticorum ac de consuetudine quarumdam Ecclesiarum, quæ nonnisi Nobiles vel Illustres in Canonicos recipiunt: putasti demonstrasse simul ex Jure Divino C cum naturali, quòd hæc consuctudo non erat reprobanda, imò nec institutio sive fundatio primaria, quin potucrint Fundatores testando, vel aliter ordinando conditionem ejusmodi non reprobam suæ fundationi vel testamento conjunxisse, præsertim in suorum savorem confanguineorum.

Magister. Planè reminiscor.

Discipulus. Eccc autem tibi proponuntur ex adverfo Constitutiones Canonum: nam dum Procurator Argentini Capituli proponeret quod Capitulum Argentinense consuctudinem allegabat antiquam inviolabilites observatam, juxta quam nullum nisi Nobilem, libe, rum, & ab utroque parente illustrem, honestie conversationis ac eminentis scientiæ, in suum consortium hactenus admiserat. Gregorius IX. sic respondit: "Nos igitur attendentes quod non generis sed virtutum nobilitas vitæque honestas gratum Deo faciunt "secundum carnem Nobiles & potentes elegit, sed nignobiles & pauperes, ex eò quòd non est persona-, rum acceptio apud ipsim. Rom. u. 11. & vix ad culmina "dignitatum, ne dum ad præbendas viri eminentis " scientiæ valeant reperiri, exceptiones hujusmodi non "duximus admittendas. " Hæc ille.

Maguster. Præcipitas nos in mare magnum, quod per navem studii nostri prioris non enavigamus; nihi-Iominus emergere speramus, Domino propitio: & omisfis interim gloffis & allegationibus Canonum positivorum, quæ pro nobis apertè militant, quod in cursu vi-

dere potuimus: sistemus in sola forma textus hujus, ipsum ad regulam enucleatæ veritatis contemplando. Dici solet & verum est sæpè quod viso pede litteræ cessat objectio. Sed nec Vicarius Christi contra Christum nec Lex sua contra Christi Legem quidquam voluisse, sed nec potuisse credenda sunt. Non possumus aliquid contra veritatem, loquitur Apostolus, 11 Cor. x111. 8. qui A potestatem similiter datam esse dicit ad adisicationem non ad destructionem. Ibid x.

Discipulus. Laudo quod ad pauca te revocas quæ posfint tractari per facras Scripturas quas ab infantia, non adulans loquor, nosti: quod medicorum, ait ex Horatio Hieronymus, promittunt medici, tractam fabrilia fabri. Sic & quæ Juris sunt Canonici, linque Dominis Canonistis. Hortor te insuper paucis & solidis fundamentis stabilire responsionem tuam: super ædificationem verò dimiferis industriæ ceterorum quibus crit animo vel auxilio. Delicata quippe est a tas nostra, quæ longa statim scripta faitidit nec relegit.

Magister. Faciam quod hortaris, pravia proteitatione, quod de Summo Pontifice & potestate sua verè stupenda & adoranda propter Deum qui talem dedit potestatem hominibus cum omni reverentia cordis, oris, & operis desidero tractare dicta itta selicis Discipulus. Quid dices ergò quòd in Canonico Ju
fimiliter in Civili multa traducata.

B dibile est intentionem sibi fussic in habitu cui nec .... obstitisset in actu. Et quoniam alla cui nec .... recordationis Gregorii IX. fecundum illam quam cre-

bium statim oritur si copulative vel disjunctive sive figillatim fumendæ funt.

Discipulus. Quid refert nunc inter ista?

Magister. Certè plurimum; quia si quinque simul conditiones oportet concurrere in camdem personam, priusquam recipiatur, poterit accedere casus ut non inveniantur idoncæ, tot personæ quot Præbendæ sunt in Ecclesia, & hoc innuit textus in responsione Papæ: vix, inquit, ad culmina dignitatum nedum ad Prabendas viri eminentis scientia valent reperiri. Ita planc dicere potuerat & fortè volcbat de viris illustribus ex utroque parente; quoniam illustris nomen plus importat quam nobilis, adeo quod Papa scribens Regi Franciæ contentus est ipsum nominare Filium illuftrem.

Discipulus. Miror cur hoc introducis?

Magister. Potest have consideratio tune temporis movisse Dominum Gregorium, quòd ad Ecclesiam Argentinensem alios promoveret quam Nobiles præfertim illustres ex utroque latere, propter penuriam idonearum ejulmodi personarum; quo casu quis nesciat potuisse Dominum Papam de remedio per aliorum subititionem providisse. Confirmat nostram hanc conjecturam inductio de paucitate hominum in quibus sit eminens scientia, alioquin omninò videretur distorta neque pertinens mentio de eminenti scientia dum quæstio de nobilitate verteretur.

Discipulus. Cassatur hæc existimatio sua quia non ad solam nobilitatem nec ad solam scientiæ respexiteminentiam cum subjunxit, quod non est personarum acceptio apud Deum Rom. H. 11. Dedit igitur intelligi quod nulla conditio prospicienda est in promovendis Ecclesiasticis, nisi sola virtutum nobilitas, vitæ honestas: ut explicat in littera. Quare? qua non est per-& idoneum servitorem, ad cujus regimen non multos D sonarum acceptio apud Deum; quasi subjungerer illud ejustem Petri: Act. x. 34. sed in omni gente qui timet Deum & speratur justitiam acceptus ost illi: rursus quoque illud Pauli Galat. ut. non est mastulus & semina gentilis & Judans : circumcisso & praputyan. Barbarus & Scytha: servus & liber supple apud Deum, sed omnia in omnibus Christus. Ita si quidem opinor voluisse Papam Gregorium, dum de non acceptione personam locutus est?

Magister. Opinaris apparenter, sed aspice profundiùs, sistet hic allegatio taliter intellecta, necdum cum Evangelica veritate, sed cum Jurium tam Ca-

# Opusculum Secund. de Nobilitate Ecclesiast.

nonicorum quam Civilium sanctione, quæ distingunt mille locis inter personas quæ ad Officia & Ordines, Beneficia, dignitates & honores sunt accipienda; quia non mulier, non servus, non illegitimus, non infans, non fatuus, non qui solemniter pœnituit, non qui fuit infamis licet pœnitucrit, non vir sanguinum, licet cum virtute vel merito, & ita de similibus quiest igitur hæc allegatio quod non personarum acceptio A gradus honorabiles & primitatem.

apud Deum est. and insurance and acceptio A III. Proposition I and acception and acception III. apud Deum est, quod insuper non est apud eum masculus & femina, Gentilis & Judaus, servus & liber; sed omnia & in omnibus Christus.

Discipulus, Dicuntur hæc de statu salutis per gratiam & de exspectatione suturæ beatitudinis per gloriam, secundum quam vult Deus omnes homines salvos fieri & ad agnitionem veritatis venire I Tim. II. 4.

Migister. Benedictus Deus qui te dedit hoc intelligere; sed reslecte te super te, & respice si cohæret hæc expositio tua planè verissima & accommoda Scripturæ Sacræ & si cohæret, inquam, allegationi Decretalis Gregorii noni, qui loquitur de promovendis ad Beneficia vel Ecclesiasticas dignitates. Ut ergo detur altera conveniens expositio huic textui, necesse est, qui qualiscunque fuerit, non poterit, affirmo, per hanc allegationem, non per aliquod Jus propriè divinum & naturale condemnare constitutionem vel consuctudinem de solis Nobilibus in certis Ecclesiis vel casibus B possibilibus observandam.

Discipulus. Feci quod monuisti, retorsi cordis oculos super scipsos conversus ad cor, & ita profectò reperi ficut dicis, nifi fimul quis damnaverit confuetudines & Leges de promovendis fine dispensatione solis legitimis, folis liberis, folis hominibus non notatis infamia per pœnitentiam publicam aut aliter.

Magister. Quid movet te?

Discipulus. Quia possunt utique tales esse virtutibus

Nobiles apud Deum & honesti.

Magister. Negari non potest; sed aliud est de Judiciis hominum in publico Ecclesiæ Foro, præsertim in collatione Beneficiorum vel dignitatum, aliud in conscientiæ Foro secreto pro consecutione solius æternæ falutis apud Deum.

Discipulus. Num quidem censes de causa textus altera, quòd ad regimen Ecclesiæ Deus, non multos Nobiles secundum carnem & potentes elegit; ignobiles & pauperes: ratio subditur ex verbis Petri præmissis quia non est personarum acceptio apud Deum. C

Magister. Imoverò tu quid censes qui ad cor converius es?

Discipulus. Quid censeam, nisi perspicuum esse per prædicta, quòd allegatio non confirmat sed infirmat Evangelicam veritatem, imò semetipsam, nisi benevolus interpres affuerit peritus interimit; illa enim sequerentur inconvenientia, qualia fortè notarius hujus Decretalis nunquam vidit, de promovendis servis & illegitimis & potius infamibus. Dicam plus idem de feminis, de Scytis, de Barbaris, de Neophytis, de corpore vitiatis, dummodò Christum inducrint per Fidem & virtutem.

Magister. Clarè videt perspicax oculus cordis tui, nunc ad interiora te recipe & quid ex prælocutis se-

quatur attentius introspice.

Discipulus. Attendo loquere quæ sequuntur? Magister. Profero palam quatuor Propositiones vel Maximas ex archivis Evangelicæ veritatis.

I. PROPOSITIO. Lex divina nunquam prohibuit nobiles ad Ecclesiastica Beneficia promoveri, etiam temporibus Apostolorum; quoniam multi filii Regum promoti sunt affines Christo, cujus ab avis & atavis Genealogia Regalis est.

II. Propositio. Lex divina pro tempore pacis Ecclesiasticæ concesse à Domino per Constantinum Magnum sub Silvestro usque hodie, favit promotioni nobilium, divitum & potentum, cruditos quoque

præponit & Graduatos in altera Facultatum, præcipuè Litterarum Sacrarum & Canonum non conditorum. Ad hoc conforant confuetudines Summorum Pontificum & Conciliorum generalium institutæ, præsertim novillimum Constantiense de promovendis ad Cardinalatum Graduatis & Illustribus, non quod in Universitatibus Studiorum solemnibus Nobiles præferantur ad

III. Propositio. Lex divina non obviat Constitutioni, Statuto, vel consuetudini de solis Nobilibus in nonnullis Ecclefiis infignibus in Canonicos vel ad dignitates ceteras recipiendis casu, justæ vel urgentis necessitatis excepto; non enim necessitas habet Le-

gem, nec Lex urgenti derogat utilitati.

IV. PROPOSITIO. Lex divina sufficit dare vim consuetudini tali vel similibus, non obstante Canone vel Statuto in oppositum purè positivo; maximè si Canon ille non fuerit publicatus aut receptus, aut moribus utentium confirmatus, aut ab illis quorum intereat executio, dissimulatus & toleratus: quibus casisibus, quis non videat quotidiè Decretales & Decreta & Leges positivas, aboleri per non usum; secus ubi consuetudo Legi propriè divinæ vel propriè naturali derogaret: quia jam non consuctudo est, sed longa peccandi corruptio, juxta Canonum Sanctiones sic intellectas.

Discipulus. Quaternarius iste propositionum apud oculos emicat mentis cordis mei; quasi tetragonus radiosus, sine vituperio; cui qui resistit gratis, protervire videtur, non instruendus ultra venit sed linquendus aut culpandus. At vero die propter elatas aliquorum murmurationes adversus nobilitatem, qui non cernentes trabem in oculo proprio, præsumunt non quidem tollere, sed inducere festucam in alieno, dicentes: quod altum est hominibus abominatio est apud Deum. Luc. xvi. 15. Nobilitas alta est hominibusque insita; ergò abominabilis est apud Deum. Signum addunt quoniam pauperes & ignobiles elegit & non Nobi-

Magister. Talem nedum propriam conscientiam, sed vocem ignorant, non aspicientes in quales quot & quantas personas nobiles summe Deo complacitas abominabilem & nefandæ impietatis maculam conantur videre. Debent intelligere quoniam non est altum & altum, altum malum & altum bonum. Non secus de duplici humiliatione bona & mala.

Discipulus. Da quo pacto sit hoc ex Scripturæ te-

stimonio?

Magister. Accipe simul in unico Christi verbo. Omnis qui se exaltat humiliabitur. Ecce pessimam exaltationem per amorem sui cadens in ruinam peccati & tandem inferni; quo precipitio humiliationis horrendæ, quid profundius esse potest? De qua dictum est ante ruinam exaltabitur spiritus. Prov. xvi. 18. Sequitur ex adverso; qui se humiliat exaltabitur. Matth. XXIII. 12. Gratissima prorsus hæc humiliatio per contemptum sui, usque ad exaltationem super Thronum Dei, de qua Sapiens humilem Spiritu suscipiet gloria. Prov. xxix. 23.

Discipulus. Distinctio perspicua cit, non impugnans alteram illorum Nobilitatem qui salubriter eruditisserant illud Sapientis atque Ciceronis confilium, Quan-D to major es humilia te in omnibus. Eccli. 111. 20.

Magister. Hi funt qui dedignantur mancipia vitiorum & hi Curiales funt in dando & raptoris rusticitatem effugiunt, hi Beneficiis velà Deo vel ab hominibus collatis nullaterus ingrati, officiis illa mutuis recognoscunt. Hi nihil judicant quam miscreri preticsius, tanquam oleo benignitatis imbuti Pontificum ritu simul & Regum: ii strenui sunt & viriles, portantes gladium non fine causa, non quidem in subditos & affines; sed in hostes publicos & dæmones, quorum tyrannidi usque ad mortem resistere quam cedere malunt, ii postremò sunt altissimi cordis, strenui atque magnanimi, dedignantes per fanctam superbiam cuiquàm plus obsequi quàm supremo Regi instar Christophori, neque transitoriam hereditatem opes & gloriam præponunt æternis: nonne talia funt figna Nobilium; servorum vero, vel rusticorum cernis con-

Discipulus. Essent tales omnes nostri Nobiles quales pingis, jam profectò non esset altitudo sua abominabilis Deo; sed talia te dicere suspicor non pro adulatione, A sed pro commonitione laudeque Nobilium, quia laudata virtus crescit & immensum gloriæ calcar habet. Quid autem de personarum acceptione respondebis vide-

Magister. Allegatio palam militat contra facientes; quoniam si Deus præelegit secundum eos ignobiles, quomodò non fuit acceptor ignobilium, rejectis nobilibus? procul sit hæc absurditas & alia Doctorum expositio teneatur, quomodò sit & quomodò non, personarum acceptor Deus vel prælator. Hoc unum subjungo validissimum pro deductis argumentum. Itaque convenio te ô nobilitatis adversarie, peto te, quisquis es ille, sic potest obtinere fundatio, Statutum vel consuetudo, quòd in certa Ecclesia sint quatuor Beneficia ad quæ non possit admitti quisquam, nisi fuerit eminentis scientiæ, aut nisi sit illustris? Si concesseris, similiter habebo de decem in opulentiori Ecclesia, similiter de viginti, fundatione crescente. Si negaveris, obvias manifeste tam honori quam utilitati, nedum illius Ecclesiæ; sed universæ Reipublicæ totius populi Christiani. Tu quoque per rationes & Sanctorum autoritates, omni majores exceptione confutaris; hoc attento quòd de inferiori statu satis abundant Ecclesiæ.

Discipulus. Video quidem ridens & irridens respondebit adversarius, sumens ex verbis allegatæ Decretalis instantiam: dicit enim quòd nunquam aut vix tot poterunt eminentis scientiæ vel tot illustres honestæ vitæ reperiri.

Magister. Esto possint aliundè reperiri quid judicabunt?

Discipulus. Æstimo quòd consuetudinem sanctam dicent servandam, nisi fortassè vadat in contrarium Summus Pontifex, qui plenitudinem habet potestatis statuendo vel dispensando.

Magister. Nihil hic de potestate Papæ disputabimus, eam ex aliis supponentes & summa veneratione colentes; hoc unum dicimus, quòd absque ratione nec Lex statuenda est nec concedenda dispensatio.

Discipulus. Quæ ratio?

ratione & ex consequenti Deo, qui prima ratio est, dissonans & adversa, de quo Philosophia apud Boëtium. qui perpetua mundum ratione gubernas.

Discipulus. Nunquid ad Papam verè trahitur illud Satyrici; sic volo sic jubeo sit pro ratione voluntas? Nunquid fibi quisquam potest dicere, cur ita facis? Nunquid quod placuit Principi, Legis habet vigorem.

Magister. Tolle blasphemias, tolle verborum idolatrias: si dignitatem soli divinæ voluntati propriam, tu homini, præsertim circumdato infirmitate, peccatori tribueris.

Discipulus. Quo pacto?

Magister. Voluntas ita Dei solum est talis, quæ non ideò vult quidquam ad extra quia bonum sit, sed bonum est quia vult illud esse. . . . . . vidit hoc D gibus simul & Principibus venerandos? Quo sit ut Philosophia fol. 23. Col. 2. l. 22. . . . . . .

Quem . . . . . pepulerunt fingeré.

Causæ materiæ fluctuantis opus.

Verùm insiti summi forma boni livore carens.

At verò de humana voluntate valdèsecùsest, quæ non ideò velle debet aliquid, nisi quia bonum est, & non ideò statim aliquid bonum est quia vult illud.

Discipulus. Obniti nequeo, nec video quin Lex & dispensatio rationabiliter, hoc est cum ratione ferri

debeant vel concedi; sed quæ sit causa rationabilis edicito?

Magister. Docuit te non ego, sed ipse Bernardus: duplicem affignans quam tetigimus caulam. Una cht justa necessitas, altera est publica vel patens utilitas.

Discipulus. Exemplum des in re necessaria? Magister. Justa necessitas erit, si non inveniantur homines eminentis scientiæ vel Nobiles: fundatur autem patens utilitas dum tot inveniuntur, sed forte reprobi mores obsistunt in scandalum Ecclesiæ, vel irregularitas ut bigamia, vel aliquid honestati palam contrarium reperitur. Quibus cessantibus causis dispensatio, si Bernardo credis, non erit; sed dissipatio. Versa & reversa, non invenies causas plures, diversas ab istis.

Discipulus. Non invenio fateor; sed quis de ratio-

nabilitate judicabit causetur?

Magister. Quis nisi dispensans, legitime tamen priùs informatus & utens potestate sua in ædificationem non in scandalum, non in alterius præjudicium, non in acceptionem reprobam personarum. Ita rursus quod neque Statutis neque fundationibus, neque Constitutionibus præscriptis & juratis obviare compellat. Alioquin scienter admitti subdole, vel ambitiose quærentes, quærunt inducere grande peccatum super promoventem, & scandalum vitii multiplicis pro virtutis exemplo tradunt: violaretur enim per hoc intentio Bpia Fundatorum vel testantium Nobilium, quos rationabiles induxerunt causæ, in illis præcipuè locis ubi primogenitus folus in hereditate succedit ad indivisionem Feudorum conservandam: provisio tamen fratrum & sororum spectabit ad primogenitos; ac perindè diitribuerunt Ecclesiæ pro fratribus & sororibus, Deo servire volentibus, vitæ sustentationem honestam, quam si quis auferre conatur, hoc impiè conatur, nemo non videt qui pius est. Violaretur rursus fama Ecclesiasticorum, si in suis juramentis violandis, si Statutis & consuetudinibus abolendis suum darent negligenter afsensum; si prætered membri principalis Ecclesiæ scisfuram paterentur, quod membrum nobilitas unit in se separans ab aliis Ecclesiæ membris variis, propter verificationem exempli, quod Apostolus Rom. XII. 14. dat de corpore mystico Ecclesiæ & Philosophus de corpore Reipublicæ: quia non omnia membra eundem a-Etum habent, sed quodlibet accipit quod suum est: quatenus Ecclesia particularis, etiam & insignis sit ut castrorum acies ordinata, sit hierarchica & pulchra varietate distincta; qualiter habet, exempli gratia, celeberrima Lugdunensis Ecclesia, cujus ordinem & ornatum magnifice depinxit Christianissimus Francorum Magister. Quia jam planè est irrationabilis, si sine Rex Papæ scribens. Verificatur hoc modo vaticinium Isaiæ cap. x1.6. per allegoriam traductum Pardus cum hado accubabit vitulus & leo & ovis simul morabuntur, & puer parvulus per humilitatem, qualis intrabit in regnum cœlorum, Prælatum intellige, minabit eos & leo quasi bos comedet paleas. Ibid. y. vii. quia Nobilis & ignobilis pascuis eisdem nutrientur. Quidni cernentes hanc concordiam Regis cum populis, animentur Domino benedicere collaudando Fundatores, mirando simul tantam esse nobilitatem in Ecclesiasticis, quâ semetipsos velint seculi nobiles infigniri? Nimirum cum faciat Ecclesiastica nobilitas, secundum Jura liberos esse priùs servos. Quidni reddat jam Nobiles præclariori libertate jam fulgentes? Quidni reddat ipsos duplicata nobilitas suis primogenitoribus Regrandior urgeat necessitas, tales jamdudum Nobiles virtutum conari claritate & vitæ honestate nitere: quatenus non degeneres, sed ingenuos cum famæ redolentes odore se præbeant. Itaque in maxima sortuna, nimia licentia est, ait Julius Cæsar apud Salustium. Ostendant illud Horatianum ab Augustino positum; Quo semel est imbuta recens servabit odorem, testa din. Solent enim Nobilium filii, maxime qui suturi sunt

Ecclesiastici Deoque dicandi, sub egregia Didascalo-

rum cura nutriri, sicut Alexander traditus est Aristoteli, sicut apud Studia litterarum quotidianis cerni-

Discipulus. Beata verè terra, beatus populus, felix Ecclesia, præclarus & jucundus Chorus ubi nobilitas talis reperitur infigniter cumulata, tanquam in auro puro, si gemma carbunculi vel sapphiri situctur. Finis.

# E P I S T O L A CARO

# SUMMUM PONTIFICEM

# NOBILITATE &c.

Sequitur pars Litterarum Christianissimi Regis Francorum Caroli VII. tunc, vivente Patre, Regnum regente: ad Summum Pontificem Romanum, de quibus ultimate fit mentio.

De Novo Edita ex MS. Victorino 137.

EHEMENS me sollicitudo perurget PATER B BEATISSIME, propter suscepti curam regiminis in Christianissimo Franciæ Regno, prout necessitas, jus, pietas & utilitas postulabant; sed quantò plures insurgunt indignissimi hostiles insultus, tantò ampliùs quærendum simul & sperandum esse mihi sentio divinum desuper auxilium, sine cujus providentia impossibile est rebus pacem dari; quo sit ut propensior mihi esse debeat sedulitas super iis quæ ad religiosum cultum supernæ Majestatis ordinata constitutaque cognosco; quatenus humili & devoto merear obsequio, in tantis tribulationum angustiis, protectionem sua dexteræ salutarem: ut dùm conspicit ea non negligi quæ ad gloriam suam respiciunt in rebus divinis, ipse propitius pacem det in terrenis. Superest igitur PATBR BEATISSIME, ut Ecclesiis omnibus divino dedicatis Officio per Christianissimum Franciæ Regnum aliaque Dominia, quorum regimen propriis immenet humeris, fic intendat mea devotio, quòd universis & singulis fuæ Leges, sua Jura, suæ Constitutiones pro ampli-C ficatione Divini Scrvitii, pietate religiosa positæ, conserventur, absque ulla violatione contraria, suis Privilegiis, Libertatibus, Immunitatibus, Nobilitatibus & Prierogativis, quæ ex primaria fundatione, vel ex ultima testantium voluntate, vel præscripta consuetudine, vel jurisjurandi præstatione, vel Apostolica, immò & Regia fimul auctoritate, vel alio, fi quod fit, rationabili titulo, convenire noscuntur. Est verò PATER BEATISSIME inter ceteras Ecclesias Cathedrales & Metropolitanas, præcipuè Christianissimi Regni Franciæ, quibus abundanter Domino favente decoratur, est Ecclesia Lugdunensis quæ nedum Metropolis, verùm & Primatialis in Galliis existit; quæ sicut prima in honoribus, ita in amplitudine Obsequiorum Divinorum ex magnifica Patrimonu dotatione præfulget, habens quinquaginta septem Præbendas, quarum septem necessaro deputantur pro Doctoribus vel Licentiatis Desentia culmen prolem Regis inclytam provehere. cum rigore examinis in alterutrum Jurium Divini, Canonici vel Civilis. Octava autem Legenti in Theologia: sexdecim insuper aliæ pro sufficientioribus de gremio & habitu ipsius Ecclesiæ assumendis, qui Divinum Officium nocturnum diurnumque scitè, corde tenus, ac singulis horis personaliter interesse teneantur. Quæ quidem Præbendæ mysticum numerum, quasi viginti quatuor seniorum complectuntur... Quibus adjungitur Archipræsulis & Primatis, velutiseden-

Tomi III. Pars I.

tis in Throno, Præbenda unica. Proindè conscruntur antedictæ viginti quatuor Præbendæ personis susticientibus, quemadmodùm præmittitur, nullo ad generis suæ parentelæ nobilitatem vel ignobilitatem, sed ad solam sufficientiam, juxta vocationis suæ sortem habito respectu. Reliquarum verò xxxII. Præbendarum Collatio fieri debet solis Nobilibus ex præclara & insigni prosapia ortis, quorum nobilitas ab Avis & Atavis in utroque Parente, usque ad quartum gradum in-A clusive ascendendo debet ex institutione legitima & præscripta probari solemniter in Capitulo Lugdunensi, superaddendo testificationem quòd nulli de parentela ejus qui recipiendus est in Canonicum, fuerint retro actis temporibus, per arma bellica vel infestationes alias ipsi Ecclesiæ & suis Dominis adversati: cujus Institutionis ratio consona Juri cuilibet Divino & humano sumitur ex amplifica & permagnifica fundatione Civitatis & Comitatûs Lugdunensis, una cum quadraginta quinque Villis & Castris notabilibus & Feudis plurimis Ducum, Comitum & Baronum & aliorum virorum illustrium, quæ omnia regi & protegi & defendi non facile possent, sine Nobilium & potentum virorum proprietario Dominio, habentium ex parentibus & aliis affinibus auxilium pariter & succursum; qui scilicet viri sint ex sortissimis sfraël ambientibus & tuentibus le-Etulum floridum pacifici Salomonis Christi, & Ecclesiæ Lugdunensis sponsæ suæ; attento maximò situ dictæ Civitatis, quæ in limitibus Regni istius ad oram sacri ipsius Romani Imperii collocatur. Nec omittendum existimo, ob hunc Ecclesiæ sæpius nominatæ inclytum in spiritualibus & temporalibus antiquumque sulgorem, nonnulli Principes illustres & potentissimi, nominatim prædecessores mei Viennenses, voluerunt pro infigni titulo in Canonicos honorarios & fratres, unà cum fuis posteris seu successoribus inibi recipi, sicut & nostra ætate clarissimæ memoriæ Joannes Duc Bituricensis Avunculus dilectissimus, cui in Ducatu succedo, fuit se petente, ut totus erat religiosus, in Carionicum personaliter receptus, probata priùs sua nobilitate, ne quodideesset solemnitatis ritui receptionis, præstitoque rationabiliter fieri solito ab aliis juramento: quibus ut præmittitur se habentibus querimonia nihilominùs facta est &c.

# JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

#### TRACTATUS DE

#### CONSIDERATIONIBUS

Quas debet habere Princeps.

Ad MSS. Codd. Vitt. 180. 698. & Colbert. 5972.

#### PROLOGUS.

C. L. A. R.O eruditori & Confessori Serenissimi Principis Domini Caroli septimi Gratia Dei Francorum Regis, Joannes de Gerson salutem, & ad prafulgidum sa-

Si landabilis & meritoria est pueri cujuslibet eruditio ad Religionem & virtutes (cum stultitia colligata fit in corde ejus, sensusque & cogitatio prona sint in malum) quis non videat quam laudabilioris supra modum meriti sit hoc agere in Filio Regis, qui regnaturus & gubernaculum sen clavum classis totius Reipublica moderaturus expectatur. Age itaque quod agis Vir ornate, non deerit petitionibus tuis mea quoad potnerio sedulitas. En opusculum trium dierum suscipe, quale tu puto quasisti, complettens in se Consi-

derationes seu meditationes aliquas ex persona Principis nominati; quam tecum benè valere desidero, quoniam in salute ejus nostra reponitur. Vale ergo & circumsonantes procellosa Curia sluctus, tu ex sublimi rationis arce vel specula, tanquam ex alta rupe, imperturbatus circumspice.

#### PRIMA PARTICULA

In qua continetur oratio pro recognitione propria conditionis & gratiarum actione: petendo Sapientiam ex verbis Salomonis.

Ex Regum Jesu benignissime, Princeps pacis, per quem Reges regnant, & in cujus manu funt omnia Jura Regnorum, Deus unus in Trinitate persecta, cum Patre & Spiritusancto, initium & finis cujusque rei, Creator & amator generis humani, atque ipsius postquam perierat misericordissimus per passionem tuam Reparator Deus misericordiarum & Deus totius consolationis, Deus meus & Rex meus. Recorder, obsecro, in gratiarum actione, quemadmodùm liberalissimo providentiæ tuæ dono, sapientissimo providentiæ tuæ consilio, dignatus es formare me portionem aliquam creaturæ tuæ, cum non essem, & educere gementem & nudum ex utero Matris meæ, ancillæ tuæ. Dans posteà renafei denuò feliciùs in gremio Ecclesiæ sponsæ tuæ Ma-B ri. Quartum super te, quod tueri posita es. tris omnium piè viventium, & hoc per lavacrum re-generationis in Baptismate, faciens de filio iræ filium adoptionis & gratiæ, per infusionem Spiritus sancti in Fide, Spe & Charitate, cum ceteris virtutibus & donis animam meam ornantibus atque firmantibus. Dedisti præterea mihi pupillo & advenæ tuo in loco peregrinationis hujus velocissime transeuntis, corpusculum vegetum & fanum, cum integris sensibus ad subserviendum animæ capiti sui ipsius, pro consecutiono finis sui in diligendo te ex toto corde, tota mente, totaque virtute, per obedientiam Mandatorum tuorum. Originem insuper tribuisti Regalem atque Claristimam, juxta nomen Magnorum qui funt in terra; & secundum fugitivos seculi pereuntis honores, deduces ad me Jura primogenituræ pro regnando tandem successione legitima apud Christianum populum Francia, qui tibi est inter ceteros cultu quodam sacratiore dicatus. Et quibus hæc meritis meis C ad hoc Regnum Dei primò quarendum & Justitiam talia tantaque super ceteros hominum consodales & fratres meos? Tu seis Domine Deus meus & Rex meus, quoniam ex sola dignatione misericordis gratiæ tuæ: nam quid meruissem dum non essem vel dum infans essem? Et ecce nunc prout confitebatur tibi Rex Salomon pacificus quondam, amabilis tibi & fortitus animam bonana, "Ego sum puer parvulus & "ignorans egressum & introitum meum, & servus tuus , in medio est populi quem elegisti, populi infiniti, "& qui dinumerari non potest & supputari præ mul-, titudine. Dabis ergo servo tuo cor docile, ut possit "judicare populum tuum, & discernere inter bonum "& malum; quis enim judicare potest populum istum, "populum tuum hunc multum. 3 Reg. III. 7.8. 9. "Deus ergo Patrum meorum, & Domine misericor-"diæ, qui fecisti omnia verbo tuo & sapientia tua constiruisti hominem ut dominaretur creaturæ quæ est "à te facta, ut disponat orbem terrarum in æquitate ,, da mihi sedium tuarum assistricem sapientiam, & no-"li me reprobare à pueris ruis; quoniam tervus tuius "ego sum & filius ancillæ tuæ, homo infirmus &cexi-"gui temporis & minor ad intellectum Judicii & Lengum. Nam etfi quis erit consummatus inter filios , hominum, si ab ille absucrit sapientia rua, in nihi-"lum computabitur. Tu autem elegisti me futurum "Regem populo tuo, & Judicem filiorum tuorum & ,, filiarum. Mitte ergo sapientiam de coelistuis sanctis

, & à sede magnitudinis tux, ut mecum sit & mecum "laboret, & sciam quid acceptum sit apud te semper. "Amen. " Sap. ix. 1.2.3.4.5.6.7.10.

#### SECUNDA PARTICULA

Continens Considerationem exhortatoriam suiipsius velut ad animam suam, ut se statumque suum recogitet.

A Dvoca nunc teipsam, ô anima mea, anima ad imaginem Dei facta, anima pretiofo Christi sanguine redempta. Constitue te coram oculis tuæ considerationis, in lumine rationis & Catholicæ charitatis, dum ad præsens sola es, dum non circumstant nec interturbant concursus populares. Confabulare modo te-cum in secreto thalami tui, interrogans temetipsam quid tu es, & ad quid tu facta es, quid te agere, quo tendere conveniat? Quoniam si te, conditionemque propriam nesciveris, ut regas te & salves te: quid proderit si vel alia cognoveris, vel rexeris? At verò

benè satis est quod moneo.

Sed responde precor, quid dicis de te anima mea? Quid vides? Nonne tu oculis tuæ considerationis hac illacque circumvolutis, vides quatuor Regna: Unum supra te, ad quod aspirare. Aliud circa te, quod honorare. Tertium inter te, quod modera-Magnum profectò, magnum valde negotium, arduum, difficile, immò sine coadjutrice gratia Dei impossibile tibiipsi, si vigilanter attenderis, commissium est. Nullus proptereà tibi deinceps dissimulandi, nullus negligenter agendi locus relinquitur ô anima mea, ne pereas ab hoc Regno quadruplici, sed toto virium conatu tendas ad Regnum cœleste supra te, colas Regnum Ecclesiæ juxtate, modereris Regnum personale intra te, protegas Regnum temporale sub te. O te felicem quaterque beatam, si hæc ita peregeris, si sub Rege Regum Domino Jesu Christo taliter regnaveris. Vides itaque Regnum cœlorum suprate; illud enim tibi purum Fidei lumen ostendit, de quo tanta gloriosa per os loquitur Propheticum & Apostolicum, quod nec oculus vidit, nec auris audivit: nec in cor hominis ascendit, que preparavit Deus diligentibus se. Haiæ Lxiv. 4. & 1 Cor. 11. 9. Quidni igitur te totam ejus extenderis, ut cetera omnia adjiciantur tibi? Illic Patria tua est, illic portus placida manens quietè. Illic triumphalis aula, quam incolunt cives Sanctorum & domestici Dei Patris tui & consodales suturi : ad hoc enim condita es, ut post angustias præsentis exilii, illic conregnes in æternum. Somniavit hoc olim, sed obscure nimis Africanus ille Scipio, qui bene Regentibus Rempublicam, certum in cœlo locum dedicatum esse testatur, ubi terris mortui, vivunt. Numquid non hoc Regnum affidue postulas, dum Præceptis salubribus monita dicis. Adveniat regnum tuum. Matth. vi. 10. Vides rursum alterum Regnum juxta te, quod quia ad exemplar hujus primi constitutum est, appellat ipsum frequenter Rex noster Jesus Regnum cœlorum: nam & Joannis Apocalyp. xx1. 2. vidit Ecclesiam quasi descendentem de coolo; & Moyses Arcam Testamenti figurativam hujus Ecclesiæ fabricavit, sicut in monte sibi monstratum est. Exod. xxv. , & Justitia, & in directione cordis judicium judicet: DHanc honorare, hanc te colere, ab hac, Legis Præcepta totumque tenorem piè relisiosè que regnandi, suscipere necesse est: quid enim aliud est Regnum hoc Ecclesiæ nisi domus Dei & porta cœli? Per quam portam & non aliam si quis introierit salvabitur. Ita tamen si meminerit se militare debere; nam ideo militans dicitur, quatenus tandem Regnum illud superius is qui benè certaverit, triumphator irrumpat. Audi demum quo pacto Marrem hanc Ecclesiam, quæ te regeneravit in Christo, posita es honorare. Honorem,

# 229 De Considerat. quas debet habere Princeps. 230

inquit Scriptura sacra, Exod. xx. 12. Dem. v. 16. Eccli. 111. 9. Matth. Xv. 4. Marc. VII. 10. Philip. VI. 2. Coloss. 111. 10. habebis Matri tua omnibus diebus vita tua. Et iterum : Ne dimittus ait Legem Matris tue. Prov. 1. 8. & cap. vi. 20. Nam est maledictus à Deo

qui exasperat Matrem. Eccli.111. 18.

Vides prætereà Regnum tertium intra te, sicut loquitur Christus, dicens : Regnum Dei intra vos est, Luc. xvII. 21. de quo Philosophorum concordat sententia, quod se regere maximum est Imperium. Et A quis illic Rex sub Deo statutus est? Utique ratio libera, de qua dictum est ab uno sapientum: Si vis omnia tibi subjicere, subjice te rationi tanquam Regi. Qui funt militantes & consiliarii? Plane virtutes iplæ interiores, tam insitæ quam acquisitæ. Quos denique dicemus in hoc Regno servos? Nimirum sensus ipsos corporales, visum, auditum, gustum, olfactum, tactum & ipsum cor: pervertitur ergo istud Regnum, si dominantibus tyrannicè membris corporeis, ratio maledicta subserviat. Si prætereà pro virtutibus vitia succedunt, ut si prudentem consiliatricem optimam vincit malitia, si continentiam luxuria jugulat, si fortitudinem ignavia vel temeritas enecat, si justitiam demum iniquitas de judicii Throno deturbat. Vides ad postremum, ô anima, Regnum quartum sub te, Regnum scilicet præclarissimum Francorum cum suis appenditiis, cujus ad te regimen hereditaria successione in subjectione debita triplicis status principalis. Status unus est Militantium, alius Clericorum, tertius Burgenfium. Et hæc triplicitas, nonne congrua fignatione figuratur in triplici liliorum floreaureo, scutum tuum quod cœlico nitore fulget ornantium? Habes illos de primo statu tanquam brachia fortissima ad corpus tuum mysticum, quod est regalis politia, defendendum. Habes alios tanquam oculos perspicaces ad omnia discernendum. Habes reliquos velut pedes fixos humi ad sustentandum. Ubi placet attendere, quia nihil horum membrorum dicere potest ad alterum, opera tua non egeo. Errabunt itaque manus & pedes, seseque confundent si desint oculi : manibus verò debilitatis vel resciss, quis vel pedes vel oculos tuebitur? Collabentibus autem pedibus, ut reliquum omne corpus Reipublicæ decidat, necesse est.

Aspexisti puto, ô anima mea, multiplex negotium te circumdans undique, simulque cum periculo, si non C gil agat. ut Reginam talem, qualem decet temet habueris: nam tantò esse humilior atque ad serviendum promptior quisque debet ex munere, quantò se obligatiorem conspicit in reddenda ratione. Quamobrem noli, precor, negligere vel ingrata vel impia gratiam vocationis tuæ ad quadruplex ithid Regnum. Noli te in odiofam tyrannidem perverse detrudere; sed Regnum primum desidera, quo nihil beatius, & hoc supra te: secundum Regnum glorifica, quo nihil facratius, & hoc juxta te; tertium Regnum ordina, quo nihil honestius, & hoc intra te; quartum Regnum salvifica, quo nihil fructuosius, & hoc subter te; sciens absque ulla dubitatione, quia de his omnibus oportet te reddere rationem, scilicet ad gloriamæternam si rectè seceris: sin autem, horrendè & citò repentinus superveniet interitus, quod prohibeat miserator & misericors Rextuus, qui

eit benedictus in iecula. Amen

#### TERTIA PARTICULA

In qua continetur Consideratio super recogitatione periculorum, ex pradictis ortum habens.

GLoriose Rex coelorum, magnus & terribilis in confiliis super filios hominum, & apud omnes Reges terræ, quo volente regnant, quo nolente non subfistunt; neque enim salvatur Rex per multam virtutem. Tomi III. Pars. I.

Pf. xxxvi. 16. Hodie fiquidem Rex est, cras moritur si justeris. Expavesco nunc vehementer, & totus horrore contremisco, videns & sentiens culmen præruptum status Regii, quomodò me puerum tuum sublimandum assumpsisti. Prohibe Domine Deus meus, Domine misericordiarum querelam illam Davidicam à iervo tuo, elevans allissiti me, Ps. ci. 11. sicut & alter ait? Tolluntur in altum, lapsu graviore ut ruant. Nam quantò gradus altior, tantò casus gravior.

Væ mihi, væ si collabi permiteris. Collabar verò. corruam & confringar si me non suffulserit jugiter omnipotens virtus dexteræ tuæ: quoniam si dissicile est corpus proprium & unicum sub ordinato regimine subjicere Legibus rationis, quemadmodum lamentatur Apostolus vocem experientiæ quotidianæ, sed miserabilis emittens. Ego infelix homo, quis me liberabit de corpore mortis hujus? Rom. vii. 24. Propter quod statuerunt plurimi virorum fortium sese subducere abomni altera dominatione, immò à societate multorum. Qua est fortitudo, qui sensus, qua sapientia in corpore parvulo atque puerili, ut spirituale regimen atque temporale tot hominum, tot capitum, tot morum, tot sententiarum, tot adversis insultibus undequaque pulsatorum, possim vel protegere vel regere sub una Pacis Lege? Heu me. Cur Regni & Coronæ statum quivis deinceps acclamare felicem audeat sortisque beatæ, quem tot irruentibus undecumque curarum flatidevolvitur. Constituitur autem sub te Regnum illud B bus, tot naufragiis & periculorum hostilium procellis, cum discrimine mortis nedum præsentis, sed æternæ cognoverit expositum? O corona speciosa magis quam pretiosa, plus expavescenda quam applaudenda, quis tuum pondus ferre poterit; quoniam tot homines ponis super caput unum? Mirum si non illud oppresseris; & opprimes scio, nisi supervenerit levamen ex alto, levamen à te Deo meo & Rege meo, qui ut adjutor & protector mihi sias in salutem, sup-

> Vos insuper quoscumque, Deo providente, regendos accepturus sum vel accepi, peto precor & obtestor, nolite afflictiones mihi super afflictione inducere. Juvet unusquisque non aggravet pondus meum. Hic fideliter consulat, hic protegat viriliter, invigilet alter in solitudine domestica, alter in oratione devota semet humiliet. Quilibet denique in officio sibi commisso vel accommodato absque ulla reprehensione vi-

Sumus quippe omnes invicem membra, Ephel. IV. 25. inter quæ caput sicut plus influit motum, sensum & operationem in cetera; sic ad ejus custodiam reliqua videmus, fine ulla periculi proprii consideratione exponi. Alioquin si dissentimus invicem, si nosmet opprimimus; quid superest, nisi ut universum Regize politiæ corpus intereat, & propriè oppugnationis mole ruat. Avertat hanc infaniam à nobis servis suis Rex potentissimus, sapientissimus & optimus, cujus Regnum & Imperium fine fine permanet in secula seculorum. Amen.

#### QUARTA PARTICULA

In qua continetur, quemadmodum Lectio est utiiis & necessaria, pro regendo. Es loquisur Princeps velut ad animam suam.

p P Ostulasti jam , O anima mea , mitti tibi sapientiam de cœlis sanctis, & à sede magnitudinis Dei. Rectè profectò; quoniam vani sunt homines in quibus non est sapientia. Cæci sunt, brutales sunt, ipsi quoque ad omne opus malum omnemque casum præcipites inveniuntur. Sciveris tamen quia præsto est sapientia, si bona side & toto corde postuleturab co, qui dat omnibus affluenter, & non improperat. Jacob. 1. 3. Et quoniam invisibilis est in natura sua, mittit unam ex ancillis, cujus nomen est lectio studiosa, hæc enim eruditione plena, omni genere Librorum circundata offert doctrinam bonam omnibus quærentibus sapientiam, præsertim si comes suerit soror ejus profunda meditatio vel attenta confideratio. Proclamat itaque, si quis parvulus est, veniat ad me. Prov. IX. 4. Et ad Reges locuta est, erudimini qui judicatis terram. Pf. 11. 10. Quin etiam virtutes ipsæ comites tuæ, miris modis ex assiduitate conversationis suæ proficiunt; & ut multis omissis, quatuor tamen numere- Alegere sas habes? Nam præter Libros Scripturæ nomus comites hujusmodi appropriatas, præcipuè quadruplici Regno, de quo jam audisti, quæ sunt, oratio devota, institutio sancta, disciplina temperata, & justitia moderata: attende quia lectio docet orationem, quæ deservit Regno cœlorum, ut acquiratur. Lectio docet institutionem sanctam, quæ deservit Ecclesiastico Regno ut stabiliatur. Lectio docet disciplinam temperatam, per quam Regnum tertium personale moderatur. Lectio docet justitiam moderatam, per quam Regnum temporale & politicum gubernatur. Desperare forsan potueras ô anima, si tali doctrice caruisses; nunc in spem assurge, sciens quia cum comitibus suis docebit lectio te de omnibus, si (ut prædictum est) coassumpta suerit soror ejus meditatio, vel attenta consideratio. Sentio tamen quid nunc ultra requiris ô anima mea? Vis assignari tibi quasdam industrias quæ te doceant bene uti le-B liarius fidus in primis Deo & tibi, nam qui Deo ne-Etione studiosa, fiat.

Habeto primam hanc industriam, ut sit tibi bona Librorum electorum copia: etenim si gloriatur quilibet opifex in abundantia instrumentotum artissuæ, si placet multis ornatus vestium, fi plurimos delectat thelaurorum mutus acervus; oportet longe ampliùs placere tibi divitias Librorum loquentium nobis quæ volumus & quærimus, qui ipsos etiam absentes, etiam mortuos, immò etiam Deum cum Angelis & Sanctis omnibus faciunt miscere nobiscum colloquia fancta, & à lectione redire potes semper vel melior vel doctior. Hinc prætereà vitatur maximè malorum omnium fentina & incentrix otiofitas, de qua benè enunciavit qui dixit, otium sine litteris mors est, & vivi hominis sepultura. Et Hieronymus: Amascientiam scripturarum, & carnis vitia non amabis.

Altera subjungitur industria, ut quotidiè certis horis, præsertim de mane ac sero, loquatur tecum lectio; te legente vel audiente. Hæc autem lectio, præcipuè matutina convenientior erit de Evangelio tur celebritas, maximè si Sermo defuerit. Nec fuerit tibi verecundum, si subjici videaris vel Confessori tuo vel alteri; recogitans quia non fibi, sed Deo, sed veritati, sed communi & propriæ utilitati te sub-

Alteram quoque legimus industriam fuisse apud veteres, qui in conviviis ad tibias egregia superiorum opera carminibus comprehensa plangebant, quò ad ea imitanda juventutem alacriorem redderent. Quod laudans Valerius Auctor hujus historiæ proclamat. Quas Athenas, quam scholam, qua alienigena studia huic domestica disciplina pratulerim. Hæc prætered lectio modulata, nonne compesceret varios & inconditos tumultus, ne dicam in detractionibus & maledictis. Hæc fama quoque utinam de Franciæ Regno apud alias nationes gloriosior esset. Fertur adhuc anihil obsceenum, nihil impudicum, nihil inordinatum, nihil facrilegum, nihil blasphemum, nihil non Fiat fiat. serium, disciplinatum & sanctum videatur & audiatur, conclametur.

Alteram rursus addamus industriam, ut frequenter ca quæ vel visa fuerint, traducantur ad mores, velut ex similibus similia, & ex siguris sigurata notentur.

Exempli gratia. Quæris habere tunicam decoram. mundas manus, splendidum convivium, servos obedientes, catulos blandientes. Curaveris habere proportionalia morum ornamenta: habeto tunicam virtutum decorem, habeto nuptialem charitatis vestem. ne rejiciaris confusus à nuptiis. Mundas quoque operationis manus tene. Fac tibi proinde convivium juge spiritualium, sicut à subdita tibi creatura vis sieri. Nunquid tibi in hunc modum deerunt Libri quos minatur mundus iste totus Liber naturæ, sicut in temet retines Librum conscientiz; juxta cujus inscriptionem te noveris finaliter judicandum. Quinetiam vita cujuslibet viri justi & prudentis, Liber est exemplaris, in quo legere est ex vultu, ex gestu, ex universa corporis compositione mores bonos; in malis verò per contrarium. Rursus omnis institutio Ecclesiastica, in vestimentis ministrorum & ceteris ornamentis, Liber est mysticorum sensuum plenus. Postremò cognoveris, & alta mente recondito, quòd ad perfectam sufficientemque sapientiam pro Regno quadruplici memorato, nulla unquam te lectio vel industria vel consideratio propria deducet, quin egeas assiduè mutua communicatione familiarium consiliariorum, tanquam quarumdam vocalium: nam ibi salus ubi multa consilia. Prov. xI. 14. Sit autem consiquam est, cui bonus? Eccli. xiv. 5. Sit prætered charitativus, patiens, benignus, qui non sit ambitiosus, non infletur, non quærat quæ sua sunt, sed quæ communia: sit verax in verbo, constans judicio, secretus in commisso, sit doctus & expertus in his quæ petuntur; quoniam cuilibet experto in arte sua magis credendum est. Antiquus insuper, in quibus major fapientia & prudentia certior, propter experientias multiplices doctrices optimas reperitur. Esto cum talibus assiduus, vitans pravorum & stultorum consortia, quorum colloquia corrumpunt bonos mores, & ipsis acquiesce: quid enim minus tolerabile, quam si universam Rempublicam una unius sententia præsumeret pro libito versare reversareque; cum verissimè dicit Canon: Quod omnestangit, ab omnibus debet approbari. Ab omnibus intellige, vel à majori omnium faniorique confilio. Regna quippe ficut & Refpublica, non tantummodò sunt Regum, sed omnium, fub eis fatemur tamen, quod alio & alio modo. Ad unum tamen communis sufficientiæ & pacis comvel Epistola diei, vel de Legenda Sancti cujus age-C modum, ut universa consilia & opera referantur necesse est. Credo quòd nihil est quod ita stabilire potest Regnum qualelibet vel speciale vel Ecclesiasticum vel temporale politicum, quemadmodùm si assumantur in consiliis & officiis atque dignitatibus, quales descripsimus amatores boni publici: nam ubi defuerit amor iste, Leges quantumlibet multiplicatæ & optimæ, non tantùm non profunt, sed in arma nequitiæ convertuntur; prætereà væ væ præficientibus tales amantes scipsos, aut qui ut præficiantur suadent vel extorquent. Denique sicut cœpisti, ora sapientiam ex totis præcordiis tibi mitti à Deo, qui vias tuas dirigat, in quo confilia tua semper permaneant, cujus unctio docet de omnibus mundos corde. Alioquin reprobat Dominus cogitationes populorum, G reprobat consilia principum. Consilium autem Domini in aternum manet, Pf. xxxII. 10. quod insequens pud inclytum Ducem Borbonii hujus disciplinæ clarum non errabis. Insequeris autem nunquam melius, decus observari: & profectò domum tuam, ô anima Dquam columbina simplicis & puræ orationis penna mea, domum Regiam decet sanctitudo talis, in qua fretus, per quam volabis ad eum & requiesces, salva facta à pusillanimitate spiritus & tempestate.

QUIN-

# 233 De Considerat. quas debet habere Princeps.

#### QUINTA PARTICULA.

In qua continetur consideratio super habendis Li-bris, pro lectione studiosa.

E Doct A es ô anima mea, quemadmodum lectio cilla sapientire. Hæc lectio Libris utitur & nutritur clectis, dum venenatis hærefum & errorum & spurcitiarum fordibus carent. Tales in ornamentum & thefaurum & profection tunin jubeas aggregari, nedùm pro te, sed pro consortibus tuis; nec ut studiosa multitudine te prægraves, sed varietate grata delectes. Denique magnificentia Regalis, quæ profusa est totiens in rebus habentibus minus utilitatis, attende quam profusior esse debeat, in constitutione Bibliothecæ librariæ cujusdam domesticæ vel familiaris, & quæ portatilis esse posset, velut altera quædam Árca Testamenti per desertum hujus mundi. Subscribuntur igitur velut in schedula Libri quos necessarios habeas. Primò Biblia, præsertim quoad historias & documenta moralia. Item Postilla de Lyra, quæ literæ magis hæret. Item Tractatus de vitiis & virtutibus in Latino. Item Tractatus de vitiis & virtutibus in Gallico, quæ dicitur Summa Regis. Item Martyrilogium Sanctorum, quale est apud Carthusienses. Item Legendæ Sanctorum & Vitæ Patrum, & speculum historiale Vincentii. Item Meditationes & Orationes devotæ, ut Augustini, Anselmi, Bernardi & aliorum. Item Collectorium quorumdam Opusculorum in Gallico nuper editorum, de Præceptis Dei, de Examine conscientiæ, de scientia benè moriendi, de contemplatione, de mendicitate animæ. Sermo de Passione Christi qui incipit: ad Deum vadit. Sermo de mortuis: Sancta ergo & salubris est cogitatio. Item exhortatio de triplici via regis: Vivat Rex. De schala mystica, sub metro. Collatio exhortatoria ad pacem: Fiat pax. Collatio exhortatoria ad justitiam & concordiam. Jurisdictionum Ecclesiasticæ & temporalis, & quædam alia. Item Liber Ægidii de regimine Principum. Item Libellus de quatuor virtutibus. Item Oeconomica & Ethica & Politica Aristotelis, translatæ in Gallicum. Item Valerius maximus & Frontinus, de stratagemaribus bellicis. Itus. Item Boëtius, de consolatione. Item Seneca, de clementia ad Neronem. Item vulgati Auctores, Cato, Theodolus, Æsopus, cum similibus translati. Item Liber de Sphera, translatus, pro aliquali cognitione Philosophica hujus mundi. Item Chronicæ Francorum. Item Titus Livius, Item Suctonius, de duodecim Cæsaribus. Item Augustinus de Civitate Dei, translatus & expositus.

#### SEXTA PARTICULA.

In qua continetur Oratio, complectens brevissime puncta nostra Religionis Christiana.

O Sapientia que ex ore Altissimi produsti, attingens à fine usque ad finem fortiter, suaviterque disponens omnia, Sap. VIII. 1. veni ad docendum nos viam pruden-D tia. Antiphona 17. Decemb. ad Magnificat, in Adventu. Sic te flagitat puer iste parvulus, ignorans egressium suum ac introitum, stans in medio populi infiniti, & qui dinumerari non potest. Adsis ergo jugiter puero tuo, tu sapientia Dei Patris Jesu Christe, docens interno & vivaci afflatu Spiritus tui sancti, quia niss te aperiente sensum, nullæ intelliguntur Scripturæ, nulla lectio proficiet. Solus quippe dignus es aperire librum, & solvere signacula ejus, Apoc. v. 2. qui

Salomoni dudum & Daniëli pueris intelligentiam, qui Prophetis & Apostolis idiotis sapientiam infudisti. Adfit mihi comes continuus Angelus tuus, qui ad meam universique Regni tui Christianissimi custodiam deputatus est, dono tuo protegat ipse semper, ne prævaleant inimici. Adfit & illa Regina coclorum, glorio-fiflima Mater tua, cum Beatiflimo Dionysio & Ludovico, ac omnibus Sanctis Regnico lestis, qui hostifludiofa doctrix est disciplinæ Dei, tanquaman-A les omnes insidias & assultus potenti virtute devellant. Da mihi puero tuo benignissime Jesu, Fidem integram ac vivam, de collectis credendis in Symbolo Credo in Deum &c. Et reliqua quæ sub duodenario Articulorum continentur; quorum veritas tot miraculis, tot revelationibus, tot testimoniis Martyrum, tanta contentorum rationabilitate probata fulcitaque consistit, ut insana sit præsumptio non credere, & nolle redigere intellectum in obsequium Fidei sub te Deo nostro, qui potentior, absque ulla comparatione, atque sapientior es quam intelligere valcamus, cum sis illud quo magis excogitari non potest. Da simul obedientiam promptam ad tua decem Præcepta conscripta olim digito tuo, in tabulis duabus lapideis. Quorum sententia est.

> Unum crede Deum, nec vanè jura per ipsum. Sabbata sanctifices, habens in honore parentes. Non sis occisor, fur, machus, testis iniquus. Vicinique thorum resque caveto suas.

Et hac Præcepta decem, tria circa te Deum', & septem circa proximum complexa est Evangelica brevitas his duobus, in quibus universa Lex pendet & Prophetæ. Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo, ex tota mente tua, ex tota anima tua, & ex tota virtute tua, & proximum tuum sicut temetipsum. Marc. XII. 30. 31. Addiditti Præceptis Confilia in Lege tua nova, ut de dilectione inimicorum, Matth v. 44. non reddendo malum pro malo, & reliqua quæ jugiter secundum præparationem animi, & non semper per operis exhibitionem veniunt observanda. Docuisti rursus orare nos te Patrem nostrum coelestem, sub petitionum septenario in Oratione Dominica contra septemi peccata mortalia, quæ sunt, superbia, ira, invidia, acedia, avaritia, gula, luxuria. Adversus quæ pro purgatione & ornatu nostro contulisti virtutes, tres Theologicas innitentes tibi foli, quæ funt, Fides tem Salustius. Item Vegetius de re militari transla-Crespectu tuæ veritatis, Spes respectu potentiæ, Charitas respectu bonitatis, & quatuor Cardinales, Prudentiam, Temperantiam, Fortitudinem, Justitiam. Quibus in patria septem dotes correspondent, Fidei visio, Spei tentio, Charitati fruitio, quoad animam. Charitas prudentiæ, temperantiæ subtilitas, fortitudini agilitas, justitize immortalitas quoad corpus. Conjunxisti prætered virtutibus istis septem Dona tua, quæ sunt, pietas, timor, scientia, fortitudo, consi-lium, intellectus & sapientia. Septem quoque Beatitudines elevantes nos ad perfectionem numerasti, quæ funt: paupertas spiritus, mititas, luctus, esuries & sitis justitiæ, misericordia, mundicia cordis & pax: Miscricordiæ verò opera alia sunt corporalia septem, alia septem spiritualia; quæ duobus metris complexa funt.

> Colligo, poto, cibo, tego, sano, visito, condo. Corrige, duc, cela, doceas, solare, fer, ora.

Amplius verò constituta sunt per te Dominum & Redemptorem nostrum septem Sacramenta. Baptismus. ad vitam spiritus contra originale peccatum. Confirmatio ad robur Fidei. Eucharistia sacra summè veneranda & colenda ad nutrimentum spiritus. Poenitentia quoque habens tres partes, quæ sunt, Contritio, Confessio & Satisfactio contra peccatum actuale. Matrimonium insuper ad filiorum propagationem pro

Digitized by Google

cultu Dei. Ordines Sacri ad hierarchiam populi Christiani sanctificationem. Extrema unctio contra ægritudinem & peccatorum venialium contagionem: sed cur ista coram te dinumerat puer tuus bone Jesu? Dinumerat ea sanè, ut non penitus ingratus sit immen-sæ largitati tuæ: ut prætereà salubres fructus, qui funt pax, gaudium, cum reliquis inde excipiat, te donante quem exorat.

Revelasti igitur quid credendum justisti quid agen-A dum; doce, quæso, magis & magis quod revelas adjuvans incredulitatem meam, & da quod jubes operari. Da scire posse & velle cum gratia tua, ad gloriam Majestatis tuæ & salutem propriam; ut tandem separatus ab his qui à sinistris audituri sunt horrendissimam illam sententiam. Ite maledichi in ignem aternum, Matth. xxv.41. quia scilicet misericordiæ operibus caruerunt, collocetur puer tuus à dextris, auditurus cum ceteris electis tuis & misericordibus jocundissimam illam vocem. Venite benedicti &c. Ibid. 34. Amen.

## INSTRUCTIONES

#### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

Ad Magistrum

#### MAJOREM **IOANNEM**

Instructorem Domini Ludovici Delphini Viendensis, Filii Caroli septimi Francorum

Ad MSS. Codd. Vitt. 137.699. & Navarr. unum.

RUNT omnés docibiles Dei. Induxit hoc ex Prophetis Jesus. Joan. vi. 47. Est autem docilitas tam active quam passive, quatenus homo sit aptus ut doceat vel ut doceatur, Doctore tamen semper Deo. Non autem parvipendendum hoc donum, fuper cujus electione laudavit Dominus Salomonem puerum 3. Regum III. 9. Dabis, inquit, servo tuo cor docile. Quocirca laudandus est noviter electus in Pædagogum & Instructorem seu Præceptorem Illustrissi-C mi Principis Domini Delphini moderni, qui se reddit & petit docibilem in hac parte. Pro cujus docibilitate notatæ sunt considerationes quæ sequuntur.

#### Consideratio Prima.

Rectificetur in primis intentio docendi vel officium exercendi circa Dominum Delphinum, ut fiat principaliter ad serviendum sibi, non tanquam homini, sed Deo propter Regnum cœlorum & justitiam ejus; hoc est propter meritum vitæ æternæ, potiùs quam propter stipendium perituræ substantiæ.

#### Consideratio Secunda.

Habeatur spes eruditionis & profectus desuper à Deo ctrina: quatenùs det & aperiat Deus sensum & intelle-Drigida quadam tyrannide coarctari. ctum ad percipiendam scientiam, & hoc magis quam ad propriam industriam.

## Consideratio Tertia.

Quæratur promotio ad Sacerdotium quamprimum fieri poterit propter duo prædicta; quatenus det Dominus exercitium facere sibi, & hominibus placitum, cum utilitate propria spirituali; quatenùs insuper per hoc Sacrificium quotidianum trahatur à noxiis, & ad salutaria dirigatur.

## Consideratio Quarta.

Comparetur modis idoneis dilectio, favor & auxilium familiarium Domini Delphini, quos non minus oportet docibiles esse; sed fiat docibilitas non authentico modo vel magistrali, immò quodam confabulationis modo seu commonitionis & consilii, cum affabilitate gravi & affabili gravitate.

#### Consideratio Quinta.

Comparentur Tractatuli & Libri, præsertim in Gallico, propter finem prædictum meliùs conquirendum. Et jam pridem composita suerat Epistola ad Dominum tunc Confessorem prædecessoris & Fratris Domini Delphini præsentis, cujus initium est: Clarum Praceptori. De Libris autem aliis poterit fieri specialis commonitio per schedulam, quamvis non sit multum necessarium apud illum qui talis potuit aut potest aut poterit in futurum per industriam propriam & laborem comparare, vel prece vel pretio vel precario vel transcriptione etiam propria manu; si non aliter haberentur, & amici juvabunt.

#### Consideratio Sexta.

Caveatur prætereà descendere ad particularia, ne Pædagogus vel Instructor faciat aliquid signis verbis vel operibus, per quod ipse reddatur odiosus Domino suo, per quod insuper Dominus veniat in odium literarum, etiam si non deberet addiscere nisi paucissimas in diebus multis. Computetur ad lucrum vel (ut vulgò dicitur) ad avantagium, quidquid dedicerit sponte fua.

#### Consideratio Septima.

Observetur ne Magister seu Pædagogus turbulentum se reddat aut iratum percussiorem Domino suo; sed cum omni mansuetudine non adulatoria tractet eum, exemplo avium quæ nobiles appellantur.

#### Consideratio Octava.

Attendatur ne pro quolibet pucrili defectu culpetur acriter seu vehementer; sed in plurimis observetur illud: Factus sum sicut homo non audiens & non habens in ore suo redargutiones. Ps. xxxvII. 15. Sed neque audiantur familiarium accusationes faciliter dicentium: Dominus Delphinus hoc fecit, cur non increpatis eum, cur non corrigitis? Quia profectò tales accusationes sæpe proveniunt ex ignorantia, vel malitia, magis quàm ex prudentia vel sinceræ charitatis benevolentia. Si dicerentur, inquiunt, Domino talia & talia protinus obediret, qui tamen hæc inculcantes, nihil faciunt de sibi præceptis & cognitis per Confessores fuos & alios & judicium propriæ rationis. Talibus igitur vel nihil respondendum est, vel dicendum cum modestia, benè monetis, faciam quod Dominus Deus concesserit de gratia sua. Denique ingenium nobile per Orationes humiles & continuas, dum adhibetur do- plus duci vult quam trahi, & laude pasci suaviter, quàm

# Consideratio Nona.

Provideatur in particulari filentio & studio qualiter habebuntur historiæ vel fabulæ morales adaptandæ; vel apud Dominum vel apud suos, juxta qualitatem diei vel temporis vel loci, vel casuum particulariter occurrentium; prout solent fieri quæstiones: quatenus homo sit paratus quantum spectare poterit ad eum, reddere rationem super talibus. Dicat tamen in multis & de multis quæ fortè scientiam suam excedent. Referamus nos ad facram Scripturam & ad Fidem Catholicam, quam docet Ecclesia, & ad Doctores Catholicos, qui elucidare sciunt eam.

#### Consideratio Decima.

Doceatur Dominus Delphinus cognoscere nomina & imagines Sanctorum paulatim; primò grosse, deinde magis in speciali per Vitas corum & Legendas. Procurentur etiam hæc & similia fieri per familiares.

#### Consideratio Undecima.

Commoneatur frequenter idem Dominus Delphinus, quis & qualis sit finis hominis, & ad quid factus est; scilicet ad gloriam Paradisi, & evitationem inferni, & quod vita nostra non est sicut brutorum, qua moriuntur cum corporibus: cum pertinentibus ad hanc materiam circa honorem Dei & Ecclesiæ suæ & Sancto-Et quomodò sunt omnes homines tam pauperes quàm divites & Reges sub eadem conditione nati: & ideò nihil meliùs hominibus Magnis humanitate, clementia & humilitate circa fratres & coæquales sibi in B bum Dei, ut solum os corporalem sumat escam. Deforte beatudinis futuros.

#### Consideratio Duodecima.

Inducatur postremò Dominus habere specialem aliquam devotionem ad quosdam Sanctorum, specialiter ad proprium Angelum bonum protegentem à malo. Tentetur etiam si fortassis ex aliquo instinctu vel responso proprio volueritaliquem velaliquos Sanctos eligere, ad quos fiducialiùs & quasi familiariùs sit recursus, cum observatione Præceptorum Decalogi, tam primæ quam secundæ tabulæ, prout exponi sibi poterit & debebit, juxta profectum ætatis & gratiæ. Datum Anno. 1429.

## MORALIS ADMONITIO

Gullice in MS. Cod. Viel. 186.

ANCTIMONIALIS secum cogitare debet: si jam mori deberes, & occumbere an ne istud faceres, & an auderes mori in eo in quo te sentis statu? Cum cantatur in Vigiliis vel horis aliis, teneat semper cor suum ad sensum Psalmi; si non altius elevetur, hoc est, quòd cogitet de Deo secundùm aliquod mysterium Redemptionis nostrævel salvationis vel ad Paradisum vel infernum vel ad mortuos; præsertim si non intelligat Latinum sermonem; sciat certitudinaliter se esse obligatam ad dicendum in sua parte Chori, vel audiendum ex altera parte Chori omne id quod dicitur in Servitio Ecclesiæ, usque ad postremam litteram. Quod intelligendum est sie quòd libi tenere; sed si per fragilitatem & inadvertentiam vel ob aliquam necessitatem ipsa alibi vanè cogitet, non peccat mortaliter, nec tenetur rursum incipere. In Regularibus intervallis Sanctimonialis ad partem se debet retrahere vel providere necessitati corporis, sic tamen quod eundo & redeundo noscat sibi dicissimo corda, cor in altum; videlicet tempore quo nihil faciendum est determinate in Ecclesia vel alibi. Temporc quo legitur orandum est; vel si Sanctimonialis ad legendum accedat, quærere debet dulcedinem,

hoc est devotionem, & non scientiam. Sciat sanctam Scripturam esse tanquam putcum Jacob, ex quo hauriuntur aquæ vivæ, hoc est lachrymæ ad expendendas eas in Oratione; nec semper decet eam quæ orare vult, Oratorium adire ad lectionem, hoc est studendo & audiendo lectionem: ipsa contemplari poterit & levare cor fuum ad Deum aut orare. Tempore laboris cum aliis adeat laborem, in quo considerare debet non tam quid operetur quam ad quid venerit, videlicet ut pœnitentiam agat, non ut laboret; hoc est, potius cogitare debet laborem illum datum esse ob pœnitentiam & satisfactionem quam ob aliud commodum. Et sic deprecari debet Deum cum manus cessat, hoc est, cum non amplius operatur, spiritus laborare debet, meditando vel operando, licet in labore suo illud idem facere teneatur, scilicet rogare & orare, & debet cogitare in labore laboris fui causam, ut pæna quam patitur repræsentet ei culpam ob quam patitur, videlicet laborem aut fatigationem. Deinde accedat mensam in qua nonmodò os sumat refectionem & cibum, verumetiam aures habeant desiderium verbi Dei: nam certè ipsa solùm manducare non debet; nec debet esse prorsus intenta ad manducandum, sed taliter occupare debet cor suum ad vermùm nonne vel Monialis admodùm lætari debet, cùm cibi pretiosi & delicati minus, ponuntur ante eam quam ante alias: Nam Moniales illæ funt fortunatiores, quæ ad sobrietatem sustinendam sunt fortiores. Post prandium, in gratiis reddendis sciatis quòd supplicare debet pro duabus rebus, videlicet pro peccatis illorum quorum eleemosynis sustentatur; & ideò cavere debet magnopere & timere, ne scienter potius habeat abundantiam quam necessitatem. Deinde si fuerit vocata ad Collocutorium, hoc est ad locum, in quo secundum Regulam colloqui licet, loqui debet mansuetè sine risu, pauca verba & rationabilia, quæ priusquam pronunciet, bis ad limam veniant, meditando finem verborum & causam, priusquam ad linguam perveniant. Si verò oporteat alloqui personam secularem, tunc specialissime ori suo adhibeat custodiam, ne omninò quidquam dicat quod audientem non edificet. Se ergò taliter in omnibus habeat, ne ullus qui cam viderit vel audierit, ipsam Sanctam Monialem non reputet. Cum post Completorium perve-SANCTIMONIALIBUS. Cnerit ad lectum suum, teneat quotidie in silentio, id est, in secreto capitulum sibi ipsi; & cum undequaque convocarit cogitationes suas, quod intelligendum est de principalibus quæ sunt alicujus notabilis mali vel boni, ponat eas diligenter cum ratione, considerando quod peccaverit die illo cogitatione, verbo & opere, publice & secrete; lavando singulis noctibus lectum suum lachrymis propriis, id est, purificando conscientiam suam per lachrymas cum dolore pro quolibet peccato: ipía diligenter computum facere debet, ut mane vel ad minus semel in septimana secretam faciat Confessionem de peccatis secretis. Et ad hoc quòd Confessio sit pura, tres habere debet conditiones; quòd sit voluntaria, nuda & munda. Voluntaria, per propriam deliberationem & propositum. Nuda, hoc est in particulari, & taliter quod Presbyter benè percipiat peccati magnitudinem; alioquin stremam litteram. Quod intelligendum est sie quòd confessio sæpè valet pejus quàm melius, cùm quis non scienter & sine causa non debet cogitationem suam a-D se nudè accusat sieut cognoscit faciendum esse ut confiteatur peccatum suum eo quo fecit modo. Munda, ut non prædicet peccatum suum sicut Sodoma, hoc est, quod non dicat peccatum sine verecundia per modum jactantiæ vel incuriæ; sed per puram & simplicem Confessionem se accuset. In Capitulo verò manifeste revelare debet res in quibus publice offendit, & omninò in illum modum, ac si esset coram Deo Judice: taliter se omninò habeat, loquatur & respondeat; & si vocet, hoc est, accuset, clamor ejus sit prorsus temperatus intus & extra oleo chari-

tat's, hoc est, quòd per dolorem, & non rancorem, vin lictam, injuriam, vel per invidiam accuset aliam vel puniat. Nec capiat, id est, ipsa non debet capere quidquam ab ulla persona, nec donum quodcunque, nec habere debet personam aliquam samiliarem, id est, per nimiam frequentiam. In omnibus rebus fugere debet fingularitatis ut admirationis notam, hoc est, non debet facere aliter quàmaliæ, ut vanam ha- A greditur in via virtutum, revertitur in pejus; non est beat gloriam; nec debet loqui quidquam ob quod possit judicari, aut multum sapiens aut multum religiosa; nisi fortassis ut habeat consilium alicujus sapientis personæ vel Confessoris sui: nam in hoc casu ad finem prædictum laudes propriæ explicari poslunt, vel ad ædificationem alterius, modò sufficiens haberetur humilitas ad hoc securè faciendum. Ipsa respondere debet de his de quibus interrogabitur, si sunt digna responsione, simpliciter & paucis verbis. Sed si habeatur verbum de Scripturis vel bonis moribus, arrigat aurem & non linguam, hoc est, audiat & non loquatur. Cum loquitur, non ponat studium suum ad eloquentiam, sed verbum suum sit vulgare potius quam ornatum. In omnibus factis suis Sanctimonialis non apponat operam ut appareat subtilis & agilis fine honestate atque temperantia. Vitare debet omnes personas in potestate constitutas, hocest, in alto statu; & in primis seculares: una causa est, is trem, nec ad alium sui generis, quemadmodum ipob tentationes quæ contingunt Religiosæ, cùm videt hujusmodi statum, & incitatur ad similem appetendum; alia causa est, quoniam hujusmodi homines plerumque parvi pendunt Religionis humilitatem, & loquuntur de Religione leviter per irrisionem, faciuntque eorum risus & stultas recreationes. Sanctimonialis imitari debet res communes, ut labores, aliafque observantias, in quibus non debet esse tanquàm effrenis. Est hic similitudo quædam recepta ex Biblia, quæ comparat populum effrenem bruto, quod potius ex consuetudine suum operatur laborem, quam ob delectationem quam habeat, & non per deliberationem operatur: & est tritura, modus quidam excutiendi frumenta per jumentorum pedes vel boum, quemadmodùm fit circa Avenionem, ut vaccæ vel tauri ad laborem amandum edocti; hoc est, quod ad observantias suas trahatur, non quidem per consuetudinem, sed per devotionem, ut in omnibus rebus fingularis sit puritas, & non vulgaris devotio. Ipsa C non debet præponere & præferre speciales quasdam & peculiares Orationes fuas Orationibus communibus Ecclesiæ, sive impositæ sint in Confessione sivealibi. Debet in primis habere communes Orationes & procurare eas, ponendo diligentiam suam & studium suum sive curam, ne sibi ipsi aduletur, hoc est, det gloriam vel voluptatem pro Orationibus suis particularibus, quæ in fancto loco esse debent, si negligens suerit & pigra in primis. Si ergò familiaritas mulierum prohibita est, multò magis virorum; facies, id est gestus, debet esse tanquam cum aliis, sed interius omnes res diversæ sint. Ipsa non debet incutere alicui iram, nec ipsa irasci per nimiam gravitatem, nec dissoluta esse debet per magnam levitatem; sed servare bonam quamdam mediocritatem, id est mensuram vel temperantiam, sicut dicitur de sancto Martino, quod tristitia non turbabat vultum ejus, nec, risus vultui levitatem vel inordinatam injecit hilarita. D tem: hoc est dictum, quòd Monialis ridere potest, interdum magis ne videatur nimis devota ad intra, quam ob aliam rem. Et hic datur exemplum de Moyse, qui quoniam allocutus fuerat Deum, facies fua taliter fulgebat ut videretur cornuta, & necesse erat quod ipsam cooperiret cum alios alloquebatur. Sic persona quæ allocuta est Deum per devotionem, habet faciem suam multò majoris gravitatis & claritatis quam aliæ; ideo interdum ipsam celare debet, ut evitet ventum superbiæ, qui omnia indisponit & destruit si suerit receptus; interdum etiam spectabit

ad fapientem animam, quæ diligenter custodit thefaurum suum, ut cooperiat faciem suam cornutam exemplo Moysi, & celet per risum quemdam, qui tamen non imminuat gloriam interius latentem & cogitationis gravitatem. Comparandus est dies præsens diei præterito, hoc est, considerare debet si non sit melior hodiè quam heri: nam si quis non semper promedium stationis, non amplius quam in navi, currente velociter aqua sine retinaculo, quæ si non ascenderit, descendit, ut per comparationem unius ad alterum, Sanctimonialis percipere possit progressum suum vel defectum. Cum senserit se victam fastidio vel languore cordis, ascendat supra petram in qua lavantur mortui, sicut solebant lavari ante sepulturam & cogitet diutiùs secum, quemadmodùm illæ quæ sunt sepeliendæ hinc inde moventur, qualiter vertuntur, modo in faciem modò in dorsum, qualiter caput tremit, qualiter brachia cadunt, coxæ factæ funt rigidæ, tibiæ jacent, qualiter vestiuntur, qualiter reclinantur, qualiter ad sepulchrum deseruntur, qualiter ad scretrum ponuntur, qualiter terrà cooperiuntur, id est esse debet Sanctimonialis tanquam Melchisedech, quod intelligendum est, ne Sanctimonialis habeat ullam carnalem affectionem, nec ad Patremnec ad Mafum Mclchisedech secisse Scriptura commemorat; non nominando quis fuerit Pater suus, Mater sua vel ejus progenies: non enim commemorat Scriptura ipsum habuisse Patrem nec Matrem vel progeniem: nec vocet Patrem, id est, non debet appellare quidquam ad se super terram, immò talem se reputare tanquam esset sola & Deus. Et si interdum infirmitas aliqualiter hominem constringit, id est corpus vel sensualitatem de extraneo rigore vel servitio; animus tamen esse debet invictus, id est, stabilis & firmus, nec debet relaxare intrinsecum rigorem & ejus exercitationem.

# SEQUUNTUR XV. PERFECTIONES.

Necessaria volenti Deo servire, & eum perfecte amare: cum quibusdam aliis moralitatibus.

P Rima. Ipfa debet adhibere diligentiam & explere omne posse suum, ut integram cognitionem & notitiam habeat de defectibus & peccatis suis.

Secunda. Ipsa debet fortiter multùmque irasci &

repugnare naturalibus suis inclinationibus.

Tertia. Ipsa debet habere maximum dolorem, timorem & displicentiam de offensis, peccatis & defectibus quos commisit contra fanctam Dei voluntatem; quia ipsa non est certa, si juste satisfecerit, nec si Deus sit placatus.

Quarta. Ipsa debet valdè timere & maximoperè cavere ne recidivet, & ne revertatur ad peccata simi-

lia & defectus.

Quinta. Ipla habere debet fortem asperamque disciplinam & cerrectionem, ut secure r

quinque sensus suos naturales.

Sexta. Ipía habere debet virtutem fortitudinis ad tolerandas, portandas & sustinendas omnes adversitates, omnes insultus & tentationes diaboli, mundi & carnis.

Septima. Debet dimittere & vitare societatem omnium creaturarum, tanquam infernalem inimicum, quæ esset vel esse posset occasio non modò faciendi ipsam peccare; sed etiam deducendi eam ad aliquam imperfectionem.

Octava. Ipfa portare debet in ea & super eam hu-

milem-Cauceth dulcis Jefu Christil, quanin se quatuon habet brachia, licuti hicappareti Primum hujus Crus cis brachium ou est omnium peocatorum. Sc vikiorum mortification. Secundum, est renuntiare & relinque re omnia terréna bona & temporalia. Tentium, est fugere & tollere à le omnem carnalem affectionem omnium amicorum suorum: carnalium. Quartumit est se omnino humiliare & nihilipendere, & integrè pro priæ remunitiære ivoluntati. Det market en by market

Nona. Est continua rememoracio, commendatio & memoria beneficiorum, quæ à dulci fesu Christo recepit & sember recipitates and

Decima. Est esse diebus & noctibus continue in 1. 20 . 1. . 1. 1. 1. 1 devotione & devotis orationibus.

Undecima. Est facere rotum posse sum, ut sentiantur indefinenter divinae consolationes & dulcedi-

Duodecima. Est habere magnum & fervens desiderium, & facere totum posse suum, secundum statum fuum exaltandi Fidem, videlicet quòd dulcis Jesus Christus ab omnibus sit cum timore cultus, amatus, cognitus & honoratus.

Decima tertia. Est habere pietatem & compassionem de proximo suo, quemadmodum vellet quod ha-

• Decima quarta. Est Deum glorificare & ei gratias agere, & eum laudare de omnibus rebus ejus & operibus omnibus.

Decima quinta. Est quòd postquam secerit omnia, senserit & gustaverit, quòd dicat humillime & devote alloquendo Creatorem suum: Dukcissime mi & Reverende Creator, nihil fui & per te factus sum, nihil scio nec possum & pauperrime & inepte tibi servio & servivi; & ideo humiliter veniam precor & per to pro me & universo mundo.

#### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

#### D

Contra nimis strictam & scrupulosam

#### CONSCIENTIAM.

Gallice in MS. Cod. Vict. 288.

Eus vult quòd rationabile sit servitium nostrum, quoad animam & quoad corpus: secundum enim vulgatum proverbium, Quod nimis est, bonum non est. Ideo debet persona taliter regere corpus suum, ne sit nimium rebelle animæ ex una parte; & ex altera, ne deficiat ei in necessitate per amissionem boni sensus sui & judicii boni, si caput vel cerebrum nimium turbaretur vel per nimium jejunium aut fletum aut cogitationem, timorem, & melancholiam. Et esset minus malum excedere nimis nutriendo corpus suum, quam non satis; quia difficilius potest poni remedium, cum corpus est læsum per nimiam & indiscretam abstinentiam servorem aut Dquin citò ipsæ vel aliæ redeant; non tamen volunta-

Primò, oblivioni detur tempus præteritum, nisi in generali ad petendum à Deo veniam per generalem contritionem, ut dicendo: hactenus Domine tempus meum perdidi per vitam malam & dissolutam, tibi aliud reddere nequeo, nisi cor contritum & humiliatum; hoc ergo respicias Domine, & ipsum non despicias: Cor contritum & humiliatum Deus non despicies: Ps. L. 29. Delicta juventutis mea, & ignarantias meas ne memineris Domine. Pf. xxiv. 7. Tomi III. Pars I.

, Sociando, si elaplum tempus nimis sæpè redit, per timorem de hoc quod non fecerit integram Confessionem, humiliet se persona & dicat. Scio, Domine, quod toto nilu & conatu nunquam facere posiem Contellionem ficut mea postularent peccata; novisti tamen voluntatem meam & defiderium meum quod mihi inipiratti, nihil me celare velle: fed cum Confessor meus sufficienter se existimet de vita mea informatum hactenus, sufficiat tibi Domine; ut enim obedirem contilio tuo, oblitus sum temporis elapsi ad melius ambulandum; in tuo deinceps servitio.

Tertio, persona activa quæ quotidie operatur, non debet conari habere talem pacem & tranquillitatem cordis atque cogitationis ficut solitaria persona: in hoo enim esse posser vel nimia superbia, vel vanus conatus, aut gravis melancholia, vel odiosa tristitia & displicens illis quibus illa persona placere debet. Sufficiat ei recurrere ad Deum horis certis ad hoc magis convenientibus & liberis, & se celare quantum fieri possit, ne appareat devotior quam aliæ personæ quibus convivendum est, sic tamen ne fiat vel dicatur ma-

lum & peccatum.

Quartò, quælibet persona quæ dedere vult cor suum & amorem suum Deo, debet scipsam diligentiùs custodire, non cogitando res particulares parvas vel magnas, nigras vel albas; sed elevare cor suum in sapientia Dei, in sua potentia, dulcedine, bonitate & mi-B sericordia, & sic de talibus generalibus consideratiobus, quæ contingunt personæ, veluti dicendo: O Deus optime, dulcissime, misericordissime, ô Pater, &c. Per hoc enim nunquam laberetur quis in phantasias & phreneses, sicut sieri posset singendo in se res corporeas nimis permanenter & sixè. Et ideo prohibetur interdum nimia cogitatio & continua de peccatis propriis & de aliis factis, vel de igne infernali, vel de morte propria.

Quintò, quoad tempus futurum debet persona proponere sibi cavere velle à peccatis, & præsertim in quantum peccatum noceret alteri: est enim multo minus malum aliquem solum esse in manu Dei & misericordiæ suæ, quam cum hoc quoque aliis obligari. Et si persona se debilem sentiat, & ad peccandum inclinatam sæpius, ipsa etiam sapius resurgere debet, postulando humiliter & benigne veniam à Deo & ejus auxilium, sicut silius qui cecidit, manum Matri suæ C porrigit: nam contra scipsum irasci solummodò nocet, tristitiam generat & tædium malum, & interdum desperationem & displicentiam de vita propria; nec caret superbia velle sacere aliquam rem per scipsum & sua vi aut confidentia, quæ nec potest nec fieri debet. Et si millies in die cecideris, millies resurge, convertendo cordis tul oculos ad Deum & dicendo: Domine juva me, parce mihi, conforta me, miserere

Sextò, quæcunque veniant cogitationes sive carnalitatis sive invidiæ sive iræ suerint, persona cavere debet ne opere eas compleat, nec quod ad intra consentiat. Et tunc sciat cogitationes non esse peccata mortalia; sed esse magnam virtutum materiam: contingit enim sapissime, quòd quis sentit in se & cognoscit tales esse cogitationes diu permanentes, sed non consentit. Qua-. re? quia displicent, & eis resistitur; desideraturque quod cessent. Et supposito quod non possint expelli riè acceptantur, nec opus est illas confiteri, nisi in generali & conditionaliter, dicendo: Habui varias cogitationes & motus carnalitatis vel vanæ gloriæ vel vindictae vel odii; & timeo ne tantopere restiterim & tam citò ficut debuissem, hoc ego confitcor. Si tamen quisquam de consensu expresso certus fucrit, dicendus est ille consensus, & magis factum ipsum.

- Item sæpenumerò prodest vertere in incuriam & contemptum omnes rates eogitationes, & interdum de earulus ridere impertunitates, St. de inimico qui cas Q mitmittit ut terreat personam, vel reddat eam hebetem, vel facit ci distortum vultum, ut personam labi faciant in lutum peccati. Item interdum per hujufmodi cogitationes ad extra, contingere possunt alique operationes quæ essent peccata grandia & foeda, si consensus perfectus esset: sed cum talis non adsit consensus, operationes illæ non habent plus peccati quam tionibus, præsertim nisi discreto Presbytero, vel ad semel declarandum omnia, ut postea Confessor tribus verbis totum factum possit intelligere. Et potest dici sic. Habui cogitationes tales, me invito, tam violentas, ut talis evenerit effectus. Et contingit, quòd quantò plus vellet persona resistere, tantò plus caderet: quantò enim magis quis cogitet, tantò magis fortificatur imaginatio, à qua talis emanat effectus:

Demum adhibenda est diligentia sua corrigendi alterum, modò id fiat per discretionem, & opinetur quòd correctus benè utetur correctione illa, meliorque efficietur. Aliàs quispiam debet vel potest taccre & reprobare malum per solam displicentiæ estensionem.

#### TRACTATUS

JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

Contra Fœdam Tentationem

#### BLASPHEMIÆ.

Ad MS. Cod. Viet. 284.

Entatio fœda quæ nominealio blasphemia appellatur, solet esse admodùm gravis, admodùm periculosa & damnum minans perionis, quæ noviter cor suum apponunt ut serviant Deo & sibi à peccatis caveant, perveniantque ad bonam devotionem: mo enim se cruciat & turbat, opinaturque se perditum iri, cum hujusmodi fædæ cogitationes contra hohonorem Dei aut contra Sanctos vel Sanctas aliquas, aut contra Fidem vel castitutem contingunt tam impudenter ut sit horrendum, nec sciunt vel non audent quærere remedium: quemadmodum habemus de quodam Eremita, qui viginti annis taliter fuit afflictus, quòd nec venisset ad sanctum quendam Patrem plorans, & tam verecundus ut non auderet eum intucri, nec dicere potuit fædam suam tentationem, immo eam scripto dedit. Non fecit sanctus Pater iste, ut nonnulli & sine experientia Confessores, qui non sanant talem tentationem, cum ab eis petitur sanatio, immò cam augmentant exprobrando, blasphemando & condemnando personam quæ eam sustinet. Immò dictus san-Etus Pater confestim Eremitam hunc confortavit, deinde veluti per jocum ridens dixit, suppone manum tuam capiti meo. Tunc adjungens ait: Accipio super caput hoc omne peccatum quod habes in illa tentatione, non ampliùs dubites, nec tibi facias conscientiam, ego omne onus illud sumo. Eremita iste vertit responsum hoc in admirationem cum lætitiaadmixtam, & interrogavit unde hoc esset? Responde mihi (ait Pater fanctus) an unquam tentatio illa fæda mopere mihi displicet: Patet ergo dicebat Sanctus Pater illam cogitationem non elle tuam per rationis confensum; sed provenit ex inimici tentatione, qui vult te hoc modo fatigare & in devium ponere: dicigitur deinceps cum talis venerit tentatio, inimice blasphemia tua tibi sit & super te, nihil ejus meumest, ego Deum adoro, honoro & credo. Postea Eremita ille non habuit tentationem ullam. Et revera, pro regula generali, quæcumque tentationes cogitationum diversarum quæ sentiuntur, non sunt peccata mortalia si

non affuerit consensus: debet ergo persona vilipendere hujulmodi cogitationes quoad conscientiam peccati. Et si dicas tales cogitationes inclinare ad peccatum malorum consensuum & inordinatam delectationem: ac cordis pacem turbare: respondeo hic quod certe tentatio quæ prodest, magnum habet meritum quando ei resistirur, & de ipsa habetur displicentia, & nost cogitationes. Neque confitendum cit de illis opera- A magis affuescimus ut vigilemus super nos & custodiamus nosipsos, recurramusque ad Dei auxilium.

Sed ad melius intelligendum hanc materiam & remedia, expediens est aliquantulum declarare causas, ob quas fœdæ tentationes contingunt. Interdum contingunt per solam tentationem vel suggestionem inimici sic phantasiam & imaginationem simplicis hominis & innocentis turbantis; quemadmodùm in præfato Eremita, & quemadmodum satis judicare poslumus in compluribus juvenilibus hominibus puris, fimplicibus & castis qui nunquam audirent dici similes blasphemias, quin adeò clarè meditentur ipsas, tanquam si intra ipsos hujusmodi de sacto dicerentur tentationes, ut dicendo, nega Deum, maledic Deo, & alias multo pejores fœdioresque loquelas. Sed quid? Deus permittit hujufmodi tentationem vel ad humiliandam personam illam, sicut suit datus stimulus talis Apostolo, secundum multos Doctores, aut ad ipsam exercitandam in bello contra inimicum & cognoscendo ejus malitiam, & vincendum eum & monftrandum ac declarandum aliis, vel propter aliquam similem rationem. Et remedium ut datum fuit dicto Eremitæ) est quòd solùm quis eas irrideat tanquam cogitando vel dicendo inimico: profecto admodum turpis es, immundus & valdè horribilis cum adducis hujusmodi fædas immunditias; sed est omne hoc quod mihi inferre poteris, vel gravare me quamdiu anima clausa fuerit sera bonæ refutationis contra tentationem, hoc est, quod mihi non placeat, nec ego me tibi dedam ut sumam delectationem in ea. Et est hie bonum remedium, & cognoscit persona quam facillimè se expedit per talem hujusmodi responsionem irrisionis vel vilipensionis. Et ecce percipimus simile in aliquibus pueris bene educatis, quos cum quis credit reddere pavidos & attonitos per vultus deformitatem, aut per larvas vel magnum clamorem, ut se ab itinere avertant in quo ambulant, nil curant, nisi quod ridendo aspe-Etant, alii minus benè educati cadunt præ pudore, tandem se in desperationem cogitabat projicere, do-Cvel clamant, vel revertuntur. Aliud exemplum est de canibus allatrantibus vel de anseribus sibilantibus, quæ melius vinci non possunt, ut à clamore cessent, quàm iter suum peragendo & illa nihilipendendo: quantò enim quis magis sissit, tantò magis vociserantur, quemadmodum de illo dicitur qui voluit retinere ventum pallio suo, quo minus ventus esset; quo magis id efficere conabatur, co magis ventum sentiebat. Sed interdum tales tentationes foedæ causas habent naturales, secundum corporis di positionem: vel quia cerebrum nimis vacuum est ob jejunium vel per aliam fatigationem: vel quia nimis plenum est & grave sumis spissis & corruptis ob nimiam potationem vel comestionem: vel est quia persona est otiosa: vel est ob malam consuetudinem audiendi & respiciendi ad extra curiosè tales fœdas & pudendas immunditias : vel est propter nimium delinquendi timorem erga Deum & olum offendendi; quemadmodum videmus aliquem tibi placuerit. Heu Domine, inquit, non, sed sum-Drectè ambulare super lignum aliquod, siad terram positum sit, absque hoc quod cadat: quod facere nequiret, si timeret periculum, vel si sub eo soveam aspiceret profundam: pari modo videmus quod in loco obscuro & tenebroso naturaliter timorem habemus, velimus nolimus, adeò ut interdum propter illum timorem quis videatur sibi videre res nigras & turpes vel audire voces aliquas pavorem incutientes. Dicamus itaque, quòd quoad primas duas causas tales homines magis opus habent medicina & bono regimine corporali, quam doctrina. Tertia est otiositas stulta, tantam judiciorum Dei inquifitionem: aliorfum ergo vertenda est mens & cogitatio, quod estrprincipale reme, esset ad nelius cognoscendum ex qua causa blasphedium; & hoc per diversión de occupationem & pla-, mia illa procedit, nec hoc siat sepius: quanto enim centem talem, ne admittatur aliò dirigi cogitatus. Exemplum ad hoc de fancto Antonio, qui in deserto, vel eam revelando, pejus illi sepius contingeret, cum semel conquerebatur, dicens: Domine, salvari volo, A non sit necessitas ut quis confiteatur, quando non est sed cogitationes mess not me finant. Tuncapparuit ei Angelus in forma laboratoris, qui pro aliquo tempore laborabat, deinde orabat, postea refectionem suam sumebat, quam cum sumpsisset rursum laborabat. Et dixit ei: Antoni sic fac, & poteris salvari. Certè non est tam sœda cogitatio, quin eam stulta otiolitas inveniat; in animamque inducat quæ eam recipit, & est anima talis tanquam molaris in mola, qui semper vertitur, seque destruit & inflammat si aliud non habeat quod molat. Ideo expediens non est quòd juvenilis ætatis homines se omninò contemplationi dedere velint, hoc est solummodò cogitare de Deo vel ad Sanctos ejus; non enim satis virtutis habent, ut id B vel aliter, sicut sunt illi qui loquuntur de Sacramenfaciant. Et valet hæc doctrina in novissima causa quæ est de excessivo timore, ad quam prodest etiam cogi-tare ad Dei misericordiam, & se omninò prosternere in illam, non semper cogitando rigoro am ejus justitiam tanquam de Deo diffidendo, vel volendo de se facere quod sine divina gratia quis sacere non potest. Quarta causa est, mala consuetudo & curiositas: semper curiofitas aflociabilis est & litigiosa. Et illa causa difficulter sanari potest & tolli: cujus tamen remedium est omninò & diligenter imaginationem suam adverte-Et supposito quòd millies veniat illa tentatio, millies retrudatur tanquam per vilipensionem vel per fignum Crucis & suspirium ad Deum, vel ad Dominam nostram, vel sibi affligendo aliquem dolorem, cinflammat. Pariformiter virtutes imaginativæ in phanvel ut taliter agas ut unusquisque vellet te ducere & ostendere aliquam rem contra voluntatem tuam vertendo alio faciem tuam, vel claudendo aures animæ vel corporis contra hujusmodi muscas infernales admodùm pungentes & immundas: accipe patientiam, quæ te vindicabit, & eas ad suum convertet commodum.

Sumamus, super hoc quod dictum est; & ad ipsum melius intelligendum & servandum, aliquas doctrinas. Prima est: periculosissima res est cum persona (præfertim illiterata) devotionem habet, si bono careat confiliario, sapienti & experto, & cui omninò confidat in omnibus secretis suis & bonis confortationiquam aliam quæ communem aliorum sequitur viam. Ideo dicebat sanctus quidam Pater: Si videris juvenem Paradisum ingredi volentem & ex seipso, hoc est sine ductore, & jam pedem unum habeat in Paradifo, re-

quam perversa magistra profecte ipsa complare docet trahejeum per alterum inscriès; nunquam enim intra-mala, personant estruit, damprecipit per artentum ret. Secunda descirinal cum persona revelaverit ten-slammam 81-pue entissimam, ver per curiosam extili- tationem stram sectam Patri suo spirituali per terminos generales, non expedit quod dicat eam in speciali, nisi esset ad melius cognoscendum ex qua causa blaspheplus quis tentationem illam tollere vellet confitendo, peccatum, ut dictum est, nisi fortassis quando persona est in causa per unam prædictarum quinque causarum naturalium, tunc opusest petere consilium & veniam de talibus causis, ut si persona sit otiosa vel curiosa, vel si nimium jejunet: sed hîc potest bene quis confiteri & petere consilium ob causam, non exponendo aperte tales blasphemias, &cc. Tertia doctrina: diligentissimè cavendum est ne quidquam dicatur, fiat vel præsentetur coram pueris & juvenilis ætatis hominibus, quod eos possitunc vel postmodum incitare ad tales fœdas tentationes: quemadmodum sunt hi qui audacter contra Fidem loquuntur in forma joci to Matrimonii, aut ostendunt de sacto ipsum in præsentia puerorum suorum; vel alii prassentantes turpes imagines, aut picturas dissolutionum, vel qui nutriunt canes aut similes res, quas videndo, audiendo vel tangendo interdum habent cogitationes admodum immundas & fœdas, vel interdum horribilissimum opus explent, non obstante pœna ignisper Leges ordinata & instituta, non dico ampliùs. Quarta doctrina: Tentatio soeda vel blasphemia & serè unaquæque alia quæ venit inter cogitandum, meliùs vincitur fugiendo quàm aggrediendo, volendo ipsam vincere per cogitationem: causa bona est; quanto enim persona magis vult extinguere ignem magnum flando, tantò magis ipsum tasia fortificantur semper, cogitando & in eis persistendo: & melius valet celare cogitationem & leviter cogitare, quam finere talem cogitationem manere in eo qui cum habet, & nunquam permittere ut augeatur & radices sumat. Sic videmus in cogitatione iræ&vindictæ, in avaritia, in invidia; sed singulariter in hac tentatione fœda ac turpi. Et breviter, aqua pœnitentiæ in lachrymis & dolore cordis pro peccatis suis, meliùs extinguit illam cogitationem, lavat animam, tergit & mundat, quàm quidquam aliud: modò hoc sit per mensuram, taliter ut caput non lædatur, & bonaspes de misericordia Dei semper maneat absque casu in magnam desperationem: semper opinando se desecturum bus; aliàs accidit personam illam horribiliùs errare, Dei Præceptum, timere oportet in omnibus; sed non usque ad amissionem gratiæ Dei, qui nostram cognoscit fragilitatem, eam supportat de sua benignitate magis quam Pater & Mater carnales. Laus sit illi. Gratias quoque agimus ei. Amen.

# Control i Entablished Playetter JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# TRACTATUS

DE

# TIO

# SUO VALORE

Ad MSS. Codd. Vict. 694. & Navarricum unum. Scilicet prima Pars reperitur in Cod. Vict. citato. Tertia Pars in Cod. Vict. 285. Prima & secunda in Cod. Navarr. uno: & integer Tractatus in alio Cod. Navarr. & in Cod. M. Targny.

# RSPRIMA.



PORTET semper orare & non deficere. Luc. xvIII. 1. Scripfit Tullius accuratissime Commentarium fratri suo de petitione Romani Con-A sulatûs, suadens ut in omni loco sedens & ambulans recogitet secum assidue, Quis es tu qui petis, quid pe-

tis, & à quibus petis? Subiit animum scribere tibi, Germane charissime, de petitione, non terrestris Consulatûs; sed cœlestis incolatûs: ad hoc enim professionem tuam, vocationem tuam, Sacerdotium tuum dedicata esle memineris. Proponas igitur in omni meditatione tua, in omni operatione tua, loco & tempore, quis & qualis es qui oras, quem vel quos oras, quid vel pro B supplex pete. quibus oras. Ceterum quodlibet istorum constringito sub consideratione quadruplici, ne consusionem infinita quædam mentis evagatio parturiat.

Tu quis es qui oras? Si ad propria merita respexeris, incertus es an amore vel odio dignus sis. Incertus idcircò an tremenda cadat super te illa sententia, Cum is qui displicer (inquit Beatus Greg.) ad intercedendum mittitur, irati animus ad deteriora provocatur. Porrò certus dicere poteris cum Isaia: Omnes justitia nostra qua-C teræ Orationes quas Eecle sia dicendas instituit. Alia si pannus menstruata. Isai. Lxiv. 6. Certus prætered potes cum Daniële. Non in justificationibus nostris prosternimus preces nostras ante te. Dan. IX. 18. Nihilominus tibi conscius esse potes si fidem, si spem, si dilectionem, si dona tibi cetera quædam contulit Deus, quæscire, quæ recognoscere potes esse gratis data; quamvis si gratum te faciant & non potius confundant ingratitudinem tuam prorsùs ignoras. Ora tamen in meditatione cum humilitate. & virtute donorum coelestium gratis trare magna, sicut Fidei etiam informis facere miracula; sicut Spei liberationem impetrare, sicut dilectionis dilectionem reciprocam extorquere, quodammodò

juxta illud proverbii: Si vis amari, ama. Et ita de reliquis virtutibus donis, beatitudinibus suo modo dici potest, & hoc quam late pateat vides.

Secundò recogites in ipsa meditatione tua professionem in Monasterio & in Sacerdotio consecrationem: videbis te constitutum & peculiariter dedicatum ut sis veluti quæstor aliquis qui pro languentibus & indigentibus in Hospitali magno totius urbis etiam usque ad carceres Purgatorii quærere debeas elecmofynam, non tam temporaliter quam spiritualiter sustentantem. Petas igitur ne respiciatur indignitas tua, ignavia tua; sed aliena miseria, pro cujus sublevamine quæris misericordiam, quam ut non impediat propria mileria tua,

Proinde tertiò versetur meditatio tua, in quibus verbis vel operibus oras Deum: nam multa sunt privilegiata quæ sortiuntur essicaciam, nedum ex operante; sed ex quadam vi operis operati, prout in Eucharistiz con-secratione & sumptione, & aliorum Sacramentorum ministratione quamdam vim suscipiunt ex parte Divini & Ecclesiastici Mandati; sicut & Oratio Dominica quam Deus per se fecit; sicut Horæ Canonicæ vel ceetiam sunt opera pro quibus Indulgentias Pontisex dedit. Die igitur Deo, die Eccles

cepto quod mandasti. Psal. VII. 7.

Demum quartò meditationem tuam converte: quorum sis Minister; ad orandum videlicet Deum missis, institutus, rogatus vel obligatus: sit hoc ex generis propinquitate, fit ex eleemosynarum susceptione, sit ex amicitiæ vicissitudine seu requisitione; quoniam si mittentes sunt in gratia, quemadmodum sunt omnes in datorum, quoniam proprius motus illorum est impe- D carcere Purgatorii, & plurimi ex Hospitali magno præsentis seculi, tua non erit ingrata neque prorsus inefficax Oratio, etiam si peccator sis. Datur exemplum dum mittitur per servum nequam à Domino bonæ insentionis electmolytha petentibus. Vides igitur quis & qualishis qui oras, quia donis gratuitis non omnino cares: nam mediator institutus es, quia Dei Preceptum & Ecclefia Mandatum & thefaurum habes, quia ab

aliis missus & justus cs.

Alterum principale quod ipsa tibi meditatio tua debet suggerere, est quem vel quos oras. Et quidem de Omnipotentis Dei immensa liberalitate, cui proprium est mitereri semper & parcere, qui omnipotentiam 120. Insuper quid ab eo postulas, id est solidum & stasuam parcendo maxime & miserando manifestat, cujus indulgentiam nulla peccatorum, nulla flagitiorum, nulla feeleium quantumeumque multiplicatorum enormitas superare valet. Multum profuerit hacex intima cordis humilitate Fide subnixa, vivaci meditatione ruminasse; etiam ubi nihil in se quod non meritò displicere possit, invenerit. Ceterum quia mos humanus hochabet, ut mediatores & intercessores quærat, dùm potensaliquis rogandus eit. Quoniam prætereà rectè pronunciavit Dionysius hanc esse Legem divinitatis, ut ad suprema reducantur insuma per media: tu juxta confilium fob cap. v. 1. ad aliquem Sanctorum convertere; quod agere potes sub quadruplici meditacione. Convertere igitur ad aliquem Sanctorum vel Sanctam, qui Deo proximior est in glorificatione, sicut & majoris meriti fuit, quemadinodum de anima Christi, & Beata virgine Matre Dei, de justo Joseph sponso suo, de Beato Joanne Baptista, & Sanctis Apostolis, & de su-p Deum, alioquin verba fiunt surdo & lux ostenditur blimibus Angelorum Ordinibus, Martyribus & Confes- caco. Exercitium verò si vigilanter affuerit, faciat foribus, Virginibus, & Continentibus fatis conftat.

Aut ideo certe fecundo ad aliquem Sanctorum convertere, qui familiariori quadam devotione tibi cognitus est ut Patronus Ecclesiæ, in qua Baptismum suscepisti, aut in qua Beneficium vel Ordinem sortitus es, vel cujus ingressius es sanctum Templum. Est orandus prætereà Sanctus cujus nomine infigniris. Est orandus ille cujus virtutes & vitam mirari soles & colere cognitam ex literis. Denique mira fiducia semper adorandus est

Angelus propriæ custodiæ deputatus.

Aut tertiò rursus, ad aliquem Sanctorum convertere pro necessitatibus aliquibus sublevandis, vel pto impetranda speciali quadam gratia, qui Sanctus vel Sancta privilegiatum donum recepisse memoratur à Deo, ut pro talibus opem ferat: Divisiones enim gratiarum sunt, ficut tradit Apostolus, 1 Cor. x11.5. quod verum est nedum de viatoribus sed etiam de Beatis. Sub quo respe-

inventus similis illi.

Proficit insuper quartò, si revoces ante mentis oculos conversationem aliquarum personarum, sive mortuæ fint five viventes, quam probatam esse vel fuisse cognoveris: nihil enim impendit quominus Oratio nostra convertatur ad hujusmodi personas peculiariter & secreta quadam devotione; quamvis ipsas non canonizaverit Ecclesia, in quibus quidaliud veneramur, quam relucentem in cis multiformem Dei bonitatem, quæ ubicumque & qualitercumque visa fuerit, apparere potest absque periculo coli & suscipi, devoto mentis amplexu. Complectitur hæc meditatio pueros innocentes nostri generis, quos ideò constat salvatos, quoniam in gratia Bapti mali mortui sunt; complectitur & parentes nostros & affines alios, in quibus gloria quam eos habere piè credimus, naturalem & ingenitum amorem non tollit, ied perheit & auget.

Recogites ad extremum in ipsa meditatione tua quid vel pro quibusoras: quemadmodum sub compendio re-D sed fructuosior etiam meditatione. Tunc, enim per ducimus ad quaternarium. Quidam funt in gratia ficut defuncti in Purgatorio, vel plurimi viventes in seculo, pro quibus est Deo placens Oratio; quemadmodùm fit dum pro amico ad amicum defertur intercessio. Inveniuntur alii quorum laudabilis conversatio plurimum zedificat Ecclefiam, qui si caderent fierent in horrendum scandalum omnium benè viventium, sabulam & derisum: aut tales sunt quorum conversio valde profiseret Reipublice seu Christianitati, saltem ut in hoc

non relinqueret Dominus virgam peccatorum super sortem justorum vel populorum afflictorum. Alii sunt pro quibus est orandum, quatenus ubi superabundavit delictum, superabundet & gratia, qui sunt supra modum peccatores, persecutores & hostes acerrimi. Tu denique super omnes & præ omnibus misterere unimatua placens Deo, Eccli. xxx. 24. Pete ab eo ut vias tuas dirigat, omniaque tua consilia in eo permaneant. Job. IV. bile bonum æternæ felicitatis. Reminiscere conformiter ad hanc meditationem tibi conjunctorum, quoniam qui suorum & maxime domesticorum curam non habet, in oratione sua, Eidem negavit, & est insideli deterior. 1 Tim. v. 8. Sit in omnibus & pro omnibus cardo desideriorum tuorum & orationum, voluntas Dei beneplacens & perfecta: exaudiat pete cardinem hunc desideriorum tuorum, quomodolibet disposucrit Deus, per arma justitize à dextris prosperitatis & à sinistris adversitatis, per infamiam & bonam famam, & satisest. Hoc tandem pro comperto tene, quod præmissæ confiderationes & similes proficiunt apud cos, qui seipsos ad orationem continuò usu volucrint extendere sive exercere. Quemadmodùm Cicero Tullius protestatur, dum eloquentiæ Præcepta tradit; dicens quòd se deest exercitatio, modicum vel nihil ars prosicit. Hoc multo magis observandum est in Præceptis de orando fibi materiam orationis devotæ, rem omnem quæ fub aspectu vel auditu, vel alio sensu se repræsentaverit. Videbit subulcum post porcos? Recordabitur Evangelicæ parabolæ de filio prodigo & clementissimo Pa-Videbit pauperem mendicum & ulcerofum? Recordabitur Evangelicæ parabolæ de Lazaro & divite Videbit divitem multa sibi conquirentem in Annos plurimos? Recordabitur Evangelicæ comminationis: sulte hac nocle animam tuam tollent à te, & qua parasti cujus erunt? Luc. XII. 20. Videbit filios hujus seculi qui habent consolationes suas multis modis? Meditabitur quæ sit consolatio quam paravit Deus diligentibus se. Videbit etiam bruta animalia quanta sollicitudine, ficut canes domestici, serviunt homini? Meditabitur quàm justo Dei judicio condemnantur homines inobedientes & ingrati Deo benefactori liberalissimo. Sic in omnibus & per omnia discurrat tua Meditatio & repeêtu canit Ecclesia de quolibet Sanctorum : Non est Cries amplissimam & semper præsentem materiam orationis. Considerans igitur attende & fac, quoniam ita tibi diligenti Deum, omnia cooperantur in bonum: meditare igitur ut columba simplex & gemens & sit meditatio tua in conspectu Deisemper; est autem meditatio fortis & vehemens attentio & studium ad aliquid investigandum per intellectum vel degustandum per affectum: sic meditari jubebat qui dicebat: Gustate, quoad secundum, & videte, quoad primum; quoniam suavis est Dominus. Ps. xxxIII. 9. Rursus idem Psalmista ait : In meditatione mea exardescit ignis, Pf. xxxv111. 4. fubintellige illuminans intelligentiam & inflammans affectionem; quod aliter fieri nequit, si non in unum colligat se mens nostra comprimens & reprimens varios & vagos occursus & recursus inutilium cogitationum somnio similium, manu districtæ redargutionis. Tandem ipsa meditatio quæ laborem habet & fructum, vertetur in contemplationem quæ facilis erit ut cogitatio, sed non ut cogitatio instructuosa, contemplationem, videbis & afflues, & mirabitur & dilatabitur cor tuum. Isai. Lx. 5. Nam contemplatio est liber & expeditus mentis intuitus in res prospiciendas undequaque diffusus & in divina spectacula suf-pensus. Inde fit ut sicut aliquis benè & continuè meditans scribere cum laboriosissima tarditate, tandem pervenit ut celeriter absque labore dum incipit benè scribat, scribens autem celeriter, neque benè neque celeriter unquam scribit. Ita de meditatione coelestium **Q**3

accipe. Juvabit autem te lectio erudiens, oratio las ctans, meditatio (prout dictum est) pascens, ut contemplatio suaviter delectans, nutriens, & divinitus afficiens subsequatur.

#### PARS SECUNDA.

MULTUM valet (ut testatur Jacobus Apostolus, cap. v. 16.) deprecatio justi assidua. De petitione non Romani Consulatus ut Cicero Tullius, sed cœlestis incolatus, scripsi nuper tibi Frater charissime; ex quo perlecto sive inspecto potest illa consequenter solvi dubitatio quæ multos inquietat. Quid & quantùm valet oratio, si pro multis, si pro amicis, si pro se, tantum quantum pro uno, pro inimico, pro alieno? Incidit autem protinùs distinctio de triplici facie petitionis quam orans nititur impetrare: aut per modum fit liberalis & gratuitæ donationis, aut per modum meritoriæ actionis, aut per modum satisfactivæ recompensa-

Primum respicit liberalissimam donantis misericordiam absque respectu ad merita quacumque ipsius orantis vel alterius pro quo fit oratio. Et quoniam ficut misericordiarum Dei non est numerus, pondus, vel mensura; sic non cadit sub nostra numeratione vel mensura, quid & quantum & quibus det, qui prior nos diligit pura & gratuita voluntate, cujus voluntatis B luntaria alicujus aliàs debiti. Idcircò ponimus, largo non cst quærenda ratio, quæ frequenter ubi superabundavit delictum facit & gratiam superabundare. Exemplum in Rege qui suos incarceratos dimittit quandoque liberos abíque pretio & mercede & abíque intuitu intercessionis cujusquam facta, quia ad hoc ipsum suæ liberalitatis virtus trahit. Hic est frequentislimus apud facram Scripturam modus orationis Sanctorum

Patrum atque Prophetarum.

Porrò si fit petitio per modum meritoriæ actionis, tune nullus impetrat de condigno qui caret charitate. Qui verò charitatem habet eo, ceteris paribus, est efficacior oratio sua pro seipso quoad præmium essentiale beatificum promerendum, quo fervor Charitatis & conatus fuerit major. Ceterùm si de præmio loquimur accidentali, five illud fit præmium æternum in cælis, five sit transitorium & temporale in terris: dicimus conformiter ad communem Theologorum sententiam, quòd essentiale præmium non indeminuitur si actio meruit qualecumque tale præmium quod vocamus acci-Cípiritualis quàm corporalis, satisfaciunt variè juxta frudentale; est autem tale illud præmium quod non habet pro objecto visionem Dei claram cum fruitione consequente cam; quoniam essentialis beatitudo in duobus his actibus ab Ecclesia ponitur integrari. Consestim ex hoc infertur quòd oratio si pro quantum multis siat si pro aliis quam se, si denique pro inimicis; ipsa tamen æquali charitate præmium essentiale semper æquale meretur: secus de præmio accidentali, cò quod pro varietate petitionum & meritum variatur. Unde plus de tali præmio, ceteris paribus, meretur aliquis pro uno quam pro multis & prose quam pro aliis & probonis quam pro malis & pro amicis quam inimicis. Exemplum de Rege qui ad meritum solum orantis respiciens, liberat citius unum captivum quam multos & seipsum orantem quam alios, & amicum orantem citius kaudiet quàm inimicum.

Postremò si consideretur oratio sieri per modum tercessaria multiplicior distinctio; quoniam de illa similiter est inquisitio difficilior. Separatis igitur duobus refpectibus primis ab ipía oratione, dum innititur vel foli divinæ liberalitati, vel soli meritoriæ & charitativæ actioni: invenimus primò gratias gratis datas quibus innititur oratio, ficut Fides & Spes etiam informes: invenimus secundo operum poenalitatem, sicut in jejunio sumpto generaliter pro omni corporis afflictione: tertiò invenimus operum fructuositatem in alios,

ficut est elecmosyna sumpta generaliter pro omni tempore misericordize spirituali vel corporali : invenimus quartò operum dignitatem, ficut est oratio sumpta generaliter pro omni elevatione mentis in Deum per pium & humilem affectum: quintò invenimus opera privilegiata, in quibus est valor virtute operis operati, sicut in Sacramentorum ministratione vel susceptione, quæ virtutem habent ab institutione & merito Christi, etiam ubi nullum adesset meritum vel dignitas Ministri: invenimus sextò opera aliter & aliunde privilegiata, ficut Indulgentize, ficut sunt Benedictiones per Ecclesiam ordinatæ, sicut orationes vice sua factæ. Sic demum orationes per alios in gratia stantes fieri commislæ.

Ponamus igitur aliqua conformiter ad hanc sextuplicem distinctionem. Et primo quod (ceteris paribus sic semper sunt sequentia intelligenda) petitio facta tanquam satisfactiora recompensatio, nunquam ita valet pro multis sicut pro uno: istis enim sit justitia quædam commutativa tanquam pretii ad pretium, ut si duo sint in carcere quilibet pro x. folidis, expeditur unus citiùs dum præbentur x. folidi pro se uno, quam si pro duobus

tantummodò donarentur.

Amplius satisf. ctioria recompensatio pro delictis, quantò pœnalior & acerbior est, tantò, ceteris paribus, fit acceptior, & eò magis quò fuerit in eadem plus de voluntario rationis: cit enim satisfactio redditio vonomine, triplicem in homine voluntatem. Unam senfunlitatis, alteram rationis inferioris, tertiam rationis superioris: obviat autem pœna voluntati sensualitatis; alioquin jam non esset pœnalitas. Voluntas verò rationis acceptat cam quandoque privative, quod fit dum non remurmurat adversus ipsam; sed tolerat eam ficut in Purgatorio: quandoque vult positive, quod fit dum ratio lætanter eam acceptat, ita ut nolit etiam, fi possit, ea carere; sicut (verbi causa) viatores sponte pœnitentes in jejunio, facco & cinere, ficut in ægritudine corporali, sicut in injuriarum voluntaria & discreta perpessione, sicut denique in tentationum spiritualium plus quam dici potest inquietudine. Habet itaque (fieut praclare quidam ait) ipsa tribulatio vocem orationis, ut Lazarus tot linguas habuit quod vulnera toleravit, &c.

Dicamus consequenter juxta priorem distinctionem, quòd opera quæ sunt aliis utilia, sicut eleemosyna tàm ctuum varictatem, qui derivantur in alios pro diversitate illos recipientium. Quæ verò sint & quot opera misericordiæ satis vulgatum est. Attenditur hic obligatio qua constringitur ille cui fit eleemosyna, vicissitudinem, scilicet reddere, ut vel orando vel jejunando

vel aliquid tale faciendo.

Porrò si consideretur satisfactio quæ sit per orationem, secluso respectu ad charitatem, illa frequenter habet efficaciam fine forti meditatione vel vehementi, juncta cum ea pœnitentia; idcircò habet vim fatiffactionis, tamen differenter, juxta sui continuationem majorem, quæ fit tripliciter; aut actualiter, aut virtualiter aut solum habitualiter. Exemplum damus in simili, quia non omnia possimus sub hac brevitate, plena ratione discutere. Ecce peregrinator aliquis ad sanctum Jacobum, hic ambulat nonnunquam, & movetur cum actuali recogitatione sua suæ peregrinationis, ambulat tium, satisfactoriæ scilicet recompensationis, erit ne-Daliquando sed de peregrinatione sua nihil recogitat actu, continuat tamen motum in virtute deliberationis primæ quâ constituit peregrinari. Ceterum desinit à motu quandoque, retinens actualem voluntatem suæ peregrinationis, quandoque, ficut in fomno, nihil actu considerat. In primo casu est peregrinationis continuatio, duplici continuitate actualiter, naturæ scilicet & moris. In secundo est continuatio peregrinationis natura & continuitate moris, licet non actualiter sed virtualiters. quoniam in virtute voluntatis primæ continuat motum, sicut in mory lapidis post clapsum à manu projicientis videre est. In ûltimo casu reperitur discontinua-, tio naturalis, co quod motus cessat; remanet tamen continuațio moris, quoniam non est apposita voluntas opposita que nolit continuari peregrinationem, sed in habitu semper manet: Unde cum illa dicantur continua secundum Aristotelem, quorum ultima sunt unum, manet assidue continuatio moralis quantum cumque fiat discontinuațio in ipso actu naturali, dum non intercipali intentioni, licet ipfa nec actualiter in animo peregrinantis remancat. Concludimus ex his verissimum Iententiæ Domini Salvatoris intellectum: Oportet semper orare & non deficere. Luc. xvIII. 1. Nunquam enim deficit Oratio quæ cœpta est fieri per actualem attentionem, quin continuctur in esse moris sive gratiæ, dum non interponitur ficut nec interponi debet difcontinuitas oppositæ intentionis vel culpæ mortalis. Sic intelligitur prætereà illud Apostoli: Omnia in gloriam Dei facite. I Cor. x. 31. actu videlicet aut habitu. Sic rursus illud magistrale: Qui bene vivit, semper oras. Hocest, qui non apponit in oratione sua peccatum mortale, illa semper est continua vel actu vel habitu vel virtute.

Si loquimur proinde de operibus privilegiatis, intelligere facile est ex Doctorum traditionibus, quantùm vel quemadmodum illa de se valeant ad satisfactionem. Credendum est plane quod Eucharistiæ Sacra-B sunt facilius inculcari, sed animalibus qui non sapiunt mentum continet in se plenitudinem omnis gratiæ & meriti spiritualis; nihilominus quoad satisfactionem pro reatibus culparum, constituit hoc Sacramentum Deus in numero, pondere & mensura, ita ut sit valoris finiti; finitum verò in plures partes divisim resultat, minus pro multis, quam si conferretur in unum: exem-

plum jam datum est.

Sic de Indulgentiis prout satisfactoriæ, sic de aliis judicandum censemus, semper præsupposita circumstantiarum aliarum paritate, sic in Sacramento Pœnitentiæ datur gratia; & diminuitur, vel omnis tollitur pœna virtute Sacerdotalis Absolutionis, si non affuerit obex vel fictio. Insuper tradit sanctus Thomas, quòd est efficax ita Sacramentum Pœnitentiæ in fictè accedente, quod recedente fictione, Abiolutio Sacramentalis fortitur effectum suum, ita ut non oporteat iterum peccata confessa iterare vel repetere, protur, dum manet in actuali voluntate peccandi, qua cessante recipit Baptismus effectum. Hæc opinio etsi non tenetur communiter à Doctoribus & eget resolutione majori, favet nihilominus plurimum fragilitati nostræ & divinæ pietati, eò quod vix sine sictionis alicujus admixtione confitemur.

Quisquis tu tandem es ordinatus ad orandum nedum pro te, sed etiam pro ceteris, poteris in ipsa meditatione tua discutere quæ dicta sunt ut ab obligatione tua te apud Deum & homines dissolvas: nihilominùs si quid in me consilii est, noli nimium scrupulosus esse circa tuæ orationis numerum, pondus vel mensuram. Committe totum istud Deo, qui tribus digitis, potentiæ, sapientiæ & clementiæ appendit molem terræ, qui numerat multitudinem stellarum, & omnibus eis nomina vocat, qui numerum scit arenæ maris. Dic ipsi tota spei fiducia: Debitor sum Pater noster supra quam possit exiguitas mea solvere. Debitor, quia creasti. Debitor, quia immemor tui, vitiis sordidans contra tua Præcepta, & tamen mihi parcens peccantem non D mentium te & custodientium mandata tua. Ps. exvitt. 63. damnasti. Debitor iterum proximis, quia de labore manuum suarum, de sudore vultus sui comedo panem in abundantia. Debitor carni meæ, & sanguini. Debitor orantibus pro me. Debitor lapsis per me, & ita de reliquis absque numero. Tot igitur pressus exactoribus quid agam, quo me vertam? Domine vim patior, responde pro me. Sed quid respondebis mihi? Rectè prorsùs si dividas unicuique illud quantulum-

cumque suffragiorum, quod offerre paupercula mea potest, quæ quanta sit, solus vides. Nolo calculum poncre cum singulis proximis & benefactoribus meis. Tu pro parte tua recipias Missam istam, tu orationem, tu bonum opus alterum. Tu sapientissime meritorum & suffragiorum ponderator Deus, distribue singulis, prout unicuique opus est ad utilitatem suam & liberationem meam. Exemplum in civilibus applico mihi. Debitor itaque non habens unde solvat creditoribus rumpitur per oppositam intentionem primæ & prin-A suis, solet vel cogitur cedere omnibus bonis suis tam habitis quam habituris, retenta necessitate victus sui, prout ordinaverit Judex sive Advocatus suus. Ita de spiritualibus cedo coram te Domine & pie Deus. Sed ad alios redeo. Legimus in Vitis Patrum quod Matrona quædam Romana nomine Melania, vilitans Eremitas in Ægypto, obtulit uni trecentos solidos distribuendos in eleemosynas fratrum. Sed ille nec oculos quidem extulit ad eam, sed sacculum jussit nutu suo reponi juxta se. Quod mulier attendens, indigno ferebat quia illaudata remaneret, ait: Pater aspice, nam trecenti sunt solidi. Rectè, inquit ille, hæc infinuares ô mulier, si id vel mihi, vel hominibus tribueres. Cum verò tu Deo tradis oblationem, superfluum est quærere numerationem, quoniam ipsi qui numerat multitudinem stellarum, & ejus sapientiz non est numerus.

Hominibus spiritualibus ut talia intelligant, posca quæ sunt Dei, nisi per comparationem ad sua car-nalia, major hic labor est. Ponamus tamen pro utrisque, pro carnalibus & spiritualibus pauculas con-

fiderationes.

Et dicamus pro prima, quòd gloriæ cœlestis præmium essentiale, sicut excedit in valore liberationem quantamlibet temporalis pœnæ, sic meritum talis præmii liberationem quantamlibet excedit hujusmodi pœnæ. Hoc dicitur adversus carnales qui nihil videntur in suis donationibus seu petitionibus aliud magis attendere, quam modum recompensationis satisfactoriæ; alioquin non ita vellent, ut sic dicamus, ipsi mercari de numero, scilicet Missarum à quocumque dicantur, de numero Psalmorum & similium : quoniam potest aliunde fieri, ut per modum meritoriæ actionis, vel etiam liberalis impetrationis per homines viventes in Fide, Spe. & Charitate, amplius & longe portionabiliter ad dicta Doctorum de illo qui baptiza- Cdignior potest remuneratio conquiri, nedum pro gloriæ cœlestis adeptione; sed etiam pro pænarum quibus obnoxii sunt liberatione. Etenim quis nesciat Sanctos & Sanctas quorum statui repugnat actio satisfactoria, plus sæpe nobis peccatoribus impetrare de venia, plus de indulgentia à pœna & à culpa, quam faciat nostra viatorum quantalibet afflictio? Hoc in parabola vineze notavit Christus, qui venientes ultimò, cum fine spe mercedis illud agebant, remuneravit ut primos diurno conductos denario.

Addamus pro altera confideratione, quòd periculosum est & stultum, & de symoniaca pravitate vehementer suspectum tàm in dantibus quam in recipientibus, coarctare limitare suas orationes aut suffragia, ad illam vel ad illam duntaxat personam, dum datur aliquod emolumentum temporale, aut si dicendo vel intendendo quod hujus Missa suffragium vel hac Oratio vel aliud, valcat solum tali. Istud planè licitum non est, neque potest fieri neque debet, quoniam verè enunciavit qui dixit? Particeps ego sum omnium ti-

Insuper adjicimus considerationi nostræ, quòd periculosum & stultum est homini semet ad suffragia aliis ferenda obligari, recipere temporalia pro se ultra sustentationem honestam sui status, prout sapiens judicabit. Itaque sicut opus satisfactorium non valet tantum pro multis ficut pro uno vel paucis; fic non potest talis æquè satisfacere pro deletione reatus plurimorum, quemadmodum deleret reatum proprium vel paucorum: hinc est quod non absolvitur dicen- mus, aut quod Illam temperatam patientiamque condo Missam unam, dum se ad plures & pro pluribus! ditam habeamus ad correctionem, non ad deterior obligavit; nisi forte talis intercesserit obligatio quæ rationem nostram: velis ita de quolibet proximo tuo; discretioni & bonæ fidei dicentis commissa sit, juxta necessitatis aut piæ utilitatis qualitatem: attendendo quòd obligatus ad duas Missas modo prædicto potest per alia suffrigia facere compensationem prose ecfuis; ita tamen quod bona fides femper adfit. Et est boha! fides, secundum Tullium, unum agere & nonsingere a- A lienis quam tuis orationibus siduciam habe, charitatem lind; vel forte illud melius diceretur, bona fide aliquem habe, & dices ex fententia: Particeps ego sian omnium quid agere, dum facit illud quod fibi rectè vellet fieri, aut quod alius pro quo sit, deberet recte sibi sieri! velle: sic commendantis, sic legantis intentioservanda est; fiat tamen ctiam hoc utiliter Superioris prudenti

torisque consilio vel assensu.

Adde quod orationes per Ecclesiam aut Superiores impositæ, sicut sunt Hora Canonicæ, sicut est Pænitentia imposita, sicut sunt suffragia pro quibus dantur Indulgentiæ, plus, ceteris paribus, proficiunt, quam peculiares institutiones. Debent autem Indul-i gentiæ dari discretè pro pia utilitate ad Ecclesiæædisicationem, ac recipi cum vera pœnitentia, pravia pura Confessione, sicut placet aliquibus, aut saltem habita in proposito; alioquin credens aliter dare vel recipere decipitur. Denique nihil post charitatem ita proficere videtur in oratione quantum orantis humilitas tamen in ea, sed in liberalitate Dei reponat spem suam. Hæc autem humilitas haberi putatur abaliquibus tota facilitate, quia sic verbo vel oratione profitentur esse faciendum sub potenti manu Dei: sed ctiam in affectum trahere summæ difficultatis, & solius divini muneris experiuntur, qui superbam & stultam humani cordis præsumptionem satagunt evincere. O quotiens pressa, quotiens obruta pede sanctæ devotionis, resurgit ocius pestis hæc superbiæ; neque tamen efficacius ad normam humilitatis legitimam venit; quàm si accedat homo ad cor altum, & exaltetur Deus in confideratione judiciorum suorum, recogitando quam terribilis est in confiliis super filies hominum, qui cujus vult miseretur, & quem vult indurat, apud quem nemo scit an odio vel amore dignus sit. Attende tu qui superbis, quoniam ex tua conditione totaliter infectus es filius irae & massa peccati: utrum verò te tuus Creasericordia, tu prorsus ignoras. Væ autem tibi si te non purificaverit usque in sinem, si per justitiam, semotâ miscricordia, teipsum dijudicet, etiam si quid gratiæ habes vel virtutis, quod profectò non à te, sed ab ip o suscepisti: noli igitur gloriari, noli super alios extolli, quasi tu hæc non acceperis; quasi prætereà non inde graviori supplicio dignè slagellandus sis si'in-' gratus, si aliorum contemptor extiteris.

Sed redeamus ad orationem. Refert Seneca Regem Antigonum respondisse cuidam infimæ fortunæ homini, dum peteret ab eo obolum. Non decet, inquit, Regem dare munus tam exiguum. Petivit Civitatem; respondit ipsum non esse tanto munere ditandum, cum tamen possit ut Rex dare Civitatem, & ille ut pauper obolum recipere. Tendit hæc narratio, ut in omni petitione simus memores indignitatis nostræ; audcamus tamen petere magna, non pro Huic innitatur oportet tota Fide & fixa Spe cardo desideriorum peritionumque nostrarum, quia verbum Deiest. Miserebor, cui miserebor, Rom. ix. 15. Propter quod formam nobis orandi dedit. Dimitte nobisdebita nostra, sicut & nos dimittimus debitoribus nostris, Matth. vr. r2. Dimittimus & nos debentibus nostris, sicut dimitti nobis volumus & optamus; volumus autem, si rectè volumus ita nobis debita dimitti. Primò ut non damnemur; dehinc ut punitionem evada-

alioquin time qod dicitur: Et oratio ejus fiat in peccatum: Ps. cviii.7. Et illud: Serve nequam; nonne oportuit & te misereri conservi tui ! Matth. xvIII. 32. 33. Facile enim dimittit omnia qui se mortis seternæ debitorem esse vel scit aut formidat. Ceterum plus in atimentium te, & custodientium mandatatua, Ps. cxvIII. 63. five in coelis, five in terra funt. Constituas ante faciem considerationis tuæ dum licet, dum tempus est miserendi, dum non declinavit Deus in ira à te servo suo, quoniam totus desiderabilis, totus amabilis est; nullo ad præmium, nullo ad supplicium habito respectu, qui carnalem quoad se reslexum sapit amorem, dicito cum Job: Etiamsi me occiderit, tamen in ipso sperabo. Job. xIII. 15. Sic erit oratio pura, sic digna divino conspectui, sic diliges Deum, & teipfum propter Deum.

Hæc interim habui quæ de orationis valore sub afpectu multiplici dissererem; quam expedentiùs est corde puro, simplicique frequentare jugiter absque ulla (ut expressum est) intermissione, quam curiosascrupulositate velle digitis (ut dicitur) appendere cam, qua non in justificationibus suis posternit se ante Deum; quamvis & hæc doctrinalis inquisitio non sit omnino quamvis intendere justificationi sua non omittat, non fructu carens. Invenitur in ea præcipue, ne in tantis obligationibus orationum pro alienis se quis involvat, ut inde temporale subsidium subsequatur, neque tanquam pro pretio quod est sacrilegium simoniæ, neque tanquam pro sustentatione sua plus debito, quod ad avaritiam pertinet & turpem quæstum, quis notaretur. Sit pietas alienæ miseriæ, sit ipsa charitas, sit devotio, sit amicitiæ grata vicissitudo, sit zelus animarum, sit æternæ vitæ retributio, sit allocutionis divinæ dulcedo, dignitasque præcipuum sit motivum

orationis tuæ.

#### PARS TERTIA.

DESCENDAMUS consequenter ad particulares casus aliquos, quoniam sermones universales in moralibus, dicente Aristotele & teste experientia, minus tor & Judex relinquat vas in contumeliam, quod potest prosunt aut erudiunt; quemadmodum videre est in ex justitia; vel aut esticiat vas in honorem pro sola misingulis particularibus, quoniam infinitasunt, &ideo nec disserere necesse; sed inprimis sicut directio cordis tendit & terminatur in Deum, sic & ab eodem habet ortum. Audi Jeremiam : Scio Domine, quia non est hominis via ejus, nec viri est ut ambulet & dirigat greffus fuos. Jerem. x. 23. Hinc unus Sanctorum: Pete, inquit, à Des (filium suum instruens) u vias tuas dirigat. Tob. IV. 20. Hæcigitur petitio, quoniam similiter dirigi habet à Deo, orabat Propheta: Dirigatur Domine oratio mea ficut incensum in conspectu two. Pf. cxl. 2. Quam directionis necessitatem attendens Propheta, tribuit illam Deo dicens: Confitebor tibi domine in directione cordis. Ps. cxvIII. 7. Est igiturscitu dignum, quæ sit illa orationis sicut incensum directio. Et videtur quòd sit intentio cordis in Deum vel erga Deum; quæ intentio dum manet & recta & imperturbata ficut virgula fumi incensi sursum tendenrecipientis, sed pro donantis Dei summa liberalitate. Dtis, tunc est oratio recta; dum verò per irruentium phantasiarum & cogitationum ventos, per obscura & depressa defideriorum sensualium nubila agitatur, rumpitur, dissipatur, ut cadat à rectitudine necesse est: nihilominus interruptio talis non semper est vitiosa vel cursus penitus in Deum orationis impeditiva. Unde potest sub distinctione ficri sermo de intentione, quæ requiritur & fufficit in oratione: yel sub alio fortè nomine communiori de intentione vocalis, videlicet orationis, ut in prolatione Hymnorum, Canticorum & Horarum Canonicarum: hæc enim quæstio diuturnum cedit in usum.

Est itaque multiplex attentio sive intentionis cordialis directio; una actualis, alia habitualis, alia quasi media, scilicet virtualis. Rursus harum quælibet dividitur; quoniam alia refertur in solas voces & verba, alia in verborum fignificationes, alia nec verborum formas nec significationes attendit; sed in affectus aliquos circa coelestia & divina transit, & A hoc five in bonos vel in vitiofos & malos. Dicitur juxta hoc primò, quòd attentio actualis ad verborum fignificationes, non requiritur ad Orationis directionem: perspicuum fit hoc in laïcis dicentibus vel audientibus ea, quorum significationes penitus ignorant, ut sunt septem Psalmi & Missa. Dicitur consequenter quòd actualis attentio circa voces Orationis & verba, non semper requiritur ad Orationis directionem debitam aut ad sufficientem continuationem; alioquin nulla effet in via, aut vix effet Oratio non discontinuata. Exemplum legimus de quodam, qui volens rusticum convincere de cordis instabilitate dum fit Oratio; nam ille devotum se simulabat & attentum, pollicitus est se daturum sibi asinum, si posset Orationem Dominicam, nihil aliud actualiter cogitans, perficere. Qui mox ut ad Orationem divertit, securus de asini lucro, cœpit distrahi in hanc cogitationem, si sellam habiturus erat cum asino. Qui tandem ad se rediens, & se redarguens, instabilitatem sui cordis confessus est. Exemplum aliud est de peregrinationis continuatione, quæ non requirit affiduam passium suorum dinumerationem, neque termini quo perveniendum est, ad actualem recogitationem. Additur quòd stat Orationem sicut & peregrinationem discontinuari quoad esse naturale, quæ continua tamen erit in suo morali esse, sicut & è contra, prout statim deducetur.

De habituali attentione ampliùs loquamur; quòd illa videlicet non semper sufficit ad continuationem Orationis conservandam. Stat enim aliquem esse qui jam multo tempore proposuit actualiter, & habitualiter retinet in animo dicere septem Psalmos integraliter & attente, qui vel non dicet illos, vel interruptissimè dicet, tali interruptione quæ contrariatur morali Orationis unitati. Habet itaque quælibet actio moralis luam continuationem moralem; quare circumstantiæ ad bonitatem morum requisitæ, sunt appositæ & retentæ in hujusmodi actione. Dum autem apponitur circumstantia mala moribus contraria, quamvis maneat eadem actio in esse suo naturali, sicut est, idem motus in peregrinando; variatur tamen in esse mo-C rali, ut si quis motum peregrinationis continuet propter avaritiam & rapinam aut libidinis expletionem. Si verò in Orationis voce apponit circumibantiam attentioni debitæ contrariam & incompossibilem scienter cum proposito & assensu deliberato, tune est discontinuatio moralis, secus, si nescienter & inadvertenter hoc fuerit factum, judicabitur.

Prætereà dicimus quòd virtualis attentio seu cordis directio non interrupta de libertate per actualem attentionem sibi moraliter contrariam, sufficit ut Oratio dicatur continua in esse morali vel moraliter, etsi non semper naturaliter vel in esse naturali. Est autem virtualis attentio quam genuit actualis; qua transcunte, remanet ejus virtus in corde orantis, quæ scilicet virbus Orationem sufficit continuare, etiam ubi cor evagatur actualiter & inadvertenter circa cetera multa. Experimur hæc nedum quotidie, sed in omni sere hora vel momento. Exemplum naturale est in actu sagittæ quæ movetur post quietem sagittantis, & navis, cessantibus nautis. Immò sic habet omnis ars perfectè habituata, quòd frequenter in actione sua nequaquam deliberat. Docent hoc cytharistæ, scriptores & mœchanici alii serè omnes,

Tomi III. Pars I.

Elicimus consequenter doctrinam utilem ex præmissis. Quisquis orat vocaliter Orationem quam tenetur exolvere (quia de voluntariis non oportet repetitionem fieri) si percipit orans qu'od evagatur nec attendit ad verba vel ad sententiam: si facit hoc ex inadvertentia & di plicet fibi dum advertit, nequaquam dicendus est interrumpere Orationem, nec ad iterationem obligatur; immò staret reiterationem talem frequenter fieri nedum supervacuam, sed & nocivam, præcipuè si in Conventibus laborat, ubi societatem, quibus esset offendiculosum, juvare tenetur. Neque debet faciles super hujusmodi inadvertentia & oblivione scrupulos sibi formare; alioquin nunquam potest cor suum quietare, quia nititur ad impossibile sibi per naturam vel complexionem vel consuctudinem vel phantasiæ turbationem, quæ nunquam potest (sicut tradunt Medici) quiescere, sicut nec aër vel mare dum agitantur assiduitate ventorum requiescunt. Addunt aliqui rationem dicentes: Simile oft in natura, ficut novas semper deproperat edere formas naturales in materia, sic cadem à cœlestibus influentiis & intelligentiis novas jugiter formas intentionales agitat ac renovat in organis sensuum interiorum, quæ sunt sensus communis & phantasia & æstimativa, quæ in speculi similitudinem recipiunt irrad ationes corporum superiorum, & (ut volunt aliqui) intelligentiarum. B Attamen quantum & quousque dictum hoc veritatem habeat, majorem requirit investigationem. Quacumque autem ex causa proveniat, nos experimento continuò cernimus & sentimus hanc evagationis necessitatem; quam si toleramus inviti, nectentiendo consentimus, securi sumus à peccato mortali, venialia verò omnia quis evaserit?

Si autem deliberato consensu rumpimus attentionem actualem in Oratione, scilicet eam suspendendo, quousque cessaverit actualis evagatio vel attentio circa alia, quod fieri sæpè prodest & salubriter consulitur, præsertim dum homo orat solus, vel cum illo qui ejus moram seu discontinuationem tollere paratus est. Exemplum, dum sentit aliquis in orando vehementem tractum cogitationis bonæ & honestæ, sicut prædicationis faciendæ, aut dum exteriùs inquiritur ab altero aliquo super responsione sibi facienda, sive dum rei domesticæ vel officiis propriis imminens urget vel trahit commoditas ut eidem protinus intendatur: potest orans in his & similibus casibus vel causis Orationem verbalem intermittere, aliquando diutiùs, aliquando breviùs, & redire postmodùm ad continuationem absque ulla præcedentium iteratione verborum, quia stante interruptione actus naturalis, moralis continuatio certa manet, neque fructum Orationis prorsùs aufert vel meritum. Porrò si quis Orationem agere debeat in communi, sicut in Ecclesia sit, non suppetit talis interruptionis actualis libertas; quoniam non ita redire potest ad passium quem descruit, resumendum: sufficit tamen in casibus multis bona quædam & pia causa quæ non iteranda esse quæ suerunt omissa, satis excusat. Ut si unum aut duos vel tres versus alicujus Psalmi dimiserit, si resumere voluerit, undecumque turbabitur in aliis continuandis; & ideo est consultius cum quadam cordis poenitentia ulteriùs progredi.

Hoc specialiter observandum videretur apud Religiosos, quòd Superiores corum talem eis indulgentiam concederent immò suaderent ne iterationem facerent talem quæ communem Orationem magis turbaret, quàm sua resumptio sollicita & anxia proficeret, quà datà indulgentià, nulla fit transgressio.

Addito quòd non oportet in Foro pœnitentiali dare formalem illius quod omissum est repetitionem, ut Primam pro Prima, Tertiam pro Tertia &c. sed sufficit quòd aliquid æquivalens injungatur. Addito prætereà quòd non leviter debet orans formare sibi scrupulos super oblivione illorum quæ protulit,

Digitized by Google

aut proferre debuit; quoniam memoria & reminiscentia non cadunt, nisi super illa quæ per ressexionem super actus nostros vel cogitationes consideravimus; quales reflexiones non fiunt continue, nec ut fiant necesse est. Sufficit igitur ad quictationem sibi uni-

cuique faciendam probabilis conjectura.

Orationem denique si quis, illam dumtaxat quæ sub Præcepto cadit, scienter interrumpit per actualem tioni contrariam, scienter & cum proposito; sic quod adverterit hujusmodi distractionem, & eam non curat repellere, sed vult progredi in Oratione; talis ut peccat, vel resumere debet illud quod in tali voluntaria distractione prolatum est. Nihilominus attendendum videtur in casibus nonnullis, quòd non oportet orantem semper conari tota sollicitudine continere cor fuum infra verba & sensum vocalis Orationis, quin tolerari possit evagatio quædam, seu potius cordis laxatio fine forti conatu repressionis cogitationum, nunc hac, nunc illac fluctuantium. Et hoc vel propter lassitudinem naturæ & cerebri quamdam turbationem, vel propter cursum velocem Orationis, vel quia de sensu verborum illorum fortè dissicilium, etiam apud peritislimos Theologos nihil intelligitur, vel minus quam continent. Sunt qui perambulando fiunt minus gravati, vel desides in Oratione; regularius tamen obtineri & contineri potest stabilitas cordis in Orationis attentione, stando vel sedendo, vel aliter honeste quiescendo, quam corpus agitando.

Superest videre de attentione quæ sit in affectuad Deum vel ad spiritualia aliqua qualia non significant verba Orationis quæ proferuntur. Ingerit quippe scrupulum apud nonnullos dictum Bernardi Super Cantica, ubi prohibere videtur attentionem quamlibet ad alia, quàm ad Orationis fignificata & verba, ctiam fi salutaria videantur, sicut exemplum dat de recogitatione Sermonum suorum. Et addit quòd Monachus debitor est omnium verborum Orationis, quæ dicuntur vel cantantur, sive à sua, sive ab altera parte. Videntur hoc alii dicere sub aliis verbis, volentes quod actualis attentio coarctetur infra terminos & limites Orationis quæ dicitur, ut si dicatur: Beatus vir qui non abiit in consilio impiorum, Ps. 1. 1. hoc, & non aliud cogitetur. Et quamvis multa fint in Psalmis, quæ nullam videntur habere connexionem aut appropriationem ad Orationis materiam, nihilominus oftendit Hugo de Sancto Victore in Tractatulo suo De O- C ferno, aliud in Purgatorio, aliud in hoc mundo; & ratione, compendiosissime & sententiosissime compofito modos, quibus omnia trahantur ad Orationis formam & modum; sed non omnium est doctrinam hanc prompte in practicam deducere. Verum hujus inquisitionis determinatio difficultatem habet plurimam propter diversos orantium mores. Et ne quilibet usurpare sibi vellet pro regula generali illud quod varios habet exitus, dum aliqui faciunt & facere possunt meritoriè id quod apud alios in demeritum caderet sive in detrimentum.

Unde primò dicimus, quòd cor assuetum & assectum per contemplationem potest in alia sursum rapi, stare vel versari quam sonant Orationis sensus vel verba: cum enim finis & virtus Orationis fit in elevatione mentis in Deum per pium & humilem affectum; quisitis in hoc stat vel versatur fructum adipiscitur Orationis; ita tamen ut dum vocalis Oratio data sub præceptione illa non omittatur, aut non contemnaturab alio prolata audiri. Si verò non imminet tale præceptum vocis exterioris, salubrius aliquando dimittitur verbalis Oratio quam profertur; aliquando, inquam, quoniam potest humilitas loquentis & verborum sacramentum supplere minorationem in orantis affectu, & ne nimis affuescat aliquis Orationem refugere vel horrere vocalem, vel in labore tali satisfactionem poena-

lem exsolvat seu poenitentialem.

Videmus prætered admodum plurimos, quos eva-

gatio cogitationum passim occurrentium sine lege & ordine non impedit ex toto, quin faciliter & citò cum dant operam se recolligendi, redeant ad recogitandum illa quæ vox Orationis exprimit, ita quòd citò cor sic divertens à se, citò rursus ad se revertitur. Sic longè faciliùs & diviniùs mens assueta contemplationi poteit per diversa prospiciendo quaquaversum se circunferre, nunc in cœlo sursum, nunc in terra deorattentionem ad alia, & evagationem Orationis attenhilominus reversio cum omni facilitate in ca ipsa, quæ pronunciata funt aut quæ dicuntur attenden-

> Sunt alia duo, unum bonum, alterum malum, quæ cor impediunt ne dirigatur actualis attentio vel intentio sua super Orationis sensum vel verba. Unum est, meditatio & hac quidem in se est bona; quoniam circa bona versatur; alioquin non esset meditatio, sed mendax & curiosa perscrutatio. Aliud est, fortis habituatio quæ versatur circa res aliquas terrenas, inutiles vel nocivas cogitando, un philocaptus cogitat de amica, avarus de lucro vel damno, iracundus de vin-

dicta, & ita de reliquis.

De secundis ittis non exportet dubitare quin impedimentum plurimum afferat ad Orationis attentionem talis habituatio, ita ut quandoque nedum unius Psalmi verius, sed totus Psalmus, immò unius Horæ spatium, quæ decantatur, veluti in oblivione deponitur, quæ tamen oblivio vel evagatio si non placeat dum animadvertitur, sed vinci quæritur in reliquis non obligat obauditis ad reiterationem faciendam de necessitate, quamvis abique peccato non fuerit: non enim cadit Præceptum Ecclesiæ super Oratione vocali quod fiat cum actuali attentione, neque de ca judicat, sicut nec obligat cam fieri ex Charitate. Oportet etiam quod deliberato & perfecto confensu non interrumpatur moraliter vocalis Oratio quæ data est sub Præce-

Porrò de meditatione quæ est fortis & vehemens cordis attentio ad aliquid inveniendum, difficiliùs est diffinitive loqui & universaliter. An videlicet meditatio cœlestium bonorum sive donorum sit voluntariè admittenda dum vocaliter orandum est. Ut exempli gratia, dicat aliquis: Domine ne in Furore tuo arguas me, neque in ira tua corripias me. Miserere mei Domine, quoniam infirmus sum. Ps. vi. 1. 2. & occurret sibi in mentem triplex judicium Dei, unum in Intrahet ipsum meditatio fortiter & voluntarie & studiosè, quatenus posset secundum hæc tria duci in affectum cordis horrendo judicium Inferni, timendo judicium Purgatorii, quarendo judicium in hoc mundo, secundum misericordiam Dei, dicens: Facmecum secundum misericordiam tuam Domine, & secundum judicium diligentium nomen tuum. Ps. cxvIII. 124. 132. Quærimus si talis immoratio sieri possit aut aliquando debeat voluntarie, tempore Orationis debitæ: nam si siat inadvertenter & absque consensu deliberato, constat quòd non obligat ad reiterationem & minus quam vitiosa habituatio. Et ideò apparet mihi & videtur tutius esse, attentis attendendis, quòd hujusmodi meditatio voluntaria non debeat admitti tempore Orationis debitæ, sed vel deseri, vel in aliud tempus refervari. Quocirca visum est aliquibus, quòd multiplicatio tanta Orationum vocalium qualis observatur in multis Religionibus mirabiliter impedit à perfectionis inquisitione, quæ perducit ad contemplationem, de communi lege necellariam; quoniam sicut cogitatio vertitur in meditationem per fortem & vehementem cordis applicationem ad aliquid unum, fic fit meditatio tandem contemplatio, per habituationem radicatam & multi-plicatam. Sed qui potest capere capiat. Sunt itaque rarissimi valdè inter homines tàm Religiosos quam sæculares præcipuè in adolescentia & juventute idonei,

ad contemplationis adeptionem. Proptereà Sancti Patres videntes imperfectum nostrum & attendentes quâm difficile est orio bene uti, voluerunt occupationem bonam dare hominibus suis, secerunt hoc in orationibus & Canticis multis. Amplius verò quidam obligantur assistere tantummodò facientibus orationes vocales, quemadmodum sunt laïci vel etiam A aliqui Religiosi non obligati pro tunc Conventum sequi, vel dispentatione, vel ex pia & cauta relaxatione, ut ad potiora se sublevent. Illi tales orationis tempore possunt in meditationibus melius quo poterunt se exercere. Talis erat Augustinus qui delectabatur modo mirabili in cantibus Ecclesiæ benesonantibus & influebant voces illæ in aures suas, & aliquando illabebatur veritas in cor ejus, nisi fortè ipse B tunc erat magis dicendus in contemplatione quam fola meditatione sublevatus. Ampliùs si quis sucrit exercitatus in aliquo particulari modo contemplationis circa divinum aliquod vel morale, tutiùs est quòd in illo semet exerceat, orationis vocalis tempore, quàm ad novam contemplationis speciem, per meditationis novæ studium se convertat. Differat hanc ingerere spirans & gemens, quòd cam etiam tunc admittere sibi non conceditur, & dicat sibiipsi pauper homuncio: Melior est obedientia quam meditatio, potens est Deus reddere vicem majorem in idipsum, & si non hic forte reddet; certissime tamen in alio seculo, ubi fict vox laudis fine perturbatione qualibet nostri cordis, ipse retribuet. Deinde cognoscant & observent omnes tam Clerici quam laici quos oportet diebus D Dominicis & Festivis interesse Divino Servitio, quòd non absolvuntur ab hoc debito dum scienter fabulationibus intendunt, sed multipliciori reatu se constringunt; quia nedum non conservant præceptum,

sed & alios impediunt, & in Ecclesia, sanctissimo Dei Tabernaculo scandalum inhonorationemque faciunt. Stent ignur vel sedeant, & si non vocaliter orando, faltem in modesta quiete & filentio animadvertant considerantes, nedum ea quæ dicuntur vel canuntur, sed quæ mystice peraguntur in ritibus & vestibus sacris, quæ prætered in picturis præsentantur, & ita de reliquis.

Denique attendatur pro præmissis & aliis similibus dubiis resolutive definiendis, quod Doctores Sancti -priores utentes rhetoricis persuasionibus in aggravationem vitiorum & laudem virtutum, non ita tradiderunt resolutionem moralium materiarum, immò nec speculabilium, sicut Doctores recentiores qui per quæstiones & argumenta processerunt ad utramque partem & per decisiones. Proptereà magis insistendum est illis doctrinis quantum ad cruditionem intellectus, licet quantum ad inflammationem affectus efficaciores aliæ judicentur, addita hac Sapientis admonitione. Qua tibi pracepit Deus illa cogita semper. Eccli. 111.22. Quod non observant multi Theologorum nostri temporis, qui de moralibus quasi de rufe volentem cordismeditationem in tempus aliud, fu-C dibus materiis studere vel inquirere non dignantur. Sciemus, inquiunt, talia cum volumus, cum tamen nulla fit ad cognoscendum benè & resolute scientia difficilior, propter circumstantiarum innumeras varietates. Nec est aliquis tam excellentis ingenii, nec à puero in hac scientia tam exercitatus, qui non inveniat quid noviter quotidie, quod priùs non ita planè cognoscebat. Sed & necessaria est cognitorum Dei Præceptorum impletio; alioquin deficiunt scrutantes scrutinio, justo Dei judicio hoc permittente. Similiter oportet quòd à passionibus sit alienus qui de moribus judicat.

> I N I.



Tomi III. Pars. I.

R 2

JOAN-

# JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# TRACTATUS ALIUS DE ORATIONE.

De novo editus ex MS. Cod. Vict. 463.

# SUMMARIUM AUCTORIS.

Cujus tamen non omnia capita adimplevit in opere ipso.

Ratio est elevatio mentis in Deum per pium & humilem affectum, qui duplici alà, unà timoris, ex consuetudine humana miseria; alià spei, ex immensa liberalitatis Dei recogitatione.

Oratio si consideretur in ordine ad divinam liberalitatem, cui principaliter innititur, non est limitata ad hunc, vel illum valorem, quin æquè valere possit pro mille, sicut pro uno; quia nec divinæ liberalitatis plusquam sapientiæ ullus est finis.

Oratio si consideretur in seipsà, tunc limitati valoris est, minoris aut majoris, ut à tali vel tali charitate, aut alia virtute procedit major intensive extensive reputatur, & pro multis quantum pro uno nequaquam valere dicenda est.

Oratio si consideretur in ordine ad illum qui orationem immediate format, quantificatur suus valor secundum humana per illum conatum voluntatis, proque ceteris circumstantiis conferentibus ad orationis bonitatem, tia pro multis quantum pro uno nequaquam valere dicenda est.

Domine doce nos orare, Luc. 11. 1. Exquisivit hoc olim unus ex Discipulis Jesu, sicut & nunc à me postulavit tua, Germane, devotio, & quidem religiosè; neque enim alia est ars, qua magis deceat Christianum, prasertim Ecclesiasticum, & maximè Monachum; qua plus insuper utilitatis afferat, & qua ex consequenti debeat studio vigilantiore in notitiam familiarem adduci. Proptereà motus sum scribere de ipsa Orationis conditione, atque sanctitate, sub paucis capitulis, & specifica quadam inquisitione, cùm veritas speculative pracognita, non parum juvat praxim, dirigens eam, atque stabiliens, ne vel erret, vel suctuet.

- 1 Capitulum. De Orationis quidditate.
- 2 De ejus continuitate.
- 3 De utilitate ejus.
- 4 De ejus dignitate.
- 5 De Órationis contemplatione.
- 6 De ejus exauditione, efficacia, 8
- 7 De irruptione cogitationum.
- 8 De vicissitudine consolationum.
- 9 De Oratione pro mortuis.
- 10 De Oratione adjuvante.
- 11 De Orationis varietate seu affectione.
- 12 De Sanctorum interpellatione.

DE

#### QUIDDITATE. ORATIONIS



RATIO est petitio decentium à Deo. Conpendiosissimè quidem ita descripfit Damascenus Orationem. Petitionum verò alia fit solum mentaliter, alia vocaliter, alia signis aliis ostenditur. Mentalis petitio, quandoque versatur in sola portione supe-

riori hominis quæ legibus ejus innititur in phantalmate & in lumine puro intelligentiæ: aut est in inferiori portione, quando defluit usque ad imaginationem. Vocalis petitio exercetur aliquando per voces fignificatione nunc complexas, nunc incomplexas. Complexas, ut Misererere mei Deus; Ps. L. 1. Incomplexas verbales, ut Juva, succurre; nominales, ut Domine, Deus, Rex, misericordia, resugium, & virtus. Fit aliquando petitio per voces non fignificationis, quemadmodum sunt interjectiones significantes mentis conceptum, vel affectum voce incognita, ut heu, va, ô, he, hi, eia, ei mi. Hinc venit illud Proverbium: Satis petit qui se plangit. Denique præter mentales & vocales petitiones, possunt omnia signa extrinconceptum, dici quadam petitiones, quamvis impropriè, ut est sonus, vel motus acris factus per campanulas, aut asserum collisiones ad invicem; ut sunt prætereà gestus hominum varii, per nutus oculorum, aut aliis signis humanis, ita ut sonus organorum, immò & oblatio quælibet in Ecclesia, & mysteria omnia illic facta, dici possunt petitiones, cum ad intentionem eorum, qui aliquid indè cupiunt obtinere, referuntur. Videtur quoque, quòd tam latè pateat Oratio, ficut & petitio. Rursus petitio manet in sola vi cognitiva, aut transit in affectivata, ita ut illic magis fistat, quamquam nunc vicissim, nunc simul occupat vim utramque, quemadmodùm fol aliqua folùm illuminat; aliqua calefacit, vel inflammat; aliqua simul accendit, & illustrat. Similis est de contemplatione distinctio. Porrò petitio dum fit sine affectione præmen Orationis, quemadmodum de contemplatione dictum invenitur, quòd sit arida, nec devota. Hinc arbitror proptereà descriptionem aliam Orationis emanasse, scilicet cùm dicitur: Oratio est elevatio, vel extensio vel conversio mentis in Deum per pium, & humilem affectum, pium quidem ex innitentia ad mifericordiam liberalitatis divinæ, humilem verò ex cogitatione nostræ miseriæ. Atqui mentem sic elevatam, vel extensam, quis non devotam appellabit: qualis enim dabitur ipsius devotionis aptior descriptio, quàm quod sit pius & humilis assectus, Fide, Spe & Charitate subnixus. Alioquin devotio quomodò subsistet, si non innitatur vel Fidei, quod Deius est, & quod est remunerator in se credentium, Hebr. xt. 6. vel Spei de liberalitate ejus, vel Dilectioni de sua bonitate. Ita sit D ut Oratio jam apud dictos Patres, & ipsa devotio mutuò se significent: quin etiam si pergere quisultra volucrit, inveniet puto, contemplationem, inveniet fapientiam, inveniet compunctionem, & analogicos excessus vel extales, cum multis hujulmodi nominibus fignificantibus mentales affectus, pios & humiles, convenire in Orationem, sic ut oporteat consequenter nos addere ad praviam descriptionem, ut complexius rem explicet & dicere; quod Oratio est petitio devota decentium à Deo. Nec arctet nos interpretatio Grammatici velut

Oratio sit solum oris ratio, & non conscientia mentis. immò & signis aliquibus ca quæ mentis sunt significantur, ut dictum est recte.

, Postremò colligimus tot esse petitionum vel Orationum species, quot varietates affectuum piorum & humilium reperimus, quos tamen esse multiplicatos super numerum sciunt, qui conversi ad cor & videntes illic mirabilia in profundo, & facientes operationem in aquis desideriorum multis, dum transcunt in affectum cordis, ubi loquitur Deus ad cor illius qui ductus in solitudinem, tacens levat se supra se, & invenit aquas desideriorum calidas in deserto. Dicamus ultra cum Hugone, petitiones aliquando fieri per explicationem narrativam corum, qua quaruntur obtineri, ut Domine libera animam meam a labiis iniquis & a lingua dolosa. Pf. CXIX. 2. Quandoque subticetur narratio in ipsa petitione, ut cum dicitur Deus in adjutorium meum intende : Domine ad adjuvandum me festina. Ps. LXIX. 2. Quandoque fit narratio fola quæ non explicat, sed tamen infinuat, vel dat intelligi id quod narrantis intentio petere vult: quod provenit, quia reputatur res vel nimis ardua, seca, constituta ad significandum mentis affectum, vel B quam explicite quarere videatur temerarium; vel nimis infima, quae petentem videatur reddere viliorem, aut non satis fidentem. Exemplum primi, dum Maria dixit ad Filium: Vinum non habent, Joan. 11. 3. & Martha de Lazaro mortuo fimilia egit. Exemplum fecundi non ita reperio in Scripturis apud Deum fieri ; sed in seculo Magnatibus fit crebro, & fit etiam, sicut opinor, nonnunquam apud viros perfectos aliquid tale, dùm temporalia, quæ arbitrantur ut stercora, petere volunt à Deo pro se, aut suis. Nonne satis est apud tales dicere Deo: Domine talia desunt nobis, nec addunt ultra, quia nempè petentes si neget Deus, vel annuat; in utrumque promptissimi; secus ubi de petitionibus ad salutem æternam fieri debet petitio. Primum genus petitionis appellat Hugo postulationem, alterum supplicationem, tertium infinuationem. Superius verò dividit in captationem, exactionem, & puram Oratiovia, vel comite, jam non propriè meretur habere no- C nem. Deindè captationem dixit Hugo fieri tribus modis, conformans se in hoc tractatoribus oratoriæ Artis fæcularis, dicentibus, captari benevolentiam Judicis vel ab ipfius, vel à nostra, vel ab adversarii personâ. Addunt quoque explicationes varias, nec inutiles, quas locos, vel materias vocant. Sed qualiter ista ad Orationem, quæ Deo dirigitur, conveniant, cum Deus non mutetur; explicant Doctores fancti, per captationem hujusmodi debere nos tales exhibere, qui digni fimus benevolentia, & commiseratione: hoc autem facimus, si vel piè sentimus de Deo, quem oramus; vel humiliter de nobis, qui fragiles fumus, & ab adversariis miserabiliter oppugnamur. Sie tandem reditipsa res ad duas conditiones, quæ devotæ petitioni tanquam duæ alæ, vel duo pedes aflignantur, dicendo ac diftinguendo devotionem, & conversionem mentis in Deum per pium & humilem affectum. Quid enim ad humiliationem nostram efficaciùs operatur, quam hostiles infultus recogitare potestate illius, cui non est par in terris.

Omnis Scriptura, & generaliter universa creatura præbere habet materiam Orationis, quia poslunt ad alterum duorum omnia trahi vel in laudem Dei, vel in nostram miseriam. Ita proinde in hoc complexo Pater noster qualibet radicatur Oratio, nam pietas in Patre, & in nobis humilitas invenitur. Denique laus Dei, benedictio, honor, gratiarum actio, cum similibus ex parte Dei; querelæ verò, & gemitus, & contritio, cum reliquis ex partenostri, Orationes dici possum: ita liquet quàm late pateat Oratio.

Orationem plus laudis & meriti contingit habere, dùm actu caret orans, passione illecebri afficiente sensualitatem, & hoc si fortiter in ipsa mente, vel voluntate custodire studuerit affectionem liberam, & elicitam, A qua in Deo lætetur cor suum, ut timeat nomen Domini: issud itaque secundum habet in potestate sua, non primum, quamvis habituanda sit sensualitas, & exercenda ut in omnibus consonet faciliùs rationi slens cum slente, gaudens cum gaudente, tanquam dux & notus unanimis, qui dulces simul accipiens cibos illecebrium passionum; ita tamen, ut spiritus orantis susci-

piat eas tanquam adjutrices ancillulas & non in sinum suum collocet tanquam sponsas, amore meretricio complexurus eas.

Petitio propriè neque afficit Orationem, nisi sit rerum decentium, & à Deo. Dicuntur autem decentia vel in respectu ad Deum, quæ videlicet convenit
eum dare, vel in ordine ad id quod nos æquum est
accipere, quemadmodùm Antigonus dixit, Non decere Regem, ut obolum daret, nec pauperi, ut Castrum.
Finis nempè qui selicitas est, determinat ea quæ nos
decet petere à Deo; quia id solùm tale est, quod sini nostro vel proficit ut habeatur, aut saltem non ofsicit: ac proinde nihil quo malè contingit uti, est absolutè petendum à Deo; sed pro quanto salutem nostram promovere habent. Proptereà cardo desideriorum nostrorum omnium, & centrum verum Orationis,
oportet, ut sit ipsa divina voluntas, & voluntas Dei

falus nostra

Oratio ficut non folum in cognitione, fed in affectione versatur, pro eo ut dicatur Oratio esse petitio, non qualiscumque, sed devota: devotio autem cum sit affectio, est attendendum, quot affectionum species: alia est, quæ sequitur actum puræ intelligentiæ, alia sequitur actum voluntatis electum; ultima verò in sensuali cognitione naturaliter radicatur. Affectio prima reddit orationem puram; tertia reddit eam simpliciter devotam, pro eo ut dicatur devotus esse servens, sufficit tamen affectio secunda ex voluntate electa consurgens, quæ cum trustitiis & amaritudinibus nos invitos sensualiter inquietantibus stare potest. Petimus, C & non accipimus, quia nescimus quid petamus, dum obsutura nostræ saluti si concederentur, inquirimus. Itaque exaudiuntur quidam Deo irato. Hinc rectè sensit Socrates, Nihîl petendum esse à Deo, nisi ut bona tribueret. Sicut autem profunt frequenter adversitates, & prosperitas noxia est, sic illæ peti cum patientia, hæc respui potest.

Oratio cum dicatur petitio decentium à Deo, intelligitur, quia ad nullum principaliter, nisi ad Deum dirigenda est Oratio, cui soli potestas & honor & gloria. Nihilominus Orationem dirigimus ad Sanctos tanquam ad eos qui sunt divinitatis participes, ut impetrent, non impleant postulata; hoc tamen & nostra indignitas, & sua Charitas, & Ordo hierarchicus, quo insima reducunturad supremum, per media, expostu-

lant.

Oratio ficut habet multos effectus, variasque species, maximè multiplicitates affectuum, sic concedendum Christum olim orasse, & Sanctos nunc orare, quamquam aliter & aliter, & differenter à nobis, sicut ex modis, & causis orandi, & ceteris circumstantiis recogitans nosse potest. Oratio Sanctorum sicut & ipsius animæ Christi semper est essicationem sicut maxima christi semper est essicationem sur intentionis ultimatam, quâ concludunt apud Deum dicentes, Fiat voluntas ma, Matth. vi. 10, & ita cardo desiderii sui semper impletur: ideoque nulla intercedit passo tristitiæ, nec repugnantia voluntatum. Nihilominùs dici possunt orare multa pro viatoribus, quæ nunquam concedentur, & hoc agunt

vel affectu naturalis compassionis, cui non adversatur charitas, vel ex nescientia divinæ pro tunc ordinationis, aut aliqua tali ratione: non obstante, quòd habet Beatus quilibet quicquid vult, & nihil mali vult, nec ignorantiam habet ullam.

D E

# ORATIONIS

#### CONTINUITATE.

#### CAPUT II.

Ontinuitas Orationis notata in verbo illo Christi, Oportet semper orare & non desicere. Luc. xvIII. 1. non cadit apud viatores sub Præcepto, sic quod actus Orationis secundum suam durationem in esse naturaliter perduret, nec cesset aliquando: alioquin neque dormire, neque aliud agere quispiam fas haberet. Continuitas hæc Orationis accipienda est secundum moralem, seu meritoriam, & non secundum naturalem continuationem. Fit autem hæc continuatio moralis, dùm nihil intervenit apud orantem contrarium Omtioni, quòd reddat cam vitiosam, vel interruptam in fuo esse morali virtuoso: similiter Orationem meritoriam interrumpere potest solum mortale peccatum auferens gratiam, quæ ipsius Orationis meritoriæ colligatio quædam est, & vita moralis, immò gratiosa. Sic verum est, quòd Justus semper orat, nec de-

Continuitàs Orationis in esse tali, ut scilicet est petitio devota decentium à Deo, cessare dici solet, & propriè, dùm nec actualiter, nec habitualiter, nec virtualiter manet intentio, vel attentio, vel orandi voluntas: quomodò dicimus, quòd neque dormiens, neque agens aliquid incompossibile Orationi tunc cessat, seu Orationem interrumpit, quemadmodùm de aliis actibus virtuosis satis probatur. Continuitas Orationis injunctæ sufficienter salvatur in continuatione virtualis, seu habituationis attentionis vel intentionis interioris, juncto actu orandi continuato; quemadmodùm dicimus peregrinationem continuari, licet non semper actu fiat recogitatio de câ, vel de passibus quibus ambulatur. & ita non oportet hie serupulos sibi formare nimis arctos super continuatione facienda in Oratione injuncta, dum tlefuit actualis attentio.

Continuitas Orationis injunctæ tripliciter solet interrumpi, sic ut eam iterari necesse sit: uno modo per cessationem actús orandi dum jussus est: alio modo per intentionem penitus contrariam, ut cum vult homo non orare, vel orantes attendere: tertio modo, dum sciens & ex deliberatione facit aliqua, quæ prorsus incompossibilia sunt attentioni orandi, sicut est cogitatio deliberata & sixa circa impertinentia seu contraria; secus ubi ex subreptione provenit evagatio, quæ dum percipitur non approbatur, sed cohiberi sata-

gitur, etsi planè nequeant coërceri.

Continuitas actualis attentionis in Oratione injuncta falvatur sæpe in aliqua trium attentionum; una est circa verba sine sensu, sicut in laicis: altera circa sensum verborum, non ita curando de verbis ritè proserendis: tertia est circa Deum vel alia ad salutem spectantia: quemadmodùm sit aliquando in devotionibus anagogicis, in jubilis aut suspiriis rapientibus animas ad alia quàm se habeat Orationis actus, sivè sensus:

Continuitas actualis attentionis in Oratione dicenda, vel audienda corporaliter, & ex Præcepto salvatur sæpè sæpiùs in prima attentione, fructuosiùs in secunda, feliciùs in tertia: quæ tres attentiones alternantur frequenter à perfectis, qui per consuetudinem exercitatos habent fenfus, ut velocissime ab una transvolent in alteram: incipientes verò, & proficientes satagere magis oportet, ut intra metas litterae, & sensus ejus, attentionem suam constringant, quod Beatus

Bernardus Super Camica denotavit:

Continuitas moralis in Oratione adversam habet turbam cogitationum & desideriorum proinde sine freno & ordine provenientium, ex quibus frequenter distrahituretiam invita & renitens mens, vel ratio, colligata A' quippè cum sensualitate; erigat se nihilominus assiduè quantum valuerit, & semet expediat pergensiter Orationis, diverberando & abigendo instar Abrahæ rapidas eves, atque istas improbas muscas, & hac manu fortis attentionis, quæ attentio si mille res passa succumbat, sit tamen hoc absque consensu rationis, relevet attentionem, & extendat similiter mille resipsa ratio, addens crebrò signum aliquod sensibile, ut suspirium aliquod pium ad Deum, vel tuntionem pectoris, vel genuflexionem, vel fignaculum Crucis, aut levet oculos in cœlum, unde veniet auxilium sibi, vel tacita secum veniam petens dicat: O Deus esto propitius mihi peccatori, Luc. xvIII. 13. vel Deus in adjutorium meum intende, Pf. LXIX. 2. vol De iniquitatibus meis erue me Domine, Pf. xxxvIII. 9. vel Confirma me in verbis tuis, Pf. cxviii. 28. autaliquid ejusmodi.

ORATIONIS
UTILITATE.

HI.

ribus, ficut pro uno, & pro aliis, ficut pro se vel proximo, ex diversis aspectibus habet dijudicari. Unus aspectus est ad divinam liberalitatem; alter ad humanam necessitatem; alter ad utilitatem inde provenientem; alter ad illius, pro quo sit Oratio, dispositionem; alter ad illius, qui orat, charitatem; alter ad illius, qui postulat, gratiam aliquam spiritualem gratis datam; alter ad superioris actus institutionem; alter ad orantis obligationem, seu delegationem; alter ad Ecclesiæ præmium; alter ad opus operatum, vel pretium; alter ad opus, ut ex quadam necessitate; vel aliena voluntate susceptum.

JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parissensis

S E R M O

# ORATIONE

FACTUSIN

CONCILIO CONSTANTIENSI.

Ad MSS. Codd. Vill. 137. & Colbert. 99.

BSECRO vos tanquam advenas & peregrinos abstintre nos; &co i Per n. 14. Existimate precor verbum hoc obsecrationis saluberrimæ, humilis & piæ, non meum esse verbum; parum enim diaberet ex me ponderis & autoritatis. Accipite potius tanquam ab Ecclesiarum Principe Petro; sicut

verè est enunciatum originaliter 1 Pet. 2. & recitantur in Epistola currentis Dominicæ. Obsecro, &c. Itaque ficut dicit Co-Apostolus Petri Paulus 2 Cor. v. 6. Quamdiu sumus in hoc mundo peregrinamur à Domino. dicentes ex sententia quilibet cum Propheta Ps. cxvIII. 19. Incola ego sum in terra peregrinus & advena. Cujus rationem reddit ibidem Apottolus Heb. XIII. 14. Quoniam non habemus hic manentem civitatem, sed futuram inquirimus Jerusalem illam civitatem quæ ædificatur ut civitas. Et O quam gloriosa dicta sunt de te civitas Dei, &c. Pf. LXXXVI. 2. Quis nos deducet in civitatem hanc munitam. Pf. cvII. II. Quam felix illa civitas! quod à longe olim prospicientes Moyses & Levi, non sine mysteriorum quodam involucro, primogenitis suis imposuerunt nomina Gersan & Gerson, quæ interpretati sonant idem quod advena vel peregrinus. Sint igitur nobis advenis & peregrinis cantabiles obsecro, voce Petri, justificationes Domini in loco peregrinationis nostræ: ad hoc enim factus est iste Conventus stationis saluberrimæ, ut misericordiam & auxilium consequamur. A quo? ab eo qui peregrinantibus duobus Discipulis, & de se colloquentibus; quamvis nondum credentibus se conjunxit, Scripturas aperuit, cor accendit, dans illud intelligi, quod promiserat: Ubi duo vel tres congregati fuerint in nomine meo, ibi in medio sum. Matth. xvIII. 20. Nunquid verè credendum est, quòd Dominus sit in loco iíto? Adest utique, cui millia millium serviunt, & decies centena millia affiftunt ei. Ad quid ita est? Nimirum ut illud proverbium Laberii à Seneca & Macrobio positum: Comes facunduin via pro vehiculo sit, Et quid facundius verbo Dei in excelsis?

Et nobis Viri Patres & Fratres Reverendissimi sapientes atque charissimi, nobis qui per varios casus, per tot discrimina rerum tendimus, non in lacum, sed in cœlum, exorandus est ipse idem Christus, qui nostræ peregrinationis est (dicente Boëtio) Dux, semita, terminus idem, ne peregrinantes nos deserat, sed comitetur, ducat, dirigat & perducat. Consequamur hoc, quæsumus, tuis intercedentibus meritis ô Beatissima Dei Mater & Virgo, quæ puerum Jesum peregrinantem in terra Ægypti cum sidissimo & justo Joseph virgine sponso tuo bajulasti, fovisti, nutristi, custodisti; sic tu nos advenas & peregrinos spiritualibus auxiliis sovere misericorditer obsecrata non Cabnuas, nostræ memor miscriæ, nostræ percgrinationis & angustiæ, nec abhorre peccatores, sine qui-bus nunquam fores tali digna Filio. Quod ut impetremus, adimus cum fiducia Thronum gratiæ tuæ, te falutantes obsecrando & obsecrantes falutando, &

dicentes illud Angelicum. Ave Maria.

Obsecro vos &c. Non erravit prosectò Princeps Ecclesiæ Petrus, dum cunctos homines obsecraturus viscerosissima pietate, magis quàm imperio commonuit, eos advenas esse, & peregrinos. Cur ita? Ne peregrinationem viæ statuerent sibi pro habitatione patriæ; sed ad æterna semet proveherent aliter quàm pecora & pecudes, & aliter quàm dives in Evangelio, qui dicebat: Anima mea habes multa bona reposita in annos plurimos. Luc. XII. 19.

Sed quoniam pro statu naturæ destitutæ nos corporea heu mole pressi & oppressi, non possumus ad cœlum patriam nostram, quam à longè salutamus, suspirantes curvas in terris animas satis crigere, instar Sisiphi sabulosi quam assiduè mola sua dejicit & obruit. Corpus enim, quod corrumpitur, aggravat animam Sap. IX. 15. clausam in tenebris & carcere caco ait Virgilius: Et vinsum in mendicitate & ferro, dicente Propheta Ps. cvi. 10. Hinc est illa Psalmistæ conquestio: Heu mibi quia incolatus meus &c. Ps. cxix. 5. Providit misericors & miserator Dominus Restaurator noster, Dux noster, Via, Veritas & Vita; qua ratione posset mens nostra volatu libero celerem nuncium ad ipsum Patrem nostrum, qui in cœlis est, destinare. Mira

Digitized by Google

prorsus, quid dicam, vel Dei benignitas, vel hominis dignitas, vel Orationis potestas, dicam istorum quodlibet. Ita est credite. Nuncius hic est Oratio, quæ duabus alis subnixa est, Fide, Spe, quæ animata est Charitate, & quæ ornata est, tanquam plumis variis, virtutum multiplicitate. Unde, quid est Oratio, nisi ascensio vel elevatio mentis in Deum, per pium & humilem affectum; quo fit, ut dum oramus nos familiari quadam proximitate Deo colloquimur. A Potest illud philosophicum Boctii carmen sonorum ad id traduci quod asserimus. Sunt etenim penna volucres mihi. Qua celsa conscendant poli, quas sibi cum velox mens induit terras perosa despicit, aeris immensi superat globum, nubesque post tergum videt, quique agili motu calet atheris, transcendit ignis verticem, donec in astrigeras surgat domos. Bene habet igitur. Fecit nobiscum magnifice Deus, dum nobis advenis & peregrinis, in loco horroris & vallæ solitudinis, dedit ta-Iem nuncium, qui necessitates nostras afferret Deo, & opem defideratam impetraret & referret. Obfecro igitur vos Viri Patres & Fratres. Obsecro vos, voce Petri nunc tanquam advenas & peregrinos. Assumatur ab unoquoque nostrum sedulus iste nuncius, Oratio omni quidem tempore, nam oportet semper orare, & non deficere, Luc. xvIII. 1. pæcipuè tamen in hac hora & die, dum ad hoc ipsum factus est Conventussacratissimus, hæc devotissima Processio, hæc sacrosanctæ Synodi peculiaris quædam collectio, tum pro B nostris omnibus incommodis sublevandis, tum specialiter, ut dirigat Deus Legatos hujus Concilii ad Dominum nostrum destinatos, ut venientes redeant cum exultatione portantes responsionis optatæ manipulos. Fiat insuper Oratio, quatenus det Deus suæ vocem virtutis; det mihi evangelizanti verbum virtute multa, impleat os meum, qui per justiones vestras, quibus obniti fas esse non credidi, illudaperuit. Neque enim existimavi, quod ullo modo deesse posset sermo mihi de re saluberrima ad petitionem talem, licet serò valdè nimis impositum locuturo. Assumpscrat onus istud Reverendissimus Pater & Doctor Emericus giganteis humeris suis, sed raucedo vocem abstulit. Conabor Patrem filius icqui, non passibus aquis, ut apud Virgilium est.

Enumeremus ordine lucido & brevi quia nihil est quod texitur ordine longum conditiones & proprietates, quas decet habere nuncius hic nostræ peregrinationis Oratio C devota vel obsecratio. Coërceatur sermo noster infra terminos, & verba præriominatæ Epistolæ Dominicæ currentis; ne per diversa vagetur & diffluat. Sumamus ex ea Oratione proprietates, juxta totidem Considerationes sententiarum ex cadem Epistola. Utamur insuper familiari, grossa, & palpabili similitudine peregrini, magis scholastico, doctrinali, & quotidiano, quàm accurato sermone loquentes. Habet enim satis venustatis ipse sermo divinus, etiam ubi vilibus verborum panniculis operitur; quemadmodùm veritatem dùm de terra orta est, non auro vel sericis, sed panniculis Virgo Mater involvit. Sit igitur Oratio vel obsecratio, quatenus evolet liberius in cœlum, primum agilis & expedita, Abstinete &c. 1 Pet. II. 11. dehine bonis associata. V. 12. Conversationem vestram &c., rursus patiens & benigna, ut in eo quod de volis &c. Sit libera nec serviliter obligata, liberi estore &c. Sit amicabilis & modesta, omnes honorate &c. V. 17. Sit denique humilis & subditi D estote &c. v. 18.

Dicamus igitur prosequentes: quod Oratio sit agilis & expedita tanquam cursor levis, explicans vias suas, & sicut virgula sum: quemadmodum postulabat qui dicebat: Ps. cxl. 2. Dirigatur ad te oratio mea, sicut incensum in conspectu tuo. Hoc autem siet, si obsecranti Petro obediverimus 1 Pet. II. 11. Abstinentes nos à carnalibus desideriis que militant adversus animam. Mala prorsus, duraque militia, pestilens & cruenta desideriorum carnalium. Audi qualium, quia occidunt pigrum, Prov. xx1. 25. quibus subserviunt, otium subversatrix Sodomæ, voluptas esca malorum, vanum gaudium, quod in puncto ad inferna descendit, cibus immoderatus & potus, inter quæ caput Joannis, id est gratiæ, præscinditur. His & similibus prægravatur Oratio, his inviscantur & evelluntur pennæ ejus. Figuram habemus pro nostra consideratione in Abraham, cui jusso peregrinari dictum est: Gen. XII. I. Egredere de terra tua & de cognatione tua, de domo Patris tui, hoc est, terrenis affectibus, de peccati occasionibus, quæ sunt peccati magna cognatio, de domesticis nostræ carnis, & tanquam paternis conversationibus & desideriis. Potuerat nunc & trahi sermo noster per concordantias ex Scriptura ad eruditionem moralem assumptas; sed ecce crebriùs occurrit in ipsa meditatione mea studiositas speculatrix, postulans ut propositiones aliquas doctrinales & scholatticas eliciens intererem, fiat hoc, intelligat studiositas.

#### Consideratio Prima

Efficacior est Oratio, ceteris paribus, quæ spiritualior est, & à carnalibus desideriis remotior: hinc est, quod veri oratores adorant Deum in spiritu & veritate. Orabo spiritu, inquit Apostolus i Cor. xiv. 15. oralo mente, non sicut illi quos increpat Christus ex verbis Isaiæ, Isa. xxix. 13. Populus iste labiis me honorat, cer autem eocum longe est à me &c.

#### Consideratio Secunda.

Efficacior est, ceteris paribus, Theologorum Oratio, qui supra Fidem simplicium clariorem & puriorem habent de divina bonitate cognitionem. Est enim talis Oratio spiritualior, & à phantasmatibus corporeis alienatior. Hæc Oratio conquiritur cum summa difficultate & pascit animam. Nota Antonium de Oratione extatica.

#### Consideratio Tertia.

Efficax est puerorum baptizatorum Oratio, in quibus nondum vigent carnalia desideria, quia per regenerationem sacti sunt filii Dei & placabiles en. Hinc est illud Ps. viii. 3. Ex ore infantum & lastentium &c. . Maxima debetur puero reverentia. Væ væ qui verbis, operibus, aut exemplis, prostituunt hanc puritatem Angelicam.

Sit Oratio bonis associata, sicut subdit Apostolus Petrus I Pet II. 12. Conversationem, inquit, vestram habentes bonam. Impossibile est enim (sicut dicit Hieronymus) multorum preces non exaudiri, proptered dicitur apud Machabæos I Mach. III. 44. factus est conventus, ut orarent. Unde & habitabant Apostoli pariter, dum illos orantes illustravit divinitatis plenitudo. Hinc proptered est illa Christi promissio: Matth. XVIII. 19. Si duo vel tres ex vobis consenserint de omni re super terram, siet eis à patre meo. Colligamus hic tres speculativas doctrinas.

#### Consideratio Prima.

Efficacior est, ceteris paribus, Oratio multitudinis processionaliter & localiter adunatæ, quàm dum loco sunt separati. Ad hujus probationem satis debet esse usus Ecclesiæ.

#### Consideratio Secunda.

Efficacior est Oratio, ceteris paribus, dum sit pro universali bono Ecclesiae, & ad ejus Præceptum, vel Ordinationem, quam dum sit tamummodo pro scipso. Con-

# Consideratio Tertia.

Efficacior est Oratio multitudinis, dum illic præsciti etiam, & peccatores ofant, quam si nulla jun-

geretur talium Oratio."

Sit Oratio patiens & benigna, quemadmodum illatas injurias oportet peregrinum sustinere, ut non A correspondeat cuilibet fatuo, nec litiget: perdat de fuo potius, ut pacem retineat. Sic debet esse Oratio, quod notat Petrus consequenter dum ait 1. Pet. 11. 12. Ut in eo quod detrectant de vobis tanquam de malefactoribus, ex bonis operibus vos considerantes glorificent Deum in die visitationis; quando scilicet dicent: Hi sunt quos habuimus in derisum & in similitudinem improperii. Nos insensati vitam illorum astimabamus însaniam, & finem illorum sine honore: ecce, quomodò computati sunt inter filios Dei, & inter sanctos sors illorum est. Sap. v. 3. & seqq. Colligamus & hanc triplicem speculationem.

### Speculatio Prima.

Efficax est plurimum Oratio illorum, qui diffamationes & detractiones patienter pro veritate, vel justitia suscipiunt. Patuit in David respectu Simei maledici, & de Sara filia Raguelis, de Tobia & similibus. Job pro maledictione inclinavit se, & suscepit B sis. benedictionem.

### Speculatio Secunda.

Efficax est pauperum Oratio, sicut dicit Psalmista Pfal. LXVIII. 34. Exaudivit pauperes Dominus, & vin-Elos suos non despexit. Similis est ratio de his, qui in infirmitatibus suis corporeis gratias agunt Deo, & orant. Quod vidit Apostolus, dum ait 2. Cor. XII. 9. quod Virtus in insirmitate persicitur. Tot ora & linguas Lazarus habebat, quot vulnera.

#### Speculatio Tertia.

Efficax est plurimum Oratio illorum, qui spirituales tentationes sustinent patienter in anima, quæ molestiores aliquando sunt apud volentes benè vivere, Nota de blasphemia. Nota qui insaniunt, quia defunt consolationes expertæ, sed secundum multitudinem

dolorum &c. Pf. xciii. 19.

Sit Otatio libera, nec obligata, vel alligata rebus hujus mundi per vincula cupiditatis. Proptereà subdit Petrus 1. Pet. 11. 16. quasi liberi, libertate scilicet 'tali, quæ lumma ingenuitas est, in qua servitus Christi comprobatur. Est enim altera fallax quædam libertas, omniservitute deterior, quam notat Petrus, cum subdit: ibid. Non quasi velamen habentes malitia libertatem, sed ut servi Dei. Talis est peccator, qui velut onagrum liberum se putat, dum mittitur ire post desideria cordis sui ; in adinventionibus suis pessimis, quasi bos haciviens, sed Nihil est infessions, dicente Augustino, selicitate & impunitate peccantium. O infelix, inquit, de quodam, cus peccare licebat. Sic ex sententia Platonis deducit Boctius. 19 740 54

Sequentur hic tres verifates.  $-\Delta = 300\%$ Prima veritas. Efficacior est, ceteris paribles, Oratio Religiosorum, quibus ex voto, vel Regula, minus peccare licet, quàm aliorum, si in Religionis suæ terminis absque transgressione seipsos coërceant, & vinculis occupationum terrenarum non involvant

pedes affectionum fuarum.

Secunda veritas. Acceptabilis plurimum est Oratio Solitariorum in deserto, ubi, dicente Hieronymo, nescio quid serenius emicat, & liberius mens evohus ad penograndum calestia. Sic omnis Religio quantò fibi sufficientior, & sollicitudinis minus habens; tantò est ad continuationem contemplationis habitior,

licet non femper ad inchoationem.

Tertia veritas. Acceptabilior est Oratio pro seipso, vel pro paucis, quoad satisfactionem faciendam, quàm dum ad fatisfaciendum pro plurimis per susceptionem bonorum temporalium semet orans obligavit. Et hîc esset grandis inquisitio de valore Orationis, diversis aspectibus. Nota de duodecim faciebus

Orationis.

Sit Oratio amicabilis, & modesta, consequenter ad id, quod subditur in Epistola 1. Petr. 11. 17. Omnes honorate; fraternitatem diligite; Deum timete; Regem honorificate. Hinc Joseph peregrinantes fratres commonuit: Genes. xLv. 24. Ne irascamini, inquit, in Ad quod morum conformitas: quia multum proficit, dicitur Exod. xII. 49. Eadem Lex erit indigena & colono qui peregrinatur apud vos. Et ibid. XXIII. 9. Peregrino molestus non eris. Ipsi enim fuistis peregrini in terra Ægypti. Quin etiam necessaria est Orationis modestia, quam generat timor Dei: propterca. 1. Petr. Iv. 12. Nolite, inquit, peregrinari in fervore, qui ad tentationem vobis fit. Zelus absque discretione præcipitat.

Prima Consideratio. Efficacior est, ceteris paribus, Oratio pro inimicis, quanto videtur difficilior, & ex majori Charitate ortum habens, ut Samuelis & Moi-

Secunda Consideratio. Acceptabilior est, ceteris paribus, Oratio pro Regibus, Principibus, & aliis in potestate constitutis, quantum bonum commune excedit particulare. Ideò culpabiles valde funt maledictionem eis imprecantes, quibus est maxime miserandum, quoniam habent homines super capitasua. Augustinus: In nullo mihi reperi iratum Deum &c. . Si vis aptam &c.

Tertia Consideratio. Efficacior est Oratio, quantò verecundior est sub Deo, & casti timoris plus retinens. Bernardus: In veritate comperi nihil ita esse efficax ad gratiam Dei vel inveniend im, vel conservandam, vel recuperandam, quam si semper inveniaris non alta sapere, sed sapere ad sobrictatem. Denique, Beatus vir, qui semper est pavidus. Prov. xxvIII. 14.

Sit Oratio humilis & subdita, juxta quod concluditur in Epistola: 1. Petr. 11. 18. 19. Subditi estote in quam corporales molestia, vel paupertas exterior. Commi timore Dominis, non tantum bonis & modestis, sed etiam dyscolis: hac est enim gratia. Itaque cum divina Lex hoc jubeat: Qui obturat aurem su.m., ne exaudiat hanc Legem, Oracio ejus, secundum Sapientem Prov. xxvIII. 9. est execrabilis. Prætereà obedientium & humilium semper Deo placuit Oratio. Oratio humiliantis se, nubes penetrabit. Eccli. xxxv. 21. Est autem humilitas triplex, in intellectu, in affectu & in effectu. Ex cujus humilitatis carentia, præsertim in intellectu. Lex depravatione in affectu consurgente, proveniunt errores, omnes, & scandala in Ecde la fancta Dei dum scilicet humana præsumpiro non vult captivare omnem intellectum in obsequium Fideis sed quærit ambulare in magnis & mirabilibus supra se. Declarat hoc pulchre Auctor Summæ De vitus & virtutibus; affignans causas errorum circa Fidem, Tractatu De Fide circa finem. Ecce enim 'quòd intellectûs' superba præsumptio dicit aliquando Orationem nil valere! Quare? quia vel tenet-omnia de necessitate absoluta evenire, vel Deum terrena non run. Sape mini dubia, &c. Aut quia sic Deus res administrat, ut cas proprios motus agere sinat, & ita, inquiunt, quid proficit Oratio? Fuerunt tandem alii qui dicerent Orationis non nisi à radiatione cœlesti suscipere virtutem, ut Alkindus de radiis. Fuerunt qui negarent noctibus orandum esse, aut locis sacris plus quam in prophanis. Dixerunt alii, quòd Orationes Ecclesiæ omnes pollutæ sunt per simoniam. 275 Joannis Gersonii de præparatione ad mortem.276

Dixerum alii, ut Begardi, non esse vocaliter orandum, sed mentaliter tantum, in quadam libertate spiritûs, quam dicunt non subjici Præceptis divinis. Sed & errores alios quis omnes dinumeret? propter quod redditur apud Deum inefficax Oratio, quam in Fide fieri debere tradidit Jacobus. Postulet, inquit, in Fide. Jacob. 1.6. Hic late patet materia grandis tàm super sacto Domini nostri Papæ, quam super aliis, quæ pro præsenti jussis, & obediens prætereo. A Tandem sub epilogo concludentes dicamus, quòd adversus omnes infultus adversariæ potestatis, adversùs schismata, errores & scandala spiritualis nequitiæ, adversus denique omnes laqueos, quos in via peregrinationis nostræ abscondunt superbi, efficacissimum remedium est, habere comitem Orationem, Fide & Spe subnixam, & animatam Charitate. Nam Hac est victoria, que vincit mundum, Fides nostra 1. Joan. v. 4. à qua dirigitur Oratio, alacer, fidelis & volucer nuncius noster ad Deum, cui dicebat fidelis Rex Josaphat. 2. Paralip. xx. 12. Cum ignoramus, quid agere debeamus, hoc solum habemus residui, ut oculos nostros ad te divigamus, per Orationem, scilicet, quæ victrix, & Domina naturæ est. Sit igitur nuncius iste (juxta quod prædictum est) agilis & expeditus, bonis associatus, patiens & benignus, liber, & nonserviliter alligatus, amicabilis & modestus, humilis & subditus: hac enim est gratia in Christo Jesu, qui R est Deus benedictus in secula.

Item ab eodem.

DE

#### CORDIS INDURATIONE.

OR durum male habebit in novissimo. Eccli. 111. 27. Durities ista quomodò causetur, & quid est illud Apostoli? Rom. ix. 18. Deus cujus vult miseretur, & quem vult indurat; non est mediocris quæstio. Siquidem Deus neminem deserit, niss priùs deseratur per aversionem ab eo, per peccatum: sed desertione facta cadit homo in profundum, & contemnit. Contemnenti verò Deus non dat gratiam, sed resistit, ac perinde non emollitur cor, nec liquescit ad gratiæ susceptionem. Tandem poena damnationis infligitur, & obduratio confirmatur. Causa igitur obdurationis est voluntas avertens, & hæc initiat; voluntas resistens, & hæc continuat; culpa promerens, & hæc confirmat; Deus gratiam non dans, & hæç non liberat; Deus justè puniens, & hæc ordinat.

#### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisemsis

BREVIS INSTRUCTIO

Quomodò le ad mortem præparet.

Gallice in MS. Viet. 284.

nus tuas, quòdque feceris utilitatem tuam, sumendo de-

2 1 8 5 ( 5 g

jectationem & voluntatem adimplendi illud quod in ca Jam le accingendum est operi, ut fiat quod cognoscis, & judicas faciendum esse; ut scilicet deinceps cogites magis quam priùs ad teipsum solummodo; nunc enim ad sinem tendis: in hoc igitur negotio non deficias; nam periculum & amifsio esset irremediabilis. Judicaretur homo qui vadit ad mortem tanquam stultus, si tune loqueretur in via, & de aliorum inquireret negotiis. Memento sæ-pè tecum historiæ, quam tibi heri scripsi de sancto Antonio, quemadmodùm ei dictum fuit per Angelum: "Antoni cogita de teipso, & relinque Deo ,, aliorum gubernamen: iple enim fatis sapiens est, "ut faciat quod fibi placet. " Talia funt exempla ad hoc innumera, & autoritates; ted ad comprehendendum omnia & dandum in bona charitate confilium, quod in præsentiarum apparet conducibile & quasi necessarium tibi, & ad benè conducendum finem tuum, qui fortiùs insestatur ab inimico quam ætas altera, & subtiliùs est; ut accipias ad te aliquem scientem legere Gallicum & Latinum, qui continuè juxta te sit die noctuque dormiendo & vigilando, bibendo & comedendo ad duos fines. Unus ad legendum fæpenumerò aliquid devotionis, sive sint historiæ sanctorum Patrum, sive aliæ Orationes, aut doctrinæ, in quibus majorem sumas dulcedinem, quam sumpsisti elapso tempore: nunc enim tempus est quo uti debes co, quod præterito tempore cumulaveras. Alius finis cit, ut te hortetur fingulis horis, ubi videretur ei, te velle facere contrarium per societatem, vel alias, ne loquaris de quacunque re mundana, non ampliùs quàm si mortuus esses mundo, & mundus tibi: nam ad perveniendum ad eam perfectionem, fugisti mundum, & elongatus es in solitudine, & quocunque modo usus fueris, vel abusus tempore jam transacto, melius est tardè quàm nunquam, exequi hoc quod dixi. Is ergo, de quo dixi per præceptum tuum & instructionem, semper paratus erit ad dicendum tibi: Domine cogita ad te, cogita finem tuum, ad falutem tuam, ad mortem tuam, vel alium fimilem sermonem, exemplo Imperatoris, & sancti Joannis Eleemosynarii. Scis historias & habes, laus Deo, tecum viros bonos & devotos, qui te in hoc adjuvent, & ad hoc quoque quærant loca scripturarum que tibi, ut ca legas, conducent, & dicant tibi in prandio, vel alibi, similia verba, sicut dixi de ministrante, tuo. Ulterius per parvum meum confilium vale dices euicunque alteri occupationi, & omni extraneat societati, qua te disturbare posset ab co quod dictum est. Et supposito, quòd habeas aliquod tædium, malo quòd dormias, vel nihil opereris, quam te occupes in talibus periculosis verbis, quæ generant pejus in anima, quam sit tædium. Mitto ad te parvum quendam Tractatum, quem jampridem feci ad addiscendum benè mori: poteris enim facere coram te legi & exscribi. Nec tibi displiceat, si tibi tam familiariter scribo, & tanquam te instruendo: 111 enim hanc contulisti mihi audaciam, & amor bonus ad hoc me incitat, quod novit Deus boni amoris. Scribo etiam tibi Gallice. Robertus, & alii legere possint pro te, & tibi, si opus suerit. Deus tibi mam conferat gratiam, & in ea perseverantiam, ENEROSE & Religiose Domine & Pater in omnique tuæ devotæ societati. Oremus pro invicem fest Christo, gratias ago Deo, quòd parva illa ut salvemur. Bonum est pressolari cum silentio salutare scriptura, quam aliàs seceram, pervenit in ma-Dei. Thren. 11.26.

# JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Paristensis

# A

DE

# PARVULIS TRAHENDIS

A D

Ad Codd. MSS. Vict. 694. & duos Navarricos.



NITE parvulos venire ad me & nolite prohibere, talium enim est Regnum Calorum. Matth. xix. 14. Supremus Legislator noster, & Doctor Christus sufficientem præbuit instructionem, tum Doctrinis, tum ope-A ribus & exemplis, ad universalem

Ecclesiæ decursum pro omni statu & gradu regulandum: ita enim recta Fides habet. Et quoniam portio Ecclesiæ non vilis est puerorum & adolescentium cœtus, noluit idem Christus ipsos absque congruis institutionibus prætergredi: quin etiam aliquorum tunc præsentium, & omnium per hoc futurorum, minus benevolam indignationem, vel insipientiam rudem, vel altam, plusquam satis erat, inflatamque sapientiam compescuit corum, qui prohibebant sibi parvulos offerri; comminando offerentibus: Sinite, inquit, par-B peratus, ne ut sic currens incurram. Ubi verò isti vulos venire, &c. Et tanquam ab eo quærerctur cur hoc ita finerent, subjunxit causam præcipuam & divinam dicens. Talium enim est Regnum Calorum. Et Marc. x. 13, 14. sic habet textus. Discipuli autem comminabantur offerentibus; quod cum vidisset, indigne tulit. Et ait illis: Sinite parvulos venire ad me, & ne prohibueritis eos. Sequitur y. 16. Et complexans eos & imponens manus super illos benedicebat eos. Quæverba, si cum suo pondere sententiarum consideremus, ingentem prorsus acerbæ mordacifque invectionis materiam habebimus in cos qui parvulorum salutem, & accessium ad Christum præpediunt. Et ita protecto audire digni erunt, qui tales sunt. Sed absit omnis amaritudo reprehensionis; procul esto omnis substomachatio proterviens: imitemur parvulorum fimplicitatem de parvulis locuturi, nihil hîc contentiosa animositate declamemus. Attendamus potius, quam modesta increpatione in Discipulos usus est Christus, etiam dum indigné ferchat. Sinite, inquit, parvulos venire ad me. Contemperemus denique sermonem pro parvulis, non magnopere pensantes rudia & vulgata bleso ore sermonem cum parvulis dimidiantium; dummodò sic intelligatur illud quod dicere volumus, satis est: cum ad animandum, docendumque parvulos venire ad Christum, tùm ad tollendum viarum scandala, magis quàm ad quempiam fatyrica dicacitatea-Tomi III. Pars I.

criter coarguendum. Sub paucis igitur considerationibus, quatuor numero, ordine lucido distinguatur præsens Opusculum.

Prima Confideratio erit de parvulis, quanta necessitate cum sui & Ecclesiæ utilitate veniant ad Christum. Secunda Confideratio loquitur de scandalizantibus parvulos, dum eos variis modis non sinunt venire ad Christum. Tertia subjungetur de laudabili studio eorum, qui reducunt parvulos ad viam quæ ducit ad Christum. Quarta ponetur apologetica pro baculo meæ defensionis, & simul exhortabitur parvulos per me indignum ad Christum venire. Submitto tamen omnia auctoritati benevolæ Superioris mei in hac par-Et neque sensum proprium, neque prudentiam, neque judicium præponam amicorum meorum spiritualium confilio, ut sit zelus meus hac humilitate temmecum senserint; reliqua omnia quæ homines aut carnales, aut malevoli, aut ad pauca aspicientes enunciaverint contempturus sum leviter, sciens cum Hieronymo, quod Per infamiam & bonam famam pervenitur ad Christum.

#### CONSIDERATIO PRIMA.

De parvulis, quanta necessitate cum sui &, Ecclesia utilitate veniant ad Christum.

BONUM of viro cum portaverit jugum ab adolescentia Jua. Thren. 111. 27. Jugum illud intellige quod Christus asseruit, esse suave, & onus leve. Matth. x1. 30.

Hujus sententiæ veritas fundatur primò in augmento divinæ gratiæ, quæ tribuitur exercentibus se ad eam tanto abundantius, quanto citius, ac diutius hoc egerint. Ubi verò major est gratia in anima, magis est ipsius fotrix, nutrix, conservatrix, atque roboraverba, si opus est balbutire more nutricum & matrum, D trix. Et è regione plerumque sit justo Dei judicio, ut qui gratiam Dei vel neglexerit, vel repulerit, abutens donis Dei, & talentis Summi Patrisfamilias in primo ætatis vigore, dum fas erat; postmodum ad eam veniendi nequaquam recursus habeatur. Sed absque Dei gratia quis salvabitur? Quis subsistet? Quis non potius in præceps, vel in damnum ruet? Si tu in pucritia cum Deum nondum offendisti, nec preme ris fasce peccarorum, nequis (set dicis), ascendere ad virtures; quid fict dum hostis fueris; dum grandis criminum farcina cervicem senectutis curvabit, & perimet? Porrò quis nesciat primitias florentis ætatis; sicut & in plantis, & vineis, & rebus ceteris, accoptiores existere, ac proinde obsequia parvulorum gratiora esse, quam senum debilitatorum, qui non vitia deserunt, sed à vitiis relinquuntur?

Optima quaque dies miseris mortalibus avi, Prima fugit.

ait egregius Poeta.

Consultius est ergo id quod optimum est offerre Deo. quam feces tristis & morbidæ senectutis; quoniam ex ore infantium perficitur laus.

Amplius si consuetudinis virtus attenditur, quæ ab Aristotele vocaturaltera natura; perspicuum erit, nihil mala confuetudine onerolius, amarius, atque deterius, & bona confuetudine nihil facilius, fuavius, diviniusque. Proptereà consentiunt Philosophi omnes & Poëtæ cum Theologis, non parum referre juvenes sic, vel sic assuesieri. Adeo in teneris assuescere multium est, ait. Virgilius. Hinc jubet Tullius optimam formam vivendi eligendam effe, quam jocundam reddet consuetudo. Quod male fers, assuesce, feres, ait Nafo, & Flaccus...

Fingit equum docilem tenera cervice Migister, Ire viam, qua monstrat eques, venaticus ex quo Tempore cervinam pellem latraverit aula, Militat in silvis catulus, nunc adhibe puro Pellore verba puer, nunc te melioribus offer. Quo semel est imbuta recens servabit odorem Testa diu.

Postremò si maximam vim consuetudinis, perversa Leges, & sacrilegæ superstitiones oftendunt, ut Averraes commemorat, similiter & vitiosi mores, prout conqueritur Augustinus, & aliorum plurimi; quis dubitabit assuefactionem in vera Religione & castis moribus, plus habere virtutis, quando adjungitur, & opitulatur, sicut prædiximus, gratiæ divinitùs inspiratæ præpotens auxilium? Quo circà mea crebra mens exhorruit, dum sonabat juvenum subversivus

Angelicus juvenis senibus sathanizat in annis.

Planè non video, quid de fathanizante juvene sperandum sit in senectute, quando perversis inclinationibus accesserit perversior consuetudo, si angelizans juvenis, & vitiis obnitens, in senio sathanizat.

Sed blasphemum hoc proverbium adinvenit errans vulgus, ut reliqua multa. Ad quid ita? ad patrocinium utique perditissimorum, nequissimorumque parvulorum suorum, quorum major incomparabiliter est copia; quatenus non tam eos corrigeret ab errore viarum suarum, quàm non irriderentur à consociis timoratis & bene institutis (qui profecto sunt rara avis in terris) quibus inest verecundia malis obstans conatibus. Et heuita jam est! In parvulis laudatur inverecunda frons, procax vultus, impurum os, & blasphemiis & obscœnitatibus assuetum, lubricitas in oculo, in gestu omnis dissolutio. Sed verè quales ex talibus parvulis prodeant viri, atque senes, præsentit nimium Christiani-tatis quotidiana calamitas. Non fallebatur ergo, sed piam prohibere scandala, impeditur seu contumeliis circumspectissimè considerabat, qui affirmavit, reparationem morum Ecclesiasticorum si quaratur sieri, inchoandum esse à parvulis. Quia enim minus corrupti minusque tenaciter infectisunt, capaciores inveniuntur doctrinarum salubrium; etsi hoc fortassis non satis ad profectum. Istud enim notasse videtur Aristoteles: dicens, eos ineptos Auditores moralis scientiæ; nolens per hoc negare ipsam eis utilem existere, nisi dixerimus eum sibimet contrarium. Parvuli quippe

apti sunt ad accipienda bonorum studiorum exordia, quando nondum falsas opiniones altius imbiberunt, quando nondum radicitus hærent pernitiose adinventiones in sis. Utres funt recenees pro liquióribus optimis. Novellæ prætereà plantationes, quæ sequuntur leviter, quò ducentis manus deflexerit. Omnia hæc secus in senibus plenis dierum malorum, quos citius frangas quam flectas. Si potest (inquit Jeremias XIII. 23.) mutare Æthiops pellem suam, & pardus varietates suas, & vos pareritis benefacere, cum didiceruis malum. Quod si juxta deductionem hanç reparatio Ecclesiæ & ejus cultura initianda esset à parvulis (sicut esset :) ubi, precor, efficaciùs fanctissimum opus excreebitur, quàm in celeberrima Civitate Parisiensi? Ibi sunt enim parvuli, qui per universalem dispergentur Christianitatem. Effe quoque poterunt aliorum Doctores, Instructoresque commodissimi, maxime domesticorum. Ex hac prætereà confideratione consequens est, nullum magis inimicari Ecclefiæ, & præparare omnia Antichristo in demolitionem ejus, quam facto, aut verbis, clam, vel palam obviantem voci Christi dicentis: Sinite parvulos venire ad me, &c. Matth. xix. 14.

# CONSIDERATIO SECUNDA.

De scandelizantibus parvulos, dum variis modis eòs non sinunt venire ad Christum.

OUI scandalizaverit unum de pusillis istis minimis qui in me credunt, expedit ei ut suspendatur mola asinaria in collo ejus, & demergatur in profundum maris. Matth. xvIII. 6. Christus hoc dicit, dubitare nesas est. Nec oportet in hoc verbo uti duntaxat mystico intellectu, transferendo ad pusillos spirituales, quando literaliter etiam potest intelligi de pusillis ætate. Et accipitur forte principalius & prius de cis, tanquam scandalum periculosius longe sit ipsorum, quam aliorum credentium: quoniam (teste Horatio) Talis quilibet est cereus in vitium flecti, & dum semel corruptus est, non aquè leviter ad virtutis formam & characterem reducitur. Proptereà talium scandalo præcavens Satyricus, docuit, quod Muxima debetur puero reverentia, ne scilicet quicquam fiat impudicum, pravum& obscanum in offensionem sua pueritia. Ad hoc redit verbum Christi præmissum: Sinite parvulos venire C ad me, &c. Matth xix. 14. Omnis quippe scandalizans parvulos, suo accessui ad Christum obvius est. Hujus denique justionis utrobique similis serè causa poniturà Christo, parvulorum videlicet dignitas. Nam priùs dictum est; talium esse Regnum calorum. Hic asserit, quoniam Angeli eorum semper vident faciem Patris sui, qui in calis est, Matth xvIII. 10.

Nunc superest enumerare modos scandalorum parvulis obstantium. Est enim scandalum; dictum, vel factum minus rectum, præbens alteri occasionem ruinæ. Omnis ideirco peccare, vel cadere faciens parvulos in via morum gradientes ad Christum, scandalizat eos. Hoc autem dupliciter fit. Nunc opere, nunc sermone. Et utrobique dupliciter, directè vel indirectè. Indirectè quidem scandalizat aliquis, dum non prohibet scandalum, quando sua Auctoritate, vel Officio posset & deberet, quemadmodum negligentia apertis, seu detractionibus occultis, seu damnis, & aliis diaboli mille machinamentis. Utrumque istud scandalum præbuisse visi sunt Discipuli, dum & prohibebant parvulos venire ad Christum, & comminabantur offerentibus. At verò quàm irrationabiliter hoc egerint, & non secundum scientiam, indignatio Christi subsecuta, apertum dat judicium. Quos videns Fesus (inquit Evangelista Marcus x. 14.) indigne tulit. An operis hujus parva tibi videtur indignitas, quæ ad

# 281 De parvulis ad Christum trahendis.

indignationem commovere potuit dignatissimam Jesu mititatem, quæ ipsum benignitatis fontem valuit quasi turbare serenum? Non interim memini literis expressum, quòd factum aliud indignè tulerit Christus, qui ctiam ipía Publicanorum & Peccatorum facinora mansuctè serebat, dum indignabatur salsa Pharisaorum justitia, acclamans; Cur cum Peccatoribus & Publicanis manducaret, Matth. Ix. 11. Vitemus utrumque scandalum Fratres, ne cadat indignatio Christi super nos. A Nam indignatio Principis mors, quantò magis Dei. Scandala quidem operum & verborum quæ palam & directè tenduntur adolescentum pedibus, nemo non intelligit. Sunt enim, qui glorumtur non solum cum malefecerint, & exultant in rebus pessimis, Prov. II. 14. fed diabolica perversitate socios quot possunt facinoribus suis accumulant, quasi scilicet ad nil aliud intendere videantur, quam ne soli pereant, aut ne parùm comitati detrudantur in Infernum. Talem enim Catilinam passa est Romana Respublica, & nune plurimos experitur Ecclesia. Excecavit enim eos militia eorum. Sap. 11. 21. ut à Fide discedant, & ut dati in reprobum sensum, agant ea quæ pridem Apostolus ad Romanos scribens enumeravit, & (quod vix ullus credere poterit) longe deteriora, & abominabiliora. Nec sufficient sue damnatissimæ perditissimæque perditioni extranci & provecti: ipsi nulli proximitati sanguinis, nulli innocentiæ & angelicæ puritatis ætati, B nulli parti sanctissimæ parcunt : quin omnia foedent, omnia commaculent execrandis flagitiis. Tanta est nimirum libidinosæ voluptatis estrenatio, tam sas omne, nesasque confundit suror inflammatus & profundatus vitiorum, ita ut rectè senserit Origenes, qui nihil referre posuit inter dæmoniacum & alium passionibus suis agitatum, nisi quod amplius addo: dæmoniaco enim pœna sola est hæc vexatio, quæ alteri ad culpam detestabilem imputatur. Miremur ergo, si nostra tempestate plus solito Sensus & cogitatio hominis prona sum in malum ab adolescentia, Gen. xvIII. 21. quando cum primaria corruptione naturæ sugunt parvuli quafilac, perfonalem (ut fic loquar) faniem pee-

Adde quod multorum Parentum & Magistrorum cura, vel nulla, vel ultima est de parvulorum suorum moribus, & corum disciplinata custodia. Quid ergo stupendum, si absque ductore positi in via lubrica & tenebrofa (quos Angelus Domini malus prosequitur) cadunt ex facili. Utinam negligere cos solum effet. Ponuntur ante oculos suos talium operum, dictorumque nefandorum exemplaria, immò & picturarum ignominiosarum, & scripturarum lascivarum simulachra, ad quæ aspicientes, quid non nisi praviter operentur? audi Saryricum; Velocius & cuius nos corrumpunt exempla domestica, magnis cum subeant animes authoribus. Prærereà quid aget filius, nisi quod viderit Patrem facientem? Ad quod retorquetur proverbialiter illud Eglogici carminis: Patrem sequitur sua proles. Ita evenit, ut jam desit in multis remedii locus, quia, quæ fuerant vitia, mores fiunt, juxta Senecæ verbum. Nonne, queso, scandala hac tibi esse pessima videntur pro parvulis pracipitandis in via morum? Et væ talibus palam scandalizantibus non jam unum, sed multos ex pufillis Christi, quos non sinunt venire ad Christum. At verò si scandalizantes in obscuro. & in occulto rectos corde, deteriores sint, non mox definio. Isti sunt (ut diximus) qui ponunt scandalum D non immediate & aperte ante pusillorum pedes, sed velut à latere. Nam Ductoribus eorumdem & Instructoribus infidiantur, eos subsannant, & infamant, & calumniantur, quasi non devotione, & religiosa pietate communicent parvulis in doctrina, sed vel curiositate, vel hypocrisi, vel sictione aliqua. Hæc est vulpina, immò diabolica calliditas, quæ ex obliquo insidians, & mordens ut coluber, non finit parvulos venire ad Christum. In qua peste minus est remedii,

quàm in prima, quantò minus expelli potest hostis occultus, quam apertus. Tales compescere debuisset illa Sapientis præceptio, Prov. 111. 27, Noli prohibere benè facere: Si poses & ipse benefac. O quis capiet nobis has vulpes parvulas, qua demoliuntur vineas, Cant. 11.17. & florentem hortum Ecclesiae calcant: subintrant enim & repunt ex occultis, nec illas deprehendes nisi per vestigia. Et quæsunt hæc vestigia? Conculcatio certè florum quorumlibet pulcherrimorum, & evulsio salubrium plantationum, & quòd rarissimus cultor accedit, quin culpetur. Sed quo portento ex hominibus fiunt vulpes, & qua voluptate (dicam potiùs malignitate) ista agunt? Respondetur de nonnullis cos forsan timere se detegi. Alios torquet livor edax, si quod non agunt, siat abaliis; alios Fidei, Religionisque contemptus exagitat, apud quos pietas omnis non nifi fatua quædam & anilis itoliditas judicatur. Reliquos nihil horum, sed sola tepiditas devotionis evomi digna, vexat, & languidos excruciat. Væ væ mundo ab his icandalis! Expedit auctoribus magis mori, quoniam tot animarum percuntium à via Deirei sunt, quot clam, vel palam scandalizant, & perdunt; præfertim dum non finunt parvulos venire ad Christum.

#### CONSIDERATIO TERTIA.

De laudabili studio eorum qui reducunt parvulos ad viam qua ducit ad Christum.

OUI converti fecerit peccatorem ab errore via sue, salvabit animam ejus a morte & operiet multitudinem peccatorum. Jac. v. 20. Ex hoc verbo trahere potuit Gregorius Nullum esse Deo acceptius sacrificium, quam zelum animarum. Quod si tanta sollicitudinis inquietudine, si tot vigiliis & curis immortalibus per media vitæ pericula quærunt homines salvare res vanas jamjam perituras; si colligere satagunt viles terrenarum opum Sarcinulas, quas Apostolus Philip. III. 8. arbitratur ut stercora, & dum hac agunt, laudantur ut industrii, ut diligentes, ut officiosi & utiles Reipublicæ: videte, oro, quanta est vel inertia, vel infidolitas de animarum immortalium falute non curare Christianos; immò qualis est illa imprudentissima perversitas eos inculpare, viisque nuncapertis, nuncoccultis præpedire, qui parvulos ducere fatagunt ad Chri-Itum, ne corruant in barathrum. Si oportunè & importune diebus Festivis & Pro-Festis extrahet aliquis bovem, asinum à fovea & luto, & non prohibetur: qua ratione coarguitur aliquis tanquam importunus & stolidus, si jugi sludio, omnique tempore trahere conetur animas ad Christum, animas infixas in limo profundi, vitiis obrutas, catenatas peccatis, vinctas in mendicitate, & ferro? Quodeumque potest facere manus tua, instanter operare. Eccle. Ix. 10. jubet Salomon. Et rursus: Eccle. xvi. 6. Mane semina semen tuum, vespere ne cesset manus tua: quia nessis quod magis oriatur, hoc aut illud, & si utrumque simul melius erit. Contemnunt amatores reprobi verba quælibet hominum, dum male cupitis fruantur amoribus, & zelator Christi ad levem flatum vocis cujuslibet, velut ad motæ trepidabit arundinis umbram? Spirituales domus Dei, templa & sacraria Spiritus Sancti viventia, civitates Sanctorum, Regna cœlestia, in terris passim fuccenduntur rapacibus & infernalibus flammis omnium vitiorum, & opitulari nostra lentescet inertia? Porrò quantis extollerentur famæ præconiis, & Medicus gratis ingerens operas suas sanandis ægrotis, & Advocatus fine quastu patrocinans, & artifex omnis, suz artis utilitatem nil retribuentibus impertiens? Qualis igitur erit inter Christianos non justitia, sed insania, fi Medicus spontaneus animarum, Advocatus, & artifex falutis earum inculpatur, exfibilatur, prohibetur? Parvuli nominatim tot quotidie pessimis alloquiis urgentur ad malum, & nullus ultrò contradicit. nec virtutum partes agit pro incitamentis ad bonum. Denique parvuli dira fame spiritus excruciati, petunt panem, & nemo crit qui frangat cis, quin etiam ob-Itabitur frangentibus. Non ita docuit Christus, non hæc egit. Nam in congregandis animabus comparavit se gallinæ, qua nullum aliud animal erga sætus A fuos (ut Augustinus ait), magis infirmatur pietate; "demittuntur alæ, plumæque hirtæ fiunt, raucescit "vox querula, obliviscitur ipsa cibi, & incredibili su-" pra vires animolitate pullos tuctur " Et nos, qui Christi sectatores dici volumus, in hoc opere torpescemus, observabimus tempora, mensibus totis quiescemus? Absit. Inveniuntur autem modi plures reponendi parvulos in via ducente ad Christum. Unus est prædicatio publica. Alius admonitio secreta. Alius magistralis disciplinatio. Reliquus & hic Christianæ Religioni proprius est, Confessio. Sentiat alius quid voluerit, ego in simplicitate mea judico, Confessionem (si modò rectè facta fuerit) esse directricem essicacissimam ad Christum: aperiuntur enim per eam morbi peccatorum intimi, si doctè, prudenter, & morosè perscrutatus omnia fuerit Confessor obstetricandi scientiam habens, ad educendum ex anima colucorde; quo manente, nullius unquam parvuli spiritus crescet in Christo, sed jugiter morbidus & languidus, immò penitùs emortuus & sepultus jacebit in sterquilinio peccatorum. Ac proindè nullum opus vitæ, nullum motum ducentem ad Christum produceret ex se, & sanies pro sanguine concresceret, dùm spina peccati confixa maneret in vulnere; quinetiam misera conscientia stimulis mortis introrsùs exagitata oberrans raperetur aliorsum per vias difficiles, & adinventiones desideriorum mortiseras. Addo, quòdalibi nulla potest ficri monitio accommodatior, quàm in Confessione, nulla conferri medicina aptior ægritudinibus vitiorum. Et ubi, quæso, potest adhiberi præservatio cautior pro futuris? At verò fatebitur aliquis ità se habere: sic tamen fatebitur, quòd non nisi semel in Anno, vel ad multum quater, opus istud circà eundem parvulum exerceri congruat. Ad quod novissimè responsum est, dum de diligentia mundanorum sermo habebatur; quamquam non obsistimus isti sententiæ, velut quotidie suadeamus eundem confite-C Utinam vel semel in Anno parvuli complerent unicam, debita integritate, Confessionem. Sed quoniam multi sunt, & tempus illud Paschæ brevissimum est, ut non vacet Curatis, & specialiter Pomitentiariis, inquirere sufficienter ad fundum de omnibus, expedit, ut quilibet parvulorum (immò necesse est) semel recenseat cum prudenti Confessore totum vitæ suæ decursum, non in transitu, neque strangulato ore, sed diutine, & perfecte.

Resultat exhinc triplex persectio. In pueritia siquidem multi seducti plus quam diabolica rabie multa faciunt, vel patiuntur enormia, nefandaque, qualia vel loqui nesciunt, vel non audent, nisi præmoniti & interrogati, de quibus tunc edocentur; ita tamen ne mala nescita malè doceantur, nisi forsitan cum detestatione vehementissima, si itares inciderit, & sunditùs expurgantur. Secundò sciunt pro futuro, quæ D & qualiter confiteri tenentur: instruuntur quoque nil in Confessione mentiri, vel celare deinceps. Tertiò quietantur suaviùs in conscientia, dùm ad præterita delicta postmodùm in grandæviori ætate verecundiùs confitendi vident se non astrictos, & quòd de potestate & discretione Confessoris nulla postmodùm sciupulofitas exoritur, nec ad Superiorem remittuntur. Nemo parvulos hos fructus esse judicabit, qui cognoverit, quanta est vis tyrannica pudoris in quibusdam, & plus in feminis, quando præsertim horrida, ipsoque etiam cogitatu abominabilia facta, miseram animam

constupraverunt usque ad verticem, simul cum corpore. Quisquis hæc scire potuerit, fatebitur, opinor, ferè non minus esse, si tales aperiant os ad Contessionem integram, quam si naturaliter muto reparetur vox ad loquendum. Dicet aliquis mihi, vel alteri operas suas circa parvulorum monitiones & Confessiones impendenti: Stulto labore consumeris, Exod. xvIII. 18. Cur ita? Quia nimirum vel fingunt, vel mentiuntur, vel mox recidivant ad vomitum. Sed respondemus primò ad ultimum: quia grandævis etiam; ut Præsbyteris, quotidianus est reditus ad peccatum, nec propter hoc definunt confiteri. Nunquid sentinam navis exhauriens ideireò deserit opus, quia redit tantundem aquæ quantum expulerit? Pugnamus contra vitia (ait Seneca) non ut vincamus, sed ne vincant. Si quotidie manus fordidantur, non minus abluimus illas; quia etsi redeant sordes, non ea tenacitate cohærescunt. Porrò mentiri nonnunquam, aut celare se parvulos non ignoro, in ipfo præfertim aggressu Confessionis. Utinam nec adultis hoc adesset vitium, sed pedetentim extorquetur veritas cum bonis monitionibus, cum interrogationibus artificiosis, sedulisque: & si non tunc vel subitò, siet hoc inposterum, dum invaluerit timor Dei, & eorum carnes confixerit. Quod si quosdam despexerit Deus, ita ut cos corribrum tortuosum, & ad ejiciendum virus pestilens à B gere possit nemo, prout Sapiens loquitur Eccle. VII. 14. nihilominus plures emendantur; & fivel fic fola anima in Mente, vel Anno falvatur, non perdita est occupatio, Charitas operiet multitudinem peccatorum. Jac. v. 20.

Quisquis igitur memor est delictorum juventutis suæ & aliorum plurimorum, ficuti mihi confcius fum, effervent ad opus hoc quod tegit peccata, & tegendo remittit; convertat impium ab errore viæ suæ, & liberet animam ejus à morte. Vos præcipuè Rectores & Præceptores parvulorum disciplinam erga cossedulam conservate: hoc enim bona fide & pia, fraternaque devotione non quasi jubens, aut de vobis aliter sentiens commoneo: ipsos quoque, non dico non prohibete venire ad Christum, sed ducite.

Et quoniam nullum animal faciliùs, quam parvuli à parvulis, mutua contagione læditur, vestrum sit studium, circunspectione vigili prospicere, quis ex numero discipulorum vestrorum prave, sædèque sit infectus. Unica prava pecus inficit omne pecus. Et unius adolescentis sordidi mores, plures ex consortio sanos inquinant. Cum perverso perverteris, denuntiat Propheta Ps. xvII. 27. Et de quibusdam ait: Ps. cv. 35. Commixti sunt inter gentes & didicerunt opera eorum &c.

Quod si furta etiam modica opum temporalium, dùm sentiretis fieri, cauta inquisitione & sollicitudine prohiberetis, vel corripiendo, vel ejiciendo culpabiles: attendite, quòd furtum aliud nullum damnofius, nullumque execrabilius sacrilegium, quàm tollere pretiosas parvulorum animas, quam Templum Domini sanctum (quod ipsi sunt) perversis seductionibus violare, sedare, demoliri, subvertere. Quamobrem vitiosos, etsi non omnes ejicere potestis (semper enim bonis mali commixti sunt) illos saltem notate, qui nefanda pernicie palam nocent ccteris. Sed dicetis: tales nulli funt, nullos invenimus. Utinam nulli, utinam vel solum pauci. At vereor, ne aliter compertum habeatis, si diligentiæ vestræ oculos ad hanc rem studueritis aperire. Et certè fieri poterit, ut unius publica correctio plurimos deinceps à peccandi libertate compescat; & taliter peccandi, qualiter nec apertè nominare pudor sinit. Discedent fortassis ab illius regimine qui hoc egerit nonnulli, dicentes; quoniam durus est hic homo. Sed sperandum est tum in divina providentia, tùm in bona fama ejus inde secuta, quòd alii meliores & numero plures subintrabunt: nihil enim virtute amabilius, nihil quod magis alliciat ad sui confortium. Dénique monitos omnes volumus, cautos esse, ne quibuslibet improperare valeat parvulorum aliquis verbum Prophetæ. In via hac qua ambulabam absconderunt superbi laqueum mihi. Et rursus: Inxta iter scandalum posuerunt mihi, Psal. CXXXIX. 6.7. Quo pacto sic? impediendo scilicet eorum aliquem, vel adjutores suos, ne verbum compleatur Domini quo ait. Sinite parvulos venire ad me &c.

pauca de singulis. Dicunt, & verum est, magnam esse disparitatem morum debitorum mihi ad mores parvulorum. Nihilominus si prodesse voluero, ut meos mores suis contemperem, & ad sublevandum jacentes, altiorem me deprimam necesse est.

#### CONSIDERATIO QUARTA.

De Apologetica pro baculo mea defensionis, & simul exhortabitur parvulos per me indignum venire ad Christum.

SI occupatus fuerit homo in aliquo deliclo, vos, qui spiritales estis, hujusmodi instruite in spiritu lonitatis, considerans teipsum, ne & tu tenteris. Gal. VI. I. Expertissimus morum erat qui dixit : Ars artium est regimen animarum. Quamquam nihil ita sine arte nostri temporis homines & Sacerdotes attentare præsumunt, & cæci cæcos ducunt. Ideò si ruina multiplex immineat, quis admirabitur? Adeò jam indignum videtur apud multos, si quis ex Theologie aut famatus in litteris, vel Ecclesiastica dignitate præditus, ad hoc se opus inclinaverit, præsertim circà B parvulos, quod mihi (quia in talibus esle putor momenti alicujus) in fabulam & improperium cesserit. Et sanè mihi videntur Discipuli Domini adhuc tunc cœlestium parum capaces, hac insipientia laborasse, prohibentes parvulos offerri Christo, reputantes videlicet indignum esse, si tantus Magister, & Doctor corum Christus huic himilitati subjaceret. Convincit autem ipsos sic sentientes, tâm exemplum Christi, quàm verbum præmissum Apostoli; in quo vult aliorum Instructores esse spirituales, & spiritu lenitatis præditos, & considerantes seipsos, ne tententur. Tales verò, quam rari sint, cogitare stupor est. Da mihi aliquem, & dicam, quod spiritualis est, qui spiritualiter omnia dijudicet, qui didicerit ex eis quæ passus est, compati; qui quærat, non quæ sua sunt, sed quæ Jesu Christi, quem totum repleverit charitas, humilitas, & pietas, ut nullum in eo locum vanitas & cupiditas inveniat, cujus conversatio in cœlis sit, qui tanquam unus ex Angelis Dei, nec C benedictione, nec maledictione moveatur, exemplo corum, neque ex ministerio occupationis sua inferioris superna deserat, nec sordes contrahat pestiferas: alioquin, quid sibi proderit si universum mundum lucretur, & anima sua detrimentum patiatur? Luc. 1x. 27. non audiens jubentem. Eccli. xxx. 24. Miserere anima tua placens Des. Talis denique, qui nullus stimuletur, aut alliciatur formis corporum; sed abstractus in sublimi arce rationis, in sola animarum perspicaci qualitate versetur. Quamdiù enim ista tibi deerunt, & repentè vel fuspicionibus inquietaberis, vel minis terreberis, vel gloria turgesces, aut contractus eris infamia, carnalis es, non spiritualis, necdum satis idoneus, qui alios instruas in spiritu lanitatis. Quo fit, ut ad hoc res redeat, ut inculpari potius de temeritate, quam de nimia humiliatione debuerim, dum officio spiritualium virorum memet immiliceo, volens parvulos instruere przeoccupatos in peccatis, D. tatis; sed m nominem venevolum in minimum volens parvulos instruere przeoccupatos in peccatis, D. tissimum & verum Dei sequacem Ambrosium! Non societ. Sed quid agam? Sentiunt aliter quidam ex hominibus ctiam benevolis. Comminantur vel mihi, vel parvulis, ne accedant ad me, & hoc alia multiplici ratione, signanter quadruplici id arbitrantur rede facere. Allegant quippe disparitatem morum mihi cum parvulis. Allegant Officii dignitatem occupandam ad majora. Dehinc causantur loci & temporis importunitatem. Postremò metuunt rei insuetudinem ab semulis calumniabilem. At verò tractemus

Non benè conveniunt nec eadem sede morantur Majestas & amor.

Attamen sicubi deest amor, quid proderit instructio, dum nec libenter audient, nec dictis credent, nec imperatis obedient? Quare majestatem oportet omnem exuere, & pro parvulis parvulum se facere, seclusis tamen vitiis, & projecta longe omnis impudicitiæ nota. Adde quod naturam esse contumacem, testatur Seneca; magis ducitur quam trahitur. Habet prætereà hoc proprium generola indoles, quòd & irrationabiles & bestiae & aves docent, ut blanditiis quam terroribus magis capiatur, deflectaturque. Denique parvuli verecundishmi quo pacto tegerent peccata sua turpia apud cum, quem vel odirent, vel timerent; apud eum rursus, qui non prius eis persua-sus fisset se eis sidum esse, benevolum, secretum & amicum? Hoc autem persuaderi nequibit, si non modeste arriserit ridentibus, congratuletur ludentibus, collaudet studia eorum bona, si non vitet acerbitatem & convitia in increpatione fua, cum omni lenitate & mansuetudine; ita ut non odisse cos, sed fraternaliter dilexisse sentiatur.

Proptereà tollens condescensionem affabilem, & comicam à viro cum parvulis; ut efficaciam suz confessionis & commotionis evacuet, consequens est. Persuasum sanè habeo sic egisse olim Apostolum: alioquin, quomodò factus fuisset omnia ad omnes me Christum lucrifaceres, Philip. III. 8. si parvulos excipias, ad quos non factus sit parvulus? Qua authoritate prætereà mandasset Patribus de filiis humanê tractandis, neque provocandis ad iracundiam, ne pusillo animo fierent, Coloss III. 21. si parvulorum velut indigna horruisset consortia? Sed quid argumentis nitimur, cum hoc ipium ab Apostolo expressium sit? I Thess. II.7. Facti sumus, inquit, parvuli in medio vestrum, tanquam nutrix soveat silvos suos: Ponderemus iterum, obsecro, qua ratione jubet Apostolus Gal. vi. 1. instruere præoccupatos in delicto aliquo in spiritu lenitatis. Et videamus si hoc non priùs egerit, & docuerit Legislator noster Christus. Cum enim proclamans invitasset: Matth. 11. 28. Venite ad me omnes, qui laboratis, & onerati estis; subjunxit prore ad hæc necessaria: \$.29. Dis ite à me, quia mitis sum & humilis corde. Plura in vetustis Patrum Historiis ad hanc rem traduci possent testimonia; in quibus nihil ita efficax ad correctionem, emendationemque multorum repertum est, quemadmodum est lenitas: nihil enim hominum melius est facilitate & clemensia, ait Comicus. Nonne Joannes ille, divinorum conscius & Scriptor secretorum, latronis & homicidæ perditiflimi manum osculatus est, ut eum lucrare-Quis egregium Doctorem Augustinum tanquam sydus aliquod benevolum acquisivit Ecclesiæ? Ambrosius. Qua virtute? utique benevolentia & mititate. Copi, inquit, Augustinus Lib.v. Confess. de codem, Caps amare hominem, non ut Dollorem veridixit Augustino tune peltiferis opinionibus inflato. Recede à me, peccator es, hæreticus es, blasphemus es. Quanto minus hæc, & fimilia de parvulis fidelibus ad eum concurrentibus irâ fervescens vo-

Porrò si recogitemus, quòd nihil erat in operibus Christi vacuum & sententiarum majestate carens; judicabimus ipsum non mediocrem rem intendisse, dum vocabat parvulos ad fe, cohibens Discipulos charisfimos prohibentes cos: dehine eos accedentes, amplexebatur, imponens eis manus & benedicebat eos: Marc. x. 14. Et ô piissime Jesu, quis ultra post teverecundabitur esse humilis ad parvulos? Quis tumescens, & elatus de sua vel magnitudine, vel scientia parvitatem deinceps parvulorum, ignorantiam, vel imbecillitatem audebit aspernari; quando tu, qui es Deus benedictus in secula. Rom. IX. V. In quo sunt omnes thesauri sapientia & scientia Dei absconditi, Coloss. II. 3. usque ad castissimos parvulorum amplexus beata A tertia est calumnia, quaedam respondimus-in priori brachia mansuetus inclinas, atque circumligas? Procul ergo, procul ex hinc omnis elatio, seorsum sit indignabunda quælibet parvulorum effugatio: vincitur hoc infigni exemplo Christi nostri humanitas illa humilis in Socrate à Philosophis collaudata, qui non erubescebat post curas publicas laxare animum ludendo cum parvulis, arundine etiam cruribus supposità. O si vidissent eum Catones censorii nostræ ætatis, quali eum cachinno derisissent? quamquam non ita laxamus ad parvulos colludendi licentiam, ut non abhorrendam proclamemus omnem in gestu, aut verbo, vel tactu petulantiam, aut impudicitiam. Rursus alia ratio est humiliationis sua in obsequio Dei, sicut David saltans ante Arcam totis viribus & nudatus, & vilis in oculis suis celebratur: alia ratio, dùm

quæritur sola mentis recreatio.

Prima semper optima est, & vix excessium recipit, nec video ubi aliter locum habeat congruentiorem B illud Ecclesiasticum III. 2. etiam à Tullio in Libro de Officiis approbatum: Quanto major es, humilia te in omnibus. Hinc Christus, statuto parvulo coram Discipulis, quibus hanc humilitatis normam verbo & exemplo inculcare volebat: Matt. xxIII. 11. Qui major est inter vos, erit sient minor. Et rursus in loco quem tractamus; Marc. x. 15. Quisquis non receperit regnum Dei velut parvalus, non intrabit illud. Ecce coram Deo, quia non mentior, plures audivià triennio confitentes parvulos, & quosdam corum grandiusculos, qui fatebantur se nunquam peccata sua fuisse dicturos alteri non sic eis condescendenti & diligenter interroganti, instante etiam mortis articulo, quantumlibet damnari debuissent. Agnosce ergo, quid essicaciæ lateat in ipfa condescensione benigna, & quid operetur interrogationum admonitionumque discretio cauta, & sedulitas artificiosa, magis verò in his Dei tereà novi viros expertos, qui jam multis annis Confessionum auditores fuerant, protestantes, se vix aut nunquam reperisse aliquem certis infectum vitiis, qui prius illa cuiquam alteri detexisset; nec id adhuc secissent, nisi magna circunspectionis & lenitatis spiritualis arte caepissent eos, & pia quadam fraude utiliter circunvenissent. Qua super re quædam alia scripfisse me memini, & ad vitiorum cognitionem præcipuè talium, nuper unus editus cst in Gallico Tractatulus. Expediamus nos breviùs in reliquis tribus calumniis: nam quod allegatur dignitus Officii mei, aut ctiam gradus Magistralis, jam satisfactum arbi-

Quod autem superadditur, meam occupationem in majoribus esse debere: nescio prorsus, si quidquam majus esse potest, in quo parvitas mea proficere valeat, quam, Deo dante virtutem, a faucibus canis infernalis, & ab ipsis gehennæ portis animas eripere, & tales parvulorum animas quasi plantare, aut rigare quor, præsertim in studio, ut eis det incrementum .Christus. Sed asserunt, me in Prædicationibus publicis ista magnificentiùs operaturum. Id quidem fortè pomposius, sed meo judicio non efficacius, neque fructuosiùs. Confundit pridem ipse Christus superbiam nothram, quænon vult, nisimultos habeat Anditores, os fuum aperire sapientiæ; quando cum nuliercula Samaritana & fola diutumo fermone confabu-

latus est. Nullopactò tamen abnegaverim ea me irrationabiliter dimiffurum effe, quæ necessitatis sunt in Officio Cacellariatûs, dum illi indignus deservio, pro quantalibet utilitate secutura in aliis. Sed ubi cessat necessitas (ut plerumque cessat) quis occupationem meam tam falubrem inculpabit, quando me tunc fore vel ludentem, vel otiantem coarguere prefumeret nemo?

Ampliùs de loci, & temporis importunitate, quæ confideratione; quanquam locus aptior, & ab omni suspicione remotior esse non possit, quam publicus in Ecclesia. Hoc evitat proverbialem illam notam: Qui

male agit, odit lucem. Joan. III. 20.
Fit quoque justio Christi, ut luceant opera vostra bona coram hominibus, Matth. v. 16. & sit lucerna ejus posita super candelabrum. Quod si scandalizantur aliqui, interpretantes hoc ad pompam, vel inanem jactantiam, gloriunculam, hypocrifim, vel papelardiam, vel aliud hujusmodi; viderint quid dicant. Profectò scandalum tale est acceptum & non datum; Pharifæorum, non pufillorum, ac proinde contemnendum: quoniam neque actus, neque locus præfeit ex se aliquam spiritualis ruinæ occasionem. Porrò nil mirandum, si radius boni operis, qui sanis gratissimus est, sit lippis, lividis, aut inflatis oculis odiosus, molestusque. Christi bonus odor simus, acclamat Apostolus 2. Cor. 11. 15. 16. Sed quid subjungitur? Aluis quidem odor mortis in mortem; aliis autem odor vitain vi-Ceterum quisquis attenderit, quam multa est messis dominica & operarii pauci (de operariis loquor idoncis, nam alii innumeri funt & fruges consumere nati, ait Horatius videbit quod nullus dies, nulla hora, nullus locus, ab hac operatione feeludi deberet. Postremò, pro quarta calumnia, non inficior, rem per me aggressam apud prædecessores meos suisse insolitam. Comicum me solatur proverbium: Suus cuique mos est. Si non liceret cuiquam aliquid præclaræ novitatis arripere, malè iret Respublica; immò jam non irct, sed liberius corrueret. Neque tamen est istud negotium prorsus infolens, vel extraordinarium, si de licentia, & mandato Episcopi Diœcesani, qui est Dominus metlis sue, quidam deputentur ad messem hanc, nunc hoc, nunc illo modo colendam. Sed etsi licentiam hanc quæsierim, tutatur me illa Christi senvirtus invocata, sperata, propitiaque. Quosdam præ- C tentia: Rogate dominum messis, ut mittat operarios in messem suam. Matth. ix. 38. Itidem Isaias vi. 8. protegit, qui petenti; quem mittam, & quis ibit nobis? dixit : Ecce, ego sum, mitte me. Nihil est enim in actis meis quidquam, velirregulare, velillegitimum; quia Superiorum potestas accessit, & quia nullos parvulorum audire præfumpfi, ficut nec facere propono absque Præceptorum, sub quibus informantur, notitia. Denique non parva cura Scholarum & Scholarium Parisiis commissa est, saltem in multis, Cancellario Ecclesia Parisiensis, tùm jure Officii, tùm de Mandato Apostolico. Quid verò curam hanc magis decere potett, quàm religiosa bonorum morum disciplina? Sed repetentes amici quod dictum elt., Calumniabuntur (inquiunt) adversarii novitatem istam vel de curiositate, vel de sictione, vel de infructuositate, vel de nimia levitate, aut aliquod hujusmodi. Hæc non mihi nova lunt: o amici charifimi! Omnia dudum præcogitavi, & mecum ipse peregi. Nam qualis unquam fuit actio hominis cogniti, quæ vel reprehentiopartem non indignam horti Ecclesiastici, parvulos lo- p ne, vel sinistra, aut stulta interpretatione caruerit? Obsecro tamen per illam, quam expectamus salutem, & obtestor coram pavendo Tribunali justi Judicis Dci; quoniam nemo novit que sunt hominis, nisispiritus baminis, qui in ipsoest. 1. Cor. 11. 11. quatenus juxta regulam Christi, in hac re à fructibus meis me cognoscant. Et si quid in doctrina, vel operatione, falluming impudicum in nefariumie deprehenderine; non refugio; judicer tunc lupus rapax in vestimento

#### De parvulis ad Christum trahendis. 289

ovium Si autem fructus operis boni cernuntur extrinsecus, non damnetur, postulo, arbor intentionis de malitia intrinfecus; alioquin peccatum incurritur temerariæ dijudicationis fraternæ, & scandalum ponitur parvulis, quorum adventus per hoc ad Christum nonnunquam impeditur. Portabit quisquis talis crit onus suum inposterum, ego liberatus extitero. Et animadvertant, precor, observatores mei, quantum fiduciæ gerat animus meus in hac causa sibi benè conicius, quando ipsos etiam tot parvulos (quorum conditio est, nihil facilè celare) testes habeo, & invoco. Sed hæc hactenùs ad alios. Nunc ad parvulos conversus eos (Sapientiæ verbis confidens) exhortabor, ut Si quis parvulus est, veniat ad me. Prov. IX.4. nihil trepidet, nihil exhorreat. Audiat, quisquis ille erit, bona saltem quædam monita ex ore meo: si id ipsum arrogo mihi, jure meo id possum, non in me, sed in Domino. Inducam ad bonum, si potero, nominatim inter cetera ad recogitandum omnes Annos suos in amaritudine animæ suæ & ad scopandum spiritum suum, scopa linguæ propriæ: ad hoc tamen, vel aliud, nullum cogam invitum. Porrò nihil de tacendis inquiram, neque persuadebo, immò prohibebo sociorum, vel aliorum secreta prodere. Nullus insuper suspectam habeat fidem meam in observando, tam signo, quàm verbo, figillum Confessionis integrum. Scio, quantum privilegiatum est. Vellem ut confessi tanta se & me discretione celarent, neque per quosdam in-B duccrentur ad oppositum, curiositate prava, fatuaque. Sed extimescet aliquis Poenitentiæ austeritatem. Vanè hoc, quia nullam non ultrò sustinendam impono. Malo enim exemplo Guilliclmi Parifiensis cum parva pœnitentia voluntariè complenda mittere homines ad Purgatorium, quam cum invita non facienda præcipitare in Infernum. Quisquis aderit peccatorum suorum, quamquam gravissimorum conscius, dicat cum David nil omittens: Peccavi. Mox subjungam: Peccarum

tuum transtulit à te Deus. 2 Reg. XII. 13. Non ultimum in Pœnitentia punctum habuisse crediderim, si persecto ore abominata est iniquitas, hoc est, ad vomitum Confessionis deducta. Alius fortassis æstimabit me eum osurum, vel spreturum posteà, cujus scelera cognovero. Certè nihil magis; amabo eum potiùs ut filium in Christo charissimum, ut eum prætereà quem timere Deum, & bonum purgatumque totum commiserit, ut ea proderet mentis vulnera indecora, quæ charissimis sortè parentibus requaquam ostendisset. Et ita sentio in corde meo (scit veritas) quam dulciùs afficior atque mansuetiùs ad illos, quos è magnis & gravibus criminum periculis erutos esse conspicio, quàm ad alios minus sauciatos. Nullas denique vindicationis, aut odii reliquias unquam in animo residere permiserim pro Confessione cujuscunque delicti, etiam si propria mors Parentum delictum illud Scio tamen quòd non potest à confessis omnis repente pudor abjici: sed hoc neque necesse, neque utile est; vincet tandem illum pudorem ratio, & ista interim confusio ad non mediocrem poenæ dimissionem proficiet. Conqueretur alius & dicet: Frigidus fum & indevotus, quid mihi prodest Consessio? Et sanè esto ita sit, tantò diligentius accedere convenit ad ignirum eloqu ium Dei vehementer. hunc ignem, calesces plus satis. Video se pamultos D frigidos in initio, qui etiam colloquium tale super actibus suis vel horrent, vel rident, & discedunt ca-lentes, consolati & ubertim flentes. Obtigit mihi crebris talis mutatio. Olim quoque circà forores germanas, dum eas ad coelibatum perpetuum inducerem, tale aliquid carnale patiebar : purbabat nonnunquam me & rationes meas omnes tumultus vulgaris confuetudinis; insolitum mihi proponebatur id quod a-gere moliebatur mea devotio. Fluctuabam & nutabam / & penè querebam dissolvere sanctitatem propo-

Tomi III. Pars I.

siti, ac retrò pedem slectere. Quoùsque tandem, Deo propitio, convertebam oculos à terra in cœlum, à morte hac ad vitam, à mortalitate ad æternitatem, & considerabam in ipsa rationis arce, & Fidei lumine, quoniam Vanitas vanitatum & omnia vanitas. Eccles. 1. 2. sic respirabam, solidabar, sirmabarque. Quò magis hortandi sunt omnes, ut hoc modo, non populari rumore, vel consuetudinis errore; sed puræ veritatis consideratione id quod justum est & religiose sactum dijudicent; nec quid animus in præsenti sentiat; sed

290

quid sentire debeat, attendant.

Ceterum folitus sum, nec tacebo, confessos mihi specialiter instituere ad quatuor observanda. quoad crimina, præ ceteris detestor in eis os mendaciis & perjuriis, detractionibusque deditum. Manus quoque violentas, & rapaces. Tactus denique libidinosos, maximè monstruosos, damnatosque Legibus. Primum observandum est, ut summopere sibi caveant, ne deinceps sint occasio ruinie, & damnationis aliorum: quoniam istud est proprium dæmonis officium. Benè jussum est. Si non caste, tamen cauté, hoc est, secrete, & solitarie, sine læsione, vel scandalo cujuscunque. Secundum est, ut seductos olim ab eis, aut suos in malum complices studeant, quantum discretè potuerint, ad emendationem reducere, immò & alios pro eis; quatenùs & ipsi, qui priùs dæmonum, nunc per hoc Angelorum fungantur officiis. Tertium est, ut si peccaverint de cetero (prout est humana fragilitas i femper tamen adhibeant tempore & loco ipsum Confessionis antidotum, quam nihil esse valituram obtestor iterum & iterum, si non sucrit integra, & fufficienter explicans, atque dinumerans cognita confitentis peccata, cum circunstantis, maxime eis, quæ peccati speciem mutant. Quartum est, indico nempe singulis non obligatorie, sed exhortatoriè sæpius, ut teneant facilem quandam observationem, pro omni tempore vitæ suæ, tam pro rememoratione & quadam satisfactione peccatorum integrè fimul confessorum, quam pro cautela aliqua futurorum. Utor verò communiter hoc modo, ut dicant singulis diebus bis Pater noster, & Ave Maria, semel de manè, & semel de serò, cum totidem prostrationibus ad terram, si & ubi commodè fieri potucrit. Rarò autem muto in hoc, pro magnitudine, & varietate criminum, diversitatem hujusmodi observationum; factum scivero; ut eum subindè, qui mez sidei se ità c quoniam vix istud sieret, & in aliis pœnitentiis secretioribus potest scrupulosiùs varietas talis tradi. Quod si in hoc innocentes cum nocentibus exæquem, non conquerantur innocentes, quia non minus obligati funt, qui ne similes essent nocentibus, ipse prohibuit, manu tenuitque. Hanc verò quadruplicem institutionem pro parvulis metro ludens comprehendi, ut cas altiori mente reponant.

> Non opere, am verbis alios corruperis unquam. Sit satis ipsa tibi perditio propria. Si quos perdideris monitis, actifue nefandis. Discrete ad rectum mox revocare stude. Non pudor obsistat, tua quin Confessio plene. Crimina scita notet, vel nocet illa tibi. Tu de confessis grains, in ne recidives. Signo aliquo facili, jugiter esto memor.

Ad extremum: Usque quo parvuli diligitis infantiam? Prov. 1. 22. Ut quid diligitis vanitatem, & queritis mendacium? Ps. 1v. 3. Venite fidenter, nullæ viarum inlidize, inullus latet anguis in herba. Communicabimus mutud bona spiritualia, quia tempo-nalia vestra nulla requiro. Ego vobis doctrinam, vas mihi orationem impendetis, immò orabimus pro invicem ut salvemur. Sic Angelos nostros vicissm latificabimus, in quorum solemnitate hac scribo. Sic forte; nec jam forte, sed certa spe misericordiam inveniemus apud Patrem nostrum, dum obe-

# 291 Joannis Gersonii. Adversus lascivas imagin. 292

diemus voci suæ in accessu nostro ad eum, ego provocando, vos exequendo. Nec deerunt pii gratiæ & devotionis amplexus in præsenti miseria consolatorii, postmodum gloriæ consummatæ perpetua unitas subsequetur. Ad quam nos omnes qui spiritu parvuli esse debemus, invitat ipse Jesus spirituali collocutione & affatu jugiter inspirans, & dicens: Sinite parvalos venire ad me, Marc. x. 14.

# JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# EXPOSTULATIO

A D

#### POTESTATES PUBLICAS

Adversus corruptionem juventutis

PER

# LASCIVAS IMAGINES, B

ALIA HUJUSMODI.

De novo edita ex MS. Cod. Viet. 463.

MONITUM.

Istius Scripti hactenus inediti mentionem facit Cancellarius noster in subjecto Libro De Innocentia puerili: qui in hujus defensionem conscriptus est.

Poteltati Civili publicæ, tàm Ecclesiasticæ quam sæculari, zelator unus Christianus Religionis, Salutem, & ea quæ suz à Deo datæ Potestati in Christi gloriam, & morum honestatem, pro falvandis animabus, pia sedulitate dirigere.

TRADIDERUNT politizantes Philosophi præcipuam semper in omni Republica debere sollicitudinem adhiberi circa pulchram & aptam constitutionem puerorum, & assuefactionem corum ad virtutes. Hinc dictum est ab Aristotele: quòd Non parum refert, juvenem sic., velsic assuefacere, cum consuetudo sit alianatura. & Nihil assuetudino majus sit, ait Naso. Proptercà Bonum dixit esse Jeremias, Viro si portaverit jugum ab adolescentia sua, Thren. HI. 27. cum ex adverso dicat Propheticus sermo ex Persona dus varietates suas, sic poterit benefacere cum didicerit malum, Jerem: xiii. 23. Talia sunt absque numero, quæ consuctudinem & laudant bonam, & detestantur malam: hac præsertim apud puerum qui mollis, & tener est, ac cereus in vitium flectis, inde tanquams speculum novum inficiatury aut cera mollis desormes pur, aut plantula recens torta fiar, die puerorum coci pus, & animus existentia, dum turpes & fadds retund exteriorum imagines per sensus hauriunti, dum pionis de profundiores & vadiçaciores fimulachrorum salinni

vel phantasmatum obscamiorum in imaginativa virtute receptarunt, quadam necessitate jam tolcrant; itaut velint nolint, versentur, & obversentur, & impleant animos eorum illusionibus, & infaniis falsis etiam senes, etiam ad virtutis viam contendentes. Væ qui sic infecerunt, sic scandalizaverunt unum ex pufillis istis. Sed væ & væ millesics, si hoc ipsum fa-A cere aliquando ausa visa fuerit Parentum, vel Superiorum auctoritas reverenda, degenerans in damnandam lenitatem, immò nefandam impietatem. Nam velociùs, & citiùs nos corrumpunt exempla domestica, sicut ait Satyricus, assignans rationem: Magnis, inquit, cum subeant animos auctoribus; nam & mores trahuntur à convictu, quemadmodùm Alexander Domitor Orbis, carere non potuit vitiis Leonidis Pædagogi sui, quibus adhuc puerulus fuerat infectus.

Qua consideratione permoti, quæ in longiora trahi posset, & videntes quotidie, proh dolor! fædisfimas corruptiones apud pucrulos & adolescentiores, nunc in imaginibus pudendis & nudis, quæ etiam venales exponuntur, in ipsis Templis, & diebus facris, tanquam idola Beelphegor, quibus parvuli Christia-norum heu nesas horridum! initiati sunt per impias Matres, aut ancillas lubricas, & delire arridentibus perditissimis Patribus; nunc in cantilenis & gestibus & habitibus obscænissimis, etiam apud Ecclesias aliquando & diebus, & locis facratissimis; nunc in aliis multis abominandis, quæ nedum scribere, sed cogitare turpissimum est; ipsas enim Sodomam & Gomorram exuperant: postulamus in Domino & per Infantiam Domini nostri Jesu Christi, quam pertulit, ut emundaret nos ab omnibus falsis simulacris & idolis, obsecramus per tremendam insuper divini Judicii Sententiam; per si quid denique decori Christianitatis, immò totius Reipublicæ conservationi compatiendum est (per talia quippe labefactatur ab ira Dei desuper & deorsum omnis Politia Suprema) supplicamus & obtestamur apud te, ô Potestas publica, tâm Ecclesiastica, quam sæcularis, quatenus gladium tuæ Jurisdictionis extendas dirigentem per clientes tuos, & Edicta publica ad amputationem tam multiplicis & teterminæ confusionis. Jam ei neque Prædicationes publicæ, neque admonitiones secretæ, seu fraternales quidquam possunt, irridentur potius & in canticum ac fabulam convertuntur. Ita virtutum aspectus nihil aget, nisi pœnarum metus adsit, ut oderint peccare mali formidine pœnæ: nam qualia furta, quales rapinæ, quæ domorum materialium incendia, quæ suffocationes peregrinantium, quæ falsationes monetarum debent armata Legum severitate vigilantiùs coerceri, quàmantedictorum probrosorum exemplorum facinora. Dicemus de blasphemiis, juramentorum multiplicitate super numerum, etiam velut in hono-rem blasphemantium versis; de sortilegiis insuper, & de aflociationibus erroneis, sub joci specie, inter epulas & vina; & aliis multis, in quæ pridem Constitutiones adversus ista traditæ, scriptæque sunt. Nihil adjiciendum superest, nisi quòd sua eis executio tribuatur, alioquin Leges optimus edidisse, quid prodest? nisi fortasse ad irrisionem majorem, impudentioremque contemptum.

Denique testes erunt; testes super te Gælum & Tera, Potestas omnis publica, coram Deo Judice sum-Domini, se potest Athiops mutare pellem suam, & par-D mo, qui injuste proditur, sub te Christiana Respublica; si dissimulantur; si negliguntur in tanta labefactatione sua. Tenent humeris, si non valeas irrumpere virture, iniquitates horrendæ, & citò veniet qui Potentibus potentia tormenta absque ulla evalionis spe sentibecompellat, quod ne contingat, viriliter age & benevale Domine Salutari nostro, quod piè com-moneris accipiens. e courses in situat milit propos batter id qued ..

e de moliebateur men devotio. Electrobam & no te M. A. Opfine querebant dillets ore landitutem prop se Town III. Par L.

# Reprehensio Scripti de Innocentia puerili. que, quòd puer biennis, aut triennis sit in statu inno-centiæ. Hæc est hæresis Pelagii, quam asserens per-

# 📨 JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

### RESPONSIO

AD SCRIPTA

Cujusdam errantis.

DE

# INNOCENTIA

UERIL

Ad MSS. Codd. Viet. 137.

Defendit iste Tractatus quod dixerat in pracedente: de picturis lascivis pueris non exhibendis, & de Libris impudicis ab ils non legendis.

ALIA de me scribis, Vir Erudite & Frater in B Christi charitate Dilectissime, qualia mihi nequaquàm usurpo: neque enim me tali dignor honore; horreo potius hanc laudem, dum inter nugas, immò (parce Frater vera dicenti) inter insanias falsas memorata miscetur. Fit nihilominùs, ut vel in mediis occupationibus tibi rescribere non differat tùm zelus meus redamare debens atque morem gerere tibi, qui me diligere, non dico simulas (seorsum à te hæc fictio) sed verè demonstras; tùm prætereà spes, qua confido, te ei fidem non denegaturum, quem tantoperò commendaveris; tùm denique professio mea debens erroribus & vitiis quantum valet obniti, quæ jam effecit ut sub involucro quodam nuper ediderim Gallico sermone, quantum dici cursus tulit, Orationem non contra insanum amatorem; sed adversus scripta verba, & picturas, ad illicitos amores amariores morte sollicitantes, stimulantes, & urgentes. Porro neque repetiturus sum, neque in Latinum versurus eloquium, ea qua ibidem disputata legisti. Illic peroratum satis arbitror, scripta verba, & picturas provo- C dici possit illud pueris decantatum: catrices libidinos lascivia penitus execrandas esse, & à Republica Christianæ Religionis exulandas: & hoc quidem apud omnem intellectum, qui & Catholica Fide illustratus est, & nequaquam vitiosa passione corruptus; Apud illos verò qualis Oratio persuadere sperabitur, qui suaderi nolunt, quibus suus error placet, quos excæcavit malitia eorum, qui dati sunt in reprobum sensum, qui avertunt oculos suos ne videant in finem, qui denique illud severissimum maledictionis genus incurrunt, ut mala consuetudine delectentur, ut blandiatur mentiaturque iniquitas fibi. Inter quales te numerare nec debeo, Frater Charissime, & ut nunquam debiturus fum supplex oro.

Proposui autem decerpere aliqua eorum, quæ scriptum tuum hesterno sero monstratum corrigenda, delendaque continet. Quid dico aliqua? cum fere omnia (tecum loquor Frater) fint in hoc, vel in illo culpanda. Proptereà feriptum illud mox ut ipium rece- D cere, ex quibus ratio tam obicœno illotoque iermoperis, si quid in me est consilii, flamma rapax absumet, aut laceratum minutatim perget in oblivionem sempiternam. In primis tamen te tuosque similes admonitos velim, ne sapientiorum actorum ignorantiam habere vos concludat tanta hujus actoris, vix inter mediocres numerandi, tanquam hyperpobilica admiratio, quem multi superant, quantum Delphinis Balena Britannica major, & quantum inter virgulta cupressi. Tu verò tibi nunc attende, quale præcipitium paraverit attentata tractatio materiæ Theologicæ. Dicis ita-Tomi III. Pars, I.

tinaciter, hæreticus est censendus. Ea insuper multa quæ ad dissolutionem indissolubilis rationis agitasti, plus & plus te circumligant nodis ejusdem hæresis, exemplo avium laqueatorum, viscove suo se volutantium: adeò anxium, noxiumque est obniti veritati! Legatur non ego; sed Augustinus in De Nupriis & Concupiscentia, præsertim in secundo Libro; videbitur quod dico. Putasti tamen, ut arbitror, quod putare non debueras, puerum ideò esse in statu innocentiæ, vel quia ignorans est, vel peccati actualis nondum reus: sed originalem corruptelam morbidæ concupiscentiæ advertere mens tua debuerat, quæ ab ea ut omnes pessundantur. Dicis id quod te scripsisse miror, si non pudet & pænitet te. Amator, inquis, infanus solus benè judicat de hujusmodi vitiosa, immò furiosa passione. Alienus verò ab ea (qualem me esse tu dicis, non ego dico) eam non nisi in speculo & ænigmaterecognoscit; quasi videlicet oporteat omnes qui de vitiis recté incorruptèque judicaturi sunt, ut eisdem priùs vitiis corrumpantur. Longè aliter est. Nullus de vitiosis operibus fert judicium perversius, quàm ipsi talium sebrili ægritudine, aut lætali morbo corrupti, & qui abominaviles facti sunt in studiis suis. Pf. xIII. 1. Exemplum, à sensualite suppetunt multa, Male verum examinat omnis corruptus Judex, inquit Flaccus. Sed quod addis, membra secreta mulierum sanctificata olim ex more suisse, nescio qualis te Biblia docuerit, nisi fortè tu aliam à nostra te penes habueris. Aut si non movet te, seducitque illud Lucæ: 11.23. Omne masculinum adaperiens vulvam, Sanctum Domino vocabitur. Quid, oro, Sanclum Domino vocabitur? Si files. Respondeo; primogenitus. Ceterum actor tuus, & penè Deus tuus, plurima bona, inquis, scripsit, plurima valde suprà communem Doctorum omnium intelligentiam, quorum lectio non nisi decies repetita cognoscitur. Quid si etiam mala plurima nimis, & multò plus plurima commiscuit bonis istis contraria? Quidreliquum est dicere, nisi cum more insani amatoris insaniisse, variasse, discordasse, & juxta Terentianum verbum, voluisse cum ratione insanire. Proptereà opus illud Chaos informe rectè nominatur, & Babylonica confusio, & brodium quoddam Alemanicum, & Protheus in omnes se formas mutans: tale demum, cui

Convenit nulli qui secum dissidet ipse.

Sanè quod de Theologis introducitur, quos labi refers in amorem quandoque infanum, quemadmodùm mihi ipsi comminaris, à quo malo me avertat non Cupido falsus, sed verus dilectionis Deus. Istud positum mihi visum est magis ad diffamationem Theologorum, qu'am pertinenter ad rem; & ut fortassis sub umbra culpæ majoris in Theologis, isti sua crimina vel folarentur, vel absconderent, vel probarent: nam si Tullius cum virum eloquentem describeret, dixit, esse eum virum bonum dicendi peritum; multo ampliùs cùm Theologum nomino, virum debeo intelligere bonum, facris Literis eruditum. Age rursus si tuus actor non ex affectione inhoneste locutus est, da rationem, quis eum impulerit ea introdune loqueretur. Ampliùs verò culpatur actor tuus, non quòd introduxerit naturam de Deo loquentem; sed quòd taliter loquentem de his mysteriis, quæ sola ross velatio gratuita & supernaturalis ministrarunt. Et quia me in Opusculi mei impugnatione cum insigni semina miscuisti, quæro, si virilis illa semina, cui tuus sermo dirigitur, quamquam ita consuso ordine, ut nunc ab ea ad eloquentiam Theologicam, nunc è converso raptim migret; si illa, inquam, virago arguit erroneum hoc pro proverbio positum? Melius est de-cipere

cipere quam desipi : nunquid non roctè redarguit. Ostendit evasionis tuze tam anxia & ficta meditatio, quòd magno rationis aculeo urgebat te mulier, quando ad hoc confugisti, ut diceres in hac parte Librum additione subdola deturpatum, quòd qua ratione scire potucris, nec dicis, nec video. Illud subinde hæc mulier prudenter attulit, quòdad lecturam actoris tui erubescerent Reginæ, erubescerent ingenin benè moderata, ingenuoque pudore prædita, quale tuum esse etiam scriptura tua (velis, nolis) ostendunt: nihil enim ibi obsceenum loqui potuit bona indoles tua. Nullum quippe consequens est, cas personas taliter agentes, se proptereà de criminibus suspectas oftendere, immo verò si erubescunt, magis salva res est;

ut Terentianus sermo dicit. Non attingam omnia, aliquin linea ferè quælibet eliminanda occurreret; ut cum dicis, non esse naturalem appetitum hominis conjungi matrimonialiter folum virum cum muliere unica, & folam cum unico: hoc enim & falsum est, & uni ex dictis tuis inconsorum, dum genium naturæ Deum defendis; quia, inquis, de fola matrimoniali copula loquebatur. Similiter quale est illud, quòd turpitudinem actoris hac pictura celare putaveris, quod malum docuit ut cotheriacam de veneno confecerit. Omnia quippe talia frivola funt. Illud quoque parum Catholice allegatum est, dixisse quosdam, Cantica Canticorum ob laudem Filiæ Pharaonis edita: nam qui dixit irreligiosè mentitus est. Illud verò magis subdolum videtur, dùm contendendo vis inducere recursum ad Librum esse saciendum. Non habet Liber, inquis, per omnia, sicut sonat ejus impugnatio. Nolo contra niti, malo dare victas manus, malo fuccumbere, quam tam improba contagiosaque lectio repetatur. Porrò finis scripti tui notat, illos curvasse genua coram Baal, à quibus Liber iste spretus viluit. Dicam libere quod sentio, ista introductio vel depravat sententiam, & vitiosa est, vel tanquam scandalosa, injurio a & falsa, hæresimque sapiens in Fide & moribus radenda est. Denique si seriò dictum est. Tu nunquam præconiis tuis tantundem extollere parvitatem meam potueris, quantum vituperas, dum confingit tua fortè libertas mecum loquendi, ca me coripline, qua scripsi, quatenus homines, quos scimus niti in vetitum, flamma major exureret, animaretque ad lecturam Libri hujus repetendam, quasi videlicet professionem meam commutaverim in mendacium, & sit Officium meum sicte agere in doctrina morum, & mihi ipsi, more actoristui, immò Christianæ Religioni dissidere, corde insuper & corde loqui. Moriar priusquam ista unquam fictione palliatus inveniar: vide potius ne actorem tuum iste dolus infecerit. Dùm enim amoris carnalis inducit vituperia, cujus laudes sæpiùs extollit, quidni secundum tuam notitiam, faciles ad illum animos proniores reddere studuerit? Quid de protestatione illa actoris tui loquar, quam pro velamine quodam suæ sæditati superinducere conatus est? Nihil, inquit, iple de meo posui. Se ergo recitatorem, non actorem profitetur. Quamobrem nolite, vos admiratores sui, laudem ei tribucre si benè dixit; ficut non vult maledicta fua in probrum ejus, prætereà tanto contra nos odio excandelcere, neque tam ampullosis verbis buccisque tumentibus in nos declamare, si Liber iste pro sua parte culpatur; non enim personas, sed scripta (quisquis illa confecerit) infamamus, nisi fortè ministrator potionis toxicatæ, etiam ab alio compositæ, non inde culpa carere judicandus æstimatur. Quale est iterum, Deus optime, protestari unum, & codem contextu protestationisuæ obvium iri. Istud certè non est excusare se, sed taliter agere, ut dicatur: ex ore sno te judico, serve nequam. Matth. xix, 22.

Tandem verò ego te nunquam, ô Christiana Curia, animo læsi, noque verbo. Tu non omnia potes delicta corrigere, fateor. Alioquin quid divinæ justitiæ in futuro servaretur? Sufficit in multis redargutio per Leges, & Edicta communia, sicut contrà simoniam, furta, homicida, adulteria; ita contra hanc contagiofillimam malè loquendi, vel scribendi licentiam, præsertim ubi publicus accusator invenitur nullus. Nihilominus habitatores ruos Ecclesiasticos multos, ego neque Libris multis Ovidii, neque super magicis figmentis, neque nominatim super hoc Libro, & aliis confervatis in multorum perniciem excufare propono. Illos excuso, quos officium nullum ad dammandum constringebat, & qui pro sua parte verbo, rel scripto generaliter, aut specialiter (ut ego nunc & multi pridein talia) reprobarunt. Neque prætereundum censeo, quod scribunt Acquis Apostolorum, Ad. XIX. 19. omnes conversos noviter ad Fidem, qui fuerant curiosa sectati, combussisse Libros suos valoris denariorum quinquaginta millium. Ecce coram Deo, quia non mentior. Et si quid in me est, cui sidem dare dignum ducis, affirmo, si solus esset Liberactoris tui mihi proprius, valens mille libras & amplius, ego priùs darem cum flammis rapacibus exurendum, gnitum vitaretur, quòd prætereà unus tibi notus phiquam venderem taliter publicandum. Vide quantum locaptus, remedium sibi ex hoc melleo toxico, velut Bafficiar, immò verò non afficiar, ipsum relegere, non quidem ex ignorantia, ficut tu reputas, quamquam in me multa sit, sed pro mea & aliorum conscientia... Itaque memini, me pridem gustasse jam ab adolescentia fontes illos omnes, aut serè omnes, à quibus actoris tui dicta, velut rivuli quidam traducti prodicrunt; Boëtium, Ovidium, Terentium, Juvenalem, Alanum, & de Sancto Amore, Abelardum cum suo Helarde, Marcianum Capellam, & si qui sunt alii. Scito prætereà, quod codicillum unum, cujus titulus est; Itinerarium mentis in Deum, à Domino Bonaventura conscriptum quem uno die perlegi) ego toti Libro tuo, immò & decem talibus in profunditate scientiæ opponere non dubitaverim. Et eum ad intelligendum hunc librum nos adeò brutos & hebetes esse dijudicas: Attamen pro hac commonitione tua, ut relegam & fic intelligam, ego vicem reddo. Lege Frater, & iterum relege quartum Librum De Doctrina Christiana. Ille enim aliquantò plùs affert difficultatis, quàm Liber tuus in vulgari. Animadvertes crede mihi) non esse factam injuriam tyrannicam eloquentiæ, fi cam Theologiæ fociaverimus. Pudebit te forsan audaciæ allegandi ca, quæ non plenè perspexeris. Augustinus planè tibi reclamat, tum expressissimis verbis idem quarto De Dostrina Christiana: in ipso operis vestibulo, tùm factis operum suorum tantis eloquentiæ viribus elaboratorum; quamquam temperata modestia locutus sum, si adverteris, dum eloquentiam Theologicam mediocri sermone loquentem esse introduxi, curiositatem quasi mihi jamjam opponendam vigilanter excludens. Postremò cessent joci Frater optime, & melioris causæ patrocinio dignissime. Taceat interim libido vel vincendi, vel garriendi: veniamus ad rem seriam religiosamque. Assero tibi; si scirem Germanum meum composuisse talem Librum, atque publicasse, poenitere autem super hoc præmonitus & animadversus sufficienter, finaliter recusasse; ego non versa iri, si quædam arguenda transtulerit. Nolite D plus pro eo in hac impœnitentia mortuo, quam pro damnato preces offerrem Domino nostro Jesu Christo. In quo benè vale, tradens te deinceps salubrioribus, castioribusque studiis, neque dans occasionem scandali simplicibus. Et si quid asperius dictum fortassis offenderit, da veniam meze fidei multum de te przesumenti, quia multum diligenti. Denique totum tum veritatis Catholicae zelo, tum desiderio ad salutem tuam deputatum habe. Et oremus pro invicem ut falvemur.

JOÁN-

# 297 Tractatus contra Romantium de Rosa. 298

### JOANNIS GERSONII

Dostoris & Cancellarii Parifiensis

TRACTATUS,

CONTRA

# ROMANTIUM de ROSA,

Qui ad illicitam Venerem & libidinosam amorem utriusque status homines quodam Libello excitabat.

Gallice in MS. Codd. Vict. 286.

ATUTINO quodam tempore paulò antequam evigilasset igneum meum cor, mihi visum est volare pennis & aliis diversarum cogitationum de loco uno ad alium, ad Curiam ufque sanctæ Christianitatis; talem quidem, qualis esse solet. Illic erat Justitia Canonica & legalis, Throno æquitatis insidens, sustentata hàc Misericordia, illàc verò Veritate. Justitia manu sua dextra sceptrum B tenebat remunerationis, levâ verò scindentem gladium punitionis. Oculos habebat vivos, honorabiles, & matutina stella, immò verò sole ipso splendidiores. Pulchra erat ejus societas; ex uno enim latere sapientissimum suum erat Consilium, & in circuitu universa nobilis sua Societas, militia & omnium virtutum Baronatus, quæ filiæ sunt propriæ Dei & liberæ voluntatis, ut funt Charitas, Fortitudo, Temperantia, Humilitas, & aliæ in magno numero. Caput Confilii, & veluti miles, subtile erat Ingenium, firma societate Domini Rationi sapienti junctum. Secretarii ejus erant Prudentia & Scientia. Fides bona Christiani, & Sapientia divina, atque cœlestis de stricto, seu secreto crant Consilio. In auxilium earum erant Memoria, Providentia, bonus Sensus, & alii complures. Eloquentia Theologica, quæ mediocris & temperati erat sermonis, se Curiæ gerebat Patronum, five Advocatum. Causarum Promotor Conscientia nominabitur; nihil enim est, quin ipse sciat, & deferat.

Cum sic delectarer, magna quidem admiratione, omnem pulchrum ordinem Curiæ istius Christianitatis & Justitiæ jus tribuentis contemplando: vidi (ut mihi videbatur) Conscientiam exurgere, quæ ex officio suo Curiæ causas promovet, cum jure, quòd se Magistrum gerebat Requestarum. Conscientia in manu sua, & in sinu suo multas habebat supplicationes. Inter alias erat quædam, cujus singula memoriæ teneo verba, quæ continebat miserandam querimoniam pulcherrimæ & purissimæ Castitatis. Quæ quidem Castitas nunquam dicere voluit, aut cogitare aliquam turpitudinem, nec immunditiam.

Justitiæ legali, locum Dei in terra tenenti, & universæ Curiæ suæ religiosæ, devotæ & Christianissimæ supplicat humiliter, & conqueritur Castitatis legitima vestra subdita, ut remedium ponatur, & brevis provisio de intolerabilibus foresactis, quæ mihi intulit, necdùm inferre cessat, quidam fatuus, Amator appel-D lari volens. Et hi sunt Articuli.

#### Articulus Primas.

Fatuus hic Amator omnem adhibet constum, ut me de terra expellat, quæ innocens sum, & bonas meas custodes, quæ sunt Verecundia, Pudor & Damnum, quod quidem Damnum bonus est janitor, quæ nec auderent nec dignarentur concedere unicum quinec auderent nec dignarentur concedere unicum quinec

dem turpe osculum, aut dissolutum aspectum, aut attrahentem risum, seu verbum leve. Et hoc facit per maledictam quandam vetulam diabolo pejorem, quæ docet, monstrat, & adhortatur, qualiter juveniles virgines omnes corpus earum vendere debent citò, & charè, absque pavore, & sine verecundia: nec magni pendant fallere, aut pejerare, modò semper aliquod inde assequantur. Nec curant, aut damnum aliquod judicant, si festinent se citò prosternere, intereà dùm pulchræ sunt, omni turpitudini, & carnalitatis immunditiæ, sive Ecclesiasticis, sive laicis, sive Presbyteris, absque ullo discrimine.

#### Articulus Secundus.

Reprobare vult Matrimonium fine ulla exceptione, per contemptum quendam suspiciosum, odiosum, & litigiosum, tam per seipsum stultum amatorem, quàm per aliqua adversariorum meorum. Et potiùs consulit, ut quisquam se suspendat, submergat, aut peccata faciat, quæ nominari non debent, quàm se Matrimonio jungat. Et vilipendit omnes mulieres, nullam excipiendo, ut eas reddat odiosas viris omnibus, eo quidem pacto, ne velint capere eas in sidem Matrimonii.

#### Articulus Tertius.

Vilipendit homines juvenes, qui se dedunt Religioni. Ideò dicit semper eos tendere, ut eorum exuant naturam, & hoc in meum est præjudicium, specialiter enim dedicata sum Religioni.

#### Articulus Quartus.

Jacit undique ignem ardentiorem, & magis fœtidum, quàm fit ignis græcus, & fulphureus. Jacit, inquam, ignem luxurioforum verborum, immundorum & prohibitorum, interdùm nomen Veneris, Cupidinis aut Genii, sæpiùs proprio suo nomine, per quod ardent, & comburuntur pulchræ meæ domus & habitationes, sacrata templa mea humanarum animarum, & turpissimè dejicior.

#### Articulus Quintus.

Infamat Dominam Rationem, bonam meam Magiflram, imponendo ei talem rabiem, & turpe vituperium, quòd lòqui confulat nudè, illotè & turpiter, juxta libidinem, fine verecundia, de omnibus rebus, quantumcumque abominabilibus, aut erubescendis, ut dicantur, aut fiant, & inter personas quidem admodùm dislolutas, & mihi adversas, heu! Si mihi utique parcere non vellet, quidnam mali contra eum egit Ratio? Attamen ita est. Prosectò prælium movet in omnes virtutes.

#### Articulus Sextus.

Cùm loquitur de rebus sanctis, divinis & spiritualibus; &c. mox immiscet verba dissolutissima, ad omnemque immunditiam moventia. Et tamen immunditia non ingredietur Paradisum tale, quale ipse describit.

#### Articulus Septimus.

Promittit Paradisum, gloriam, & præmium, omnibus his, qui carnalia opera complebunt, præsertim non in Matrimonio: consulit enim in propria sua persona, & ad suum exemplum cum omnibus modis seminarum indifferenter congredi, & periculum succes; maledicitque omnibus his, qui sic non secerint, saltem his omnibus, qui me recipient, & conservabunt.

#### Articalus Octavas.

Nominat in persona sua partes corporis inhonestas, & peccata immunda atque turpia, per verba fancta & sacrata; veluti si omnia talia opera res essent divinæ, & sacratæ, ac odorandæ, etiam si non fiant in Matrimonio, sed fiant per fraudes & violentias.

Nec contentus est supradictis injuriis publico undique ore dictis, sed & eas curavit juxtà posse suum tam scribi & depingi curiose, & pretiose ad citius alliciendas personas, ut eas audiant, videant, & contineant. Sed adhuc pejus restat: ut enim subtilius falleret, mel miscuit veneno, saccarum intoxicationi, serpentes veneficos sub viridi verbo devotionis latentes, & hoc facit congregando materias diversas, parum sæpius ei conducendas, nisi ad supradictam causam, & ut meliùs illi fides adhiberetur, & majoris esset autoritatis, quantò plura appareret eum vidisse, & ad majorem operam studiis impendisse. Supplico igitur, Domina Justitia, de festinanti, & convenienti remedio, & provisione super his omnibus injuriis, & aliis majoribus, quas parva præfens non folum continet supplicatio, verumetiam Liber ejus fidem facit multò majorem, quam foret necessarium.

Posteaquam hæc Castitatis supplicatio lecta suit distinctè & in aperto, illic percipere potuisses universum Consilium, & omnem nobilem militiam, quæ in vultu suo & apparatu, indignationem præ se ferebat. Attamen tanquam sapiens & temperata dixit, quòd pars altera audienda esset: sed quoniam satuus amator, cùm accusatus esset, non aderat (transierat enim passum altum, à quo nullus regreditur) interrogatur, si in Curia Christianitatis sint aliqui Procuratores, fauto-

res, aut faventes cuicumque illi.

Tum ecce magna turba & homines fine numero, juvenes & senes, omnium sexuum & ætatum, qui non servando ordinem, sed distorte, & ex transverso voluerunt, unus quidem excusare, alius tutari, alius laudare eum, alius veniam quærcbat ob juventutem & stultitiam, allegando illum amatorem pænitentià ductum fuisse, quando scripsit. Feci, inquit, in juventute mea varia dicteria per vanitatem. Alius cum sustinebat, eò quod talis suerit & tam notabiliter eruditus, & quia in loquela Gallica non habuit similem: aliqui ob cam causam, quòd tam aptè veritatem dixerat de omnibus statibus, non parcendo Nobilibus, non ignobilibus, patriis, nationi, nec seculo, nec Religioni. Et quid mali est (ait unus inter alios consultior) quid mali est, precor, si homo iste talium sensuum, talis studii, & famæ talis, componere voluerit Librum, in quo introducuntur personæ magno artificio, unaquæque secundum jus suum, & proprietatem loquentes? Nonne dicit Propheta in persona fatui, Deum non esse? Et Sapiens Salomon, nonne specialiter totum Ecclesiasticen tali tenore composuit? Ideoque salvatur, & desenditur à centum erroribus, qui eo in Libro scripti reperiuntur. Si hic amator levibus verbis usus sit, conditio est Veneris, vel Cupidinis, aut fatui cujusdam amatoris, quem repræsentare volebat per verba, quæ trahi possent ad malum. Veruntamen nonne leguntur, D quæ loquebatur Salomon in Canticis suis modo amatorio per verba? Si dicat in persona Rationis omnia nominari debere suis nominibus, videntur ejus motiva. Sed quid mali est in nominibus, qui non ibi immoratur? Nomina funt ficut alia nomina, posteaquam ergò per unum nomen una res intelligitur, & per aliud illa cadem; quid obesse potest per quod nomen res detur intelligi? Certum est in na-tura nihil turpe esse. Turpitudo enim solum est ex peccato, de quo tamen verba fiunt quotidiè per propria ejus nomina, ficut de homicidio, furto, frau-

dibus, & rapinis. Demùm si locutus suerit de Paradiso, & de rebus devotis, quarè vilipenditur de hoc, de quo laudari meritò deberet? Sed esto aliquid mali in Libro suo sit, non dubium est, multo plùs boni illic esse. Sumat unusquisque bonum, & malum dimittat. Expressè testatur, se solum in malos viros, & mulieres invehere, & quisquis se senserit reum & culpabilem, vitam suam emendet. A Nec etiam est adeò sapiens, quin quandoque erret; quinimmò & magnus erravit Homerus, & hoc potiùs flectere, & inclinare debebit ad veniam, & benignitatem sapientem hanc Christianitatis Curiam. Constat divum Aurelium Augustinum, & ferè omnes alios Doctores in quibusdam punctis errasse, qui tamen non sunt accusati ob id, neque condemnati, verùm honorati. Et profectò non habere debet in suo serto pulchram rosam, qui rosam hanc vituperat, qui se nominat Romantium de Rosa.

Ad hæc verba facilè videbatur amicis, aut fautoribus, fatui amatoris causam suam este justam, & obtinuisse victoriam, neque responderi posse ad dicta. Unus arridebat alteri, & sese mutuo intuebantur, cachinumque facientes, diversa signa ostendebant.

Tum Eloquentia Theologica, quæ Christianæ Curiæ Advocata est, ad petitionem tùm Conscientiæ, tùm Castitatis, admodùm sibi dilectæ; ob rationem etiam officii sui, in pedes sese erexit, pulchro quidem gestu, & modo temperato, autoritate magna, & veneranda gravitate.

Ipsa tanquam sapiens, & probè docta, postquàm saciem suam paulisper deorsum declinasset, instar hominis cogitabundi, maturè & securè suspexit, vertensque intuitum suum ad Justitiam, ad omnemque ejus comitativam, aperuit ossuum, & sonora voce, suavi & mediocri sic orsa est, causamque suam sic cœpit desensare.

Optarem, si Deo libitum esset, quem tu jam repræsentas, ô Domina Justitia, Auctorem qui hic accusatur, in propria persona præsentem adesse, redeundo de morte ad vitam. Nec enim tune opus esset verba multiplicari, nec Curiam prolixa accusatione occupari. Opinor enim, quòd velociter, ultrò, & æquo animo delictum suum fateretur, veniamque pro delicto satisfaciendo esset petiturus. Ad id præsumendum multæ me movent conjecturæ, præcipuè verò illa, quam nonnulli allegarunt, quòd adhuc superstes, & vivens pœnitentiam egerit, Librotque interea de ve-Cra Fide, & fancta doctrina, ediderit, atque excuderit. Adsum illi testis (quantum damnum fuit) juventutem, aut malam aliam inclinationem, illum fellifse Clericum, atque induxisse inutiliter, & nimis vagè ad hanc reprobam levitatem, subtile suum ingenium, magnam scientiam, fervens studium, pulchram eloquentiam in rithmis atque fictionibus. Utinam melius his usus suisset, heu! bone amice & vir subtilis, heu! nonne erant sufficientes in mundo fatui amatores, ctiamsi te huic turbæ non admisceres?

Nonne erant, qui ducerent & docerent eos in stultitia sua, absque hoc, ut te eorum præberes Primipilum, Capitaneum Ductorem, Ducem & Magistrum. Fatuus est, qui fatuitatem facit, fatuitas non est sensus, nimis vituperari vult, qui se diffamat, & officium suscipit infamis. Eras profectò alio Magisterio, alioque officio dignus: vitia & peccata (mihi crede) facillime discuntur, nec opus est quoque Magistro; natura humana, præsertim in teneris Annis, & in adolescentia, nimiùm prona & inclinata est ad cadendum, præcipitandumque se, & immergendum in immunditism, spurcitismque totius carnalitatis. Non erat opus, te illos attrahere, & lacessere, aut vi quadam compellere. Quid enim faciliùs capi potest, & inflammari igne turpium delectationum, quam cor humanum? Quare ergò fubministras & auges tu fœtidum hunc ignem ventis omnium levissimorum verborum, & autoritate personæ tuæ, & exemplo tuo? Si tunc Deum

non

#### Tractatus contra Romantium de Rosa. 301

non timebas; neque vindictam ejus, si te non faciebat prudentem & circumspectum pœna & supplicium, quod de impudico Ovidio sumptum suit, saltem tui status honor retrahere te debuisset. Erubuisses proculdubio, si clara die, palam in loco stolidarum muliercularum inventus fuisses, quæ sele pro pretio prostituunt, sicque loqui quemadmodum scribis. Et tu pejus agis, ad pejus hortatis. Occidisti A stultitia tua, & incarcerasti (quantum in te cst) mille & mille homines per diversa flagitia, & id adhuc facis in dies per stolidum Librum tuum. Nec excufari potest propter tuum loquendi modum, per personas, sicut in sequentibus clarè tibi sum probaturus. Nec tamen semel & unico actu omnia dicere pos-

O Deus Optime, Maxime! si tu stulte amator (quia sic appellari cupis) si in adolescentia tua per vanitatem aliqua scripseras, cur ea perdurare & extare finebas? Nome exuri debebant? Mala est provisso venenum, aut intoxicatio in mensa, aut ignis inter oleum & festucas: qui sparserit undique ignem, & non aufert, quomodò absolvetur à domibus, quæ comburentnr? Ecquis est pejor ignis, atque ardentior, igne luxuriæ? Quænam domus pretiofior est humanis animabus, ficut planè continetur in supplicatione Dominæ Castitatis? Debent enim animæ illæ Templa esse Spiritus sancti, esse sacratæ; sed quid plus urit, & inslammat has animas, quam verba dissoluta, spur-B ca, & luxuriosæ scripturæ, & picturæ? Videmus pia & sancta verba, honestas scripturas, & imagines incitare ad devotionem, ut dicebat Pythagoras. Ob hanc causam Sermones frunt, & Imagines in Ecclesiis. Multò faciliùs è contrario mala & impura verba ad dissolutionem trahunt, nec est quisquam, quin in se experiatur, plurimæque historiæ illud osten-

Sed ô bone amice! supervacanee, & frustrà tibi loquor, qui absens sis, cui factum hoc prorsus displicet, & ut prædixi, si adesses, displiceret. Et si tune hoe nescivisses, didicisti intereà magnis verberibus, & expensis, saltem in igne purgatorio, aut per poenitentiam in hoc mundo. Dices fortassis, non potuisse te Librum tuum denuò consequi, aut habere postcaquam editus & divulgatus fuerat, aut fortassis fuerat furto ablatus, te nescio, aut quovis alio C

modo ignoto.

Id scio quod Berengarius, Petri Abellart discipulus, (cujus meministi sæpiùs) cùm ad horam mortis devenisset, in qua veritas declarat hunc qui benè fecerit, eratque dies Apparitionis Domini Nostri, sufpirando dixerit: " Deus meus, inquit Berengarius, " hodie mihi apparebis ad meam salvationem, ut " spero, propter pænitentiam meam, aut ad du-, ram meam damnationem, ficut timeo, propter " cos quos perversa doctrina decepi, quos nequivi , reducere ad veram viam tui Sacramenti., Sic fortassis & tu dices breviter: jocus non est, neque est res ulla periculosior, quam perversam disseminare doctrinam in cordibus mortalium, quòd pœna illorum, præcipuè qui damnati funt, in dies magis atque magis crescit. Si in igne purgatorio fuerint, corum liberatio impeditur, & protelatur.

De Salomone, qui omnium totius mundi fuit Sapientissimus, dubitant plerique Doctores, si salvatus sit. Quare? Quoniam ante mortem suam non cu-D lum inferret, nomen hoc defenderetne eum, ne proravit demoliri Idolorum Templa, quæ fleri' jufferat ob fatuum amorem exterarum mulierum? Pœnitentia non sufficit, cum non aufertur oceasso suorum propriorum peccatorum & aliorum, pro vifili sua. Veruntamen quidquid de tua flierit poerliteritia in acceptata flierit à Deo, aut non defidero quédific, loquor duntaxat de facto & opere in scipso, ac de Libro tuo; quia cum non defendis more Sapientis, convertant omnem querimoniam meam in illos,

qui ultra proprium tuum judicium & voluntatem, in grave præjudicium honoris tui & falutis tuæ, nituntur, sive distorte, sive ex transverso, sustinere, nec sustinere solum; sed & adjuvare, & accumulare, tuam vanitatem. Et in hoc te confundunt, arbitrantes te desendere, displicentque tibi & nocent, volentes tibi gratificari, more violenti & importuni Medici, qui fanare putat, & occidit; & instar inutilis Advocati, qui opinatur clientulum suum adjuvare, & ejus destruit causam. Ego, è diverso, hoc obsequium, & servitium præstabo animætuæ, camque illi faciam gratificationem, aut hoc alleviamen, ob causam tuæ doctrinæ & studii, quod arguam in hoc, quia omninò argui desideras in omnibus. Qualis ignorantia est hac chari amici? Sed quanam fatua præsumptio vestrûm, quos hîc loqui percipio, vestrum, inquam, qui excusare nitimini prorsus omnem stultitiam, aut errorem ejus qui seipsum condemnat, ejus qui in fronte sua titulum offert suæ condemnationis; nec me intueamini, se gerit per prædicta vestra pro fatuo quodam amatore.

Profectò cùm plures infamias de tali dicere velim Autore, nequaquam potero quidquam ei turpius & pejus imponere, quàm stultum cum amatorem nominare. Nomen hoc grande nimiùm importat onus, & pondus nimiæ lubricitatis, atque bettialis carnalitatis, omnium virtutum homicidium, incensorem ignis ubicumque quieverit locorum: sic dicume Plato, Archita Tarentinus, Tullius, & alii complu-Quis succendit magnam Trojam crudeliter igni & flamma? Stultus amator. Quis tum interire fecit plures quam centum mille Nobiles: Hectorem, Achillem, Priamum, & alios? Fatuus amor. Quis expulit urbe Tarquinium Regem & ejus sololem? Fatuus Quis decipit per fraudes & perjuria illegitima filias honestas, & virgines Deo sacras, atque Religiosas? Stultus amor. Quis obliviscitur Dei, & Sanctorum, & Sanctarum, demum verò ipsius Paradisi? Stultus amor. Quis nihilipendit Parentes, omnes propinquos, amicos, & quaslibet virtutes? Stultus amator. Unde prodierunt conspirationes civiles, unde rapinæ & latrocinia? Ad stultam enutriendam prodigalitatem. Unde spurii, unde puerorum suffocationes, unde spontanciaborsus, unde odia & maritorum intoxicationes & mortes? Et ut summatim dicatur, omne malum, & omnis stultitia oritur ex fatuo amatore. Sed video quod per titulum, & hoc opprobrium eum excusare vultis à stultitia sua, eò quod fatuus nil quærere debet præter fatuitatem. Sed reverà, bone Amice, stulto sua demonstrari stultitia debet, & multò plus sapienti, cùm stultum agit; & ampliùs, si hoc est in gravissimum malum maximæ Patriæ & in destructionem turpem bonorum morum, Dominæ quoque Justitiæ, & totius nobilis Curiæ ejus Christianita-Videtis planc, quonam pacto Domina Castitas conqueritur. Verecundia, Timor, & Domina Ratio Magistra mea, dolore afficiuntur, breviter omne Confilium, & Nobilis Virtutum militia (videtis in earum, gestu) indignantur vehementer. Et quare non? quoniam dicitis quòd Autor hic non loquitur, scd alii, qui ab co hîc introducuntur.

Detensio hac exigua nimis est pro tam grandi crimine. Quæro enim, si quis Regis Franciæ nominaretur adversarius, & sub nomine tali, & uti talis illi belditor effet, & à morte? ita effe nequaquam affirmaretis. Si in persona alicujus hæretici, aut Saraceni, immò verò diaboli quispiam scribit, aut seminat contrà Christianitatem errores, excusabitume? Alias quidam'illud facere tentaverat, sed mox per quendam Ecclesiae Parisiensis Cancellarium in plena Aula Episcopi, & Auditorio revocare, & erratum suum corrigere compellebatur; non obstante, quod loqueretur coram Doctis, intelligentibus, quando, ait, lo-

303

quor ut Judæus, revocabis, inquit Cancellarius, ut Christianus. Si quisquam Libellos scribit disfamatorios, aut famosos, de persona aliqua sive exigui status, sive non, sive malè, autillegitimè nata, & per introductas personas; Jus censet, talem castigandum esse, atque infamem. Quid ergo dicere debebunt Leges, & tu Domina Justitia, non de uno Libello solum, verum de grandi volumine, omnibus infamationibus resperso, atque reserto; non contra homines A losior, hamus nocet pisci, si coopertus sit esca. Glamodò, sed & contra Deum, contra Sanctos, & Sanctas, qui amore prosequuntur Virtutes? Dic mihi, essetne audiendus aliquis, qui diceret Principi, aut alicui ex Magnatibus? certè, Domine, dico vobis in persona unius zelotypæ, aut vetulæ, aut per somnium, mulierem vestram esse flagitiosissimam, & dirumpere ac solvere Matrimonium; cavete diligenter, nec in ullo illi confidatis, & filiabus vestris, quæ usqueadeò pulchræsunt & Juvenes, consulo ut mox se prorsus operi tradant carnali, & unicuique se viro prostituant, qui gratum illis pretium largiatur. Dicite Amici charissimi, estisne adeò effrontes & imperiti, ut judicaretis hujuscemodi hominem non esse puniendum; sed sustinendum, audiendum & excusandum? Et multò ampliùs, si præter verba, Libellos etiam transmitteret, aut imagines, & picturas. Prætereà, quod est pejùs, aut Christianum Clericum in persona Saraceni prædicare contra Fidem, aut quòd p que auferunt pudorem, qui est in juvenibus præciadduceret Saracenum loquentem, vel scribentem? Nunquam tamen secundum toleraretur opprobrium; nihilominus pejus est primum, factum scilicet Christiani, quantò clandestinus inimicus magis est nocivus quam apertus, eò quod citius & facilius recipitur, auditur, & illi fides adhibetur. Dabo venenum in melle absconditum, aliquis moritur, sumne excusatus? Feriam osculando, occidam amplexando, erone liber? Dicam publicè alicui devotæ personæ; certè invidi, & qui vos oderunt, dicunt vos esse hypocritam, & palliatum latronem, & homicidam, & se offerunt ad hoc probandum, excusaborne de infamia hac? Dissolutus aliquis & malus faciet ac dicet omnem lubricitatem, quæ inveniri potest inter virum & mulicrem coram puella aliqua innocente, dicendo: non sic agas, quemadmodùm nos cernis agere, sic & sic, considera benè: excusabiturne? Certè non, quia castitas, fama, oculus & Fides, non patiuntur ludum, aut jocum; nimis enim facilis sunt la sionis & corru- Crem exprimere possum, verba me deficiunt in ejus reptionis.

Sed intelligo, quid ad invicem murmuretis, quòd unus vestrum prius allegavit; Salomonem scilicet, & Davidem sic secisse. Hæc est magna temeritas nimis, ut excusetur fatuus aliquis amator, accusare Deum & Sanctos ejus, eos in accusationem ducendo, immò hoc fieri non potest. Vellem stultum huncamatorem non fuisse usum his personis, nissut sanctautitur Scriptura, reprobando scilicet malum, & taliter, ut unusquisque percepisset detestationem mali, & boniapprobationem, & (quod præcipuum est) ut omnia hac sierent sine levitatis excessu: sed non omne videtur esse dietum in persona, omne videtur tam verum sicut Evangelium, & specialiter stultis & vitiosis amatoribus, ad quos loquitur, & (quod doleo) citiùs inflammat ad luxuriam, etiam cum eam videtur reprobare: verum casti, si dignarentur ipsius Libro operam dare, audire cum, aut legere, pejores hinc essent suturi.

nè in se sobria sint, olim legi non suisse solita, nisi ab his qui triginta nati essent Annos, aut suprà, ne ullam inde fumerent impuram carnalitatem. Juniores ergo homines vitiosi, & instabiles, quid in tali facient Libro, scilicet in tali igne magis inflammante quam ignis Græcus, aut qu'am vitrea fornax. Ad ignem, chari homines, ad ignem. Tollite omnia, quæso, tollite, fugite omnes, salvate vos, & conservate vos, & filios vestros sapienter. Non melius remedium. Qui

non vitat periculum, incidet in illud, & capietur veluti rattus, aut glis lardo, & lupus in fovea lupina; aut papilio ab igne candelæ, propter suam claritatem; vel fatui & pueri à micantibus gladiis, aut incensis carbonibus, propter corum pulchritudinem, si quis talia eis non aufert.

Si dicatis; in Libro hoc multa esse bona: suntne, quæso, proptereà mala in eo deleta? Ignisest pericudius unctus melle, feritne minus? Non. Sed præterea; defeceruntne alicubi puræ & bonæ doctrinæ, abíque mixtione mali feminis? Nec necessarium fuit bonum aliquod involuto malo scrvare, charè tenere, & laudare. Dico quòd Mahometus maxima malitia miscuit nostræ Fidei Christianæ veritates suis immundis erroribus. Quare? Ad alliciendos citius Christianos ad Legem suam, & ad cooperiendas temeritates suas. Nonne diabolus multas quandoque dicit veritates per dæmoniacos, per Cantatores, per Magicos, & etiam per hæreticos? Sed hoc est, ut latentiùs fallat: doctrina enim mala cò pejor est, quò plus boni

Mihi credite, non mihi, sed Apostolo Sancto Paulo, 1 Cor. xv. 33. Senecæ & experientiæ, quod mala colloquia & Scripturæ corrumpunt bonos mores, & faciunt peccata absque verecundia perpetrari, omnempuus & principalis corum custos, omnium conditionum bonarum ipiorum juvenum contra universa mala, persona juvenis expers verecundiæ, prorsus est perdi-Cur? nam Ovidius, vir utique doctus, ac ingeniosissimus Poeta, missus suit in exisium perpetuum. Iptemet testis est, hoc ei accidisse propter miserabilem fuam Artemainandi, quam temporibus Octaviani Imperatoris scripserat, quamvis edidisset ex adverso alium de remedio amoris Librum. Ovidius benè novisset loqui per somnia, aut personas, si per hoc excusari potuisset.

O Deus! ô Sancti & Sanctæ! ô devota Christianæ Religionis Curia! ô præsentis temporis mores! Inter Paganos Paganus Judex & incredulus Paganum condemnat, qui doctrinam scribit, quæ ad fatuum alliciebat amorem: & inter Christianos, & per Christianos tale, aut pejus Opus suttinctur, laudatur, desenditur! Reverà nequaquam fatis rei hujus indignitatem & horroprobatione. Quod autem opus tale, Ovidii pejus fit Opere, maniscesse liquet, Ars enim amandi, quam scripsit Ovidius, non solum in dicto Romantii continetur Libro, sed translati sunt, aggregati, & vi quadam tracti, abíque proposito ullo complures alii Libri, tùm Ovidii, tùm aliorum, qui non funt minùs inhonesti & periculosi, ut sunt dicta Eligii, & Petri Arbellart, Juvenalis, & fabellar fictie omninò ad perversum hunc finem de Marte & Venere, Vulcano & Pigmalione, de Adonide, aliisque. Ovidius expresse protestatur, se non velle lequi de bonis Matronis, & Dominabus Matrimonio conjunctis, nec de illis, quæ licitè amari non possent. Liber vester anne sic faciat? Reprehendit omnes, vilipendit omnes, contemnit omnes sine ulla exceptione, saltem postquam se Christianum faciebat, & de rebus loquebatur interdum cœleftibus. Quare non demebat Gloriofas & Sanctas puellas, aliosque innumeros, qui usque ad durissima tor-Dicunt Doctores, Cantica Salomonis, quamvis be- D menta, crudelemque mortem, castitatem in cordiscorum templo servaverunt? Quare non exhibet eam reverentiam Sanctæ Sanctarum? Sed non; erat enim fatuus amator, ideò non curabat quemquam excipere, ut majorem omnibus se prosternendi daret audaciam. Nec hoc melius poterat complere, quam ut per eum mulieres intelligerent, omnes esse tales, nec sese servare posse, quin illudagant.

Necessitas non habet Legem. Oqualis doctrina! noni quidem doctrina, sed blasphemia & hæresis. Hoc pacto

#### Tractatus contra Romantium de Rosa. 305

demonstrat juniores homines nec firmos este, nec stabiles in Religionibus, quæ falfa eft doctrina, & contra experientiam. Sed si quis immorari vellet, omnia taxare, & reprehendere, quæ malè in hoc Libro pronuntur, potius dies deficeret, quam querela, & posset etiam forsitan nimia particularitas magis bonis nocere moribus, quam prodesse. Incidere possem in hoc vitium quod reprehendo: rescindam igitur verba mea, & dumtaxat dicam de Articulis, in Supplicatione Dominæ Castitatis per conscientiam porrecta contentis, & jamjam me liberatam sentio de facilioribus Articulis. Ideò tempusest, ut ad graviores, & inex-

culabiliores descendam. Res ardua est, Domina Justicia: Consilium tuum attentum tit ad hos audiendos Articulos, ad festinanter providendum. Certè in dicto Libro (si Liber appellari mereatur) convenienter & aptè locum habet commune dicterium; In canda jacet venenum. Irtisio Horatii hîc locum habet de pictore pulcherrimam feminam in capite pingente, & definentem in piscem: tales dicuntur esse Harpyiæ, quæ vultum gerunt virginum, ventres verò, & reliquas partes immundissimas. Heu qualis immunditia illic est posita & accumulata, quæ blasphemiæ, quis se ibi seminando sparsit diabolus? Habere modò verba de eo, de Paradiso, de dulci Agno & castissimo, de pulchro fonticulo & pudissolutissimam vitam suam, quam perpetrando nullus est tam inhonestus, quin rubore suffunderetur & verecundia, hortari ut omnes feminei sexus, sive corruptæ, sive virgines, sese dedant, & tradant, ut de quolibet viro, &c. experiantur. Et (quæ est summa mali) asserit res tales sanctas, & opera sacra atque veneranda. Dicere potius debuit execrabilia, damnanda, & detestabilia. O quid hîc sum dictura? proculdubiò abominatio est magna, duntaxat hæc in animo volvere, atque meditari. Os meum non contaminabitur ampliora dicendo, nec aures vestræ sanctæ gravabuntur, nec Curia hac inficietur audiendo. Oro nihilominus vos, ne ullum causæ meæ siat præjudicium. Et si verum est quod dicit sanctus Augustinus, & unique verum est, quòd Minns malum non est, spernere sancium Dei verbum, quam Corpus Jesu Christi. Nec minus irreverentiz sic loquendo Deo secit, res vilissimas inter divina verba & consecrata miscendo, quam si pretiosissimum Corpus Domini nostri Jesu Christi ante porcos projecisset, aut in, vel suprà fimum. Cogitate qualis temeritas, quàm despectibile facinus, & qualis horror. Non pejus egisset projiciendo Evangeliorum texmundum & profundum. Dicit Aristoteles, ut recitat Seneca, quod Nunquam se tenendum est reverentins & boneftius, quam cum sermo de Deo habeatur. Et est hic projicere fimul ad immundum quoddam lutum & foetidum, pretiosum lapidem & sanctum Christiante veritatis de Deo loquentis. Hîc argumentari libet: aut credebat id quod de Paradiso dicebat, sicut opinor. Heur quare ergo non id meditabatur quod creelebent? Si non credebut; falsus erat; dicereticus & fictus. Sic cum arguo de dissoluta vita, de qua glo-

Utterius dicerem, nisi esset quod aliqualiter melius falvari potest: dicerem quemodò in per ona modò naturæ, modò genii, secundum quod propositit, & verum est , hortatur , & praccipit, fine differentia Pfluftineri potest, ut Dominæ Rationi talis adaptetur omni uti carnalitate, & cunctos maledicit homines, qui ea non utuntur, neque de Matrimonio mentio fiet, quod nihilominus per naturamest ordinatum. Nulla crit sobrietas loquesidi, & le servandi : cuitodit & promittit Paradisum omnibus his, qui ita facturi sunt. Fatuus ighur esset, qui sili noncrederer, qui iliam non imitaretur doctrinam, qui eam non undique decantat. Verum est, hand sictionem poeticam corrupte ex-tractam suisse ex Alani magni Libro, quem De planta Tomi III. Pars I.

manure scripsit. Quia etiam maxima pars illius, quod faturus notter amator facit, est quasi tolum translatio dictorum aliorum Auctorum. Hoc probe scio, humilis erat, qui mutuari dignabatur à vicinis suis, & se variis munivit plumis, ut de cornicula fabulæ referunt. Sed hoc parum me movet. Revertor ad Alanum & dico, per nullam personam eum unquam tali modo locutum fuisse; hoc enim immeritò secisset, dumtaxat execratur & reprobat vitia contra naturam, & bono quidem jure: hoc idem facio ego. Maledicti fint hi qui non abstinebunt, & justitia illos exurat; sed hoc non est ut hortetur ad peccatum quodcumque, ut aliud evitetur peccatum. Stulta esset chirurgia, velle unum vulnus, aut plagam, per alteram curare, & ignem igni extinguere. Qui autem ejus opera & temeritates excusare studet, loquatur. Pro te respondeo, Domina Natura, nunquam te consuluisse, aut persuasisse peccatum, nec voluisse, ut quispiam contra decem ageret Præcepta, quæ tua quidem Præcepta naturæ Præcepta vocamus; qui secus diceret & contrarium, erraret in Fide: hoc est dicere, quòd secundum Jus naturale, opus naturæ viri & mulieris præter Matrimonium peccatum non effet.

Domina Justitia, diu locuta sum, & id benè considero) diu quidem quoad tempus, sed brevissime quoad forefa-Cti & sceleris magnitudinem, quamvis tu & sapientissiteo, in persona Auctoris subitò & citissimè recensere B mum Consilium omnia brevi capitis sermone. Odio habeatis omnem turpem immunditiam, quæscitis omnes Leges & Jura, multoque priùs hac de cau'a quæ fine magna curiofitate dicta est) verba fieri audissis. Scio enim, cui loquar, coram quo, & pro quo. Quod igitur dictum est, sufficere quidem posset ad condemnandum. dictum Librum & ad excommunicandum, ficuti factum est de aliis, quæ Fidei nostræ, bonisque moribus, damnum & detrimentum afferre videbantur; sicut Apostoli fecerunt noviter conversis; sicut & fecerunt Veteres de cujusdam Poëtæ Libris, qui Archilocus nominabatur, non quia magna editi essent arte & induftria; sed quoniam nocebant plus bonis juvenum moribus, quàm eorum prodessent ingeniis. Idem per omnia

hîc videmus.

Hic igitur finem statuerem, finemque dictis imponerem, nisi quod Domina Ratio sapiens, sed bona mea Magistra mihi signum facit ulteriùs dicendi, quod mi-"randum non est: magnus enim dependet honor, si bene ipsa manisestam rem hanc tutari posset; sed quia diccre cœpi, & ita ei visum est me continuare sermonem, faciam libenter, & fatis breviter, multòque fuccinctiùs, quàm crimen ipsum expostularet. Si ertum, aut Crucifixi Imaginem in lutum magnum, im- ror hic est irrationabilis, ô vos qui hic adestis pro stulto amatore, qui Rationi rabiem imponit: nonne rabies est, dicere, loquendum esse nude, aperte & sine verecundia quantum cunque inhonestà sint verba, securidum omnium judicium, etiam illorum, qui fine Lege essent, & sine verecundia? Si error hie, inquam, non Auisset jamdudum explosus, & per antiquos Philosophos reprobatus; Auctor hic, aut vos, qui eum defenditis, immò verò accusatis, non essetis tantoperè vituperandi. Sed veritas est, Tullium ante Jesu Christi adventum in suo De Officiii Libro, & alios Philosophos Tintereà quoque, Sanctos Doctores, ut modò legere potestis, & scire) hanc reprobasse stultitiam; immo et bona consuctudo (quæ æquivalet naturæ) ipsanrcontemnit; & despicit; & aspernatur. Quomodò ergò persona, veluti si qui sie non faciunt insensati sorent & absque ratione, sicut loquebatur Ratio, non quidem sapiens, sed stulta & insulfa? Prosecto hec persona melius spectasser ad porcos, aut canes, quam ad Ratioflem. Nec hoc dictum meum impugnes: nam plerique priscorum, qui Philosophi dicebantur, appellati sunt tanes, seu canini, propter infantem hane doctrinara. Nomie Cham maledictus sult & vilis fervus, solumnodo quin vidit fecretas & obscoenas Patris sui Noë partes,

non eas tegendo? Iste error etiam error erat Thurelupinorum sustinentium quòd esset status innocentiæ & summæ perfectionis in terra. Quomodò res magis irrationabilis rationi potuit imponi? Quomodò major audacia omnibus irrationabilibus dari potuit, quàm ut sic ratio loqueretur, præcipuè cum inter loquendum res recitet allicientes, & ad omnem inclinantes levi-

Committite, committite filias vestras, & pueros ta- A li Doctori, & si non satis fuerint sapientes, dirigite eos ad scholas illius Rationis, docete eos in omnibus malis, si non sufficienter per seipsos invenire queant, eos verberibus afficite, si non loquantur secundum quod Ratio præcepit. Sed prætereà ex eadem radice & motivo probaretur nudè incedendum esse, & omnia facere ubique, & nudè, fine pudore. Credo, pudorem id sustinere debere, secundum illius Auctoris positionem. Considera etiam, si quis sustineat hoc per vi-Experientia sumatur, quomodò Ratio desendet eum quin acclametur, allatretur, & vilipendatur. Si saltem Ratio locuta fuisset docto viro rerum naturas intelligenti, aut magno Theologo qui noscit quòd si non esset peccatum originale, nihil nobis ad verecundiam imputaretur, haberet excusationem talem, qualem allegare posset Evæ & Adæ nuditatem, quamvis non sit simile pro statu innocentiæ, & nostro; talis enim est differentia & comparatio, sicuti dicit sano ad infirmum, vinum quod non noceret sano, insensatum B quod usque adeò pretiosum est, in præjudicium Castitareddet eum qui febribus contremiscit. Sic est quòd videre, aut audire carnales actus, & præcipuè secundùm præsentem Statum peccatores aspicientes, aut audientes, ad turpissima movent desideria, sed pro innocentiæ statu non sic accidisset. Hoc omnino apparet, quoniam antè peccatum Adam & Eva positi crant sine verecundia; posteà peccaverunt, & mox se absconderunt, & magna cum verecundia operuerunt. Nec opus est quærere, quare unus loquendi modus potius prohibitus sit. quamalter, quando dicitur una & eadem res hîc & illic. Non convenit, ut quis immoretur causam naturalem reddendo, experientia satis declarat; est enim propter phantasiam, quæ plus movetur: & phantasia ea est, quæ totum parit desiderium. Inde est, quod Domina Otiositas, janitrix est satui amoris; non enim reperit imaginationem ac phantasiam hominis occupatam, ideoque carnalia hujusmodi ei desideria immittit, quocirca non est remedium esticacius, quam sele in bono aliquo negotio occupare. Hinc oritur, quòd persona aliqua melancholica, infirma, & debilis complexionis interdum ardentiùs de carnalitate tenta- C bitur, quàm persona incolumis, sana & sanguinea, quæ tam spurcas suggestiones facilè vincit ridendo atque jocando: & omne id ex phantasia procedit. Quid mirum si ignis cinere coopertus non tam citò comburat, quàm si nudus sentiretur. Idem est de rebus carnalibus nude dictis, aut inspectis. Sed sumo propositum meum, & dico, quòd si persona Rationis sapienti & maturo viro locuta fuisset, aliquid esset, sed non; immò loquitur stulto amatori. Et hîc malè servabat Auctor nostræ regulas palestræ. Regula Rhetoricorum est, ut is qui loquitur, consideret, cui loquatur, & quo tempore loquatur: & non solum hic defectus est, sed in pluribus aliis locis attribuit personæ quæ loquitur, id quod ad cummet ipectat; ut si introducat naturam de Paradiso loquentem, & de Fidei nostræ Mysteriis, & Venerem per carnem Dei ; tate in unitate divina & simplici. Deinde de Sacramenjurantem. Sed illud nihilipendo, quamvis error fu in illo quem nonnulli usqueadeò supra omnes alios, qui fere unquam fuçrunt, imitari velint. Nimium tristor propter Dominam Rationem, & propter Castin tatem, de hoc quod per sapientem Rationem satuo amatori dici voluit tales ineptias, quas priùs Cupido (qui Deus dicitur amoris) defenderat, omnia verba tur, pia, obscoena & immunda, omniaque mulierum vituperia, ac si Cupido castior esfet & rationabilior, quam

Domina Ratio, & Castitas. O Deus! Erro, non suit idem Auctor, sed fuit ille à principio, cujus est Auctor de quo loquor. Ædificavit enim omne opus suum; dudum fundamenta jacta fuerant per primum, & propria manu sua, atque materia, non mendicando hic & illic, & non aggregando talem turpitudinem luti & fimi multum fœtidi, sicut ponitur in hoc opere. Nescio, si successor cum honorare opinabatur, & si id credidit, profectò deceptus est. Nam initio, quòd forsitan satis admitteretur secundum factum suum, etiam inter Christianos adjungit turpissimum finem, & medium irrationabile contrà rationem. Quem quidem finem & media, infideles in Republica corum (ut prius dixi) Octavianus & Philosophi nunquam pati potuerunt, neque sustinere. Sancti etiam Doctores correxerunt dicta sua, & emendarunt, quamvis non sint falsæ hic,

Concludo igitur coram te Domina Justitia, & nobili Curia tua Canonica, quòd provisio poni debet per Arestum, nulla parte contradicente. In hoc defectu nihil concludo contra personam Auctoris: hoc enim Deo convenit. Sed de errore, qui magnus est nimium loquor, quomodò nimis magnum errorem ostendit superius; & succinctim repeto, valde magnum in occasionibus errorum, in blasphemiis, in veneficis doctrinis, in destructionibus & desolationibus pauperum animarum Christianorum, in illicita perditione temporis, tis, in dissipationem fidelitatis, extra Matrimonium & intra, in expulsionem timoris, & verecundiæ, in diffamationem Rationis, in maximam inhonorationem tui, Domina Justitia Canonica, Legum tuarum & Jurium, totiusque hujus religiosæ Curiæ totius Christianitatis, immò verò omnium vestrûm, & malorum, qui hine pejores efficientur.

Auferatur ergo Liber talis, & exterminetur absque ullo usu in futurum, specialiter autem in his partibus, in quibus utitur personis infamibus, & prohibitis; sicut yetula damnata, quæ judicari debet ad supplicium pillorii; & Venere, hoc est, luxuria, quæ est peccatum mortale; & fatuo amore, qui non ad placitum suum Itultitias exercere debet, permitti ei major contrarietas tieri non posset, nec ipsum magis odio habere. Hæc . ergo petitio mea Deo placens, & tibi Domina Justitia . rationabilis, toti Curiæ tuæ accepta, & fatuis amatoribus (quantumcumque modò reclament) utilissima & amabilis, & postquam sanati suerint, placidissima, & delectabilis. Et ne quisquam existimet, aut conqueratur, me aliud accusare quam vitia. & non personas ipsas, facio nomine Castitatis, & Conscientiæ talem petitionem, & conclusionem contra omnes picturas, aut scripturas, aut dicta ad lubricitatem moventia. Nimis enim de se nostra inclinata est fragilitas absque ulteriori inflammatione, & prostratione in profundum vitiorum, longè à virtutibus, & Do, qui est gloria nostra, amor noster, nostra salus, jocundi-

Eloquentia suam finierat Orationem, cum perciperem horam, in qua cor meum ad pristinum revolabat .statum, & nil audiendo sententiæ apud meipsum, fui in Bibliotheca mea vesperi. Anno gratiæ Millesimo quadringentesimo secundo. 78. Maji. Ibi aliam reperi materiam ad cor meum occupandum, ne amodo ulque adeò vagum esset. Et suit materia de benedicta Trinito Sancto Altaris.

.tas & felicitas.

## Sequentia adjecta sunt.

Opera pretium effet quosdam acutos Poetarum Interpretes huju Opusculi lactione abstrahi ab elucidatione immundorum Poetarum , Ovidis , Propertis , Catalle, Invending of reliquornes similium, fed parisis ad 309

gloriam Dei, ad honorem Matris sue, ad animarum sulutem, ad sidelium eruditionem, ad Christiana Religionis incrementum provocari, ad interpretandos Poetas & Oratores, in quibus nihil spurcum, nihil immundum: Senecam, inquam, Prudentium, Alsimum, Baptistam Mantuanum, & corum similes in bonis moribus, atque sancta dottrina.

# JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis,

#### QUINQUE CONCLUSIONES

SUPER

# LUDO STULTORUM

Communiter fieri solito.

Gallice in MS. Cod. Viet. 98.

NIMADVERTANTUR subscriptæ conclusiones verè atque sufficienter examinatæ ad exterminandos magnos & detestabiles abufus, qui per Regnum Franciæ in diversis fiunt Ecclesiis, & Abbatiis Monachorum & Monialium, stul-B torum Festum (ut ipsi vocant) celebrando, ubi abominabiles fiunt inordinationes & infolentiæ, quæ fatis cognosci possiunt absque hoc, ut propriis describantur nominibus: hominibus enim aliquid honestatis præ se ferentibus, indecensest, & magnus horror, talia recitare, aut dumtaxat audire. Hæ enim insolentiæ non dicerentur cocis in eorum culina, absque dedecore aut reprehensione, qua ibi fiunt in Ecclesia sancta, in loco Orationis, in præfentia Sancti Sacramenti Altaris, divinum cantatur Servitium, toto populo Christiano spectante, & interdum Judais. Hac autem per eos fiunt qui ordinati sunt ad divina honoranda; fiunt, inquam, publice, & occulte, unusquisque satis scire potest.

#### Conclusio Prima.

Asserce, aut sustinere, quòd per longum usum, vel sub umbra jocorum, aut aliter, sit res permissibilis, aut appropriata, sieri hujusmodi ludos stultorum cum istis inordinationibus, quibus sieri cernuntur in sancta Ecclesia, error est in Fide nostra, & in Christianam Religionem blasphemia. Et adhuc pejus est, dicere, Festum hocadeo approbatum esse, sicut Festum Conceptionis Virginis Maria, quod paulò ante asseruit quidam in urbe Altisiodorensi, secundum quod dicitur, & narrari solet.

#### Conclusio Secunda.

Possient & deberent condemnari ut hæretici, blasphemi, & dantes manisesta scandala contrà Fidem nostram, & ut insequentes errorem, idololatrarum aut Saracenorum, hi, qui taliter dicere vellent, & pertinaciter desendere absque revocatione, aut correctione. Et si revocare velint aut emendari, poenitentia aspera & dura eis imponi debet, pro aliorum emendatione, & animarum illorum, qui talia perpetrarunt, salvatione.

#### Conclusio Tertia.

Viso ac considerato, quòd multi Prælati noluerunt, aut fortassis non potuerunt hactenùs talibus insolentiis, & Fidei nostræ irrisionibus sinem imponere, aut propter Capitulorum, vel aliarum Ecclesiarum exemptiones, aut ob malum, Majorum ignavià & negligentià, nitomi III. Pars I.

mis irradicatum, aut ob aliam quamvis causam, quæ eos excusat minimè. Rex inprimis, & alii Chriniani Principes possunt rationabiliter, sanctè, justèque de remedio providere per Edictum, ac prohibitionem generalem, atque per coactionem rebellium, & inobedientium. Et apparere posset, cos obligar i ad illud exequendum, veluti sanctæ Ecclesiæ Protectores.

#### Conclusio Quarta.

Ponere remedium contra præfatos abusus, esset opus in se majoris acceptationis & laudis coram Deo, quàm nonnullas in magno numero fundare Ecclesias, aut facere largas eleemosynas in argento, absque hoc, ut provisio ad hoc adhiberetur. Honor enim Christianæ Religionis meliùs conservaretur & exaltaretur.

### Conclusio Quinta.

Scienter impedire convenientem provisionem supra dictis malis, esset mortaliter peccare, & se suspectum reddere, se malum esse Christianum, & persidum paganorum silium. Omne hoc probaretur per sanctam Scripturam & Doctores, mala talia & abominabilia Fessa expresse reprehendentes, sicut idololatrias & maledictas vanitates. Et si aliquis dicat, ibi duntaxat ludum esse recreationem. Audi responsum breve, per vulgatum proverbium verissimum & observandum.

Non jocari debet quæcumque anima cum Fide, ocuplo & bona sama, nec lædatur ullo Fides, oculus, aut, sama ludo. , Gratiæ laus & benedictio sit omnibus illis qui remedium ponere nitentur, unusquisque secundum vires suas.

#### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

COLLECTA,

Super incitatione cujuspiam ad dignè suscipiendum

### CORPUS DOMINICUM.

De Novo edita ex MS, Cod. M. Targny.

Dominici Sacramentum quempiam incitare, more istius Evangelici Samaritani; studeat anteà sauciatum curare: iste enim cibus Angelicus non est sanus, nisi sanis. Infundat igitur vinum & oleum, quatenùs vulneribus ipsius medeatur. Primò pungat, deinde ungat. Ostendat primò accedere volenti pericula permaxima indignè sumentium, ut sic per hac, quasi clavo, clavum indignæ perceptionis expellat; quo expulso subintrabit, velut contrario sugato, dignæ perceptionis dulcedo, notificando permaximas ipsius utilitates: tali enim processu per primum territus indignam perceptionem horrescit, per reliquum verò allectus dignam perceptionem totis viribus cupiet.

#### Pericula indignè recipientium.

Multa autem pericula sequuntur hominem indignè accedentem. Primò illaqueatur peccatis, & obstinatior efficitur. Secundò, damnationem sibi acquirit, secundòm quòd dicit Apostolus: 1 Cor. x1. 29. Qui manducat & bibit indignè, judicium, id est, damnationem sibi manducat. Tertiò, proximum scandalizat seu offendit. Quartò, excæcatur in mente; ut scilicet peccata sua agnoscere non valeat. Quintò, tentationi se subjugat, scilicet quòd debilior efficitur ad resistendum V 2

dum impugnationibus mundi, carnis, & diaboli. Sextò, Deum irritat, seu provocat, ad vindictam. Septimò, breviat per hoc vitam suam temporalem, & citiùs moritur. Octavò, gratia Dei se privat, qua absente, est jam in statu damnationis perpetuæ. Et sicut dicit Hilarius: Indignè accedens sanctos à se sugat, & hostem sum latisticat. Item contumeliam scienter Christo infert, pejor in hoc Judæis, qui secundum quod dicit Apostolus: Si cognovissent, nunquam Dominum gloria crucifixissent: 1. Cor. 11. 8. Et sicut dicit Ambrosius: Qui indigne Corpus Christi sumit, idemest ac si intersiciat, & sic iterum Christum crucifigit. Et certe si quis fidelissciret, se Christum semel crucifixisse, ipse vellet omnibus diebus vitæ suæ nudis pedibus mundum circumire & pœnitere. Quid ergo deberet facere ille, qui heu! sæpius commissit huic simile? Ecce quanta funt pericula indignè sumentium. Sed fortè aliquis apud se cogitaret. Ex quo tanta sunt pericula, meliùs est Corpus Christi non sumere, quàm indignè sumere. Quibus dici potest: quòd in hoc benefaciunt, quia non est bonum sumere panem siliorum O mittere canibus. Matth. xv. 26. ad manducandum; sed valde dolere debent quòd canes se inveniunt qui filii esse debuerunt: Item dolere debent, quia fraudant se utilitate permaxima, quæ sequitur ex adventu Domini. Non enim venit, ut dicit Bernardus Jesus sine salute, neque Christus sine gratia unctione. Item peccatum mortale evadere B non potest, qui saltem semel in Anno non sumit illud Sacramentum, ex eo quòd transgreditur Statutum Ecclesiæ quod dicit: quòd ,, Quilibet postquam ad Annos , discretionis pervenerit, saltem semel in Anno confi-, teatur peccata sua omnia & suscipiat reverenter ad " minùs in Pascha Eucharistiæ Sacramentum; nisi fortè de consilio Confessoris ob aliquam rationabilem " causam ab ejus perceptione duxerit abstinendum. A-" lioquin & vivus ab ingressu Ecclesiæ arceatur, & mo-" riens Ecclesiastica careat sepultura. " Et talibus qui semel saltem in Anno non sumunt illud Sacramentum, deberet esse magna causa doloris, quòd multum offendunt Deum, denegantes ei proprium hospitium semel in Anno, in quibus deberet habere continuum hospitium. Unde Joan 1.11. In propria venit & sui eum non receperunt. Tales etiam se à Communione voluntariè subtrahentes, maximum contemptum Deo exhibent in hoc, quod propter vilissima peccata, quæ relinquere nolunt, potius Deo carere volunt, pro qui-C bus tamen amicus amicum relinquere non deberet, immò nec canem suum perdere deberet, & hujusmodi meritò etiam à Deo contemnentur. Ex quo autem malum non evitatur, nisi cognitum, posset aliquis dicere audiens prædicta pericula & mala occurrentia indignè accedentibus, & cupiens vitare indignam accessionem; Dic mihi, obsecro, quomodò cognoscere possum me esse indignum? Respondendum, quòd, quicumque icienter manet actu in quocumque peccato mortali, aut in voluntate faciendi peccatum mortale aut qui ac-cedit, in Fide non rectè credendo de hoc Sacramento, & de his quæ à Sanctis Patribus credenda de ipso funt tradita, talis simpliciter est indignus, & si in tali statu recipit, damnationem incurrit corporis & anima; & melius esset in æternum abstinere, quam sic semel accedere. Etiam qui seit se habere legitimum impedientum ne accedat: scilicet, qui est excommun &c. aut qui non habuit priùs examinationem diligentem suæ conscientiæ, ut sic cognosceretur suum impedimentum & cessaret ab accessu: talis enim contemptum faceret huic Sacramento mirabili, & ideo indignus. Sunt autem & alia, quæ indignum faciunt non propriè, sed large; quia in tali statu accedens non propter hoc damnaretur, nisi faceret ex contemptu, licèt melius faciat non accedendo, ficut est pollutio nocturna sine consensu deliberato præcedente, actualis indevotio quæ quandoque provenit ex aliquibus causis sine mortali peccato; utpotè si esset gravatus capite aut presius

fomnolentia, aut nimium tædiosus, & sic de aliis; propter talia abstinendum est à Communione, nisi aliqua necessitas excuset, aut rationabilis causa.

#### Utilitates dignè accedentium.

D Ehinc proponendæ funt volenti accedere permaximæ utilitates & dignitates, quæ proveniunt dignè accedenti; quatenus his auditis alliciatur ad dignam perceptionem. Est ergo advertendum, quòd Omnipotens Deus dignè accedentibus donat quadruplicem gratiam, in quibus maxima confistit gloria: Et hoc donum tantum est, quòd licèt sit Omnipotens, tamen majus donum, & gloriam majorem dare non potest; quia in cœlo & in terra non est donum eo majus. Primum est, quòd dignè accedentes securantur quòd nunquam damnabuntur, ut patet Joan. vi. 52. Si quis manducaverit ex hoc pane, intellige digne, non morietur in aternum, scilicet morte æterna, licet temporaliter, ficut videmus omnes mori. Et istud donum est magnum per quod à gehenna salvamur. Secundum est, quòd consequentur perfectiones vitæ spiritualis, ut patet Joan. vi. 58. Qui munducat me, 6 ipse vivet propter me. Et istud donum est majus, per quod in præsenti vita justificamur. Triplicem autem vitam dat Deus in hoc Sacramento nobis digne fumentibus: Primò nostram, scilicet cum nos ponit in statum meritorum, & hoc facit ad nostram utilitatem. Secundò vitam fuam, cùm scilicet per Communionem fui corporis habitat in nobis, participans nobis omnia merita sua quæ in vita sua operatus est. Et hoc facit ad nostram sanctitatem. Tertiò, dat nobis vitam æternam, ad quam promovemur ex vita duplici præcedenti. Et hanc parat nobis ad sequendam vitæ æternæ claritatem. Tertium donum ett, quòd dignè accedentes Deo uniuntur. Unde Joan. vi. 57. Qui manducat meam carnem &c. in me manet & ego in eo. In quibus verbis innuitur felicissima Dei & hominis unio. Et istud donum est maximum. Quod enim donum majus esse poterit, quàm quòd Deo uniti Dii vocentur & fint, secundum quod dicitur in Psal. LXXXI. 6. Ego dixi: Dii estis. Quartum donum est, quòd æternaliter glorificabuntur. Undè Joan. vi. 52. Si quis man-ducaverit ex hoc pane, vivet in etermin. Et istud domum plusquam maximum est. Sunt & aliæ utilitates, quas Beatus Bernardus enumerat, dicens: Corpus Christi est agrotis medicina , peregrinantibus diata, debiles confortat, valentes delectat, languorem sanat, sanitatem servat, sit homo mansietior ad correctionem, patientior ad laborem, ardentior ad amorem, significaad cantelam, ad obediendum promptior, ad gratiarum actiones pronior. Item idem. Si quis verum non tam crebrius ut folebat, nec tam acrius sustinet iracundia, luxuria, ant invidia ac ceterorum vitiorum motus, gratias agat Corpori & Sanguini Domini; quoniam virtus Sa-cramenti operatur in eo. Hæc ille. Et dicit Richardus: In hoc beatissimo Sacramento Christi, videlicet Corpore & Sanguine, tota consistit salus sidelis anima; quoniam omnis gratia quam habet bomo, Christi Sacramento digne percepto tribuisur. Item Beda. Omne quidem donum calestis gracia, Eucharistia tribuitur mediante. His igitur duobus propositis, accedere volenti ad Sacramentum Venerabile, puta dignâ fusceptione cum suis maximis utilitatibus, & indignâ cum suis periculis; potest Sacerdos dicereseidem. Ecce tibi proposui hodie vitam & bonum, mortem & malum; elige quod volueris: nam in arbitrio tuo est, ad quodcumque volueris convertere, ut aut sursum convertaris ad Deum per dignam susceptionem, divinum statum induendo; aut in infimis te demergas, diabolicum statum assumendo, secundum quod dixit Dominus: Joan. vi. 71. Umus ex vobis diabolus eft. Quod fit dupliciter: aut in peccaris corpus Dominicum suscipiendo, in quo Deo maxima exhibetur contumelia, pro eo quod sic tam

#### Incitatio ad dignè suscip. Corpus Dominic. 314

vilis reputatur Deus, & tàm modicum curatur, quòd ad fæditatem peccatorum collocatur: ficut aliquis hofpiti invitato maximam faceret contumeliam, fiad stabulum porcorum eum locaret. Secundò autem fit, quando omninò homo se substrahit ab accessu ad Sacramentum, magis eligens carere Deo, quam peccatis. Et satis patet quanta iterum contumelia in hoc infertur Deo. Sed hic occurrit dubium: si Sacerdos A tiam 1. Cor x1.28. seipsum probare, hoc est suam consciens aliquem esse in peccato mortali, possit ei dare Eucharistiam sine mortali peccato. Respondetur, quòd sicut graviter peccaret Sacerdos denegando peccatori non notorio publicè petenti, seu cum aliis accedenti Eucharistiam, eo quod ut sic esset revelator Confessionis, aut proditor, dicens inferendam publicam pœnam pro occulto peccato; ita è contra peccat mortaliter, si dat in occulto hoc Sacramentum ei quem scit criminosum; quia negando nullum ex hoc oritur scandalum, ex quo in occulto petit, & peccatum fuum eit secretum. Non tamen Sacerdos in prædicto calu est particeps peccati, quod committitille indigne sumens, qui publice petit sibi dari, & cujus peccatum est occultum; quia non dat sibi sponte, sed coactus, scilicet ne incurrat peccatum proditionis, quod potius debet in se vitare, quam quod vitaret peccatum in alio.

His, inquam, duobus propositis, si tunc volens p beri. accedere fuerit rationis compos, nec desperatus, eligat potius digne accedere quam indigne : sed forte statim subjunget quærendo quis dignè possit accedere, aut quid faciet, ut dignus fieri poterit? Ad quod respondendum est, quod præcipue ex divino munere venit, & non ex nostra industria, aut præparatione, quod aliquis dignus redditur perceptione hujus Sacramenti. Non enim surrexit inter natos mulierum, qui ex fola justitia & virtute suorum operum, tanquam ex condigno, possit se sufficienter præparare ad suspiciendum: ctiamfi unus homo ex natura haberet omnium Angelorum puritatem & omnium hominum merita, per austeritatem vitæ, tamen in his omnibus non sufficiens fieret ad dignèsuscipiendum, si non divina gratia con-curreret, & dignum faceret. Sed fortè aliquis hæc audiens à pusillanimitate spiritus sui captus, in desidiam & negligentiam declinaret, cogitans apud se. Tu ergò, cur in vanum te vexares præparando per Confesfionem, Orationes, & alia exercitia; omnia talia obmittam & in solam Dei misericordiam me propitiam C confidendo quòd dignum me faciat. Respondetur, quòd præter prædicta quæ sunt omnino necessaria, requirit Deus industriam, & præparationem generalem convenienter agere per Contritionem, & Confessionem, & operum Satisfactionem, per recollectionem sui, & pias meditationes & hujuimodi; alioquin videretur tentare Deum. Sed tamen non debet inniti talibus, aut confidere quòd propter talia dignus fuerit. Jam enim eo ipso indignus fieret propter superbiam, & maledictionem quam incurreret, ponens fiduciam in homine, scilicet in virtute sua propria: immò si mille Annis vacaret aliquis se disponens ad dignitatem hanc, non sic tamen pertingeret ex suis meritis. Restat ergo ut postquam homo secerit quod poterit, secundum omnem suam diligentiam, dissidat de omni sua induitria & labore & sollicitudine in præparatione quam egit in repetitione crebræ Confessionis, ac devotionis, D emendati accedant, cum proposito firmo à peccatis abaut serenæ recollectionis, & breviter de omni sua virtute, & totum se tunc projiciat in animo contrito & humiliato in Dei misericordiam, supplicans, ut suppleat per suam gratiam ad quod sine gratia pervenire non potest: non enim requirit Deus ab homine, quod sibi viderit impossibile. Et cum homo, ita ut dictum est fecerit, securè accedere potest, & absque trepidatione, in Fide, & Charitate, nihil hæsitans de ipsius pietate, & ita dignè accedere dicitur. Et hoc est quod significatur per ista verba, quæ quilibet devotus, quamtumcumque justus & sanctus fuerit, fine aliquo

mendacio dicit. Matth. viii. 8. Domine non furn dignus, ut intres sub tectum meum, scilicet quantum est ex meis meritis & mea præparatione, sed tantum die verlo, & sanabitur anima mea. Ac si diceretur: Dicere, tantùm est facere; fac me per gratiam tuam dignum & dignus ero, & sanabitur anima mea. Debet ergo homo prinsquam de pane illo edat, juxta Apostoli sentenscientiam diligenter discutere. Et quod post hanc discussionem non sit sibi conscius de mortali, aut proposito peccandi mortaliter, Deo auxiliante. Deinde quòd non cognoscit se verisimiliter habere legitimum impedimentum per Excommunicationem aut Irregularitatem. Et hæc de necessitate requiruntur. Deinde etiam probet se, si non habeat ex culpa sua notabile impedimentum devotionis, utpote pollutionis corporis, vel magnam distractionem animi: & postremo si non sit nimis indispositus ad omnem devotionem, etiam propter culpam & negligentiam, utpotè si esset gravatus capite, aut presius soponolentia, aut nimis tædiosus. Propter talia enim est etiam abstinendum à Communione ut suprà dictum est : quandocumque non est aliqua necessitas. Nam etiam in necessitatis articulo, ut periculo mortis, sufficit habere illa primò descripta, si ista immediate posita non possunt ha-

#### Coitus conjugalis an impediat Communionem.

E X quo ergo talis contus conjugalis fit causa procreandæ prolis, vel causâ reddendi debitum, fine peccato est: idcircò non impedit à Communione nisi propter immunditiam corporalem, vel mentis hebetudinem, ac distractionem; sicut solet dici de pollutione nocturna, quæ sine peccato sit. In tali ergo casu sunt relinquendæ suo judicio, ut dicit: Si quis voluptate exerceret actum ipsum, prohiberi debet à Communione: ût dicitur 33. q. 4. Vir. Et post factam Communio-nem non licet isto die debitum exigere, nec etiam exactum reddere nisi cum difficultate; sed tamen contrarium non putatur mortale. Etiam decensest, quòd volens communicare, abstineat ab actu conjugali tres, vel quatuor, aut quinque, aut septem dies, ut patet De consecrat. dist. 2. Omnis homo. Sed illud cst Consilium, & non Præceptum, nec intelligitur de reddendo debitum, sed petendo. Quia si alter conjugum petat, alter reddere tenetur, posito etiam quòd debeat communicare, ut dicit Landulphus, quia exponeret illum, periculo fornicationis.

#### De Idiotis & Simplicibus.

Quia verò idiotæ & simplices & omnes penèsæculares, negotiis sæculi intenti, de digna præparatione ad fuscipiendum illud Sacramentum modicum sciunt, & aliqui forte nihil: quomodò videlicet se ipsos diligenter probare, & examinare debeant juxta formam prætextam; idcircò non potest esse ipsorum melior præparatio, quam hæc: videlicet, quod contriti, & confessi ad Confessoris discreti consilium competenter stinendi. Interest ergo Confessoris ex quo taliter onus tantum humeris suis imponitur, scilicet quòdad ipsius consilium accedat ipse pænitens, ut suppleat sua discretio & diligentia quicquid minus habet poenitentis ignorantia. Satagat ergo, ut interrogationibus, exhortationibus, & devotis exemplis, aut quocumque modo competentiori poterit, inducat accedentem ad dignè suscipiendum, & competenter se præparandum. Quamvis autem modo humano sine Dei revelatione speciali non poterit perscrutari dignitatem evidentem accedentis: attamen per signa aliqua, conjecturaliter poterit conjicere dignitatem probabiliter sufficientem: quibus veraciter repertis, iperare poterit de Dei misericordia, accedentem fortè sufficienter præparatum atque dignum. Ponit autem beatus Bernardus hujusmodi signa. "Primum est, si verbum Dei liben-"ter & devote audiat; & hoc est signum dilectionis "Dei. Secundum, cum se aliquis pronum ad bonum "operandum invenerit, quia dicit Gregorius: Proba-"tio dilectionis est exhibitio operis. Tertium, cum quis A "de præteritis peccatis cordintime dolet; ut quia gra-"viter offendit per hæc Deum Omnipotentem, & con-"tra ejus charitatem fecit. Quartum, cum quis ha-"bet firmum propositum in suturum abstinendi à pec-"catis cum Dei adjutorio. " De his igitur inquirat ab accedere cupienti. Quod si ipsum forte invenerit hactenus in aliquibus defectuosum suisse; ut videlicet in primo & secundo, inquirat si de hoc doleat, & propositum habeat se emendandi cum Dei adjutorio, etsi sit bona voluntas, non frustrabitur apud Deum. Sunt etiam quædam conditiones observandæ dignè accedere cupientibus, quas ponit Dominus Albertus in Sermone De Corpore Christi, & de talibus debet instruere Confessor accedere volentem. "Cibus enim iste, ut dicit Dominus Albertus ,, sumendus est in Fide "veritatis, in Spe divinæ largitatis, in munditia in-"timæ puritatis, in intima devotione profundissi-, mæ humilitatis, & in affectu ferventissimæ Chari-R

,, tatis.,, Primò igitur requiritur veritas Fidei, ut scilicet volens accedere credat omnia quæ credenda sunt, tàm de Articulis Fidei explicité, quàm implicité: non enim omnia credenda explicitè, funt tradita in Symbolo Apostolorum. Sed tamen nullum est credibile, quin sit reducibile ad aliquem Articulum, aut ad plures. Quamvis ergo credere quòd Corpus Christi sit in Sacramento Altaris veraciter, & non fignificative, & quod panis commutatur in Corpus Christi, & quod ibi sit post prolationem verborum à Sacerdote verus Deus homo cum Corpore & Anima, Carne & Sanguine ficut prodiit ex utero Virginis Mariæ, & in Cruce pependit, & sedet ad dextram Petris: Quamvis, inquam, hæc firmiter credere, non sit principalis Articulus Fidei; tamen continetur sub aliquo Articulo principali, ficut & alia Sacramenta. Reducitur autem secundum quosdam ad Articulum de Passione, eo quod institutum est in memoriam Passionis Christi: secundum C alios ad Articulum de Communione Sanctorum, & ad Articulum de remissione peccatorum ad eosdem reducuntur. Et circa hanc conditionem, scilicet Fidei, diligentissimè debet laborare Confessor cum volente accedere, & inquirere de credendis circa hoc Sacramentum. Nam si aliquid talium non crederet, jam indignus esset accedere, & deberet prohiberi. Quamvis enim omne peccatum mortale indignum faciat susceptione hujus Sacramenti Venerabilis; tamen infidelitas maximè, ex eo quod includit blasphemiam, & Dei contemptum quod sic ostendi potest. Nam qui non credit, ibi esse verum Corpus Christi Domini, Christum facit mendacem: Ipse enim dixit. Hoc est Corpus meum, Matth. xxvi. 26. Et sic voluit ibi esse Corpus suum veraciter, & ipse idem modò facit per Sacerdotes, quod per se fecit in Cæna. Quod autem facere potuit, patet, quia Deus est: ergo jus est, quomodò non posset & illud? Qui ergo Christum dicit mendacem, facit maximam blasphemiam, & hac infidelitate major esse non potest, & detestabi-lior. Ipse qui non credit ibi esse verum Corpus Christi, & cetera, quæ traduntur credenda de hoc Sacramento, dicit Ecclesiam Catholicam errare, & esse deceptam à Christo, & Spiritu Sancto, qui hocsemper afferuit, & adhuc affirmat. Talis utique pessimus est hæreticus, superbus, & præsumptuosus, & infidelis esse comprobatur. Et multa sunt mirabilia, quæ tra-

duntur à Sanctis Doctoribus de hoc Venerabili Sacramento, quæ hîc recitare longum nimis esset. Sed ad hæc credenda fideliter & firmiter inducendus est volens accedere, & sufficit, præsertim si simplex & idiota fuerit, quòd taliter credat ficut dicitur, grosso modo, non præsumptuose perscrutando, sed admirando. Nam ex hoc multire veniunt eis dubitationes, & erroneæ deceptiones, ex quibus tunc fequitur defperatio falutis, & laqueus atternæ mortis, & pracipuè veniunt ista ex hoc, quòd homo carnalis netcit intelligere nisi quod oculis corporcis videt, & quòd æstimet ita esse de divinis & de supernaturalibus, sicut de naturalibus; sed hoc maxime in proposito est cavendum, sicut dicit Bernardus: Hac Sacramenta necessario Fidem exigunt, rationem omnino non admittunt, expetunt simplicem auditorem, arguunt improbum discussorem; Debet sufficere cuilibet & maxime simplici ut perpendat hoc factum, esse divinum opus, cui omninò nihil est impossibile. Augustinus: Crede Deo omnia possibilia esse, & nihil videtur tibi impossibile. Nec sensus noster hoc potest penetrare: ideò canitur: Prastet Fides supplementum sensum desectui. Solum crede & sufficit. Si quis autem volens credere, patitur phantasias ad oppositum Fidei, & tolerat tales invitus, hic non est dicendus infidelis, imò ex hoc meretur: dicunt enim statim Doctores, quod aliquando non est ita meritorium credere, ficut velle credere, nec dolere senfualiter de peccatis, ficut velle dolere, & non posse: Quia desiderium pauperum exaudivit Dominus. Ps. x. 17. Sic igitur mens accedere cupientis Fide roborata, contradicat etiam propriis sensibus, qui concorditer Corpus Domini judicant esse panem. Dicit enim visus; panem video: auditus dicit; audio Fractionem panis: tactus dicit; panem tango & fic de aliis: fed Fides fortiter contradicit affirmans certiflime sub Sacramentalibus speciebus verum Deum, & hominem Jesum Christum, certissimè contineri.

Multum autem est consolatorium his qui phantasias plures patiuntur circa Sacramentum illud, & quietivum turbationis cordis, ac Fidei ipsorum adjumentum, si ad tanta mirabilia adducantur aliquæ similitudines naturalium rerum. Cui ergo Dominus dedit ut hoc facere sciat & possit, multum est laudabile, quod ut sic mens humana adjuta visibilibus, ad invisibilia promptius incitatur capienda. Unde huic miraculo, quòd totus Christus & tantus lateat sub tam modica specie, potest illud aliquo modo proportionari, quod natura facit, scilicet quòd in modico grano sinapis, ut dicit. Gregorius, latent flores, rami, stipites, & semen in femine. Item in parva cellula memoriæ retinet homo imagines magnarum Civitatum & Provinciarum. Item in speculo modico apparet similitudo maximæ turris. Si igitur talia mirabilia contingunt naturaliter, non est mirandum, nec incredibile, quòd multò majora supernaturaliter fieri possiunt. Sicut quòd in hoc Sacramento est Christus verè sub sua quantitate; sed non utitur sua quantitate locum occupando, sicut nec utitur sua claritate æternè illuminando: alioquin nullus oculus posset subsistere, & in eum respicere. Et sic iteratò non habet homo causari de hoc, quod non videat Dominum Jesum Christum sub Sacramento. Alioquin Fides non habet meritum, cui humana ratio præbet experimentum. Et Dominus dicit: cit. Si ergo potuit cuncta ex nihilo creare quod maenim profuit Scribis & Pharifæis, quòd viderunt Jeium secundum carnem? utique nihil: Multò etiam convenientiùs agitur hoc mysterium sub aliena, quam sub propria specie. Quis etiam esset tanta ferocitatis ut ipsum præsumeret sub propria specie manducare, immò hoc esset horrendum & cum hoc, infidelibus ridiculum. Quòd etiam simul, & semel est in diversis Altaribus sub diversis speciebus, aut etiam in eodem Altari, hujus simile est in natura, quòd idem verbum ab aliquo prolatum simul & semel intrat aures plurium.

# Incitatio ad digne suscip. Corpus Dominic.

Et illius quòd fractà Hostià, sub qualibet particula sit integer Christus, est simile in natura quòd fracto speculo apparet in qualibet particula imago quæ prius apparuit in toto. In hujusmodi similitudinibus multum pacificatur, & quietatur mens simplicium.

Secundò requiritur ad accedere volentem, quòd fiducialiter speret se accepturum ampliora munera in tanto Sacramento, immò omnia bona; unde ad A Romanos vIII. 32. Quomodo non etiam cum illo omnia bona nobis donavit, ac si diceret: Si Deus scipsum nobis dedit, quomodò negabit omnia bona, quæ idem in se habet? Ex consideratione igitur tantæ gratiæ spes nostra meritò crescit, si tamen eamdem bonis operibus nutriamus. Unde Pf. xxxvi. 3. Spera in Domino & fac bonitatem, hoc est spem proba per opera: nam qui vellet sperare in Deo, & nihil boni operari, talis potiùs diceretur præsumere. Faciliter habet sperare omnia bona de Dei largitate, qui devotè considerat quòd in hoc Sacramento accipit omnium bonorum largitorem.

Tertiò requiritur quòd accedens sit mundatus intima puritate, utscilicet conscientiam suam intrà se sub- B rit accedere cupientem dispositum; videlicet non esse tilissimè perlustrando nihil inveniat, quod non sit in Contritione castigatum, in Confessione nudatum, Satisfactione emendatum, & cum abstinendi proposito renuntiatum, ut dicere possiti illud Apostoli i Cor. IV.4. teste conscientia sua: Nihil mihi conscius sum, scilicet quòd non sit prædictis circumstantiis emendatum. Et videmus ad experientiam, quòd qui vult infundere pretiosum liquorem alicui vasi, primò probat & tentat, si vas sit mundum, velimmundum; sanum, aut corruptum; simile debet videre de se, accepturus tam

venerabile Sacramentum. Quartò requiritur, quòd accedens sit profundissima humilitate fundatus: Et certè sola humilitas est, quæ disponit hominem ad dignificationem, & debitam præparationem pro tanti hospitis susceptione. Et confistit in hoc humilitas, quòd cum homo fecerit omnem diligentiam, emendando fecundum conditionem C statim dictam, quod in hoc non confidat quasi proptcreà dignus sit; sed dicat consequenter cum Apostolo: In hoc non justificatus sum. 1 Cor. IV. 4. Tanto etiam faciliùs homo humiliatur, quantò pluriùs & sinceriùs admiratur altitudinem ejus quem suscipit, confiderans econtrà in se tantam infirmitatem, infinitatem, seu nihileitatem. Quis non stupebit, aut non timebit? Quis non humiliabitur? cum recordatus fuerit Passionis Christi, in cujus memoriam hoc Sacramentum est institutum; cujus Passionis homo per peccatum causa fuit: & ita cum magna verecundia, cum profunda humilitate, magnoque dolore ac luctu accedendum ac si reus mortis judicetur.

Ad hanc humilitatem conatur nos inducere Domitribuisti mihi laborem in iniquitatibus Isai XLIII. 24. Item: In vacuum laboravi, sine causa: & vane fortitudinem meam consumpsi. xLIX. 4. Hæc considerata, & similia, faciliter animam de humilitate informabunt, ut dicamus illud Tobiæ: Manducavi panem meum cum Inclu & tremore. Tob. 11. 5.

Quintò requiritur quod accedens fit ardore Charitatis inflammatus. Dicit enim Origenes: Corpus Chrin damnationem sumit tam mentis quam sti & sanguinem ii corporis, qui absque gustu accesserit interna Dei dulcedinis, & amoris.

Hunc autem ignem amoris veraciter in nobis accendimus, dum diligenter attendimus vel perpendimus; Quis, quid, & quibus tantam gratiam prærogaverit. Quis dedit, quia Deus cujus magnitudinis non est sinis. Dedit autem hoc donum largiter, quod ex hoc patet, quòd dedit tantum donum, quò majus habere non potuit in omnibus suis divitiis; dedit enim quantum habuit in corpore & anima & deitate, nihil reservans sibi ex omnibus, quæ habuit extra hoc donum.

Tantùm ergò est illud munus, quantùm ille, qui dedit. Hilariter: quanta autem hilaritate dederit, non est qui possit exprimere: si enimaliqua tristitia retractus fuillet, non poterat se totum dedisse. Est autem proprietas magnifici, delectari & hilarescere in magno donando; contristari autem, si magna donare non potest: Affectualiter: scilicet ex intimo amore dulcis affectûs: verum dixit Luc. xxII. 15. in desiderio desideravi hoc Pascha manducare vobiscum, hoc est valde

Jam est considerandum quid sit quod datur, & quod idem cum datore. Est autem dans & datum ejusdem magnitudinis. Deus autem hoc pretio suum donum dedit nobis miseris, & indignis, qui non sumus digni videre lumen cœli propter nimia peccata nostra, quibus ipsum graviter offendimus. Ista ergò, qui in corde suo comportaverit, & flatu devotionis conflaverit, ignis charitatis faciliter in eo exardescit. Hac igitur exhortare & loquere in Christo Jesu Domino nostro.

Si igitur juxta prædicta Sacerdos discretus invenefibi conscium de mortali peccato, nec de peccandi proposito, neque incredulum his quæ dicuntur de hoc Sacramento, neque etiam habere aliquod legitimum impedimentum per Excommunicationem, aut Irregularitatem; si, inquam, eum talem reperit ex diligenti scrutinio, tunc permittat ipsum accedere cum fiducia divinæ misericordiæ.

Quòd si fortè ultra prædicta fortis phantasiæ existens patitur vacillationem animi, aut hæsitationem, aut suspicionem, aut scrupulum, quòd non sit sufficienter dispositus, aut quòd sit aliquo impedimento ligatus, aut etiam quòd sit aliqualiter inordinatus, & non omninò devotus, sicut libenter vellet; hortetur eum; & admoneat, quòd propter talia accedere non dimittat, si ex confidentia divinæ pietatis accedat securè, nihil dubitans de ipsius pietate. Resertur namque de quodam fratre, qui tantis scrupulis suit inquietatus, quòd accedere nullo modo auderet: Cui devotus, & circumspectus Bernardus dixit; Vade, frater, & in side mea accedas. Obedivit ille, & omnis scrupulositas ab eo discessit. Tu ergo fac simile in casu simili. Quod si tunc noluerit obtemperare, errat multiplic ter. Primò per superbiam, judicium suum præferendo suo Curato discreto, quod non est faciendum: immò,, Ex hu-"militate alienum judicium proprio est præferendum,, ut dicit Bernardus. Secundò errat in hoc quòd vix, aut nunquam habebit fixam devotionem, nec pacem conscientiæ suæ à talibus scrupulis; quia non est melius confilium contra tales scrupulos, qui tali modo sapissimè vincuntur, & recedunt, & efficitur ex consuetudine homo tranquillus, & robustus. Patet exemplum nus, dicens per Isaiam: Servire me fecisti peccatis tuis, D in equis qui quandoque timent ad umbram, si calcaribus fortiter compelluntur procedere, & talia non curare, & sic assuescunt: similiter scrupuli multiplices in homine surgentes, non melius vincuntur, quam quòd contemnantur, & non curentur; sit solùm iste contemptus timoratus, & fiat cum confilio prudentium; alioquin timor immoderatus facit calum, & præcipitat inconsulta præsumptio.

Ut autem quasi per quasdam manuductiones Sacerdotes valeant accedentem ad præparationem majorem & devotionem ampliorem inducere, proponant sibi quasdam metaphoras seu similitudines rerum exteriorum. Ille enim modus valde est instructivus, præcipuè simplicium, quatenus per hujusmodi visibilium solatia, animus ejus ad capiendum invisibilia faciliùs possit incitari; Et hoc potest aptè fieri declarando ei quid nobis hujus Sacramenti, seu rationem dan-do per similitudines, quare hæc & illa dicuntur de hoc Sacramento. Solet enim dici apud vulgares; susceptio hujus Sacramenti, reconciliatio. Dicunt enim Joh. Wil. Mich. Berichten. Oftendat igitur Sacerdos

Digitized by Google

quare sic dicatur. Unde est advertendum, quòd tunc dicitur aliquis alium sibi reconciliare, quando ipsum offensum, quomodocumque potest, placabilem reddit. Homo igitur cum mortaliter peccaverit, rapinam in Deum committit; quia honorem Deo debitum per obedientiam abstrahit, plus diligens peccatum quam Deum, & sic constituit sibi inimicitias inter se & Deum, & consequenter contra omnes electos ejus. Sed ista guerra & inimicitia tollitur cum homo devotè suscipit Dominicum Corpus, eo quod tunc remittitur homini offensa Dei ob meritum Passionis Chri-Iti, in cujus memoria hoc Sacramentum agitur, & ejusmodi. Tunc homo constituitur amicus Dei, cujus gratiam consequitur homo devotè eum in Sacramento suscipiens, & electorum suorum. Ipse enim Dominus Jesus interpellat pro nobis sicut dicit Apostolus, Rom. VIII. 34. & est propiciatio pro peccatis nostris. 1. Joan. 11. 2. Rursus solent & vulgares accessum ad hoc Sacramentum exprimere: fic Joan. Wil. Gotef. Licham. & Phaen. Sed verba hujus dicta inspiciendo diligentius posset aliquis dicere, quod impropria essent. Dicitur enim ibi de Corpore Dei cum Deus spiritus sit, & corpus non habeat. Item, posset aliquis dicere, cùm in hoc Venerabili Sacramento suscipitur totus Christus, scilicet ipsius Corpus, & Anima, & ejus Divinitas, & verba illa exprimunt solum Corpus quasi alia non essent ibi, nec susciperentur. Et concordat etiam modus loquendi Latinus, quia dicitur: B

Sulceptio Corporis Domini. Ad primam objectionem potest dici, quòd verba ista possunt sic intelligi: volo suscipere Corpus Dei, hoc est, Christi, qui est Deus habens Corpus secundum quod homo. Ad rationem, que objicit, qualiter tàm in vulgari, quam Latino fit tolum mentio de Corpore Christi sub specie panis, ficut etiam fit mentio de Sanguine sub specie vini, dicitur, quòd iste modus loquendi concordat consecrationi hujus Sacramenti. Nam cum dicuntur ista verba: Нос еsт Corpus меим, super panem; panis tantum convertitur in Corpus, non in Divinitatem, nec in Sanguinem, nec in Animam, quamvis nequaquam est sine istis: hac enim sunt ibi non propter conversionem, sed propter inseparabilem conjunctionem; Sanguis enim est ibi ratione commixtionis scilicet cum corpore; Anima, ratione communicationis est ibi, eò quòd est unita Corpori: nam vivus Christus sumitur, non mortuus. Unde canitur: C Ave vivens Hostia. Divinitas autem est ibi ratione unionis, quia nunquam deseruit Christi humanitatem. Similiter est quidem de Sanguine sub specie vini, scilicet, quòd fit conversio vini tantùm in Sanguinem virtute consecrationis, licet alia Corpus, & Anima, & Deitas etiam sint ibi ratione inseparabilitatis. Totus igitur Christus sumitur, sicut sirmiter credendum est, sab specie panis, scilicet Corpus Christi, Sanguis, Anima & Deitas. Sic & sub specie vini totus sumitur. Quicquid sit de isto, alibi habet videri, sed hoc sufficit in prasenti scire, quòd neutrum superfluit, sed hoc sit sine causa in Missa. Circa hunc modum loquendi de susceptione, potest introduci metaphora multum incitativa ad devotionem, & exemplarem instructionem dignæ præparationis de aliquo magnifico Principe, seu Imperatore, qui benigne visitaturus esset quemdam ex suis subditis pauperrimum, volens hospicasu posset se habere iste pauper ad tam magnificum Principem ante susceptionem ejus. Æstimo, si discretus esset, longo tempore ante adventum tanti hospitis multum anxiarctur in corde, cogitans maximam dignitatem Domini, & in se maximam vilitatem & abjectionem; & vehementer admiraretur, quod tantus Dominus dignaretur tam vilem personam tam gratiosè vistare, non volens eum per hoc gravare, sed ejus paupertatem ditare, & copiosa munera dare, &

ita multum timeret, & paveret magnitudinem tanti Domini. Tamen quia tantam utilitatem esset consecuturus, multim affectaret ejus adventum, & exinde domunculam fuam quanto posset toto conatu adornaret liliis & floribus, expurgaretque omnem immunditiam, & omne quod timeret posse offendere oculos tanti Domini, & hoc ante adventum. Cum autem sentiret eum advenire, occurrens ei, & quasi deficiens propter Majestatis magnitudinem, cum maximo affectu & amore eum susciperet & cum gaudio introduceret. Cumque suscepisset, considerans benignitatem Domini erga se, æstimo quòd sæpius repeteret & diceret: O magnifice Domine unde unquam merui tantam dignationem quam mihi misero ostenditis: accipite, quæso, bonam meam voluntatem pro facto; nam nihil dignum habeo, quòd vestræ magnificentiæ possem offerre, sed potius si inveni gratiam in conspectu vestro, mihi largire dignemini, quo mea maxima paupertas ditetur; nec dubium quin exaudiretur. Interim verò quod Dominum tantum in sua domuncula haberet, diligentissimè observaret ostiola domûs suæ ac senestras, ne quis sortè ingrederetur aspectum hospitis tanti offendens, aut fortè, quòd lamentabilius esset, expellat.

Juxta hunc modum devotus homo formare debet fuam meditationem, & debet homo fimplex & idiota exhortari, ut schabeat similiter erga Dominum Jesum Christum quem suscipere proponit. Debet enim longo tempore ante, sæpius hanc horam meditari, & quandoque apta oportunitate in Ecclesia, aut in camera sua solitarius recogitare suam nihileitatem, & immunditiam propter sua peccata, & suam paupertatem, propter desectum virtutum. Et ex parte hospitis suscipiendi consideret maximam dignitatem, puritatem, & opulentiam: & ex tali meditatione generatur in homine humilitas, & amoris inflammatio ex consideratione dignationis Domini, quòd licèt ipse tam vilis sit, tamen eum Dominus non abominetur; sed eum velit visitare, & omnem ejus inopiam auserre, ipsum dignificando, mundando & ditando sanctis

Sic igitur concipietur in homine affectus; fic mixti dicuntur reverentia, & timor mixtus amore. Ista autem reverentia necessaria ad susceptionem tanti hospitis, quæ si deesset, indigna redderetur susceptio secundum quod dicitur. Indigne sumis, non sumis reverenter. Cùm verò appropinquat dies susceptionis, debet homo diligenter domum conscientiæ suæ perlustrare & omnem immunditiam expurgare per humilem Confessionem, & tune ardentissimis & sanctissimis meditationibus, scilicet recolendo beneficio exhibito fibi indigno in anima & corpore, ac etiam amaram Paffionem Domini, in cujus memoriam institutum est hoc Sacramentum; quam Passionem ignominiosissimam subiit propter ipsum ex nimia dilectione, ne ipse æternaliter pateretur, & hujus velut rosis, floribus & liliis hospitiolum cordis adornet, & thalamum tanto iponio praparet per veram pacem cordis, excludendo omnes scrupulos inquietantes, & omnem curam super-Huam rerum mundanarum, quia in pace fuctus est locus ejus. Psal. LXXV. 3.

Ex tunc in ipsa hora susceptionis, primò debet ie homo julcipiens totum recolligere, & ad gratiam ejus præparare; quia tunc cœlum quodamtari circa eum. Sed videamus breviter, qualiter in tali D modò aperitur, & ipse sponsus animæ Christus Dominus Rex magnificus tunc advenit, & fibi unitur, & sic ad manum Sacerdotis se aptet, ac si Deus omnipotens manum porrigeret. Et cum præsentem senserit, intra cordis brachia ipsum reclinet per exclusionem omnis terreniamoris. Tunc procumbens coram tanto hospite, fiducialiter postulet ab eo, quod saltem licitum est postulare: nam stultum est petere, quod possit in renegari; & certus sit, quia dabit sibi petitiones cordis sui, prout sibi melius noverit expedire.

# Incitatio addigne suscip. Corpus Dominic.

Agat gratias ex intimis visceribus pro tantis beneficiis sibi collatis. Observet deinde diligenter custodiam super portas, & fenestras suas; hoc est, sensus suos: nam per istos mors intrat usque ad animam, id est, concupilcentia peccati pervenit usque ad consensum per sensus corporis, si negligenter custoditi fuerint. Per tales verò irrumpentes hostes ipse dulcis hospes animæ nimis molestatur, seu quandoque, quod est gravius, expellitur. Sed attendendum est, quòd mors non A potest intrare ad aliquem, nisi ipse voluntate seu consensu ipsam attraxerit, & hoc in malum sibi ipsi, quia peccatum est adeò voluntarium, quod si non esfet voluntarium, jam non esset peccatum. Cum autem taliter commissium fuerit peccatum mortale, mox Christus expellitur ignominiose, in quo magna ei fit contumelia; quia dicitur:

Turpiùs ejicitur quam non suscipitur hospes. Si enim magnum est peccatum Domino hospitium negare, constat quòd valde magnum est jam susceptum ab hospitio expellere. Et tale vitium committens comparatur Judæ, qui postquam cum Christo cænavit, ipsum tradidit. Talis etiam ordinem honestatis pervertit, qui neutro reverentiam exhibet ei præsenti nullam. Indè similis est Judæis, qui cum ramis palmarum & clamore Christo occurrerunt, & honorisicè susceperunt, & ipsum postmodum crucifixerunt. Sunt enim aliqui, qui Christo septem septimanis hof-B pitium præparant, & postquam eum susceperint, nullam ei reverentiam exhibent, immò tot contumelias inferunt, quod oportet eum inde exire. Unde admirans Bernardus dicit: Quid minus prasenzi quam futuro debetur? Quid minus reventia tempus resurrectio-

mis exigit quam Passionis. Hæc ille.

Prætereà etiam folent dicere vulgares volentes accedere ad hoc Sacramentum suscipiendum, Joh. Wil. Zutreten Zugottis Dische. Ad hoc ergo adducatur metaphora de invitato ab aliquo potente, quomodò scilicet talis se habere potest. Nam gratus est valdè de amicitia fibi exhibita, in hoc quòd eum invitat. Item aliqua munera secundum suam possibilitatem præmittit ad convivium. Item cum vadit, vestibus cultioribus se induit, eum qui se invitavit favorabiliter salutat. Accedens verò ad mensam, priùs manus lavat. In mensa sedens, diligenter considerat quæ sibi apponuntur, sumitque cum reverentia & modestia. Post convivium cordialiter regratiatur invitatori, sed borum vilibus uti cibis, dicens: Non locabo servum fupra Dominum. Juxta hunc modum hortari debet accedens, ut se exhibeat velut accedens ad convivium potentis, scilicet Christi. Dicit autem Sapiens: Ad mensam magnam sedisti, diligenter attende qua apposita funt tibi, Prov. xxIII. 1. & scito quod talia oportet te præparare. Istam autem mensam magnam, dicit Augustinus, non aliud esse, nisi unde sumimus Corpus Christi, & Sanguinem. Et sic Sacramentum Corporis Dominici dicitur mensa magna propter magnitudinem charitatis ipsum instituentis, scilicet Chri-Iti, qui ex magno zelo charitatis instituit; secundum quod dicitur: zelus domus tua comedit me, Pl. LXVIII. 10. id est comestibilem me fecit. Ad istam autem mensam invitatur quilibet fidelis, secundum quod di-7. Similiter exhortatione Christi dicentis: Nisi manducaveritis carnem filii hominis &c. Joan. vi. 54. Id est, ad istud nuptiale convivium, secundum quod tactum est in principio hujus collectæ. Debet autem quilibet fidelis multum gratus esse de amicitia sibi taliter exhibita, scilicet quod ad convivium Regis æterni invitatur, quia valdè est honorificum. Sed & munera pro sua possibilitate studeat præmittere, & sint Contritio, Consessio, & operis Satisfactio, quæ valdè grata sunt & accepta Regi gloriæ. Et ita vestibus laceratis & immundis abjectis, scilicet superbia Tomi III, Pars, I,

invidià, irà, cultoribus se adornet, scilicet sanctis virtutibus. Nam sicut dicit Bernardus: Bona vestis est humilitas, bona vestis est mansuerudo. Sic & bona & pretiosa vestis est charitas, qua pracipue indui oportet eum qui accedere vult ad hoc convivium; ne fortè, quod absit, si caruerit hac veste, & accedere præsumpserit, Dominus ei dicat juxta sententiam Evangelii: Amice, quomodo huc intrasti, non habens vestem nuptialem, Matth. xxII. 12. scilicet charitatem Dei & proximi: & condemnabit eum dicens: Ligatis manibus & pedibus ejus, mittite eum in tenebras exteriores. \$1.13. Ingrediens autem invitatus favorabiliter falutat cum qui se invitavit; quod & facit fidelis cum devotis orationibus & meditationibus ipsum Dominum Jesum Christum salutat, obsecrans, ut suum adventum prosperum faciat & falutiferum. Non lotis autem manibus nequaquam licet accedere. Sed quid per manus, nisi opera intelliguntur, quæ debent priùs ablui; quia dicitur in Pfal. xvii. 21. Secundum puritatem manuum mearum retribuit mihi. Et licet juxta testimonium Domini suffecit Apostolis in hoc convivio pedum ablutio, fed hoc ideo quia aliàs erant mundi animo: nos verò qui è contra fumus immundi, indigemus lotione non folum pedum, scilicet affectionum & cogitationum, fed & capitis, & manuum, atque oris, hocest, intentionis operum & verborum. Fit autem congrua horum ablutio, cum amaris fletibus abstergimus quidquid in talibus perversè egimus. Debet autem conviva diligenter considerare quæ apponuntur sibi, quia valdè pretiosa sunt cibaria, utpote vitam conferentia; scilicet panis vita, qui de calo descendit, Joan. vi. 71. quo & vescuntur aves Arigelicæ. Consideret appositum Agnum Paschæimmaculatum: quomodò hunc verò reverenter, ac debitè comedat, tangitur Exodi. x11.8. ubi legitur de Agno Paschali: Comedebant autem accinclis renibus cum azymis panibus, calceatis pedibus, baculos habentes in manibus, cum lactucis agrestibus, & festinanter. Et hæc sunt quibus debet se homo probare priusquam accedat, juxta Beati Apostoli commonitionem ad Corinthios. Datur autem quibusdam interdum in perceptione hujus faluberrimi cibi, quidam fapor ipiritualis, & gustus internus, quo iptorum animus surfum trahitur in illius fummi boni fruitionem: quod donum non est Fidei debitus effectus, neque est præsentis temporis, sed æternæ beatitudinis. Et cum & dedignatur post susceptionem tam prætiosorum ci- C datur in Sacramento, aut extra, gratias agat percipiens, omnium largitori, nec in verbis le effundat, sed secretum secretè teneat, & cum profundo cordis gemitu prorumpat & dicat: verè tu es Deus absconditus. Sed cum non datur, similiter est regratiandum & patienter sustinendum, quianon est currentis neque volentis, Rom. 1x. 16. sed benignissimi Conditoris, qui dat quomodò sibi placet, & prout judicaverit esse pro utilitate hominis, & ad laudem suam, & non dat quomodò homo vult, vel prout vult. Imputet tamen hanc privationem sibi, & ascribat hoc suæ infirmitati spirituali, aut negligentiæ. Ignem enim posuit in sinu, & calorem non fensit: mel posuit in ore, & dulcedinem non percepit, & ideò mileriam fuam recognoscat, & vitam suam in melius commutet. Sicut & è contra si reperit resectionem, nihil sibi tribuat, sed cit Sapiens : Venite, comedite panem meum, Prov. IX. D pietati divinæ infinitæ, quæ se ad bonos & malos extendit. Dicat itaque fibi ipfi: fi mihi peccatori talia facit Dominus, quid, putas, faciet si vitam meam emendavero? Denique cum Sacramentum expletum fuerit, cogitet in corde suo dicens: post tam nobilem cibum nolo stercora, & vilia cibaria degustare: quapropter opus est ei, qui hunc cibum Angelicum suscepit, quòd diligenter se custodiat, præcipuè autem os suum, in quo Dominicum Corpus est susceptum. Si cnim aliquis in pixide, in qua Corpus Dominicum est collocatum, stercora poneret, infidelis judicaretur. Qualis igitur judicandus est ille, qui os

fuum, in quo suscepit Corpus Dominicum, polluit detractione, mendacio, vel ebrietate, aut alia immunditia spirituali, quæ longè major est corporali. Est etiam advertendum, quod ipse Dominus Jesus, qui te invitat ad convivium suum, ipse idem est, quem & comedis. Quia igitur cibus est secundum id quod dixit Augustinus: Cibus sum grandium & fortium in fide: idcirco datur sub specie panis, non auri, vel lapidis pretiosi : Datur autem sub specie cibi communis, qui panis est, ne se de carentia materiæ quis valeat excusare; sicut & Baptismus sit in aqua, simili ratione. Vel ideò sub specie panis, & melius; quia panis magis gerit similitudinem ad Corpus Christi tam verum, quam mysticum, quod est carum. Fuerunt autem quidam qui dicerent, nullo modo Hoiliam Sacramenti dimitti comedendo ad ventrem nostrum, sed statim rapi in coelum: sed hoc est contra experientiam, & Catholicam veritatem, quæ ponit Corpus Christi verè comedi. Isti tamen putabant indignum sentire, quod Corpus Christi, vel Sacra Hostia deveniret ad stomachum, quasi sædaretur; quod falsum est: immò ex hoc non contaminaretur, sicut nec solis radius latrinas intrans. Debet ergo ratio corrigere judicium sensuale, ne reputemus blasphemiam, ipiam sincerissimam rei veritatem. Manet autem B tandiù hoc Sacramentum ab homine sumptum, quandiù manent species Sacramentales: nam consumptis speciebus panis; desinit ibi esse Corpus Christi. Similiter est dicendum de speciebus vini. Sed post remanet effectus Sacramenti, qui est refectio anima per augmentum gratiæ in vita præsenti, & gloriæ in suturo. Quod nobis præftare dignetur ipse Dominus Jesus Christus, Dominus virtutum, & Rex gloriæ, qui cum Patre, & Spiritu Sancto vivit, & regnat, Deus, in secula seculorum benedictus. Amen.

Explicit Collecta cujus suprà &c.

#### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

### TRACTATUS

DE PRÆPARATIONE

# SSAM.

& pollutione nocturna.

Collat. ad MSS. Codd. Vict. 277. 180. 774. & duos Navarricos.

In MS. Victorino 774. Inscribitur iste Tractatus.

# DIGNITATE CELEBRATIONIS.

præsertim post susceptum Sacerdotium, si quis nocturno pollutus somnio à celebrando Missam cessare deberet. Expertus sum similiter multos, præsertim Religiosos, & novissimè quendam præ ceteris, tali dubitationis scrupulo non parum turbatos, dum ex una parte cos ad celebrandum trahit devotio, ex altera timor offensæ reprimit. Tandem effectus super hac re certior, tum ex Doctorum sacrorum lectione, tum expertorum & virtuosorum consultatione & exemplo, tum postremò ex ipsa rationis & ex-

perimentalis cognitionis attestatione, inductus sum ut Considerationes aliquas breves & non prorsus inutiles super hac celebrationis materia componerem, eas judicio melius & fincerius sapientium supponendo. Considerationum hujusmodi quædam erunt accessoriæ, quædam per directum responsivæ. Precor autem dari veniam, si forsan impurius loquendum erit, quoniam morbus talis est, qui vix aliter detegi, vix pulchrioribus medicamentis sanari potest.

#### Consideratio Prima.

NULLUS habet certitudinem evidentem absque Dei revelatione speciali, quod sit sufficienter dispositus, & dignus ad celebranda Missæ Mysteria. Patet, quia tunc posset aliquis evidenter cognoscere se esse in gratia gratum faciente, & quòd sufficienter secit quicquid requiritur ad hoc, quòd Deus fibi gratiam hanc infuderit, quod insuper nullum ponit obicem ex parte aliqua ad hujusmodi gratiæ susceptionem. Denique sciret evidenter, quod ritè constitutus est Sacerdos ad habendum potestatem nullatenus impeditus, & fimilia multa, quæ sunt purè contingentia, & quæ sciri non possunt infallibiliter, absque Dei revelatione speciali. Prætereà quis nesciat posse fieri, ut homo detur in reprobum sensum ex demeritis præcedentibus, ut non videat peccata sua, & ita nihil sibi conscius sit, non tamen in hoc est justificatus, prout Apostolus formidando testatur. 1 Cor. IV. 4. Forsan est talis comparatus ipfi Amon superbo, qui ad convivium Hester venit, reputans hoc fibi ad honorem esse præcipuum, quod sibi erat ad suspendium. Quis scit si auditurus est: Amise, quomodo huc intrasti non habens vestem nuptialem? Matth xxII. 12. Forfan denique talis annumeratus est inter illos, de quibus Propheta non tam imprecative quam prænuntiative dixit: Pf. LxvIII. 23. & seqq. Fiat mensi eorum coram ipsis in laqueum, O in retributiones, o in scandalum. Obscurentur oculi eorum ne videant, & dorsa corum semper incurva. Effunde super eos sram tuam , & furor sra tua comprehendat eos. Fiat habitatio eorum deserta , & in tabernaculis eorum non sit qui inhabitet. Videtis quam extimescenda sententia, si mystico sensu utimur, contrà quosdam ad facram Eucharithiæ menfam accedentes indicatur, præsertim cum dicitur: Obscurentur oculi eorum ne vi-C deant. \$\forall .24. Et conformiter ad illud Apostolus intonat & minatur : Qui indigne, inquit, manducat & bibit, judicium sibi manducat & bibit. I. Cor. XI. 29. 30. Et rursus: Propter hoc inter vos multi insurmi & imbecilles, &c. Hæc imbecillitas, & hæc dormitio magis ad animam, quam ad corpus referendæ sunt puto. Constat autem, quòd hæc omnia certitudinem evidentiæ tollunt ab aliquo super sua ad celebrandum dignitate.

#### Consideratio Secunda.

AD dignè celebrandum, & absque temeraria præsumptione, & imputabilitate ad novum peccatum, non requiritur talis evidentiæ certitudo super celebrantis dignitate. Patet, quia nullus tunc, quantumeun-que justus & purus, deberet celebrare, nec hoc posset absque discrimine, si non fieret ei revelatio specialis. UBITATUM est apud me frequenter & diù, D Sufficit ergo certitudo talis, qualem in materia morali consuevimus expetere, & capere. Quæ certitudo potest appellari certitudo moralis aut civilis, sicut prudenter loquebatur Philosophus Ethic. 111. dicens: Disciplinati enim est in tantum certitudinem inquirere secundum unum quodque genus, in quantum natura recipit. Ad hanc certitudinem moralem sufficit utplurimum, quod homo accedens ad Missam discusserit conscientiam suam, sicut fecisset pro magna re lucranda, aut incommodo gravi evitando, & quod non sit fibi conscius post hanc discussionem de peccato mor-

# 325 De præparat. ad Missam, post pollut. nocturn. 326

tali, aut de proposito peccandi mortaliter, quod infuper non cognoscat se aliud impedimentum legitimum per Excommunicationem, aut Irregularitatem habere. Consentio itaque in hoc cum Durando IV. Sententiarum Dist. 9. quest. 4. quòd talis etiam si esset in peccato mortalinescienter, nec de co expressam ageret Consesfionem, reportaret unum è duobus. Aut fibi remitteretur tale peccatum virtute Sacramenti, quia videtur A facere quod in se est ad ejus dilectionem, non enim Deus requirit ultrà posse: aut fieret sibi divinitùs illustratio & recognitio sui peccati, quatenus per pœnitentiam illud dilueret; quemadmodùm multis contingere probatissimum est, qui in initio sui Sacerdotii, dum celebrationem continuant, in rememorationem redeunt plurimorum & occultissimorum peccatorum. Similem inveniunt gratiam illi, qui noviter ad frugem melioris vitæ toto corde se præparant. Porrò talia peccata in recordatione venientia, ex irradiatione superioris luminis in profunda abysso animæ, non ideo tales confiteri tenetur, quod non priùs deleta esse potucrunt modo prædicto, sed fit hoc ad obediendum Præcepto, de confitendo semel quodlibet peccatum nostrum, quod & dum distincte cognoscimus.

#### Consideratio Tertia.

NON omnis scrupulus, aut dubitatio de peccato B mortali, neque omnis indevotio aut deordinatio, aut non attentio, impediunt de necessitate celebrantis dignitatem. Patet, quià certitudo moralis, qualem praediximus sufficere, compatitur secum vacillationem quandam animi, aut hæsitationem quandam, vel suspicionem, seu scrupulos, quòd homo non sit sufficienter dispositus, aut quòd impedimento aliquo ligatus est. Compatitur ctiam deordinationem aliquam, præsertim virium inscriorum, & legis tyrannicæ membrorum, que non est sæpè subdita nostræ potestati: ex qua causatur indevotio quædam, quam non plena & actualis semper attentio consequitur, nec obindè peccato maculari necesse est, nec peccatur. Et si quis opposuerit, quòd dubitans de aliquo, an sit illicitum, & stante dubio illud agens, peccat, quià se discrimini scienter objicit. Respondeo cum Domino Guillielmo Antissiodorensi, regulam hanc magistralem intelligendam esse de dubio tali, quod est vehemens, & magis, aut saltem æquè inducit mentem credere quòd est C mortaliter illicitum, sicut quòd est licitum. Secus est ubi mens plùs inclinatur & judicat quòd est licitum, quam illicitum, quamvis non habeat usquequaque certitudinem evidentem, aut fixam, quià nec hoc ipsum requiritur. Sunt itaque nonnulli & plures, qui fortis sunt phantasiæ, qui prætered sæpè trepidant timore, ubi judicant etiam non esse timendum. Tales debent inniti confilio Superiorum & Prudentium, & contra talem ipsorum vacillationem audacter operari: sic enim plerumque vincetur, abibitque. Qui verò renuunt credere Superiorum, & Prudentum confilio ad tales scrupulos deponendum, & agendum contra eos, errant multipliciter. Primo per superbiam & arrogantiam, præponendo judicium suum & prudentiam aliorum judicio. Rursus talis vix, aut nunquam devotionem habebit solidam, nec pacem conscientiæ à talibus, ac proinde carel oit locus animæ suæ hospite illo, Ps. LXXV. 3. Dicunt Doctores aliqui, quibus assentio, quòd aliquando non est tam meritorium credere, sicut velle credere, nec dolere sensualiter de peccatis, sicut velle dolere, & non posse. Desiderium pauperum exaudivit Dominus (inquit Propheta Pf. x. 17.) preparationem cordis eorum audivit auris tua. Deus itaque judicat nos & nostra, secundum superioris rationis arbitrium, voluntatem & judicium, & non secundum ea quæ nobis invitis atque contradicentibus portio sensualitatis inferior advehit & producit; qualia funt volu-Tomi III. Pars I.

bilitas imaginationum & phantasiarum, stimulus insuper carnis illecebrosus & vindicativus, vacillationes prætereà timidæ & incertæ super agendis, aut super cis credendis, quæ nostris nequaquam sensibus attingimus, & similia.

Decipiuntur in hoc multi ex simplicibus, distinguere nescientes inter ea quæ portio animæ superior agit per consensum, & ea quæ portio animæ inferior patitur absque superioris assensu. Darent idcircò sæpè aliis salubre consilium, qui nesciunt illud præstare sibi. Quare sic? certè propter turbam hanc passionum fimul irruentium tumultuantem, & rixantem. Quocircà memorandum est beati Bernardi super hac re confilium. Erat ex discipulis ejus quidam tantis inquietatus scrupulis, ut ad celebrandum nullo pacto auderet accedere. Dixit ei devotus & circunspectus Bernardus, postquam hoc accepit. Vade frater & in Fide mea celebres. Obedivit discipulus, & scrupulus omnis ille perpetuò discessit. Laudanda prorsus & imitanda tam illius Patris industriosa fiducia, quam istius fratris fidelis obedientia. Dicet aliquis ex simplicioribus, utinam talis mihi esset Abbas, aut Prior, qualis crat beatus Bernardus, crederem faciliter imperanti: nunc verò, dum Superioris mei parvam sapientiam inspicio, non audeo meam conscientiam & salutem suæ fidei tali pacto committere. Quisquis ità dicis & sapis, erras, & desipis. Non enim commissiti te & salutem tuam in manus hominis, quia prudens est, & plurimum literatus, aut devotus; sed quià tibi est fecundum regularem institutionem præpositus & prælatus. Quamobrem obedias sibi, non ut homini, sed ut Deo jubenti, si tamen non contrà Deum. Et sæpè tantò erit obedientia tua placentior Deo, tibique fructuosior, quantò est indignior ille, cui propter Deum subjici non refugis. Caveas ad extremum, ne dum quæris securitatem, nec illam adipiscaris, in gravem ruas dijudicationis & præsumptionis soveam.

# Consideratio Quarta.

Ontingit, ut possit aliquis codem tempore ad celebrationem laudabiliter accedere, posset nihilominus ab eadem laudabiliter abstinere. Quo casu primum de se laudabilius est, quam secundum.

Patet prima pars, quando aliquis est sine conscientia peccati mortalis, aut alio impedimento, & non est obligatus ex officio, vel aliter, celebrare; tunc habet utrumque in sua potestate facere licenter atque laudabiliter, ut vel cum Centurione dicat Matth. viii. 8. Domine non sum dignus, &c. vel cum Zachæo Domi-

num fidenter invitet. Secundam partem probo, cum Durando IV. Sententiarum Distinct. 12. q. 6. Celebratio quippe est, de per se opus bonum, abstinere autem ab ea si sit bonum, magis est in ordine ad indevotionem suscipientis, quam de per se. Rursus celebratio habet efficaciam magnam ex virtute operis operati, propter quam non tantumdem valet voluntas sola celebrandi, sicut par voluntas actu celebrans. Addit itaque opus hoc exterius aliquid bonitatis ad bonitatem voluntatis, propter meritum Passionis Christi: proptereà dici solet opus privilegiatum. Ampliùs, ille qui celebrat, de quo Propheta dicit quod In pace factus est locus ejus. D operis executione magnam adipiscitur devotionis pinguedinem, & diviniùs solet occupari: ducitur insuper à virtute nobiliori sic agendo, videlicet à charitate & dilectione hujus Sacramenti, quam non celebrans, qui timore potius se contrahit. Quod si quis dixerit, vacationem à celebratione ideò fieri, ut ipsa postmodum reverentius & devotius, quanto rarius impleatur: fatemur posse sic evenire. Sed ex adverso contingere potest, quòd talis substractio removebit habituationem ad bonum, cujus effectus est secundum Philosophum delectabilis. Signum, inquit, acquisiti habitu, est delectatio in opere. Evenit insuper plerumque illud dictum Nasonis.

Qui non est hodie, cras minus aptus erit.

Distraheris hodie, parum devotus es, parum recollectus, plurimum tentatus à carne, mundo vel dæmone. Credo equidem. Sed agnoveris, quòd non dormiunt, qui te persequuntur, & cras iidem erunt adversantes tibi hostes, tuæque devotioni insidiantes, quales sunt hodie. Quocirca non irrationabiliter contulit Sapiens: Quodeunque potest, inquit, manus tua, A instanter operare. Eccle. IX. 10. Nescis enim quando tale tempus ad laudabiliter celebrandum tibi concedetur, quale modò habes: & si utrumque habeas, utrumque melius est. Esto fueris in hac, vel in illa re defectuosus, cur novum defectum in non celebrando superinducis? Sed frigidus sum dicis, aut tepidus. Sæpe suscipit initium celebrationis hominem parum devotum & frigidum, quem in fine calescentem dimittit & fervidum. Corpus Christi ignis est spiritualis, accede fiducialiter ad hunc ignem, calesces faciliùs. Audiamus orantem Ambrofium & Deum alloquentem: Grave est quod ad mensam tuam mundo corde, & innocentibus manibus non venimus, sed gravius est, si, quia peccara mernimus, sacrificium non reddimus.

Refert narratio Sanctorum Patrum de quodam Evagrio, qui non nisi semel in Anno communicandum esse censebat. Contrà quem Sancti Patres repugnabant argumentantes, quòd aut dignum se putabat & dispo- B situm, qui semel in Anno communicaret, & ita præfumptuosus erat; aut indignum se tunc fatebatur, & nihilominus accedebat. Cur non ita poterat alius similiter pluries hæc Sacramenta conficere, quamquam de se se sciret indignum? Si fas est itaque semel in Anno cum timore Dei celebrare, cum eodem timore poterit sæpiùs similis esse ad celebrandum licentia. Fuerunt (nec ignoro) Sanctorum aliqui, quos certa ratio compescuit, ne celebrarent in æternum. Sed particularia hæc facta quorumdam, veneranda magis funt pia interpretatione, quàm in exemplum agendi trahenda. Postremò non sum nescius diversa esse dona & vocationes in diversis, prout Spiritus Sanctus voluerit, & alius indisponitur per interruptionem celebrationis, & sese vix postmodum recolligit; alius ex eadem frequentatione redditur indevotior, & ex tali familiaritate promptior ad contemptum. Quamobrem per experientiam & prudentioris alicujus confilium, id quod opportunius competerit, exequatur. Hinc dicebat egregius Doctor Augustinus: Quotidie celebrare nec lando, nec vitupero. Ipse tamen & alii consulunt sic vivere, ut quotidie digni simus accedere.

### Consideratio Quinta.

NULL A pollutio inchoata & perfecta in somno peccatum est mortale. Patet ex famosa Augustini regula, quòd Peccasum adeò voluntarium est, quod si non esset voluntarium, non esset peccatum, & intelligitur de actuali. Rursus ista est expressa determinatio ejusdem 1. de Civitate Dei cap. 25. loquentis de violenta corruptione virginis alicujus. Quanto magis, inquit, absque culpa est in corpore non consentientis, si absque culpa est in corpore dormientis. Dicentes oppositum contradicunt non solum Theologicæ; sedetiam Philosophicæ determinationi, nec habent quid respondeant, si p nocturna contingere. fiat eis argumentum de furiosis, & infantibus, & aliis non utentibus ratione, quos pro tunc non peccare nova transgressione, concors est omnium sapientium rectè sententia. Notanter dicimus, si pollutio inchoata sit & persecta in somno, quoniam posset aliquis vigilans impurum habere desiderium se polluendi, quò vigente caderet in fomnium, in quo sua pollutio com-pleretur. Posset similiter pollutionem in somno coe-

ptam, expergiscens male consummare. his casibus radicem pollutionis esse liberam atque slagitiosam, propter quam illud opus obscænum imputabitur ad culpam. At verò si utrobique suerit in principio & fine carentia usus rationis, & consensus liberi arbitrii, erit utique talis actus (etiam si vigilando compleretur) absque culpa mortali. Palam est ratio, quia libertate carebit. Poterit forsan aliquis peccare postmodum, complacendo sibi in tali voluptate probrosa, quam habuit. Non obinde tamen redderetur prior actus pollutionis culpabiliter vitiosus. Posset etiam aliquo modo placere secundum sanctum Thomam non quod voluptas est; sed quià sanitatem, & naturæ affert exonerationem absque sui, qui patitur, procuratione, vel assensu. Denique non consulunt Sancti, quod debeat violenter fluxus ille, dum evigilando sentitur, jam effluens coërceri, quia vel esset frustrà conatus ille, vel naturæ suprà modum gravativus. Confirmatio omnium ista est, quod actus exterior nullum peccatum est, nisi denominatione extrinseca plusqu'am urina, quæ non dicitur propriè sana. Si nullum sit igitur in animo propriè dictum peccatum, dum libertate non utitur, nullus erit pro tunc actus exterior vitiosus. Neque tamen negabimus, quin per crapulam, aut damnabilem illecebram vigiliæ, possit aliquis in hanc illabi sordiciem; sed culpam tunc vigilia, non somnus habet, quamquam & crapula, & cogitatio voluptuosa lætali crimine sæpè carent, & possiunt ante somnum dilui pœnitendo.

### Consideratio Sexta.

POLLUTIO corporalis in somno contingere potest non solum absque peccato mortali præcedente, immò & ex merito. Patet ex distinctione famosa data per Gregorium & alios, tàm Theologos, quàm Naturales. Evenit itaque nonnunquam hæc immunditia ex infirmitate, aut debilitate naturæ, exonerare se volentis, aut retinere non valentis. Namque est prætereà aliquis fluxus ferè talis in viris aliquibus, qualem feminæ patiuntur in menstruis, & fit cum nulla, aut tenuissima voluptate, etiam vigilando. Fit aliquando insuper aliquis fluxus tanta lubricitate, & facilitate in quibusdam viris, aut feminis, quod solo suam interroget unusquisque conscientiam, & tunc C aspectu, aut alloquio, aut levi cogitatione provocatur. Quis ergò dixerit apud tales invitos & renitentes, aut nullo modo consentientes ab initio usque ad finem, peccatum mortale committi? Non omnium una est complexionis harmonia. Quosdam videmus è naso, levissima, aut nulla occasione, defluere sanguinem; alios cum violentia multa id non pati scimus. Cognovi hominem septuagenarium sæcularem, &valdè crapulosum, qui nunquam se pollutum suisse dormiendo testabatur, & hoc in aliis mirabatur. Alium vidi religiosum & sobrium, qui per decennium & ampliùs ferè quotidiana hac passione vexabatur. Quidam vix somniant dormientes, alios somnia jugiter exagitant. Sed omittamus hæc & similia, quorum determinatio Medicos plus aspicit, & similiter remedia, quamquam mihi fassus fuerit unus ex Medicis famatissimus, se pridem ad medendum tali nocturno fluxui in aliis studuisse diligenter, sed frustra laborasse. Nos autem moralia, seu Theologica loquentes, declaremus, quo pacto possit ex merito præcedenti pollutio

> Primò quidem ex arcta abstinentia in pane & aqua, hoc evenire perspicuum secit experientia. Ampliùs volens aliquis hoc vitium carnis prædicando detestari, nonne super illo cogitare posset, aut similiter Con-fessiones audiendo? posset utique & cum merito magno. Nihilominus occurrere videbit in somno nonnunquam præcogitatarum impudicitiarum simulachra, & iplum ex illis ficut in aliis ad pollutionem concitari

> > Digitized by Google

# 329 De præparat. ad Missam, post pollut. nocturn. 330

posse quis negaverit? Addunt Sancti Patres, quorum fuerit oculus mentis apertus, & tersus ad fallaces insidias dæmonis intuendas, nonnunquam has sordes fieri illusione sua, vel ad terrendum, & inquietandum timorosæ conscientiæ puritatem, vel pro boni operis (ut celebrationis) impedimento, vel ut vigilanti placeat quod fomnians pertulit, vel ut abstinentiam periculosam, & indiscretum vitæ rigorem suadeat, & A in infaniam præcipitet, vel ut, Deo propitio & permittente, devotam mentem sic exerceat, & ex tali fœditate stimulatam in humilitate custodiat. Hoc in loco duo sunt dicta Gregorii memoranda. Primum est, quòd sæpè tales illusiones, seu pollutiones, animus nesciens pertulisse magis dolendus est, quam secisse. Secundum quod, Bonarum mentium est ibi culpam agnoscere ubi culpa non est. Sic tamen agnoscatur culpa, ut non indiscretè impediatur operatio justa, neque corporis debita sustentatio deseratur; ne prætereà aliquis conscientiam sibi fabricet, & nutriat erroneam, ne cadat in Scyllam, cupiens vitare Charybdim. Patietur fortassis aliquis hæsitationes varias, dum ad comedendum vel dormiendum accesserit dicetque sic, pollueris, si hoc & hoc non omiseris, si non tibi præcavebis; contemnat talia necesse est, qui discrimen magis imminere circunspicit, si non parem cum aliis vivendi formam prudenter insequitur. Scrupulosis ergo contrà scrupulos agendum est, & fixo operis pede certan-

Hac arte prudenter usus est ille, qui turbato cuidam jugiter super repetitione Horarum suarum, si non assiduè, & actualiter attenderet ad eas, injunxit pœnitentiam hanc ad tempus, ne quomodolibet Horas semel dictas iteraret. Neque enim requiritur actualis semper attentio, sufficit habitualis, seu virtualis non interrupta scienter, & à proposito, per deliberatam attentionem circà aliud penitus incompatibile. Mille furgunt apud aliquos tales scrupuli, more canum oblatrantes & lacerare minantes ipsos ambulantes per viam Mandatorum Dei, quos evincere, & competcere melius quam per contemptum nequimus. Tantummodò sit contemptus iste timoratus, & regulariter non absque prævio alteriûs, præsertim Superioris consilio; alioquin timor immoderatus facit casum, aut præcipitat inconsulta præsumptio.

### Consideratio Septima.

NULLA corporalis immunditia de per se est impeditiva celebrationis, sed benè de per accidens, ratione concomitantiæ alicujus, vel sequelæ in anima. Hanc confiderationem deducit Bonaventura in IV. Sententiarum Dist. 12. quast. 3. Et patet satis prima pars ex verbis Christi, si benè perpendatur dicendi ratio Matth. xv. 20. Non lotis manibus manducare non coinquinat hominem. Et ratio est, quia nulla passio talis, aut immunditia exterior de per se peccatum est, aut de necessitate peccato conjuncta, vel inducens ad peccatum. Prætereà talis est immunditia sordidior, & abominabilior corporalis, ut corporalis est, quam sanies leprosorum: hæc tamen non impedit celebrationem, præsertim si siat in occulto. Idem sentiunt Doctores de menstruis mulierum, & de fluxu perpetuo aliquorum virorum. Secunda pars declaratur distinguendo; quia quædam immunditia corporalis contem, sicut in vigilia habent fornicantes. Alia est conjuncta tali immunditiæ spirituali tantummodò secundùm quandam similitudinem, aut conformitatem, prout off in formiis fordidis & impuris, quando non peccatum est, sed similitudo peccati. Aliam videmus immunditiam, quæ horrorem & abominationem quandam, visa vel recogitata generat, ut in leproso & aliis plurimis, quamvis nullam sciamus inesse peccati veritatem, aut effigiem. Postremò alia indifferens, sicut in pedibus lutosis, aut facie pulverulenta, & su-

Prima & secunda generant ut frequenter in anima hebetitudinem quandam, discrassiationem, & deordinationem, atque indevotionem, quoniam ficut gustato spiritu desipit omnis caro, sic è contra & amplius, gustata carne desipit spiritus, & fit carnalis ad tempus longius aut brevius, secundum diversas habituationes, atque complexiones. De his in figura dictum est Antiquis, ut taliter immundi separentur ab aliis ulque ad vesperam & vestimentorum lotionem. Hoc Gregorius sic exponit, ut nisi priùs ignis tentationis recesserit, reum se quasi usque ad vesperam cognoscat: constat enim nullas tales institutiones, quæ ceremoniales erant, atque figurales, ullatenùs ad obligationes nostras trahendas esse, nisi juda zare velimus. Proptereà vespera in hoc loco, & lotio materialis, non ad literam accipiendæ funt, sed tandiù reputet se homo immundum, ut extrà castra Sanctorum Mysteriorum secedat, quandiù tales in eo vigent peccati reliquiæ, hebetudo scilicet mentis, carnalitas, & deordinatio, atque indevotio. Purgantur alii tardiùs, alii confestim lugent humiliati; quia promptis lachrymis diluunt & exterminant, quidquid carnalitatis concretum erat, & omne cjus vestigium brevi lamento delent, & abolent.

Sordes tertiæ propter scandalum, vel horrorem, B quorum utrumque de per accidens nocere potest devotioni animæ; possunt de per accidens celebrationem impedire, dum videlicet scandalum, vel horror, & ex consequenti indevotio celebrantis, aut assistentium, vehementer præsumuntur accessuræ. Secus ubi sunt omnes exercitati & perfecti, apud quos tale

nihil timendum est.

#### Consideratio Octava.

POSSIBILE est, absqueulla reprehensione & cum merito aliquem fomno pollutum Sacro fancta Mysteria contingere, atque celebrare. Patet consideratio ex deductione præcedentium. Ad dignam itaque celebrationem sufficit præparatio talis, quæ non relinquat conscientiam peccati mortalis, aut impedimenti legitimi & quæ devotionem, atque reverentiam ad Sacramentum penitus non excludat. Sed pollutum modo dicto possibile est ista in se sentire, non longè post talem passionem, immò quod humilior, devotior, & ordination, & reverention ad Sacramentum accedet. Constat enim, quòd obscœnitas humoris istius cum suis reliquiis non perpetuò durant, nec perpetuò à celebratione impediunt, & si datur spacium 24. horarum, sicut Albertus determinare videtur, poterit aliquis una hora purgatior effici, quàmalius in centum. Cur non ita fiat ad celebrandum similiter aptior? Porrò si timeatur reversio talium illecebrarum, & passionum tempore celebrationis, possunt utique & in omnibus contingere, vel ex aspectibus solis prioribus, vel ex corruptela naturæ, vel diabolica operatione. Hæc nostra consideratio maximo locum habet in religiosis viris & contemplativis, quorum est ad Deum facilis conversio propter fortem habituationem, propter etiam carnis subjectionem, dùm vigilant. Rarò autem apud sæculariter viventes, aut novam benè vivendi formam injuncta est immunditiæ spirituali secundum verita-D choantes, talis repentina, seu levis recollectio devotionis invenitur. Cessare eos idcircò, aut tardiùsaccedere ad Sacramentum hoc reverendissimè tractandum convenit. Habet prætereà locum nostra consideratio, ubi illusio dæmonis nostram devotionem impedire volentis, perspicitur aliquibus indiciis, neque cedere debemus eidem, sed obniti potiùs. Ubi fubinde timet aliquis Sacerdos de scandalo, si non celebret. Ubi deinceps tenetur aliquis celebrare, vel ex suscepto officio, vel ex commissione, vel mutua vicissitudine, & conformiter ad reliquos, cum quibus vivit, quemadmodum sunt Religiosi penè om-

Attendendum hic, quòd nullus palàm tenetur proprium defectum, vel infirmitatem occultos prodere; ut plurimum cautius est, atque discretius contegere. Prodit autem seipsum talis non celebrans, scandalizatque frequenter, & cogitationes varias ascendere facit A in corda aliorum.

Nolo tamen prajudicare, sicut nec possum, nec debeo per hæc dicta mea quibuscunque Institutionibus Religioforum, si aliqui sint ad oppositum. Verum est nempe illud Apostoli? Quilibet in suo sensu abunder. Rom xiv. 5. Sed dixi interim, quid mihi dicendum posse videtur, si nuda cogitetur veritas apud

habentes libertatem Legis Christi.

Opponat forsan aliquis de fornicariis, quod similiter in brevi possent recolligere se, & ab omnibus peccati reliquiis animam extergere, possent igitur statim celebrare. Opponeret alius de conjugatis, apud quos possibile est, peccatum in sua conjunctione non committi, qui tamen de communione separandi videntur.

Ad hæc dicere possumus.

Primò ad ultimum, quòd Doctorum famosorum sententia est, tales conjugatos, si accedant ex devo-B tione, præsertim diebus solemnibus, non peccare, quando vel affectu prolis gignendæ, vel reddendi debiti, aut incontinentiæ vitandæ causa commixtisunt, nec obstaculum aliud est. Ad primum non aliud pro nunc diximus, nisi quod rarissimum hoc esset: de his autem, quæ vix, aut nunquam eveniunt, Doctores parum tractant. Si tamen immineret gravescandalum pro omissione, si prætereà grandis contritio concurreret, si denique magis ex surreptione diabolica, aut vehementi tentatione, tale flagitium apud se rarum commississet, audcat, qui profundiùs sapit, talem prohibere, fateor, non audeo. In hoc casu, & aliis (ficut perspicuum est ex præmissis) relinquendi sunt multi suæ conscientiæ, & judicio, circunstantiis omnibus, quas prudentia circumspicit, indagatis.

# Consideratio Nona.

stra industria, seu præparatione reddimur digni Mysteriorum participatione Sacramentorum.

Hæc consideratio si cum sapore intimo masticetur, humiliabit nos vehementer. Et profectò humilitas sola est, quæ disponit ad dignificationem & præparationem debitam pro talis, tantique hospitis in ani-

mæ cæna**c**ulo fuſceptione.

Scio hominem, qui taliter in veritate comperit, nunquam potuisse ad quietam & serenam dispositionem celebrandi pertigisse, quousque dissidens de omni sua industria, & labore, & sollicitudine, & præparatione per Confessionem, aut aliàs, immolavit in ara cordis bovem superbiæ, dixitque in animo contrito & humiliato cum Daniele: Domine non in justificatiouibus meis prosterno preces meas ante te, sed in tuis miserationibus multis & magnis. Dan. 1x. 18. Et rursus cum Propheta: Ego a utem in multitudine misericordi tua introibo in domum tuam, adorabo ad templum san- D dormiam in morte. Etum tuum in timore tuo, Pf.v.8. & similia quædam, quorum aliqua scriptis inseruit. Planè industria nostra, & præparatio, quales agere convenienter possumus, requiruntur; eis tamen si innitimur, fallimur, & cadimus, aut tanquam si quis baculo arundineo sustentetur, vacillamus, neque habitamus in adjutorio Altissimi, dum nostris meritis fidimus, vel in peccatorum sola recordatione torquemur. Nimirùm si tunc in protectione Dei cœli nequaquam commoremur, qua deficiente protectione, quis subsistet?

Fuit cuidam per somnium ostensa visio talis: Præcipitatus in cloacam erat, & à quodam baculo stercoribus infixo sustentari, ne profundaretur, satagebat. At verò baculus ille fundotenùs demittebatur assiduè cum fœtore intolerabili. Sentiens ille periculum, tota mente ad Dominum conversus, relicto baculo, confestim ereptus est. Sanè conscientia nostra quantùmlibet munda, est cloaca quadam, plena stercoribus fædis defectuum quotidianorum. Baculus ille, noitra est industria, per quam emergere quærimus; sed procudubio quousque levemus oculos in cœlum, umde veniat auxilium nobis; quousque fiduciam nottram totam in Deum jactemus, quanto plus innitimur solo nostræ industriæ baculo, tantò in profundiorem abyssum nostræ pravitatis demergimur, & non nisi fætorem tetrum & horridum reportamus.

Quid ergo? (diceret aliquis) tentabimusne Deum, aut pleni conscientia peccatorum, indevoti, sordidi, distracti, & distemperati ad Sacramentum hoc salutiferum sub spe misericordiæ solius accedemus? Dixi jam, ut agat nostra industria, quod poterit ut sit absque conscientia peccati mortalis; sed in illa nequaquam speremus: alioquin superbimus, alioquin maledictionem incurrimus, qui ponimus fiduciam in homine, & carnem brachium nostrum. Jerem. xvII. 7. alioquin semper nutamus & in præceps semper imus. Agnoscamus, quod omnes justicia nostra sunt ut pannius menstruata, Isai. Lxiv. 6. aut velut leprosi fasciæ, super quibus stillamus quotidie saniem peccatorum. Qua fronte igitur, quave audacia infectionem ad placandum Deum audebimus ostendere. Caveamus ne potiùs irritetur. Planè sic est. Si mille Annis valeret aliquis se disponere ad dignitatem celebrationis, nec sic per se attingeret. Quid idcircò in brevi morula facere poteris, conjectura? Interrogat se frequenter il-le, cujus supra memini, si dignus est accedere, si sufficienter præparatus. Hæsitat primum, tremiscit, reformidatque. Tandem sic respondet sibi ipsi. Interim quantum in me est, nihil, Deo propitio, de certo mihi sum conscius super peccato mortali, aut peccandi proposito, peccata etiam venialia non confessa nequaquam obsistunt. Scio etiam ex adverso, quòd justus est Dominus, qui si velit exquirere vehementer debita mea, si iniquitates observare, si mecum in judicio contendere, neque sustinebo, neque potero re-PRECIPUE ex divino munere, & non ex no- C spondere unum pro mille, quantumlibet lotus suero, attritus, confessus, lachrymosus? Quid ista sunt? væ mihi, si non cum misericordia magna valde dijudicet, quid scire possim, si forte lateant me vitia mea, merui quidem excæcari, qui visu meo spirituali primitus supra modum abusus sum, dum videns bonum, id adimplere contempsi. Hoe unum seio, quòd apud Dominum misericordia est, & copiosa apud eum redemptio. Ps. cxxix.7. quòd pietatis ejus fontem nulla potest nostra iniquitas evincere, vel siccare; quod si decreverit salvare, nemo est qui condemnet. Præcipit ut sperem in eo, & me totum in suas manus projiciam, obediout possum. Non est crudelis, aut mendax, venientem ad eum non ejiciet foras, provolutum suis pedibus non indignanter abjiciet, prævenit me demum in benedictionibus dulcedinis, dum mihi displiceo. Spero equidem, ipse qui cœpit perficiet, & illuminabit abscondita tenebrarum, ne unquam ob-

Fornicata es, ô anima mea, cum amatoribus tuis. Jubet pius sponsus per os Propheticum, ut revertaris, modo etiam te suscipiet. Jerem. 111. 1. Et si millies abscesseris, contempseris, irriseris, te venientem non repudiabit, pœnitentem non aspernabitur. Si quis ex hominibus talia diceret, crederes & aspirares & accederes, Deus hoc dicit, Deus hoc pollicetur, immò Deus hoc imperat, & tu diffidens non accedes? Non est istud confilium, ô anima mea! In sua igitur veritate, non in tua vanitate sidens, voluntarie sibi sacrisica. 333 De præparat. ad Misam, post pollut. nocturn. 334

Immunda es; accede mundanda ad fontem puritatis incomuminabilem. Esuris; accede pascenda ad panem vivificum & indefectibilem. Ægrotas; erit hoc efficacissimum tuz invaletudini medicamentum. Fluxum pateris; nec fanari potes à Medicis, tuis scilicet exercitiis; tange plena Fide cum hæmorrhoilla Martha, secundum Ambrosium, simbriam vestimenti Jesu, sacrosanctam videlicet Hostiam, ut purgeris. Si percussam te sentis à serpentibus perversarum ten-A tationum, quid restat, nisi ut serpentem Christum elevatum inspicias? Si dicis cum Propheta: Ps. xxiv. 16. Quoniam unica & pauper sum ego, particeps esto Sacrolancti hujus mysterii: habebis Christum comitem fidum, & hospitem ditissimum. Cæcam te fortassis, debilem & claudam conquereris; memineris quoniam tales ad cænam magni Regis invitantur, & intrare compelluntur. Lubrica sum, inquies, & instabilis; sed hic panis confirmat cor. Tristises, & anixa; sed vinum hoc lætificat. Inquietant te & turbant plurima; adhære ei qui turbidos fluctus sedat, qui est pax nostra, qui ait Joan. xvi. 33. In mundo pressuram, in me pacem habebitis. Peregrinaris à Domino; sed in fortitudine cibi hujus ambulabis usque ad montem Dei. Quid ergo tandem formidas? Quid expavescis ô anima mea? Quare & quousque conturbas me? Spera in Deo, & liberabit te, & enutriet te, & non confundet te. Suspiranda fortè quæris, ubi est Deus B privilegiatum, ad indulgentiam quoque aut gratiæ tuus? In hoc certè convivio, "in quo Christus sumi-"tur, recolitur memoria Passionis, mens impletur "gratia, & futuræ gloriæ nobis pignus datur. " Crede hoc bona & simplici fide, nec curiosè discusseris existentiæ modum, sufficiat tibi quòd non est hîc modo aliorum corporum suis locis commensuratorum: proptereà vanè (ne dicam stultè) quærunt aliqui, ubi caput, ubi pedes, qualis situs, qualis ad Hostiam partium coordinatio, ubi Christus esse dicitur, quare & quomodò. Quoniam facta est in ejus corpus transfubstantiatio, \* panis, omnipotenti virtute divinitatis. Si non hoc comprehendis, neque profectò quantulamcumque rem aliam quoad infinitas ejus habitudines & proprietates comprehendis, da locum Fidei, ut meritum habeas, & eam, quam fine merito das naturæ Fidem, da cum laude revelatori, & in ejus obsequium volens, te captiva.

transsubstantiatio.

# Consideratio Decima.

NON propter timorem contaminationis Corporis Christi illud cum munditia corporali monemus contrectare; sed ad indevotionem, aut scandalum in nobis, vel aliis devitandum. Consideratio ista parum etiam instructis manifesta est, valet tamen non mediocriter apud scrupulosos, ut si fortè corporalis aliqua fordities ipsis nolentibus advenerit, recogitent ad Christi Corpus nihil hanc attinere, servata in animo munditia & reverentia fanctitatis.

Fuerunt qui dixerant, ipsam Hostiam consecratam nullo modo in ventrem nostrum comedendo demitti, sed statim in cœlum rapi, contrà experientiam quotidianam, atque Catholicam veritatem, quæ ponit, Corpus Christi verè comedi. Fefellit eos hujusmodi D cura. considerationis oblivio, dum putant indignum sentire, ut Corpus Christi, vel Hostia sacra, in sœtulentum stomachum nostrum deveniat, quasi videlicet polluatur, aut fœdetur plusquam radius solaris, aut spiritualium substantiarum aliqua. Dicant ergo, si sic judicant more carnalium Judæorum, aut Paganorum, cur Christi Corpus in maternis visceribus, & secundina pellicula Mensibus novem observatum & obvolutum fuerit? Debet utique ratio corrigere sensuale judi-

cium, ne blasphemiam impiam reputemus ipsam rei sincerissimam veritatem. Caveamus à talispurcitia recogitanda per timorem crebrum, quoniam inficit hæc rememoratio plus quam purget. Assuescat homo spiritualiter spiritualia dijudicare, & sentire; sic enim multis & variis phantasmatum inquictantium impudicitiis semet absolvet: sic ea minus curabit, quæ reverà minùs curanda funt, corporales loquor fordes; fic denique magis in conscientiæ quam corporis puritate confidet.

Concludamus tandem epilogantes, ut nemo celebraturus, evidentem fibi quærat certitudinem fuper dignificatione sua; vexaretur in cassum: habeat illam, quæ dicta est, præparationem, & sufficit. Non confidat in multitudine virtutis suæ, & in repetitione Confessionis, aut devotionis, aut recollectionis terenitate: potest enim fieri, ut Confessio crebra super venialibus obsit de per accidens. Quomodò sic? Dicam. Reddit quippe animam plus jutto follicitam, & pavidam, & omnia etiam minima timentem, ut de ipsa etiam Confessionis imperfectione trepidet, & urgeatur iterùm confiteri. Dabo tamen documentum per quod nulla Confessionis multiplicatio inquietationis causa erit. Si videlicet siat non tanquam reputetur pro tunc ad falutem necessaria, aut ad celebrationis illius dispositionem requisita: sed quia opus bonum & augmentationem non parum proficiens. Porrò diligat anima Deum aliquando necesse est, & se in manus ejus projiciat; alioquin se expelli à facie Domini, & repelli jugiter timendo, & habendo Deum severitate fu!pectum, jugiter recurva erit ad commodum suum, nec unquam ad alta se subvehet. Quamobrem ascenfura in montem anima, & gaudium fuum immolatura cum Abraham, relinquat inferius afinum fuum cum pueris suis. Rudat ibi asinus, perstrepent pueri, sceda sint illic omnia, nihil ad se, quæ in monte stat (hoc est in vertice rationis) pertinebit.

Non impertinenter hoc loco visionem inferemus, quam beato Petro Cœlestino monstrasse memoratur ille, qui docet homines, etiam per somnia, scientiam, Pf. xxxix. 10. visum est idem Patri soporanti, quòd Aulam Regiam præcellentissimam cum asino suo invitatus ascenderet. Hic asinus tributum ventris per viam folvit, exhorruit vir purissimus, & abominatus • M. S. Vid. N. N. 3. translatio. K. K. 12. N. N. 12. Cest hanc, non iniquitatem, sed inquinationem, & progredi formidans, regredi moliebatur, quousque benigniter admonitus est voce de throno lapsa, nihil ad sui, vel Aulæ Regiæ spiritualis contaminationem pertinere id quod, se non conscio, naturalia necessaria, quæ suus asellus corpulentus & irrationalis expulerat.

Planè sic est & dicam ampliùs. Evenit nonnunquam ut turbationes, pugnæ, deordinationes & fæditates inferius sensualiter agitatæ succrescere faciant superius meritum nostrum, sicut è contra magna utrobique serenitas superbiæ ventum, omnia funditus evertentem, repente nonnunquam inducit. Tantummodò exinaniat se anima, quantum poterit; nec ob aliud contemplationi, vel studio, aut quieti cuilibet insistat, niss ut apud se exaltetur Deus, ac perinde magis ac magis humilietur, & in suam parvitatem, immò nihileitatem resiliat, & resiliens callat, & Deus suscipiet cam. Hæc via tuta est, regia & se-

Demùm finem loquendi omnes pariter audiamus. Deum time, de te desperans, in se fidens, & mandata ejus observa, quod in te est non omittens, hoc est omnis homo. Eccle. XII. 13.

FINIS.

JOAN.

#### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# TRACTATUS

# POLLUTIONE R

Ad MSS. Codd. Vict. 180. & 774.

In M.S. Victorino 774 Inscribitur iste Tractatus.

# COGNITIONE CASTITATIS.

CRIPSI pridem aliqua super præparatione ad Missam sub decem considerationibus, occasione fumpta principaliter ex materia pollutionis nocturnæ. Nunc autem de pollutionibus, quæ videntur accidere vigilando, quæsita sunt à me aliqua quæ solent timoratas conscientias plurimum turbare, sicut frequenter ex diversis personis utriusque sexus tam in Confessione, quam extra, potui perpendere: proptereà consului nedum Doctores in scriptis eorum fuper hac re; sed etiam colloquium habui cum exercitatis, & discretis in Consessionis materia, immò & à Medicis, hujusmodi multiplicis & variæ pollutionis causam inquisivi. Denique præparet se lector audire castè id quod pro castitatis cognitione necessitas cogit aperire.

#### Notabile Primum.

P Ræsupponendum est igitur inprimis, quod à corpore humano defluit multiplex humor per meatus membrorum pudendorum, quæ generationi deputata funt. Unus est verè seminalis, alius verè urinalis, alius quodammodò medius, qui potest appellari salivalis, vel sputalis: alius additur humor (præsertim in mulieribus) qui nominatur menstrualis, & huic similis quandoque masculo accidit ex infirmitate.

Porrò facile est satis cognoscere patientibus secundum & ultimum fluxum; quando scilicet ille est verè urinalis, vel verè menstrualis: habet enim suam distinctionem in colore, & liquiditate, & talibus; exeunt prætereà, ut communiter, sinc multa delectatione in membris genitalibus, præsertim nisi conjungantur aliæ caufæ delectationis, ficut infra doce-

bitur.

Ceterum humor propriè seminalis, & humor ille medius, non ità faciliter secernuntur propter similitudinem in albedine, & viscositate, seu tenacitate, & quadam spissitudine. Habent nihilominùs distinctas proprietates & diversos ortus & meatus undè defluunt, quod dearticulatius cognoscere spectat ad

Est itaque humor seminalis superfluum ultimæ digestionis, superfluum non in qualitate, sed in quantitate. Habens enim natura sufficientem cibum pro alimento corporis, mittit ex omnibus membris quod

superest ad vasa genitalia, nunc plus, nunc minus. Et quando superabundat ipsi naturæ, conatur expellere tandem illud superfluum, quod fit vel in actu generationis, scu concubitus, vel per evaporationes similes sudoribus, vel per aliquas fœdas distillationes, quandoque in somno cum somniis, quandoque sine fomniis, aliquando cum delectatione, aliquando imperceptibiliter, nonnunquam in vigilia fimiliter qui-A busdam evenit tàm voluntarie, quam involuntarie, modis valdè multis, nunc ex vitio naturæ, nunc ex vitio culpæ. Rursus humor ille medius fit ex quadam superfluitate alimenti, nedum in quantitate, sed & in qualitate; quià scilicet ineptus est nutrioni, ineptus similiter generationi, velut in saliva videmus & aliis superfluitatibus defluentibus à cerebro, tam per os, quam per nares, istis parum & rarius, & aliisa-bundantius, & crebrius. Immiscet autem se talis humor medius aliquando cum urinatione, aliquando per se defluit sine cogitatione & sensu, quandoque verò fit cum delectatione & pruritu quodam plus quam in urina, quæ tamen urina quandoque cum inc: unatione quadam exit. Puto etiam nihilominus, quòd vix aut nunquam, causat iste fluxus humoris medii talem motum delectationis & concussionis, quasi totius corporis, specialiter in pudendis, nec ita perstringit, aut obnubilat in suo exitu judicium rationis, sicut B venit in humore verè seminali; quoniam & ille humor seminalis magis digestus est, & ad causationem libidinosa delectationis, nisi per infrigidationem, aut aliunde corruptus sit, proportionabilior invenitur. Habet insuper humor iste medius, quod ex levioribus causis, ac majori facilitate movetur ad exitum, quàm seminalis, præsertim in mulieribus, adeò quod ex levissimo motu corporis de loco ad locum vel inclinatione, absque aliqua cogitatione & absque sensu proveniat. Ex effectu verò percipitur per sordidationem quandam viscosam in carne sua, vel in pannis. Evenit autem faciliùs & non sine aliquo sensu concomitante vel prævio, dum personam dilectam, sive pulchram, five turpem, five juvenem, five fenem, five fæcularem, five religiosam; & quandoque devotam aspiciunt, aut tangunt, aut ei arrident, aut confabulantur, aut jocantur, etiam ubi nihil de opere carnali volunt, aut putant, nedum dicam peragere, fed nec cogitare.

#### Notabile Secundum.

A Ttendendum est secundo principaliter circà hanc materiam, quòd delectatio seu commotio libidinosa pruritûs, seu titillatio provenit in membris quæ loquimur, frequenter absque fluxu quocunque. Sunt enim sumositates aliquæ, quas Medici vocant spiritus, & supercalefaciunt, & inflant, & distendunt venas, & nervos in membris illis, fitque stimulatio quædam, & pruritus, vel titillatio, quæ dum quæritur extingui, vel sedari per attrectationem, amplius sentitur. Et quandoque completur delectatio libidinosa fine quovis fluxu: patet hoc in parva adhuc ætate, quæ nondum apta est seminationi propter desectum se-minis, vel arctationem venarum. Suscitatur autem hujusmodi pruritus ex talibus sumis, seu spiritibus, tàm ab intrinseco, per vina fortia & species, maximè autem per imaginationes libidinosas & turpes, quàm ab extrinseco, per allocutiones pravas, aut per aspectus lubricos, aut tactus impudicos, per sevelaliundè provocatos. Quod si per complementum delectationis ex talibus, absque omni seminatione corrumpatur verè ipsa virginitas, juxta sententiam quorundam Magistrorum, heu proh dolor! quam in paucis maneret virginitas, cogitare stupor est, nisi forsan in pueris, & puellis hanc excuset desectus sufficiens judicii

Dicendum est prætereà quod non omnis pruritus circa membra pudenda debet judicari propriè libidinosus, nec etiam cessatio ejus, vel extinctio per fricationem, aut aliter, debet appellari luxuriosa delectatio. Videmus itaque quomodò in aliis membris crebrò pruritum sentimus, quem unguibus scalpendo (ut iuxta vulgare loquar) sopimus, vel extinguimus. Est autem hæc passio nonnunquam ita vehemens, ut etiam a cum vulneratione carnis per ungues & essusione sanguinis vix recedat: quæ passio si membra illa genitalia invaserit, cadit prorsus in magnam angustiam qui hoc pati cogitur, ne dum contra hujusmodi pruritum remedium quærit (quale fieret in aliis membris) ipse in pollutiones fædas, & verè libidinosas atque culpabiles prolabatur.

Tradunt insuper Medici, quòd in membris illis aliquando evenit quædam passio consurgens ex quibuldam fumis diftendentibus venas membrorum ittorum & nervos, adeò quod sedari non potest etiam per usum carnalem, velaliamattrectationem, quemadmodùm narrat Juvenalis de quadam Matrona nobili Romana. Est igitur in hoc casu, vel similibus, tanquam de vera ægritudine ad Medicos recurren-

dum.

Denique patet ex istis, quòd pueri, & puellæ cum sobrietate & disciplina in cibis & potibus, atque sovel extrinseca, consuescant habere libidinosas hujusmodi commotiones peccati in sua carne. Alioquin proruent ex consuetudine velut iu quandam necessitatem hoc agendi, pracipuè dum ætas grandior advenerit, delectation, insuper improbior, & vehementions sentietur. Qua in re Confessores vel Parentes commonitionem aliquam debent facere pueris & puellis, ut à talibus abstineant, nec à se, nec ab aliis, turpiter se tractari permittant.

Attendat quilibet discretus ex præmissis quidagendum, & videat ne dum nimiùm servatur loquendi pudicitia, sequatur operum major inordinatio, & Coniessio de talibus nulla fiat. Attendat ex adverso, ne dum prohibitio sit expressa, ipsa conatum adaugeat; verum namque est illud Poëtæ: Nitimur in vetitum. Porrò si Parentes prohibent filias suas ab osculis virorum, & adolescentulorum, similiter & filios à puellarum contrectationibus: cur non poterunt filios coarctare verbis aut verberibus, ne seipsos, aut seipsas in- C tas: & hoc sieri potest multipliciter. v.cem male contrectent, cum sit utique hoc flagitiosius quàm alterum, & eò plus habens periculi, quò minor est illic verecundia, & licentia major. Sileo hîc de stultis, immò nesariis Parentibus ergà suos & suas nimia familiaritate conniventibus. Sileo de ceteris vel servis, vel ancillis, vel aliis, qui perniciem hanc contagiofissimam inducere sub quadam ludi specie non verentur. Væ, væ, mundo ab hac corruptione viarum omnis carnis!

#### Notabile Tertium.

A Ttendamus tertiò principaliter quòd in Theolo-gico, vel morali negotio, dum inquisitio fit de aliquibus effectibus, vel operibus, an fint, vel qualia sint peccata, facienda est resolutio principalis, & finalis ad libertatem confenius, vel dissensus in talibus. Et inde peccasum, dicente Augustino, adeò est voluntarium, quod si non esset voluntarium, non esset peccatum. Et juxta communem doctrinam actus exterior super interiorem nihil addit malitiæ, vel mortalis culpæ. Eapropter circà pollutiones, vel fædas distillationes ex membris genitalibus plus inspicere convenit originem moralem, quam naturalem, licet confideratio naturalium proficiat ad moralium cognitionem pleniorem, quemadmodum circa iram, invidiam, gulam, & circa alia vitia, præcipuè carnalia, quæ materiam, vel fomentum trahunt à corpore, satis patet. Z. Tomi III. Pars I.

## Notabile Quartum.

PRæsupponamus igitur quartò pro decisione matèriæ præsentis, ac similium, conformiter ad doctrinam Augustini & Gregorii de processi tentationis in nobis, sicut in Adam suisse, Scriptura commemorat. Et dicamus, quòd commotio libidinosa consurgit pro statu naturæ corruptæ, nobis etiam invitis. Et sæpissimè etiam pravenit omne judicium rationis, neque per consequens subest arbitrio, aut consensui libero, juxta Augustinum dicentem : Non est in potestate nostra quibus visis tangamur, sed est in potestate nostra respuere vel acceptare? Intellige similiter de auditu, & olfactu, de tactu, & gustu.

Provenit autem hæc involuntaria præventio ex corruptione naturæ per peccatum originale pro statu naturæ lapsæ; pro statu verò naturæ primitiùs institutæ & integræ, talis præventio vitiola nequaquam contigisset: fuisset enim regnum hominis taliter ordinatum, quòd ratio suum Dominium suprà sensualitatem absque

ulla præventione, vel rebellione servasset.

Proptereà reputatur omnis commotio talis libidinosa præveniens judicium rationis esse peccatum, saltem veniale; quoniam ipsa consurgit præter vel contrà judicium Dominæ suæRationis. Verificatur proindè dictum cietatibus custodiendi sunt, ne ab intrinseca causa, B illud Sapientis. Nullus est absque peccaro, Eccl. vII. 21. etiam infans unius diei. Proveniunt quippe in quolibet filio Adæ non privilegiato commotiones hujusmodi præter vel contra judicium rationis. Et ita sumendo largè peccatum veniale, absque tali diù vivere non valemus.

Dicitur autem talis commotio voluntaria magis à peccatrice voluntate primi hominis, quam a propria; proptereà, si debeat propriè appellari peccatum, etiam veniale, oportet ut aliquo modo propria voluntas sit

### Notabile Quintum.

NUnc quintò accedendo ad investigationem principalis dubii, quando talis commotio libidinosa est peccatum mortale, & quando non; quoniam de veniali, attentis præmissis, non est facienda perscrutatio scrupulosa, vel dubia. Consideremus qualiter ad illam commotionem, seu tentationem se habeat libera volun-

Voluntas uno modo se habet purè privativè, tam directe, quam indirecte, hocest, absque omni actusuo volitivo, pro omni differentia temporis, quòd nec ante voluit quòd illa commotio fieret, nec aliquid disponens per se ad illam voluerit dum sit, aut postquam facta est non advertit, & ob hoc circa eam non consentit, nec dissentit, aliunde forsitan occupata, vel

in fomno.

Voluntas alio modo se habet purè positive, tàm directè, quàm indirectè, hoc est cum actu volitivo vel nolitivo, sic quòd antea voluit deliberate, vel noluit quòd illa commotio fieret, aut dum fit, vel facta est, placet sibi, vel displicet, deliberate, sic quod habet consensum, vel dissensum in tali commotione, acceptando illam vel deacceptando, cum advet-

tentia quòd ita vult, vel quòd ita non vult.

Voluntas aliter se habet circa commotionem illam Iibidinosam quasi medio modo, sic quòd neque se habet pure privative, nec volendo scilicet illa, nec nolendo, & similiter se non habet purè positive, volendo deliberativè illam vel nolendo, & ad eam actualiter se convertendo; sed habet se quasi dissimulando, vel dormiendo, vel non curando; ita quòd nec expressè, nec actualiter sonsentit in illam commotionem libidinofam, nec dissentit expresse, sed dissimulat, & dormitat, dum attendere & vigil esse teneretur, aut dum advertit periculum, nec tamen obviare, vel resilire conatur. Nota-

Digitized by Google

#### Notabile Sextum.

Quocircà dicamus sextò consequenter, quòd distin-gui solet in voluntate duplex consensus. Unus completus, deliberatus, & directus. Alter incomple-

tus, vel interpretativus, & indirectus.

Primus fit dum voluntas sufficienter & actualiter ad- A vertit per judicium rationis reflectentis se super se, quòd fic vel fic agit, vult nihilominus fic agere; & hic consensus est communiter satis notus, etiam apud parùm eruditos, vel in moralibususitatos; quia plenus est & directus. Alterum verò consensum, quem dicimus interpretativum, difficiliùs est advertere: nam fit multis modis. Unus modus est, quando ratio debet esse pervigil circa aliquod reprimendum, vel repellendum, dum jam insurgit actualiter; sed omittit & negligit repellere quasi tacens, juxta illud vulgatum. Qui tacet, consentire videtur. Sic nauta negligens dicitur causa submersionis navis.

Notanter verò dicitur, quando ratio debet esse pervigil circa aliquod reprimendum: quia si actus esset indifferens, vel talis circa quem ratio non deberet laboraread repellendum, seu reprimendum; quia scilicet non imminet periculum peccati: per filentium fuum tunc non dicitur voluntas in tali filentio consentire, imò ali-quando potius deberet dici dissentiens, sicut sit in tentationibus blasphemiæ, & multis aliis, quæmeliùs vincuntur filendo, sive non advertendo, quam pugnando, & directe contra conando. Sic in civilibus quandoque verum est, quòd qui tacct, non statim videtur consentire, immò veriùs dissentire judicatur. Alia regula dicit: Qui tacet, non concedit, nec negat. Amplius verò fit consensus iste secundus nonnunquam indirectus, quando scilicet voluntes aliquid vult, vel agit, ad quod solet sequialiquid quod est peccatum; ut cum aliquis inebriat se voluntarie, ad quod sequitur dormitio, & ex dormitione omissio surgendi ad Officium divinum ad quod obligatur, dicitur hæc omissio surgendi voluntaria indirecte, scilicet ex primario consensu modo dicto; actus verò consequentes inde, tantum habent de vitio, quantum de consensu in principali actu prævio, nec ampliùs, si non adderetur alius consensus.

Possiumus aliis verbis distinguere de consensu voluntatis, & similiter de dissensu. Unde proposito aliquo objecto culpabili, voluntas poteit se habere circa illud C septempliciter. Uno modo, quia verè vult objectum illud. Alio modo quia vult interpretative, seu reputative. Item vult illud directe, vel indirecte. Item vult illud plenè & perfectè; aut vult illud semiplenè & imperfectè. Item postremò habet se suspensive, & quodammodò neutraliter; quasi scilicet nullum habens actum volendi, vel nolendi circa illud, sed tenet judicium ra-

tionis in suspenso, vel ad aliud se divertit.

Et hæc distinctio si benè concipiatur clavis est in omni negotio morali, ad aperiendum exitum difficultatibus innumeris.

### Notabile Septimum.

D Icamus ultrà septimò, quòd circa actum carnalem, aut aliquem hujusmodi actum propositum voluntati, ipsa se potest habere multipliciter.

Uno modo, quia consentit in opus, si facultas adesset; aut nisi pudor, vel timor humanus impediret. Alio modo, quia licet refugiat, & horreat consentire in opus tale nefarium; ipsa nihilominus versat & reversat in animo suo cogitationem de illo. Et hoc iterum potest fieri multipliciter.

Uno modo, ut deliberate, plene, & directe in hac cogitatione delectetur, & hoc peccatum est in illa, cui prohibitus est carnalis concubitus, secus in uxoratis. Si enim aliquis actus prohibitus est, prohibetur consequenter delectatio de actu illo. Similiter sactus

permittitur, permittitur simul delectatio consequens directe & de per se ad illum actum. Notanteradditur, de per se & direcle, quoniam inspicere mulieren non est de per se peccatum, sic nec delectatio de per le consequens actum illum; sed de per accidens consurgit crebrò delectatio illa libidinosa in incontinente, quam continens non haberet. Have autem regula multum netanda est contra scrupulosos ex una parte, & ex altera parte contra periculum, & pro licitis ctiam cauté dimittendis. Cogitat alio modo talis circa carnalem delectationem, ut cam posset satagendo, & conando quasi per vim, vel industriam repellere, & non semper expedit, sicut nec pugnare cum venenoso serpente, dum aliter potest declinari. Cogitat alio modo, ex quadam fola curiofitate, quæ supe noxia cst, & criminalis. Cogitat alio modo, quia non advertit periculum imminere fibi pro tali cogitatione, sed in exercitium virtutis sibi convertitur, & hæc esset virtuosa, si caveatur sufficienter periculum. Cogitat alio modo, quia vult & cogitur de hac materia docere alios, vel de ipsius conditione pleniùs edoceri, & si hæc agit cum appositione inculpatæ tutelæ, non peccat mortaliter, etiam ubi pollutio sequeretur. Sic diceretur, cum homo cogitur audire Confessiones. aut equitare, & si qua sunt similia.

Denique voluntas quandoque se habet ad actum talem propositum quodammodò neutraliter, quiascilicet nihil vult; vel suspensive, quia non expedit circà hæc deliberare; ut si sit loci & temporis importunitas, aut si proponatur sibi quid mallet, vel in actum illum consentire, vel perpetuò ardere: tutè facit, si non deliberet de utraque parte propter periculum incidendi, vel in præfumptionem fallam fi eligeret perpetuo ardere, vel in peccatum mortale, si eligeret in actum illum consentire. Hac est cautela conveniens multum, & expediens adversus interrogationes quæ vel intùs, vel exteriùs curiosè fieri so-lent, vel proponi, ubi periculum imminet, quidquid eligatur, & ita relinquitur verificatio illius proverbii vulgaris: Silere melius est, quam stuliusam dicere. Sic agebat qui dixit: Et faëlus sum sicm bemo non audiens, & non habens in ore suo redargueiones.

Pf. xxxvii. 17.

#### Notabile Ostavum.

V Eniamus nunc octavò ad respondendum quibuidam interrogationibus, quæ fieri possent in hac materia de pollutione, quæ fieret vigilando: & propositiones aliquas annotemus, quæ ad materias alias deducta præbere poterunt occasionem cognoscendi veritatem de peccatis.

# Propositio Prima.

NULLA pollutio diurna, vel nocturna, plus habet de peccato quam sucrit de consensu circa illam in libero arbitrio. Sic de ira, invidia, gula, & similibus dicitur,

Patet propositio ex tertio notabili. Unde si nullus fuerit consensus verus vel interpretativus, directus vel indirectus, perfectus vel imperfectus, nullum D prorsus erit pollutio illa peccatum. Ista est expressa Augustini sententia De Civit. Dei loquentis de corsupta per violentiam. Dicit enim quod Illa delettatio nullum est poccatum in corpore dissentientis, sicut nec in corpore dormientis. Et Bonaventura dicit, eum loqui etiam de peccato propriè veniali. Si autem fuerit alter istorum consensuum, tunc judicandum erit de qualitate & quantitate peccati proportionabiliter ad confenium. Confenius itaque verus plus habet cul--pæ, quam interpretativus, ceteris paribus, & con--sonsus directus plus quam indirectus, & consensus plenus plus quem imperfectus; inmo consensus verus, dùm impersectus est ex fragilitate, vel ignorantia, sæpe reputatur solum venialis; quia si perfectus esset, mortalis diceretur. Similiter consensus indirectus non plus causat in sequentibus actibus de malitia, quàm ipse sit malus. Et ita pollutio veniens ex solo consensu in crapulam venialem, dicenda est solum venialis. Exemplum de incestu Loth secundum Doctores. Et hoc valet ad materiam de pollutione nocturna cognoscenda; immò si jam peccatum sit deletum A per pænitentiam, non oportet sequenter actus esse novas culpas, ex ista ratione.

### Propositio Secunda.

N Ulla pollutio diurna debet propriè dici mollities, nisi fuerit per consensum liberum uno modo vel alio provocata, vel extorta. Patet ex præcedenti; quo-niam sicut non suit pollutio hæc in potestate patientis, ita nec peccatum: mollities autem sonat peccatum, quoniam dicit Apostolus 1. Cor. v1. 10. quod neque molles regnum Dei possidebunt.

#### Propositio Tertia.

NUlla talis pollutio debet reputari casus reservatus sub nomine mollitiei, immò nec peccatum, ut dolendus est, qui hujusmodi est, tale aliquid pertulisse, quam egisse, vel voluisse, sicut contingit in erectione pudendi cum renisu voluntatis. Additum est, sub nomine mollitiei, quia forsan in casu posset Superior casum talem sibi ad horam, vel quoad aliquos reservare, non quia peccatum sit, sed ut magis instrueretur, & instrueret si sit peccatum, vel disponensad peccatum, seu ad peccati periculum, & si sit pollutio propriè dicta. Hoc tamen generaliter, & prosemper sieri durissimum esset, immò stultum.

### Propositio Quarta.

NUllus fluxus ex membris generationi deputatis reputandus est de se pollutio vel mollities, si non fuerit verè feminalis. Unde fluxusurinalis, vel menstrualis, vel alterius humoris medii, nequaquàm appellandus est mollities, sive pollutio. Et ex consequenti patet, quòd nec isti casus reservari deberent sub nomine pollutionis, ficut propositio præcedens exponebat. Sed dictum est in propositione, quòd isti fluxus non sunt reputandi de se mollities; quoniam de per accidens, vel propter adjunctum aliquod, potest secus C evenire, sicut propositio sequens docet.

# Propositio Quinta.

NUlla pollutione, vel fluxu contingentibus, stat hominem in vigilando graviori & inordinatiori fæditate animam suam maculare, quàm facit alius verè pollutus, aut per mollitiem, immò per fornicationem, immò per adulterium, vel sacrilegium, vel incestum superatus. Deducitur hæc propositio per illa quæ de causa dele-Ctationis & pruritus, in secundo notabili prædiximus. Unde & propter hoc spado dicitur deflorare virginem. Dicuntur insuper tam pueri, quam puellæ, ante Annos nubiles exardelecere in invicem. Dicuntur etiam frigidi & maleficiati, non potentes seminare, nefariis, ne-D quissimisque nonnunquam illecebris semet inquinare, & eò flagitiosiùs ista siunt per contrectationem illicitam, aut aliter, quò diutius durat, viget, & ardescit, absque sedatione per effluxum seminis, hæc ignominiosa labes passionis.

# Propositio Sexta.

POllutio, vel fluxus qui vel nihil habuerunt de confensu, nec per consequens de peccato, non impediunt Tomi III. Pars I.

hominem de per se à celebratione. Dicimus de per se, quia de per accidens aliter est, utpoté quia patiens, scrupuloius, & timidus est in hac parte, & faciens sibi conscientiam inquietam, & dubiam. Aut quia patiens sentit se ex hac sæditate discrassitatum in animo, ac dejectum, aut quia nequit sufficienter cogitationes lubricas, aut turpes inde consurgentes depellere. Unde notandum, quòd ficut imaginationes voluntariæ & lubricæ disponunt maximè ad hujusmodi sædas commotiones, ita viceversa somnia nonnunquam de nocte, vel cogitationes in vigilia proveniunt ex hujusmodi commotione & carnali stimulatione, quemadmodum iratus aliter & alia cogitat, quam mitigatus, & timens, quam securus. Dicamus prætereà circà principale, quod in illo de quo loquimur, licet involuntarius fuerit in patiendo, remanet tamen in anima quædam carnalis degustatio, quoniam sicut gustato spiritu desipit caro, ita gustata carne, id est, carnali voluptate, etiam invitus desipit omnis spiritus, id est omne spirituale excreitium.

Addunt alii innitentes dictis Bonaventuræ & similium, dicentes impedimentum generale esse, eò quod requiritur ad celebrationem munditia nedum spiritualis à peccato, sed corporalis ab hujusmodi socio humore. Hoc qualiter habeat veritatem putamus aperuisse, dùm in Tractatulo De pollutione nocturna loqueremur. Unde Doctor Petrus de Palude, eruditus in Legibus tam dictum est. Patet, quià non est mollities, & magis R Canonicis, quam Civilibus, pariter & Divinis, dicit de pollutione nocturna: "Si caulam non habuerit cul-"pabilem, quod debet homo cessare à celebratione; "debet, inquam, de Consilio, non de Præcepto, sie " quod peccat mortaliter si celebret. " Sic videtur loqui Augustinus de quotidie communicantibus, quòd "nec laudat, nec vituperat, sed eos suo sensui & de-"votioni derelinquit. " Unde si alter conjugum reddens debitum non arcetur à Communione secundum Bonaventuram, videtur, quòd illa macula corporalismon impedit Communionem, immò nec impediret celebrationem in Saccrdote Græco, qui similiter uxori reddere debitum tenetur postulanti.

#### Propositio Septima.

Sicut non omnis illecebrosa cogitatio consurgens in anima, etiam cum aliquo confensu dubio, vel interpretativo, vel imperfecto; fimiliter nec omnis pruritus, vel titillatio, vel stimulatio consurgens in membris genitalibus ex hac illecebra, impediunt à celebratione: sic nec fluxus inde consequens de per se impedit, dum ratio non consentit, vel dum renititur, nec plenè consentit in illum.

Primam partem, ut arbitror, concedunt omnes. De secunda verò parte similis est ratio, si propositio præcedens attendatur. Confilium tamen est in hac parte, ut vitentur diligenter occasiones, & satagat homo, ne amorosam, & sensualem cogitationem in se qualemcunque sic figat de aliquo, & circà aliquid, quin eam, dum vult, possit evellere. Itaque accommoda te rebus (dicit Seneca) & non da.

# Propositio Octava.

Ogitationes carnales, & fluxus inde sequentes absque consensu voluntario, vincuntur plerumque salubrius, tutius, & efficacius, si ratio se habet circa illas per modum non curantis, vel divertentis voluntatem adalia, quam si sollicitetur, tristetur, turbetur, & conctur tales expellere. Notetur in hoc loco Tractatulus in Gallico, De remedio contra tentationes blafilemia compositus. Auget itaque cogitatio vehemens vel imaginatio conatum, ac proinde nutrit cogitationes hujusmodi, multiplicat & efficaciores reddit ad fluxum consequendum. Quod si dissimulaverit, neque curaverit plus quam de alterius humoris naturalis fluxu, conquiescet. Posset aptari circa rem hanc exemplum de timentibus, qui trabem in alto positam nunquam absque casu transirent, quam audaees per consuetudinem, aut aliundè, tota securitate transilirent. Fit autem diversio talis multipliciter. Quandoque per impressionem si-gni sanctæ Crucis in pectore, vel in fronte, quod ali-qui reputant essicacissimum, sicut illud signum est triumphale atque salutiserum, summæ prætereà humilitatis; vincit autem humilitas laqueos diaboli, dicente Antonio. Fit hæc diversio aliquando per læsionem aliquam corporalem in lingua, vel alibi. Quandoque per quandam exprobrationem & allocutionem severam suarum cogitationum, tanquam esset aliquis apparens tentator exterius, sic dicendo: Phy phy de vobis, cogitationes vilissimæ, procul hinc abite, in malam horam veneritis, sum aliis occupatus; non do vobis auditum, non visum, discedite ab hinc Syrenes usque in exitium dulces. Fit & hæc diversio nonnunquam per irrisionem quandam talis illusionis, consurgentis tam multipliciter in animo, & turpiter. Fit denique per vitationem otii, per Confessionem puram & nudam, & supra modum per spem & implorationem divini auxilii, sine quo continens nemo planè esse potest.

#### Propositio Nona.

DIfficile est, vel impossibile, absque divina revelatione cognoscere generaliter & certitudinaliter radicem & causam pollutionis diurnæ, si videlicet proveniat ex consensu vero, vel interpretativo; aut B consensu directo, vel indirecto; aut à consensu pleno, vel imperfecto; aut si absque ullo consensu superioris rationis, vel inferioris provenerit.

Puto propositionem hanc considerantibus esse notam. Ex quo consequenter infertur, quòd quia Beatus est vir qui semper est pavidus, Prov. xxvIII. 14. & quod bonarum mentium est facere conscientiam, ubi de necessitate non esset aliquando facienda, expedit de talibus confiteri, & non sine consilio prudentum & expertorum talia nihili pendere, vel contemnere in se ipsis. Talis autem Confessio sit pura & devota, in qua manifestet se homo, & occulta cordis sui Sacerdoti discreto, & prudenti, vel experto, qui noverit qualitatem morbi discernere, & confilium salubre confitenti tribuere, secundum conditiones ejus, & particulares alias circunstantias, & cui meritò fides adhibebatur omnimoda à confitente. Hoc de Confessione pura fain omni morbo spirituali est essicacissimum remedium.

Expedit autem quòd post consilium acceptum à prudentibus, expertis & devotis, dimittat homo scrupulos & timores nimios; alioquin caderet in superbiam spiritûs, nolens captivare intellectum suum ad confilium seniorum. Caderet nihilominùs in pusillanimitatem quandam & inquietudinem spiritûs, quæ non posset sufficienter recipere illum, cujus in pace factus est locus, Ps. LXXV. 3. nec ascenderet unquam talis anima in perfectionis sublimitatem. Debet verò Superior & expertus, cujus in hac re quæritur consilium à subditis, postquam exploraverit omnia, dicere definitiva & solida responsione, tu facita; quoniam si Medicus in medendo vacillaverit, qualis in ægroto speranda erit secura stabilitas? Hinc Tragicus ait: Qui dubiam salutem dat afflictis, negat.

### Propositio Decima.

A D obviandum periculis & scrupulis, qui consurgunt ex fluxu fœdo diurno, considerandæ sunt diligenter cause & radices, ut eis agnitis fiat diligens & discreta provisio. Discretam verò dicimus provisionem, quæ nec velit abscindere causas cum majori detrimento periculi, & scandalo, quam hujusmodi fluxus, qui quandoque non est nisi venialis, præsertim dum humor ille est medius quem diximus; nec ex adverso permittit ea licentiosèficii, quæ dese culpanda funt, & resecari faciliter possunt, cujusmodi sunt lubrici aspectus, visus inepti, societas plusquam decet amica-bilis in se gerens delectationem, etsi non de per se libidinosam, periculosam tamen, & plus sensualem, quæ nihilominus aliquando sub officiis aliquibus spiritualis ædificii (ut est Confessio, vel lectio, vel eruditio) colorare, immò veriùs obscurare se conatur. Sed & caveat aliorsum Superior sibi à suspicionibus nimiis; à quadam (ut sic loquar) inutili zelotypia circà subditos se contineat, non indicens scilicet jejunia excessiva, vel separans eos ab invicem inutiliter, & spiritualia colloquia, vel officia vetans. Serva denique comicum illud: Ne quid nimis. Et illud Sapientis: Noli nimium esse justus, Eccle. VII. 17. quia qui nimis emungit, elicit sanguinem. Prov. xxx. 33.

Difficile est, fateor, in hac reseaurea mediocritate tenere, sed spiritualis omnia dijudicat, velut in aëre splendido radiante sole, velut prætereà in sonte lucido & illimi: judicat insuper omnem diem. Rom. xiv. 5. Carnalis verò judicat velut in aere tenebroso, sole non radiante, aut velut in fonte turbido & limofo, non discernens de grossis, etiam reptilibus venenosis immixtis, velut prætereà in domo caliginosa, vix attrectando discernens hæcabillis. Judicat postremò vix inter diem & noctem, & ita frequentissimè sesse fallit & impingit in die velut in tenebris. Sed salvare illum debet spiritualis ductrix manus. Quod si renititur, si Ducem spernit, si Præmonstrator sibi, si Prior & Abbas suus mavult esse, dum it per tenebras & abrupta, portabit quidem ille damnationem suam, & Dux liber evadet.

## Propositio Undecima.

P Ollutionem corporalem quandoque pracedit consensus, quandoque comittatur, quandoque sensus est circà eam, non consensus, quandoque verò sensus eam operatur, & ita fit non solum cum consensu, vel sensu, sed ex consensu. Ultimum horum gravius est, & reddit propriè pollutionem culpabilem. Denique tria prima licet non reddant propriè & de per se pollutionem culpabilem, sunt tamen ipsa culpæ & peccata. Alterum verò, quando scilicet pollutio sit cum sensu, non tamen cum consensu, non est de per se peccatum, immò frequenter auget meritum tanquam materia virtutis, dum resissitur violentiæ passionis, quæ dum sencienda, non tantum in præsenti materia locum habet, sed ctitur, ipsa magis & magis allicit, & impellit, quare similiter resistentia habet plus virtutis. Addamus quòd etsi pollutio corporalis, & verè seminalis diurna, vel nocturna, nullo modo debet scienter extorqueri, etiam pro fanitate, vel alleviatione corporis, vel judicii rationis consequendi. Si tamen dum sine tali consensu procurante eam, vel extorquente, provenit, ipsa placeat: non quia delectatio est, sed quia alleviationem corporis operatur, hæc non judicatur esse peccatum. Videat tamen homo præsertim novitius, ne hujusmodi complacentia se seducat, prætendens unum & agens alterum. Salubrius est itaque cogitationes & judicia circà rem hanc divertere, quam habere.

# Propositio Duodecima.

P Ollutio diurna, vel nocturna, dum sentitur effluere, non debet violenter prohiberi; si probabiliter æstimetur quòd hujusmodi violentia frustrà esset, D nihilominus pro exercitatione virtutis, & pro evalione periculi videtur expediens, ut homo conetur prohibere quantum sentit, vel experitur commode fieri posse. Quoniam etsi hæc retentio nocere debeat corpori, proderit animæ. Natura denique postmodum uno modo, vel alio, talem humorem à se ejicit. Patet in mulieribus puerperis, quibus ficcantur mammæ, dùm non elicitur lac, alioquinsemper fluere paratum est. Sic pollutiones ista, immò & pruritus, tutiùs non utendo, vel non exercendo, sedabstinendo vincuntur. Sciunt

## 345 Sermo de Consolatione mortis Parentum. 346

experti etiam in pruritu sensuali. Hæcautem pollutio, etiam in vigilia, si in principio usque ad finem habeat jugiter rationem, & voluntatem renitentem, quantùm potest, juxta casum negotii, voluntas reputabitur nedum non peccasse mortaliter; sed multipliciter meruisse; juxta illud B. Luciæ. Si me invitam corruperis, mihi castitas duplicabitur ad coronam. Potest autem casus diurnæ pollutionis euenire circa eos qui habent de necessitate audire Confessiones; vel aliqua ta- A lia cogitare, vel agere, ad quæ sequitur aliquando, renitentibus eis toto posse, & sibi præcaventibus ab initio usque ad finem, talis passio sœditatis. Quod si quis dicit, omittat talis, qui tam fragilis est, & lubricus audire Confessiones, & prædicare, & similia. Respondetur, quod in multis casibus non oportet hoc ficri, propter necessitatem consilii, & evitationem scandali, & obligationem officii. Sed quales funt isti casus, non potest generaliter arte determinari. Referamus hoc ad illud quod sapiens judicabit, circunstantiarum conditione pensata. Consulo tamen ut auditurus Confessiones in hujusmodi periculo, accedat præparatus cum timore & tremore. Avertat insuper quantum potest faciem, seu oculum carnis, & non minus oculum mentis ab aspectu sensuali illius qui loquitur, vel confitetur; sed alcendat in arcem rationis, illicque recogitet animam illius velut ægrotam & fauciam, quià caro non prodest qui quam. Joan. vi. 64. Denique celebraturus, si B potest officium hoc differre post Missam suam, tutiùs agit, quoniam recens hujusmodi fluxus plùs impedit celebrationem quam vetus. Constituat se præterea Confessor in illo statu corporis, in quo minus stimulabitur, ut stet, vel flectat genua, velalicubi se prosternat. Sit insuper sermo suus, dum ad talia ventum fuerit, brevis & rigidus, præsertim ubi confitens paratus est, non retinente verecundia, sponte totum virus evomere: sed ubi per affabilitatem quandam oportet à confitente nimis verecundo nuditatem suæ fœditatis extorquere, profectò majus inest periculum. Sed si charitas ad hæc fædascrutanda descendat, non curiositas, aut lubricitas, juvabit charitatis Aucthor Deus, faciens cum tentatione proventum. 1. Cor. x. 13. Notentur ad intellectum pleniorem præmissorum primò Summa Confessorum Tit. 3. l. 3. De bigamis, ubi quæritur, quomodò perditur virginitas. Item Tractatulus, quem ascribunt aliqui Sancto Thomæ, sed magis apparet ex stylo & materia, quod sit Bonaventuræ, C qui incipit: Quoniam fundamentum, & janua, &c. & est utilis multum. Finis.

JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

TRACTATUS

## CONSOLATIONE

IN MORTEM AMICORUM

Novem continens Considerationes.

Ad MS. Codd. Vill. 284.

O quod omnis humana creatura fragilis est conditionis, & semper ad finem, hoc est, ad mortem tendit, nec ullus et, qui postremum evitare valeat passum (quemadmodum unusquisque percipit) & nihilominus tamen complures sunt, qui de morte parentum suorum, amicorum, interdum maximam incurrunt tristitiam, cordisque angustiam, quam ratio non potest, aut non vult tollere, aut emendare; sequuntur in brevi bona aliqua considerationes sundata

in Scripturis, & Sanctorum Doctorum dictis per quas moderari possunt hujusmodi tristitiæ, & angustiæ cordis irrationabiles, de morte & transitu uniuscujusque, quantumcunque propinquus suerit aut dilectus.

#### Consideratio Prima

Est fundata in Dei Creatoris nostri voluntate, considerando videlicet expressam voluntatem, aut justissimam Dei omnipotentis permissionem, cui omnis humana voluntas finaliter conformari debet, & non obviare per impatientiam, & perversam murmurationem. Et ista sola consideratio (quòd scilicet sic Creatori totius mundi, qui Dominus noster est metuendissimus, placet) optime sufficere deberet, ut in bona sumeretur patientia, non modò mors, quæ evitari non potest, verum etiam omnes adversitates, atque afflictiones corporales, & spirituales, quas humana patitur creatura. Nihil enim fit (ut dictum est) sine voluntate expressa, aut justa Dei permissione. Secundum hanc considerationem Sanctus Hieronymus Ecclesiæ Doctor gloriosus dicit: "Si plangamus & deploremus parentes & , amicos nostros mortuos, quos firmiter credimus re-, furrecturos cum corporibus, quid faceremus, fi Deus "folummodò cos mori præciperet absque speresurrectionis? ,, Sola igitur sua voluntas ad consolationem sufficere debet, cui quidem voluntati omnes nostras subjicere debemus affectiones. Ad hoc propositum dicit Seneca in Epistola quadam ad Lucillum discipulum: Placeat homini omne quod Deo placet, non ob aliam causam, nisi quia ei placet. Hoc est notabile dictum ab homine, qui Christianus non erat.

#### Consideratio Secunda.

Est bona æquitas, per quam justissimum est, & rationabilissimum aliquem illud quod suum est, cum vult recipere. Omne autem, quod nos habemus, fuit veluti mutuò acceptum à Domino supremo totius mundi, à quo omne venit bonum magnum & parvum. Ideò si nobis dederit corpus & animam, potest recipere illa cadem quotiens voluerit, nullam nobis faciendo injuriam. De quo dicit sanctus Hieronymus. Nibil abs te abstulit, qui solum mutuum suum à te postulavit. Aliud de hoc ad te non spectat, quamhumiliter illi gratias agere. Sic fecit fanctus homo Job nominatus, cùm in omni, quæ eum circundabat tribulatione, tam mortis omnium filiorum & filiarum ejus, & perditionis omnium bonorum suorum quam de crudelissima ægritudine & percussione divina, qua eum molestabat à planta pedum ad verticem usque, nullum impatientiæ verbum protulit contra Deum, sed dulciter clamavit: Dominus noster omnia dedit, & omnia aufert, sicut illi placuit sa-Uum est. Sit gloriosum nomen suum benedistum & sanstisicatum. Job. 1. 21. Verbum has maxime ab impatientia distabat, aut murmuratione.

#### Consideratio Tertia.

Est de necessitate mortis inevitabili. Scire debemus, humanam creaturam mortalem in hunc mundum non positam esse, ut continuè ibi maneat, sed solummodò hic est ut in exilio quodam & peregrinatione, ad faciendam dignam pœnitentiam, ut tandem digna sit transportari ad sinalem habitationem & naturalem suam patriam, quæ illi concessa est ab Omnipotenti Deo Patre suo, si hic ejus servaverit Mandata. Ideo necesse est, eam citò, aut tardè mundum derelinquere. Res etiam, quæ evitari non potest, sed certissimè expectatur, si ipsa advenerit, simplicitas est multum turbari, ac si esse tasse novus, & cui apponi posset remedium. Ad propositum hoc dicit sanctus David Propheta in Psalterio: Quis est hic qui semper vivet in hoc scilicet mundo, or non videbia mortem? Psal. Lxxxviii. 40. ac si non

0

non esset ampliori declaratione, quia die quolibet apparet ad oculum omnes nos mori opportere. Quapropter dici solet in communi proverbio: Certus sum, ut de morte. Et sicut ait sanctus Gregorius: Die quolibet currimus, velimus nolimus, ad ultimam mortis migrationem. Hac mors, ut inquit Boëtius: nec magno parcit, nec parvo, pauperi nec diviti, juveni nec seni. Ob eam rem, quod a evenire debet, si hodiè evenerit, non est mirandum, & consequenter non tantoperè est affligendum.

#### Consideratio Quarta.

Est fraterna utilitas, ut dicit sanctus Hieronymus. Si in hoc mundo nullas haberemus tribulationes & miserias, sed omnia, ut vellemus, pacata & tranquilla; nobis aliqua esset occasio, cur vità defunctos desseremus ac plangeremus. Si quis autem altius consideraverit pericula, angustias mundi hujus & exilii innumerabiles adversitates, valde cæcus fuerit, si minus exire desideraverit. Ideo cum cernimus amicos nostros migrare de hac miseria; debemus aliqualiter sobriam habere lætitiam, veluti si liberati essent à magno quodam periculo, & tribulationibus. Quis scirct solum cogitare tribulationes illas, quibus humana subjecta est natura: non est prosecto cor quod eas possit comprehendere, nec Blingua explicare. Modo quis sanus est, modo ægrotus, modò lætus, deinde statim tristis, hodie dives, cras pauperrimus, modò vivit, mox deinde mortuus est. Qui ergò optat hîc diutiùs morari, non aliud petit quàm in pœna, & afflictione perseverare. Non itaque nimiùm mortuos nostros deplangamus amicos, qui ab his periculis sunt expediti. Et si dicas mihi, Dominum nostrum pro Lazaro Mariæ Magdalenæ fratre, cum eum vellet resuscitare, flevisse. Respondeo per sancti Hieronymi dictum; reverà ipsum super Lazaro flevisse, sed non talibus lachrymis, quibus tu tuos deflesamicos: magnopere enim à tuis discrepabant lachrymis; tristis erat de Lazaro, non quia mortuus erat, sed quia ad hanc vitam reverti debebat. Ploravit, quia propter assistentes compellebatur bonum suum amicum à requie revocare ad laborem. Lachrymætuænon affimilantur suis, nec amor amicorum tuorum illi quem ipse habebat amorem. Nolebat bonum suum amicum reducere ad hujus mundi pœnas. Et tu mihi dicis, te proximum tuum C amare, quem denuò revocare vis ad pœnas has, quas transiit perpetiendas. Sit ergo ploratus tuus & gemitus temperatus, cum de amici tui bono debes lætari.

### Consideratio Quinta.

Est cogitando divinam dispositionem, quæ multo meliùs novit quid expediens est unicuique. Bona in Deum habenda est species. Et quod sic suerit expediens illi, ut moreretur, quamvis id nobis non videatur. Di-cebat ergo sanctus Augustinus bonum verbum, "Dul-"cissime Deus, posteaquam scis mihi expediens esse, , quamdiù in milero hoc constitutus sum mundo, ha-, beas veluti omnem de me custodiam, & me bonæ tuæ nsubmitte dispositioni." Sanctus Petrus dicit in Epi-stola sua. 1. Petr. v. 7. Jacie omnem curam vostram & follicitudinem in Deum, quia ipsi cura est de vobis. Ipse enim (ut verum dicatur) dulcissimus Pater est, qui cognoscit quod conveniens est omni humanæ creaturæ, nec semper opus est eo quod habere desideramus, quia sæpenumerò omnino oppositum postulamus nostræ utilitati; sed ipse gubernat magnos & parvos per altissimam suam, & incomparabilem sapientiam, atque irreprehensibilem justitiam. Contenti igitur simus de omnibus suis operibus tanquam justissimis, illique gratias agamus. Et si quosdam mori videamus morte aliqua extrança, que nobis minus bona apparet quoad nostram reputationem, ut unus moritur subitò, alius in prælio, alius se submergit, alius suspenditur, & sic de

compluribus aliis modis, nihilominus Deus omnia ver tere potest, si illi placitum sit, ad uniuscujusque utilitatem. Ideo de nullo est desperandum, nisi ejus damnatio suerit manisesta.

#### Consideratio Sexta.

Est quod fletus'& tristitia inutilis est, nihilque mortuis, quantum est dese, nisi aliud adjungatur, prodest. Certiffimum est, fine miraculo per ploratum & gemitum mortuum aliquem refulcitari non posse. Proptereà dicit S. Hieronymus. "Confidera si ptorare debeas, de ,, quo remedium ponere non potes:,, ac si vellet dicere, magnæ id esset simplicitatis. Ideo ut legimus in Libris Regum,) fanctus Propheta & gloriofus Rex David tenerè plorabat pro filio suo ægroto, ad mortem usque, Deum devote deprecando, ut illi concederet fanitatem. Posteaquam vidit eum mortuum esse, cessavit à sletu, & seipsum confortavit, respondendo his qui alloquebantur eum: Quare, inquit, plus mibi darem trislitia? Credere debemus omnem hominem qui moritur, mox aditurum Paradifum, Purgatorium, aut Infernum. Parvi pueri non baptizati descendunt in Limbum, qui est locus medius (ut multi tenent inter Purgatorium & Infernum. Si ingreditur Paradilum, magnoperè lætari debemus, magnamque illi faceremus injuriam, nisi esset per sanctum desiderium, quo secum esse vellemus. Si descendat in Purgatorium, ut religiosè credere possumus, nisi oppositum sit evidens, facere debemus orationem, & preces in fancta lachrymarum compunctione ad fuam impetrandam liberationem. Nihilominus tamen ploratus illi & gemitus esse debent moderati, & temperati, cum sobria mixti lætitia, sperando talem esse in salvationis via. Si certum sit ipsum esse in Inserno, quod regulariter non scitur, nisi per revelationem, aut miraculum, quod Deus apparere facit, tunc omnes ploratus & gemitus cessare debent ad divinam approbandam sententiam, & se voluntati ejus conformandum. Ut enim dicit fanctus Augustinus: Si Patrem meum damnatum effe cognoscerem, non plus rogarem pro eo quam pro infernali inimico. Veruntamen est quod secundum quod aliquis benè vixerit, ac benè mortuus est, & devotè, major haberi debet lætitia, & spes. Faciat ergo unusquisque ergà se, dùm tempus habet, per quod gaudium det hominibus & Paradisi Angelis, dici enim solet: bonam vitam, bonum ad se attrahere finem.

#### Consideratio Septima.

Est de damno quod facit fletus, & tristitia personæ, quæ talia habet. Hwe enim res est, quæ naturaliter corrumpit sanitatem uniuscujusque & corporalem, & ipiritualem, ac interdum mortem infert. Ideò dicit Sapiens: Multi mortui sunt propter tristitiam, & non est utilitas in eis. Eccli. xxx 25. Et rursum dicit in Proverbiis: Sicut tinea corrumpit vestimentum & vermis corrodit lignum, sic tristia cordi nocet hominis. Prov. xxv.20. Et sciendum est, talem tristitiam, & angustiam, sæpenumerò procurari inimici instigatione. Et cum videt nos habere inordinatam ad aliquam rem affectionem, nititur omnibus modis eam nobis auferre, ut nos in tristitiam ponat, & finaliter in desperationem, & nos gravet ad mortem usque corporaliter & spiritualiter. Proptereà summum consilium dat Sanctus Petrus, quòd si lætè & hilariter in hoc mundo vivere velimus & pacem habere, nec ullam grandem ac fortem habeamus affectionemed quamcunque rem temporalem, quantumcunque exiguam, aut magnam. Posteaquam enim illa res mutari potest, aut deperdi; mox secundum hoc tristitiam habebimus, & dolorem, qui nos gravissime affliget, secundum quod amor ejus stul-te delectabat. Ideo si Pater tibi sit, aut Mater, Maritus, Uxor, filii, autalia res quæcunque, noli cor

## Sermo de Consolatione mortis parentum.

mittere, cùm tempus advenerit. Ad propositum hoc dicebai Seneca: Accommodo me hujus mundi rebus, sed non me dedo. Et rursum dicit: de nella re possessionem haberi, nisi quis semper paratus sit perdere eam aut dimittere. Secundum hanc ergò confiderationem cesset tristitia nimis abundans, quæ sæpenumerò nocet habenti, & nihil prodest mortuo, immò aliqualiter illi nocere po-

Erat femina quædam pulchra, quæ pulchrum quendam habebat filium, ingeniosum valde, & ad cunctas res habilem, sed satis citò migravit à seculo. Unde Mater talem concepit tristitiam in corde & angustiam, quod incessanter diebus plorabat & noctibus. Accidit die quodam bonam hanc Dominam in visione videre socictatem juvenum hominum, qui valde læte & festinanter certum petebant locum, sed non vidit cum eis filium suum; inde magis turbata suit: post hac considerando ubinam esse posset, percepit cum longe post alios lento quidem gradu venire, veluti si multum esset fatigatus. Tunc benignè eum interrogavit, cur non in pulchra illa esset societate. Mox tanquam tristis respondit ei, tunicam suam in postrema parte prorsus madefactam, undê tantûm illâ aquâ gravabatur & onerabatur, quod focios suos sequi non poterat. Et adjunxit dicens: Bona Mater, supplico, deinceps sic flere desistas, quemadmodum hucusque propter me slevisti, sed dirige dulciter lachrymas tuas ad Deum cum sancta B Oratione, & paullò post in perfecta suturus sum salvatione. Hoc modo fecit ipsa, & filius ejus omninò libe-

Sed dicet aliquis: multum mihi displicet, me tali affici angustia & tristitia, sed eam auferre nequeo, nec excutere eam possum, adeò cordis tenet penetralia. Considera ergo imprimis (ut prætactum est) quanta flultitia sit cor suum & amorem ad aliquam temporalem rem figere, quæ mutari potest, aut perdi. Et hoc tibi sit ad cautelam aliàs, ut tibi cavere posses, si illud tibi accidere vellet tempore alio. Insuper benè admitto, non omninò in potestate tua esse tales de cogitatione tua auferre passiones sine speciali Dei auxilio. Ideò bono corde ad ipsum tibi recurrendum est per medium Sancrorum & Sanctarum ejus, orando benignè, quod de tali te liberare velit tormento. Et scias certò, Deum sic facturum, si expediens sit, aut citò, aut tardè. Sicut com dicit Sanctus Bernardus: 2, Pro certo teneamus, & 3, credamus nil nos postulare à Deo in sancta charitate "perseveranter, & pro nobis, quin impetremus rem "illam, aut meliorem, quod nobis merito sufficere de-"bet. " Et si dicas adhuc; quomodò esse possem non tristis&desolatus de morte proximi mei, cum sim in paupertate toto tempore vitæ meæ, vel tali aut tali inconvenienti? Scire debes Deum sufficienter esse potentem, sapientem & bonum ad te in hoc mundo gubernandum, sicuti expediens est. Jacta igitur spem tuam & curam tuam principalem in eum, ad illum amandum & serviendum ei, & ipse taliter tibi providebit, ut consequaris sufficientiam. Secundum quod Sanctus & probus homo Tobias filium suum admonuit, dicens: Confidera, fili mi, nos pauperem modo super terram ducere vitam, sed si timuerimus Deum bona adipiscemur mul-1a. Tob. 1v. 23. Ad hoc est Salvator noster Jesus Chriitus in Evangelio luo: Primum querite regnum Dei, Matth. v1. 33. hoc cst, salutem vestram spiritualem,

## Consideratio Octava.

Est, cogitando propriam utilitatem, & magnum quod nobis sapiùs accidit) commodum per amicorum nostrorum mortem. Quod quidem commodum interdum spirituale est, interdum verò temporale, etsi nobis non appareat. Quia reverà amici postri sæpè variis

tuum taliter apponere, quin ea perdere possis, aut di- modis nostram impediunt salvationem. Ideo dicebat Salvator nofter Jesus Christus in Evangelio Matt. x. 36. Inimici hominis domestici ejus familiares & cohabitantes. Ideo quia nos plerumque inclinant ad mundum amandum & ad divitias, honores & dignitates appetendas, quæ sæpe ad maximam nostram sunt perditionem. Sic damna corum & infortunia nos magnà afficiunt plerumque tristitià, & cordisangustià. Eo modo sæpenumeterit, aut displicere, ut apparet in subsequenti exemplo. A rò Deum iratum facimus, hoc est, Præcepta ejus transgredimur, ne contristentur amici nostri, qua res perniciosa est, & damnabilis. Dicit ergò Augustinus ad propositum hoc: Substractio eorum ab hoc mundo eis sit tolerabilis, quorum presentia cùm dispendio erat & damno. Solet interdum augeri dolor & tristitia aliquorum, prasfertim Nobilium, cum per mortem filiorum suorum progenies desecit & cecidit, quibus nulli succedant heredes in vera progenic, & hoc modo arma eorum necesse sit desicere, & nomen eorum quoad mundum oblivioni datur. Hæc confideratio certè admodùm debili innixa est fundamento, vanitati namque innixa est: tales enim magno vanæ famæ in hoc mortali seculo tenentur desiderio, quæ quidem sama continuò mutatur, & præterit velut umbra, aut fumus, quemadmodum cernitur, parumque est curæ illis, ut in memoria fint perpetua gloriofi alterius vitæ, quæ fine fine est. Et hæc magna est abusio. ,, Te, quaso , (ut ait Boëtius) ubi modo sunt magni Imperatores, "fummi Reges, & gloriofi Principes, qui omnem co-99 rum curam posucrunt ad transitoriam mortalis hujus "mundi gloriam adipiscendam. Ubi sunt? Nonne ja-, cent in terra absque nobilitate sine memoria & asti-"matione? Profecto sic., Et sicut dicit Propheta in Pful. XLVIII. 12. de his, qui in hoc mundo sua celebrare voluerunt nomina, ac si ipse mundus corum foret Paradifus: Propterea sepulchrum eorum est extrema eorum domus, aut habitatio. Est misera domus. Et Salvator noster in Evangelio de talibus dicit; jum eos recepisse mercedem, Matt. vi. & portionem corum.

Hac confideratione complures Nobiles, ut filii Regum & Ducum, parvi æstimantes hujus mundi gloriam reliquerunt omnes Parentes suos, divitias & possessiones, ut se omnino ad Deoserviendum dederent. Nec curabant, si corum deficeret prosapia quoad præsens hoc feculum, modò corum nomen in æterna effet memoria cum his qui fideliter Deo servierunt, cui servire magnoperè est regnare. Et ad oculum cernimus multo majoris honoris & famæ esse benedictos Sanctos Paradifi, qui contemplerunt omnem gloriam mortalis hujus vitæ, quàm cos, qui, nisi sunt hujus mundi sibi comparare gloriam. Adjicio ad hoc, (sicut jam tactum est) sæpè Deum maximum commodum corporale & spirituale afferre pluribus, cum eis ab hoc mundo subtrahit pueros, aut propinquos. Sunt enim nonnulli, qui ad promovendos & exaltandos propinquos fuos in honoribus & hujus feculi pompis ponunt omnem fuam operam & diligentiam, nec requiem habent die nec noctu, & fæpius avarifismi efficiuntur, propter quod ponunt plerumque scipsos & eos quos promovere volunt, in viam damnationis. Proptereà dicebat Salomon: Vidi rem maxima sub cœlo vanitatis, hominem acquirere & cumulare cupide divitias hujus mundi, non cessantem, nec requiem sumentem, nec tamen novit cui dimitteret, aut si ullos habiturus esset successores. Eccle. л. 18. Ideò Dominus noster, qui per innumeros mo-& omnesaliæ res necessariæ adjicientur vobis & dabun- D dos creaturarum suarum procurare novit salutem, ut auferat hominem de talibus angustiis & tollicitudinibus, illi interdum aufert uxorem, aut pueros, aut res alias fimiles. Et hoc fingulis diebus experimur, aliquos esse, qui se omninò dedant ad Deo ex toto corde serviendum, & mundum contemnendum propter hujusmodi occasiones, qui priùs ne denarium quidem propter Deum dedissent, ne propinqui corum post mortem talium indiguissent: dant seipsos & propria bona Deo pro spirituali salute. Et sacile est scitu, cum tales vene-

rint ad mortis horam, hoc fingulare eis esse solatium. Legimus de duobus divitibus personis ad invicem matrimoniali fædere conjunctis, quæ ante omnia in hoc mundo prolem desiderabant habere, ad quam impetrandam à Deo (qui omnia potest) continuò magnas elargiebantur eleemolynas, per quas multi pauperes fultentabantur. Et quia Dominus noster plenus est omni benevolentia, & interdum nostra adimplet desideria ad nos semper alliciendos in amorem suum, illis dedit tobolem, pulchrum videlicet puerum. Quid accidit? Mox parentes sui ejus promotionem cogitare coeperunt more aliorum, & contestim à bonis operibus, quæ sacere solebant, manus subtraxerunt ad divitias illas filio corum servandas, ne ullam pateretur indigentiam. Tunc Dominus noster illud videns, & quod pauperes (qui membra sua sunt) co modo reditus eorum perdebant & sustentationem, citò recepit quod dederat, & puerum illum de hoc abstulit mundo. Facilè est creditu, sic cum sæpiùs compluribus facere ad eorum utilitatem. Sed unusquisque adcò amori hujus mundi est immersus, quòd illud confiderare nequit. Adduci possent & recenferi exempla innumera ad supradicta confirmanda, sed B hunc modum loquendi intelligebant dicebant: Si brevitatis causa ea in præsentiarum missa facio. Videtur enim sæpenumerò, aliquas divites personas, quia nullos habent heredes, gubernare multos bonos homines, & interdum Monasterium aliquod bonorum Religiosorum, quod prodest magis proculdubiò & ipsis parentibus corum mortuis, & vivis, & toti sanctæ Ecclesiæ, quam proficerent viginti, aut triginta filii, qui perversæ essent vitæ, & dissoluti, sicut plerumque accidit, qui parentum eorum inutiliter dissiparent bona, non orando pro eis, in grande ipforum præjudicium & damnum. Et hoc modo relinquunt homines majorem de eis memoriam & famam post mortem eorum coram Deo & hominibus, quam facere possunt per omnes corum heredes.

Per hæc, quæ dixi, non intelligo, quin rationabiliter & secundum Deum proles desiderari & postulari possi. Qua quidem proles fructus est Matrimonii. Sed C postquam habetur, benè utendum est ea, ne scilicet talis apponatur cura & amor, ut de propria spirituali quis desistat cogitare salute. Et alia ex parte, si non habeatur proles, disponendum est se ad bonam patientiam erga Deum absque murmuratione: & sic homo de omnibus suum faciet commodum; de adversitate videlicet, & prosperitate. Hîc dici posset in eos qui dessent, & plangunt fine confortatione filios corum, & interdum plus cum ingrediuntur Religionem, quam si corporalem mortem obiissent, per hoc scilicet, quòd mundum reliquerunt, & se omninò ad serviendum Deo dederunt: illi autem parentes omnibus modis contranituntur fanctum eorum impedire propositum. Hinc difficileest, quin malum aliquod spirituale illis accidat, cum Religio benè est observata bonis moribus & regularibus D observationibus, sicut sunt nonnullæ. Et qui nullam aliam legitimam habent retrahendi eos causam, quam propter carnalem amorem nimis ardentem & inordinatum, quem gerunt ad filios corum, & parentes tales pessime divinam considerant gratiam, quam Deus eis facit, cum dignatur capere, & dedicare corum pueros ad suum servitium, quod non unicuique facit. Sicut enim per parentum bonitatem sæpiùs pueri salvantur, sic e converso per puerorum bonitatem referunt parentes fimilem salvationis fructum; & per oppositum malitia viri nocere potest proper alterum. Proptereà principalem suam curam adhibeat unusquisque, ut salutem fuam operetur & aliorum: quod si non secerit, saltem alios non impediat. Sicut enim dicit Sapiens in Proverbiis cap. III. 27. Noli prohibere benefacere eum qui potest, si vales & ipse benefac.

#### Consideratio Nona.

Est de generali resurrectione, que in die Judicii est

futura. Unusquisque Christianus considerare debet statum in quo est, videlicet Christianitatis. Rationabilisfimum est, quòd Christiani, qui credunt, & expectant generalem refurrectionem omnium in propriis corporibus, & animabus, quæ in hoc mundo habuerunt, sint adeò certi, & resoluti de resurrectione proximi, ne fint ficut pagani & infideles, qui omninò existimant homines mortuos effe in corporibus & animabus, ficut mutas bestias, nunquam resurgendo. Ad hoc propositum dicit sanctus Paulus in una suarum Epistolarum: Nolumus autem vos ignorare de dormientibus 1. Thess. IV. 13. propter mortem corum, quomodò resuscitabuntur ut coronentur, aut contristari more paganorum & infidelium qui de hac refurrectione spem non habent. Et notandum sepenumerò sanctam Scripturam comparare hos qui sunt mortui, ad eos qui dormiunt, & quiescunt, sicut Dominus noster Jesus Christus in Evangelio suo Joan. XI. 11. dicebat suis Discipulis de Lazaro Mariæ Magdalenæ fratre, qui mortuus fuerat in Bethania: Lazarus amicus noster dormit, sed vadam ut suscitem eum à somno illo. Et Discipuli illi, qui nondum dormit, tunc salvus erit. V. 12. Tunc respondit Jesus clarius, dicendo: Amicus noster Lazarus mortuus est. \*. 14. Et utitur sancta Scriptura hoc loquendi modo, mortem comparando ad corporalem dormitionem, tri-

Prima, quia quemadmodum per dormitionem homo quiescit à labore & afflictione quam vigilando habuit, sic per mortem quiescit de hujus mundi pænis.

Secunda, quia quemadmodum non inscipitur dormitio ad semper sic manendum, sed pro parvo aliquo tempore; fic non fit corporalis mors, nifi pro certo quodam tempore, post quod semper vivetur in corpore

Tertia est, quia sicut is qui dormit, facile suscitari potest ab alio; sic multò faciliùs sine comparatione potest Salvator noster hominem de morte ad vitam reducere, & veluti cum de hoc fomno suscitare. Et hoc faciet in ultimo die Judicii.

Nolo dicere per prædictas confiderationes, quin aliquis rationabiliter flere possit & plangere mortem parentum suorum, amicorum; conditio naturæ humanæ hoc requirit, & ad hoc faciendum compellit, nec est interdum tam constans, nec tam studiosus, qui prorsus abstincre possit propter naturalem, quæ habetur, palfionem: sed hoc intelligitur de lachrymis, & tristitiis immoderatis & excessivis, quas aliqui sumunt sine consolatione, adeò quod nec bibere possunt, nec comedere, quafi nullam in ipfis continentiam habentes; quæ est res periculosa (ut dictum est) damnisera, & omni personæ, viro & mulieri inhonesta, specialiter quoad hujus mundi honestatem.

Recitat fanctus Augustinus in Libro suo Confessionum, quòd cum bona Mater ejus Monica mortem obiisset, & ipse corpus cum bonis suis amicis sequeretur quod ad sepeliendum deserebatur, se penitus à fletu & gemitu coram hominibus continuisse, ita ut fine dolore & compassione dictæ suæ Matris videretur. Cujus (quarè scilicet hoc faceret) rationem reddit: "Quo-, niam, inquit, non existimabam honestum & conve-"niens esse, corpus sequi cum magnis gemitibus & , planctibus. Hoc enim hi faciunt, qui de alia vita , nullam spem habent post præsentem hanc vitam. "fit seculum, firmiter, inquit, spero, ipsam aliam ", vivere vitam multò securiorem & delectabiliorem, vi-, tam scilicer gloriosam Paradisi, quæ fine caret., Attamen nominatus sanctus Augustinus, quemadmodùm de seipso testatur, cum corpus sepultum esset, & ipse folus in cellula sua esset, reduxit ad oculos cogitationis suæ memoriam bonæ ejus Genitricis, quæ tam dulciter eum nutrierat, & precibus suis ad Catholicam Fidem converterat. Et tales habendo considerationes emisit dulces

## Explicatio Sententia: Fiat Voluntas tua.

dulces lachrymas, quas diù intrà se coram hominibus continuerat, & compresserat, quæ dulciter decurrerunt; atque devote orabat Dominum nostrum, quod misereretur bonæsinæ Matris, & ei omnia delicta sua, quæ per humanam fragilitatem in hoc mundo commiseat, parceret. Et quamvis magnam in Deum haberet fiduciam omnia jam illi condonata esse, nihilominus taritur omnis homo, qui in peccato Adæ primi Patris nostri natus est. Facile sciri potest, dictas lachrymas dulces fuisse & temperatas, devotæ quoque orationi permixtas.

Dilatari possent hæ considerationes innumera allegando exempla & autoritates ad hoc conducentes. Sed pro finali conclusione benè advertatur documentum in septima consideratione positum. Non scilicet habendo, nec affectionem suam nimis apponendo ad quamcunque rem transitoriam, quantum cunque bona videatur & secura, modò quis decipi non velit. Sed si volumus jocundum habere amorem, & in fancta conscientiæ vivere pace, quæ superat omnia alia gaudia mundana. illum amemus qui nec amittitur, nec mutatur, nisi priùs deseratur; & est dulcis Redemptor noster solus & verus amicus, qui nunquam deest in necessitate. Qui ut nobis adhærere daret, & adjungi amori suo, & de amore hujus mundi nos revocaret, brachia sua pretiosa B quam si lapis descenderet, si voluntas deliberativa nori in Crucis arbore extendit, mortem patiendo ignominiofissimam, verendam, & angoribus plenam, ut nos de manibus inimicorum nostrorum redimeret, & transferret nos (nisi ipsi obstiterimus) ad benedictum Regnum suum, in quo per gratiam suam nos invicem omnes videre nos possumus in perenni gaudio cum benedi-Etis Sanctis suis, qui plene Dei in cœlis faciunt voluntatem, sic fiat & in terra: Fiat voluntas tua sicut in calo & in terra. Matth. vi. 10. Amen.

## EXPLICATIO HUJUS SENTENTIÆ

## FIATVOLUNTASTUA

Ad eumdem Cod. MS.

IAT voluntas tua. Matth. vi. 10. Harc est tertia petitio, quam Salvator noster Jesus Christus nos docuit facere, & quam ipse ter fecit antè benedictam Passionem suam in monte Oliveti, cùm præ C tia, quantò gravior est dolor & afflictio. Et benè noteangustia & tristitia sanguineas guttas sudavit pro nostra redemptione. Debet itaque esse verbum hoc finis & meta omnium orationum nostrarum, & omnium necessitatum nobis supervenientium. Et super hoc fundatur prima & principalis consideratio parvi cujusdam in Gallico Tractatûs, novem continentis considerationes, qui vocari potest Consolatio de morte amicorum suorum. Verum est, aliquas solere fieri dubitationes & quæstiones, aut per impatientiam, aut per ignorantiam, quomodò persona non debeat dolere de amicis suis, & quomodò voluntas hominis conformari potest voluntati Dei in cafu tali,& dicere fine mendacio aut fictione: Fiat voluntas tua, Matth. v1. 10. Respondebimus ergo ad hoc per unam considerationem aliis novem junctam, ut dictus Tractatus eò sit persectior. Et dicamus, quòd secundum communem usum loquendi generaliter de voluntate pro anectione, deliderio, appetitu, aut inclinatione, quatuor modos inveniemus voluntatis. Una quidem est voluntas D tua, quia ipsa hæc nostra voluntas liberum velle habet, naturalis, fine cognitione. Altera naturalis, cum cognitione. Tertia rationalis, est per conditionem. Quarta est rationalis absoluta, simplex, & affirmata, sine conditione. Sumamus igitur prò declaratione hujus distinctionis aliquas doctrinas Theologicas, Morales & Philosophicas, ut verbum hoc, Fiat voluntas tua, melius intelligatur.

Prima doctrina. Voluntas naturalis fine deliberatione femper conveniens est & conformis voluntati divinæ, & fuæ primæ institutioni. Sicut in exemplo: Deus vult lapides & res graves deorsum descendere & leves sur-Tomi III. Pari I.

sùm, secundum naturalem inclinationem, quam large dicere possumus voluntatem Plantæ diversæ nutrimentum fuum desiderant per pluviam & solem, aliosque modos. Deus vult omnes bestias irrationales, aves & pisces desiderare, & velle, quod ad carum spectat naturas in valde diversis manerichus, tam propter earum considerationem, quàm propter continuationem ipsarum in men (ut dicebat) timendum est periculum in quo mo- A specie & successione. Et hic conspicitur pulchra intellectus occupatio, videre in particulari diversas industrias & naturales inclinationes, cum sensuali, seu sensitiva cognitione admixtas. Et qui altiùs hanc vellet extollere materiam, deveniret usque ad inclinationem naturalem voluntatis creaturæ rationalis ergà Deum & erga virtutes in generali. Qua quidem voluntas verbo Græco dicitur synderesis, & Latine scintilla rationis, quæ semper ad bonum inclinat, etiam in damnatis. Ideo eis continuò revertitur conscientia remorsus, qui est vermis pungens & tormentum, qua mori nequeunt.

Secunda doctrina. Voluntas naturalis fine deliberatione peccare non potest, ut ipsa est, hoc est, sine hoc quod deliberet: hæc doctrina sequitur ex præcedenti, quia peccatum non fit sine deliberatione. Exemplum. Si homo aliquis est elevatus in altum, & decidat sua gravitate; ille descensus & casus non plus est peccatum, sit aliquo modo in causa. Similiter si homo afficiatur same & siti propter desectum nutrimenti, non est peccatum, si voluntas deliberata non faciat ipsum utendo cibo ipsi prohibito, aut aliter, quam deberet.

Consequenter si homo desectetur rebus aspectu pulchris, auditu, odoratu, gustu, aut tactu. Et per contrarium, si delectetur rebus inutilibus oculis, auribus, gustui & sensui, non est de se peccatum, quia hoc est secundum naturalem inclinationem. Verum est, peccatum aliunde evenire, quemadmodum in sequentibus tangemus. Cum enim voluntas deliberativa suum præbet consensum contrà Dei voluntatem, ut in adversitate per impatientiam, & in prosperitate per stultam complacentiam, peccatum est: & per oppositum meritum est & virtus, cum persona sustinet patienter adversitatem, & refugit prosperitatem, non transgrediendo Dei Legem. Ideo non est impatientia, cum persona patitur, & ingentem sentit dolorem naturalem; modò non se dedat ad agendum aliquid contrà Dei Mandatum ad hunc evitandum dolorem: immò tantò major est patientur atque intelligatur.

Verum est voluntatem naturalem sine cognitione, à naturali voluntate cognitionem habente differre. Prima enim non habet ullam delectationem nec tristitiam in so quod fibi conveniens est, aut disconveniens; ut apparet in lapidibus, & arboribus: sed voluntas naturalis, cognitioni conjuncta, voluptatem capit, aut displicentiam; secundum quod percipit rem convenientem aut disconvenientem, quæse illi conjungit. Hinc est, quod bestia, aut homo etiam delectatur, cum desiderium suum adimplet bibendo, vel comedendo, quando fame afficitur aut siti, quæ illi tristitiam afferunt. Dicamus prætercà, quòd voluntas rationalis, quæ propriè dicta est voluntas, deliberationi conjuncta est quia cligere potest hanc aut illam partem, ut vult; non autem naturalis. Hæc voluntas, inquam, est illa, qua dicere Deo debemus ex nostra voluntate, Fiat voluntais quod velit id, quod Deus vult. Et hîc est quæstio & difficultas principalis, quomodò nos semper voluntatem nostram ad Dei reducere debeamus voluntatem. Opus est ergò, secundum voluntatem tactam, de duplici nos loqui voluntate; rationali, vel deliberativa. Una est conditionalis, ut per conditionem, aut optionem & desiderium. Altera est sine conditione, ut per stabilitum desiderium, aut electionem. Exemplum. Homo aliquis erit in mari, qui peribit, nisi omnes merces suas dejiciat in mare; voluntas sua conditionalis per

desiderium aut optionem esset; quòd merces suas salvare posset; sed voluntas sua sine conditione & per electionem est, ut se salvet, obedire & velle, quod navis Patronus præcipit, aut consulit. Et valde notetur hoc exemplum, quod mille modis poni posset.

Tertia doctrina: Voluntas rationalis & deliberativa, quæ fit per conditionem, ut modò dictum est, non repugnat voluntati Dei, quia hæc voluntas fuit A per hoc sit quarta doctrina. etiam in Jesu Christo, cum desiderabat salutem totius Quarta doctrina. Volunta generis humani, quamvis sciret totum humanum genus non esse salvandum in singularibus personis: & hæc voluntas potest nominari voluntas misericordiæ, pietatis, aut compassionis. Hæc voluntas non peccat, quia non est absoluta, aut affirmata in se: verùm semper reducitur ad primam & principalem Dei voluntatem, ad exemplum orationis Jesu Christi, de qua diximus. Exemplum: filius legitimus sentiet paternam mortem & hereditatem sibi cessuram, filius hic lætari poterit de hereditate sibi veniente, quia indigentia humana ad hoc inclinatur: ex parte altera tristis crit & mœstus de morte paterna. Interrogabitur: Vellesne Patrem tuum mortuum non esse? Facile cognoscitur, ipsum dicere sic; vellem eum ad huc supervivere; & si devotus est Christianus adjiciet, si esset Dei voluntas: & hac est voluntas conditionalis. Interrogabitur ulterius: Vellesne paternam habere hereditatem? Teneo, eum respondere posse, hereditatem hanc de jure suam esse, quam, vellet, & debeat habere. Interrogabitur prætereà: B Vellesne Patrem tuum mortuum non fuisse, & quòd nunquam hanc consecutus esses hereditatem? Hic requiritur modus respondendi, sicut in talibus scrupulosis quæstionibus, quæ variis modis formari possunt, fecundum quod alibi data est doctrina, quomodò se habendum sit. Et pro generali regula magis expediens est declinare, fugere aut mittere tales comparationes, quia difficile est humanam non cadere, aut labi creaturam in unum duorum inconvenientium, quorum quidem unum est præsumptio aut arrogantia, alterum mendacium seu deceptio. Exemplum de primo, cum fanctus Petrus ait Matt. XXVI. 37. se velle mori cum Jesu Christo potiùs quàm negaret eum. Exemplum secundi in Juda, quia simile dicebat per sictionem, quod sanctus Petrus per præsumptionem. Magis ergò fecurum est consilium in talibus quæstionibus per distinctionem respondere, aut omninò dessitere, aut aliò fuam vertere cogitationem, aut talem fugere interrogationem: curiolitas tamen sæpè compellit respondere. Fiat ergò responsio per distinctionem, exemplo puerorum, cum quæritur ab eis, quem magis ament, Patrem scilicet an Matrem? Respondent sine comparatione benè. Diligo Patrem meum & Matrem meam. Pariformiter in casu nostro; si heres interrogetur, ut dictum est, de Patre suo mortuo, securè respondere poterit: veilem Patrem meum bona frui vita, potest etiam dicere, non renuo, sed benè volo talem possessionem aut hereditatem. Sed eum compelles: vellesne Patrem tuum è vivis non excessisse, & quod talem habere non deberes hereditatem? Virtus sua & constantia talis esse poterit, quod fine præsumptione aut sictione dicet: vellem Patrem meum vivere, & nunquam me hereditatem suam possidere debere. Fragilitas sua, ut accidit, talis esse poterit, quòd hoc dicendo mentietur: ideò prima responsio assimilabitur responsioni puerorum luntas deliberativa uti debet voluntate naturali & senfuali, funt doctrinæ morales communes fufficienter datæ, quæ dicunt de diversitate quæ inter Philosophos est, Stoicos & Peripateticos. Peripatetici enim rationabiliùs loquentes secundum veritatem, & conformiter ad Theologiam, posuerunt nos non posse omninò naturalem auferre voluntatem aut sensualem; sed sufficit, voluntatem deliberativam superari, & liberam dominari, & magistratum tenere. Et cum homo facit contrarium, dicitur peccare in affectionibus suis

naturalibus & sensualibus, non autem aliter, quia eas omninò tollere non potest, ita quòd insensibilis more lapidis efficiatur, secundum quod Stoici dicere cogebantnr contra experientiam & omnem rationem. Sed remanet disficultas principalis de voluntate Dei, quam nos dicimus permissivam, seu permissionem, si voluntas nostra ipsam velle debeat, aut approbare. Et su-

Quarta doctrina. Voluntas, de qua meminit tertia doctrina, quæ deliberativa est, si sine conditione sit sirma vel affirmata, semper referri debeat ad voluntatem Dei absque murmuratione & contraria impatientia. Verùm dicere debet semper: Fiat voluntas tua, quia velit, nolit, voluntas fit, aut fiet. Verum est, poni solere quinque aut sex signa voluntatis Dei. Unum est de Præcepto, aliud de prohibitione. Et his duabus voluntatibus obligamur consentire, sive concordare, & nobis placere debet Deum sic præcipere, aut desendere, saltem non debemus in contrarium murmurare. Quoad voluntatem confilii sui, non obligamur cam adimplere. Attamen ipsam honorare debemus, non impugnare. Pariformiter quoad voluntatem de omni illo quod operatur per bonum suum beneplacitum, quia hæc voluntas dumtaxat est respectuboni. Sed quoad voluntatem permissionis est major difficultas, quo pacto humana sese habere debeat voluntas, quia hæc voluntas non dicitur nisi respectu peccatorum & operationum damnandarum ac detestandarum, ut permittit & fert damnatorum damnationem, & obstinationem obstinatorum, malitiam malorum, substractionem gratiæ peccatoribus. Interrogabitur ergo sic, exempli gratia: Voluntas tua assimulaturne voluntati Dei, quod velis separari à Deo, & esse extra gratiam suam in peccato mortali, indignus Paradilo, ad damnationem æternam destinatus? Credo nullum adeò esse insensatum, qui responderet, voluntatem suam esse talem, neque quisquam est, qui taliter dicere debet, aut consulere. Sed quid faciet sensus talis qui est contrarius Dei voluntati, voluntati, inquam, permifsionis, quæ propriè loquendo non est sua voluntas, sed est ira sua, displicitum suum, & justa contrà peccatum indignatio? Respondeam, voluntatem Dei, quam dicimus permissivam, propriè non esse assirmativam, sed negativam, vel privativam. Ideò non oportet dare propriè voluntatem affirmativam, verum potiùs negativam, in hunc modum Deo dicendo: Deus noster, Pater Cœlorum, vis & præcipis ne peccemus; verum est, quòd ad benefaciendum nos non compellis; & si peccare volumus, illud fers & tuam nobis aufers gratiam, quod te justissimè facere posse fateor equidem; led, Chare Domine Deus, terogito mihi parcas quod facio, ac'feci malum, & quod tu pateris me facere, atque modò & deinceps non patiaris me contrà tuam peccare voluntatem. Est quasi dicere ut tuam auseras permissivam voluntatem, & eam convertas in voluntatem tui beneplaciti, per hoc ut agam bonas operationes. Scio enim, te non velle me in peccato permanere, & sine gratia tua esse, postcaquam mihi præcipis contrarium. Hæc assertio nimis bonitati tuæ est contraria, dicere, te velle quod peccem, & te me peccare facere, cum tam districté peccatum prohibeas & punias.

Possumus secundum has quatuor doctrinas, quæ (ut verum dicatur) difficiles sunt, & sine continuo usu & meditatione, intellectu subtiles; dicere possumus & co-& est securior. Et quoad modum, quomodò libera vo- p gnoscere modum concordandi voluntatem nostram voluntati divinæ in omnibus casibus simpliciter nostram utilitatem, five fit prosperitas, five adversitas, sive in propria persona, sive in alio, sive in virtute, sive in peccato. Et hoc est veluti lux quædam, quæ monitrat & ostendit viam benè utendi, Tractatu superius De confolatione mortis parentum nominato, per decem considerationes, qui incipit: Eò quod omnis humana creatura &c. qui multo tempore antè hanc primam consi-

derationem fuit compositus.

JOAN-

## JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# OPERUM

# TOMI TERTII

PARS SECUNDA

CONTINENS

OPERA MYSTICA ET PIA.

Tomi III. Pars II

Z 1

JOAN-

## JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# CONSIDERATIONES DE MYSTICA THEOLOGIA.

Ad MSS. Codd. Vict. 180. 694. Colbert. 99. & Navarricos duos, & M. Targny.

## PROLOGUS.

OENITEMINI, & credite Evangelio Marc. 1. 15.

Astrinxit me promissio novissima illud aggredi, quod vestram expectationem repetere nunc sentio; ostendere scilicet; an cognitio Dei meliùs per pænitentem affectum, quàm per intellectum investigantem habeatur. Ubi eniti debeo, si sortè piis aspirante conatibus Deo, poterit studium meum ea ipsa ad communem intelligentiam deducere, que super Theologia mysti-

ca, hocest, occulta, divinus tradidit Dionysius, edoctus non dubium abillo, qui ait: Loquimur sapientiam apud perfectos, sapientiam in mysterio qua abscondita est, 1. Cor. 11. 6. Conari prætereà meditor si ea quæ de comtemplatione, meditatione, raptu, extasi, & de excessi mentis, de divisione spiritus & animæ, & similibus Doctores elevati scriptis reliquerunt, poterint ita palàm sieri & quodammodò revelari, ut alii ab expertis, quales rari funt, possint intelligere, aut saltem fixè credere Sanctos illos Viros habuisse scientiam longè altiorem à natura communi, quos ad supermentales rapuit excessus divina contemplatio. Dicam verò quod frequens est apud unumquemque in aggressu alicujus vel insoliti, velardui: trahi quippe solet animus in varias partes pro varietate rationum operis. Comperi hocipse pluriès, nominatim in re præsenti. Tractaturus itaque materiam, qua milla sublimior est, nulla divinior, sed nec ulla quæri difficilior, sicut nulla potest salubrior inveniri, utpote in qua nostræ felicitatis cardo figitur. Contremui ad aspectum Majestatis hujus sapientiæ, verens ne perserutator ejus volens sieri, opprimerer à gloria. Dehinc expavi ne superba præsumptio vexaret me: quis enim magna moliens non impugnatur ab ea? Extimui denique, ne de curiosa singularitate notarer, quam duabus ultimis lectionibus iceleris condemnavi.

At verò poterant hæc turbare, retroque flectere pedes meæ investigationis, ne progrederer, si de solis viribus propriis considerem, & non in eo qui dicit: Quarite Dominum semper, Ps. civ. 4. Si prætereà constrictus duplici officio publico, non deterrerer, aspiciens damnationem servi pigri abscondentis talentum Domini sui. Audiens quoque Angelum apud Tobiam, quòd opera Dei revelare & consiteri bonoriscum est, Tob. xii. 7. Denique si pertimuisset Sapiens ea quæ commemoramus, non dixisset de Sapientia: Quam, inquiens, sine sictione didici, & sine invi-

NOTA. Tractasus iste de mystica Theologia XLIII. Considerationes continet, & octo partes habet, seu materias principales.

Prima Pars, est de quibusdam praambulis ad Theologiam mysticam; à prima Consideratione usque ad nonam inclusive.

Secunda, est de natura Anima rationalis & sex potentiis ejus; à nona Consideratione usque ad decimam septimam.

Tertia, est de luminositate dictarum potentiarum; à decima septima Consideratione usque ad vigesimam primam.

Quarta, de contemplatione, meditatione & cogitatione; à vigesima prima usque ad vigesimam s'extam. Quinta, de tribus oculis anima & de tribus affectionibus correspondentibus, in viginti s'ex & viginti Septem.

Sexta, est de acquisitione Theologia mystica, & de decem ejus differentiis ad Theologiam speculativam; à vigesima octava usque ad trigesimam quintam.

Septima, est de amore & ejus triplici proprietate, & ibi de raptu & extasi; à trigesima quinta usque ad quadragesimam.

Octava, est de vi amoris, que amantem unit com Deo & stabilitat & requiescere facit; à quadragesima usque ad sinem.

PRI-

#### M NC P A

Est de quibusdam Præambulis ad Theologiam Mysticam: à Prima Consideratione, usque ad undecimam inclusive.

#### CONSIDERATIO PRIMA

DE

## THEOLOGIA, TRIPLICI

SCILICET

## PROPRIA, SYMBOLICA & MYSTICA.



LIQUA est Theologia mystica ultra eam quæ vel fymbolica vel propria nominatur. Ita enim separatè tractavit de ea sub proprio titulo beatus Dionysius à conscio divinorum secretorum Paulo doctus: cum enim scripsisset de Theologia symbolica, A

quæ utitur corporeis similitudinibus translatis ad Deum, ut quòd est leo, lux, agnus, lapis, & similia, secundum quam dicitur Deus omninomius: cum prætereà tradidisset Theologiam propriam, per quam ex affectibus repertis in creaturis, præsertim persectiori-bus ad extra, consurgimus ad affirmandum aliqua de Deo, ut quod est ens & vita, à quo omnibus derivatum est esse & vivere. Tandem addidit modum inveniendi Deum perfectiorem ceteris, quô per abnegationem, & per excessius mentales tanquam in divina caligine videatur Deus, hoc est, in occulto & in abscondito, ubi posuit tenebras latibulum suum: quòd attendens unus ex Prophetis sub assertione clamavit: Verè tu es Deus absconditus, Isaiæ. xLv. 15. proptered hic Liber intitulatur De Theologia mystica. Mysticum autem interpretatur absconditum. Primus Liber deest apud nos. Secundus De drvinis nominibus appellatur.

#### CONSIDERATIO II.

Tractat abnegationem fimilitudinum & explicat.

THEOLOGIA mystica innititur ad sui doctrinam devotarum: ficut alia duplex Theologia ex his procedit, quæ extrinsecus ostenduntur.

Concors est omnium Doctorum sententia, quòd Theologia mystica procedit per abnegationes, ut quod Deus non est leo, bos, lapis, &c. Quis autem diceret quòd Theologia mystica solam abnegationem consectetur, nihil relinquens de Deo positive cognitum vel expertum? Et sanè cùm anima non nihil operetur, & non nihil patiatur in tali statu constituta; ut aliquid experiatur necesse est. Illa autem experientia, quæ intrinsecus habetur, nequit ad cognitionem intuitivam, funt; quemadmodum nullus posset docere persecta intuitivaque cognitione, quæ res est amor, apud illum qui nunquam amasset; qua similiter resest gaudium,

aut tristitia, aut alia ex passionibus intrinsecisanimæ, si nunquam aliqua tali passione suisset assectus. Hoc idem de cæcis respectu colorum, & de surdis respectu harmoniarum dici solet Has verò cognitiones experimentales de Deo interius, vocant Sancti variis nominibus, sicut pro rei varietate multiplicatæ sunt super numerum. Vocant autem contemplationem, extasim, raptum, liquefactionem, transformationem, unionem, exultationem, jubilum: jubilum esse supra spiritum, rapi scilicet in divinam caliginem, gustare Deum, amplecti sponsum, osculari eum, gignere de Deo, & parere Verbum: introduci in divina cellaria, inebriari torrente voluptatis, currere in odorem unguentorum suorum, audire vocem ejus, intrare in cubiculum, in pace & in idiplum dormire & requiescere, &c.

#### CONSIDERATIO III.

Anima rationalis capacitatem & judicium ponit : & idiota rectè sentientis cognitionem docto prafert Philosopho.

THEOLOGIA mystica sicut innititur experientiis perfectiori certitudine cognitis, ita perfectior atque certior debet judicari. Nullus ambigit animam rationalem præcellere, tùm in essentia, tùm in virtute & operatione, suprà quassibet alias creaturas post Angelos, à quibus minorata est paulo minus. Proptereà si per ea quæ facta sunt cognoscitur Deus, sempiterna quoque virtus ejus & divinitas, Rom. 1. 20. ipse sanè in illis effectibus, vel ex illis amplius cognoscetur, experientiis habitis ad intrà, in cordibus animarum C quos perfectiores esse constat, & certius, quia certio-Experimentum quippe quale crit ab extrinseco certum, si illud, quod in intrinseco sit, non certissimum ab anima experiente judicetur? Ex quibus elicio pulchrum corollarium, quòd si Philosophia dicatur scientia omnis procedens ex experientiis; mystica Theologia verè erit Philosophia, eruditique in ea, quomodolibet aliunde idiotæ sint, Philosophi rectaratione nominantur. Inde Christus exultans spiritu: Consiteor tibi, inquit, Pater, Domine cali & terra, quia abscondisti bac à sapientibus & prudentibus, & revelasti ea parvulis. Ita Pater, quia sic placitum est ante te, vel immediatam deduci illorum qui talium inexperti D Matth. x1.25. non meritum. Unde & sapientia parvulis locura est, Prov.1. 22. & Lex Dei parvulis dat intellectum, Pf. cxvIII. 130.

CON-

#### CONSIDERATIO IV.

Ostendit, non posse quemquam pertingere ad interiora spiritus, misi doctum & experientia refertum.

THEOLOGIAM mysticam quamvis nullus attingat perfecte, ignoratis ejus principiis, quæ per experientiam interiorem accipiuntur: non est tamen ab A OPERATIONES interiores, præsertim in affectu, ejus doctrina danda vel accipienda desistendum. Similitudo in ceteris scientiis Philosophicis facit primam partem esse perspicuam. Ignorato quippe, quòd ignis est calidus & aqua frigida, aut quod eclipsis Lunæ fit per interpositionem terræ diametraliterinter Solem & Lunam, & ità de fimilibus; conclusiones ex talibus deductæ, non sortirentur certitudinem, nisi qualis habetur de principiis, aut minorem: cognitio autem principiorum in casu nostro, si habetur per solam sidem & credulitatem, per quam narrantibus & exper-

tis consentimus.

Nihilominus pro secunda parte considerationis addamus, quòd paucæ funt, aut nullæ scientiæ naturales, ad quas tractandas & addiscendas venient multi, qui talium scientiarum principia acceperint ab experientia propria: sed multa ex aliorum approbatis assertionibus præsupponunt. Sic Ptolomæus in Astronomia, sic Hippocrates & Galenus in Medicina, sic alii in istis & aliis scientiis studiosi secisse, quotidie-B que facere, cognoscuntur. Hoc viderunt Pythagoras, Plato, Aristoteles, & Philosophus noster Paulus; quorum primus indicebat discipulis suis, ut per quinquennium silerent, & dictis suis crederent; alius dixit sumendum esse ex credulitate compendium; tertius ait, addiscentem oportere credere; quartus similia penè verba posuit in dissimili materia. Oportet, inquit, accedentem ad Deum credere. Hebr. x1. 6.

#### CONSIDERATIO V.

Arguit prasumptionem in eruditis, & intimam experientiam prafert omnibus aliis, jocunditate, sapore & perspicuitate.

QUIA nemo scit quæ sunt spiritus, nisi spiritus, qui in ipso est, proptereà discolissunt, & nequa-quam mysticæ Theologiæ idonei auditores, qui nolunt credere, ut tandem intelligant. Veritas hæc tùm ex seipsa probatur, tùm ex autoritate Prophetica roboratur. Nist, inquit, credideritis, non intelligetis. Isaiæ VII.9. tùm denique ex præcedenti satis patet. Illos è diverso possibile est multa cognoscere per aliorum traditionem, qui fidem præstabant eis, quæ sancti Viri experti talium asserunt, tàm in sermone, quàm in scriptura; quibus in nullo credere, attendite, precor, quam incivile, quam discolum, quàm impium. Eos itaque fallere velle ceteros, nullo pacto suspicari patitur eorum veracissima, sanctissimaque probitas, nulli lucro, nullique honori inhians, necodio, vel alia passione vitiosa laborans. Falli autem eos posse in experientia taliter certa, qualiter prædiximus, quis putaret?

Adde quòd non unus, aut alter ista dicunt; sed mille, immò innumeræ sunt assertiones talium concordissimè dicentium, Theologiam mysticam per experientiam intimam colligi; eam quoque longe sublimiorem, D & ultra quàm dici valeat jocundiorem, sapidioremque, ex perspicaciorem existere supra ceteras cognitiones ab extrinseco venientes, tanquam illæ serpant inter hebetes & inertes; ista liberrimis alis circumvolans & evolans supergrediatur universa. Quod si nullus est, qui sibi discredi de suis experientiis interioribus asserenti ferret æquo animo; quam incivile sit & irrationabile, immò quàm destructivum omnis socialis convictus inter homines, si tot & talibus summæ probitatis & excel-

lentiæ Viris fides negetur, ipsi viderint, qui non cre-

#### CONSIDERATIO VI.

Ostendit affectiones internas non posse plenarie verbis exprimi.

non ita clarè proferuntur, nec ità possunt scriptis tradi sicut sentiuntur. Et hac est ratio, quare Apostolus dixit: 2. Cor. x11. 4. se audisse arcana verba, quæ non licebat homini loqui, quoniam' illa minus potuit tradere, beato Dionysio exempli gratia) quam acceperat. Rursus beatus Dionysius plus concepit ex ver-Dis Apostolicis, quam scriptis derelinquere fas habuit. Cujus rei sensibile exemplum est in speculis semet quodam ordine afpicientibus. Obscurior itaque est imago in primo speculo quam res ipla, imago deinde primæ imaginis subobscurior est in secundo speculo, & ita deinceps in tertio, quarto, & ceteris, quousque mutua reflectio cesset evanescens.

#### CONSIDERATIO VII.

Ponit causam judiciorum, quomodo erratur circa Doctorum traditiones, que videntur contrarie, cum sint summe intelligentibus concordes.

POSSIBILE est, hominem minus expertum devotorum affectuum plus in corum disputatione eruditum inveniri. Capiamus ex similitudinibus argumentum. Medicina quidem multa continet, quæ in solis experientus fundata, sumptaque sunt. Attamen nihil prohibet, quosdam inexpertos talium, meliores esse ratiocinatores expertis; quoniam in cæco à nativitate potest inesse cognitio ratiocinativa magna de multis, quæ per visum solum primitus habita sunt à multis aliis. Ita enim de beato Didimo caco tradit interpres ejus Hieronymus, quod in disciplinis illis, quæ visu capiuntur, ut sunt Mathematica scientia, fuit eruditisfimus, quas scientias multos videntium oculis suis constat penitus ignorare. Cur igitur in re nostra per eventus negabitur, ut homo parum aut nihil devotus, possit aliorum devotorum scripta studere, conferre ad invicem, unum ex altero concludere vel elicere, impu-C gnare vel fulcire. Hoc itaque modo de Fidei Articulis utique non expertis, quotidianum exercitium Theologicæ scholæ facit. Hæc consideratio juncta ceteris, facit concordiam inter dicta Sanctorum, quæ rixari videntur ad invicem; quibusdam dicentibus, quòd soll boni & devoti cognitionem Dei veram accipiunt, aliis contrà dicentibus, multos ex Philosophis paganis, multos quoque ex Theologis nequissimis scire plura de Deo, nimirum cum ipsi demones credunt & contremiscuut. Jac. 11. 19. Primi itaque de scientia experimentativa Theologiæ mysticæ: alii de ratiocinativa Theologiæ symbolicæ, vel propriè, vel etiam mysticè loqui volunt.

#### CONSIDERATIO VIII.

Ostendit fructum hujus Libri, & quomodo in ea erratur, qui eam tradunt vel tradiderunt, & quomodò sit , vel à quibus examinanda.

EXPEDIT, scholasticos viros etiam devotionis expertos in scripturis devotis Theologiæ mysticæ diligenter exerceri, dummodò credant eis. Hoc ideò dicitur, primum, quia quis novit, si tandem ipsis ex familiari tali collocutione aggenerabitur, ut solet, quidam amor & ardor experiendi ea quæ sola interim Fide tenent & quæ docta ratiocinatione conferunt ad invicem. Ignitum eloquium tuum vehementer, ait Psalmista: Et servus tous dilexit illud, Ps. cxvIII.140. Quis autem appropinquaverit Igni, & vestimenta ejus non ardeant, vel calescant?

Rursus alius fructus est pro illis, quos prædicatio fumpta ab hujusmodi doctrina poterit accendere ad amorem Dei jam præconceptum, remanente etiam frigido pectore ejus, qui loquitur, ut ex voce picæ, quæ se non intelligit, venit homo audiens ad conceptus fimiles, quales essent, si voces hujusmodi articulatæ hoc loco ipsam simplicem animæ substantiam secer-

ab homine formarentur. Denique compertum est, multos habere devotionem, sed non secundum scientiam, quales proculdubio pronissimi sunt ad errores, etiam supra indevotos, fi non regulaverint affectus fuos ad normam Legis Christi: si prætereà capiti proprio, propriæ scilicet prudentiæ inhæserint, spreto aliorum consilio. Hoc in Begardis & Turelupinis manifestum secit experientia. Dùm itaque sequebantur affectus suos sine regula & ordine, postposita Lege Christi, præsumptio nequissima præcipitavit eos, ut dicerent, hominem postquam ad pacem tranquillam spiritus pervenisset, absolutum esse Legibus divinorum Præceptorum, quam pacem in eis causabat angelus satanæ, transfigurans se in Angelum lucis, hoc modo similans pacem valde similem illi paci, quam Apostolus dicebat, Philipp. IV. 7. omnem exuperare sensum. Proptereà necesse est pro argutione, aut directione talium esse viros studiosos in citius debito damnare præsumant personas devotas, fimplices in suis affectibus admirandis, ubi nihil adversum vel Fidei, vel bonis moribus palam inveniunt; sed aut venerentur incognita sub silentio, suspensam tenentes sententiam, aut consilio peritiorum examinanda remittant: peritiores autem sunt, quos utraque instructio reddit ornatos; una intellectus, & affectus altera, quales fuerunt Augustinus, Hugo, sanctus Thomas, Bonaventura, Guillielmus Parisiensis, & ceterorum admodùm pauci; cujus raritatis causam inferiùs afferre conabimur. Denique additum est in consideratione; dummodò credant eis; alioquin ipsi talia scrutantes deficerent scrutinio, & non nisi laqueos infidelitatis sibimet acquirerent, & densioribus tenebris circumvoluti cæcarentur.

#### PARS SECUNDA PRINCIPALIS

EST

#### E NATU

ANIMÆ RATIONALIS

& sex potentiis ejus.

A 1x. Consideratione usque ad xv11.

CONSIDERATIO IX. Ordine verò, modum oftendit procedendi in hoc opere. excluso minus servientibus proposito, manens circa anima proprietates.

XPEDIT ad iplius Theologiæ mysticæ cognianimæ rationalis, & ejus potentias, tam cognitivas, quàm affectivas cognoscere. Consideratio hate de se perspicua est, quoniam ignorata natura, ignorantur ejus passiones.

Politis ergo eis, que oftendunt aliquam elle Theologiam mysticam, tradendo sub quadam generalitate, quemadmodum profit, St pro quibus profit fuum fludium eniti; volumus adducere in communem intelligentiam (si Deus annuerit) qualis sit hæc Theologia mystica, & in qua vi animæ reponitur, qua ratione Tomi III. Pars II.

comparantur, quo fructu, quove fine conquiritur, quod fieri ignoratà animæ naturà, nullo pacto potest. Et quoniam Doctrinæ modus optimus est, per resolutivas abstractiones, dum fiunt, vel usque ad prima principia per se nota, vel usque ad simplices rerum quidditates, eas à confusione accidentium, & ab involutione circunstantiarum forinsecarum denudando; placet, nere quodammodò in varias denominationes, juxta multiplicitatem effectuum ab ipsa eadem producibilium, ut dicatur talis, quia talium elicitiva est, & al-

tera, quia aliorum.

In hoc itaque mihi videntur formalizantes agere laudabiliter, docte & acute, quod resolutiones hujusmodi queant fieri, quemadmodùm apud Mathematicos abstractio à motu & à materia, sit etiam abstractio puncti à trina dimensione, lineæ à duplici, & superficiei ab una. Attamen dum affirmant ultra, quòd præter omnem operationem intellectûs, illa sunt in rebus taliter penitùs qualiter intellectus abstrahens ea imaginatur, quod funt universaliter, quod distincte æternaliter, & cetera similia. Ego proculdubio totâ sententia dissentio ab eis, quia non intelligo, qua ratione istud dictum, præsertim in divina simplicitate, pro vero possit vel sano sustineri; neque proptereà abstrahentium est mendacium, quoniam etsi natura re-Libris eorum, qui devotionem habuerunt secundum, rum sic se habeant, ut intellectus negotians circa eas scientiam. Eos nihilominus commonitos velim, ne possit uti talibus abstractionibus ad faciliorem intelligentiam; nihilominus scire debent, non taliter distingui rem eandem, qualiter potest eam intellectus indistinctam secernere; alioquin res eadem à scipsa reali distinctione differret. Ita enim potest intellectus concipere (exempli gratia) quòd voluntas productiva volitionis differt realiter à voluntate, quæ volitionem elicit, ficut quòd in eadem essentia animæ, intellectus & voluntas existentes ab eadem essentia quomodolibet ex parte rei distinguuntur. Sed hæc materia minùs utilis est, quam ut nos sua impugnatione longiori sermone detineat. Ab Artistis præterea, Logicis & Metaphysicis potiùs quam à Theologis præsupponenda ventilandaque est, præsertim dum de Theologia mystica sermonem habeamus.

Dicamus ergo de anima rationali, quòd ipía pro diversitate officiorum & agibilium distinctas vires habet; distinctas, inquam, non re, sed nomine. Ita enim C virtuosa est, ita fœcunda, quodammodò ipsa eadem existens, quemadmodum si contineret in se tales virtutes realiter vel aliter ex parte rei differentes, immò eò ampliùs, quo virtus non tâm unita, quâm unica fortior est seipsa dispersa, sicut sapientia in Deo persectior est, secundum deductionem, ut Augustinus vult locis plurimis De Trinitate, quia est fortitudo, justitia & bonitas, & ita de ceteris perfectionibus, quàm si ab eis qualibet distinctione secernatur. Qui aliter capiunt, viderint qu'am rectè. Ego sanè non capio.

Attamen sic utamur in proposito, quasi vires animae essent penitus in natura distinctae, dividentes primò animam rationalem in intelligentiam simplicem, secundò in rationem, tertiò in sensualitatem, vel animalitatem, vel potentiam cognitivam sensualem, & hoc quoad vires cognitivas, & quoad affectivas proportionabiliter. Primò, in synderesim seu mentis apicem. Secundò, in voluntatem vel appetitum rationationem speculativam acquirendam, naturam Diem. Tertiò, in appetitum animalem, quarum virium mox docebimus proprias rationes.

#### CONSIDERATIO X.

Simplicitatem intellectus explanat, prove dicitur lux a+ nime & Angelo similis, & Dei capax, & quamodo -- variis nominibus in Scripturis significetur.

INTELLIGENTIA simplex, cst visanimae cognii tiva, suscipiens immediate à Deo naturalem quan-

dam lucem, in qua & per quam principia prima cognoscuntur esse vera & certissima, terminis apprehensis. Principia hujusmodi nominantur aliquando dignitates, aliquando communes animi conceptiones, aliquando regulæ primæ incommutabiles & impoffibiles aliter se habere, ut quòd de quolibet affirmatio vel negatio, quòd totum est majus sua parte; quòd intellectivum perfectius est non intellectivo; quòd spirituale corporali, ceteris paribus, dignius est; quòd si homo intelligit, homo vivit, & similes. Qualisverò lit illa lux naturalis, dici potell probabiliter, aut quòd est aliqua dispositio connaturalis & concreta animæ, quam aliqui vocare videntur habitum principiorum: vel probabilius, quòd est ipsamet animæ existens lux quædam intellectualis naturæ, derivata ab infinita luce primæ intelligentiæ, quæ Deus est, de quo Joannes: Erat lux vera, que illuminat omnem hominem vemientem in hunc mundum. Joan. 1. 9. Et Psalmista: Signatum est super nos lumen vultus tus Domine. Pf. IV. 7. Porrò quia secundum Dionysium vii. cap. De divinis nominibus, in progressu rerum à Deo sit concatenatio quædam, ut infimum supremorum, sit primum inferiorum. Angelus à quo minoratus est paulominus homo, quoniam est intelligentia simplicior homine, habet in sua natura illud quasi infimum, quod homo habet in sua natura supremum, ut secundum hanc intelligentiae vim conjungantur absque medio alterius spe-B tactus. Aut recipit immediate sensationes factas in ciei duo intellectus, Angelicus & humanus. Hoc tamen non ita accipiendum putamus, quasi medium sit aliquod inter animam rationalem & Deum. Contradicit enim Augustinus, qui nihil esse superius mente nostra dicit, præter Deum. Attamen quis negaverit, Angelum eo modo rectè dici superiorem animâ nostra & Deo proximiorem quò perfectior est? Nullus utique. Dicamus idcircò, quòd uterque à Deo æquè immediate tria suscepit, quæ sunt natura, gra-tia & gloria. Sed in reliquis, sicut est inter Angelos Hirarchicus ordo, fic Angelorum ad homines secundum tres actus Hierarchicos, quos frequenter nominat Dionysius, qui sunt purgare, illuminare & perficere, & hoc respectu gratiarum & persectionum secundarum.

Denique vis hæc intelligentiæ simplicis quandoque nominatur mens; quandoque cœlum supremum; quandoque spiritus; quandoque lumen intelligentiæ; quandoque umbra intellectus Angelici; quandoque lux ditur, nonnunquam verò scintilla, vel apex rationis.

#### CONSIDERATIO XI.

Rationis vim exprimit, quomodò nunc intellectui, nunc fensisalitati deservit, & duplici nomine appellatur.

R. ATTO off visanimae cognoscitiva, deductiva conclusionum ex præmissis, elicitiva quoque insensatorum ex sensatis, & abstractiva quidditatum, nullo organo in operatione fua egens. Hæc descriptio per Altimam particulam notat differre rationem à sensualisate, que utitur organo. Per alias autem ab intelliditur in receptione cognitionis simplicis à superiori lece Deo, quam attendatur in deductione conclusionum, quod est proprium rationis, sive principia sumpta sint ab experientiis per sensis, sive illa sibi præsentavent ab alto fimplex intelligentia.

Ex hoc verò dipliciusurationis, nunc à superioribus principiis per se notis in lumine intelligentiæ simplieis, mine ab inferioribus que per experientiam acquirumqur, ut quod ignis est calidus, sortitur ratio duplex nomen, ut dicatur portio rationis superior, portio inserior ut prætereà dicatur habere duas facies, unam ad superiora, adinferiora alterana. Inmano & ex hoc ponitur, conflitui velue in horizonte duorum Mundorum,

spiritualis scilices & corporalis. Ceterum portionem rationis superiorem nomine viri, & inferiorem nomine mulieris appellamus: tantum enim vivacitatis & virtutis habet ratio, dum superioribus intendit, respectu illius, quam contrahit ex inferioribus, quantum vir à muliere differt in virtute. Postremò rationi quandoque alia nomina tribuimus, ut quòd est cœlum medium in anima, quòd est in umbra intelligentiæ simplicis, sicut intelligentia simplex in umbra Angeli, & Angelus in umbra Dei.

#### CONSIDERATIO XII.

Dividit sensualem virtutem quomodò percipit: interioribusque sibi deputatis, quomodo transmistit, lucide

VIs cognitiva sensualis, est visanimæ, utens in sua operatione organo corporeo, tàm exteriori, quam interiori, ad ea quæ sensibilia sunt per se, vel per accidens cognoscenda. Continuò aperta est differentia hujus virtutis ad duas virtutes præcedentes; cujus multiplex est officium, multiplex quoque appellatio: nam cum accipit immediate motiones objectales rerum exteriorum; & sic dicitur sensus exterior in quinque distinctus, qui sunt visus, auditus, gustus, olfactus, his quinque sensibus judicans inter eas; sic est sensus communis. Aut consequenter ex judiciis, vel sensationibus factis in sensu communi, componit & dividit, & sic dicitur imago vel phantasia, vel virtus for-mativa; & si ex sensatis elicit sensata; hanc æstimativam nominamus, quæ de proficuo vel nocivo dijudicat. Duæ præterca sunt vires retentivæ specierum in absentia. Una pro sensu communi, quæ imaginatio quandoque nominatur: altera pro formativa & æstimativa, cui memoriæ nomen inditum est; quarum omnium virtutum cum fuis organis, amplior manife-, statio, quia ad præsens negotium ista sufficiunt, ad Naturales & Medicos referatur.

Porrò vis hæc cognitiva sensualis nuncupatur, aliquando animalitas, nonnunquam sensualitas, quandoque cœlum primum vel infimum, quandoque imaginatio, quandoque umbra rationis: in quarursus umbra varii gradus pro varietate, suorum officiorum defignantur. Est itaque sensus exterior novissima lux vina, in qua veritas incommutabiliter lucet & cerni- Cpotentia cognitiva, qua deficit, vel occidit in potentia solum vegetativa vel nutritiva, dehinc sensus communis (habens sub se hanc lucem quasi in umbra sua) reponitur in umbra phantasiæ, sicut phantasiam in umbra æstimativæ, & hanc in umbra rationis collocamus.

#### CONSIDERATIO XIII.

Agit de effectivis potentiis in genere, & species earum fiebdividis.

UILIBET potentiæ cognitivæ correspondet pro-portionalis virtus affectiva. Cum enim apprehengentia simplici secernitur; cujus operatio magis atten-D ditur aliquid à potentia, quod est conveniens sibi vel disconveniens, & sub tali aliqua ratione sibi subjicitur; experimur animam applaudere quodammedo ad hanc apprehensionem, fish conveniens velut convemiens, & horrere, si sit ut disconveniens. Dicamainplius, mullum esse ens, quod non habeat appetitum proportionabiliter ad finem, qui sibi jure divine Legis debitus est: sed non dicitur hic appetitus propriè affectivus praviorquim in rebus cognitione vigantibus. Sume igitur tres vines affective proportionales cognitivis, liket synderesis, voluntas & appetitus fensitivus naumana et apart. forthivus numeros et essenti a como el mainida de la la como el mainida de la como el mainida del como el mainida de la como el mainida de la como el mainida del como el mainida de la como el mainida del co

set it a map emitting i survivos is si it 2 emiliose

Digitized by Google

Alterative CON-

#### CONSIDERATIO XIV.

Synderesim mentis dividit, ejusque apprehensionem, secundum quam tendit, declarat, cum omnibus appro-

SYNDERESIS est vis animæ appetitiva suscipiens immediate à Deo naturalem quandam inclinatio-A nem ad bonum, per quam trahitur insequi monitionem boni, ex apprehensione simplicis intelligentiae præsentati. Quemadmodum namque se habet intelligentia respectu veri primi & certi: ita synderesis respectu boni finalis sine mixtione malitize simpliciter præsentati. Quoniam simplex intelligentia sicut non potest dissentire talibus veritatibus, agnitione habita, quid termini significent: ita non potest synderesis nolle positive principia prima moralium, dum sibi per intelligentiam ostensa sunt. Utrum verò possit ca non velle, hoc est, in suspenso se tenere, communisopinio affirmativam tenet partem. Juxta hoc tripliciter uti poslumus nomine synderesis. Aut prout est inclinatio talis, de cujus quidditate probabilitas est, utique talis, qualem de quidditate simplicis intelligentiæ posuimus. Aut synderesis dicit actum hujus virtutis consequentem ex apprehensione hujus intelligentiæ. Aut tertiò dicit habitum ex actibus frequentatis inge-B nitum. Non secus de intelligentia distinctio se offert pro virtute, vel pro actu ejus, vel pro habitu ex actibus derelicto. Synderesim autem aliis nominibus appellamus, vel habitum practicum principiorum, vel scintillam intelligentiæ, ratione cujusdam suæ evolationis & ardoris ad bonum, vel portionem virginalem animae, vel stimulum naturalem ad bonum, vel apcem mentis, vel instinctum indelebilem, aut aliquo tali nomine, ut quod est cœlum supremum in affectivis potentiis. Et ita proportionaliter ad ca quæ de potentia cognitiva dicta meministis.

#### CONSIDERATIO XV.

Variat nomen appetitus, & secundum hanc accipit virtutem appetitus rationalis.

A PPETITUS rationalis est, vis animæ affectiva, apta moveri immediatè ab apprehensione cognos-C citiva rationis. Hic appetitus si sit respectu possibilium & impossibilium, nominatur quandoque voluntas. Si consideretur respectu actûs à se eliciti, dicitur libertas. Si sit respectu objectorum non finalium & possibilium, dicitur electio vel appetitus electivus. Et respectu actuum imperatorum, dicitur appetitus dominativus vel executivus. Si sit voluntas exequendi ca quæ jam electa sunt, dicitur propositum. Et inclinatio ad hæc exequenda, dicitur conscientia: nisi dicamus quòd conscientia duo importat simul, judicium & affectionem comitem. Si verò consideremus passiones motivas hujus appetitûs rationalis; sie dicitur generali nomine appetitus rationalis affectivus, vel affectio rationalis. Si autem sit respectu boni vel mali, ut sic apprehensi per rationem; ipse appetitus dicitur concupiscibilis. Si verò illud bonum vel malum præsentetur ut arduum; irascibilisappellatur: quamvis secundum Philosophum & sequaces, hæ duæ vi-D lucet per cognitionem, & calescit per amorem. Omnis propriè radicentur. Sed Augustinus, & Theologorum aliter usus habet.

#### CONSIDERATIO XVI.

Ponit appetitum animalem non solum homini, sed & bestiis convenire.

A PPETITUS animalis vel sensualis est vis animae affectiva, apta moveri immediate solum ab apprehensione sensitiva. Addita est dictio hæc exclusi-Tomi III. Pars II.

va, solum, ne nos urgeat controversia utrinque probabilis: videlicet; an appetitus rationalis possit immediate ex cognitione sensitiva solum moveri, sicut potest ex deliberatione rationis. Hunc quoque appetitum in irascibilem & concupitcibilem secernimus per eas, quæ mox dictæ funt objectales ratio-

Præter hune appetitum, quidam posuisse videntur sensum naturæ ad bonum vel malum, salvantes ex hoc multos effectus mirabiles in animantibus, respectutalis vel fugæ, vel prosecutionis, qualis modi non potest reddi causa ex apprehensione cognitionis sensualis, ut quòd præsente hoste & non viso horrescunt pili cum tremore quodam; quòd è contra fit amico prasente; quòd formica providens futuræ hiemi ingentem farris componit acervum, & ita de pluribus abique numero. Quid verò mirandum, si corpora animalium ducantur secretis instinctibus, vel pulsibus ad suos sines, quando in corporibus aliis minus perfectis, minuíque organizatis, tot mirabiles ad suos fines consequendos naturales tractus invenimus: immò plurimi funt rerum variarum ad invicem tales tractus, quorum finem ignoramus, ut est tractus ferriad magnetem, & maris ad lunam, & aliorum adalia. Hunc autem sensum naturæ jam in omni re posuimus, qui alio vocabulo lex naturæ, vel inclinatio naturalis, vel directio intelligentiæ non errantis potest nominari. Et nihil ab hac positione dissentimus.

#### PARS TERTIA

## PRINCIPALIS

EST DE

## LUMINOSITATE

#### DICTARUM POTENTIARUM

A xvij. Consideratione usque ad xxj.

#### CONSIDER ATIO XVII.

Ex ista potentia, tres cognitiva & tres affectivæ lumina quædam sunt, quæ per considerationem lucis corporeæ facilius cognoscuntur. Itaque sol iste naturalis, sicut in efficacia virtutis præstantior est ceteris corporibus; ita similitudinem majorem habet cum spiritualibus, & ad eorum cognitionem congruentiori manudictione deducit, ficut dicit beatus Dionysius ultimo: De Calesti Hierarchia. Est autem sol illustrativus aliorum, eorum insuper quæ alterabilia sunt calefactivus, quorum duorum proportioprætereà affectus, præsertim immanens, productus à tali natura rationali, dici meretur lumen aliquod, aut ratione claritatis in cognitiva, aut caliditatis in affectiva, aut simul utriusque: non enim forte contingit reperire cognitionem, quæ non sit formaliter, aut virtualiter quædam affectio; sicut affectio non videtur posse secerni, quin sit quædam experimentalis cognitio: quippe neutra potentia effectum suum causat sine altera; quoniam ad cognitionis causationem potentia affectiva, ficut ad affectionem generandam cognitiva concurrit. Effectus autem semper suz causæ quædam similitudo-

Sic prætereà videmus, lucem non esse est & imago. sine calore, saltem virtuali: caliditas quoque lucis productiva reperitur.

Rursus, quemadmodum lux & calor mutuo se fortificant, quod in productione ignis facile est advertere: ubi calor flammam & flamma calorem ingenerat: non aliter existimandum est in virtutibus istis cognitivis & affectivis, quin ex mutuo concursu ordinato ad invi-A cem, fit operatio, & tantò major atque perfectior, quantò virtus qualibet cum qualibet extiterit uni-

Denique lux solis sedissionalit dispariter pro varietate mediorum, aliter in densitate, aliter in raritate, aliter in medio perspicuo & diaphano & pervio, aliter in obscuro, turbido & spisso atque nubiloso; quam similiter diffusionem variant propinquitas atque distantia. Multiplex quoque obitaculorum dispositio non unam reddit lucis radiantis imaginem, sed pro diversitate incidentiarum radiantium variatam. Attendamus interim, divinam lucem quadam proportionabili fimilitudine solere se communicare; non tamen naturali necessitate, sed liberalissima & gratuita charitate, his quidem clariùs, his verò obscuriùs: dat enim se lucidiùs intelligentiæ, quàm rationi, & utrique limpidiùs quam sensui. Exemplum sensibile ad hoc manuducen-B cognitionem, eorum omnium quorum ipla est imago, dum est, si diversa vitra opposuerimus radiis solaribus, secundum propinquum & distans, per lineam rectam inter solem & oculum nostrum: constat inter duo quælibet specula esse spacium, ubi lumen solis aliter & aliter inspici posset, ita ut posterius lumen appareret quædam umbra vel adumbratio, si ad præcedens compararetur. Hoc in candelis dispariter lucentibus nocturno tempore contrà parietes inspicimus; ubi lumen unius alteri majori collatum umbra videtur, si certis obicibus sua lumina simul confundi vetuerimus.

Comparationes similes de operatione caloris secundum passa aliter & aliter disposita, advertere facile

#### CONSIDERATIO XVIII.

Sex potentiarum oftendit capacitatem, scilicet multis opinionibus tàm Theologorum, quàm Medicorum & Philosophorum sententiis, super hanc eloquitur.

fed etiam quia luminofarum illustrationum capaces inveniuntur, ipsas speculis rationabiliter comparamus. Primum est ostendere, qualiter sex ista potentia capaces fint luminofarum illustrationum: & hoc quidem agemus modò narrativo, præsupponentes veritatem ab aliis. Fuerunt nonnulli qui dicerent, Deum, qui est lux vera, illustrare animam nostram per seipsum immediate, non solum active & efficienter, sed etiam formaliter, aut quasi formaliter. Nam, inquiunt, si cognitio creata hoc potest; cur à cognitione increata istud auferretur? præsertim cum nullam imperfectionem dependentis subjectionis, vel materialis inhæsionis propter hoc in Deo ponere compellat. Hæc positio quia ad vitalem quandam immutationem de genere causæ formalis, magis quam efficientis, hanc immutandi maneriem resert, dicunt ex consequenti Deum esse posse animae rationali cognitionem, unmo et volitionem, & amorem & justitiam, non tamen immensè, D sed pro capacitate quadam activa, seu vitaliter elevabili ejuidem animæ rationalis. Contra hanc imaginationem est Parisiensis Articulus, quanquam Avicenna & Algasel de beatitudine intelligentiarum visi fuerint hujus imaginationis Doctores fuisse. Non defuerunt alii, ponentes lumina quædam creata alia à substantia anima, veluti quosdam habitus innatos sibi & inseparabiles ab eadem essentia animæ, & quasi ab eadem effluentes, seu pullulantes, atque germinantes. Nec mirabitur quispiam si hoc aliqui dixerum . cien suc-

rit antiqua celebris opinio de potentiis animæ, intellectiva & volitiva, talisquod ipfæ sint accidentia quædam in essentia animæ radicata, distinctaque ab ea. Nota est insuper communis opinio, quæ in Angelis ponit species omnium concreatas, ad salvandum quomodò cognitionem suam non accipiunt à rebus novam atque mutabilem : circà hoc versatur controversia inter Platonicos & Peripateticos, dicente Aristotele Peripateticorum Principe; quòd anima est tanquam tabula rasa, in qua nihil depictum est &c. Platone è contra dicente, nostrum addiscere non esse, nisi quoddam reminisci, quamvis adhuc dictum istudà diversis variè exponatur. Una expositio tacta est de speciebus concreatis, quas Platonici in anima nostra, sicut nos in Angelis posuisse visi sunt. Aliis è contrà certantibus, frustrà hujusmodi species poni, cùm anima ipla lit imago omnium rerum, quæ secundum conversionem ad has vel illas res actuatur in cognoscendo, absque nova cognitionis alterius formatione; quemadmodum speculum habens in se imagines rerum, si esset virtus cognoscitiva, ipsam cognitionem hujusmodi rerum in semet à semet acciperet: aut propinquiori similitudine, imagines tales, si se cognoscerent & in unam rem concurrerent, illa res per hanc sui cognitionem obtineret; quamquam mutatio de non cognoscente in cognoscens, & è contrà, difficulter, non tamen omninò improbabiliter esset salvabilis. Huic similiter imaginationi contradicit Parisiensis Articulus. Dicamus deinde illud, in quo omnes serè conveniunt; esse scilicet cognitiones, & affectiones acquisitas, tâm actuales, quam habituales, illustrantes prædictas sex potentias, quamvis aliter & aliter. Nam cognitionum aliæ sunt complexæ, aliæ incomplexæ, quædam in sola apprehensione, quædam in aslensu consistunt, & assensuum non parva est diversitas. Quidam sunt evidentes ex cognitione sola terminorum, alii per experientiam, alii per demonstrationem. Quidam verò funt inevidentes, & talium alii certi, alii incerti, alii causantur ex probabilitate rationum sumptarum per intrinsecas apparentias, alii per extrinsecas, ut est autoritas dicentis. Denique magna est diversitas inter irradiationem sensualem & rationalem. Sed & intersensuales irradiationes tâm ab extrinseco, quâm ab intrinfeco distinctio multiplex invenitur. Similiter in affe-SEx istæ potentiæ non solum lumina quædam sunt; C ctivis actibus vel habitibus assignabilis esset varietas conformiter ad prædictos cognitivos actus, vel habitus, quorum naturam affectivi consequuntur. Postremò Fides nostra quoad hoc ponit multos habitus, & quandoque actus infusos gratuitos in utraque potentia, cognitiva & affectiva, quorum præsentiali collustratione, & virtuali quadam irradiatione spiritualiter illuminatur anima nostra, per istos ad hoc, per illos ad illud. In numero talium funt, Fides, Spes, Charitas, tres Theologicæ virtutes, Dona septem Spiritus Sancti, Prophetiæ & revelationes, & si qua sunt dona talia, quæ dividit Spiritus unus & multiplex, Sapient. VII. 22. dans unicuique prout vult. 1. Cor. XII. 11. Ex his itaque commemoratis de susceptione luminosarum illustrationum per has sex potentias, perspicuum sit, sicut addebatur, quòd ipsas speculis rationabiliter com-

#### CONSIDERATIO XIX.

Pradictarum potentiarum susceptionis purioris luminositatem cum adversione exemplo sex speculorum, or Angelorum cognitionem elucidat.

INTER sex potentias prenominatas, quanto aliqua fuerit purior & luminosior, tam ex se, quam ex adjuncta illuminatione, tanto sit ad Theologiam Mysticam aptior. Hanc aptitudinem in prædictis potentils ad Theologiam Mysticam intelligimus; vel formaliter in se susceptive, sicut intelligentia capit cam; vel ministerialiter & quodammodò dispositivè, sicut sensus ad candem prædisponit: qua consideratione hoc modo exposita, nos ipsam ex præcedente, per similitudinem in speculis materialibus manisestamus. Sunt itaque sex specula sibi invicem catenata, & respicientia se mutuò, ordinata ad lumen & calorem solis suscipiendum, secundum propinquius & remotius, nunc à su- A periori, nunc ab inferiori. Constat, quod speculum quodlibet quantò erit purius in se, & luminosius ab extrinsceo, tantò erit aptius ad operationem suam & aliorum, in tantum, quod ex mutua actione & reactione fiat splendidius quodlibet ex illis, nisi aliud obstiterit, immò ex combinatione varia poterit effectus aliquis, utputa imago, vel color resultare, qui absque concursu tali nequaquam appareret. Vigilanter diximus; nisi aliud obstiterit; quoniam speculum quod esset soli propinquius, tanta radiatione ejusdem tolis perfundi posset à superiori, quòd ipsæ actiones aliorum speculorum ab infimis non tam pro tunc illuminarent, quam obumbrarent. Idem dicimus de intelligentia, dùm à superioribus lucem suam capit; quia tunc subobscurior aliquando redderetur ex conversione ejus ad potentias collucentes inferius, quamvis in hoc diversificentur specula materialia & spiritualia; quogor & consolidatio, quòd pariter ex æquo, sine detrimento, à superiori potuerunt & inseriori parte lumina sua suscipere, & tenere suscepta. Hoc manisestum est in Angelis, & aliis confirmatis, qui simul æquè cognoscum temporalia & æterna, quorum tenuem similitudinem & imitationem gerunt aliqui ex viatoribus, ex speciali gratia, & vehementi habitatione, ut inferiùs Domino duce monstrabimus.

#### CONSIDERATIO XX.

Ostendit corruptionem illarum sex potentiarum, Ó causum, quà potuerunt resormari.

SPECULA materialia ficut multotiens deformantur & inficiuntur & corrumpuntur in suis actionibus debitis, quandoque ab intrinseco; non minus incidit deformitas & infectio in speculis spiritualibus sex potentia-Experientia etiam fine fimilitudine docet nos quamsæpè turpia phantasmata, & errores, & sædas repræsentationes objectales. Concupiscentiæ prætercà, & passiones sordidæ, tetræ & horridæ, tanquam fumi quidam caligniosi, vel insecti & venenosi, animas noitras obnubilant, fœdant atque commaculant, præsertim in primaria & novella talium apprehensione, velut in pueris. Denique generalis & inelicibilis fordidatio talis provenit ab originali macula, quæ animam nostram cum omnibus potentiis suis ad hanc miserabilem traduxit aggravationem, ut è cœlestibus ad terrena, & ab intelligibilitate ad brutalitatem demersa ploretur. Homo, (inquit Propheta) cum in bonore effet non intellexit, comparatus est jumentis insipientibus, & similis fallus est illis. Ps. xLvIII. 13. Et insignis Poë ta: Terrenique hebetant artus moribundaque membra. Nihilominus ab istis emergere & sursum eniti, his virnon est statim dicendum per singula. Sed maxime sit in calis, Philipp. III. 20. contra exclamationem Satyrici dicentis: O curva in terris anima & calestium inanes. In hoc præcipuè versatur ipsa, cujus naturam inquirimus, Theologia Mystica, quam per poenitentiam & credulitatem Evangelii adipisci, & non ahter certum habemus, sicut restat ostenden-

## PARS QUARTA. PRINCIPALIS

AGIT DE

## ONTEMPLATIONE

MEDITATIONE & COGITATIONE.

Usque ad XXV. Considerationem,

CONSIDERATIO XXI.

Describit actiones potentiarum sub generali divisione.

T notitia clarior Theologiæ mysticæ possit haberi, prodest inquirere quidditatem contemplationis. Siquidem appropriate loquendo, sicut contemplatio est in vi intelligentiæ cognitiva, ita in vi synderesis affectiva reponitur mystica Theologia, niam spiritualia duas facies habent, præsertim ea, quie non utuntur organis corporalibus. Quorum speculorum spiritualium tanta potest esse virtus, talis vi-B superest igitur recto ordine, ut postquam describere studuimus vires cognoscitivas & affectivas in homine, & distinximus in genere tres virtutes cognoscivas, scilicet imaginationem, rationem & intelligentiam: & tres affectivas proportionabiles, quæ sunt, appetitus fensitivus, appetitus volitivus seu voluntas, & appetitus quidam superior, qui synderesis nominari potest, eò quod sequitur apprehensionem. Nunc ad sermonem de actibus corum, quantum ad rem quæ tractatur elucidandum attinet veniamus. Et quia notiores sunt actus intellectivæ, quàm affectivæ potentiæ; magis enim sub doctrina tradendi sunt: non pigeat primitus illos describere nominatim. Sunt autem tres termini generales, quibus maxime usos suisse video eos, qui de contemplatione per modum artis locuti sunt, cogitatio, meditatio, contemplatio. Et hi termini quamquam aliquando permiscuè sumantur ab aliquibus, sicut eandem rem per ipsos significare contingit, nihilominùs distinctas habent significationis rarum, quarum tres sunt cognitivæ, affectivæ pari nu- Ctiones, quas perfacile & difficile, & utile vel inutile sentiunt aliqui. Unde cogitationem sic esse descriptam reperio à Venerabili Richardo in suo De contemplatione, qui hanc materiam elucidavit usque ad fundamentum Magistrum suum Hugonem insecutus. Cogitatio, est improvidus animæ obtuitus, circa sensibilia ad evagationem pronus. Meditatio, est providus animæ obtuitus in veritatis cognitione seu inquisitione vehementer occupatus. Contemplatio, est perspicax & liber, id est expeditus animi contuitus, in res spiritales perspiciendas usquequaque diffusus & in divina specula suspensus. Cogitatio igitur vagatur & serpit sine labore & fructu. Meditatio nititur & intendit cum labore & fructu. Contemplatio circumvolat & circumfertur fine labore & cum fructu. In cogitatione est evagatio, in meditatione inquisitio, contemplatione admiratio. Varii deindò contemplarequirendum esse arbitror, unde facilitas tam in cogitatione, quam in contemplatione oriatur, & in meditatione difficultas: hoc enim me per expressium legisse non memini, quamvis sit consideratione dignif-

CON-

#### 武 CONSIDERATIO XXII.

Ponitrationem, unde surgit cogitationis facilitas.

COGITATIO facilisest, quia formatur immediatè vel ex sensationibus actualibus, vel ex phantasmatibus passim occurrentibus, & ultra non nititur; quem- A Aristoteles, quod voluptas furata est intellectum spissie admodùm namque sensus nostros cum omni facilitate circunducimus, modò huc, modò illuc, objectis sufficienter præsentatis. Et similiter nulla est dissicultas in occursu phantasmatum qualiumcunque; nam evagantur, præsentanturque nobis etiam invitis. Contestim apparet ratio cur cogitatio, quæ secundum talia formatur & hæc insequitur, nullam patitur difficultatem. Videmus hoc in pueris, videmus hoc in hominibus otiosis, quòd in talibus quærunt oblectationem, quia nullum afferunt in considerando laborem. Sed de his verè enuntiavit sermo Propheticus: Novit Dominus cogitationes hominum, quoniam vana sunt, Pf. xcv. 11. Vanæ funt itaque, quia funt fine carentes, somnioque similes: non enim ad aliquem finem utilem ordinantur, immò frequenter cùm homo in talibus se oblectaverit, tristis manet.

#### CONSIDERATIO XXIII.

Meditationis difficultatem & laborem exponit. Exem-B plum tam in Philosophicis, quam Poeticis de Orpheo, Virgilio & Hercule.

MEDITATIO difficultatem fortitur, ex eo quod ultrà sensationes actuales, vel phantasmata passim occurrentia, ipsa nititur ultra pertingere, vel in aliquo fixa stare. Experitur in se crebro quilibet studiofus difficultatem, quæ est in sistendo ad aliquid attentè confiderandum cogitationem fine diverticulis ad alia. Et hoc dum fit, cogitatio jam transit in meditationem, non ut cogitatio definat esse, sed ut desinat esse cogitatio. Quis itaque nesciat, fortissimos esse motus actuales sensuum, nunc hos, nunc illos. Esse similiter continuum fluxum phantasmatum nullus ignorat: proptereà sensualem motum unire, aut fluitantia phantasmata cohibere vel sistere, vel supergredi, ad aliquam certam cogitationem fuam fub determinatis limi-C tibus claudere, operosum est valde non habituatis & insolitis, neque fieri potest absque illo, qui claudit certis limitibus mare, & ponit terminum fluctibus ejus. At verò difficultas hæc augetur, & fit labor insuspicabilis, dùm animus denudare nititur eogitationem ab involutione accidentium, hocest, circumstantiis loci, & temporis, & aliorum, quæ præsentat sensus, ut absolutæ & nudæ quidditates rerum appareant, quasi non convolutæ tempori & loco. Dat exemplum divinus Augustinus de consideratione veritatis & bonitatis, quas dum in sua puritate meditari satagimus, confestim occurrit hæc vel illa bonitas, & hæc vel illa veritas in particulari, & fit cogitatio nostra cum tempore & loco, ut dicit Philosophus 1. Metaphysica. Pertinere ad hoc æstimo Poëticas illas sictiones & imaginationes unam de Orpheo cytharizante, & Euridice, quam ad inferos dilapfam evehere nititurad superos. Et alteram apud Virgilium de Ænea transeunte ad campos elyfios, & ibidem intelligente, quæ futura erant post enarationem maris, & obdormitionem Daliquis supra montem excelsum valde, ad cujus cacu-Cerberi: non enim tales viri, quos pro Theologis habuit antiquitas, otiosè fabulantur. Orpheus est vir sapientiæ deditus, qui per auratæ vel eburneæ cytharæ modulos, hoc est, per debitam, & harmonicam morum compositionem, sistere facit flumina defluentium desideriorum, componit quoque & mansuescere facit serinos & brutales affectus. Denique compellit filvas rigidas pravarum inclinationum, tam innatarum, quàm acquisitarum ad suum voluntatis arbitrium sequi.

Hic Orpheus Euridicen habet sponsam, illam de qua gloriabatur Sapiens, quæsisse sibi sponsam sapientiam assumere. Vel accommodatiùs Euridicen accipiamus vim intellectualem datam homini ad confiderationem supernorum. Hæc vis dum per prata florentia placibilium objectorum vagatur, mordetur à serpente voluptatis latentis sub herba formositatis, sicut dicit sapientiæ. Hoc vulnus inflictum trahit Euridicen ad inferos, quia hac fola jam infima cogitat, in his folis conversatur, non potens dicere cum Apostolo; Nostra conversatio in calis est, Philip. III 20. Vulnerata igitur deductaque Euridice, id est, vi intellectuali ad inferos, per medium serpentis, sicut ad literam tentatio scrpentis primos illos Parentes sapientissimos demersit in baratrum omnis illius miseriæ, qualem apud inferos sub metaphora congruis exemplis Poetæ figurarunt. Orpheus Vir fapiens deplorat amissam conjugem, quam ad supernas auras conatur rursus educere: quo canente & lugente filent furiæ infernales paffionum carnalium; Cerberi latratus non auditur, quia res cum temporis lapsu non concipiuntur. Animus prætereà, qui pressus antè erat lapide molari terrenze curiofitatis, ficut Sifyphus, vel qui agitabatur rota volubili mundanæ occupationis, ficut Ixion, vel qui lacerabatur à vulturibus mordacis voluptatis, sicut Tycius, vel qui esuriebat interaquas & poma, sicut avarus Tantalus, nunc intrepide in requiem sui convertitur cum illo, qui dicebat: Convertere anima mea in requiem tuam, quia Dominus benefecit tibi. Pf. CNIV. 7. Inter hæc lamenta & efficacia carmina jubetur Euridice Orpheo reddi, catamen lege, ne rursus convertat intuitum. Sed heu! noctis propè terminos, Orpheus Euridicensuam vidit, perdidit, occidit.

Vos hac fabula respicit, quicumque in Superum diem mentem ducere quaritis, nam qui tartaveum in specus vi-Elus lumina flexerit, quicqu d pracipuum trabit, perdit, dim vidit inferos. Hac Boetius. Ad hanc sententiam facile traduci possunt sictiones aliæ de Ænea Virgiliano, & Hercule & Períco descendentibus ad inferos, & iterum emergentibus. Sed hac interim sufficiant pro spoliatione Ægyptiorum, & Christianorum ditatione.

#### CONSIDERATIO XXIV.

Quomodò crescit & causatur contemplatio, ostendit per plures similitudines exemplares, & ubi propriè repo-

ONTEMPLATIO facilitatem habet, tum ex habitibus per meditationem acquifitis, tum propter abstractionem & separationem intelligentiæ à sensibilibus, tum sæpius propter divinæ gratiæ collustrationem in divina spectacula sublevantem. Meditatio nimirum, si debité fiat, transit in contemplationem, sicut cogitatio in meditationem. Facta enim fedula inquisitione veritatis, denudatis insuper per vehemens studium rerum quidditatibus ab accidentalibus circunstantiis, generatur habitus ex frequentatione, & deputatur lumen intelligentiæ, fitque lucidius quantò est tenebrositati sensualis cogitationis impermixtius. Pro cujus manuductione palpabili, imaginemur conformiter ad divinum Augustinum in suo De Trinitate, quòd sit men neque venti, neque nubes attingant, sicut de Olympo narrat Aristoteles. Subtus verò quanto sit delcensus proclivior ad infima, tantò est illic tenebrofitas inquictior per commixtionem, & quandam incorporationem radiorum solarium cum ceteris impresfionibus, ut funt venti, pluviæ, nives, grandines, fulgura & similia. Constat hoc exemplo, quòd homo limpidiùs, liberiùs & expeditiùs circumfert oculos suos ad serenum lumen solis & cœli dum sublimiùs

evectus est, & in quadam regione pura & tranquilla collocatus. Cujus oppositum evenit, dum in inferiora dilabitur. Ad hoc exemplum respicit illud: Quis ascendet in montem Domini, aut quis stabit in loco functo ejus? Ps. xxIII. 3. Ductio quoque illa Discipulorum in montem excelsum valde, dum transfiguratus est Jesus ante illos, apta est satis sigura, sicut & ascentas, quæ sunt intelligentia, ratio, sensualitas seu imaginatio. Et comparemus sensualitatem infimo montis, rationem medio, iupremo intelligentiam. Inveniemus quòd, si anima stare possit in arce intelligentiæ sine delapsu in inseriora, ipsa poterit libero intuitu circumquaque semet dissundere, nunc antè, nunc retrò, nunc dextrorsum, nunc sinistrorsum. Et hic est oculus contemplationis, qui in Adam ante lapsum vivacissimus, purissimus & expeditissimus suerat. Nunc væ nobis! totus ferè extinctus est, sicut oculus rationis obtenebratus, & oculus sensualitatis ferè corruptus. Attendamus rursus in hac similitudine, quemadmodùm homo stans in supercilio montis, talis videt liberè cum volet, non solùm ea quæ juxta se sunt, sed etiam ea quæ subtùs se aguntur; & multò liberiùs multoque clariùs, quàm habitantes inferius, immò purum ab impuro, clarum à tene-B broso secernet, quod apud inferiores vel nunquam, vel rarò fit. Non aliter anima, quæ in arcem intelligentiæ provehi meruerit, & illic fixa steterit, spectabit veluti desursum ea omnia quæ in ratione & sensualitate aguntur. Judicabit insuper in luce sua & per lucem suam de omnibus; quoniam regulis abstractis & æternis innititur, secundum quas habent regulari cetera omnia. Exempla ad hoc sumi posfent in omni arte habente regulas suas, secundum quas judicant periti in arte hac vel illa de singularibus spectantibus ad artem suam, quod utique nequeunt imperiti. Ille prætereà, qui principiorum notitiam claram & persectam haberet, videret in eis & per ea conclusiones ab eis deducibiles, clarius quam ipsæ conclusiones in se videantur ab eis qui non per principia conclusiones earumdem acceperunt. Ex his patefactum habemus, quo pacto contemplationis oculus facilis est, & expeditus, dùm habetur, quamquam acquisitio sit difficillima. Patet insuper, in qua vi animæ reponitur, quia in vi superiori cognitiva animæ, quæ intelligentia nominatur. Iste enim oculus non solum intelligibilia & abstracta; sed etiam ea quæ in ratione & sensu fiunt aspicit, quamvis alio C modo quam ratio, & aliter quam sensus vel imaginatio. Existimo sic intelligere cos, qui dicunt duas esse species contemplationis & imaginationis, duas in ratione, & duas in luce intelligentiæ. Hoc quippe dicitur non quia omnis contemplatio fiat in luce, & per lucem intelligentiæ; sed quia pro objectorum varietate, hujusmodi species contemplationis variari noscuntur. Hæc ponuntur.

#### CONSIDERATIO XXV.

Ponit, quid sit proprie contemplari, & came errasur.

compleri nequit per imaginationem, neque per folam rationem, quæ virtus est superior. Itaque sicut ratio virtus est superior & abstractior, quam sensualitas vel imaginatio; quoniam potest abstrahere quidditates reram à consusione accidentium, & formare conceptus specificos & generalifer absolutos, quod non potest imaginatio: sic visilla, quæ pomitur superior ad rationem & nominatur intelligentia, adhuc abstractior est quam ratio, quæ in actibus ra-

tionis abstractis à phantasmatibus transit ad cognitionem æternorum & incorporeorum; quia nullam habent phantasmatum illusionem, & hoc, dùm irradiationem suscipit ab inseriori; quia dùm superiori & divina luce suffunditur, non oportet. Ex hoc perspicuum est, quòd contemplatio ineptè quæritur per lolam imaginationem, & imperfecte per solam ratiofus Moysi in montem Sinai, dum è medio catiginis acin, quantiva utraque virtua augustica di quis voluerit supergredi, redconsiderationem nostram ad tres vires animæ præscripditur homo vel phantasticus, vel insanus in imaginasicut anud tione, vel erronee judicans in ratione, sicut apud nonnullos visum est, qui dum insequi credunt elevatissimos viros, & abstractissimos in suis modis cognoscendi, negligunt autem tenere modum eorundem in abstracte vivendo, & utilia studendo, & convertendo se ad se, & supra se, nihil aliud referunt niss phantasias & errores; quantumlibet ipsi, elevatorum Doctorum verba tenere videantur: fit enim apud talem quemlibet illud Virgilianum de insana Vate. Dat, inquit, sine mente sonum. Et hoc est quod reddit multos ex eis qui dicuntur formalizantes, in fabulam & risum, immò in insaniam; quia per solam imaginationem & rationem quærunt illud quod per intelligentiæ deputationem erat inveniendum. Quomodò autem intelligentiæ deputatio & qualiter fiat, posteriùs, quantum Dominus concesserit, aperietur.

## PARS QUINTA PRINCIPALIS

AGIT

#### DE TRIBUS OCULIS ANIMÆ,

Et tribus affectionibus correspondentibus in xxvi. & xxvii. Consideratione.

#### CONSIDERATIO XXVI.

Ponens tres cognoscendi modos, secundian tria genera hominum ad hos diffosites.

RES cognoscendi modi sunt, quorum unus animalis dicitur, utens maxime oculo carnis. Alius rationalis, intent plus oculo rationis. Tertius spiritualis, utens oculo contemplationis, sicut distinxerunt divini homines tres oculos, & tres vivendi modos. De his Augustinus in Libro De vera Religione. Bernardus Ad fratres de monte Dei Carthusienses. Et Hugo in suo De Sacrameni, & super Eccles. Videmus itaque quosdam ex hominibus vivere non elevatius quam bruta; solis chim sensibus utuntur, aut eds solos insequuntur. 'Alif magis insequantur rationem, intelligentes abstractas regulas artium & scientiarum. Tertii ultra hac omnia, elevant se suprà rationem in quandam regionem æternitatis & perspicabilitatis; & super omnem fluitationem & A BSTRACTIO, qualem contemplatio requirit, p confusionem infinitam desideriorum & cogitationum. in auram quandam libertatis serenam assurgunt & evolant, & jam non minus videtur differre corum vita à ceteris hominibus, quam distant homines à pecori-bus. Sed quis est hic, Deus optime, & laudabimus eum? Ille solus est, quem tu eduxeris de tenebris & umbra mortis, & vincula ejus passionum disciperis noxiarum. and the second of the second o

CON-

#### CONSIDERATIO XXVII.

Ponit illa que videntur specie esse mentales affectiones, sed non sunt, & ideo inter eas ponit differentias.

TRIBUS prænominatis cognoscendi modis, qui sunt cogitatio, meditatio, contemplatio; tres affectionis maneries correspondent, quæ sunt cupido contritio, seu compunctio, aut oratio; tertiò dilectio, non quæcunque, sed extatica & anagogica, id est, sursum ducens & rapiens in divina. Si de re constiterit, peto, ut non magnopere calumnia fiat de nominibus, non enim accepi ab aliis talem circa affectus distinctionem nominum, quemadmodùm de cognitionibus reperio. Sed tamen interim dicamus, quod, ficut cogitatio est improvidus animi obtuitus ad evagationem pronus: ita consequenter ad talem cogitationem, si sit de objecto delectabili, sequitur aftectio improvida & vaga, sine utilitate & fructu, & hoc mihi satis congrue videtur appellari libido, seu cupido, vel concupiscentia. Porrò ad meditationem quæ est providus animæ obtuitus in veritatis inquisitione & coelestium rerum inventione vehementer occupatus consequitur quædam affectio alia à priori ad res taliter quæsitas & inventas, si non sit indispositio difficultate & fructu, & hæc interim vocetur devotio, B Ad cuive anniversalisation de la companyation and a depelluntur, vel compunctio, aut oratio, id est, affectus pius & humilis, vehementer & fortiter tendens & nitens in amorem primæ veritatis & bonitatis. Denique contemplatio, quæ est libera & expedita consideratio eorum quæ meditatio cum ingenti difficultate perquirit, habet suam affectionem in anima disposita, suamque dilectionem similiter liberam, puram, expeditam & abstractam. Et hac ratione vocari potest extatica dilectio, vel jubilatio, quæ ultrà devotionem addit facilitatem & jocunditatem inæstimabilem & inexpressibilem, & exuperantem omnem sensum. Et hac est sapientia Dei in mysterio abscondita. Hæc est mystica Theologia, quam quærimus, quæ ad anagogicas & supermentales excessus deducit, quam aliquando nomine charitatis, aliquando charitativi amoris lego nomine appellatam. Proptereà non fallitur qui dicit, contemplationem fine dilectione nomen contemplationis non mereri: sed nos unum ab altero secernimus, ut pretiosior habeatur inquisitio veritatis, & cognoscamus quoniam appropriate loquendo, sicut contemplatio est in vi cognitiva intelligentiæ, sic in vi C affectiva correspondente reponitur mystica Theologia.

P'ARS SEXTA PRINCIPALIS AGIT DE ACQUISITIONE MYSTICÆ

Et de ejus decem differentiis ad Theologiam speculativam: à xxviii. usque ad xxxv. Considerationem.

CONSIDERATIO XXVIII.

Ostendit modum perveniendi ad mysticam Theologiam, eamque pluribus definit definitionibus.

OGNITIO Dei, quæ est per Theologiam mysticam, melius acquiritur per poenitentem affer A ctum, quam per investigantem intellectum. Ipsa quoque, ceteris paribus, eligibilior est & perfectior, quàm

Theologia symbolica, vel propria, de qua est contemplatio; sicut dilectio perfectior est cognitione, & voluntas intellectu, & Charitas Fide. Hæc secunda pars pro nunc supponitur; quamvis non sim nescius de probabilitate positionis oppositæ, apud multos & magnos; sed pro prima parte, cui correspondet deductio ad quæsitum; nullus ambigit quin deputatio, seu purgatio potentiæ affectivæ siat per servorem pævel libido, seu concupiscentia; secundo devotio, vel A nitentia in compunctione, contritione & oratione, quæ rugire facit à gemitu cordis. Et quamvis dicat Propheta: In meditatione mea exardescet ignis, Ps. xxxvIII. 4. scilicet dilectionis. Meditatio hæc non pro veritatis inquisitione attenta, sicut descripsimus, fed magis pro compunctione sequente sumpta est: hujus autem compunctionis difficultas magna est valde apud non exercitatos, & eos qui corruptos adhuc habent sensus ab adolescentia. Quemadmodùm enim ligna viridia aqueo plena humore vix recipiunt calorem ignis, ut in fimilitudinem ejus accendantur, sed præcedunt exsufflationes multiplices, prævia est etiam depulsio humiditatis talis ac evaporatio: sic existimare convenit de co, qui calorem Spiritus sancti in se recipere debet, & secundum cum transiturus est in amorem purum & pium, si nondum desiccatus sit à sordidis affectionibus, & hoc fit initiative per pænitentiam. Unde Gregorius in Hom. de cæco: Per

Ad cujus ampliorem elucidationem attendendum est, quòd Theologiam mysticam sic possumus describere. Theologia mystica, est extensio animi in Deum per amoris desiderium. Aliter sic: Theologia myílica, est motio anagogica, hoc est, sursum ductiva in Deum per amorem fervidum & purum. Aliter fic: Theologia mystica, est experimentalis cognitio habita de Doo per amoris unitivi complexum. Aliter sic: Theologia mystica est Sapientia: id est, sapida notitia habita de Deo; dum ei supremus apex affectivæ potentia: rationalis per amorem conjungitur & unitur. Vel fic per Dionysium vII. De divinis Nominibus. Theologia mystica est irrationalis & amens & stulta sapientia, excedens laudantes. Has autem descriptiones apertius intelligimus, si multiplicem Theologiæ speculativæ differentiam & mysticæ deinceps voluerimus intueri.

#### CONSIDERATIO XXIX.

Ponit differentiam inter Theologiam mylicam & specwlativam: & in quibus conveniunt, multis declarat exemplis.

THEOLOGIA mystica & Theologia speculativa, si secundum rationes proprias considerantur, differentiam ex multis non fine convenientia multiplici

Prima & principalis differentia fumitur ex subjecto vel potentia: quoniam licet utraque sit in anima rationali; nihilominus distinguendo potentias animæ, secundum rationes suas (ut supra dictum est) speculativa Theologia est in potentia intellectiva, cujus objectum est verum. Mysticam verò reponimus in potentia affectiva, cui pro objecto bonum affignamus. Ex hac aliam differentiam invenimus, secundum rationes objectales; quoniam objectum speculativæ Theologiæ est verum, & mysticæ bonum. Conve-Dniunt tamen in hoc mystica Theologia & speculativa, quam alio nomine contemplationem dicimus; quomam utraque est in superiori portione animæ, & non in solo schsu, vel imaginatione, nec in ratione sola. Hæc autem portio animæ (ut upra dictum est) variis nominibus appellatur, & habet duas virtutes, vel duos oculos, seu duo officia; quia & ipsa est intelligentia vera & effectiva seu amativa boni. Diximus autem in superioribus, quod sicut voluntas rationi & appetitus sensualis imaginationi refertur, sic

suo modo est de affectiva correspondente intelligentiæ puræ; proptereà dum ista vis superior exit in affectum suum, ipsa dicitur quodammodò levare se suprà se & quodammodò superferri. Inde sit ut actus talis amorofus nominetur supermentalis excessus vel supra spiritum; & secundum eum quis dicitur quandoque super seipsum, quandoque extrà seipsum. Hujus rei aliquod exemplum accipere possumus ex con-A opus, præsertim acquisità. Nam cognitio ex Fide, sideratione eorum quæ sæpè in ipsa sensuali virtute fiunt; in qua videmus tam in nobis, quàm in brutis, quòd quandoque ipsa sensualitas in suis actibus cognitivis permanet fine affectu illorum quæ vel audit, vel intuetur. Sæpè tamen per auditum, vel aspectum quorundam objectorum ipsa tanto completur affectu, ut jam quasi saliat extra se & tota gestiat, velut si equus potitur campo liber aperto. Hoc modo senfualitas aliquando quasi se non capiens & se deserens, tota nititur in rem desideratam se esfundere, se transferre, se unire, immò illam penitus quasi introrsus penetrare. Quid de talium oculis? nonne scintillant? nunquid non emicant? Nonne quantum datur ipsis, tremulo se sulgore diffundunt? Transseramus hoc exemplum ad vim intelligentiæ superiorem, considerando qualitatem ejus, dum sine affectu in sola cognitione jacet: & dùm transit in affectum talium, qualia contemplatur. Adducamus pro manuductio-B in Antonio magno, sic in aliis multis sine literis, line hujus, ca quibus mystice Theologizantes utuntur exempla.

Primum quidem de aqua in vase, quæ dùm apponitur igni, calescit primò se continens in vase: sed dùm fervescit & bullit, videtur quodammodò scipsam non capere; sed excedere atque superferri virtute caloris. Sic mens nondum amore calescens, intra seipsam continet se; sed spiritu servoris amore concepto supergreditur quodammodò seipsam, quasi extra se faltitans atque volitans. Aliud quoque exemplum inducamus de radiis solaribus cadentibus super speculum concavum, qui ex unitivo corum concursu comburunt stuppam, efficiuntque slammam supervolantem. Sic intelligentia nostra illustrata contemplatione serena cœlestium, quandoque quidem remanet intraseipsam non incalescens neque ardens; quandoque verò tantus amoris ardor concursu radiorum cœlestium exoritur, ut in affectum se erigat, nec se capiat, neque contineat, sed jubilat, & exultat, ex quibus tertia concluditur differentia.

#### CONSIDERATIO XXX.

Scholam ostendit ad discendum speculativam & mysticam, cum aliis differentiis Theologia, quomodoque se habeant inter doctos & fideles idiotas.

SUPERSUNT aliæ inter has Theologias speculativam & mysticam differentiæ, sumptæex acquisitionis earum varietate. Una quidem est, quia speculativa Theologia ratiocinationibus utitur, conformiter ad Physicas disciplinas. Ideò scholasticam eam, vel literatoriam quidam appellant; quamvis non sufficiant istæ scholasticæ exercitationes, nisi quis studio vehementi nitatur habere conceptus proprios & intimos corum quæ tradita sunt à summis Doctoribus. Alioquin tales theologizant folis auribus corpo-D surgere ad unitivum amorem cum Deo. Quomodò? reis, sicut pueri, vel picæ, neque verè intelligentes de quibus loquuntur, neque de quibus affirmant: nihilominus tamen sæpè eis nomen concedimus Theologorum. Mystica verò Theologia sicut non versatur in tali cognitione literatoria; sic non habet necessariam talem scholam, quæ schola intellectus dici potest; sed acquiritur per scholam affectus & per exercitium vehemens moralium virtutum, disponentium animam ad purgationem, & in Theologicis illuminantibus eam, & in beatificis virtutibus eam perficientibus, proportionabilis ad tres actus hierarchicos, Tomi III. Part II.

qui sunt purgare, illuminare & perficere. Et hæc quidem schola potest dici schola religionis vel amoris, sieut intellectus dicendus est schola scientiæ vel cognitionis. Sed quoniam plerumque evenit etiam in brutis, ut ibi sit major affectio, ubi parum est cognitionis; sequitur quod ad comparandam hujus Theologiæ mysticæ doctrinam, non est magna scientia quòd Deus est totus desiderabilis, totus amabilis, affectiva portio si purgata, si illuminata, si disposita, si exercita sit; cur non in illum totaliter desiderabilem & totum amabilem, fine plurimo Librorum fudio tota feretur, totaque rapietur? Ex quo illam concludimus differentiam: quoniam Theologia mystica, licet sit suprema atque perfectissima notitia, ipsa tamen potest haberi à quolibet fideli, etiam si sit mulicrcula, vel idiota. De Theologia verò speculativa aliter esse nullus ambigit, ad cujus adeptionem, sicut ad Metaphysicam Grammatica, Logica, & Philosophica disciplina cum forti exercitio, etiam clara ingenia requiruntur, ita tamen ut gratia desuper cum his infundatur, sicut Apostolis, & sicut sit mundis cordibus, quibus promittitur visio Dei, & humilibus amicis Dei, quibus Deus incerta & occulta sapientiæ suæ & omnia quæ audivit à Patre suo; nota fecit. Sic teratoria (ut ita dicam) Theologia donata est.

Ex præmissis concludimus cum Beato Bernardo, Ad fratres Carthussenses de monte Dei. Quod Theologia speculativa nunquam in aliquo perfecto est, sine mystica; sed benè è contrà. Et ex hoc sumi potest sexta differentia; quoniam nunquam aliquis intelliget verba Apostoli, & Prophetarum, quantumcunque illa resonent exteriùs, si non imbiberit affectumscribentium; neque enim aliter conceptus eorum verborum in animo generabit. Cæcus quippe crebrò de coloribus sermonem audiens, de illis utique disputare poterit diserte & acute, quamquam nullos in illo cordis arcano proprios corum, quæ disputat, conceptus inscripserit.

#### CONSIDERATIO XXXI.

Eos quibus propalanda est mystica Theologia instruit, duorum siliorum exemplo.

SICUT multis, qui Clerici, vel literati, aut sapientes, vel Philosophi, aut Theologi nominantur, occultandus est sermo de mystica Theologia, sic plurimis illiteratis & simplicibus (fidelibus tamen) tradi potest. Hinc traditur differentia septima sumpta ex modo publicationis. Beatus enim Dionyfius plerumque obtestatur Discipulum suum Timotheum, ut nullus imperitorum hæc audiat. Imperitos vocans cos, qui vel non sunt fideles, nam hæc Theologia propriè est fidelium; vel qui tumentes jam Philosophia, maleque viventes, conculcant pedibus suis sordidis quidquid non sapiunt, quidquid etiam non intelligunt canino dente lacerant. De quibus ait Evangelica parabola: Nolite sanctum dare canibus, neque margaritas projiciatis ante porcos. Matth. VII. 6. Sed è contrà simplices, qui quidem Fidem habent, possunt ex ea consic nempe per fortem contritionem mortificativam senfualitatis, trahente eos Deo vinculis Præceptorum suorum, & mansionem apud eos faciente. Attestante Isaa LXVI. 2. quod super humilem & quietum & trementem sermones suos requiescit Dominus. Itaque mihil prohibet fieri verbum apud tales de Theologia mystica, quæ amor est, & amore conquiritur; cum è diverso sapientes in oculis suis, sine casto amore languentes circà pugnas verborum, ab hac arceri conveniat. Carnalis enim homo non sapit ea quæ Dei sunt. Conatus fum in quodam vulgari Tractatulo perpalàm ista facere quodam exemplo. Sint duo filii Patris unius optimi: sit unus corum curiosus & astutus in inquisitione conditionum paternarum, nunc ex operibus, nunc ex verbis, quatenus in earundem elocutione vel doctrina apud alios delectetur; odiat autem Patrem, vel nullam jussis suis obedientiam accommodet. Ponamus alium simplicis ingenii, qui de Patre suo nihil aliud quærat, nihil interroget, niss quo pacto illi placere & in omnibus obedire valeat. Quz-1 mus nunc quis è duobus ab optimo Patre magis amabitur? non est dubium quin secundus. Hic præterez plus jocundabitur in paterna bonitate, quæ sibi plus iapit. Ipsi denique Pater tandem seipsum & secreta fua puto tradet, faciens eum velut amantissimum in domo manere secum : alium verò vel exheredabit, vel incarcerabit, vel etiam occidet.

#### CONSIDERATIO XXXII.

Ostendit quantum mystica Theologia distat à litteratoria, propier finis diversitatem, & à speculativa, vitia perimens.

THEOLOGIA speculativa literatoria per hot vel maxime à mystica secernitur, quòd prima servire potest vitiis, secunda nequaquam; nisi per accidens valdè, ficut si contingeret abuti Spe, vel Fide.

Hanc differentiam octavam quæ est ex possidentis qualitate, brevi verbo complexus est Apostolus di-B operari, cogitur languens illam Apostoli vocem plancens: Scientia inflat, charitas autem adificat. 1. Cor. VIII. 1. Rursus ipse ad Timotheum 1. Tim. vi. 4. loquens de homine non acquiescente ei, quæ secundum pietatem est, doctrinæ, dicit qued sit superbus, nihil sciens, sed languens circa quastiones, & pugnas verbo-rum inutiles, ex quibus oriuntur invidia, contentiones, blasphemia, sussiciones mala, constitutationes hominum mente corruptorum, quia veritate privati sunt. Denique Jacobus utramque describens: Non est, inquit, ista sipientia desursum descendens, sed terrena, animalis, diabolica. Jac. III. 15. Sequitur. V. 17. Qua antem desursum est sapientia, primum quidem pudica est, deindè pacifica, modesta, suasibilis, bonis consentiens, plend misericordia & fructibus bonis, non judicans, sine simulatione & æmulatione.

Hæc autem dicta sunt, non quòd scientia, aut sapientia aliqua sit de se mala, cum sit persectio intel-Icctûs; sed quia abusus ejus tanto deterior & sævior est in perversis, quantò per eam contrà virtutes pro Cstoteles. vitiis decertatur. Ecce enim finis multiplex, falsa seductione quaritur à multis, qui quoniam aversi sunt à Deo fine vero, ut in varia dispergantur oportet. Huic finis est, divitiæ & opes; illi sordidæ voluptates; huic pompatici honores; apud alium potentatus fragilis & anxius. Cùm igitur secundum exigentiam finis veri vel æstimati cetera omnia moderentur, consequens est, ut subverso & perverso sine, pervertantur omnia ad finem ordinanda, inter quæ nimirum est scientia, quæ, dum ad divitias acquirendas reducitur, appellatur terrena; dum voluptates indigna sorte conquirit, animalis nominatur, dùm verò æmulationibus, sectis, hæresibus, contentioni, & similibus nequitiis spiritualibus ancillatur, quo pacto melius quam diabolica censebitur? Scientia igitur perversis tot sortitur nomina, quot sunt vitra cam ad se rapientia, ut quod est superba, arrogans, insunt ut faciant mala. Jer. iv. 22. Inde enim sit illud de Græcis eulogium quod Leges habebant bonas, & pefsima ingenia. Per contrarium verò sapientia quæ desursum est, qualem loquimur, sicut obsequitur charitati ceterisque virtutibus, ita earum denominationes contrahit, ut quod est patiens, benigna, non amplant, non ambitiosa. I. Cor XIII. 4. Et hoc modo de ceteris. Sicergo de Theologia speculativa dicimus, quòd non quælibet perversa est, aut perversos inhabitat; nec in

ea vitium esse ponimus; sed in abutentibus ea, qualiter nullus in Theologia mystica abusus esse potest; nisi forfan modo prætacto per superbiam objective.

#### CONSIDERATIO XXXIII.

Ponit differentiam inter probos fideles, exemplo oftendens quomodo judicant de Theologia mystica.

A I N hominibus non perversis, nec aversis à Deo fine suo, potest altera inter Theologum speculativum & mysticum differentia inveniri; quia unus ab altero secernitur, qualiter artisex solum speculativus fine instrumentis convenientibus & habitibus acquisitis, differt à practico experto, & in utrisque abundante. Hanc differentiam nonam sumptam ex operis facilitate vel difficultate familiari poslumus ostendere exemplo. Si quis peritissimus in arte Musicæ, non autem exercuerit se in vocali cantu, neque in chordis, aut organis, immò vocem habeat raucam, & instrumenta musicalia discorda, satagit tamen iste vel cantare, vel instrumenta pulsare; nulli dubium quin oberrabit, & neque dulcem, neque suavem symphoniam valebit afferre.

Hæc similitudo respicit eum, qui de divinis scit artificiosa disserere, qui de moribus similiter & virtutibus regulas habet, & speculativum plerumque sermonem; sed nondum vult ad ea quæ cognoscit conformiter gere: Velle adjacet m hi, perficere autem non invenio. Rom vii. 18. Caret quippe virtutum habitibus tanquam instrumentis, habens carnem rebellem & dissonam spiritui: quæ dum tangitur, nihil suave, nihil divinum; sed raucum, sordidum ac strepidulum resonat. Sed & spiritus dum velut quidam musicus satagit obsequi Deo, in Hymnis & Canticis piorum desideriorum, sentiuntur tantummodò fragores & tumultus obtusi desideriorum carnalium atque terrenorum. Istam rem mille similitudines pares ostenderent in ceteris artibus scribendi, pingendi, medicandi, militandi, navigandi & similium.

Porrò ita pueri magis fine arte, paulatim extendendo deambulationem, discunt recte ambulare, quam jacendo, etiam si mille regulæ eis gradiendi vel modi dicerentur, sicut fabricando fabri simus; quia similiter inquirimus quid est virtus, non ut tantummodò sciamus; sed ut bene operando boni efficiamur, ait Ari-

#### CONSIDERATIO XXXIV.

Ostendit Philosophorum caliginem, & Theologorum claritatem, sub exemplo maris Galilee, & navis, ventorum, piscium, & vocatione filiorum Zebedai.

PER Theologiam mysticam sumus in Deo, hoc est in co stabilimur, & à mari turbido sensualium desideriorum ad littus solidum æternitatis adducimur. In hac consideratione differentia etiam inter duas Theologias, speculativam & mysticam edocetur. Speculativa quippe, si sola est, nunquam quietat, inquietat potius; alioquin non dixisset ille qui voluit investigare de omnibus diligemer, quod non saturatur oculus visu nec auris auditu, Eccle. 1. 8. dans per hoc intelligere, quietem non esse in sola investigatione veritatis; sed fameliflata, & similia. De talibus dicit Scriptura: Sapiemes Doum quoddam jejunumque desiderium. Fallor si non ita apparuit in maximis Philosophis, qui post inquisitiones fuas tædio affecti, quia non refecti, dixerunt hoc unum de l'ore, quod nihil scirent. Videte, queso, quaminanisrefectio, ubi per tot tempora, per tot studia, nihil nili vanitus manis in visceribus animarum reperta est. Prætereà cognitionis ista videtur esse natura, quòd plus satagit rem cognitum ad se trahere, ac sibi assimilare, quam ad pfam erat. Quod innuere videtur Philosophus, dicens; verum effe in intellectin, bonumin rebus. Quid ignur

De Mystica Theologia speculativa.

mirum, si cognitio sola non erit mare desideriorum sensualium, si etiam portum, vel litus æternitatis extrà se positum non attingat. Quemadmodùm nauta in regimine navis quotidiè garrula loquacitate doctè disserens, nihil verò corum agens quæ loquitur, nunquam à mediis ponti fluctibus navem in litore stabiliet, demerget potius eam, vel periculis omnibus exposi-Asitram, fluctuantemque jugiter inveniet. Similiter spiritualis nauta nunquam ex sola cognitione maris intelligibilis, nunquam ex aspectu solo, stabilitatem Deifici portûs poterit adipisci. Musta sunt in hanc sententiam concordantia divinæ Scripturæ testimonia. Sed libet unum hîc signanter inserere de vocatione filiorum Zebedæi, quos Dominus Jesus à mari Galilææ ad litus enatare docuit. Ubi Theologia mystica per

sensus anagogicos cognoscitur.

Videndum est quid per anagogiam, id est sursum deductionem fignificet mare Galilææ, quid litus ejus, quid navis, quid vocatio Domini; & ita de aliis. Itaque ficut mare moraliter præsens seculum, sic anagogicè corruptam nostræ sensualitatis fluctuationem significat, dicente Sapiente: Cor impii quasi mare fervens. Isa. LVII. piscari verò homines, est supernaturales vel divinas in-20. Quod ideò mare Galilææ dicitur, quia mutationem, vel migrationem significat Galilææ. Quid autem mutabilius, quid inquietius, quid proclivius ad emigrationem, quam fenfualitas invenitur? Nunc arrogantia tumet, nunc spe attollitur, nunc desperatione dejicitur; nunc effervescit, & extra se ipsam rapipitur per iracundiam, nunc per invidiam in leipsa frangitur atque fatigatur. Vorax est per ingluviem; per luxuriam fordida voluptate despumat; cam reddit infatiabilem, inexplebilemque cupiditas. Illic denique pisces & reptilia variorum desideriorum, quorum non cst numerus:

Porrò qui descendunt in hoc mare sensualitatis, navibus ratiocinationum naturalium, ipsi vident opera Dei, & mirabilia ejus in profundo. Sed quo profundo? Profundum, inquit Scriptura, cor hominis & informabile, & quis cognoscer illud? Jerem. xvII. 9. Ce-C terum mirabilia valde operatur Deus in hoc profundo, quæ studiosi piscatores, Philosophi mundiales per retia suarum adinventionum atque doctrinarum scrutari conati sunt; sed defecerunt scrutantes scrutinio; neque enim causam tantæ tamque inquietæ fluctuationis in carne nostra attingere valuerunt: nobis autem revelavit Deus, quia peccante primo homine rupta est concordia, scissium fœdus Legis inditæ inter rationem gubernatricem & obsequentem sensualitatem. Inde quasi juxta Poëticam fictionem aperto Æoli antro, qui scilicet Æolus fingitur Deus ventorum, mox flaverunt venti, scilicet passionum, quæ velut ex adversis partibus agmine facto, conturbaverunt in tempessate magnum mare nostruth. Nam quis nesciat, quis non quotidiano naufragio periclitatus agnoscat, mœstum illud Ecclesiæ canticum? Confusa sunt hac omnia, spes, metus, mæror, gaudium. Nonne quatuor istæ passiones venti sunt totidem cardinales, gaudium quasi D videlicet per amorosam affectionem; per hanc quip-ab Oriente, mœror ab Occidente, spes à Meridie, pe cum deissico portu nostro unimur & ei adhæremus, metus à Septentrione rabido impetu flantes? A quibus exagitatum mare nostrum nunc ad cœlum per spem & gaudium ascendit, nunc descendit usque ad abyssos, per metum & mærorem,

Hinc metuunt, cupiunt, gandentque, dolentque,

ait egregius Poëta:

Sentimus heu nimium! utinam sic describere valeremus, quemadmodum his passionibus quaquaversum sine ordine, sine lege persiantibus, abripitur à stabiliæternitatis portu nauta noster, id est, spiritus rationalis, faciens operationem in aquis multis cogitationum & affectionum; neque venit ad litus tranquillæ contemplationis, nisi præcunte Jesu secus mare Galilææ, & nisi exemplo Filiorum Zebedæi vocantem eum sequatur, relictis tamen priùs retibus mundanæ curiositatis, & navi ratiocinationis naturalis, immò & Patre Tomi III, Pars II,

Zebedæo, id est, tempore mutabili & fluido, in quo gignimur; Zebedæus enim fluidus iste vel fluens interpretatur. Evehatur autem oportet spiritus noster super omnem temporismutationem, si ad litus æternitatis & portum virtuosæ solidæque contemplationis applicare voluerit, ubi immotus permaneat, ubi figat anchorum spei dependentem à navi Fidei, ubi petræ stabili, quæ Deus est, per amorem totus adhæreat non casurus, quicquid exagitet aut circumvolet sensualium desideriorum & phantasmatum confussisma inconstantissimaque multitudo. De hac quoque navi hanc similitudinem & portum non hic novam confingimus: dudum enim divinus Dionysius in tertio De divinis nominibus, illam nobis aperuit.

Ecce summatim perstrinximus quid per anagogiam verba prædicta Evangelistæ nostri designant. Mare; est sensualitas; litus, æternitas; venti, passiones; pisces, vel reptilia, sensualia desideria & phantasma; spiritus, piscator; navis, ratiocinatio; retia, studia mundana; Zebedæus, temporis fluxus; mercenarii, mundani Philosophi; vocatio Jesu, divina attractio;

vestigare invenireque veritates.

## PARS SEPTIMA PRINCIPALIS

AGENS

#### E A M O RE

& ejus triplici proprietate, & de raptu fimul & extasi: AXXXV. Confideratione usque ad XL.

CONSIDERATIO XXXV.

Ponit animam rationalem sine instinctu Dei & amore non posse ad finem debitum pervenire.

ATIONALIS spiritus tanquam spiritualis nauta per Theologiam mysticam doctus, non nisi vocante Domino, & secretis afflatibus velum mentis impellente, à mari sensualitatis ad litus æternitatis, hoc est, à carnalibus ad spiritualia pervenit. Et non nisi per ejus amorem in deisico portu stabilitus atque solidatus conquiescit. Hoc ex præcedenti similitudine satis perspicuum est ex his quæ diximus in præcedenti consideratione. Nam cum ibi ostenfum sit, quòd non acquirimus portum stabilem in Deo per solam cognitionem; superest ut hoc siat aliunde, pe cum deifico portu nostro unimur & ei adhæremus, dicente Propheta: Mihi autem adherere Deo bonum est. Ps. LXXII. 28. Et rursus scriptum est: Qui adheres Deo, unus spiritus est. 1. Cor. vi. 17. Illud quoque clarius elucescit ex proprietatibus amoris, quarum tres ad præsens attingere satis erit. Amor enim rapit, unit, satisfacit. Primò quidem, amor rapit ad amatum, & inde extasim facit. Secundò, amor jungit cum amato & quasi unum efficit. Tertiò, amor sibi sufficit, nec aliud præter amare quærit.

De his itaque proprietatibus deinceps aliqua sunt

prosequenda.

CON-

Bb 2

#### CONSIDERATIO XXXVI.

Explicat vim amoris, prout est in raptu & extast, per proprias differentias, exemplificando de Paulo, exemplo naturali.

A Mor rapit ad amatum, & extasim facit. Et vocatur raptus in proposito, elevatio potentiæ ali-A cujus supra inferiores potentias, & ex actuatione ejus in sua operatione, cessantibus vel debilitatis actibus inscriorum potentiarum. Vel raptus, est sortis actuatio & vehemens in superiori potentia, undè cessant operationes inferioris potentiæ, vel ita debilitantur & ligantur, ut superiorem in sua operatione nequaquam

impediant.

Porrò extasim dicimus speciem quandam raptus, qui fit appropriatius in superiori portione animæ rationalis, quæ spiritus, vel mens, vel intelligentia nominatur; dùm mens ita in suo actu suspensa est, quòd potentiæ inferiores cessant ab actibus suis; sic quòd nec ratio, nec imaginatio, nec sensus exteriores, immò quandoque nec potentiæ naturales nutritivæ, & augmentativæ, & motivæ possint exire in suas proprias operationes. Distinguendo igitur & quodammodò contrahendo raptum contra extasim; raptus est minoris efficaciæ in suspendendo, vel impediendo actum R inferiorem: invenitur tamen etiam in omni potentia superiore, respectu inferiorum: extasis verò in sola mente fit, sed & actus inferiorum potentiarum non folum debilitat, scd tollit funditus quamdiù durave-

Paulus itaque, exempli causa, in suo raptu duo exprimit, quæ concurrunt in extasis descriptione. Exprimitur enim potentia, quæ rapta est, scilicet tertium cœlum ipsius animæ, modo supra exposito, quod cœlum in potentia cognitiva est mens, vel intelligentia, & in affectiva est apex mentis, vel ejus scintilla. Exprimitur secundò cessatio omnium inferiorum virium ab actibus suis; alioquin quomodò Paulus nescisset, an

in corpore, vel extra corpus fuisset.

Est igitur extasis raptus mentis cum cessatione omnium operationum in inferioribus potentiis. Et hæc potest rursus subdividi secundum duplicem vim mentis, unam cognitivam, & aliam affectivam. Prima extasis est raptus in spiritu, secunda raptus extrà spi-c R APTUS rationis in actu suo super potentias inritum. Nisi fortè aliter velimus distinguere hos raptus penes objecta: ut raptus in spiritu dicatur respe-Etu intelligibilium sub Deo, & raptus suprà spiritum, respectu divinorum, & fortè utramque acceptionem in Scripturis legimus permixtim: invenimus enim 3. Reg. x. 5. de Regina Saba, quòd non habebat ultrà spiritum, quoniam admiratio vehemens suspenderat actus omnium potentiarum in ea, respectu eorum quæ de sapientia Salomonis fuerat contemplata; & hoc potest dici stupor, vel spasmus.

His itaque prælocutis de nomine raptûs & extasis, superest indagare, quomodò hæc fiant originaliter per amorem. Cum igitur amor sit radix aliarum qualiuncunque affectionum; si ostenderimus, quod affectio potius quam cognitio raptum agat, patebit sufficien-

ter quod intendimus.

Est imprimis similitudo amoris quoad pondus, quemadmodum unus ex sapientibus dixit: Amor meus pondus meum, illò feror quòcunque feror. Oportet igitur, quòd amor sit trahens & rapiens. Feruntur itaque gravia ad locum stabilitatis & quietis suæ, tractu quodam sui ponderis tendentis ad centrum mundi potius quam ex cognitione hujus centri: hoc palam in gravibus cognoscentibus, quæ cessante omni sua cognitione, nihilominus deorsum non impedita feruntur. Et licet amor (præsertim qualem loquimur) fortè magis habet de similitudine cum natura levitatis, cujus est superferri, tamen ipsa etiam levitas pondus

quoddam dici potest, juxta intentionem prænominati

Rursum experimur in ferro, quod dum affectum est per magnetem, rapitur ad ipsum prorsus sine cognitione. Sed & virtus nutritiva, nutrimentum grave fursum trahit, operante ad hoc cognitiva virtute.

Dehine transcamus ad raptum virtutum cognitiva-

#### CONSIDERATIO XXXVII.

Alium scribit raptum imaginationis, in passionatis exemplificando.

R APTUS imaginationis super vires sensitivas inferiores fit per amoris affectionem. Manifestum est, quod amoris, vell'desiderii affectio, potest tanta fictione virtutem imaginativam trahere, vel rapere, quòd potentiæ inferiores sensuum exteriorum, objecta propria eis opposita non attendunt: hoc sumpsit Philosophus ab experientia. Et hic est raptus quidem primus in primo cœlo animæ: quem raptum quid aliud principaliter efficit, quam fervidum intus desiderium rei per imaginationem præsentatæ? Neque enim sola cognitio imaginativa profundam fictionem facere sufficeret. Videmus hunc raptum in philocaptis, aliisque plurimis, quos melancholicos atque phantasticos appellamus, & quibusdam repente timentibus vel iratis, aut vehementer zelantibus. Sicut autem imaginatio, vel aliæ vires superiores, super sensus exteriores efferuntur & rapiuntur; sic è contra, constat animami quandoque sic detineri circa sensationem exterioris objecti per tactum, gustum, aspectumque; quòd operationes potentiarum superiorum cessant, aut impediuntur. Hoc autem propriè non dicitur raptus, sed tractus, aut dimersio, dum per potentiam inferiorem superior deorsum trahitur, & ab actu suo compellitur cessare, quod fit in nobis ex corruptela peccati nimis heu! faciliter & frequenter.

#### CONSIDERATIO XXXVIII.

Raptus vim, prout est in rutione, sicut in studiosis apparet, oftendit declarandum.

feriores fit per voluntatis amorem. Fecerunt hoc perspicuum studiosi perscrutatores regularum generalium in variis artibus, qui abstrahentes à motu & materia, vel spiritualia meditantes, quærunt deducere & ratiocinari ex notis incognita, quos aliquando voluntarius hujusmodi appetitus cessare secit aboperationibus, non tantummodò sensuum exteriorum, ut nescirent quid ab extra fieret; sed etiam virtuti phantasticæ ac imaginativæ sua actio denegabatur, ita ut corporeum phantasma nullum irrueret, aut irrumpere volens, superiori rationis voluntatisque virtute premeretur. Patuit hoc in quibusdam, de quibus apud Valerium Maximum nota est histo-

#### CONSIDERATIO XXXIX.

D De raptu mentali sive scintilla ejusdem, & solummode est magis perfectorum.

R Aprus mentis supra potentias se inferiores, sit per affectionis scintillam menti cognatam & appropriatam, quæ amor, extaticus vel excessius mentis nominatur. Manuducimur ex prioribus raptibus, qui ficut crebriores & faciliores sunt, sic intelligibiliores inveniuntur, qualiter mens in suis actibus, taliter efferri potest & figi, ut nulla inferiorum potentiarum cam interturbet;

immò per vim suam affectivam ita seipsam actuabit quòd vis sua intellectiva, ut sic, neque se, neque alia recogitabit; quo rationabiliter concesso promptissima funt consequenter ad intelligendum omnia quæ Doctores elevatissimi, nominatim Dionysius, tradiderunt de Mystica Theologia. Ea insuper, quæ dicunt sieri in sapientibus & devotis, ut sunt extasis, mentis excessus, anagogica ductio, raptus in tertium cœlum, divisio animæ & spiritus, introductio in divinam caliginem, exemplo Moysi, vel in Sancta Sanctorum A natur, sicut beatus Dionysius & sancti Patres locuti cum nube omnia tegente, instar Aaron. Quid etiam amor vehemens, idest, mentem vehens? Quid mors animæ, vivente spiritu? Quid nox illuminativa tenebrarum? Quid mors Rachel in partu Benjamin? Quid anagogica conversio Jordanis retrorsum? & similia.

## PARS OCTAVA. PRINCIPALIS

AGIT

#### AMORIS, DEVI

Qui amantem unit cum Deo, ac stabilem facit, ac requiescere.

Usque in finem primi Tractatûs.

CONSIDERATIO XL.

Qua removet varios unionis modos, & pervenit ad illum quem etiam oftendit, qui animam dicitur Deo unire.

A Mor unit amantem cum amato; ac proindè hunc stabilire ac sistere facit cum illo; hæe dicta est secunda amoris proprietas.

Pro cujus intellectu loquendum est aliquid de modis unionum variis & diversis. Sed cum hace unio, de qua loquimur, non corporalis est, sed spiritualis, de cor-C fuisset. Fuerunt alii, qui per similitudines repertas in poralibus unionibus nihil hîc dicendum est. Uniones autem spirituales invenimus, ut per inhæsionem, per informationem, per actuationem, per assistentiam principalitatis, per illapsum, per sustentationem hypostaticam, ubi plures naturæ in una persona conveniunt. Sed omnium suprema unio, est in divina essentia seu natura, in qua tres personæ summa unitate subfiftunt: sed has uniones tanquam huic proposito minus convenientes relinquimus. Hæc verò unio amantis cum amato ab Aristotele in Ethicis tangitur, ubi ait: 29, Amicus est alter ego, cujus unionis ratio exprimi videtur, cum ab codem dicitur: Amicorum est idem velle & idem nolle. Spiritus ergò noster cum Deo adhæret per intimum amorem, unus spiritus est cum co per voluntatis conformitatem; folus enim amor perfectus & perfecte Deo adhærens veraciter orat. Fiat voluntas tua sicut in calo & interra, Matt. VI.10. & qui sic orat, orat utique in spiritu & veritate, sicut orandum esse Veritas docuit in Evangelio. Nam & ego volo, sed sient tu. Matth. xxvi. 39. Itaque qui sic D tota pertranscat. Verum has similiando describinado de de descri unitur Deo, & adhæret per amorosam voluntatis conformitatem, utique stabilitur in eo. Ad quod traduci potest illud Psalmistæ: Absorpti sunt juntti petra Judices corson, Plal. CXL. 6. id est, in Deo totaliter sta-

#### CONSIDERATIO XLI.

Agit de erroribus circa transformationem anima in Deum, & quid sit, & quomodo completur, exemplis oftendit & rationibus.

A Morosa unio mentis cum Deo, quæ sit per Theologiam mysticam, congruè transformatio nomifunt; sed in explicationis modo varietas invenitur. Fuerunt enim, qui dicerent, spiritum rationalem, dùm perfecto amore fertur in Deum, deficere penitùs à le, ac reverti in ideam propriam, quam habuit immutabiliter ac æternaliter in Deo, juxtà iliud Joannis: Quod factum est in ipso vita erat. Joan. 1.4. Dicunt ergo quod talis anima perdit se, & esse suum, & accipit verum elle divinum, sic quod jam non est creatura, nec per creaturam videt, aut amat Deum; sed est ipse Deus, qui videtur & amatur. Hanc insaniam voluerunt aliqui trahere ex verbis Bernardi in Epistola Ad fratres de monte Dei. Hanc etiam nisus suit ponere Almaricus hæreticus ab Ecclesia condemnatus, quem proptereà Augustinus inter hæreticos nominavit & numeravit. Hanc etiam nisus est renovare Auctor illius Tractatus, cujus titulus est: De Ornain spiritualium nuptiarum, cujus initium est: Ecce sponsus venit, exite B obviamei. Matth. xxv. 6. Contrà hunc errorem scripsi dudum quandam Epistolam; licer in aliisscriptis ejus hunc errorem correxisse videatur, ponendo quod anima talis semper remanet in esse suo proprio quod habet in suo genere; sed dicitur tantummodo similitudinariè transformari, ficut amatorum dicimus cor unum & animam unam, quod utique concedimus. Fuerunt alii ponentes, quòd amor creaturæ ad Deum nihil est aliud quam Deus, & ità quod spiritus rationalis sormaliter amat Deum per Spiritum Sanctum. Hæc opinio imponitur Magistro Sententiarum, quàm ideò Doctores non tenent, quia non posuit formam aliquam dilectionis actualis, vel habitualis, quasi mediam ad diligendum Deum esse necessariam.

Nam si hoc addidisset & resolvisset quid dicit hæc præpositio, per, dum ait : quòd Deus diligeretur per Spiritum Sanctum; quia scilicet dicit causam exemplarem; tunc positio sua completior & irreprehensibilior corporalibus voluerunt hanc unionem, seu spiritualem transformationem reddere clariorem. Dixerunt enim. quòd anima sic unitur Deo, & in ipsum transformatur, quemadmodum si gutta aquæ mittatur in dolium fortis vini: illa namque gutta tunc perdit esse proprium, convertiturque totaliter in alienum; velut etiam si cibus per nutritionem convertatur in cibatum, juxta illud quod Augustinus loquitur ex persona Domini: Cibus sum grandium, crede & manducasti, nec tu me mutabis in te sicut cibum carnis tua, sed tu mutaberis in me. Memini, me legisse quòdad prædicationem præfatæ similitudinis animæ ad Deum devota quædam mulier sic exæstuavit, sic exarsit intrinsecus, quòd concepto spiritu, sese non capiens, ipsa velut mustum novum abíque ípiraculo, ruptis venarum & nervorum vinculis vitam cum sanguine tradiderit.

I raducunt aliqui verbum devoti Bernardi in Lib. De Pracepto & Dispensatione ad hunc sensum, dum ait: quod verius est anima ubi amat, quam ubi animat, quali betque plurimum de dissimilitudine; alioquin rediremus ad errorem priùs commemoratum: non enim perdit anima in hac unione suum esse proprium, sicut gutta aquæ definit per corruptionem, quam alterius generatio subsequitur.

Rursus propter eandem rationem similitudo transsubstantiationis quæ sit in benecticto Sacramento, non fatis est idonea ad explicandum transformationem amantis in Deum amatum.

Adducunt autem alii similitudinem ferri candentis seu carbonis igniti, ubi ferrum & carbo remanent sub esse proprio; induunt tamen quasdam proprietates ignis scu caloris incorporati, & quasi proprias perdunt, ut frigiditatem, rigorem & nigredinem, sic quod serrum illud candens videtur esse totaliter ignis. Sic proptereà A quireret, aut ad quid aliud ulterius inhiaret? aër illuminatus incorporat in se lumen solis, ita ut ex aëre & lumine unum fieri videatur; fic ferrum affectum per magnetem, induit magnetis proprietatem, ut videlicet ipsum serrum aliud ad se valeat trahere; sic vapor, qui est substantialiter aqua, levitatem accipit, &

quandam ex calore aëris conditionem.

Dant alii similitudinem generaliter pro præfatæ unionis manuductione, de unione materiæ ad formam, seu perfectibus ad suum perfectum. Constat nimirum quòd materia ante susceptionem formæ impersecta est, & fine decore, fine virtute, fine actione: detur ei forma, mox venit ad perfectionem juxta formæ fibi unitæ proprietatem. Sic anima priusquam uniatur Deo per vivificum amorem, manet in quadam morte spirituali fine decore, fine virtute ad actus vivificos meriti vitæ æternæ. Si autem Deo conjungatur tanquam fontali totius vitæ principio, datur sibi vita quædam divina, non quidem per formalem inhæsionem Dei ad animam; hoc enim repugnat divinæ perfectioni; sed per illapsum. quendam intimiorem & spiritualem, seclusa imperse-B tue potabis eos, Ps. xxxv. 9. Omnis autem delectatio in Etione qualibet, & hoc mediante amore, tanquam qualitativa & harmonica dispositione quodammodò proportionabiliter, ficut dispositio materiæ prærequiritur, nec tamen sufficit ad humanæ formæ susceptionem.

Præmissis igitur his similitudinibus, dicamus consequenter ad eas; quòd amor, ficut calor, naturam habet congregandi, seu uniendi homogenea, sicut etiam separat & dividit heterogenea. Constat autem quod spiritualia cum spiritualibus homogeneitatem quandam, id est, similitudinem servant ad invicem, & à corporalibus seu terrestribus sint dissimilia. Omne igitur, quod in homine reperitur spirituale, vel divinum, segregatur quodammodò per amorem vivificum ab omni eo quod terrestre est atque corporeum; sic sit ibi divisio spiritus & animæ, id est, spiritualitatis, & animalitatis, & sensualitatis, & separatur pretiosum à vili: & quia Deus spiritus est, & similitudo est causa unionis; perspicuum consolari anima mea, memor fui Dei & delectatus sum, est, cur spiritus rationalis sic depuratus & defæcatus, unitur spiritui divino, quia videlicet similis efficitur cum

Addamus tamen alteram hujus unionis causam, etiam quoad ea quæ corpus ipsum respiciunt. Spiritus itaque fic assimilatus Deo, sic qualificatus & affectus per amorem, qualificat & afficit consequenter corpus proprium tanquam suum formabile, seu materiale, per redundantiam spiritûs ad corpus. Quo fit ut corpus proprium fic habituatum & affectum induat & gerat qualdam proprietates ipsius spiritus, propriis vel derelictis vel multum ab actione suspensis. Inde est dictum Aristotelis: In virtuoso, inquit, omnia consonant rationi. Sic ergo spiritus noster tractus à Deo, trahit consequenter ea quæ corporis sunt, ac proinde resultat unio mirabilis spiritus ad Deum, & corporis ad spiritum.

#### CONSIDE**RATIO XLI**I.

Quietem anima in Deo, secundum triplicem ipsius tensionem ostendit, prout sancta Trinitati similitudinaria quodammodo in eadem stabilitur.

PEr prædictam amorosam unionem, in qua Mystica Theologia confistere videtur, anima quietatur, satiatur & stabilitur; facile oft hanc considerationem ex Priori deducere. Nam cum res quælibet sit in quiete, dum perfectionem suam adepta est, illique conjuncta, & spiritus noster unitur & conjungitur summo persectibili per amorem perfectum; ut exindè quietetur, satietur, stabiliatur necesse est. Sic materia in forma habita, sic lapis in centro positus, sic res quælibet in adepto fine suo quietatur. Anima quippe rationalis, dum conjungitur & unitur Deo, copulatur suo summo bono: cst enim Deus summum bonum ejus, est centrum ejus, finis, totaque ipsius perfectio: quid ergo aliud ipsare-

Porrò in ipsa anima considero tres tendentias principales, proportionabiliter ad triplicem vim ejus, five potentiam; quarum una est concupiscibilis, alia rationalis, tertia irascibilis nominatur; concupiscibilis tendit in bonum, rationalis in verum, irascibilis in arduum. Sic anima per has vires tendentiam habet in benedictam & sanctam Trinitatem. Nimirum quia ad eam & ejus similitudinem facta est, ejusque imago constituta.

Attribuimus itaque Spiritui sancto bonitatem, & ad hanc tendit vis concupiscibilis; attribuimus Filio veritatem, & ad hanc tendit visrationalis; attribuimus Patri potentiam, majestatem & gloriam, & ad hoc tendit vis irascibilis. Oportet igitur ut his viribus satiatis per conjunctionem cujuslibet cum suo supremo appetibili, anima rationalis totaliter satietur, quietetur & stabiliatur; nam si delectatio in bono conveniente & voluptatis suavitate quæritur, quid de animæ voluptate (beatâ maxime) sentiendum est? Audiamus quid Propheta dicit ad Dominum? Torreme voluptatis insimis plus aloes, quam mellis habet, inquit Satyricus, lingit enim mel in sentibus & urticis; propter quod rede dicit Boëtius: Habet hoc voluptas omnis quod stimulis agit fruentes. Si prætereà quæritur veritatis cognitio; convertatur aspectus ad Verbum divinum, velut ad partem primam, cujus exemplar verum, est esse verum. Si denique potentia, si gloria, si opulentia, si dignitas quæratur, hæc omnia elt Deus animæ eum diligenti, quia est merces sua magna nimis, in quo & omnia se posse gloriatur Apostolus: Omnia, inquit, possum in eo qui me confortat, Philip. Iv. 13. Deus ergo finis est animæ & ejus ultima perfectio, ipse est velut centrum & locus naturalis omnium desideriorum suorum. Dum ergo in se deficit anima in salutare Dèi velut ad nihilum redacta, nulli jam alteri, nec sibimet innititur; sed soli Deo ut suæ dulcedini, ut suæ veritati, ut suæ glorificationi, dicens pro primo: Rennit Pf. LXXVI. 3. Dicens pro secundo: Nihil arbitratus sum me scire, nisi fesum Christum, 1. Cor. 11. 2. factus stultus propter ipsum. Dicens pro tertio: Utinam qui gloriatur, in Domino glorietur, 1. Cor. 1.31. Ac proinde non habens quò ulterius tendat, aut quid ultrà requirat, quietatur anima in Deo, atque stabilitur, posfidens in eo omnia, ceteraque contemnens, atque par-

Possent ad hæc explicanda verba magis ac magis sine termino multiplicari; sed apud expertos hæc pauca videntur sufficere. Nam inexpertis five rudibus, vel qui laboriose possunt humano adminiculo excitari, ut animum ad amandum exercitarent, nulla unquam verba ad hoc plenè capiendum fatis erunt.

#### CONSIDERATIO XLIII.

Agit de amorosa Oratione & ejus proprietate, eamétians diffinit secundum traditionem magnorum Virorum studiosissimè.

PROPRIETATES & conditiones amoris, ac Theologiæ mysticæ, quæ supra dickæ sunt, ctiam orationi persectè convenienter ascribi possunt. Hujus ratio est, quia in anima contemplativa amor, & mystica Theologia, & Oratio perfecta, aut idem sunt, aut se invicem præsupponunt. Nam ut patet ex supradictis, mystica Theologia, est cognitio experimentalis habita de Deo per conjunctionem affectus spiritualis cum eodem, dum scilicet implet illud Apostoli: Qui adheret Deo mus surves est, 1. Cor. vr. 17. quæ nimirum adhæsio str per extatigum amorem, teste beato Dionysio. Rursus hæc eadem mystica Theologia dicitur sapientia, prout inter dona reponitur, à sapore, scilicet, quasi supida scientia; vocatur pratercà à divino Dionysio irrationalis & amens sapientia, eò quòd superat rationem ac mentem, transiliens in A schola literas edocendi, quemadmodum schola reliaffectum, non qualemcunque, ser purum, ipsi mentali intelligentiæ correspondentem, quo affectu videtur Deus à mundis corde. Videtur, inquam, quia sentitur & gustatur juxta promissionem Christi: Beati mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt, Matt. v. 8. & secundum illud Gregorii in Homil. Amor igse noticia est,

Nunc verò recogitemus, de quo incoepit consideratio; quid enim est aliud Oratio persecta, quam hujulmodi experimentalis & affectualis cognitionis notitia? Oratio quidem describitur, quòd est elevatio mentis in Deum per pium & humilem affectum. Ecce quòd Oratio transcendit mentem & spiritum, pro quanto mens & spiritus dicunt vim cognitivam, intellectivam; transit enim suprà per desiderium, per pium & humilem affectum, sed qualem affectum? affectum utique mentalem, aut intellectualem supremum, & non solum scasulem, aut rationalem; alioquin non esset Oratio persecta, qualem loquimur, & qualem describit Apostolus, cum dicit: Orabo spiritu, orabo B o mente, 1. Cor. xiv. 17. spiritum ibi pro vocisinspiratione, mentem verò pro superiori animæ portione accipit: Oratio enim folum in voce aut imaginatione versata, caret suo perfectionis complemento, transeat necesse est ad mentem & cor, quemadmodùm dicebat David ad Dominum: Invenit servus tuus cor suum ut oret e. 2. Reg. vII. 27. Sicut prætered mos Ecclesiasticus habet hortari populum ante Orationem, vel gratiarum actionem, & dicere. Sur sun corda. Rectè quidem hoc facit, ne Prophetica illa maledictione notaretur, quæ dicit: Populus hic labiis me honorat, cor autem eorum longe est à me. Ifaiæ. xxix. 1 3. Hanc beatus Antonius Eremicola, hanc ceteri elevati Patres senserunt, dicentes: 2, Orationem ,, non in strepitu vocum, non in compositione verbosic affectata reflectitur, nequaquam componit aut dividit; sed puro simplicique actu desiderii vel amoris in co quod est omne bonum, fertur, pausat, soporatur, quasi dicens cum Propheta: In pace in idipsum dormiam & requiescam, Ps. IV. 9.

Ex præmissis elucescit clariùs, quòd mystica Theologia, & Oratio persecta in hoc conveniunt, quod utraque ponitur in vi affectus superiore, & quod utraque est respectu primi & summi boni. Et est ipsius amor quidam purus, aut ipsum concomitans, vel gignens, vel supponens; cui amoris proprietates, quas suprà posuimus, utique conveniunt.

#### CONSIDERATIO LXIV.

Orationis perfectionem, ordinisque effectum, & profectum orantis, quam pro quibus offertur ponit & spsius processum quoad pracellentiam.

PERFECTIO seu felicitas animæ rationalis pro vita præsenti magis in Oratione perfectaseu Theolo-

ministry, and any

Contrate Carlo State State Contraction

State of the State

gia mystica, quam in contemplatione intellectiva reponitur. Contemplatio namque, si nude consideretur, fino dilectione, vel affectu subsequente, jam arida est, inquieta est, curiosi, ingrata, inflata est. Denique sit longe ab illa pace, que exuperat omnem sensum. Philipp. Iv. 7. Quapropter concludere fasest, quòd schola orandi laudabilior est, ceteris paribus, quàm gionis pro affectu, excellit scholam eruditionis pro intellectu. Proinde laus Orationis extaticae, seu perfeeta, colligitur ex ordine suo quadruplici, videlicet ex ordine ad Deum, ad proprium subjectum, ad proximum, & ad inimicum. Primò quidem ad Deum, quoniam sibi soli dat gloriam, adorationem, gratiarum actionem & honorem, eum fibi amicum concilians. Ac inde per legem amicitiæ, quæ est idem velle & nolle, ipla quod petit accipit, & quod quærit invenit, sibique pulsanti aperitur; non sic intellectio, aut quævis alia operatio. Secundò. Oratio subjectum proprium quod inhabitat, purgat, perficit, illuminat, quietans ipsum, satians, atque stabiliens. Tertiò. Oratio juvat proximum, non unum aut duos; sed totum corpus Ecclesiæ mysticum vivifico quodam influxu nutrit, & capacissimo quodam maternæ benevolentiæ sinu, omnia Ecclesiæ membra, suaque opera complectitur, offerens ea Deo & pro his supplicans & impetrans tanquam quæstuaria gratissima pro indigentiis inopum spiritualium sublevandis, & pro eleemosynis gratiarum quærendis, atque impetrandis, in magno ac miserabili hospitali hujus mundi, immò & carceris & pænalis Purgatorii. Huic operi nulla exterior admonitio, nulla prorsùs comparabilis exercitatio potest in efficaciam coæquari. Nimirum quia frustra hæc omnia fiunt & vane, si non advenerit Oratio juncta Charitati. Postremò nihil ita sicut Oratio vires inimici sævientis proterit, nihil ita tendiculas laqueorum suorum evacuat & osten-Alioquin non dixisset Propheta: Oculi mei semper ad Dominum, quoniam ipse evellet de laqueo pedes meos. Ps. XXIV. 15. Et iterum. Providebam Deum in conspeciu meo semper, quoniam à dextris est mihine com-"se aliquid postulare. "Sic docet Antonius. Quare bemus residui ut oculos nostros ad te dirigamus, 2 Paral. xx. hoc? quia supra se per intellectum nequaquam mens sic affectata resectitur. nequaquam company movear, Pf. xv. 8. Et Rex Josaphat ad Deum: Cum orare, & non deficere, Luc. xvIII. 1. Semper autem orat, semper oculos ad Deum habet, qui semper pio humilique affectu desiderat. Denique de Oratione, quam cum vera sapientia & mystica Theologia convenire diximus; de ejus quoque virtute, & conditionibus, ac proprietatibus copiosis hoc loco sermo posset incidere; sed de his femitto ad ea quæ Sancti & Doctores saluberrime tradiderunt, & præcipue Hugo de sancto Victore in Tractatu suo quem De Oratione compendiosissimè & subtilissimè composuit, cujus est hoc initium. Quo studio, quove affectus orandus sit Deus, &c. Legatur Guillielmus Parisiensis in Libello, qui Rhetorica divina intitulatur; legan-D tur & ceteri, qui Orationis proprietates, utilitates, & quibus excluditur, quibusque impeditur doctissimè tradiderunt.

> Superest ut de practica Theologiæ mysticæ in sequentibus prosequamur.

FINIS.

JOAN.

# JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# PROLOGUS

IN PARTEM SECUNDAM

DE

# THEOLOGIA

MYSTICA, PRACTICÉ CONSCRIPTA.

Sub duodecim Considerationibus, sive Industriis.



RACTANTES in lectionibus nostris jam à multo, quâmvis interrupto tempore, de Theologia mystica, secuti sumus ordinem in aliis scientiis observatum, ubi priùs traditur de speculativa, quàm practica; nihilominùs hæ scientia suprà ceteras multas hoc habet proprium, ut speculatio in ea nec persectè tradi, nec plenè intelligi possit, nisi practicus præcesserit usus. Quamobrem deinceps præsentis operis erit tradere sub aliquibus considerationibus modos & vias, quibus ad Theologiam mysticam habeatur accessus. Perquirere enim, quid sit Theologia mystica, & in qua vi animæ reponitur, & de differentia ejus ad speculativam Theologiam, & similia,

qualia prælocutus sum, non satis esse debet homini Christiano, præsertim Ecclesiastico: opus exercitatioque requiritur; quod ut siat, prodest non mediocriter aperire ea quæ ad opus aggrediendum, siniendumque necessaria sunt, vel accommoda ut observentur, quæ etiam perturbare solebant operantem ut vitentur, quorum elucidatio nos expediret ab his omnibus quæ in hoc negotio tractanda pridem susceptimus. Et dicimus imprimis, quòd magisterium Theologiæ mysticæ, & Orationis extaticæ, seu persecæ, seus perse

Possiunt autem duodecim industriz, przsupposito priùs afflatu divino, pro practica Theologiz mysticz, sub totidem considerationibus annotari. Prima. Dei voluntatem attendere, seu vocationem. Secunda. Propriam complexionem agnoscere. Tertia. Proprium officium vel statum aspicere. Quarta. Semetipsum ad persectionem extendere. Quinta. Occupationes essugere. Sexta. Curiositatem deponere. Septima. Longanimitatem assumere. Octava. Passionum vel assectionum origines advertere. Nona. Tempus ideoneum & locum inquirere. Decima. Somno & cibo moderanter indusgere. Undecima. Meditationibus piis generativis assectuum silenter insistere. Duodecima. Spiritum à phantasmatibus avertere. Has igitur industrias novissime studus redigere ad formam quandam Tractatuli, dum post laboriosam legationem (utinam fructuosiorem) super negotio pacis Ecclesiasticz regredi tandem datum esset à Roma ad Januam, ubi przstolabamur, Conventionem juratam, & concordatam Marsiliz, per duos contendentes, debete complet in Stona, illic pendente nostra, qua frustrati tandem sumus, expectatione. Ego ne vacationem datam male vacando consumerem, sed obedirem, Domino dicente per Prophetam: Vacate, & videte, quoniam ego sum Deus; Ps. Lxv. 11. vacavi, ut viderem, qua ratione, quave industria, contingeret essentiam Dei cum sua exaltatione contemplando cognoscere, & cognoscendo contemplari.

CON-

## CONSIDERATIO PRIMA LOGIÆ MYSTICÆ RACT

TRES VOCATIONUM MODOS

Secundum triplicem in Deum conversionem anima, & triplicem statum tendentium ostendit.

#### INDUSTRIA PRIMA.

#### Dei vocationem attendere.



OCAT Deus ad salutem omnes homines: siquidem vult omnes homines, secundum Apostolum, salvos fieri. 1. Tim. 11. 4. Hinc ille naturalis apud universos, indelebilisque minus in via divinæ vocationis alius

sic, alius sic ambulat, secundum divisiones gratiarum, administrationum, & operationum, ut deducit Apostolus: Alii quidem per spiritum datur sermo sapientia, alii autem sermo scientia, alii Fides, alii gratia fanitatum, alii operatio virtutum, alii Prophetia, alii discretio spirituum, alii genera linguarum, alii interpre-tatio sermonum. Hac autem omnia operatur unus atque idem spiritus dividens singulis prout vult, sicut corpus unum est, & membra habet diversa, 1. Cor. XII. 8. 9. 10. offiiciaque varia. Ecce quòd sermo sapientiæ, qui cum gratia contemplationis plurimum similis est, vel eadem reputatur, datur per spiritum huic, aut illi, perfectum. Sunt alii rariores, qui animo neque sernon omnibus; sicut nec gratia sanitatum, nec Fides, hoc est, (ut arbitror) pax in credendo, nec operatio virtutum, nec Prophetia, & ita de reliquis. Quemadmodùm igitur non omnes vocatos ad gloriam adipiscendam conari convenit ad quamlibet administrationis, vel operationis gratiam indifferenter; fic nec universos oportet ad sapientiæ, vel contemplationis studium se tradere. Hoc in scientiis, vel artibus reliquis docuit etiam Philosophus, & post eum Tullius, debere politizantes attendere, quia Non omnia possi-mus omnes. Et hoc clarius est, quàm ut curiosiùs in-digiat declarari. Quamvis assignatio causarum in particulari sit varia, & frequenter electio difficilis, judicando de quolibet; tu ad hanç operationem in cor-C rem similitudinem crebrò sese revocent, se arguant; pore mystico, tu ad illam electus es; coneris facere certam vocationem tuam ad falutem.

Prodest verò non mediocriter, confilium accipere, & accepto credere, virorum expertorum spiritualiumque, quales judicant de omnibus. Juvat insuper, circunstantias personales attendere, ut corporis sic vel sic complexionati; status quoque in Republica, loci prætereà, & temporis, vel memoriæ, & judicii, aut qualis in irascibili, qualis in rationali, qualis in concupiscibili reperitur. Hinc fit, ut non omnes ad gratiam vocati contemplationis, possunt quandoque sublimiùs ferri in Deum trepidi & anxii, strum austerum, cujus irrevocabilis est condemnatio. Rugiunt hi frequenter à gemitu cordis sui plangentes ad Deum: Quis novit potestatem ira tua, & pratimore

Tomi III. Pars II.

tuo iram tuam dinumerare? Pf. LXXXIX. 11. Et illud: Si iniquitates observaveris Domine, Domine, quis sustinebit? Pf. cxxix. 3. Illud insuper: Non intres in judicium cum servo tuo, Domine, quia non justificabitur in conspectu tuo omnis vivens. Ps. cxlii. 2. Rursus quoad beatitudinem appetitus; nihilo-A que: Domine, ne in furore tuo arguas me, &c. Pf. vi. 1. Et varia in hanc sententiam. Apud istos non tâm desideratur præmium, quantum æternum supplicium formidatur, quale profecto formidare cautum, & licitum est.

Invenies alios, quos mercenarios dicimus, quia mercedem pro obsequio cœlestem expetunt à Deo, tanquam Rege liberalissimo, aut tanquam à Patre misericordiarum & totius consolationis, dicentes ei: Pater, peccavi in calum, & coram te, jam non sum dignus vocari filius tuus, fac me sicut unum ex mercenariis tuis. Luc. xv. 18.19. Et hi quidem rectè agunt tanquam filii sibi malè conscii; ted non usquequaque ad vili, neque mercenario, & plusquam filiali rapiuntur in Deum velut obliti suæ servitutis, suæ mercedis, suæ paternalis autoritatis, sociantur ei velut amicus ad amicum, immò fuaviori familiaritate conjunguntur ei, sicut sponsus ad sponsam. Dicit ex sententia qui hujusmodi est: Dilectus meus mihi, Cant. II. 16. & ad me conversio ejus. V. VII. 10. Et illud: Quid enim mihi est in calo, supple pro mercede, & te quid volui super terram, supple pro supplicii vita-tione? Desecti caro mea & cor meum, Deus cordismei, & pars mea Deus in evernum. Ps. LXXII. 25.26. Numeramus primos inter incipientes, alios inter proficientes, perfecti sunt reliqui, ita tamen, ut ad priose habere Judicem severissimum, se Magistrum, vel Dominum, vel Patrem conservatorem, ultoremque negligentiarum cum tota mentis prostratione recogitent. Alioquin vereantur illud: Nisi in timore Dei instanter te tenueris, citò subvertetur domus tua. Eccli. xxvII. 4. nihilominus etiam aut post offensas, adulterationesque regredi ad sponsum, scientes dictum ab eo per Jeremiam: Tu verò fornicata es cum amatoribus tuis multis, revertere tamen ad me, & ego suscipiam te. Jcr.111.1.

Proinde liberum sit unicuique judicium, ego interim opinor, consultiorem observationem apud plurimos istam esse, quæ Deum sieut Patrem nostrum tanquam in severissimum Judicem suum, & Magi-Dqui in coelis est, proponit sibi, vel ad timorem reverentialem incutiendum, vel ad amorem filialem infundendum, & universaliter ad omnia suæ laboriosæ peregrinationi necessaria reverenti fiducia postulandum.

Quippe nomina hæc, Dominus, Judex, Magister, Justus, reddens ultionem velociter, & similia, vehementius pavorem, & minus amorem incurium. Rarsùs hæc nomina, sponsa, amica, sponsa manens in delitiis & in cubilibus aromatum, dilectus pulcher & rubicundus, manens inter ubera, cujus læva sub capite & dextra amplexatur, molliorem apud quosdam, quam fatis eslet, affectionem, minusque sinceram procurant. Nomen hoc Pater noster, miris modis inter utraque fecit temperare, ut timor sit cum dilectione & dilectio cum timore. Ostendisti verè Pater noster dignantissimam charitatis tuæ sapientiam, dum ita nos orantes exordiri docuisti. Hoc latiori scripto deducere colliberet; si non ad illud, quod cœptum est, properaret sermo noster. Fiet illud aliud, dum dederit Pater noster.

#### CONSIDERATIO II.

Docet vigilandum ad cognoscendam propriam complexionem, & quod naturalis inclinatio ad multa hominem disponit vel impedit; quod & exemplificat inserere bonam naturam innatam à parentibus, vel aliunde, vel in juventute acquisitam dicit mirabiliter esse operofum.

#### Industria II.

Propriam complexionem agnoscere.

PHILOSOPHICUM dictum est: animas insequi corpora, quod experimento quotidiano cognitum, sic accipiendum est, ut non necessitatis, vel coactionis fit hæc sequela, sed inclinationis. Juvat autem miris modis ad operationes has, vel illas, conformitatis inclinatio naturalis, ficut ex adverso dissonans tantum obest, quod vix libertas animi, vix disciplinatio, vix conatus assuefactionis sufficit evincere. Tradit Beatus Gregorius, quem in arte contemplationis stepè diuque conversatum constat, quosdam homines inveniri naturæ tam inquietæ & variæ, ut otium contemplationis vel non possint, vel molestissimè possint ferre, ad quodalii naturæ tranquillioris aptissimi, pronique funt. Primos ad actionem, secundos mittit ad contemplationem. Ceterum quis nesciat, quosdam ex hominibus plus vigere in irascibili virtute, quosdam in rationali, alios in concupiscibili. Quocircà Ctentationi quoque, id est, curiositati potiùs ascribi videmus, alios citius venire ad compunctionis, & consequenter contemplationis gratiam, ex consideratione, detestationeque vilitatis suorum flagitiorum, & hoc per vim irascibilem intentam ad honesta. Alii magis ex judicio rectæ rationis ad idipsum provehuntur; quibus faciliter suadet veritatis amor, cognitio, splendorque mirificus, vivere conformiter ad candem rationem, quam excolendam susceperunt. Porrò molle cor & amicabile videns apud alios flexibiles ad ea quæ sunt compassionis, vel amoris, qualis ut plurimum describitur anima sancta, quæ tota liquesacta est, ut dilectus ille sius totus desiderabilis locutus est. Talem animam faciliùs ad contemplationis requiem divinæ dignationis, ac dilectionis ad seipsam, nunc conversationis piæ ac dolorosæ Sanctorum, Sanctarumque præcedentium. In qua virtute fæpius viget femincus sexus, qui proptereà pius de-votusque nominatur. Perspicua autem causa est, cur facilius hoc vel isto modo quis trahitur ad contemplationem, cum actiones activorum sint in patiente benè disposito. Disposita verò est sensualitas obedire spiritui sursum intento, dum habet symbolum, hoc est, convenientiam ad illud ipsum, quò rapitur. Porrò quantum ex gestis corum conjicere mihi datum est, plus in Hieronymo & Ambrosio viguit irascibilis, in Augustino & sancto Thoma rationabi-

lis, in Gregorio & Bernardo, concupiscibilis. Quamvis non dubitcm, in qualibet illorum patuisse repeniri pirissimi molle cor, amicabile, sexibile ad ea quæ dilectionem faciunt; alioquin cor durum quomodò non male habebit in novissimo? Fuerit quoque in quolibet studium vehemens ad inquisitionen veritatis, zelusque servidus ad omnis inhonestatis persecutionem. Postremo gaudeant bene nati, sive soe trabeant à solo Dei miraculo, ut Joannes Baptista, sive ab influxu superiorum corporum, sive à proxima radice Parentum, vel ab educatione bona, quæ mores facit; gratias agant undecumque provenerit, neque gratiam talem in vacuum recipiant.

#### CONSIDERATIO III.

Statum & officium totius Ecclesia breviter, & quid unicuique conveniat ostendit.

#### Industria III.

Officium proprium vel statum respicere.

PLURIMAM officiorum statuumque varietatem in Republica quis enumeret? Nimirum jam dictum est, quoniam sicut in vero, sic in mystico corpore B diversa membra non eundem actum habent. Cum autem otium & vacationem ab exterioribus curis contemplatio postulet & plures inveniuntur quorum status & officia, quibus alligati tenentur, nequeant exerceri fine multo strepitu curarum, & exercitatione corporis, & sensum: quid superest nisi tales arcere à contemplationis inquirenda requie : alioquin neutrum feliciter aget homo, quem medios inter strepitus versare necesse est, videbunt quoque eum hostes, O deridebunt sabbata ejus, Thren. 1.7.

Sileamus interim opera mechanica, mercaturas, rusticationes laboriosas, matrimoniale vinculum, quod impellit mulierem cogitare quæ seculi sunt, quomodò placeat viro suo, & virum, providere uxori & liberis. Attendamus etiam ipsos Prælatos Ecclesiæ, quos licet Gregorius dicat, oportere præ cunctis contemplatione esse suspensos; attamen si tunc primum niti voluerint contemplationis adeptioni studere, dùm deberent subditorum necessitatibus corporalibus & spiritualibus intendere, ipsi semetipsos irrident & fallunt: tunc debet, si curam plebis deserentes, quærant in suavitate otii contemplativi delectari: quippe deserunt Præceptum Dei necessarium, voluntariis & non necessariis intendentes. Secus verò ubi contemplatio cessit alicui in talem familiaritatem, quòd ambidexter factus, potest imperturbatus, velut Angelus Dei, contemplando agere & agendo contemplari, aut saltem protinus abique multa difficultate de hoc migrare, dareque se in alterum, qualem esse convenit eum, qui in statu persectionis exercendæ positus

Est porrò status, officiumque Ecclesiasticorum, præsertim Religiosorum, tendere ad persectionem trahit consideratio nunc Dominicæ Passionis, nunc D hanc inquirendam; quoniam in schola devotionis & Orationis ad hoc traditi funt, ut fint velut oculi, cetera membra corporis mystici dirigentes tam ad seipsa, quam ad Deum. Sunt attamen, nec ignoramus, mter Ecclesiasticos, ætates statuumque varietates plurimæ, atque aliter puerilis ætas, aliter adolescentis, aliter juvenilis, aliter virilis, & consequenter senilis sua requirit instituta; totum nihilominus apud tales, quicquidagitur, docetur, aut imponitur, ut ad hunc quietæ contemplationis finem vel serò capiendum ordinentur, necesse est. Infantibus & pueris, quamquam parum capacibus, providendum est sollicitè; ne perversis & obscenis verbis, picturis, aut exemplis inficiantur: imbuantur potius ad oppositum, scilicet totius

pudicitiæ, ac piæ religionis verba, picturas & exem-

405

Quo semel est imbuta recens servabit odorem,

Væ scandalizantibus pusillos hujusmodi, aut non debitè docentibus. Adolescentiores autem plùs honorandi sunt exercitationibus, etiam corporalibus, repressivis earum quæ tunc violentiores insurgunt, pas-A cordis bonum. sionum, quibus per assuefactionem & ætatem moderatas, illud quod supererit vitæ, totum laxetur ad otium contemplationis liberè capessendum.

#### CONSIDERATIO IV.

Dicit quod omnes tenentur se extendere ad perfectionem, sub pana damni prasentis & suturi, quantumque prafertur vita contemplative activa loquitur.

#### INDUSTRIA IV.

Semet ad perfectionem extendere.

VOx multorum est: Sufficit mihi vita communis si cum infimis salvari potero, satis est. Nolo merita Apottolorum, nolo volare per summa; incedere per planiora contentus sum. Sed viderint hi quod jum imperfectio est nolle esse perfectum. In via enim Dei non progredi, regredi est. Damnatur insuper ser-B nequit homo pedibus implicatis enatare : occupatus nivus piger, qui talentum servare contentus, illud in fœnus non tradidit. Faciamus hoc perspicuum in exemplo familiari. Habet aliquis præpotens nobilisque Paterfamilias plures filios, quemlibet aptissimum ad ampliandum honeste rem familiarem industria sua, unus illorum, aliis laborantibus, sedet in domo piger & iners, nihil curans, dummodò nihil fordidè vivat, nihil altum, nihil præclarum, vel dignum ingenio suo, aut paterna nobilitate recogitet, dicit sufficere bona jam sibi habita, & qualicunque vita uti. Evocat autem Pater eum ad actus sublimiores & arduos, monet, stimulat; quis non facile viderit, quomodò hic filius si obaudit nec obedit, odiosus erit Patri? Sic similiter inculpantur apud Patrem cœlestem ii quos trahit ad charismata meliora, adactus diviniores, dùm torpescunt hærentes in infimis, nec ad perfectionem semet exten-Quod tamen intelligi volumus de illis qui nullo statu vel officio humiliori sic alligati tenentur, quòd c vel ad vindictæ recogitationem, vel ad aliquam hujusabsque præcepti transgressione nequeant ad altiora conscendere. Hee interim profecto altissimum merito reputari convenit, quod obedientiam divinæ justionis operantur. Animadvertendum est denique quòd etsi Maria poterat honorabiliter cum Martha hospiti Christo ministrare; collaudat eam nihilominus divina sapientia, quòd uni intenta optimam partem elegerit. Itaque maledictus est qui partem suam aliter (licet faceret) facit deteriorem. Ex his verò palam deducitur, quòd cum vita contemplativa, ficut oftendunt Theologi, perfectior sit quam activa; quilibet ad contemplationem idoneus, non præalligatus actionis necessitate, potest ad illam licenter se trahere, dimissa actione. Detur in hæc fides Augustino dicenti, quòd si negotium, id est actionem charitatis nemo imponit (intellige Superioris jussione vel evidenti necessitate) studendum est

contemplanda veritati. modo proficiendi in vita activa & condemnationem suam, si talentum absconderit, & in quo posset negotiari prædicando, vel pauperibus ministrando: quoniam abundè proficit Ecclesiæ vir contemplativus obsequens Deo de corde vel oculo, ubi alii de manibus, ore vel pedibus subserviunt. Porrò multi sunt apud quos damnabilis judicanda esset omissio contemplationis inquirendæ; quemadmodùm positi in schola Religionis, quæ est schola devotionis, Orationis & sletuum, quales insuper esse convenit Ecclesiasticos, qui labores populo-Tomi III. Pars II.

rum in otio possident, ut custodiant justificationes Domini, & Legem ejus exquirant. Quales demum plures inveniuntur viri & feminæ de seculo, quibus sufficiens otium, instructio & ingenium suppetunt, ut se totos in Deum convertant & rapiant. Adfint itaque apus cos Fides, Spes & Charitas. Subtilior institutio non magnopere inquirenda est, ut toti transcant in affectum

#### CONSIDERATIO V.

Docet fugere superfluas occupationes, & amorem in Desum ferri delectatione pfalmodia, pracipue in Claustralibus; & cantum altum dicit & verum est, hujus esse impedi-

#### INDUSTRIA V.

Occupationes effugere.

SCRIBÆ sapientia (ait Sapiens) in tempore otii, nam qui minoratur aclu percipiet eam; Prov. XXXVIII. 25. proptereà sint in paucis actus tui, si studere visbonæ menti, quam nemo occupatus (fi Senecæ creditur) invenit, non dicit habuit, hoc enim falsum esse in jam persectis cognitum est. Non potest avis alligatas habens alas vel illitas visco, vacuas se ferre per auras; & hilo magis ad ferenum contemplation is ather potest femet evehere; vacua sit oportet latitudo pagina cordis, nec impleta curis, vel sollicitudinibus contracta, nec offuscata tetris passionibus, ubi sapientiæ tam immensa doctrina scribi conquæritur. Capiamus ex arboribus exemplum, quarum humor nutritivus qui ad proceritatem ramorum sursum ducendus erat, defluit inutiliter per ima, fi cortex ex vulnere rimam habuit. Amor autem in anima nunquid non aptè dicetur humor suus, qui profectò per infima liquescit, dùm per passionum carnalium seu curarum terrestrium vulnera laceratur? Tunc nempe viam facit nocituram amoris sui nutrimento, priusquam superius ad coelestium desideriorum vegetationem deducatur. Hoc gemunt hi, qui dùm amoris sui pennas volunt in alta contemplationis librare, protinus effluit amoris illius humor ea parte qua cor apertum inferius invencrit, vel ad curam rei familiaris, modi sollicitudinem. Experiunturque quod deplorat Propheta dicens: Quoniam lumbi mei, Pf. xxxvII. 8. hoc est, affectiones, impleti sunt illusionibus. Et reverà illusiones sunt, quas alibi vocat vanitates & insanias falsas, Ps. xxxxx. 5. & confabulationes iniquorum. His obsistere Lyricus voluit, dum ait:

> Si non intendis studiis vel rebus honestis. Invidia vel amore vigil torquebere.

Sed quis obsecro liberatus est ab istis, ut non aliquando molestetur ab eis? Puto quia nullus homo vivens, qui utique est universa vanitas. Ps. xxxvIII. 6. Verum, est aliud tradere se sponte, vel exossicio, vel studio talibus occupationibus, aliud, est cas toto desiderio mentis, manu discretionis sollicitè abigere, tanquam importunos strepidularum muscarum aculcos, velut Nec opposuerit aliquis facultatem quam haberet isto paves Abrahæ sacrificium vespertinum circumvolan-

> Quæreret aliquis de occupatione Religiosorum multorum in Psalmodiis & Canticis altisonis multiplicatis super numerum: obstantne contemplationi vel acquirendæ, vel exercendæ? Vellem responderent ipsi, quid sentiunt. Et quidem Beatus Augustinus flebat uberrimè in canticis suave sonantibus Ecclesia, vocibus ejus alacriter commotus, & eliquebatur veritas in cor ejus: sed an esset unus ex cantantibus expressum non Quia verò ad comparandam contemplationis

quitem plùs gratia provehit, quàm industria; quia rursus inrerpolatio fit in cantibus: non est incredibite, quosdam ex sic occupatis mentibus, tamen ad hoc ipsum sentire supermentales excessus, præsertim ubi quis satagit ex animali fieri rationalis, & tandem spiritualis post utrumque. Et hæc fortè multiplicatio statuta est magis propter animalium mentes interim occupandas, qui scilicet altioranescirent quietè tecum meditari, nec otio uti, quam propter ipirituales, quia A rari sunt, & quales benè instituta religio posset sortassis à jugo tali liberiores reddere, ne vel semperararet bos cum afino, vel ad pedes Jesu sedens nunquam Maria reperiretur apud cos, sed sola Martha. Quod si te canentem in Plalmis deducat victor Deus, ac spiritus suus, super hæc excelsa fluentorum superiorum, nihil fortius, nihil beatius. Itaque Beatus populus ille, qui scit jubilationem, Ps. 1.xxxvIII. 16. qui Psallit sa-pienter, Ps. xLvI. 8. jungens verbo senium cum asse-ctu. Quam selix est, Jesu bone, talis anima, quae non est velut terra fine aqua tibi, quàm salubriter agitur cum hac columba tua, sponia tua, amica tua, quam saluberrime prorsus, quam benevole. Nam & præceptum religiosæ laudis implet in Horis dicendis, nihilominus gaudet privilegio alicujus in alti silentii folitudine contemplantis: utique fortior hæc quàm illa, beatiorque dicenda est. Prodest ad hoc ipsum prævenire tempus orationis ea præmeditando, B in finem. Abyssum verò judiciorum ejus quis investiquæ depromenda sunt, ut liberius transcant in affe-

Prodest & conari tradere illa quæ dicuntur, non tàm ad cognitionem fubtilem ac multiplicem, quàm ad faporem & exultationem. Sæpè enim ubi minus cognitionis, ibi plus affectuum. Intrat quoque dilectio ubi cognitio foris stat. Imitemur gaudentes ad sonitum tympani vel cytharæ, qui carminis harmoniam non magnopere dijudicant, satis habentes jocundos exultantis tripudii numeros exercere, quos provocat ipsa modulatio. Tu similiter id quod legis, audis, vides, loqueris, aut cogitas, trahe confessim in affectum, velut aspirans ex intimis, olfaciens, aut gustans: ut si audieris Pater noster, assurgat protinus animus ad reverentiam simul & dilectionem, ad postulationem sidelem pro necessitatibus tuis, fratrumque tuorum, quorum Pater communis est. Arripe generosum, nobilemque contemptum omnis fædæ rusticitatis, tu qui tam Regio Patre gloriaris, displiceat tibi atque gemas exilium cui cœlettis hereditas, filiationis titulo, cujus Pater in coelis est, reservatur. Tales quoque affectus invenire est fine numero vel termino, de die in diem fuaves & novos, velut in favo, vel in manna, vel in C nucleo reconditos, qui ubertim fluent, si contemplationis dente compresseris.

#### CONSIDERATIO VI.

Dei dispositionem circa bonos & malos, eò quod abutuntur suis beneficiis, ponit; & breviter qua juste reddere vel permittitur XVI. oftenditur rationibus.

#### INDUSTRIA VI.

Cariositatem deponere

CURIOSITAS est studium circa inutilia, aut utilia precor, adotium contemplationis anhelare, tanquam cogniturus, aut aliis ostentaturus tantummodò sublimitatem ejus, qualem ex veracissimis Sanctorum attestationibus fide quadam accepisti; & non potiùs, ut indè vilior sis & abjectior sis in oculistuis, visa perspi-Catius indignitate tua, in comparatione recogitatæ divinitatis. Sisinsuper contra tentationum tela robustior, & ferventior quoque in amorem Dei & proximi & ut demum currendo viam Mandatorum Dei, alacrior in-

veniaris. Tene, & audiens contremisce; quia sunt thii infideles & alieni; funt servi nequam, quos aliquando cibare sustinet Pater coelestis ex adipe frumenti, & de petra melle saturat eos: quemadmodùm apud aliquos ex Prælatis & Principibus videre ett, qui condemonandis paulo postad mortem, mittit aliquotiens in carcere de pretiosis mense suæ reliquiis. Proptereà noli alium sapere, sed time, Rom. x1. 20. recogitans, quià gratia contemplationis numeratur inter gratias gratis datas, quæ sicut Spcs, Fides & Prophetia, aut aliæ virtutes, potest informis, & sine charitate haberi. Quis igitur secure nisi in Domino gloriabitur? Væ væ tibi humana præfumptio, quando has & fimiles gratias spirituales, præcipuasque reperire est apud maledictionis, reprobationique filios, vel in augmentum suæ damnationis pro abusu ingratissimo doni Dei, vel ad aliorum eruditionem, vel pro qualicum que laborum suorum, velut falsorum ac inutilium præmio transitorio. Pro tali num smate talis merces, dicit proverbium. Fornicari tantummodò quæsicrunt in donis Dei per improbam dilectionem, aut præsumptio-Quid igitur? Desiderium corum affert eis Deus, sed iratus. Audiunt illud Evangelicum: Accipe quod tuum est, & vade. Matth. xx. 14. Hinc provenit ex dispensatione misericordiæ Dei, quòd ab electis suis sæpè declinat ipse, sed non in ira, nec gat? Possumus tamen ex dictis Sanctorum, qui supè Deo inspirante locuti sunt, quasdam hujusmodi mysterii causas agnoscere. Fit hoc quandoque & sæpiùs ad humiliationem, ut retundatur superbia, vel quæ præfuit, vel ne surrepat providetur. Proptereà testatur expertus Bernardus. , Verè nihil cile efficacius ad "gratiam hanc vel inveniendam, vel retinendam, vel "recuperandam, quàm si semper inveniuris non altum " sapere, sed sapere ad sobrietatem. " Denique Beatus vir qui semper est pavidus, Ps. xxvIII. 14. & super custodiam suam stat.

Fit hoc aliquando ad defiderium vehementius igniendum, quemadmodum ignis flatu compressus erumpit ardentior, & ut discamus grandia granditer quærere. Fit hoc ut ab homine sua fragilitas, & abyssus miscriarum profundiùs & exindè clariùs sentiatur; quatenus vilescat ipse sibi, recogitans qualis ex se sit, & qualis ex Dei munere esse possit. Fit hoc aliquando ad induendum viscera pietatis super aliorum desolatione, quibus hæc consolatio vel non conceditur, vel concessa subtrahitur. Fit hoc ad satisfaciendum interim pro se, vel aliis, per dolorem sensibilem ex tali carentia derelictum, quemadmodum humanitas Christi derelicta est, & torrente pœnalitatum tota immersa, quatenus ita satisfaceret pro peccatisnon suis, sed alienis. Fit hoc quandoque, ne quis idoncus in doctrina alios juvare, aut in re aliqua velit assidue sic otiari sibi, sic inter amplexus Rachel hærere, quòd negotium charitatis spernat, & Lyae foecundationinequaquam invigilet. Horret itaque natura benè instituta pigritiam, proptereà si non in alvis possit, saltem vel in infimis quæret occupata proficere. Quo evenit, ut sic infirmata anima, sic humiliata, perficiatur ampliùs, illique pluvia voluntarie segregetur divinæ irrorationis. Fit hocut homo per multa tentatus, discat ex his quæ patitur, obedientiam, ceterasque virtutes; quatenus eas postmodum edoceat efficacius. Itaque magis quam liceat, deceat vel expediat. Noli, Dverum est illud Socraticum: Loquimur melins qua melius cognoscimus: Illud autem melius cognoscimus, quod intimiùs experti sumus. Nam vir inexpertus quid cognovit! Fit hoc aliquando, ne deserat homo per contemplationis supererogationem, obligationem divinæ juffionis. Fit hoc ad punitionem venialium defectirum, tanquàra si Pater indulgentissimus, vel avertat interim faciem à filio lasciviore, vel tristiorem ostendat, quaremis exinde studiosior sit in omni modeflize custodia, ex neminima negligens, paulatim deci-

dat. Fit hoc quandoque ut cognoscatur illud Apostoli: Non est volentis, neque currentis, scilicet per industriam propriam, sed Dei misereniis. Rom. IX. 16. Cujus rationis fignum perspicuum est: quia postquam homo sibi dixerit; tu tali die, tali hora vacuus cris ab omni occupatione, tu certissime aptus eris ad suavitatem contemplationis degustandam, tu sicages, sic te dispones. Sed quid? Veniet illa dies, veniet ariditas in anima amarior, fastidium spiritûs, horror lectionis & Orationis, tenebræ & conturbatio; ac ex adverso dum tu nihil horum proposueris, grata supervenict,

que non sperabatur hora.

Fit hoc aliquando ad purgationem maris spiritualis, magni & spatiosi, quod ex nimia quiete, sicut & materiale, dordes contrahere solet, quas exagitatio, commotioque depellunt. Fit hoc aliquando, ut innoteleat, si gratis anima timet Deum; si parata est seilicet obsequi sibi propriis expensis tribulationum, & dolorum; quemadmodum si stipendia cosolationum & fuavitatum, ab Imperatore suo reciperet, contra illos, qui Orationem suam, vel effundere nolunt, vel inefficacem credunt, nisi consolationum sentimenta meruerint, quali non fingeret unquam Deus laborem in pracepto. Fit hoc quatenus ablactetur homo, neque semper pucrascat, aut ne fornicari incipiat in donis Dei, en pro se diligens, his adhærens, his se oblecrans, aut ne præmium temporaneum hie tale recipiat, illo futuro cariturus. Itaque Princeps negligit statim remunerare militem, & Pater filium denario, vel obolo, vel pomo, aut cibo, qui postmodum Principatum daturus est aut Regnum, quamvisindulgentia Principis, aut Patris, illa quandoque minora det ad confolationem & ad amoris indicium, refervans pollmodum nihilominus excellentiora ad præmium. Fit hoc quandoque ut diffimulet venire tantus hospes ad animam, ne gravetur expensis. Sicut ait David ad filium. 2. Reg. XIII. 25. Sed quibus expensis? Lachrymis piis, gemitibus, jejuniis, vigiliis ceterisque corpora gravantibus: aut fortè quia anima junior non posset suttinere ebrietatem spiritus, si jugiter introduceret Rex eam in cella vinaria sua, proptereà clavem gerit, nunc claudens, nunc aperiens. Fit hoc, ut provocet te Deus, sicut aquila pullos suos, advolandum; & Mater filium ad ambulandum. Vides quia descrit Mater filium hac industria, ut derelicus clamet ad eam, utque regrediens cautior fit adhærere fi- Crequiritur ad illam, quam tamen dare nequit, conbi; cautior insuper, ne cadat, prospicere, & quæsitam matrem lætior suscipiat inventam, blanditias & oscula luaviùs addat. Fit hoc ad exercendam patientiam, quæ Opus perfectum habet. Jac. 1.4. Nam quæ est acerbior tribulatio, quæ materia patientiæ copiosior apud animam, quæ à prægustatione delitiarum Paradisi relabitur & corruit ad dolores inferni, ad fimilitudinem umbræ mortis, ad ærumnas hujus exilii? Sumitur potremò conjectura, quantæ futura esset amaritudinis separatio perpetua.

Quisquis es igitur, qui ad contemplationem traditus es, satage impiger ad eam; sed ita ut illam expectes ab alto, paratus humiliter ea uti, si venerit cum gratiarum actione: paratus similiter ea carere bono animo, si non advenerit; habentes ama, sed ne spernas, aut judices non habentes; recognans attidue, quia m

sola charitate est Regnum Dei.

corporalis, non germinat fructum fine spinis & tribulis, nec absque dolore anima prægnans veriratis prolem parturit.

#### CONSIDERATIO VII.

Docet assumere longanimitatem volenti pervenire ad gustum internum, instanter quarendo, sapiusque repulsus perseveret in captis, nec fatigetur, quousque mereatur misericorditer exandiri, aut admitti.

#### INDUSTRIA VII.

Longanimitatem assumere.

POTERAT fortassis ex præmissa consideratione devotus animus faluberrimos & fuavissimos contemplationis fructus quafi negligere & dicere; ut quid fatigarer frustra? Quid eniterer acquirere quod ignorat anima mea, si proficuum suerit, aut damnationi imputandum? Fiat itaque voluntas Dei, det si velit, prægustationem suæ dulcedinis hic sentire, neget si voluerit, paratum cor meum ad urrumque. Sed audi tu qui loqueris. Scisne, quæso, quoniam neque qui plantat, (ut dicit Apostolus) neque qui rigat est aliquid? 1. Cor. 111. 7. Nihilominus vult nos Deus plantare folerter, & rigare, five hoc carnaliter intelligas, sive spiritualiter. Alioquin quomodò coadjuto-Bres Dei sumus, qualiter implemus: Non tentabis Dominum Deum tuum, Deut vi. 16. si laborem, diligentiamque datam humanitùs deserentes, solum divinitùs adjutorium præstolamur? Sit igitur labor noster, sit induttria, sit conatus plantans & rigans, incrementum verò, quasi vivisicam, superinsulamque virtutem donet Christus, à quo petatur humiliter, & fiducialiter expectetur.

Nemo de negligentia, vel inerti sopore sibi blandiatur, si nolit ad contemplationis culmen anhelare. Confundit eum prior una ratio, una confideratio, docens ad perfectionem semetipsum extendere. Nemo prætereà deserat coeptum iter hoc perfection's, sistenferit, ut sentict, laqueos innumerabiles tentationum absconditos in via quà ambulat : sæpè repulsus non confundatur, crebrò desudans, nec judicio suo proficiens non conturbetur; satagat, enitatur, innitens forti baculo protectionis Altissimi, non arundineo la-

Qui capit capiat; quoniam labore quæritur, immò templationis gratiam. Sed ita videmus in hominis formatione: Patres generant, Matres alunt in uteris; alioquin quando naici puerum contingeret? nihilominùs quid virtutis habent hæc omnia, nisi desuper anima detur, solo creantis arbitrio? Vivificatur totum illud priùs informe ac veluti inutile? Homo scilicet fenestras removet, levat caput, oculos aperit: alioquin qua ratione videret? Quod si sol absconderet radios, frustrà ad visionem hæc omnia sierent. De sole justitiæ idem existima. Postremò si nihil absque magno labore dedit Deus mortalibus, ut Poëta loquitur. Si nemo coronabitur, nisi qui legitime certaverit, secundùm Apostoli verba 2. Tim. 11. 5. Si denique minores artes, quarum enumerationem prosequi vacuum est, cum tanta sollicitudine, vigiliis, anxietate discunt nomines, vei ad rugam paupertatis, vei ad augmentum divitiarum, vel inanes laudum titulos, aut aliquod tale Denique maledicha terra nostra spiritualis, sicut & D mortale, caducum, aut sluidum: si propter hoc suit inductus Poeta dicere:

> Labor amuia vincit Improbus, & duris urgens in rebus egestas.

Pudeat pigeatque pro re pulcherrima, maxima & divina minus esse sollicitos, minus longanimes, & erectos. Eia fortis ascentor montis hujus, attingere paratus ad contemplationes, alacer erumpe, exultans on gigas ad currendum viam, firma gressium, ne labaris retrò, sed & lapsus violentior erigere, abjice molam terrenæ cogitationis à collo tuo. Hoc te fabulosus Siiyphus edoccat. Usquequò placebit tibi regio hæc egestatis in valle lachrymarum, in limo profundi & luto fecis? Illuc sursum aspira, ubi divitiæ, pax, gaudium, spiritus in æthere puro. Quousque rursus algido rigore torpescitanima tua! Quamdiù non exardescet ignis devotionis in ea? Insuffla, exuffla, ne cesfaveris, legendo, meditando & orando, donec scin-A nario contentus est, quamvis eas innumerabiles esse tilla contemplationis vel tenuis evolitet. Turbabit te ab initio fumus tentationum fimul erumpens fuliginosus & teter, punget hic oculos rationis, & faciem interiorem velut in rugas contrahet, ita ut tecum nunc quàm anteà molestius agi videatur, & felices dicas, qui sorte vitæ contenti sunt; sed noli timere sumi impetum, perfla sufflans., donec flamma vehementior, dehinc purior emicet, donec tandem serenissima tranquillaque lux, velut in carbone vivo, superaverit omnem sumositatis inquietæ caliginem. Taliter accendi, talique luce perfundi sibi cupiebat, qui dicebat: Ure renes meos & cor meum. Pf. xxv. 2. Quod si nitendo, si agendo tale nihil inveneris, dolens doleas saltem infelicitatem tuam, congelationem tuam, dicens ex sententia illud Propheticum: Miser factus Sum & curvatus sum usque in finem, tota die contristatus ingrediebar. Pf. xxxvII. 7. Crede mihi, non minus non perdes laborem tuum, non mercedem apud illum, qui laborem & dolorem considerat. Ps. x. 14. At B majestatis, quem contempsi. Rursus si coram oculis verò si desiderium animæ tuæ tribuerit tibi Deus, præveniens te in benedictionibus dulcedinis, hoc unum summoperè curaveris, ut devotionis ignem accensum multo conatu, tantoque labore conservent cineres humilitatis, contra flatum arrogantiæ; ne quasi jam aliquis tibi magnus videaris, contrà gelicidium insuper inertis negligentiæ, ne quasi jam sufficienter attigeris, quod quæsisti. Jamque liceat hac illacque verbis, aut actibus supervacuis effluere; vera siquidem est sententia metro comprehenia:

Non minor est virtus, quam quarere, parta tueri.

Ad quod spectat illud vulgare: Bonus conservator, par est bono conquisitori. Sed væ væ stultis! quorum gratiæ effunduntur, ficut alio notatur proverbio: Misero non obvenit bona scutella quam non effundat.

#### CONSIDERATIO VIII.

traditur sub triplici modo cognoscendi, respectu divini judicii, prout miserctur modo incomprehensibili peccatoribus & proceditur in vires animanostra varias, exemplificando secundum quod inclinant ad virtutum excellentiam, vel vitiorum enormitatem.

#### Industria VIII.

Passionum, vel affectionum origines animadvertere.

HABET hanc proprietatem Theologia mystica. quòd in affectu reponitur, omnibus aliis scientiis repositis in intellectu. Et quoniam omnis affectio vel amor est, vel ab amore consurgit secundum philosophicam deductionem, nonne rationaliter ipsa Theologia mystica nominari debet ars amoris, vel amandi D detur resonare, aut nostram miseriam, aut adversanscientia? At verò non est sic solus amor, quin origo sit ceterorum affectuum, vel passionum, ita ut ipsum ctiam odium pariat. Illa insuper, quæ hic confusa funt omnia, spes, metus, mœror, gaudium inde proveniunt. Quippe, si diligitur Deus super omnia, consequens est ut odiatur, quicquid ejus amori contrarium fuerit apprehensum. Rursus, quia Deus tanquam objectum summè conveniens præsentatur animæ per cognitionem; subsequitur gaudium

de pratentia, & si absit, tristitia vel metus oriun-

Ceterum de numero passionum multi multa tradiderunt, ut Aristoteles In Rhetoricis. Hugo in Tractatu De Oratione, Guillielmus Parisiensis, in suo Panitentiali, & alii quidem nunc plures enumerant, nunc pauciores: meminimus earum alio loco ulque ad vicenarium extendisse. Hugo in suo De Oratione, novenon ambigat. Et quoniam in paucioribus via major, contentabimur ad præsens, enssub ternario concludere, conformiter ad tria appropriata in divinis, potentiam, fapientiam & bonitatem, secundum quodsatis apertè potest recipi id quod Venerabilis Richardus ait, dùm contemplationis gratiam tripliciter orisi commemorat, secundum tres exclamationes de ascensu animæ in Canticis; ex abundantia devotæ compunctionis, quasi virgula sumi; Cant. III. 6. ex magnitudine admirationis, quasi aurora consurgens; Cant. vi. 9. ex plenitudine exultationis, quasi innixa super dilectum suum, Cant. viii. 5. Itaque si considero profundiùs divinam potentiam, & opulentiam respectu mez infirmitatis ac indigentiæ: qua ratione non potero compungi, non perhorrescere, non timere meam miseriam, indignitatemque, vivendo sub hoc terribilissimo Judice in confiliis fuper filios hominum, in quem deliqui, sub tali Domino magno, quem offendi, sub tali Patre ejusdem considerationis posuero, quàm mirabilis facta est scientia sua valde, quam confortata, & non potero ad eam, protinùs oritur admiratio, stupor & defectio, dùm capere nequeo, qualicer hos ad gloriam, alios ad infelicitatem præscivit perpetuam. Quo pacto negat gratis & bene uturis multa, quæ præstat ingratis, deinde pugnaturis contra eum. Qua conditione sustinet plures salvandos penè per totam vitam in iceleribus abominandis, ut latronem in cruce, dùm aliis æternaliter perituris, ficut Judæ variarum virtutum gratiam elargitur? quod prætereà nemo possit corrigere eum, quem ipse despexerit, Eccle. VII. 14. Et quod conclusit omnia sub peccato, Gal. III. 22. & similia, super quibus compulsus Apostolus stupens exclamare: O altitudo divitiarum sapientia & scientia Dei! &c. Rom. п. 33. Postremò venit in recogitationem mentis torrens suavitatis divina, & Quam bonus Deus Israël, his qui recto sunt corde! Ps. LXXII. 1. Quid enim totus exultabundus pronunciet affectus meus? O quàm suavis est, Domine, spiritus tuus? Et illud: Quam Passionum & affectionum origines advertere. Et hac ars Cmagna multitudo dulcedinistua, Domine, quam abscondisti timentibus te! Ps. xxx. 20.

Habemus in his tres principales affectus: Compunctionem cum tremore, admirationem cum stupore, exultationem cum jocunditate, secundum potentiam Dei, secundum scientiam, secundum bonitatem, & secundum tres vires animæ, irascibilem, rationalem, & concupiscibilem. Porrò nihil invenies per omnem Scripturæ seriem, quod ex hac recognitione non pos-1st ad Orationem Dei placatricem accommodum fieri. Objiciatur tibi quippe potentia Dei, contrà imbecillitatem tuam, & adversantium tyrannidem: Dei sapientia, contrà tuam insipientiam, & hostilem astutiam: Dei benevolentia, contra tuam & alienam ne quitiam. Omne verò quod in Scriptura legitur, immò omne quod cernitur, an non aliquod horum vitium improbitatem, aut Dei Majestatem in potentia, sapientia & bonitate? At verò si cogitationes vanze suerint ac de terra, si fons amoris corruptus extiterit; furgent continuò passiones similis generis, sed perveriæ, reprobæ; ut ex superveniente egestate, vel ex repentino interitu per tyrannidem vanus timor, & inutilis compunctio; ex astutia deceptrice admiratio; ex fœda voluptate jocunditas falsa; ex pessimis rebus pejor gloriatio. Vis igitur omnes affectiones gignere laudabiles, fontem amoris purum habeto, simul observans, quod origo fontis hujus, & fincera bonze fidei, & fanctarum cogitationum terra hauriat seaturiginem. Hinc monet Apoltolus Rom. XII. 2. reformatos sensus habere, mundatos scilicet à corrupti amoris febre, quatenus oculos in summe pulchrum ac lucidum, auditus in summe harmoniacum ac sonorum, gustus in fumme fapidum, olfactus in summe odoriferum, ta-Chus in summè suave ac jocundum, munda quadam deiformitate feratur. Possumus hanc nostram consi- perit, sedet alter innixus cubito uni, vel duobus, derationem adaliud transferre, ut dicamus, passiones vel affectiones oriri, nuncab extrinsecorum amborum immutatione, nunc ab extrinseca phantasia vel imagi-'natione, nunc à ratione negotiante, nunc à mente, vel spiritu, Deo superillustrante, nunc à bonis Angelis sollicitantibus, nunc à malis, adversus quos est nobis colluctatio magis quam adversus carnem & fanguinem, adeò quod purissimæ sanctæque animæ molestissimos aliquando stimulos blasphemiarum sordidissimarumque spurcitiarum pati coguntur, etiam in senectute & solitudine sua, quales nesciebant ipsimet, dum in mundana conversatione inter medias tentationes carnis & mundi adolescentiores versabantur.

413

Potuerat demùm non ineptè consideratio nostra dilatari, tradendo radices naturaliter generativas hujus, vel illius passionis, conformiter ad doctrinam Philofophi In Rheioricis, ubi de passionalibus sermonibus causas reddit; ut undè verecundia, undè gloriatio, undè Bræ, & speluncis: sunt quibus aptior est locus paerubescentia, undè desperatio, undo stupor, undè admiratio, undè ira, undè invidia, adulationis & detractionis appetitus, undè reverentialis tremor, undè abominatio, & universaliter undè generales quatuor passiones, spes, metus, mœror, gaudium.

Notavit acerrimus perscrutator affectionum Augustinus in suis Sermonibus, quod vitium nullum committitur, nisi quia volumus (licet falsè) divinam excellentiam imitari: ità prorsus est, quià initium omnis peccati superbia. Eccli. x. 15. Quid autem peccatum nisi inordinata & intemperata affectio? Est igitur superbia radix cujuslibet improbæ affectionis, sicut ex adverso parturit omnem affectionem piam humilitas. Quocircà brevissima hîc traditur, sed efficacissima regula distinguendi in affectionem bonam & malam, ex hac duplici radice, quarum semper altera in fructibus affectionum, si diligenter attrectaveris, sapit. Invidet aliquis, quare? quia solus cupit impunitus excellere. Irascitur aliquis, quare? quia vult imperturba-Cbidines suas ineptissimas, nec minus foedissimas, imtus, nec impunitus excellere. Avarus cst, quare? quia vult absque indigentia & cum impunitate præcellere. Acediosus est, quare? quia vult sine satigatione laboris impunitus excellere. Luxuriatur, aut gulosus est, quare? quia vult in delectationibus impunitus excellere. Pufillanimis est, arrogans est, inobediens est, gratis malè agit & nocet, quare? quia vult in judicio proprio, ac voluntatis arbitrio manens impunè excellere. Tolle hunc appetitum impunitæ excellentiæ.cupidum, confestim rami omnes, fructus, & folia vitiorum aruerunt. Et pro invidia charitas, & pro ira mitias, pro avaritia frugalitas, pro acedia strenuitas, atita de reliquis germinabunt. In his homo Christus, Lucifer in aliis semper imitatur.

#### CONSIDERATIO IX

quirendum, propter varias hominum dispositiones, eligiturque & ostendit, eo quod ibidem tum gratia abundantior influit à Domino, tum quia in tribulationibus consequitur solatium & consolatio spiritualic.

> INDUSTRIA IX. Tempus idoneum & locum inquirere.

OCORUM alius publicus, alius secretus, alter in quiete, alter in strepitu, Quidam obscurus &

arctus, alius lucidus & amplus, & sub dio patens. Similiter in tempore temperat Deus rerum vices. Est vespertinum, est serotinum, & est nocturnum, est gallicantus, est crepusculum, est matutinum, est prima, tertia, sexta, nona. Ampliùs verò sunt in locis modi varii componendi corpus, vel aptandi ad contemplationem. Hic stat, ille genu slectit, ille toto corpore prosternitur. Hic pronus, hic supinus jacet, hic faciem media inter genua locat: alter eam manu sublevat unus oculos, quantum valet sursum, alius deorsum figit, alius hac, illac circumducit, sistit alius gressium, alter ambulat. Proinde dicit Apostolus: Quilibet abundat in suo sensu. Rom. xiv. 5. Suus unicuique mos est, ait Comicus.

Regulam hanc super his omnibus traditam inveni, ut sequatur unusquisque quod bonum in oculissuis visum fuerit, ad facilitatem contemplationis assequendæ. His exceptis, quos regularis, communique ligat disciplina ad observantiam certi temporis, loci, & corporalis compositionis, alioquin va illi, per quem pro sua singularitate scandalum venit! Matth. xviii. 7. Nam & vineam Dominicam quis depastus est? Talis

utique fingularis fera.

Sunt quos adjuvat locus abditus, subobscurus, arctus, bassus, & quodam alti silentii horrore tremendus. Habitant hi velut in sepulchris, & cavernis tertens, perlucidus, amplus, altus, undique cœlo, vel æthere circunfusus. Habitaverunt tales in desertis & montibus, ubi, si Hieronymo creditur, neicio quid serenius emicat, quàm in sumosis urbibus. Invenics aliquos, quos offendit omnis sonitus, alios verò, quibus nihil obstat, sed prosit locus strepidulosus vel ex murmure labentis aquæ, vel susurris volitantium foliorum, vel sonoris cantibus avium, vel stridulo ventorum sibilo, vel fluminum, vel marium allisione confusa, vel maxime demum ex resonantia suavesonantis Ecclesiæ, in vocibus modulantis, in campanis, & organis, & choro, & quodaliis ad lasciviam, his ad modeltiæ cedit gravitatem. Quinetiam videre est in nonnullis, sed paucis, nec passim imitandis, quibus omnis ille nuptialis apparatus in choreis & citharis, in gesticulationibus, in venustate seminarum, cum vestitu deaurata circumamictarum varietate, vertitur in theoricos, sincerissimosque mentis excessus, unde liprobi consectantur. Sic diligentibus Deum omnia cooperantur in bonum, Rom. viii. 28. sic in omni re utilitatem suam, sic mel suum velut apes inveniunt. Exaltati quippe à terra omnia trahunt ad seipsos.

Quid subindo definiendum erit de temporum varietate, quando nunc tempus est flendi, nunc ridendi, nunc amplexandi, nunc sieri longe ab amplexibus, & ita de reliquis, Eccle. III. 4.5. Quin prætereà glorabundus in Domino Psalmista ait : Septies in die landem dixitibi super judicia justitia ina, Ps. cxvIII. 164. & alibi: Media nocte surgebam ad consitendum tibi. Ibid. 62. Et rursus ait: se in matutino intersecisse omnes peccatores terræ, Ps. c. 8. hoc est, omnes tentationes ad peccatum inducentes subjecisse, quod non nisi vigilans & orans fecisse credendus est. Rursus ad Dominum: Exitus, inquit, matutini & vespere delectabis, Ps. LXIV. 9. Et quis est, qui tempus audeat prævenire Deo, & non Docet tempus & locum idoneum in proficientibus esse in-Dillud beneplaciti sui beneplacenter, nec minus vigilanter præstoletur. Visitas eum diluculo (dicit afflictus Job) & Subito probas illum, Job. vii. 18. Nihilominus quantùm humanam respicit industriam, arbitramur horam convenientiorem illam esse ad hoc ipsum, postquàm cibus digestus est, & curæ mundi sepositæ, dùm insuper observator adest nemo qui gemitum lugubrem, qui suspiria ex imo pectore eruta, qui rugitus amaros, qui plangores interruptos, qui prostrationes humiles, qui madentes oculos, qui faciem nunc rubore, nunc Joannis Gersonii

pallore suffusam, qui palmatutrasque tensas cum oculis ad cœlum, qui pectoris crebras tonsiones, qui fixa terræ vel Altaribus oscula, qui simplices alios gestus & fignacula membris impressa notare potuerit. Ad extremum verò corporalis illa fituatio seu collatio efficacior æstimatur, quæ quieti mentis aptior est. Itaque sedendo & quiescendo fit anima prudens: nec valet animus in sua pace satis stabiliri; nisi corpus in eodem

fitu fixum manere didicerit.

Addamus quod eligibilior est, ceteris paribus, locus sacer, quem virtuosissima Christi præsentia, consecratioque solemnis, & vota fidelium, & gesta Sanctorum depicta, vel sculpta, & sepulchra defuncto-rum reddunt aptiorem. Similiter sacris temporibus atque celebribus quis dubitaverit, copiofiora folere infundi gratiæ divinæ fluenta, super magnum Hospitale viventium, & carcerem purgandorum mortuorum. Tunc enim in die bona venimus ad Deum, tunc fiducialiùs ad aliquem Sanctorum dicimus; prospera dicm triumphalem tuum. Tunc copiosiores charismatum reliquiæ, velut à mensa splendidissima Beatorum convivarum decidunt largiendæ pauperibus, & mendicis petentibus, quærentibus, & pulsantibus. An non canit Ecclesia pro conjunctione, & nuptiis Hester, hoc est, humanitatis nostræ cum divinitate; hodie per totum mundum mell flui facti sint cali? Doceant nos corporales mendici debiles, & infirmi sic tempus ob- p sensus, Hebr. v. 14. qui cum Apostolo Philip. Iv. 12. servare, doceant in carcere & tenebris clausi, sic à mensa judicis aliquando suaviora ciborum fragmenta

Est insuper quod de temporum varietate dici possit: nam tempus est flendi, & tempus ridendi, tempus scilicet adversitatis quod per noctem, & tempus prosperitatis quod per diem Scriptura supè signisi-Sileamus interim de perfectis, qui utroque tempore sciunt uti, per arma justitiæ à dextris, & à sinistris, velut ambidextri, dicentes cum Apostolo: Scio abundare, & scio penuriam pati, Philip. IV. 12. Gaudere cum gaudentibus, & flere cum fl. n ibus, Rom. XII. 15. Quamvis etiam inter lachrymas contingat eis illud

Virgilianum:

Mens immota manet, lachryma volvuntur inanes.

Mens quippe talium manet fixa in uno æternitatis centro, velut axis circa quam decurrit volubilis rota temporalitatis, aut sicut acus affecta per magnetem ad C vel Joannem Baptislam, vel Danielem, vel aliquem polum se dirigit. At verò de incipientibus & prosicientibus videtur experientia, cum scripturarum autoritate, doctrix esse, quod plus eis prodest tempus adversitatis, siquidem ipsa moderata sit, & talis quæ judicium rationis integrum custodiat, & inqua, Dei munere, patientia proventum operetur. Adversitas quippe talis potentiori quadam manu monet eos eripere se ab hoc limo profundi, ut à terra se sublevent; dùm illic tribulationem & dolorem inveniunt, agunt studiosiùs, quod Propheta subjunxit, & nomen Domini invocavi, Ps. exiv. 4. Sentiunt quippe, quoniam propè est Dominus his, qui tribulato sunt corde, Ps. xxxIII. 19. & quia adjutor est in oportunitatibus, in tribulatione, Pf Ix. 10. Illudinsuper: Invocame in die tribulationis, erunm te, & honorisicabis me. Ps. XLIX. 15. Sic enim columba rationalis non habens ubi pes defiderii quiefcat, revertitur ad arcam contemplationis; fic eadem arca, crescentibus aquis tribulationum sublevatur amplius; sic ascendunt tribulati in superiora domus sua spiritua- D vehementi meditatione, & contritione simul cum lalis, ut Anna, & Petrus, cum ceteris, dum velopbrobrium aliquod, vel parentum mortem, vel patriæ afflictionem, vel rerum inopiam accipiunt. Hæcest antiperistasis quædam spiritualis, quæ contrarium for-' tificat, hæc est cos serrum exacuens, hæc absinthium pueros ablactans, avelleníque ab uberibus, malleus dilatans & extendens. In tribulatione (inquit Psalmista) dilatasti mihi, Ps. IV. I. Hæc lima poliens, mundans, æruginans, clarificans, hæc fornax in qua au-

rum purgatur ut rutilet, hæc virga, quâ percussus eripitur ab Inferno, ut dicat tribulatus ex sententia: Domine fi sic vivitur, & in talibus vita spiritus men, corripies me & vivisicabis me : ecce in pace amarisudo mea amarissima, Isai. xxxvIII. 16. Et illud: Ingrediatur putredo in ossibus meis, & subter me scateat, u. requiescam in die tribulationis, & ascendam, scilicet per comtemplationem ad populum accinctum nostrum, scili-A cet summorum civium, Habac. III. 16.

#### CONSIDERATIO X.

Docet de somni & cibi moderatione, variis utens exemplis: pracipue tamen transmittit ad Beatum Hieronymum, quem lege ad Rusticum, Paulinum, Furiam, Eustochium, de servanda virginitate ad Athletam.

#### Industria X.

Somno & cibo moderanter indulgere.

NIMADVERTENDUM of hic imprimis pro intelligentia jam dictorum, dicendorumque, quòd aliæ funt institutorum observationes in incipientibus contemplationem, aliæ in proficientibus, aliæ in perfectis, qui per consuetudinem jam exercitatos habent sciunt abundare, sciunt penuriam pati, & in omni loco levare puras manus' 1. T.m. 11.8. Secus apud incipientes, quibus ut fragilioribus appodiacula quærenda funt, donce folidior structura surrexerit: pro talibus suit sermo de locorum vel temporum observatione, sicut hîc de moderatione cibi & fomni. Et quidem, attento quod in hoc studio contemplationis inchoandæ vehemens, & quasi jugis labor animi requiritur, ac perinde vitales animaleique spiritus consumuntur plurimi, pluri reparatione per cibum & somnum, vel saltem crebriori uti necesse est.

Sed gravat animum, inquies, ligat & invifcat abundans refectio, nam gustata carne desipit spiritus. Abundantem dicis, nos loquimur temperatam, quamvis abundans gravan'que pro morula sumptionis haberi posset temperata, si ad continuationis tenorem inspexeris. Fuerunt qui pro gratia contemplationis vel Prophetiæ promerenda conati sunt imitari, vel Eliam, de Patribus Ægypti in abstinentia & austeritate; qui non Prophetici, sed phantastici sacti, docuerunt exemplo, quòd non cujuslibet est volare cum perfectis, quibus gratiæ quædam, plùs à posteris admirandæ, quam assequendæ concessæ sunt. Quod si ad debilitationem corporis per jejunia & somnia crebriora genitam, superaddatur & labor animi, spiritus, ut diximus, vitales & animales exhauriens; quid nifi dissolutio brevis, aut gravis ægritudo, vel phantasiæ & cerebri conturbati læsio subsequetur? Nutriatur jumentum corporis ad auxilium, non obruatur vel craftitudine, vel macie: venter quoque esuriens, & sæpè comedens (si Hieronymo creditur) præsertur biduanis

Si quem ergò professio Regularis jam ligatum tenet, c sub autoritate Præceptoris indiscreti, no, quantum satis est, nec cibo sinit indulgere; ille incipiens, secundum meum confilium, temperabit à chrymis, ne pereat, pro sapiente verò factus insipiens, utpotè læsus in judicio rationis: talisatis sucrit si Conventum sequi possit, si asinum corporis, quem tueri habet, non penitus attriverit. Nec me latet, quia de somno & cibis illud uni parum est, quod superabundaret in altero. Nequit idcircò doctrinalis traditio determinare quantitatem illam, sed experientia propria & longa, vel discretio humilis, credens sapientiorum confilio, vel unctio spiritualis edocebit. Plus itaque

Digitized by Google

417

læderet (ut dicunt Medici & Theologi) indiscretum jejunium, quam edulium intemperans, illud quidem sanabile, aliud sæpè sine remedio, quanquam natura paucis contenta est, nisi blandiatur gula sibi. Accipe quoddam in plantis exemplum fimilitudinis. Sunt quas irrigatio & frequens & multa juvat; emarcescerent hinc aliæ: sunt quibus ad augmentum & fructum prodest plantari secus decursus aquarum, aut etiam in A redibit acrius crede mihi, tanquam canis osse pingui limo palustri: petunt aliæ montes altos, lapidosos & aridos, ut perpetuus eis viror decori sit. Sunt quibus ab initio plantationis tantummodò ministranda est creberrima, sed paulativa, & tenuis irroratio, ut adolescant, quibus postmodum rara sufficiet: in aliis per omne tempus exigetur continua. Denique sicut virtus superior plus habet virtuositatis ex natura sua, vel ex assuefactione bona, vel'ex altera fortificatione desuper veniente, tanto potest ipsa facilius regere vires inferiores & instrumentales, licet renitantur quodam suo pondere, vel corruptione contraria; sicut hæc est Sapientis vox: Corpus quod corrumpitur, aggravat animam. Sap. IX. 17. & magis si crapula, si ebrietas, si curat hujus seculi conjunguntur: quò fit, ut spiritus hominis virtuosi qui fortitudinem contraxerit ex Dei munere, & longa exercitatione, non ita distrahitur, si corpus proprium fuerit aggravatum vel cibis, vel curis hujus seculi, quemadmodum alterius spiritus minus exercitatus, cujus omnis ratio funditus everteretur, B Itaque verè divinèque dictum est: Initium sapientia, aut nimium turbaretur; sicut imperitus nauta se con-B hoc est, sapida scientia, timor Domini, Ps. cx. 10. & fundit, si fluctuantibus procellis, senserit navim nunc ad cœlum ascendere, nunc descendere ad abyssos, ubi peritus & exercitatus rector maneret intrepidus, animoque constanti artem navigationis exerceret. Protereà bene jubet Apostolus: Qui non manducat, manducantem non spernat. Rom. xIv. 3. & ita de reliquis, qui sicut malè, ita & benè, pro varietate circunstantiarum fieri contingit, intellige.

#### CONSIDERATIO XI.

Docet piis meditationibus affectuum generativis silenter insistere, husque ostendit probabiliratione, plus valere, quam instantiam lectionis, vel collegii. Insuper dat modum meditandi comparativum, pracipue ex perturbationibus surgentem, & plura alia bona ad hoc opus manifestat sua industria.

#### Industria XI.

Meditationibus piis generativis affectuum silenter insistere.

FALLUNTUR qui volunt semper vel legere, vel orare vocaliter, vel devotionis verba à loquentibus accipere, si putant exindè contemplationis gratiam familiarem sibi comitem accersere. Accessuro prosunt hæc, sed non sufficient. Esto namque compungantur interim tales ad lectionem, vel sermonem: abstuleris Librum aut verbum, abibit ilicò comes compunctio, non aliter quam cum Libro, aut verbo reversura. Quamobrem oportet cum silentio prastolari Jalutare Dei, Thren. 111. 26. ut consuescat homo orare spiritu orare & mente, 1. Cor. xiv. 15. dum etiam vocis strepitus, aut Libri decrit intuitus, sit ipsa medita-tio silens Liber tuus, sit prædicatio; alioquin videat ne semper discens nunquam ad sapientiam perveniat. Opponent, scio, nonnulli querulantes se nec scire, D columbæ qualem æstimas, nisi planctum, vel geminec posse spiritum suumad se colligere cum silentio & tum, quem ipse timor inducit? Hinc sortè Rex alius: meditatione. Evolat, inquiunt, continuò nunc hùc, nunc illuc se dividens. Effluit velociter, nisi intrà limites lectionis, aut sermocinationis arctatus teneatur. Hoc planè est quod dicimus, proptereà secum esse, secum cùm silentio continere spiritum, hoc opus hic labor est, ad hoc enititotis affectuum nervis suademus. Sede solitarius levans te (si potes) super te: quod si diù multumque conatus hæc facere nequiveris, noliprop-

Tomi III, Pars II.

tereà citò vel ad lectionis, vel ad collocutionis folatium effugere.

At verò tædet te filentii, & factus es tibi gravis, & propter hoc inutiliter quiescere te judicas; sed expecta, vincat hoc tadium mora pertinax, ne consuctudo protinus abrumpendi filentium, pabulum det fastidio, non levamen. Cessabit forsan ad tempus, sed foràs pulsus. Et unde, proh dolor! tanta raritas contemplantium, etiam apud literatos Ecclesiasticos, ac Religiosos, immò Theologicos, nisi quià vix sustinct aliquis secum solus esse, secum diù meditari. Itaque priusquam vix incoeperit animus in meditatione sua, reperitur aut lcctio, vel colloquium, aut aliquod hujulmodi exercitium, quod & sufficiat ad non peccandum, & quodammodò lassitudinem reficiat. Hîc firustrà cur torquerer frustrà? Nequaquam, ut putas, frustratur animus, quià non obliviscetur tandem mesereri Deus, te perseveranter sic petente, quærente & pulsante.

Dictum est de silentio, transeamus nunc ad meditationes pias, videamus quales sint adassectus gignendos efficaciores. Et hoc posse me universaliter desinire, prorsus nego. Nam quot capità, tot sententia, dicit Comicus: non minus tot mededitationes, nec voto vivitur uno. Nihilominùs ex tanto acervo colligamus aliquas, quæ ad affectum timoris parturiendi juvant. quia timor Domini statim in desperationem rueret, ut spem sociemus necesse est. Sic Bernardum, super Cantica, sic Richardum De XII Puriarchis, sic Hugonem, De virture ordinandi, sic ceteros penè omnes videmus inchoasse. Nimirum beneplacitum est Deo super timentes eum, & in eis qui sperant super misericordia ejus, Ps. xxxII. 18. cantantes ei misericordiam & judicium, Ps. c. 1. Objiciet autem mox aliquis, dictum esse superius, quod amor est initium, radixque affectionis cujuslibet alterius: si non præcesserit igitur amor, timor & spes quomodò subintrabunt?

Sed alius est amor inhians, imperfectusque de Deo, qualem sufficit Fides de existentia Dei gignere, & hic antecedit ceteros affectus, immò Fidem, quam postea in certitudine sua figit : de quo amore disputaverunt aliqui, quòd fine præcedenti, vel concomitante cognitione ferri potest in bonum, tanquam in objectum primarium, objiciens se animæ, sicut in ordine hierarchico prior est Seraphin, quam Cherubin. Hoc in Libro cujus initium est; Via Sion lugent &c. continetur. Alius invenitur amor fervens, extaticus, ac perfectus, qui potest conjungere amantem cum amato: cujus adeptio non nisi præcedentibus multis affectionibus aliis venit, dùm priùs anima purificatos & sanos habet intimos senfus suos. Hanc purificationem à febrili languore peccati inficientis, quid magis operatur, quàm ipse timor Domini, qui expellit peccatum, qui configit carnales affectiones, qui nihil negligit, qui Beatos lugentes consolatos reddit, à quo concipitur spiritus salutis, quas & alias efficacias Scriptura sibi tradit.

Et hic solet timor magistraliter dividi in timorem initialem, mercenarium & filialem. Initialis, pœnam incurrere; mercenarius, perdere præmium; filialis, separationem tantum à disecto resugit. Vis audire meditationem in timore? Meditabor (inquit ille Rex Isai. xxxviit. 24.) ut columba. Meditationem Quis dabit mihi, inquit, pennas sicut columba, & volabo & requiescam? Ps. LIV.7. Pedibus timor addit alas. inquit alius.

Fabricemus igitur sub typo columbæ meditationes ad timorem & spem comites idoneas, & dicamus, columbam hanc mysticam, animam esse: ita enim ipsam nominare dignatur Deus in Canticis. Hæc binis alis, dextra spei, & sinistra timoris volat sursum,  $\mathbf{D} \mathbf{d}$ 

& cauda discretionis dirigitur. Pennas deargentatas. argento facri eloquii fert ala quælibet, ad fui constitutionem numero decem, ut possit meditari; has ad timorem, ilias ad spem habilitans. Integratur penna quielibet ex tot pennulis circumpositis, quot sub unaquaque sumi possunt particulares meditationes. Utraque demum ala velut æquo libramine (uftentat hanc columbam, ut nec ala timoris nimis deprimat per A istas diluculo, hoc est, vigilanter, mox ut senseris audesperationem, nec ala spei sursum se plus attollat per præsumptionem. Ponantur hic ergò modò pennæ pro ala finistra timoris, cum pennulis aliquibus, secun-

dùm omnes positionis differentias.

Prima penna, est divina severitas; hujus tot pennulæ, quot divinæ severitatis exempla, ut casus Angelorum, Adæ, & hominum in diluvio interitus, Sodomorum & Gomorræorum calamitas, servi ingrati Judæ, deindê Crux Christi, judicium seculi, ubi pauci electi. Secunda, damnationis perpetuitas, pennulæ tot, quot species variæ tormentorum; ignis scilicet inextinguibilis, vermes, fætores, horrores, clamores, ululatus, & fletus, dentium stridores, & frigores, tortorum multitudo, pessima societas, omnia incomprehenfibilia, & indefessa. Super omnia timenda ablatio omnis spei, & carentia divinæ visionis pœnalissima. Tertia, peccatorum enormitas, pennulæ tot, quot peccata commissa, cum circumstan-B tiis aggravantibus ca. Quarta, propria fragilitas, pennulæ tot, quot pericula funt cafuum futurorum usque ad mortem. Quinta, seducens prosperitas, pennulæ tot, quot occasiones peccatorum in prosperis per (uperbiam, atque luxuriam. Sexta, frangens adversitas, pennulætot, quot occasiones impatientiæ, turbationis, & vindictæ. Septima, familiaris hostilitas, pennulæ tot, quot ex carne furgunt illecebrofa tentamenta. Octava, damonis perversitas, pennulæ tot, quot dæmoniorum fraudes, & laquei. Nona, ad vivos iniquitas, pennulæ tot, quot ingratitudines & scandala contrà proximos, & maximè domesticos, & benefactores, & subditos oriuntur. Decima, ad mortuos crudelitas, pennulætot, quot per negligentiam suffragiorum manent in tormentis, vel à gloria retardentur.

Subditur, ala spei dextra, proportionabiliter ad timoris pennas & pennulas. Prima penna, divina mi- iste mundus sensibilis, ad animam rationalem per sensus sericordia, tot pennulæ, quot divinæ misericordiæ corporis ingreditur, ut circulo quodam intelligibili, ac monumenta, ut gloria Angelorum, salvatio Ada, Noë, Loth, David, Petri, Pauli, Latronis, Magdalenæ, Chananææ, filii prodigi, adulteræ, falvans Christus, electorum insuper custodia per Angelos sanctos. Secunda, incomprehensibilis gloria, tot pennula, quot dotes anima & corporis. Tertia, pænitentiæ gratia, tot pennulæ, quot pænitentiæ actus procedentes pro peccatis. Quarta, sustentatio Dei continua, tot pennulæ, quot auxilia Dei per virtutes, dona, per beatitudines, per Eucharistiae Sacramentum ad hoc efficacissimum, per pænitentiam, & similia. Quinta, confortans lætitia, tot pennulæ, quot ex prosperitate humiliter suscepta-sumuntur occasiones benefaciendi. Sexta, erudiens tristitia, tot pennulæ, quot beneficia præstat adversitas fortiter tolerata. Septima, voluntas libera, tot pennulæ, quot modis potest ipsa voluntas carnem subjicere. Oava, Angelorum Sanctorumque benevolentia, tot pennulæ, quot modis juvant nos Sancti Sanctæque omnes. Nona, vivorum auxilia, tot pennulæ, quot modis juvamus vivos, & juvamur ab cis. Decima, mortuorum suffragia, tot pennulæ, quot modis ju-vamus mortuos, & juvamur ab eis. Exemplar hoc insecuti studiosi, poterunt abundanter exerceri quotidie in meditationibus, secundum deductionem prolixiorem habitam sparsim per totum Scripturæ sanctæ corpus. Poterunt insuper proportionabiles alas fabricare pro aliis affectibus, ut pro charitate Dei, & proximi; ponendo meditationes ad hoc ipsum in-

ducentes: pro odio peccati, numerando causas per respectum ad Deum, & proximum, cur odio debeamus habere peccatum: super quibus omnibus abundat Summa illa De virtuibus & vitiu, quæ est utiliter prorsus composita. Et sanè meditationes pro timore fatis inducunt ad odium peccati, sic aliæ ad Dei, proximique juvant charitatem. Assume tibi pennas roram divinæ illustrationis irradiare super terram animæ tuæ; habita tunc in extremis maris, tanquam in litore quodam stabili fluctuantium cogitationum, & æstuantium desideriorum: etenim illuc deducet te mirabiliter, non industria tua, sed manus Domini, & tenebit te dextera sua. Et dices: Forsitan tenebra conculcabunt me quoad caliginoiam aliquam inferiorum omnium oblivionem, & nox ista in infimis illuminatio mea in delitiis, Pf. exxxvIII. 11. intelligentiæ supervenien-Caveto proinde, ne pennas istas vel infidelitas evellat, vel desperatio frangat, vel inertia conglutinet, vel avaritia circumliget, vel urat luxuria, vel gula prægravet.

#### CONSIDERATIO XII.

Docet spiritum avertere à phantasmatibus, quod variis modis posse sieri ostendit metaphysice: insuper remittit ad majores, quos exempli gratia introducit in littera.

#### INDUSTRIA XII.

Spiritum à phantasmatibus avertere.

Portet nos hic corum meminisse, quæ de quidditate mysticæ Theologiæ tractavimus. Pofuimus itaque mytticam Theologiam esse amorem extaticum, qui consequitur ad intelligentiam puram ipsius spiritus, quæ intelligentia caret utique nubibus phantasmatum; proptereà necesse est eum qui vult mysticæ Theologiæ se tradere, conari ad hanc intelligentiam puram; alioquin amorem inde sequentem qua

ratione compararet?

Rursùs si apud exercitatos Metaphysicos habendus hîc sermo esset, proficeret meditari, quomodò totus pulcherrimo, ipse mundus derivatus à Deo reducatur in eum. Undè resabipio egredientes quantò imperfectiores distantioresque profluunt, tanto amplius materiales, & quadam crassitudine corpulentiores inveniuntur: Perspicuum est in Elementis & mixtis. Videmus etiam in lumine solari, quòd continuè plus grossescit (ut sic loquamur) dum densiori medio sese miscet, dùmque coloribus quodammodò semetipsum incorporat. Fit autem in recursu ad Deum conversa conditio; abeunt quippe magis ac magis in spiritualitatem: exempli gratia, lumen cum colorum speciebus fertur ad oculos, illic species ipsæ aggregantur, & deseruntur ad sensum communem, illeque eas dijudicans purius ac spiritualiùs casdem ad virtutem imaginativam deducit. Ceterum cum ratio negotiatur circa phantasmas ta, elicit species intelligibiles, quibus jam concipit rem sine illo, quod præsuit, phantasmate. Postremò potentia intellectiva superior, quam spiritum, vel mentem nominamus, post cognitionem rationis deducit rem eandem ad lumen puræ simplicisque intelligentiæ, secundùm quod ordinem habet immediatum ad Angelicam cognitionem.

Ampliùs verò, si divinum Dionysium edoctum à conscio secretorum cœlestium Paulo, placet inspicere; ubi de mystica Theologia disseruit, cum expofitoribus suis; invenimus cum tradere modum avertendi se à phantasmatibus corporeis; & abnegatis om-nibus, quæ vel sentiri, vel imaginari, vel intelligi possiunt, ferat se spiritus per amorem in divinam ca-

# 421 De Elucidat. Scholast. Mysticæ Theologiæ. 422

liginem, ubi ineffabiliter, ac supermentaliter cognoscitur Deus. Dat exemplum de statuifico sculptore, qui ex ligno, vel lapide, partes abradens format agalma pulcherrimum, hoc est, simulachrum, & hoc quidem per ablationem folam. Conformiter spiritus removens omnia per abnegationem, qualia potest hîc cognoscere, quæ utique suam gerunt secum imper-tectionem vel potentialitatis, vel dependentiæ, vel privationis, vel mutabilitatis, invent tandem, his omnibus ablatis, agalma Dei, hoc est, notitiam tanquam rei actualissimæ, sine potentialitate; supremæ, sine dependentia; puræ, sine privatione; necessariæ, si-

ne mutabilitate.

At verò, si notitia illa sit solùm experimentalis in affectu supremo unito Deo per amorem, vel si possit dici intellectualis, non quidem intuitiva, sed abstractiva, seu vespertina cognitione; nec connotativa cognitione, sed absoluta, dignissimum esset consideratione & inquisitione: nam habet pars quælibet suos defensores elevatissimos. Sunt nempe, qui exponentes Dionysium, primum tenent; sunt alii dicentes, haberi posse ultrà prædictam experimentalem, vel experimentativam notitiam, intellectivum conceptum proprium & absolutum, quamvis non intuitivum divini esse, si ab esse removeatur, & abstrahatur omnis imperfectio. Idem de vita, idem de bonitate, idem de sapien-tia, idem de potentia, & consimilibus persectionalibus B conscia mens, & munda; ut nec gaudia, neque aliud prædicatis. Unde sicut facta abstractione à conceptu vago hujus hominis visi, de situ, motu, & figura, & ceteris accidentalium conditionum involucris, refultat agalma, id est, hominis imago, secundum Græcum, hoc cst, conceptus specificus & absolutus hominis: sic de esse judicant, dum sit abstractio hujus quod est esse, à potentialitate, privatione, dependentia & alia quavis imperfectione; resultat tune conceptus Dei proprius, & absolutus. Addunt argumentum: quia Deus hoc esse sibi nomen proprium respondit Moysi dicens. Dices, inquit, out est misse me ad vos. Exod. 111. 14. Affirmant isti simile de conceptu bonitatis, sicut in Lege nova respondit Christus: solus Deus bonus est. Matth. x1x. 17. Flecti videtur in hanc sententiam Augustinus pluries, nominatim in suo viii. de Trinitate, ubi in bonum absolutum docet ferri, & sequax ejus Bonaventura in suo itinerario : sexto.

Sed ecce nescio quo pacto, dum practicam dare C professus sum mysticam Theologiam, relabor rursus ad speculativam; sed non supervacue. Est quippe tibi necessarium, ô anima, quæ in Deum ferre quæris te per anagogicos excessus, ut avertere discas te per innatam vim abstractivam à phantasmatibus, sicut abilitractiva virtus inferior in brutis ex speciebus sensatis clicit insensatas. Sciveris quoque impersectiones secernere à persectionibus, ut tandem purè aliquid perfectum tibi resplendeat in essentia & boni-

tate.

Loquamur tamen pro minus eruditis in Metaphyfica, & Theologia, & dicamus, fi possumus, quo pacto, quove observationis studio, poterit se spiritus à phantasmatibus avertere, dùm anagogicos, aut supermentales quærit excessus. Et fortassis hoc poterit fieri, si in omni cognitione, & meditatione sua de Deo, nequaquam sistat homo in cognitione, sed aspiret per vim affectivam, quasi cordis ore inhiante in D suam potentiam, & in suam sapientiam, in suam bonitatem saporandam & gustandam, tanquam ejus qui totus est terribilis in consiliis super filios hominum Ps. LXV. r. per majestatem potentiæ dominantis, judicantisque, totus magnus & mirabilis in sapientia, cujus non est numerus, Ps. cxlvi. 5. totus denique suavis, totus desiderabilis, totus amabilis valde in bonitate & torrente voluptatis sua. Ps. xxxv. 9. Occurret tibi sic nitenti, sic intento plurima turba phantasmatum, credo equidem, irruent importune phantasmata, & ir-Tomi III. Pars, II.

rumpent in utrosque oculos tuos interiores. Tu verò fortiter abjice seorsùm ca, quantum potes, manu meditationis, & velut excusso capite spiritus, liber evadere labora, aut tu quasi dissimulatis eis, spretisve, perge quo pergis, & per medium agmen illud improbum, alacer erumpe. Sitis te spiritualis exstimulct, ut quemadmodum desiderat cervus, undique canum morfibus patens & supercalescens, ad gelidos tutosque fontes aquarum; sic tu labora contrà impedientia phantasmata, ut possis & tu dicere rore sancti Spiritus calcfactus: Desiderat anima mea ad te Deus. Sitivit anima mea ad Deum fontem vivum, quando veniam & apparebo ante faciem Dei? Pf. XI.I. 2. 3.

Scito autem quod, nisi te priùs expurgaverit timoris lima per integerrimam & non fiction poenitentiam, nisi mens insuper elimat peccatia scoria, clara refulserit per reformationem in novitate spiritûs, secundum duos actus hierarchicos primos, qui funt purgare & illuminare; vanum prorsus erit tibi ante lucem surgere ad hoc perfectionis culmen. Surgite proinde postquam sederitis, qui manducatis panem doloris, Ps. cxxvI. 2. in timore scilicet, sine quo justificari nemo potest antè Deum. Improbè audes irrumpere in osculum oris, si nec pedibus cum lachrymis, nec manibus cum gratiarum actione priùs illud omninò vel servile, vel mercenarium anxia recogitet, neque prætereà de Deo quicquam negotiosum, durum, asperum, vel turbulentum penset, sicut de Judice retributore, vel inflictore vindictæ; sed hoc unicum venerit in mentem, quia totus desiderabilis est, suavis & mitis, totus amari, etiam si occiderit, dignissimus, dùm solùm ita placuit amoris negotium: involatune ad amplexus sponsi, stringe pectus illud divinum totis amicitiæ purissimæ brachiis, fige oscula castissima pacis exuperantis omnem sensum, & ut dicere subindè possis gratulabunda & amorosa devotione; dilectus meus mihi, & ego illi. Cant. 1. 16. Amén.

Explicit Tractatus de Mystica Theologia Venerabilis & egregii Joannis Gerson, Cancellarii Parisiensis. Anno 1679. Sabbato post Epiphaniam Demini. Hac clausula adjecta est ex MS. Cod. M. Targny.

# JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# TRACTATUS DE

# ELUCIDATIONE

SCHOLASTICA

# MYSTICÆ

Sub Considerationibus XII. traditus.

Ad MS. Cod. Navarr. unum.

OBIS datum est nosse mysterium regni calorum, dicebat Jesus Discipulis suis. Matth. XIII. 11. Propter quod & in alio loco exultavit in spiritu dicens: Confiteor tibi Pater Rex cali & terra, quia abscondisti hac à sapientibus, & revelasti ea parvulis. Matth. x1, 25. Hac mystica sunt, Dd 2

quæ loquebatur Apostolus perfectis & in quibus excedebat Deo, qualia tradidit ex revelatione sua divinus Dionysius in Lib. de Mistica Theologia & de Divinis Nominibus, præsertim cap. 7. vocans hanc sapientiam irrationalem, stultam, & amentem. Quâ super sapientià dudùm Opulcula duo scripsimus. Scripserunt alii, nominatim Hugo de Balma in Tractatu De triplici via in Deum, ubi determinat finaliter, & ex intentione, quòd apex mentis fertur in Deum per amorem ne. Et hoc est mysticum & absconditum, quod nemo sapientium seculi capit. Consentire videtur Dominus . Bonaventura in Itineratio cap. 7. & ultimo. Alioquin prætereà non videtur possibilis ultima industria quam notavimus ibidem; Spiritum à phantasmatibus avertere: quià cùm necesse sit secundum Philosophum, omnem intelligentem, seu intellectum aliqua operatione utentem, phantasmata speculari; oportet, si non speculentur, quod anima aliter feratur in Deum, qu'am per intelligentiam, ut videtur. Præsupponentes igitur omnia, qua divinus Dionysius cum suis Expositoribus super hac Theologia tradiderunt, & experti funt, posiumus ad intelligentiam dicti Hugonis de Balma confiderare tres modos, quibus videtur posse fieri, quòd amor sit absque cognitione: unus est de amore purè naturali, secundus de amore purè supernaturali, tertius est de amore habituali, vel potius ex habitibus elicito, libero & actuali.

Est insuper triplex actualis cognitio, quantum sufficit ad præsens; quædam recta, quædam reslexa, & utraque potest esse vel simplex vel complexa, specialis vel consusa. Quocircà notetur ad elucidationem præmissorum numerus duodenarius considerationum.

# Consideratio Prima.

Stat, amorem naturalem causari sine prævia cognitione in re quæ diligit, amat, vel appetit. Patet in hoc, quòd in omni re secundùm Dionysium invenitur amor naturalis. Unde Boëtius: O felix hominum genus se vestros animos amor quo cælum regitur regat! Non est autem in cælo materiali, sicut nec in rebus aliis anima carentibus, cognitio; quamvis pondere sui amoris impresso, ab intelligentia prævia non errante, feruntur quò seruntur, multò veriùs & certiùs, quam sagitta moveatur ad signum ex impetu per jacentem im-C presso.

# Consideratio Secunda.

Stat hominem per amorem naturalem non liberum ferri in Deum, non ex actuali cognitione, quæ talem in ipso causet amorem. Sequitur ex præsenti, non cnim minùs est amor naturalis in anima rationali, quàm in rebus ceteris animâ carentibus; immò non stat, hominem esse sine pondere naturalis hujus amoris, quo fertur in Deum, etiamsi damnetur in inferno. Confurgit exindè vermis ille sævissimus, quem conscientiæ remorsum appellamus, unde verificatur Propheta: Non est pax impiis, dicit Dominus, Isaiæ Lvij. 21. & illud de damnatis: Vermis eorum non moritur. Marc. 1x.43. Denique cum peccato nequit propter hocesse falus perfecta vel æterna. Hic amor est adversarius no ster, secundum legem carnis corruptæ, cui per dilectionem liberam consentire nos convenit, dum sumus in via, fi nolumus tradi tortoribus in gehenna.

# Consideratio Tertia.

Stare non potest, quòd amor etiam naturalis fat, aut mancat, absque omni cognitione conjuncta, vel separata. De separata quidem hoc certum est, quòd concurrit ad quemlibet amorem, dum producitur & servatur primum cognoscens, quod est Deus. Cete-

rum potentia quaelibet cognoscitiva rationalis non minus potest exui à sua cognitione naturali, quàm à suo amore. Proptereà manent semper, & junguntur in cadem natura cognoscente amor & cognitio naturalis.

irrationalem, stultam, & amentem. Quâ super sapientia dudùm Opuscula duo scripsimus. Scripserunt alii, nominatim Hugo de Balma in Tractatu De triplici via in Deum, ubi determinat finaliter, & ex intentione, quòd apex mentis sertur in Deum per amorem extaticum absque prævia, vel concomitante cognitione. Et hoc est mysticum & absconditum, quod nemo sapientium seculi capit. Consentire videtur Dominus Bonaventura in Itineratio cap. 7. E ultimo. Alioquin

Sed iste modus non recipitur communiter, sicut nec ponitur in rebus non cognitivis delectatio, de qua magis videretur; quamquam ab aliquibus philosophantium utrumque positum videatur, conformiter ad usum communem, quo dicimus, pratum ridere, vel gaudere, dum floret, & florescit, & vernat. Beatus est, qui liberum amorem suum conformat isti naturali, quia si duo conseniunt, siet ipsis à Patre quiequid petierint. Matth. xviii. 19. Quippe non petent nissi Deum, vel conforme Deo, simul & naturæ primitùs institutæ.

# Consideratio Quarta.

Stat, hominem ferri in Deum per amorem liberum supernaturaliter infusum, vel conservatum, nulla in ipso cognitione libera concomitate, vel prævia respectu illius amoris. Constat enim, quod amorem liberè elicitum ab homine posser Deus conservare, destructo omnis cognitionis actu : quo posito diligeret homo Deum tunc intellectualiter non cognitum, faltem cognitione, quæ sit actus secundus elicitus; quod dicitur propter immediate notata de cognitione pure naturali, quae est primus actus essentialis animæ, immò non est rasi anima, propter quodab ipsa separari non potest, ipsa stante, ac perinde nominatur Endelechia. Similiter dicerctur, si Deus per se immediate causaret actum amoris liberum in voluntate, non concurrente intellectu, ut intellectus est, juxtà positionem quorundam dicentium, quòd actus beatificos in patria producit folus Deus.

#### Consideratio Quinta.

Stat veritas eorum, quæ traduntur de Theologia mystica, quòd consistat in amore solo, & quòd amor ille supernaturaliter inspiretur illis qui concupiscunt supientiam. Spectat hoc ad potentiam Dei, prout ex præcedenti constat. Spectat & ad ipsius sapientiam atque bonitatem, ut aperientibus os mentis inspiret spiritum amoris, neque neget mundis corde osculum postulatum; sed præveniat etiam in benedictionibus dulcedinis desiderium pauperum, qui cum Daniele sunt viri desideriorum. Satiet insuper parvulos suos æterna sapientia ab uberibus consolationis suæ, tanquam pia Mater, cujus ubera non sugit, qui non veraciter absque fictione se constituerit ut parvulum sub ea, juxtà sententiam Christi, qui simul est sponsus & sponsa, Pater & Mater, amicus & amica, quoniam amor spiritualis sexum nescit. Potest deniq <del>u</del>e tota ferè Scr deduci ad hunc fenfum. At verò nihil ad philosophantes super hoc assiduo pro devotis miraculo: proptereà D dicitur, hæc sapientia mystica appropriate Christianorum esse tam à Dionysio, quam à ceteris. Et ita controversia, vel dubietas omnis cessat in hac parte, quoniam stat apicem mentis in Deum serri sine cognitione actuali pravia, vel concomitante; sie accipiendo, quòd cognitio non causat amorem illum superinfusum, nec oportet ut comitetur ipsum, distinguendo cognitionem apprehensivam, vel declarativam, ab expenmentatiya affectuali.

# 425 De Mystica Theologia & ejus elucidatione. 426

# Consideratio Sexta.

Stat ut amorem superinfusum comitetur actualis cognitio, quâ percipitur intelligibiliter amor ille, hoc est, quâ judicat anima se amare, & in Deo delectari, immò & ignote ignotis per amorem jungi. Pro cujus intelligentia memoretur illud de Canticis: Averte intelligentia memoretur illud de Canticis: Averte cita & meritoria, cognitio dilectionem, & si non oculos tuos à me, quia ipsi me avolare secerunt. Cant. A cognitio reslexa, tamen recta. His cost traditio omvi. 4. Ubi colligitur, quòd duo sunt oculi anima rationalis, unus spectans ad cognitivam potentiam, alter ad affectivam. Ille fecundus propriè dicitur oculus amoris, vel oculus sponsæ, de quo in cisdem Canticis: Vulnerasti cor meum in uno oculorum tuorum. Cant. IV. 9. Contingit autem quòd, dùm anima fertur in dilectum per oculum amoris, si tentet intelligere quid sit illud quod diligit, evolat dilectio, ac perinde dicitur evolare dilectus. Nihilominus est aliter possibile, quod & dilectio maneat, & cognitio simul talis dilectionis ad tempus persistat: aliter enim non potuisset tradi, vel scribi qualiscunque notitia de Theologia mystica, ut, quòd illa est conjunctio amorosa dilecti cum dilecto, quòd exuperat omnem sen-sum, quòd vulnerat, quòd conjungit ignotis ignote, tanquam in divina caligine, cum similibus multis.

# Consideratio Septima.

Stat quòd amor hujulmodi superinfusus maneat absque Charitate sicut Prophetia, sicut Fides, & Spes, & alia charifmata. Proptercà talis amor non est signum infallibile gratice gratum facientis. Confonat his communis Schola Doctorum, quod nemo scit, se charita-tem habere, juxta illud: Nemo scit, an amore, an odio dignus sit, Eccle. ix. 1. quamvis istud intelligi videatur de amore prædettinationis, & odio reprobationis. Valet hæc confideratio pro laude charitatis, & ut qui gloriatur per mysteriorum cognitionem, in Domino glorietur. 1. Cor. 1.31. Si novero (inquit Apo-stolus) mysteria omnia, 1. Cor. XIII. 2. inter quæ est plane mystica Theologia, nihil sum. Veritas est, quòd ficut de donis & beatitudinibus loquitur, fic de sapientia mystica. Loquuntur de ea aliquando Doctores, nominatim Hugo de Balma, prout includit Charitatem. Proptereà dicit, qu'od hac sapientia excelsaporifera & delectans.

#### Consideratio Octava.

Stat dilectionem liberam, & elicitam, naturaliter poni in apice mentis, quæ dicitur ab aliquibus synderesis, absque hoc, quod mens se actualiter judicet aliquid diligere, quàmvis ista dilectio cognitionem sequatur, & concomitetur. Concederent istam Philosophi naturales, ac perindè multa salvarent absque miraculo, fuper his quæ de mystica Theologia traduntur à Catholicis. Studuimus in duobus Opusculis de mystica Theologia pridem compositis, per multas considerationes & industrias ista determinare velut ad communem intelligentiam, & Philosophiam deducentes hanc sapientiam, non quòd secludere vellemus divinos, & mores huic salutifero Sacramento conformare non supernaturales influxus. Absit hæc Pelagiana temeri-Domittat, prout alibi sub consideratione multiplici notas; sed consone loqui voluimus Philosophis & Scho-Dtatum est. lasticis Theologis talia quæ non abhorrerent à suis traditionibus, & scholis; & si effectum est qualicunque ex parte, judicium sit legentium, & gloria Deo; si verò nequaquam, ignosce tu, Deus, & tui.

Denique tota ratio considerationis præsentis consistit in hoc quod dicit Philosophus de vehementer habituatis, quòd in suis actionibus non deliberant, aut saltem ita se habent, quòd se deliberare non judicant.

omnes artifices, & mechanici circà exteriora laborantes, textores, cytharista, scriptores &c. Quantò ampliùs hoc inveniri potest in actionibus immanentibus vel intrinsecis: nam & stepè multa cogitamus, multa diligimus sub omni facilitate, quæ nec cogitare, nec diligere judicamus. Praecedit nihilominus, & comitatur naturaliter in omni dilectione, præsertim elicita & meritoria, cognitio dilectionem, & si non nium, tàm Philosophorum, quam Theologorum, & Moralium, cum experientia dicentium per vocem Augustini. Invisa diligere possumus, incognita nequaquam.

### Consideratio Nona.

Stat simplices idiotas per Fidem, Spem & Charitatem citius & sublimius pervenire ad Theologiam mysticam, quam eruditos in Theologia Scholattica & discursiva. Sunt ad hoc multærationes, quarum aliquas notat sanctus Thomas, inquirens, cur simplices sunt aliquando devotiores, quam literati. Ita Fides talium minus est inquieta per phantasias contrariarum opinionum, quas nec audiunt, nec cogitant. Sunt insuper humiliores, quibus gratiam dat Deus, qui cum fimplicibus graditur: omnium verò superborum & fublimium colla propria virtute calcavit. Eccli. xxiv. 11. BPræterea simplices habent aliquando curam de salute sua majorem in timore & tremore.

Qualiter autem sit istis simplicibus, immò & pueris ambulandum pro mystica sapientia, tetigimus in Opusculo quodam De simplificatione cordis: via secunda. Dicebat unus: Ego per quadraginta Annos & ampliùs versavi, & reversavi multastudendo, legendo, orando, meditando in otio temporismulto, & nihil inveni compendiofius, efficaciusve ad consecutionem Theologiæ mysticæ, quàm ut fiat spiritus & anima sub Deo tanquam parvulus & parvula, juxta metaphoram antedictam, ubi mendicitas spiritualis locum habet præcipuum cum Fide simplici, quod Deus Puer natus est nobis & parvulus datus est nobis. Isaix IX. 6.

#### Confideratio Decima.

Stat concordia Theologorum, & de Theologia mystica loquentium, præmissis considerationibus, sicut lentius donum est, quam sola gratia gratum reddens. arbitramur, attentis; cum Philosophis autem Fide ca-Nimirum, quia & gratia est gratisicans, & sapientia rentibus nequit esse conventio in hac parte. Ratio, quia nolunt credere ut intelligant, incedentes crassa cervice, & erecto collo, nolentes captivare omnem intellectum, neque voluntatem in obsequium Christi. Quamobrem verissime enunciatum est, quod hac est propriè propria sapientia Christianorum, tanquam sons fignatus, cui non communicat alienus, quoniam carnalis homo non percipit en que Dei sunt. 1. Cor. II. 14. Stultus est enim ille, dum fit ei Christus petra scandali 1 Pet. 11. 8. & signum, cui contradicitur. Luc. 11. 34. dùm non intrat per ostium Joan. x. 1. ut pascua inveniat, maxime quia non vult manducare panem de calo verum, Joan. vi. 32. nec bibere vinum germinans virgines. Zach. IX. 17. Per cujus tamen sacræ Communionis frequentationem super omnia fit homo devotus, & habilis ad Theologiam mysticam, si vitam

# Consideratio Undecima.

Stare nequit, ut Theologia mystica sit in hominis mente fine qualicunque Dei cognitione. Fuerunt qui dicerent, nihil nos cognoscere de Deo nisi per abnegationem. Contrà quos est cum ratione & autoritate Articulus Parisiis condemnatus. Sed aliunde deduci-Agit enim ars perfecta modo naturæ, sicut ostendunt tur consideratio præsens; notando, quòd omnis ap427 Joannis Gersonii Carm. de Purific. sensuum. 428

prehensio, vel motio intellectualis, sive de Deo, vel de aliis, dici potest cognitio, immo & visio, per illum loquendi modum quo utimur de sensibus exterioribus, ubi omnis sensatio, visio nominatur, ut dicimus; vide qualiter hoc fapit, hoc olet, sonat, suave est, lædit. Sed materia de his sensibus, in intellectu proportionabiliter existentibus latior, quam ut disseratur pro præsenti. Sic enim vocant Aristoteles & Basilius intellectum, sensum. Sic communis usus dicit de benè ju- A logia mystica affectuali, qui cam assequibilem tradicante; iste benè sentit, iste clarè videt in materia. Sic Gregorius in homilia. Amor, inquit, ipse cognitio est. Et verè sic est secundum tactum, gustum & olfactum spirituales; immò tantò potior, perceptibilior & purior est cognitio, quantò intimior circa Deum, qualiter ipsum tangunt, gustant & olfaciunt mystice theologizantes, non auditores tantum, sed inspectores, sed factores. Ponatur exemplum parvuli super Matrem suam; dum sugit, & amplexatur eam, qui plerumque nihil videt, nihil audit, aut saltem non judicat se videre, vel audire quicquam, totus in lactatione (unde delectatio dicta est) occupatus. Tunc nihil cognoscit sub quacumque ratione reflexa, etiam quod lac fit dulce, vel bonum, vel ens, vel non ens, sed tantummodò lactandum se uberibus imprimit; & fit mulcebris quædam operatio experimentativa, non reflexa, nec declarativa, nec enunciativa. Felix puer ille, etiam si centum sit Annorum, sub sapientia Ma-B tre sua, qualis erat magnificus Rex ille David parvulus in oculis suis & vilior ceteris ante Deum. 2. Reg.

Fundemus super hanc similitudinem sensuum spiritualium ad corporales similitudinem aliam, pro Theologiæ mysticæ cognitione convenientem. Constituamus duos homines coram oculis nostræ considerationis, quorum unus fit acutissimus in duplici sensu, visus & auditûs; sed habeat hebetatos penitùs, & obtusos tres alios fensus, qui sunt olfactus, gustus & tactus. Constituatur alter qui cæcus sit & surdus, sed habeat expeditos alios & vivaces, olfactum, gustum & tactum: constat quòd iste secundus poterit majores experiri delectationes sensuales, quam primus. Conjecturemus ex ista similitudine quod Philosophi, vel Theologi, literati vigent in visu & auditu spiritualibus; sed evenit multis, quòd tribus aliis careant sensibus, vel impeditos, vel obtusos prorsus habent. Provenit è contrà de simplicibus illiteratis, quòd velut cæci, & surdic sunt ad Philosophiæ Scholasticæ perceptionem, qui ceteris sensibus vigent in spiritualium olfactu, gustu & tactu. Nullus ergo mirabitur ista considerans, si fimplices, si literati cæci & surdi, nisi quantum Fides infonat oblectantur in Deo, quem desiderando & amando olfaciunt, gustant, & amplexando tangunt, habentes per vitæ puritatem & simplicitatem sensus istos purgatos, atque reformatos, dum in aliis male viventibus penitus stupidi sunt, nec percipiunt ea quæ de divinis suaviter redolent, sapiunt & mulcent; quamvis videant & audiant. Exemplum simile de canibus venaticis respectu non venaticorum posset induci. Reducuntur insuper isti quinque sensus ad duos oculos, qui sunt intellectus & voluntas, cogitationis scilicet, & amoris: visus enim & auditus per appropriationem agis spectant ad intelligentiam tres ad affe. ctum vel amorem.

# Consideratio Duodecima.

Stant simulaffectualis cognitio Theologiæ mysticæ, & alter modus contemplationis, qui dicitur purè & siquidem veritatis divinæ. Sunt diversi tractatores de utraque contemplatione, & varie quælibet figuratur. Affectualis in Maria sedente & insponsa, que deliciis affluit, innixa taliter super disestum suum. Cant. vi. 5. Intellectualis verò in Israel & Rachel, 18 in sponsa af-

cendente sicut aurora, luna & sel. Ib. v. 9. Sed oportet quòd intelligentia feratur in Deum fine hîc & nunc, hoc est, fine continuo & tempore, ita fine commixtione phantalmatum. Hoc verò tantæ difficultatis esse dicit Augustinus, consonans Platoni, & sequacibus, quod non nisi in raptu quodam, more coruscationis, possit sincerè veritas hæc cognosci, etiam à paucis, & rarò. Quemadmodum non ita senserunt de Theo-

Possibilitatem denique considerationis hujus suadent ea, quæ in Paulo facta sunt, & in Beatis complebuntur. Sed amplior profecutio non est Opusculo præsenti necessaria, nec suæ possibilis brevitati.

Denique distribuit unicuique Deus mysteria sua prout vult, qui hodierna solemnitate ascendens in altum dedit dona hominibus. In cujus commemoratione solemnitatis hæc scripta sunt Lugduni, ad elucidationem scholasticam mysticæ Theologiæ, consistentis in amore per Joannem de Gerson Cancellarium Parisiensem. Anno 1424. prima Junii.

Conscius est animus meus, experientia testis, Mystica qua resuli dogmata vera scio. Non tamen idcircò scio me fore glorificandum. Spes mea Crux Christi, Gratia, non opera.

#### M E

# PURIFICATIONE

#### SENSUUM INTERIORUM.

Gandia queris Sensibus herens, Carnis amore Nares odora Lingua sapora, Quinque dati sunt Quos hebetavit Corporis humor Fædus, & ater. Vis reparetur Influa tanta est, Si tamen adsit Taliter acto Carneus actus. Cor tibi frustrà Infatuatis 1 Talius & auris, Vis oculorum. Hi tibi sensus Spirituales Morbidus intro Horridus asper Spurcus amarus. Contere te te

D

Prodeat extra. Calica carpet, Objiciet se, Omnia fiet Aure melodus Lux oculorum Naris odorem. Snaviter ibit Spiritus unus Ore vomenti. Jam minus agri. Gaudia sensus. Tunc Deus ultro Omnibus unus Ore saporus Hauriet ejus Tractus in ima Neclet utrinque. Corque Deumque. Vis in amore. Gratia formans Desipit omnis

Noxius humor,

FINIS.

JOAN-

# 429 Epist. II. ad Petrum Episcopum Cameracens. 430

# JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

#### S Т

A D

# P

Episcopum Cameracensem.

X litteris binis tuæ dignationis, Reverende Pater, ac Praceptor Optime, palàm facta est anxietas animi tui, eò quod zelus domûs Domini, & Reipublicæ salus comedit te, Verè quicquid video, inquis, mihi grave est, & penè importabile. Proptereà commovet parvitatem meam Tua Dominatio, ut de suavi jugo Christi scribam aliqua. Sed unde melius exordiar, dimisso alio quolibet excusationis exordio, quam à tyrannico diaboli, carnis, & mundi jugo sævissimo prorsus, & crudelissimo; B projecerim, descrens corrigendi spatium, & cum litquamquàm infania nostra judicet aliquando illud suave, ex febrili corruptione palati spiritualis. Attamen salutis initium est, cognoscere se ægrotum, & dolere. Nam qui malis obtorpuit, hic non dolet. Benè habet ergo, quod molestant Te omnia quæ cernis, utique temporalia, atque mortalia, plena undique vanitatibus, & infaniis falsis. Cur ita? plane ut suspirabundo voto dicas cum Propheta: Quis dabit mihi pennas sicut columba, & volabo, & requiescam? Ps. Liv. 7. Tunc quasi jam voti compos exultat subjungens: Ecce elongavi fugiens, & mansi in solitudine. \$1.8. In qua solitudine, nisi fallor, mansionem & nidum suum collocaverat, ubi & Apostolus, cum dixit: Nostra conversatio in calis est, Philip. 111. 20. Nunquid non magna solitudo cœlum, nunquid non est desertum? Hinc pollicetur Dominus per Prophetam: Ædificabuntur in te deserta saculorum, Isai LVIII. 12. In hoc deserto nonaginta novem oves relictæ sunt. Sed quomodò collocatur mansio in hac solitudine? Respondet Ecclesia canens de Confessore aliquo, quòd In hac peregrinatione solo corpore constitutus, cogitatione, & aviditate in alia C tiam, Matth. v. 10. utinam mererer præsentiam tuam, Patria aterna conversatus est. At verò quis fructus accrescat sic sugienti, sic elongato? explicat Propheta, cùm ait: Expectabam eum, qui salvum me fecit à pusillanimitate spiritus, & tempestate, Ps. Liv. 9. Dicit Apostolus 2. Cor. VII. 7. intus timores, ecce pusilla-nimitatem spiritus, & foris pugna, ecce tempestatem, quæ duo militare contra animam tuam ingenuè fateris. Porrò quid agendum superest, nisi orationem fundere cum Propheta, & dicere, quod sequitur: Pracipita Domine, & divide linguas eorum, Pl. Liv. 10. ne scilicet elata præsumptio sabricet sibi turrim contra cœligenas justos de Ecclesia. Causa subditur: Quia vidi iniquitatem, & contradictionem in civitate; & cetera quæ fequuntur incommoda. Ageergo, Præceptor Inclyte, fac quod per Prophetam audisti. Accipe pennas pennas devotæ meditationis diteris ficut columba, cogitans dies antiquos, & Annos æternos in mente habens; sic enim elongabis ponensD Altissimum refugium tuum, ut non possit accedere ad te malum. Desere per contemptum quicquid in terrenis liberè potes. Hoc jam facis; sed egrediendum est, non hic sistendum; si ablactatus es ab ubere confolationis terrenæ, quærendus est cibus alius solidior, cibus internæ devotionis. Desine ab ira, & derelinque furorem, noli amulari, Pf. xxxvi. 8. hoc est, indiscreto zelo succendi; Sed jasta cogitatum tuum, spem tuam, orationem tuam, auxilium tuum in Domino, & ipse folido cibo enutriet te, Ps. Liv. 23. Nec ista dixerim

docendo, sed meam insipientiam, dum tecum loquor, commovendo, & segniciem stimulando. Provideamus, ne contingat nobis quod pueris imbecillibus folet: hi dùm cadunt in terram, irascuntur sibimetipsis, tundunt aliquando cervicibus terram, ceteraque impatientiæ figna oftendunt, dolent cecidifle, fed non benè dolent, dum sibi, suaque imbecillitati, quasi per se A fufficiens ad standum esse debuerit, irascuntur. Sie nos grandiusculi pueri sape agimus in adversitatibus nostris, ut publicis succensemus, indignamurque nobisipiis, vel proximis, & non petimus auxilium, nec confugimus aspicientes ad eum qui salvare nos debet à pusillanimitate spiritus & tempestate, Ps. Liv. 9. quemadinodum puero prostrato auxilium quarendum est, non à se, sed à Patre, Matre, ductore. Audivi multos dirè & dignè tortos, & in semet frustrà tabescentes, quia peccando ceciderant, quos non adduxit ad refurgendum Deus quamdiù versabantur indignantes per considerationes in luto peccatifui, & transgressionis, quia hoc magis superba præsumptio, quam humiliatio videbatur. Mox autem ut convertuntur, oculos fuos ad Dominum tendentes & manum humiliter, ut eos fublevaret; exauditi funt, fanati funt, erecti funt. Hæc ideò cursim, & raptu quodam animi dixerim, immò terismittens, & hoc ne tabelcamus in confideratione malorum præsentium, vel imminentium. Sed tantò vigilantius dicamus ad Dominum cum Josaphat: Cum ignorumus, quid agere debeamus, hoc solumba emus residui, ut oculos nostros ad te dirigamus, 2 Paral. XX. 12. fic consolabimur lugentes, quia humiliabimur ut debemus) sub potenti manu Dei & auxilium unde petere sperareque debemus, requiremus. Hoc modo suave nobis fiet jugum Christi, dulcescetque ex consideratione, & spe salutis suæ. Hoc modo leve nobis siet, quia totum onus super humeros suæ providentiæ, & benignitatis, & misericordiæ reponemus. Hoc modo sentiemus experti etiam nunc quod promittit Christus dicens: Beati, qui lugent, quoniam consolabuntur, Matth. v. 5.

Super quo verbo Sermonem aliàs exposui in præclara Universitate Parisiensi, sicut nunc alium mihi incumbentem contexere disposui super hoc verbo, miseræ ætati nostræ satis accommodo & materiæ, quam loquimur: Beati qui persecutionem patiuntur propter justi-Præclare Domine: latior esset allocutio per verba, quàm esse vacat per scripta. Interim benè vale. Scriptum Parisiis matutino octavarum Beati Dionysiii, cujus inter cetera fuadeo videre octavum Capitulum De divinis nominibus, ubi justitiam Dei defendit contra insultantes; quòd Deus justis calamitates supra ceteros semper immittit. Tuus discipulus Joannes, Cancellarius indignus Ecclefiæ Parificnfis.

# JOANNIS GERSONII

Doctoris& Cancellarii Parisiensis

# A D

# E

Episcopum Cameracensem.

🔁 I de temporali consolatione tecum actum est, prout scribis, Pater Reverende ac Praceptor charissime, benè prorsus & divinè tecum actum esse nullus ambiget, qui Propheticam illam vocem ex intimo cognoverit: Renuit consolari anima mea, me-

mor fui Dei & delectatus sum, Ps. LXXVI. 3. Ablactatio siquidem à temporali delectatione initium est, non dicam idoneum, sed necessarium, ut subintroduca-tur, & crescat solida veraque delectatio, quam sentiebat qui dixit: Quam magna multitudo dulcedinis tue, Dimine. Pf. xxx. 20. Et ne carnales ad cam se admitti præsumerent, subjunxit: quam abscondisti timentibus illis scilicet, qui dicunt exsententia, Consige timore tuo carnes meas, Pf. cxvIII. 120. ut Apostolicum illud in eis fiat : Christo consixus sum cruci. Gal. II. 19. A Denique ad illud quod præmissum est à Propheta: Memor fui Dei & delectatus sum, & defecit spiritus meus. Ps. Lxxvi. 4. qualem arbitraris esse delectationem in tentione Dei, & familiari secum amplexu? quando sola memoria talis est, ut deficiat spiritus, non utique mala, sed bona desectione. Sic gloriabatur Propheta, dicens: Defecit in saluture tuum anima mea. Pf exviit. 81.

Quid autem, Pater, hic optaverim, quidve fidenti charitate commonuerim? nisi ut temporales illas delectationes (de quibus actum est, non requiras absentes, neque rursus persequaris fugientes, aut tristeris amisfas; indignæ sunt plane, quas tantus & talis Vir cum molestiis & anxietate requirat tam fugaces, jam jamque perituras; utinam nec ad perditionem fecum dimersuras, eos suis finibus, quos ad cœlestia capessenda, contemplanda, possidenda Deus ipse forma-R num, vel ad malum moris; quoniam secundum vaverat!

Potuerat hæc materia in longissimam protrahi orationem; sed ipsa talis est, qua à Sanctis creberrime tam verbo, quam scripto, & uberrimè tradita est. Proptereà neque de hac re amplius, neque de aliis ad hanc, quam postulare dignaris consolationem spiritualem spectantibus, scribere quicquam præsumpsi; tantum suffecerit annotasse loca quædam, quorum frequens usus & conversatio præbent sugere mel illud cælicum, tanquam è favis Scripturarum illarum eliquatum, & infusum, dum premuntur. Collocemus in primis Bernardum, super Cantica, alterum quoque subsequentem eum sere pari passu Sigibertum Monachum, Dominum Venerabilem Richardum de fancto Victo-1'e, in Opusculis suis omnibus, quie de contemplatione disertissimè composuit. Augustinus in Confessionibus & Meditationibus & Pialterio & Sermonibus, & Gregorius in Homiliis: & ut novos attingam, Guil-C dignitatis, sed funditus everterent, nisi quodam exlielmus Parisiensis & Bonaventura, & alii, quorum ope-

Quid aliud, quæso, Patres illi egerunt, nisi ut consolationem spiritualem, quam requiris, spreta carnali, succenderent in animis auditorum? Sic & lectiones Joannis Chrysostomi, Cypriani, Cassiani, & Climaci, & Sanctorum Patrum vitæ, & Legendæ Sanctorum, quales in Ecclesiastica Historia conscribuntur, non nisi stimuli sunt ardentes ad calefactio-· nem animæ, ex gelicidio temporalium cogitationum torpentis, & emortuæ. Denique venit nuper ad manus meas opus illud imperfectum Hugonis super Ecclesiasten. Deus optime, quam paucis verbis totam hanc de contemplatione materiam sub tropo sumi, flammæ, & carbonis exposuit? Chrysostomus singularem de hujus rei acquisitione Tractatum compilavit, quem De Compunctione cordis censuit appellandum.

His interim superficie tenus, ac in transitu præpositis; assumam hanc multam ex multo amóre fiduciam, ut dem confilium non requisitus, immò ut aliàs jam datum nunc repetam, hoc est, ut societatem aliquam exerceas tecum, Pater Magnifice, quæ utilis, & potens sit, Tibi, Tuoque statui in agendis succurrere, quatenus ille unicus in terris optandus finis commodius assequatur, qui est pax serena mentis; quia væ homini, cujus utraque consolatio abscondita est ab anima ejus, ut nec temporalem habeat, & careat æterna, vel interna. Unus

altem esset in convictu familiari necessarius, qui assiduè tibi legere, qualia prædiximus, & loqui cum sapore scirct; vix enim ab insipiente quicquam sapidum exprimitur: eum insipientem voco, qui de Scripturis, & earum intimo sensu nihil saporis habet imbibitum.

Superfunt duo rursus ex literis Vestris à me quæsita: unum super victu, & pompa Prælatorum: aliud super verbo illo: Jugum enim meum. &c. Et de isto quidem ultimo nihil ad præsensscribo, nisi, sicut priùs egi, remittendo ad primam partem Summæ communis De virtutibus. Illic pulcherrimæ atque profundissimæ recitantur rationes, quare via virtutibus delectabilior est, suavior, quietior, jocundior, & ità de fimilibus: quod autem fiat de necessitate tribulationis virtus, ille idem Tractatus cum illo De vitiis, pluribus in locis ad hoc vehementissimè trahunt. Similiter Libellus ille, De duodecim fructibus eribulationis optime compositus. Illos videre non pigeat. Porrò quantum de primo attinet, nescio me habere lectionem illam, quam non satisfacere dicitis in hac parte. Proptereà dicam brevissimè in hac re quod sentio, & quod tunc (ut opinor) dùm scripsi, sentiebam. Dico autem quòd statusiste magnificus exterior apud Philosophos reputatus est semper de bonis quæ dicuntur indifferentia ad borietatem circunstantiarum contrahunt vel bonitatem, vel malitiam. Dico prætereà, quod Theologia debet illustrare rationem Philosophicam, non è contrà; quia quædam ideò judicarentur recta ex dictamine rationis non fic illustrata, quæ mala esse ex hac illuminatione deprehenduntur. Dico ampliùs, quòd si in Prælatis omnia concordarent statui illi paupertatis Christi, & suorum Apostolorum, persectior esset corum imitatio, & utilior, quam sit magnificus status præsentium. Dico consequenter, quòd quia Respublica, vel Ecclesia non gubernatur per Sanctos, sicut quidam acute dixit, fuit expediens præsupposita imbecillitate Prælatorum in moribus, quòd iste decor adventitius in Ecclesia quandoque servaretur, sicut & nunc apud multos, qui nihil habent in moribus magnificum, utinam nihil diabolicum! per quod, non dico, attraherent plebem ad reverentiam spiritualis teriori splendore tenerentur. Dico ad postremum, quòd si Prælatus etiam ista ætate esset sufficienter stabilitus in humilitate, & charitate repletus, qualem esse debere Prædicatorem, Bernardus scribit Sermone 17. super Cantica: nullum est apud me dubium, quin plus proficeret imitando paupertatem Apostolicam, quàm fastum istum temporalem. Visum est hoc aliqualiter ex conjectura in Magistro Joanne de Vorennis, qui propter austeritatem vitæ populos innumerabiles aggregabat, nec æstimari potest fructus ille, quem protulisset, si fuisset comes humilitas & filia ejus discretio. Denique, Præceptor Charistime, nisi solus & secretus soli & secretò scriberem, nisi inculparet me apud omnes multiloquium istud meum, quod quasi docere videtur Magistrum, quasi prætered Tu, qui in statu es persectionis exercendæ, statum primo introcas persectionis acquirendæ. D Benè vale, Pater Reverende, & Præceptor Charissime, mei memor in Orationibus tuis. Scriptum Parisiis confestim post receptionem litterarum missarum. 18. Augusti.

# 433 AdP. de Alliaco. Et adProvincial. Cælestin. 434

REVERENDO

IN

CHRISTO

DOMINO

DEI GRATIA

Cameracensi Episcopo.

EVERENDE Pater in Christo, & Domine præstantissime, non nos fugit, quantæ sub-jaceremus culpæ, si vestra benesicia, quibus nostrum corpus nunc lætatur, silentio suppressa transi-remus. Beneficio certè suscepto (si creditur Senecæ) is qui suscepit, profiteri debet gaudium, & id danti facere manifestum, ut fructum præsentem capiat: quod si dissimulet gratias agere, nonne turpissima labe matris vitiorum omnium ingratitudinis, toti mortalium generi odibilis, depasci interiùs, ac rodi jure existimatur? Vestrum beneficium nobis nuper impensum,
B Ecclesiasten, præsertim in prologo, & Super Calestem
Hierarchiam præsipuè vit capitule, & alibi apud vos potius prædicandum, quam effusius referendum arbitramur, nè narratione rei optime cognitæ, benignas Vestræ Paternitatis aures inimico fastidio afficiamus. Jam enim (nisi fallimur) præcurrit orationem nostram vester animus omnium prudentia copiosè pollens, & de beneficio nostræ Facultati per vos impenso, in annectendo Officium Lectoriæ Sacrarum Litterarum uni Præbendæ, non tantum in Metropolitanis Ecclesiis; sed & Suffraganeis hujus Regni, aliarumque partium aliquarum: nec est quod nobis dicatis, Domini nostri Papæ id esse beneficium, non vestræ Paternitatis. Siquidem ei jubendi autoritatem ascribimus, & quod vestris precibus omnium benignus exauditor inclinavit, ingentes ei gratias litteris jam egimus, & agemus certè frequenter. Nihilominus non nescimus totius beneficii vos caput suisse, vos principium, vos finis fuistis, vester iste labor fuit. Excogitastis modum saluberrimum, quo pestibus in Ecclesiæ gremio indigne durantibus obvietur, quo Ec-C clesiæ languoribus medeatur, & excogitatum vigilantissimo studio executioni celerrimè mandari procurastis: quare beneficium hoc universum (quantum cunque est) quod certe maximum est, & vobisattribuendum judicamus, & potiores gratias deberi fatemur, quas si minus cumulatas referamus, ne quæsumus nobis potius assignetur, quam beneficiorum magnitudini omnium gratias agentium facultatem excedenti, & aciem ingenii perstringenti. Et certè si benè novimus vestræ Paternitatis solertissimam exactissimamque sapientiam, non gratias expectetis, quæ vires exuperant; sed his contenti estote, quas gestienti assectu, licet impares, referimus; satisque suturum speramus, si non rei, tamen vobis, quòd nostras operas vestris Ddùm quadruplicem sensum exponendi Scripturas. Sed Nosque universos & singulos vestris voluntatibus morigeraturos spondemus. Altissimi propitiatio vestros gressus feliciter regat juxta vota. Datum in Congregatione nostræ Facultatis apud Sanctum Maturinum Mensis Novembris. Humiles vestri, Decanus, ceterique Magistri Facultatis Theologize Studii Parificulis.

Tomi III. Part II.

# ANNOTATIO

Doctorum aliquorum, qui de Contemplatione locuti sunt.

M AGNUS Dionysius edoctus à Paulo, primus videtur, hanc Theologiam speculative tradidisse in suo De mystica Theologia, & in aliis Libris suis sapiùs interferit.

Venerabilis Richardus quasi primus post eum materiam hanc ab aliis sub collaudatione vel admonitione traditam, reducit ad modum artis & doctrinæ in suo De Arca Mystica. Cujus insuper scripta omnia nihil scrè, nisi contemplationem sapiunt, aut resonant.

Cassianus, in Collationibus Patrum: nominatim in illa De Charstate.

Augustinus, in Lib. De vera Religione & Confessionibus, & De diligendo Deum, & De Trinitate, ac alibi pluries.

Climacus, in suo Libro De triginta gradibus scala. Gregorius, in suis Moralibiu sparsim, specialiter in fexto, & in tertia Homilia super Ezechielem.

Bernardus, super Cantica, & De diligendo Deum. Ad fratres de monte Dei, & alibi.

Hierarchiam, præcipuè vii. capitulo, & alibi.

Bonaventura, in suo Itinerario, totum miro & compendiosissimo artificio complexus est, & in suo Stimulo

Sunt alii Tractatus compilati à novellis, ut Stimulus amoris ad Christs Passionem. Et alter Liber De triplici via, cujus initium cst: Via Sion lugent: Et alius De novo Saculo, & alter De septem itineribus aternitatis. Et alter De ornatu spiritualium nuptiarum, cujus tertia pars suspecta est. Scripta sunt denique aliqua super hoc in vulgari, & in Sermonibus quibusdam ad Clerum, & parvulis Tractatibus, quæ omnia dinumerare non noîtrum est.

# JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# T Missa

# PROVINCIALI

# ORDINIS COELESTINORUM.

I quis vult venire postme, abneget semetipsum, & tollat crucem suam, & sequatur me. Matth. xvi. 24. Marc. vIII. 23. & Luc. IX. 34. Sufficeret hoc verbum ad grandem nedum Epistolæ, sed Tractaad compendium veniendo, & ad satisfactionem qualemcunque, de requisitis super rememoratione quotidiana Dominicæ Passionis, dicamus cum Gregorio in Homilia verbi hujus, quòd duebus modis crux tollitur; unus est, per corporis passionem, de qua nihil ad præsens: alines est, per animi compassionem, quæ triplex est: una ad seipsum, altera ad proximum, tertia ad Christum Crucifixum. De qua re principaliter requiritur, ut homo afficiatur ad Christum in Cruce passum. Qua super fre multi multa conscripserunt, modis variis & mediis ad finem Legis (qui est Christus) intentionem dirigendo, in tollendo crucem suam. Ecce enim per vestram Reverendam Paternitatem, & charissimam devotionem, missusest & oblatus Tractatulus, sub quatuor particulis; in quarum secunda narrantur quasi punctatim confiderationes circiter quinquaginta tres, & sententiosæbreviter & ordinatæ. Fecit autem similem breviationem Dominus Bonaventura in suo De arbore vita sub duodecim fructibus & foliis, quadraginta sex Canones totidem addidit, sicut inveniri communiter potest. Fecit alteram Auctor Horologii sapientie separatim sub centum considerationibus, quibus oratio-A nes correspondent. Factæ sunt insuper considerationes hujusmodi punctuales pro faciliori tenaciorique memoria, tum in diversis Libris & scientiis, tum nominatim super totam Bibliam, & sigillatim super quatuor Evangelia diversimode per diversos, inter quos nuper &c. Unum ex quatuor. Compositæ sunt rubricæ centum quinquaginta cum aliquibus rubricellis & quotationibus accommodis. Denique redacta funt omnia sub paucis metris & terminis, ita ut cum omni facilitate, velut in momento, poterit aliquis totum Evangelii decursum memoriter excurrere, dum volet; quiescens aut ambulans, non phantasticans, sed intelligens punctorum sententiam. At verò sicut in rebus tales illæ sunt, qualis est animus utentis; sic in doctrinis, tales illæ sunt faciles, aut difficiles, pro qualitate intelligentis, vel ratiocinantis, vel imagi-nantis, vel æstimantis. Trahuntur consequenter ex prædictis aliqua pro responso propositæ & exquisitæB postulationis. Tollere crucem, magis est in animi vel cordis affectione, quam sola literali & exteriori Crucifixi vel Crucis inspectione, seu depictione, vel juxtà morem aliquorum superstitiosorum deportatione, quales adhuc dicuntur in Italia esse, se Jesuanos appellantes, non fine cruce lignea alicubi peragrantes. Tollere crucem suam, est per recordationem Dominicæ Passionis compati Christo in carne passo, ut si compatimer (secundum Apostolum Rom. VIII. 17.) fimul & regnemus. Tollere crucem videndo, audiendo, imaginando, recordando, osculando, alloquendo, prorsternendo se, adorando, laudabile opusest, de genere pertinens ad latriam, pertinens insuper ad multiplicem eruditionem; quoniam omnis Christi actio nostra est instructio: Valet denique ad tentationum aculeos mortiferos superandum, exemplo quo Christus usus est de serpente æneo, quem Moyses exaltavit in deserto; qua super re specialis est Tractatus super illo verbo. Exaltavit humiles. Luc. 1. 72. Tollere autem magis ille dicendus est, qui ex ejus rememoratione faciliùs & religiosiùs consurgit circa Christum & consequenter circa seipsum, & proximum. siones, quæ sunt gaudium, spes, metus, dolor, quibus superadditur congruè velut composita, cui nomen est compassio, seu pietas; conformius proindè loquendo cum Theologis, nominantur affectiones mentales, quam passiones mentales. Et quoniam super hanc materiam passionum & affectionum pridem & nuper in idiomate tam Latino, quam vulgari, Q-puscula plurima reperiuntur per illum vobis notific mum; non erit molestum vestræ charitati, si à novis, &c. hanc rem scripturis destiterit: præsertim cum Opuscula prædicta nota sint ex nomine, quæ nihil penè loquuntur aliud, quam passiones & affe-Etus, sive sit sermo De mendicitate spirituali, sive De tibus, sive De cantichordo per dialogum in Gallico, sub triplici allocutione quasi dierum trium in persona decenr cenlet & decuer mundani cordis solitarii & cordis mundani. Cui dialogo subjungendæ sunt reliquæ quatuor allocutiones, quasi sub totidem diebus; tra-dendo modum & effectum, qualiter cor mundanum practice suerit effectum ad superlativum gradum, seu concentum cantichordi divinalis. Sed de publicatione quid fiet aut non fiet, ordinet Deus. Porrò specia-

lis Liber est intitulatus, De passionibus, alius, De distinctione verarum revelationum à falsis, quorum copia vel in Aurelianis reperietur, vel in Amberto. Abundat (ficut dicit Apostolus) quilibet in suo sensu, Rom. CXIV. 5. & suus cuique mos est, nec voto vivitur uno; quemadmodum tradita ars memorandi, non similiter practicatur apud omnes. Componat ergo quilibet sibi modos quibus poterit efficacius & facilius, atquedevotiùs affici, ad recordationem Christi Crucifixi, tollendo crucem suam ut sequatur eum, hîc per imitationem gratiosam, & in suturo per apprehensionem gloriosam. Amen

# JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis,

# TRACTATUS

Per modum Dialogi

D E

# ERFECTIONE CORDIS

Compositus, Anno 1423.

Ad MSS. Codd. Vist. 699. Navarr. unum, & M. Targny.

Theologus loquitur ad Animam Christianam.

Theologus.

ILIGES Dominum Deum tuum ex toto corde Deut. vi. 7. Cùm hoc tibi præceptum sit ô anima Christiana, tu ad impletionem ejus totum cor præpara, & vigilanter intende.

Anima. Desidero agnoteere totalitas cordis in quo confistit; quoniam cor variis, & ad varia motibus continue spargitur, & nunc hac, nunc illac celeriter dividitur, quod vix aut nunquam totum in se collectum feratur in unum, præsertim spirituale & invisibile, quale Deus est, objectum.

Theologus. Totum, sicut dicit Aristoteles, idem cst, quod perfectum, perfectum verò dicitur illud, Per illas quatuor principales à Philosophis positas pas- cui nihil deest. Si autem hæc persectio simpliciter & absolute consideretur, solus Deus persectus, & totus est, quia solus est, cui simpliciter nihil deest, in quo scilicet omne illudest esse, quod melius est esse, quam non esle.

Anima. Hac ita esse nedum Fide, sed Physica & Metaphysica demonstratione confiteor: veruntamen aliter loqui de totalitate vel perfectione cogunt hæc yerba: Diliges Dominum Deum tum ex toto corde tuo.

Deut. vi. 5. Theologue. Recte sentis & dicis, ô anima. Proptereà totalitas aliqua vel perfectio dicitur in creaturis secundum quid, vel contracte; dum videlicet alicui rei nihil deest corum quæ sibi competere debent jumonte contemplationis, sive De canticis in volumine xta hanc, vel illam conditionem suz speciei, vel natripertito, sive super Magnificat in duodecim Tracta-D turz, vel gratiz superadditz: sic enim dicitur homo perfectus in corpore, dum nihil corpori deest quod ad ejus integritatem & compositionem pertineat; sed membris annibus plene donatum est.

Anima. Nolo per multa vageris. Dic in proposito, quid sit cor totum vel persectum; non quidem persectione naturæ, sed moris & gratiæ; sic enim litteræ

circunstantia jubet intelligi.

Theologus. Triplex solet à Magistris ipsa. quam quæris, totalitas cordis distingui, quæ sub quadam latitu-

dine unita, totalitas dici potest, diversos, secundum majus & minus, gradus habens. Unde cor totum seu perfectum dicitur, quod Spiritus sanctus inhabitat per gratiam gratum facientem; quoniam tali cordi sic se habenti non stat ut aliquid desit eorum quæ sibi nenessaria sunt ad salutem: jam enim non in gratia, sed in mortali culpa effet, si careret necessariis ad salu-

Anima. Diligunt igitur Deum ex toto corde, & A istud implent Præceptum pueri noviter baptizati: dormientes etiam adulti, dum sunt in gratia; immò vigilantes, dum venialiter peccant, cor spargentes per varia creaturarum oblectamenta, salva tamen chari-

Theologus. Illi quos dicis, quemadmodùm dicuntur Deo placere per Fidem, sine qua impossibile est placere Deo, Hebr. x1. 6. dicuntur insuper Deo placere & credere; ita & dici possunt Deum ex toto corde diligere; quia etsi non actualiter, tamen habitualiter cor habent junctum Deo. Ceterum distensio varia cordis per venialia, cum non avertant à Deo, non expellit cor extrà latitudinem totalitatis, seu persectionis de qua loquimur. Habet autem, sicut præmisimus, hac latitudo totalitatis gradus aliquos, videfertur actualiter & assidue, secundum Charitatis motionem, in Dei dilectionem & amorem, ita quòd nihil est quod retardet, aut interpolet, aut rumpat, aut impediat hujusmodi continuam cordis in Deum lationem. Tertium & hunc medium nominamus gradum, qui secum venialia actualiter admittit: nec solum perficitur in iplum cor per Charitatis habitum, sed frequenter per actum, quantum humanæ vitæ hujus fragilitas agi finit; quamvis ad beatitudinis finem non attingat.

Anima. Placet hac distinctio; sed ex ipsa confestim sequi videtur, omnem existentem in gratia, habere statum persectionis.

Theologus. Quare?

Anima. Quia perfecte Deum diligit ex toto corde, & hoc actualiter sæpè, ut adulti; vel solùm habitualiter, ut infantes baptizati.

Theologus. Utique sic fateri necesse est: quoniam omnis talis est in statu salutis æternæ Religionis Christianæ; qui status meritò perfectus habendus est.

Anima. Quid sibi volunt igitur tot de statuum varictate & perfectione conquisitiones; si status unicus Christianæ Religionis sufficiens sit status perfectionis?

Theologus. Præsupposito semper, & retento eo vero quod nunc intulimus, nec aliquis ambigere debet Christianus, quòd perfectio status humanæ vitæ consistit in charitate. Multi consequenter conatisunt tradere modos & media, non in quibus essentialiter con-sisterer persectio cordis, juxtà Cassianum, Collatione prima; sed per quæ media persectio talis tanquam finis attingeretur commodiùs, & augeretur, vel roboraretur efficaciùs; quoniam juxtà prædicta, perfectionis hujus latitudo suscepit in se majus atque minus.

Anima. Superflua (ne dicam curiosa) videtur esse de statuum perfectione talis locutio. Itaque nunquid Legislator Christus, qui Deusest, cujus persecta sunt opera, perfectam dedit Legem, quæ contineret media commodissima retinendi statum persectionis Evan-Dtr. ut sint talibus utentes, quasi non utentes: qualis gelicæ, & in eo magis ac magis proficiendi, nunc per erat Paulus, quales Apostoli: quos fortassis dicit Auopera misericordiæ, nunc Præceptorum, nunc Confiliorum, nunc mediis istis & nunc illis, pro qualitate personarum, temporum & locorum, cum ceteris cir-

cumstantiis, quæ creberrimè variantur.

Theologus. Fuit tempore Constantiensis Concilii quidam illic Frater Ordinis Prædicatorum, asserens nullum esse posse in statu persectionis, nisi tria vota cum professione solemni susciperet. Examinati Doctores Theologi objecerunt de Christo, qui non ista vovit, Tomi III. Pars II.

immò nec Apostoliomnes, nec Discipuli, nec Virgo Maria. Nam in Ecclesia primitiva, quando erat perfectio Christiana, quando erant ess omnia communia, quando nullus egens erat inter eos, Act. Iv. 32. legitur, quòd uxores habuerunt multi; sicut ex Anania, & uxore sua colligitur, & de Petro constat. Quid rursùs, quod hæc assertio statui Prælatorum; qui dicuntur sæculares, detrahit, quos tria hæc vota non secisse constat.

Anima. Nonne Prælati omnes; immò & Clerici universi in sacris Ordinibus constituti, votum habent castitatis, non qualecunque sed solemne, quale diri-

merct Matrimonium jam contractum.

Theologus. Habent fateor; quamvis nonnulli talium vel nesciant, vel non attendant; ideò quòd non expresserunt verbo illud votum, quod facto per ipsam Ordinis susceptionem confirmaverunt, quemadmodum novitius, transacto Anno judicatur Professus, utens vestibus Professorum, nec reclamans verbo.

Anima. Ut video, jam non potest de imperfectione status iste culpari ex carentia voti castitatis. Sed

quid dealtero duplici voto dicetur?

Theologus. Colligitur imprimis contrà dictum Fratrem, quòd votum unum potest fieri, non additis aliis licet tres in genere, quorum gradus modo numeratus B & hoc in faculo. Colligitur deinceps quod Sacerdos est instmus. Alius est supremus in Beatis; ubi cor b facularis habet statum perfectionis, saltem in hac perpetua subjectione voti castitatis. Colligitur tertiò, quod si juramenti vinculum, si prætereà Fides in Baptismo promissa non minus obligant Deo, quam votum voluntarium; nihil prohibet Sacerdotes hujusmodi, Canonicos, Collegiatos, & Reddituatos ilatum perfectionis obtinere.

Anima. Expecto declarationem.

Theologus. Siquidem facilis est. Nonne quilibet talium debet obedientiam Supremo Abbati Christo, & ejus Vicario supremo, & consequenter inferioribus usque ad Decanum suum, vel alterum immediate sibi præpolitum, quocumque nomine dignitatis appelletur, fit unus, fint plures in unum, ficut Capitulum? Ecce obedientiam, & ut sæpè, juramento sirmatam. Jurat omnis, de novo gremium Universitatis ingrediens, Rectori suo.

Anima. Civiliter intelligitur tale juramentum non de omnibus universaliter, sed quantum se potestas Ordinaria Rectoris extendit.

Theologus. Fatendum est planè sic intelligi. Sed nec aliter juramenta, vel vota Religiosorum super obedientia plenaria, respectu suorum Superiorum debent accipi; dum videlicet Superior jubens, Regulæ se conformet, alioquin in multis quilibet voto constrictus Regularis observantiæ habere potest & velle, & nolle, isti latiùs, isti strictiùs. Potest quoque jubenti contrà limites regulares Abbati vel Priori, cur ita facis? dici; sed non passim, aut leviter sine grandi causa.

Anima. Video quemadmodum concludere vis obedientiam in sæcularibus, prout in Monachis inveniri. Sed quid de voto paupertatis induces? cum faculares sint proprietarii, sint sub distinctis tectis, sint in distinctis mensis, sint ementes & vendentes, dantes &

Theologus. Videtur istud non obstare perfectioni paupertatis, si fuerit apud tales insitum veraciter propheticum: Divitiasi affluant, nolite cor apponere, Ps. Lxi. gustinus, ideo altissimam vovisle paupertatem; similiter de castitatis & obedientiæ votis. Quid, si taliter habere divitias sit imperfectum. Dic mihi de tot Abbatibus, Prioribus, ceterisque plurimis Religionum Professoribus quid censebitur? quos constat nec sub eodem tecto jacere, nec in eadem mensa comedere, sedere cum ceteris qui vendunt, emunt, dispensant, agunt demùm in nullo, quod appareat secularibus reddituatis, dissimile. Ec 2 Ani-

Anima. Grandis potius invenitur adhuc differentia; quoniam portio data sucularibus, de communi dotatione totius Ecclesiæ suæ, dum dividitur id quod commune est per fingulos, cedit in unum dominium cu-Non fic apud Religionum Professores, quorum multis permittitur usus rerum plurimarum,

Theologus. Dicunt scio talia plures corum; si verò magna pars aliter sua servat, ipsi considerent: neque leviter, vel arroganter saculares dijudicent, qui cum suo (qualem notant imperfectionis) dominio, possunt usum modestum (ne dicamus modestiorem), fruga-

Concludendum igitur ad unum, quòd folus status Religionis Christianae sub Abbate Christo, est status perfectionis, ficut solus est charitatis & salutis, extrà quem, neque salus stat, neque perfectio: sunt tamen in sua latitudine perfectionis viæ multæ, quædam plùs, quædam minùs, ad compendium propinquantes.

Anima. Quid fibi blandiuntur ergo Religionum Pro-

fessores & Institutores?

Theologus. Existimant, quod Regulæ per eos datæ, vel explicatæ, dùm sub quadam prosessione & obligatione retinent suos Professos, quos communi vo-

cendæ, sed adipiscendæ.

Anima. Ecce jam divertunt ista à vera significatione hujus quod est perfectio Christiana, dum fatentur homines in Religionis statu positos esse non ad hujusmodi perfectionis exercitium, quòd certè præmittis repugnans est. Est enim Christianus omnis in statu perfectionis exercenda, dum fibi vacat pro loco, & tempore, immò & hoc etiam ex promissione, seu voto professionis baptismalis, custodiendo obedientiam, ca-Ititatem & paupertatem, juxta vocationem suam, etsi non semper in actuali exhibitione, tamen in animi præparatione & habituatione, juxta per te nunc de-

Theologus. Contendere non convenit de nominibus, ubi de re constiterit. Rursus omittenda est hujusmodi disceptatio super perfectionem statuum; quoniam sapere videtur Pharifaicam gloriationem, pro qua compercenda scripfit Apostolus suam profundissimam ad Romanos Epistolam, concludens, salutem nottram esse ex gratia Dei, ut non glorietur ante eum stulta præsumptio omnis carnis. Porrò qui de status sui perfectione gloriatur, recogitet quòd non in statu perfectionis esse, sed perfecté vivere laudabile est. Penset quia quantò gradus altior, tantò casus gravior. Terreat illud Augustini, Aristotelico conforme verbo: In eremo benè vivere, summa perfectio est, malè autem vivere, summa damnatio. Et iterum : Sicut, inquit, non facile inveni meliores quam qui profecerunt in Monasterio, sic nec eis, qui desecerunt, deteriores. Utrum verò plures in talibus vocati perfectionis statibus proficiant, quam deficiant; nolo te curiosam esse in investigando, nec temerariam in judicando, nec superbam in contemnendo, nec garrulam in disputando; quia jam in multorum moribus proh dolor! & converlationibus magis quàm in codicibus, & disputationibus, veritas experitur, quæ concludit apertè, Reli-Drali impotentia, vel ex certa malitia. giones hujusmodi factitias nequaquam dare perfectionem, sed frequenter in contrarium ejus quod intenderunt, non sui, sed abutentium vitio, vel ex improportionatis suis moribus vitæ, seu vivendi regulis, se tortasis altioribus, miserabiliter dilabuntur.

Anima. Fiat mihi secundum consilium tuum, quoniam quidem in omni statu perfectionis, homines invenire contingit habentes obedientiam, castitatem & paupertatem in animi promptitudine, secundum quam in seculo dici possunt obedientes, & in matrimonio ca-

sti, & in maximis divitiis pauperes spiritu, ac exindè perducuntur ex his mediis ad augmentum & perfectionem charitatis suprà multos in Religione, in cælibatu, in mendicitate viventes.

Theologus. Rectè dicis, si tamen sollicitè tibi præcaveris ab erroribus Joviniani, & aliorum similium devel pro dispensatione in alios, vel pro sua sustenta-tione, dominio semper apud Superiores remanen-A videbantur ad unam æqualitatem, seu paria merita, trahentium perfectioni Confiliorum, qui confundere conjugium cum virginitate, esum carnium cum jejunio, obedientiam regularem cum sæculari libertate, divitias cum paupertate, vindicationem licitam injuriæ propriæ cum indulgentia & mansuetudine, & ita de confimilibus.

> Anima. Absit ut ita desipiam, ut observationi detraham Confiliorum: quamvis enim non obligent hominem ad observationem suam, quia jam non essent Consilia, sed Præcepta; nihilominus teneor assentire, quòd discreta Consiliorum observatio, ceteris paribus, est perfectior, quam tantummodò Præcepto-

Theologus. Docte loqueris & discrete de observatione Confiliorum, dum jungis, quod sit discreta, & addis, ceteris paribus. Potest itaque sieri quòd præbere alteram maxillam percutienti, aut dare pallium tollenti tunicam, & ita de consimilibus, sit vitiosium; dum percutiens, aut rapiens per impunitatem fit detecabulo Religiosos dicimus, ipsi jam statum ingrediun-tur, non quidem perfectionis jam habitæ, vel exer-B git. Contingit iterum, quod homo non observans Consilia, per votum, nec per actualem operis exhibitionem, habeat intensiorem, & certiorem in corde præparationem, eadem observandi Consilia, dùm impletionis faciendi sibi necessitas, vel utilitas occurrerit. Quis non dixerit plùs valere aurum, quàm plumbum; sed, ceteris paribus, intellige: nam multum plumbum majoris est pretii, paucissimo auro. Sic comparationes semper examina; quoniam vix aliter est, quin comparata habere se possint ut excedentia, & excessa.

> Anima. Concedimus ita effe: sed nunquid perfectius est ista tria habere, obedientiam, castitatem, paupertatem sub voto, sicut habent Religiones (quas Anselmus nominat factitias, quia factæ videntur post institutionem Legis Evangelicæ) ut ea, quæ Consiliorum erant, fierent sub Pracepto, homo quoque subderet se perpetuæ servituti, propter illum cui servire regnare est, & cujus registrenis summa libertas est, & cujus vincula funt alligatura falutis. Ac perinde mutet statum de quadam libertate seculi in perpetuo sub

Theologies. Habet hocomnis Doctorum sententia, quòd opus bonum factum cum voto, circunstantiam accipit, quæ de se meliorat ipsum; & quòd Religio qualibet factitia confistit essentialiter in hoc triplici voto, quamvis in Regulis & Institutionibus aliis varia sit & lata differentia, maxime inter varietatem finis proximi sub Deo sine præintento. Sortitur denique talis qualibet Religio nomen status, ratione jam pratacta; immò & status perfectionis, secundum modernos, antiquis silentibus, appellatur.

Anima. Quo pacto potest istud nomen tam egregium & nobile, plurimis qui sunt in hujusmodi Religionibus Professi convenire, quos esse nemo negat multum imperfectos vel ex ignorantia, vel ex naturali & mo-

Theologus. Responsio jam, sicut & objectio prætacta est. Pro cujus elucidatione pleniori distinguunt loquentes de perfectione statuum, quòd status est aliquis per-fectionis, non ut habitæ, sed adipiscendæ; quoniam in ipso, & per ipsum satagit profitens persectionem acquirere, non qualicunque modo, sed specialiter per tria vota, cum anacxis Regulis, & Institutis. Est, inquiunt, alias status perfectionis ut jam habitæ & exercendæ irralios, qualem dicunt esse statum Prælationis, ad quem spectat alios, nedum seipsos purgare, illuminare, perficere tanquam hierarchicum statum in Ecclesia.

Anima. Ecce jam approbare videtur hæc distinctio illud quod causabatur de improprietate locutionis, dum status perfectionis ille dicitur, qui non ex se perfectos habet, sed perficiendos. Videat Logicus, si sequitur: Iste est status persectionis acquirenda, ergo est status perfectionis. Nunquid non aptius vocatur schola, vel via, vel disciplina ad persectionem adipis-A qui prætereà non absolvunturab obedientia, sed mucendam, quàm status perfectionis absolute. Quis diceret, quod Religiosus est in statu gloriæ perpetuæ, est tamen in statu talis gloriæ, non quidem adeptæ, fed adipiscendæ.

Theologie. Nolumus, ut prædiximus, ubi de re constiterit, deservire contentioni de nomine. Proptereà neque reputamus hîc insistendum, si status Curatorum debeat dici status, vel tantummodò gradus, ut concedatur gradus perfectionis exercenda, & non status secundum illos, qui non dicunt esse statum sine vo-

to, vel obligatione perpetua.

Anima. Si concedatur hoc illis, nonne sunt Curati suis Ecclesiis semel susceptis obligati non cedere, non fugere, tanquam veri Pastores, quemadmodum suis

funt astricti majores Prælati.

Theologus. Dicunt, quòd non, & hoc ex duplici figno. Primò, quia possunt intrare Religionem absque

tandi, qualis non conceditur Epitcopis.

Anima. Diversitas arguitur ex hac duplici radice, quia ubi majus periculum, ibi cautius agendum fuit. Esset autem majus periculum, si sas esset Episcopis pasfim Ecclesias suas dimittere, quam de Curatis: nihilominus est proportionalis obligatio, Jure divino, Curati ad suam Ecclesiam, & Prælatorum majorum ad suas Cathedrales, ita scilicet, quod neutris licitum est absque rationabili causa deserere ceptam Ecclesiam. Sed evidentior causa requiritur, ubi majus sut dictum est) immineret periculum. Hinc de Prælatis Papa retinuit sibi cognitionem specialem, non ità de Curatis.

Theologus. Probabilis est ista responsio, que consequenter insert, Curatos esse tam in gradu, quàm in statu persectionis exercendæ: non ita de Religiosis, qui ut tales præcisè sunt, non præsunt ceteris, nec sunt Sacerdotes, nec Clerici: unde Monachus dicitur quafi

folus, & plangens seu dolens.

Anima. Quo pacto igitur potest aliquis Curatus, deserto statu persectionis majoris, ad statum minoris ul-

trò descendere, ut Monachus fiat?

Theologus. Dicentaliqui, quòd hoc non potest, nisi rationabilis causa subsit, cujus causæ cognitionem Papa reliquit corum conscientiæ. Est autem rationabilis causa, si Curatus videt esse se scandalosum populo suo, si penitus ineptum, insufficientem & ignarum prosuscepti regiminis officio; quæ causæ sufficientes sunt etiam in Épiscopis, ut à Papa vel spontanei, vel inviti transferantur.

Anima. Movet ex diverso nonnullos ista quæ sit translatio de Monachis in Episcopos. Adversatur, inquit, talis assumptio duplici voto, obedientiæ scilicet & paupertatis; quoniam & divitias habent fine pertectionis diminutione, prout ab eis conceditur, & à suis Abbatibus, cum regularibus disciplinis absol-

Theologie. Respondent isti, divitias se habere in E-D quod reputaverit esse Deo placentius, meritique majoris? piscopo, non in proprietatem possessionis; sed in ossicium dispensationis. Dant exemplum de Matrimonio, quod datur primò homini in officium propagationis, non in remedium libidinis, ut modò datur aliquibus hac sola de causa, quos esse constat non idoneos ad prolificandum. Sic, inquiunt, divitize retinentur à quibuldam, ut secularibus, pro solo sui solatio, non in officium. E converso reperiuntur in Prælatis Monachis, qui divitias, quibusantè renuntiaverunt, non

amplectuntur in Prælatura pro solatio proprio magis quam antea, sed ad dispensationis obsequiosum in pauperes officium.

Anima. Desuper est inspector Deus, qui novit intentiones cordis aliter in pluribus se habere, qui dicit:

Operibus credite.

Theologus. Loquimur hic non quales fint; sed quales esse debeant Monachi, dum Prælaturas assumunt; tant illam sub Summo Pontifice, quantum & qualiter priorem vitam viderint regularem non posse cum Prælationis executione servari.

Anima. Confirmant hoc ea quæ super sæcularium obedientia disseruisti. Sed nunquid superesse difficultas major videtur in Mendicantibus, qui jam utique nequeunt veré dici Mendicantes, cum suppetat cis jus plenum, divinum, naturale, ex positivum recipiendi temporalia à subditis, ita ut ipsi jam non solo titulo naturalis necessitatis accipiant necessaria, qui titulus solus ptopriè reddit Mendicantem esse simul & dici? Alioquin Reges gentium & omnis homo generaliter accipiens aliquid ab altero qui dat sponte, dici posset mendicare.

Theologis. Dicerent aliqui, Mendicantes ideireò remancre, quia titulo possessiorio renuntiant, & solo quo contenti sunt titulo paupertatis, aut naturalis nespeciali dispensatione Papæ, non sie Episcopi. Rursus, B cessitatis, petunt gratis, nec urgent si negentur, quia facultatem habent liberam resignandi, vel permunec titulo Juris divini, vel naturalis impellunt, & hoc pro causa sua; sed de pauperibus curant, certant &

disceptant.

Anima. Fateor ita vel dici vel fingi posse, sed ve-

ritas nec illuditur, nec cassatur?

Theologus. Sic volunt dici, Christum suisse Mendicum, non quoniam effet Dominus universorum; quid enim veriùs? Sed abdicavit à se, etsi non dominium, tamen dominii usum. Sic voluerunt aliqui nedum Monachos, nedum Clericos; sed Pravlatos omnes cum Papa & Cardinalibus debere pauperes esse, vel mendicos exemplo Christi Magistri. Dicunt alii minùs intemperate loquentes, quod Ecclesiastici sucula-res, etsi non mendicent, vivunt saltem de elecmosynis, quasi scilicet purè gratis collata suscepcrint, non ut operarii digni cibo suo, Domino pro se & aliis defervientes.

#### PARS SECUNDA

# PRINCIPALIS,

#### Que statim ostendit quod inquiritur.

Anima.

Mittimus interim materiam hane mendicitatis, quæ quot difficultates & ambages attulerit, præsertim in Regula Minorum, qui appropriationem assumunt, & in proprio & in communi; multitudo Decretalium, Extravagantium nunc istarum, nunc illarum, maximè tempore Joannis xxII. satis insinuat.

Revertatur, oro, sermo noster ad initium quod erat inhærere super cordis totalitate seu perfectione, ubi quæstio surgit scitu digna, scilicet: si cor teneatur pro sua perfectione servanda, semper illud agere

Theologus. Resolvitur hæc quæstio tua sub generalioribus terminis. Si propositis alicui duobus bonis incompossibilibus, semper quod melius est illud eligere teneatur.

Anima. Placet resolutio, prosequere quid sit in ea veritatis.

Theologus. Fuerunt dicentes, majus bonum, dum proponitur voluntati, semper amplius movere, nec posse voluntatem in electionem boni minoristunc fer-E c 3

ri; alioquin data esset facultas libertatis, in malum vo-

Anima. Scis per Articulum Parisiensem hoc esse damnatum, & tamen quid ad rationem talium respondetur elucida; quia propositis simul duobus disparibus in bonitate, semper minus bonum comparatum majori habet rationem mali: voluntas autem nunquam ferri potest in apparens malum, secundum Dionysium & Aristotelem; quia nemo ad malum aspiciens opera-

Theologus. Fortiter opponis; sed utrumque dissolvitur, si profunde respiciatur natura liberi arbitrii; quod est facultas rationis & voluntatis, sive liberum de ratione judicium. Certè nimirum creaturæ non rationales feruntur in finem suum ex prædeterminatione superioris causæ regentis, nec habent in sua potestate modos oppositos tendendi in suos fines; sed uno modo quælibet species operatur, ut hirundo quælibet sacit nidum suum pari modo: sic apis favos, sic aranca telas, sic formica colligit bladum. At verò rationalis creatura, quia percipit per insitam & conjunctam rationem diverios modos ad eundem finem veniendi, nec ad unum limitatur; facultatem habet hoc vel illo medio uti. Hoc autem non est in malum, sed grande privilegium voluntatis, quamvis illo contingat

Anima. Nonne salubrius esset humanæ creaturæ. finis sui modum; quia perinde nec peccaret, nec à fine suo deficeret? Nonne prætereà sic videmus in sublimioribus creaturis, quòd perfectiores inter eas funt, quæ sub paucioribus motibus finem suum consequuntur; sicut Deus in se persectissimus est, qui nullo vel eget, vel agitatur motu? Cur igitur non erit sic in interioribus creaturarum, & in hominibus ficut in Angelis?

Theologus. Voluntas optima, sapientissima & ordinatisfima primi Conditoris in hominibus solerter attendendaest, quorum duplex est status, post primum innocentiæ deperditum; unus Viæ, alius Patriæ: verum illud erit in Patria quod arguis de motuum quadam unitate, quemadmodum nunc exemplificas in Angelis. Sed in Via, quæ data est ad merendum, voluit Altissimus hanc hominibus dare facultatem ut relinqueret eos in manu confilii fui; alioquin necessitas limitata quam laudem, quod meritum, quod præmium reportaret? Huc accedit gratiæ donum paratum omnibus non reni-C tentibus, quod divino quodam & unico, nec perturbabili ductu promovet ad ultimum finem nostrum, non minus quam gravitas deorsum aut levitas sur-

Anima. Superest prior mea objectio, quod minus bonum respectu aliorum incompossibilis habet rationem mali.

Theologus. Memini satis, sed nequeunt omnia simul dici. Concedo imprimis, quòd voluntas non potett ferri in malum sub ratione mali, cum bonum, vel apparens bonum, sit proprium ejus objectum. Quinctiam, minus bonum majori collatum incompossibili, potest sub hac præcisa collationis ratione, rationem habere mali, & ita nec poterit ut sic acceptari. Verumtamen habetur hîc duplex evafionis seu remedii via. Primam dicimus, facultatem iulpeniivam, quaii mediam inter velle & nolle, fugam & persecutionem, acceptionem & refutationem; cujus facultatis suspen-D viribus omnibus diligere Deum; quoniam majoribus livæ tanta virtus est in Via, quòd propositis quibuscunque objectis, bonis aut malis, citrà ultimum finem, immò secundum plurimos, ipso etiam ultimo fine proposito, poterit se voluntas tenere in suspenso, ne neutrum acceptet, velrefutet; sed se figat cum ratione, quasi plus deliberatura. Nec oportet hîc quærere, quomodò potest hoc fieri, quoniam natura voluntatis sic à primo Conditore data est super agentia naturalia, nt non rapiatur, seu compellatur mox irruere; sedse

fiftere fas habeat, ac perinde spatium deliberationis, ne fallatur, ita sibi concessum est: nec est altera pro vitandis erroribus & vitiis consultior exercitatio. Prudentiæ quidem nil obest ampliùs quàm præcipitatio, neque rationem consulens, neque consulenti morem

Anima. Video juxtà viam hanc non oportere, ut duobus bonis inæqualibus propositis & incompossibilibus, voluntas necessario velit majus bo-

Theologus. Non opertet ut eligat; quia nec oportet ut conferat ad invicem illa duo bona, sed fertur ultrò in octjectum suum quod in se bonum est, & ut tale præsentatur sibi. At si perges inquirere, cur deferit majus bonum? Respondebo, quoniam sola voluntas est sibi frequenter sufficiens causa, vel ratio, quod issud eligit, & illud non: nec exterior alia ratio quærenda est, cur istud vocant aliqui experientiam propriæ libertatis, vel usum ejus; ut si quæratur à voluntate, cur ita facis? Jure respondeat illud Satyricum inferens:

#### Sic volo, sic jubeo, sit pro ratione voluntus.

Et itaque nullum possumus in divina voluntate, respectu creaturarum, hoc vel illo tempore, vel gradu, vel ipem, cur aliud invenire. Sed nec apud Grammaticos quòd instar animalium ligaretur ad unum consecutionis pin pluribus impositionibus terminorum aliter dicunt quàm: fic placuit impofitori. Quamvis causarum inquisitio propinquarum non frustrà sit ad cognitionem divinorum, nobis qui primam & sufficientem non sufficienter possumus intueri, quâ plene cognitâ, nihil infitum linguetur.

> Anima. Transi nunc ad formam propositæ dubitationis; aperiendo non quid voluntas possit, sed quid

agere teneatur.

Theologus. Tenebitur aliquando minus bonum proponere, vel acceptare, dùm est alteri majori incompossibile, & hoc dum minus bonum cadit sub Præcepto, & majus est in solo consilio.

Anima. Fatcor hoc, sed ponamus amborum quodlibet cadere sub Præcepto, non quidem simul; quoniam implicaret, cùm ponantur incompossibilia, sed sub distinctione, qua tenetur iste vel unum, vel alterum de duobus acceptare; nunquid peccabit, minus bonum eligendo, spreto majori?

Theologus. Pendet responsio maxime ex consideratione libertatis jam exposita, secundum quam potest abbreviato verbo dici, quòd sufficit eligere minus bonum, non equidem sub hac ratione, qua est minus bonum; sed quia bonum, & quia sub distinctione, licet

absolute præceptum.

Anima. Reddas, oro, perspicuam hanc conclusioncm, quæ si non conceditur, nescio quis hominum viatorum tutus erit, quin teneatur illud semper agere, quod melius esse perspexerit. Hoc verò si quis compleat, aut implere valeat circundatus tot infirmitatibus, non satis inspicio. Rursus ex adverso, militat Doctorum magnæ reputationis assertio, quòd in præficiendo regiminibus animarum teneatur Prælatus eligere meliorem. Militat illud, quòd nolle fieri perfectum jam contemnere est: nam regredi, est jam languere circa Præcepta Dei, jam non ex toto corde, ex tota mente, ex tota anima, ex omni fortitudine, ex omissis, dat homo se minoribus.

Theologus. Potenter ad utrumque arguis. Stat nihilominus veritas in robore suo, cujus ignorantia scrupulos affert inextricabiles conscientiis volentibus ambulare in via Dei, dùm vel in spem temerariam vel in

timorem irrationabilem dilabuntur.

Anima. Tuum erit igitur palam facere veritatem hanc, præcipuè per manuductiones exemplorum morales & grossas, prout exigit hæc materia. Theo-

Theologus, Conflictamus mentis oculos in Religionibus approbatis, nec lapsis, ut Carthusiensium, & Cœlestinorum (Hodiè enim celebritas agitur Petri Cœlestini.) Sit Prior habens sub se quatuor Fratres, Petrum, Paulum, Andræam, Jacobum; dicit eis convocatis. Ecce quatuor funt officia pro convictu religioso complenda. Primum est, continuatio divini servitii, vel divini operis in Ecclesia. Secundum est, ministratio ciborum, & aliorum necessariorum fratri-A respondebat, se utique velle, immò & debere illud sabus. Tertium est, Scriptura Librorum, quibus fratres informentur. Quartum, speculatio divinorum, exemplo Mariæ, sicut necessariorum ministrationem habet Martha. Pono (dicit Prior) electionem cujuslibet istorum unicuique vestrûm, quamvis voluntas mea, vel consilium, magis declinaret injungere tibi Petro primum officium, tibi Paulo secundum, tibi Andrææ tertium, tibi Jacobo quartum. At utor magis verbo Christi ad cæcum: Dic, quid vis ut faciam tibi?

Luc. xvIII. 41. Anima. Recipio casum, & quid elicere vis ex-

Theologus. Volo sanè protinus elicere, quòd uterque præmissorum liber est acceptare unum de quatuor, ubi etiam & Prior unum fieri per alterum meliùs judicabit, non cogendo; sed consulendo.

Anima. Perge consequenter.

Theologus. Pergo dicens, quod inter opera quatuor anteposita non dubium quin unum sit de se & in ge-B nere suo melius, quàm alterum. Nihilominus dicit (arbitror) nemo, peccare Petrum, si voluerit in illo quod de secundo loco, vel tertio propositum est, exerceri.

Anima. Des aliud elucidationis exemplum.

Theologus. Sit homo multas à Deo gratias habens, unam Prædicationis popularis, alteram Lectionis doctoralis, alteram inquisitionis novarum veritatum, pro confutandis hæreticis, unam quoque solitariæ quietis ad vacandum sibi, contemplandumque cœlestia. Conflat utramlibet harum gratiarum talentum esse commissum à Deo. Constat prætereà, non simul utrumque talentum hujusmodi posse ex æquo distribui. Remaneat igitur oportet optio possidenti, quam gratiam exequi, ne vacua sit, eligere; excepto duntaxat urgentis necessitatis articulo: quo casu, vel simili, jam non esset duorum dissimilium, & incompossibilium electio libera; sed ad unum limitatio

Anima. Respiciunt exempla priora proximum. Dic

exemplum respiciens hominem ad seipsum.

Theologus. Quærunt Doctores, si debeat homo semper conteri de peccatis? Respondent inter cetera multa, quòd dolorosa contritio quandoque possit obesse melioribus exercitiis, quo casu possit obmitti continuatio sua. Sic dicetur de compassionibus à proximi calamitatibus; quoniam jubemur flere cum flentibus; nihilominus obmitti potest hæc compassio, vel recogitatio, pro bonis aliis. Diceretur similiter super innumeris; alioquin nunquam esset finis, nunquam confilium certum, nunquam exercitium stabile circà quodcunque, nisi conclusio teneretur conformis ei, quæ dicta est. Sufficere potest homini Deum quærenti, Deum toto corde diligenti, si ea studuerit implere, quæ sibi præcepta sunt, juxta illud: Si vis ad vitam ingredi, serva Mandata, Matth. xix. 17.

Anima. Quid est igitur quod super instinctibus tot D vel deserendus. & tanta scripta sunt; ut sequatur homo meliora quæ inspirat ei Deus, nec langueat (ut jam de Gregorio sumptum dicebatur) circà Præcepta; sedattendat, qua sit voluntas Dei, non tantummodo bena sed beneplacens & perfetta? Rom. xII. 2. Sit denique spiritualis discer-

nens inter omnem diem.

Theologus. Meditatus sum plurima per Annos plurimos super instinctibus hujusmodi, si posset sundari stabilis regulatio cordis nostri: tandem non invenio re-

gulam certiorem & fideliorem, quam Dei Legem. juxta illud Pf, cxvIII. 24. Consilium meum justificationes me, in quibus scilicet Deus semel locutus est, & idipsum non repetit, Job. xxxIII. 14. Scribit autem Propheta terribilem de sequentibus cor suum sententiam: Dimisit, inquit, eos secundum desideria cordis eorum, ibunt in adinventionibus suis, Ps. LXXX. 13. Vivit iste, qui crebrò commonitus ut crederet amicorum confilio, cere: nam quis est ad errandum proclivior quam qui, spreto aliorum consilio, suo sisus fuerit? Subjungebant: Fac igitur hoc & illud, quale consulimus. Subfistebat inquirens: si sub pœna peccati mortalis consulerent illud agendum sibi, quo casu nollet obniti, sed eniti complere. Si verò decentiam quandam tempori, vel rebus accommodam intenderent suadere, dicebat, hoc remanere in arbitrio suo, quia non tenemur semper & in omnibus meliora complecti.

Anima. Novi, quem intelligi das silentio, vellem

dares sui talis responsi rationem.

Theologus. Est incomprehensibilis humanæ diversitas complexionis, vel conditionis; nedum in pluribus hominibus, sed in uno eodemque, diversis non dico Annis, non Mensibus, non Hebdomadis; sed diebus horis, & momentis. Notum est insuper illud Aristotelis; quòd Delectatio in operatione, tenet & auget illam. Et metrum vulgatum habet:

#### Quod natura negat, nemo feliciter audet.

Et quoniam consuetudo est altera natura, hinc suadetur, ut quam quisque novit, & in qua nutritus est exerceat artem, & sit contentus sorte sua. Cur non poterit conscius homo conditionis & inclinationis propriæ, pro tempore, vel consuetudine, dare se tali quod operatur delectabiliter exercitio, etsi videatur humilius statu suo? Hoc tamen observato jugiter, quòd præceptiva Domini voluntas fiat, aut eam, dùm apparuerit, implere paratus sit, dicens ex sententia illud Orationis Dominicæ: Fiat voluntas tua. Matth.

Anima. Remanet adhuc post omnia prior allegatio, quòd nolle fieri perfectum, peccatum est; quia jam

non ex toto corde diligitur Deus.

Theologus. Immò dicunt tales, quòd hoc est velle fieri perfectum, & ex toto corde diligere Deum, dùm cavent imprimis offendere criminaliter eum, dùm prætereà suscipiunt cum gratiarum actione gratiam Chonitatis suæ, quæ noluit eos obligare, ut semper illud agere tenerentur quod esset in se melius, sed acceptat de paupertacula nostra munus obsequii qualiscumque. Neque postremò sic languent circà Præcepta, quæ sibi sufficiunt implendo, quin ista strenuè, vigilanter, integrè, & quasi supereroganter studeant exercere. Sunt in isto statu patientes atque longanimes, non ut Cain vagi, post alieni status oble-Etationes, non profugi à facie tribulationum, quas suus secum status affert, scientes nullum prorsus esse viatoris statum, quem non circunstent adversitates plu-Proptereà non quærit ob adversitates sui status mox in alium, vel alium fieri transitum; sed perstat, patientià vincens eas cum illa securitate conscientiæ, quâ judicat esse statum suum cum salute: alioquin fateor vel mutandus esset, vel corrigendus,

Nos autem loquimur adversus cos qui volunt in omnibus scire quid melius est, quasi non satis sit Christiano, si se sciat in statu salutis esse. Neque tamen ad sublimiora quandoque prohibemus progredi: sed neque ad hoc semper teneri sentimus, neque semper expedire pronunciamus propter instabilitatis detrimen-Quo fit, ut minora tenere fortiter, sæpè sit consultius, quàm assidua vacillatione ad prærupta niti. Nos supposita doceant exempla. Petrus eligens in-

sequi servitium Ecclesiasticum, continuabit illud, nihil aliud attendens, quod sociis noverit impositum. Paulus ita ministrabit temporalia, ut non necesse habeant conqueri spiritualibus intendentes. Andræas industria fideli scribet Libros aliis profuturos. Jacobus itaque se dabit devotioni, ita studebit in cœlis conversari, quòd aliis in occupatione positis gratiam, auxilium, & gloriam valeat promereri. Rectè sicut in uno corpore vero laudatur membrum, si ritè fecerit officium A rum regimium. deputatum, quamvis appareat altero vilius; vituperatur autem; si præposterè velit alienum, licet honorabilius officium accipere. Sic in corpore mystico divisiones gratiarum esse commemoravit pluries Apostolus. Potest ille prædicare, sit ita; potest etiam liberè contemplari. Potest in homine manus vice pedum corpus aliquando sustentare: nemo tamen diceret, manus debere passim ambulationi se tradere.

Anima. Sentio commonita multaque profundè recogitas, quod centralis, finalis, punctalisque reductio in via Dei est præ ceteris omnibus veraciter agnoscere, quid jubeat Deus. Sit ille summus Abbas noster, sit noster Pastor, nos oves simplices pascuæ ejus: alioquin quantumcumque sit zelus ardens & servidus, ille tanquam scientia carens præceps est ad ruinam.

Theologus. Propterea Beatus vir qui in Lege Domini meditatur die ac nocle, Ps. 1. 2. ut sciat quid jubendo, prohibendoque velit Deus. Nam per Consilium ligastrenuè compleant, quin quodammodò supererogent & misceantur Consiliis. Vide quòd, qui diligit Deum (exempli gratia) sub quatuor gradibus, posset implere Præceptum sub uno gradu, vel duobus: facit igitur amplius quam necesse fuerit ad salutem, quod supererogatio Confilii nominari potest. Adde multos esse, qui perfectioribus operibus intendentes minus incomparabiliter acquirerent de persectione dilectionis Dei, quim in sua propria vel electione, vel vocatione, permanentes in imperfectioribus. Fuit apud Athenas quidam magnus civis, cui quasi pro contumelia commissa est emundatio platearum civitatis: Suscipio libens inquit, & talem operam dabo, ut ipsa civitas munda sit. Quo sic impleto contingit, ut officium prius vi-lissimum gloriosum putaretur. Dixit unus de prudentibus nostræ ætatis, dùm fieret collatio super officiis, piendus, ille diligendus est.

Anima. Superest adhuc scrupulus vehemens, ortum habens ex prædictis, quæ videntur asserere, nullum esse Consilium vel quærendum, vel dandum, nisi de Præceptis. Quod dicere quid aliud est, quam Consiliorum prærogativam penitus annulare, dimisso quolibet homine in latitudine Præceptorum.

Theologus. Si data effet cuilibet hominitanta cognitio divinorum Præceptorum, tanta ad illorum completionem dilectio, quanta requiritur & sufficit ad finem beatitudinis acquirendum, non esset opus ampliori Consilio, hæc sententia esset satis cuilibet: Hocfac & vives, Luc. x. 28. Verum longe aliter est. Hinc Religiones particulares sub Christi Religione generali & de se sufficienti superadditæ multiplicatæque sunt. Hinc quotidie nova vel incipientium in via Dei: vel in ea proficientium Confilia. Hinc porrò tam multiplex apud plurimos conquisitio partim verax, partim fallax D ad inveniendum obligationem eleemosynæ spiritualis. & sæpiùs mendax, super distributione talenti commissi, quale sibi quisque suadet levibus ex causis esse datum: sit illud talentum scientia conquisita, sit eloquentia in rebus humanis, sit animarum regendarum ars, sit zelus earum. Hinc appetitus ille non dicam ab initio Prælaturarum, Magisteriorum, Officiorum, Prædicationis ad populum, quæ omnia non revelaret caro & fanguis. Denique Religionum ingressus & Professio miscet aliquando secum pulverem, si non lutum densim sustentationis habendae carnaliter, otiosè & lautè,

nec spiritus in manibus Prælati ponitur, aut recipirur; sed caro.

Anima. Negare nequeo, ficut & non dolere non valeo miseriam nostram hanc communem, quæ ut frequenterincedit non recto, nec immaculato calle. Sed nonne verum est Apostoli dictum? Qui Episcopatum desiderat, bonum opus desiderat. I. Tim. III. I. Quod dictum comprehendit in se primatum quorumlibet alio-

Theologus. Trahis ad materiam diù multumque nobis aliàs ventilatam. Sed hoc unum referre placet ad præsens, veluti concluserim per Apostolica verba. Si potes liber fieri, magis utere. 1. Cor. vii. 21. Scis quoniam omnis Prælatio seu dominatio verissimè servitus est. Nec frustrà, nec fictè, nec mendosè dicit se Summus Pontifex Servum servorum, tanquam habens omnes homines impositos super caput suum, redditurus de omnibus rationem. Si consideret igitur vehementer & acriter homo, quòd nihil de se possit humana industria pro salute, pro correctione, pro eruditione hominum; ita ut, ubi plus aliquando proficere crediderit, ibidem non prodesse, sed obesse frequenter reperiatur, quia perversi difficile corriguntur & stultorum infinitus est numerus. Eccle. 1.17. Mirabitur profectò stoliditatem humanæ præsumptionis, non expectantis ut vocetur: nec vocari satis esset, nisi simul cogeretur. Quo pacto cogeretur? Per autoritatem & tur nemo, quamvis rarò fiat, ut homines Præcepta B Legem, vel Dei revelantis, vel Prælati mittentis, vel urgentis, vel inevitabilis necessitatis.

Sed allegabis Gregorium in Homiliis. Nemo est qui veraciter dicere possit: Talentum minime accepi, non est unde rationem ponere cogar. O Deus æquissime, quot hominum temerarios ausus, hæc consideratio minus intellecta fefellit! Quot infulfas, inanes, & noxias proximorum reprehensiones induxit! Testis est & Wal-\*denfium fecta cum fuis complicibus innumeris, adversùs quos oportuit Decretales condere, ne quis autoritate propria præsumeret prædicare, quod ad ceteros actus hierarchicos extenditur; immò nec fraterna correctio fieri securè potest, nisi multo discretionis sale

Anima. Qua ratione poterit ergo divinum Præceptum compleri: Dilige proximum tuum sicut teipsum? Matth. xix. 19. Cui consonat illud Sapientis: Manvel artibus, vel scientiis: Quisquis in sua arte sic exhibet se, ut excellat in ea, ille laudandus, ille suscic nique de eleemosyna non tam corporaliter, quam spiritualiter largienda. Et quia maledicitur qui frumentum abscondit in populis, Prov. XI. 26. Nam sapientia abscondita & thesaurus invisus, qua utilitas in utrisque? Eccli. xx. 32. Et servus piger non quia dissipavit, sed quia in sudario (quod mundum est) pecuniam servavit Domini, severissime damnatus est.

Theologus. Monent ista dum allegantur. Habendum est ideired super talibus consilium, ut seire valeat homo quid agendum; agendum intelligo, non per solam erogationem Confilii, sed necessitate Præcepti. Consurgit autem Præceptum altero trium modorum quos tetigimus, vel à Deo revelante, vel Prælato legitime jubente, vel urgente necessitate. Addimus quartum si facta est obligatio, ultronea voluntate. Qua verò sit necessitas urgens, determinari non potest, nisi, prout Sapiens judicabit, quamvis collatio de obligatione ad eleemotynam corporalem fatis approxima

Tu qui times de absconsione talenti, qui dum tibi vacas, dicis, ut quid perditio hæc? Exerce potissimum tui cordis talentum, fac omnibus de illo servi-Sit in eo peregrinatio tua, sit prædicatio, sit commonitio, sit elecmosynæ distributio, sit illud Hospitale miserorum omnium. Quo pacto dices? Orando pro qualibet, & in qualibet adversitate proximorum pro sua eruditione, castigatione, consolatione, patientia, cibo, potu, veste, sanitate. Sciet Pater omnium Deus, & volet desiderium

pauperis exaudire, & præparationem eorum audiet auris sua. Pf. x. 17

Anima. Quantum potest colligere attentio mea de præmissis omnibus circà persectionem cordis in Dei di-Iectione conquisitis; primum & præcipuum est, semper oculum cordis habere (prout Sapiens justit) ad illa, qua pracepit Deus: Eccli. 111. 22. cetera verò omnia tanquam juvantia quædam accessoria reputare, A nisi pro quanto suerint vel voto proprio vel Superioris injuncta præcepto. Non ita tamen, ut accipiamus quasi velumen malitia libertatem 1. Pet. 11. 17. in divinorum latitudine Præceptorum; sed bona & æqua side studeamus servire Deo in sanctitate & justitia coram ipso omnibus diebus nostris, Luc. 1.75. nec ita pericusum amemus, ut pereamus in illo.

Theologus. Rectè colligis, verè sentis, hæc fac, ut diligere Deum ex toto corde, persectoque co-

gnoscaris.

# JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis,

# TRACTATULUS CONSOLATORIUS

D

# MEDITATION E.

Ad MSS. Codd. Vict. 285. Colbert, 99. Navarr, unum. M. Targny.

#### CONSIDERATIO I.

Quid sit Meditatio & de triplici oculo.

[ EDITATIO cordis mei in conspectu tuo semper. Ps. xvIII. 15. Felix certè, qui cum Propheta potest ex sententia dicere verbum Sed videamus primò, quid sit meditatio cormeditatio, vehemens cordis applicatio ad aliquid investigandum & inveniendum fructuose. Et hæc applicatio fortis habet difficultatem, quæ quandoque est major, quandoque minor. Quod ut intelligamus, præsupponamus ex creditis, & ab experientia, cor noitrum conditum esse, & habere tres species oculorum; oculos scilicet mentales, rationales, & sensuales. Et ex illis est utrobique unus oculus in cognitione, & alius in affectione. Fundatur hæc distinctio in quadam alia distinctione, quâ distinguimus hominem habere portionem, seu faciem rationis duplicem, quarum superior vertitur ad Leges æternas, altera ad temporales, neutra tamen in actu suo dependet ab organo corporeo. Sub istis est ratio immersa corpori, quæ sensualitas appellatur. Primus horum oculorum vocatur ab aliquibus, oculus mentis; alter, oculus rationis: tertius, oculus corporis.

#### CONSIDERATIO II.

Iste triplex oculus per peccatum conturbatus est.

FUIT ab initio benè conditærationalis creaturæ talis ordo, ordinisque tranquillitas, quòd ad nutum & merum imperium sensualitas rationi inferiori, & inferior ratio superiori serviebat. Et erat ab inferioribus ad superiora pronus & facilis ascensus, faciente hoc levitate originalis justitiæ subvehentis sursum corda, quemadmodum naturaliter ignis sua levitate fertur sursùm. At verò postquam adversùs Dominum supre-Temi III. Pars II.

mum ingrata proditio demeruit auferri hanc justitiam originalem, subintravit pondus gravissimum concomitans peccatum, quod miseram & captivam animam trahere non cessat ad infima, tanquam circumligata sit sunibus, catenis, & compedibus, vincta in men-dicitate & serro. Ps. cvi. 10. Sicque modo mirabili, immò confusione miserabili, est facta ordinis prioris conversio; immò perversio, quòd in homine sic merso tenebris & carcere exco, conturbatus est in ira oculus utriusque triplex, per infectionem in sensualitate, per obnubilationem in inferiori rationis portione, & per quandam excæcationem in rationis portione superiori.

#### CONSIDERATIO III.

Meditandi difficultas provenit ex pana peccati principaliter

HABEMUS ecce primariam causam difficultatis, quam in meditatione sentimus, quam in habendis semper ad Dominum oculis experimur. Facit hoc pœnalis gravedo deorsum jugiter impellens, quemadmodùm videre est sensibiliter in aquæductu, qui tota facilitate defluit in ima; continetur autem, vel sur-B sùm levatur, non nisi cum violentia. Non aliterest de humano corde, quod ad infima pronum leviter effluit, hàcque & illàc, veluti fine retinaculo, vel labore, descendit. Quoniam, ut ait Poeta:

Facilis descensus Averni: Sed revocare gradum, superasque evadere ad auras, Hoc opus, hic labor est.

#### CONSIDERATIO IV.

Meditatio non solum sit in cognitiva; sed etiam in affectiva.

PERSCRUTEMUR consequenter ex prædictis naturam, seu proprietatem meditationis; quoniam ex hoc ipso quam necessaria nobis ad Deum tendentibus existat videbimus. Diximus autem, & repetimus, dis, non pro carnali, sed spirituali corde. Est autem quod meditatio est fortis & vehemens applicatio, vel attentio animi ad aliquid investigandum, & inveniendum fructuose: addimus, fructuose, ne meditatio vergat aut in superstitionem, aut in curiositatem, vel in melancholicam stoliditatem. Dicamus ergo complectentes, quod meditatio est vehemens & salubris animi applicatio ad aliquid investigandum, vel experi-mentaliter cognoscendum. Ponamus hoc ultimum, propter naturam ipsius affectionis, quæ diversa sortitur nomina, proportionabiliter ad conditionem cognitionis: non enim potest aliter affectio cognosci, quam experimentaliter per eum qui ea afficitur; quam experimentalis affectionis cognitionem, non potest cam habens, in alium, verbis quibuslibet sundere, nisi si-militer affectus sit ille alter: quoniam solus novut, sicut in Apocalipsi scribitur, qui accipit. Apoc. II. 17. Proptered vocatur manna absconditum. Exemplum est perspicuum in illo qui novit dulcedinem mellisso-D lùm per doctrinam, ficut Medicus sanus noscit in-firmantis dolorem. Hæc autem dulcedo à gustante, & hîc dolor ab ægrotante longè aliter cognoscun-

#### CONSIDERATIO V.

Meditanti necessaria est longanimitas , ut ignis devotionis ardear.

PERPENDIMUS ex his, quam profunde senserit Propheta naturam meditationis, dum ait: In meditatione mea exardesces ignis. Ps. xxxvIII. 4. Utrumque enim amplexus est, & lumen in intellectu, & ardorem in affectu. Quantum verò sit difficile, quòd ignis devotionis spiritualis exardescat flatu meditationis, fiet notum considerantibus ignem materialem, dum quaritur à lignis aquosis, viridibus, aut luto resperfis, clici. Suffla quantum potes, iterum, atque îterum multo conatu resufsla, emergit plurimus ab initio fumus conturbans oculos, vix emicabit scintil-A la, quæ mox evanescit. Disperges forsitan iratus congesta priùs ligna, si non in longanimitate perstiteris, quam longanimitatem appellamus hîc meditationem, aut meditationi conjungendam.

#### CONSIDERATIO VI.

Difficile valde est dare regulam certam de modo meditandi.

MEMINIMUS aliquas nos scripsisse doctrinas, vel industrias, nedum Latino, sed & Gallico fermone super habenda meditatione tali, licet fortafsis usi simus aliis terminis, utpote in Tractatulo De mystica Theologia. parte ca qua praxim hujus docet; & in altero De monte contemplationis edito, alteroque rursum De mendicitate spirituali composito. Denique B difficultates; dum verò suerint acquissta, sacilia sunt tanta reperitur difficultas, tanta pro diversitate hominum varietas in practicando doctrinam veræ fanctæque meditationis, quòd an filere, vel aliquid scribere consultius sit, videor egomet mihi quandoque sub dubio hinc inde mente fluctuare.

#### CONSIDERATIO VII.

Meditatio est utilis ad contemplationem, & periculosa propter indiferetionem.

DUм enim recogito, quòd absque meditationis exercitio nullus, fecluso miraculo Dei speciali, ad perfectionem contemplationis dirigitur aut pervenit, nullus ad rectifiimam Christianæ Religionis normam attingit, immò vix se componit; audeo zelans sanctæ meditationis studium suadere. At verò, dum totiens expertus pericula, sedulus recogito difficultatem, & arduam raritatem perveniendi, quò trahere meditatio nititur; ego quali torpens & stupidus efficior. Sed quatherit quis, quo pacto fic eveniat, quòd nimirùm c neca, tristis remanebit. Porrò laboriosè, studiosè & frequenter expertum oft, videlicct ut contingat studium meditationis converti dilabique, vel in morbum melancholicæ passionis, propter immoderationem; vel propter superbiam dari in reprobum sensum diabolicæ illusionis: ex meditationis abusu id fieri sciat.

#### CONSIDERATIO VIII.

Abusus meditationis comparatur abusui vini, respecta febricitantium.

MANUDUCAMUS id quod dicimus. Scimus vinum in jocunditatem & hominis falutem conditum esse: sic enim Scriptura, sic ratio loquitur. Videmus tamen exabulu, potantium præsertim, dùm bris causat vel agritudinem ampliorem, vel maniam, lios Adam, quis agrotos, quis febricitantes esse, pesfimis animæ febribus, negaverit? quibus vertuntur in nauleam & amaritudinem divinorum eloquiorum verba, quibus in fel convertitur suavissimus divini verbi panis. Heu miseros nos! heu! quam ex intima consideratione talis miseriæ conclamavit Apostolus: Infelix coo homo! quis me liberabit de corpore mortis hujus! Rom. vii. 24. Et subjungit: Gratia Dei per fe-Sum Christum.

#### CONSIDERATIO IX.

In meditatione adsit discretio, quam parat experti & boni viri consultatio.

QUID agemus ergò, quid dicemus? Ibimus ne præcipites per abrupta vitiorum? Ibimus ne per desideria cordis nostri, & in adinventionibus pessimis desperati, sine freno, sine lege, sine ordine? Nunquid sufficient nobis cogitationes inutiles, vagæ, instabiles, fordidæ, fluxu somnioque simillimæ, quæ non consolationem, vel ædificationem allaturæ sunt; fed desolationem mæstissimam, & ruinam, oblectantibus se in eisdem? Respondebimus, nequaquam ita fieri debere; sed adsit discretio moderatrix in omnibus, quam non securiùs habere post divinam gratiam poterimus, quàm per sedulum & securum alterius experti, nosque diligentis, & agnoscentis consilium. Clamat Aristoteles voce experientiæ, dicens: quod Ars & virtus sunt circa difficilia, ut ars pingendi, ars scribendi, ars citharizandi, virtus castitatis, virtus fortitudinis, virtus sobrietatis. Hoc verò sic intelligendum est, quod ab initio virtus & ars multas in acquisitione sua patiuntur eis omnia. Pingit faciliter exercitatus in arte, sic de scriptore & citharista videmus; itaut dicere cogeretur idem Aristoteles, quod Ars perfecta non deliberat, tam fibi facilis est actus suus.

#### CONSIDERATIO X.

Comparatio meditantis ad scribentem, &c. studiose vel inadvertenter.

TIMUR ista comparatione, dùm de meditatione loquimur. Attendamus quòd in trahendo præ-Iertim lineas picturæ, vel scripturæ, difficultas nulla est, sicut nec etiam discursionis digitorum per citharæ cordas. Invenimus similiter in cogitatione; non enim difficulter vel laboriosè nunc hoc, nunc illud, prout occurrerit, cogitatur: sed quod nullus indè resultet tructus vides in sie pingente, sie scribente, sie eitharizante. Ita neque prorsus in sic cogitante, immò cum se talibus vagis cogitationibus oblectaverit, ut dicit Seattentissimè cum mira tarditate pingendo, scribendo & citharizando sit quandoque, ut benè, & celeriter ista hant.

#### CONSIDERATIO XI.

Ex vaga cogitatione non surgit meditatio, sed de meditatione benè fit contemplatio.

QUorsùm ista? Nimirùm, ut ostendamus, quem-admodùm de cogitatione nullus unquam prosiciet, aut emerget in meditationem, quantò minùs in contemplationem. Ex meditatione verò quæ summam habet difficultatem, si bona fide, simplici corde, & discreta diligentia exerceatur, perveniemus ad hanc sebrium discrasia laborant, quòd potus vini aliàs salu- perfectionem; quòd absque ulla difficultate siet apud nos fructuose, quod summo meditarionis studio convel furorem, & quandoque mortem. Nos autem fi-D quirere voluimus. Ita denique transibit meditatio in contemplationem: non enim differt meditatio à contemplatione, nisi penes facile & difficile; quoniam utrobique est fructus aliter quam in cogita-

CON-

#### CONSIDERATIO XII.

Contemplatio tam quoad affectum, quam quoad intelle-Etum describitur.

DESCRIBITUR autem contemplatio; quòdeit liber & expeditus mentis intuitus in res respiciendas usquequaque diffusus, & hoc quoad contemplationem, quæ respicit intellectum. Porrò quoad contemplationem, quæ consistit in affectu, & in praxi; describit eam Hugo, quòd est sublevatæ mentis jubilum, mors quædam carnalium desideriorum, hoc est, gustare quàm suavis est Dominus. Quem gustum sequitur longè alia cognitio, quàm fuerit intellectualis solùm visio, seu quædam auditio per Fidem, aut Scripturam.

#### CONSIDERATIO XIII.

Meditatio in principio difficilis, per exercitium fit facilis.

MEDITABITUR ecce aliquis gemens & suspirans, ut columba, dicetque cum Propheta: Meditatus sum nocte cum corde meo, exercitabar & scopebam spiritum meum. Pf. LXXVI. 7. Faciet hoc anxiè, difficulter & laboriose, nunc recogitando Annos suos in amaritudine animæ suæ, nunc judicia Dci, quæ sunt abyssus B multa, in cœlo sursum, & in terra deorsum, & ita de reliquis, circà quæ versatur meditantis intentio vehemens, ut ea, quæ meditatur, vel cogitat, limpidiùs vel firmiùs velut in affectum trahat: efficiet tandem, ut hæcomnia tanta facilitate recogitet, & sapiat quam facilis est ipsa cogitatio. Docent nos exempla prædicta si dubitamus: non enim plus laboris habet scriptor, pictor & citharista benè agendo quod optimè didicerit, quam vagus & vanus aliquis ab initio discurrens sine arte & ordine, per lineas scripturæ vel picturæ, aut per citharæ chordas.

### CONSIDERATIO XIV.

Meditans quantum cum que expertus, laborem necesse est ut semper sentiat.

ad aliqua vel cognoscenda, vel agenda posset proficere, qualia necesse est, ut cum labore novo audiat & practicet. Multò magis verum est in ipsa, de qua loquimur, meditatione, quæ novos veritatis, aut devotionis jugiter parere fœtus studet. Sed non deest parturitionis dolor, propter illud maledictum spiritualiter intellectum: In dolore paries filios, Gen. 111. 16. non tamen meminit pressure propter gaudium, Joan. xvi. 21. quia natus est sibi novus cognitionis aut affectionis sanctæ fœtus in mundum.

#### CONSIDERATIO XV.

Nondum purgati habent loco meditationis graves cogitationum tentationes, quibus timor Dei est necessarius.

EVENIT autem ab initio frequentiùs, ut dùm aliquis nondum purgatus vitiis, satagit meditari ut D columba, meditabitur quasi vetus simia dolos & odia, meditabitur ut canis rodens, juxta verbum Satyrici: Rabiosa silentia. Meditabiturque quasi sordida sus, sœdissimas corde volvens & revolvens carnalium turpitudinum cogitationes. Quid porrò de blasphemiæ spiritu, quàm abominabilis, quàm horrendus nonnunquam insurgit, territans meditantem, loquendo adversus Deum, & Sanctos ejus ingentia, tam execranda, quod nec ea fari licitum sit. Hincque adjiciuntur, & injiciuntur penè usque ad cordis intima infidelitatis Tomo III. Pars 11.

jacula, spei nullus manet locus, omnia sunt gravia, etiam tædio est ipsa vita. Barathrum desperationis undique patet. Unde propter hoc & talia, manifestum experimentum, quam rectissime Sapiens consuluerit cum dicebat: Fili, accedens ad servitutem Dei, prapara animam tuam ad tentationem. Subjungens præsidium securissimum: Staintimore Eccli. 11. 1. Beatus enim vir qui semper est pavidus. Prov. xxvIII. 14.

#### CONSIDERATIO XVI.

Novus meditans debet credere suo Directori.

P Avidus verò semper, quomodò beatus, quæreret aliquis? dùm timor additur timori, scrupulus scrupulis, pusillanimitas pusillanimitati; præsertim dùm non adest assiduè Consiliator, Dux & Præmonstrator itineris arcti & recti. Si verò talis, qui rarus est, habens artem pariter & pietatem, fuerit fortè inventus, cum otio novum meditantem instruendi quantumcumque licuerit: felix quidem erit ipse novus tyro, si tamen protinus absque ulla trepidatione paratus est credere consilio. Sed ô quotiens bone Jesu! quotiens hæsitabit & idem repetet iterum, iterumque quasi falli reformidans! Scripsi quædam super hujusmodi scrupulis in Tractatu De praparando ad Missam. Aliqua etiam similiter de cautelis Contra spiritum blasphemia dirissimum. Adversus quæ remedium optimum est contemnere, nec curare, quin potius irridere, neque super his sollicité confiteri; nisi forsitan in principio pro cautela & habendo confilio. De scrupulis quoque teneatur hæc regula, quòd adversus eos agendum est, si sic prudens aliquis & expertus Confiliator dictaverit, aut jusserit. Nec aget in hoc contrà conscientiam demeritorie, dum illos ad confilium sapientioris per rationis libertatem ab animo suo mittat, & deponat; quamvis assiduæ sensualitatis remurmuratio sentiatur: alioquin nunquam fit in pace Deo locus cordis.

#### CONSIDERATIO XVII.

Meditans debet à visibilibus ad invisibilia ascendere.

RURSUS advertendum, quoniam ficut docente Aristotele, omnis nostra cognitio venit à sensu, & A D D E N D U M est ad præmissa nihilominus, quòd Citerum, quòd necesse est, omnem intelligentem phanvix aliquis est in arte sua ita peritus, quin assiduè
tasmata speculari. Sic., originatur meditatio cordis notasmata speculari. Sic, originatur meditatio cordis nostri à sensibilibus, quæ figurata sunt & colorata, ac ceteris accidentibus, temporis, & loci, circumvoluta. Hinc funt meditationes conscriptæ, hinc imagines pictæ vel sculptæ. Hinc generaliter fit illud Plalmistæ, Ps. CXLII. 7. Meditatus sum in omnibus operibus tuis, & in factis manuum tuarum meditabar. Quæ utique facta & opera sunt corporalia. Nihilominus debet assurgere meditans, & ultrà progredi, veluti per scalam aliquam, ex visibilibus ad invisibilia, sicut dicit Apostolus: quod Invisibilia Dei ex his, que facta sunt, intellecta conspiciuntur, sempiterna quoque virtus ejus & divinitas. Rom. 1. 20. Proptereà docens nos à corporalibus ad spiritualia migrare dicebat : Et si Christum secundum carnem cognovimus, nunc tamen secundum carnem non novimus. 2. Cor. v. 16.

#### CONSIDERATIO XVIII.

Meditans venit ad pericula propter superbiam, & propter carnalium imaginationem.

AMPLIUS verò addimus. Compertum est sæpiùs, quòd volentes intendere meditationi, si non discrete hoc fecerint, decidunt vel in tentationes, & illusiones diaboli propter corum, licet latentem, arrogantiam; vel efficiuntur phantastici & melancholici, propter fixam nimis, & radicatam, atque profunJoannis Gersonii De Illuminatione Cordis. 456

datam, in rebus corporalibus imaginationem; quæ quandoque protenditur usque ad infaniam. Superest imago mulieris lapidea, cujus inspectione nimis crebra quidam factus est philocaptus, quemadmodùm de Pigmalione & sua imagine narrant fabulæ poëticæ, & de Narcisco, qui propriam in fonte perlucido speculans imaginem, sic in ejus forma stultus hæsit, ut occumberet. Potuerant hic plurima dici de causis, & modis, hujusmodi læsionis virtutis phantasticæ, ideò quòd vi-A gilantes patiuntur fomniantibus fimilia; & hoc vocatur Gallice resver vel resverie, ità ut reputent ea quæ in sola phantasia versantur interiùs, exterioribus percipere sensibus. Notum est hoc in maniacis. Notum prætercà in quibusdam melancholis, qui nonnunquam volunt se devotos, meditativosque dici, & reputari, quos hujusmodi profundata circa corporalia phantasiatio facit errare multipliciter, cousque, ut in elevatione Corporis Christi, vel in alia recogitatione sua existiment se videre realiter Deum Crucifixum, aut subalia quavis phantastica forma corporali; putantque alii se voces audire tanquam Christi, vel alicujus Sanctorum. Qua super re pro assignatione naturalis causæ diversa sunt à diversis scripta volumina, de quibus non est nunc dicendum per fingula.

### In Tractatulo de Passionibus memorata sunt aliqua.

Hac adjella funt ex MS. Cod. Vill. 285.

A Dvertendum quod meditaturis duplices interceteras tenduntur infidiæ. Una dum petunt confilium super occurrentibus scrupulis in Meditatione sua: præsertim mulier à viro. Altera, dum sunt in actu Meditationis. Fit in primo casu, crebrius & levius quam à multis credi potest, agglutinatio quædam animorum velata pallio sictæ devotæque dilectionis, quæ primò consabulationibus, sub typo quærendi confilii quaritur: de hinc anima veluti confricata calcscit, & sensim igne cæco carnalis amoris carpitur & uritur. Nec intelligitur primò donec tandem ad risus leves, ad facetos, blandosque gestus perventum est. Avertat Deus à servis suis id quod reliquim tim in Tractatulo De probatione spirituum. Incurrunt aliud periculum meditantes, dum solis phantasiis, dum solis imaginibus corporeis se tradunt, & toto corde vehementer incumbunt; fit proinde quòd meditans, dum transire satagit in contemplationem, collabatur ad melancholicam sui phantasticam læsionem; ita tandem ut imagines rerum versatas in imaginativa virtute pro rebus ipsis exterioribus accipiat. Et sicut evenit in somniantibus, dùm dormiunt, non aliter istis in vigilia convenit, quorum verba & opera nullam inter se connexionem, nullum ordinem servant: ubi neque est principium, neque finis; ubi, ficut vulgò dicitur, neque est caput, neque cauda; sed de Gallo sit saltus ad signum: ita ut vigilantes iomniare videntur. De qualibet dicunt vulgares: 11s resvent. Ou: sont en resverie. Porrò timent non timenfomento Socratis, quam monitione Sapientis.

Consurgit hîc difficultas non modica, qualiter videlicet sciri possit distinctio inter revelationes veras & falsa: an fiant ab' Angelis lucis, aut tenebrarum, hoc est, à sanctis Angelis, aut diabolis. Quas revelationes utique abnegare non possumus fore nonnunquam à perturbatis phantasmatibus & erroneis. Felix proinde, qui in lege Domini meditatur die ac noste, Pl. 1.2. si tamen comes suerit discretio, quam solam

parat humilitas, captivans omnem intellectum in obsequium Fidei, & semper alieno magis qu'am proprio credens judicio. Finis.

# JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parifienfis

# TRACTATUS

# ILLUMINATIONE

Ad MSS. Codd. Vict. 134.

LLUMINANS tumirabiliter à montibus eternis, loquitur ad Dominum Propheta, turbati sunt omnes insipientes corde, Ps. LXXV. v. Nimirum, quia Dicit insipiens in corde suo, non est Deus, Ps. XIII. 1. Aut si dicit in corde suo, quoniam Deus est, & cognoscit, sicut Philosophi, quibus manifestavit Deus invisibilia ipsius per ea, quæ facta sunt, Rom. 1. 20. Issun tamen non sicut Deum glorisicaverunt, neque gratias B ccerunt; propterea obscuratum est insipiens cor eorum.

1bid. y. 21. Possumus autem montes æternos (unde provenit illuminatio mirabilis' dicere tres personas distinctas: Patrem cui appropriatur potentia; Filium, cui sapientia; Spiritum sanctum, cui clementia. Quibus appropriatis, quasi totidem digitis, quibus Deus orbem, totidem quodammodò radiis, illuminat & venustat, dans unicuique rei modum, speciem & ordinem. Sed ecce cogimur in meditatione cordis exclamare cum Propheta: Filii hominum usquequò gravi corde? Ut quid diligitis vanitatem, & queritis mendacium? Ps. Iv. 3. Relictis ergo post tergum montibus istis æternis, fit cor grave terrenis incubans, fit vanum & inane, vanitatem diligens, fit cæcum & insipiens, dùm quærit mendacium. Conquerebatur hoc Propheta, personam in se talium exprimens: Consurbatum est, filemus. Timeo, inquit, Apostolus, ne dum spiritu inquit, cor meum, 11. xxxII. 11. propen grante dereliquit me virtus mea, propter vanitatem: Elimen caperitis, carne consumamini. Gal. III. 3. Scripsi jam consumamini. Gal. III. 3. Scripsi jam consumamini. tatem: & tandem miserum valde quod sequitur; & idipsum, quid enim hoc ipsum nisi cor? non est mecum: Ibid. quippe per inania dispersum est, sicut meditatur inania. Redeat igitur ad nos ipsos cor nostrum, si tamen cordati, non excordes, sicut columba seducta non habens cor sumus; Ozce vII. 1 1. quin potius redeat ad Deum, quatenus illuminetur mirabiliter à montibus æternis sub meditatione multiplici, simplici tamen. Ecce dum levamus cordis oculos in montes istos, meditantes in eis potentiam, ad conterendum cor durum; sapientiam, ad illuminandum cor cæcum; clementiam, ad convincendum cor ingratum, gelidum & lapideum: occurrit circà quodlibet horum trium quadruplex meditationis radius splendidus, & coruscus. Meditatur itaque Deus ipse tanquam Creator incomprehensibilis, tanquam Judicator terribilis & horribilis, tanquam Gubernator oculatissimus, & hoc quoad potenda, sperant non speranda; nunc gaudio dissolvuntur, quam Gubernator oculatilimus, & noc quoad potentiam. Quoad sapientiam verò meditatur cor, ipsum nunc subito moerore tabescunt; quales egent ampliùs Deum Gut Deuterna signi Me-Deum, sicut Doctorem, sicut Ductorem, sicut Medicum, sicut Sacerdotem. Postremò clementia monstrat Deum ut Patrem, ut Redemptorem, ut amicum & fratrem, ut sponsum singularem. Tallers at pointing to the second of the sec

Digitized by Google

# JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# TRACTATUS DE

# SIMPLIFICATIONE STABILITIONE

SEU

### MUNDIFICATIONE CORDIS.

Ad MSS. Codd. Vict. 285. Colbert. 99. Navarr. unum & M. Targny.

#### NOTULA PRIMA.

De vi abstractiva intellectus.

N simplicitate cordis quarite illum, Sap. 1.1. Hanc, Sapientis exhortationem, hanc simplificationem cordis illi facere nequeunt, qui sunt in se multi-plices, variique. Proptereà necesse est, spirituale cor prime (autoritatione). Ecce cadit in materiam commuanimæ, (quia caro non prodest quicquam Joan. vi. 64.) ad unitatem recolligi, si cavere debeat periculum, quale notavimus in fine Tractatus alterius. Hoc verò quomodò fiat, explicare difficilius est, quàm qualiter non fiat agnoscere. Et quidem apud eruditos in Philosophicis disciplinis habebit ista manuductio nostra prima minus difficultatis. Pollet itaque noster intellectus vi abitractiva, quæ longè perfectior, efficaciorque est, quam ponatur in æstimativa virtute bruti, utpote ovis; quæ tamen, ut dicit Avicenna, ex motu & figura lupi visi elicit mox inimicitiam non sensatam, quam refugit. Noster igitur intellectus post inspectionem phantalmatum causatorum à rebus extrinsecis, unde format primò conceptus vagos ab omni connotatione accidentium denudatos, ut à situ, à loco, à sigura, à tempore, & sic de aliis: quo facto remanet in anima similitudo essentialis, in qua conveniunt exteriùs, à parte dem speciei. Exemplum primi, animalitas. Exemplum secundi, humanitas. Qua denudatione sic facta, remanet absolutus & universalis conceptus animalis. Remanet insuper specificus & absolutus conceptus hominis, quos signant voces ista; animal & homo.

#### NOTULA SECUNDA.

De simplicitate cordis in meditatione per abstractionem à phantasmatibus & siguris per bonum.

TRADUCAMUS consequenter ad propositum, de simplificando meditationem nostram circà divina, per abstractionem à phantasmatibus & figuris. Ecce ster, quòd scimus nos habere dilectionem boni, & odium mali. Stemus in his paucis primò, quoniam invenitur simile de reliquis multis. Audis igitur & co gnoscis quòd diligis bonum. Interroget te meditatio & principaliter pro re ad extra, quæ est, vel esse potua, quæ res est ista dilectio? Constat itaque, quòd test, si sit ampliativa suppositio, & hæc in solis sinneque colorata est, neque sonora, neque sapida, neque odorifera, neque frigida, neque calida; non le-nis, non aspera: Item interroget te meditatio tua, qualiter & in quo se figat & statuat? cum id, in quo se figere & statuere videtur, neque figuratum, neque corpulentum sit, calidum frigidum aut coloratum.

#### NOTULA TERTIA.

De conceptu boni absoluto seu universali, qualiter fiat.

Dices fortallis, quòd non habeas conceptum dilectionis boni, quin de necessitate feratur cordis intuitus ad hoc, vel ad illud bonum particulare, ut ad bonam tunicam, ad bonum cibum, ad bonum hominem', & ita de reliquis. Responsio tibi patet per alteram considerationem priorem de viabstractiva cordis intellectualis; per cujus virtutis operationem tolle bonum hoc, tolle bonum illud, ficut loquitur Augustinus, & remanebit verum, & generale bonum. Quod qualiter siat, jam aperuimus. Conveniunt nempe bona omnia in una generali ratione, quæ est convenientia ad appetitum. Bonum quippe est, quod omnia appetunt. Denudes igitur hanc rationem boni ab ubi & nunc, hocest, à loco, vel situ, vel tempore; ab omni prætereà confusione, seu connotatione accidentium, & erit ille conceptus qui remanchit, absolutus, & universalis, conveniens omni bono.

#### NOTULA QUARTA.

nem de universalibus quid sint, & si sint in rebus extrà præter omnem intellectus operationem. Dicimus autem, quantum hic satisesse putamus, quod univerfalitas derivatur, & fundatur in rebus fingularibus; alioquin ficta effet: sed consummatur & constituitur in operatione intellectus abstrahentis, co modo qui tactus est, similitudines rerum in quibus essentialiter, seu quidditative conveniunt ab ubi & nunc, id est, loco & tempore. Undè si quæras: ubi est humanitas ad extrà? Dico quòd in hoc homine fingulariter, & in altero similiter, & si nullus esset singularis homo, nulla permaneret exteriùs humanitas; quoniam Destructis primis substantiis, ut dicit Aristoteles, impossibile est, aliquid aliorum remanere: nihilominus adhuc remaneret hoc universale, humanitas interiùs in mente Angeli, ficut ante mundi constitutionem erat, & prout nunc est universalis ratio humanitatis in menrei, omnia sensata quæ sunt ejusdem generis, vel ejus-Cte Dei, nec erat res aliqua quam mentis Dei, neque realiter, ut omnes concedunt, neque formaliter, ut nonnullis placet. Est demùm Articulus Parisiensis condemnatus dicens, quòd ab æterno fuerunt extrà Deum quidditates aliquæ, vel universales rationes, quales phantasiati sunt quidam esse universalia realia præter Deum, & præter omnem intellectus operationem, seu conceptum.

#### NOTULA QUINTA.

RURSUS ad intelligendum dictum hujusmodi; quòd destructis primis substantiis, impossibile est, aliquod aliorum remanere. Attendendum est, ne locutio vera sit, dum loquimur de humanitate, quæ est ab extra, & de conceptu humanitatis, quem intra reponimus. Est enim hoc nomen humanitatis primo modo, nomen primæ intentionis, supponens immediate gularibus hominibus reperitur. Hoc verò nomen, humanitas, sumptum secundo modo, supponit non pro rebus ad extra; sed pro conceptibus de humanitate habitis ad intrà, seu per Angelum, seu per humanum intellectum. Aut est idea humanitatis in mente divina per identitatem locutionis, sicut ponimus, quòd sapientia est in Deo, non per inhæsionem; sed per identitatem; quoniam ipse est Deus.

NO

#### NOTULA SEXTA.

VIDES arbitror quemadmodùm meditans potest intellectum suum figere in recognitione boni non hujus, vel illius, figurati, corpulenti, vel colorati. Et consequenter fertur voluntas in dilectionem absolutam primi & veri boni, quòd non est bonum per participationem, ut alia omnia; sed per essentiam. Poteris ita negotiari circà potentiam, circa sapientiam, A ficare Deum absolute, & non per respectum ad creacirca justitiam, & ita revereri divinam potentiam. Verecundari ad sapientiam, si turpis es. Trepidare ad considerationem justitiæ, si malus es. Quod si fortè quæsieris an conceptus hujusmodi sint absoluti & proprii Deo? Visum est hactenus mihi, quodita, saltem de possibili; hoc est, quòd in via potest meditans & abiliractivus intellectus formare sibi conceptus absolutos & proprios convenientes soli Deo, qui dabunt notitiam propriam & absolutam, sed nullatenus intuitivam de eo.

#### NOTULA SEPTIMA.

A PERTA est nobis ex prædictis via, ad intelligendum mysticam Theologiam, de qua scripsit divinus Dionysius, ultra illam quæ symbolica, & illam si cæco alicui, aut nicticoraci, quæ propria nuncupatur. Procedit itaque symbolica p stratus quæratur, an videatur. Theologia per similitudines repertas in rebus, attribuendo Deo quicquid videtur esse perfectionis in rebus causatis, ita ut hoc modo dicatur Deus nedum nominabilis; sed omninò nominabilis. Et hòc modo dixit divinus Bartholomæus, prout Dionysius refert, Evangelium esse latissimum: sic appellatur Deus leo, propter fortitudinem; lapis, propter durabilitatem; agnus, propter mansuetudinem; sol, propter illustrationem, & ita de reliquis, quæ non secundum essentiam, sed per solam attributionem, & per analogicam similitudinem de Deo loquimur quasi balbutientes & palpantes in umbra occumbentis luminis, vel gratiæ intelligentiæ nostræ in nobis. Procedit verò mystica Theologia per abstractionem, modo velut opposito ad præcedentem, qui quicquid est, affirmat de Deo, iste verò prorsus negat de Deo omnia. Et ita brevissimum est, ut ait idem Bartholomæus, Evangelium.

#### NOTULA OCTAVA.

EXEMPLUM palpabile dat ipse Dionysius pro manuductione cognitionis hujus Theologiæ mysticæ. Considera fabricatorem statuarum, nonne hic format imaginem vel statuam, non addens quicquam, sed rescindens & removens; ex qua subtractione remanet agalma pulcherrimum, imago pulchra, figurata vel sculpta. Sic agit suo modo meditantis animus, dùm ab hoc conceptu vago & connotativo, scilicet hoc ens, & illud ens, qui conceptus habetur ex rebus exterioribus sensatis, intrà facit abstractionem, modo prædeclarato, removendo ab hoc conceptu vago, quicquid est impersectionis in entibus cognitis per phantasmata. Et quia nullum est causatum ens, quin sit impersectum, negat meritò omne ens tale à Deo, quia diminutum, quia dependens, quia potentiale, quia defectibile, & strahentis animo; quin potiùs resultat agalma pulcherrimum, seu juxta communiorem philosophantium locutionem remanet conceptus entis perfecti denudatus ab omni imperfectione. Et hujusmodi est proprius Dei conceptus absolutus, licet non intuitivus, de quo Dominus ad Moysen: Exod. III. 14. Ego sum qui sum. Hec dices filiis Israel: Qui est, misit me ad vos. Et hoc modo juxtà verbum Propheticum, est unum nomen Domini Dei. Zachar. xIV. 4.

#### NOTULA NONA.

ONCORDAT his dictum Damasceni, quòd hoc nomen ens, dicit substantiæ pelagus infinitum. Demonstrat nobis Dominus Bonaventura In Itinerario suo mentis in Deum, secundo Capitulo, quòd isto modo ens est proprium nomen Dei. Consonant Hebræi, qui dicunt hoc nomen Thetragrammaton signituras; quod qualiter esset dicendum, nisi posset haberi conceptus hujusmodi absolutus, non satis intel-

Videntur fortè talia falsa, vel impossibilia non exercitatis in abstractione talium conceptuum: non enim videtur eis, dum intelligunt exempli gratia hominem, quin semper intelligant ipsum cum consusione, seu vestitu quodam, vel circumstantia loci, temporis & aliorum accidentium, dum non concipiunt hominem, nisi ut est animal rationale; & ita concipiunt actum ratiocinationis, concipiunt etiam animalitatem, quæ non est propria soli homini. Redargutio autem talium hominum magis facienda est monitione, ut vim sui cordis intellectualis attendant, quàm studiosa ratiocinationis ostensione: alioquin sic agitur cum eis quasi si cæco alicui, aut nicticoraci, solis radius digito mon-

#### NOTULA DECIMA.

SUPERES TEX præmissis dubitatio, propter errorem Manichæorum, quos forte decepit recogitatio, qualem de bono posuimus. Quod si sit aliquod bonum participatum, & erit aliquod essentiale, & primum bonum: videtur itaque esse similis ratio de malo. Quod si sit aliquod malum in rebus creatis, sicut ita esse quis negaverit? dabitur aliquod malum primum per essentiam.

At verò divinus Dionysius, & Augustinus, differentiam certiffimam & latiffimam docuerunt, demonstrantes quòd nihil est malum positive in rebus, sed tantum privative. Proptereà sequitur ex concessione mali, quòd aliquod sit primum, & nullo modo quòd sit aliquod participatum & secundarium: est enim im-C possibile, sicut dicit Aristoteles, quòd purum malum per se subsisteret, quia si purum est, se destruit. Non habet igitur fundamentum nisi bonum, vel in bo-

Fallitur autem leviter ignarus, aut nescius analologiæ, entis, vel hujus verbi, est, quæ ponitur quadruplex ab Aristotele iv. Meraph. ita ut illud quod nullo modo est positive, & in actu, esse tamen dicatur, quia videlicet est in potentia, id est, potest esse; vel quia dicit carentiam alicujus boni debiti in esse. Non enim sequitur: malum est privatio boni debiti in esse, ergò malum, est actus, vel aliquod positivum: quoniam ita nihil est. Quis ergò mirabitur, si non sit aliquod primum & summum tale malum, cum nullum sit particulare, vel infinitum actu tale hujusmodi.

#### NOTULA UNDECIMA.

ita de reliquis imperfectionibus. Qua abstractione sa-p P E R G A M U S consequenter ostendere magis ac ma-ca, dici nequit, quòd nihil remaneat cognitum in abgis modum, quo simplificari & uniri poterit spirituale cor meditantis, seclusa phantasiarum multiplicitate, remoto læsionis imaginativæ virtutis periculo. Dicunt beatus Dionysius, & Aristoteles & alii, quòd amor habet virtutem unitivam, quemadmodum calor homogenea congregare & ab heterogeneis separare habet. Præsupponamus igitur ex superioribus, quòd meditans fabricaverit sibi conceptum potentiæ, conceptum sapientiæ, conceptum justitiæ, conceptum clementiæ, conceptum benevolentiæ & dilectionis; figat istic pedem sinistrum animæ, qui est intellectus,

Deinde pedem alterum dextrum, qui est voluntas, protendat per amorem talis boni, vel potentiæ, sapientiæ, clementiæ &c. velut in anteriora se extendens: hoc est dicere, quòd id satagat amare quod cognoscit, conctur amare Deum summè & primum bonum. Hic amor cum non sit discursivus nec vagetur, sed inhæreat amato in se & propter se; itaut nitatur suo modo totus in amatum penetrare, & in A pud hujusmodi puerum non sit alia Patris cognitio quam ipsum collabi, & unum cum illo, quantum possibile est sieri; sittunc quædam separatio corporalium omnium, quæ sunt heterogenea ad spiritualitatem comparata, & ita remanet unitio quædam spiritualium, qualia sunt Deus & anima; corporalia verò, feces & cineres remanent in imo.

#### NOTULA DUODECIMA.

VIDIT & fensit hanc separationem spiritualium à corporalibus in homine fieri posse, qui dicebat: Verbum Dei vivum & efficax, pertingensusque ad divisionem spiritus & anima, compagum quoque & medulla-rum, &c. Hebr. 1v. 12. Ubi capitur anima prosenfualitate vel animalitate, quæ corpus includit & animam. Quamvis verò Apostolus tribuat virtutem hanc divisivam animæ à spiritu, verbo Dei, hoc dicit pro tanto si diligatur verbum Dei ab ipso spiritu; quoniam sola cognitio verbi Dei, spiritui ad hoc non satis benefactor meus, protector meus, & si quæ sunt siest. Proptereà audi, quid ultrà verbi cognitionem subsequenter senserit anima devota: Anima mea, inquit, liquefacta est, m dilectus locutus est. Cant. v. 6. Locutio & auditio ad cognitionem, liquefactio spectat ad amorem. Quoniam amor una comparatione dicitur habere acutum nomen, propter desiderium pene-trationis intimæ dilecti. Liquesactionis verò nomen mollius suaviusque est, affectum sponsi diligentis accommodatiùs, satiùsque repræsentat: quia liquesacti natura est, non contineri terminis propriis, nec quiescere; sed effluère semper & dilabi, quousque sistat in alio. Intelligamus similiter de liquesacto, vel emollito spiritu per amorem Dei, suo modo, qui in solo Deo terminum suum invenit & quietem: ad cujus exemplar figillatur, exemplatur, transformatur, simplificatur & unitur, & ita de reliquis similibus. Remanet feculentum, quod est portionis inscrioris. Undè colligitur corollarium, vel porisma pulcherrimum, quòd sicut c lud vinum; aut ad hunc, vel illum cibum. res, dùm emanant à Deo & consequenter dùm se diffundunt, sicut in sole conspicimus, sit progressus ad particulariora & grossiora, quæ plus habent materialis conditionis, sicut in reditu ad Deum, qui fit per hominem contemplativum, reducendo similitudines rerum primò conceptas in sensibus, ad intellectualem & spiritualem puritatem, fit abstraction & universalior reductio ad unitatem & quandam immaterialitatem: nam quod natum est ex spiritu, spiritus est. Joan. III. 6. Dixerunt ante nos hæc omnia sancti Doctores: quid enim inexpositum reliquerunt? Sed hæc iterùm meis verbis & ordine sub paucis commemorata sunt.

#### NOTULA DECIMATERTIA.

Qua alium docet modum simplificandi cor , spectantem affectium, sicut prior magis ad intellectum.

F. NITAMUR, si forte poterimus invenire modum alterum meditationis simplificandæ & à phantasma-D tibus elongandæ, qui familiarior, & ab hominibus PUTO juxta traditionem hane motus est Hugo dicenon exercitatis, aut elevatis in Philosophica disciplina, seu Metaphysica captibilior fortè fiat. Constituamus in primis exemplum palpabile, cujus erunt capaces etiam ipfi pueruli, suo modo. Dicat aliquis uni puero jam utenti ratione, qui neque Patrem suum, neque Matrem vidit unquam; dicat, inquam: Ecce tu puer Patrem habes in regione longinquissima potentissimum, fapientissimum, optimum & gloriosissimum; ille est,

qui te genuit & fecit; ille cst, à quo, & per quem mittuntur tibi omnia, quæ habes bona; hæ veiles, hæc cibaria, hæc poma, hæ nuces & similia: nunquid non meritò habes talem diligere, tali obedire & facere, quicquid ipse mandaverit? Hoc audito bonus puer movebitur affectu naturali ad auditum Patris nomen, ut feratur in dilectionem ipsius; cum tamen aea quie per fidem, aut narrantis ei ingeritur simpliciter authoritatem. Hic puer non considerabit de necessitate Patrem sub aliquibus conditionibus materialibus, ut quod fit albus, niger, parvus, magnus, &c. vel etiam si consideraverit, ipse protinus sine multo conamine se avertere poterit ab hujusmodi consideratione, & in nomine seu cognitione hujus, quod est Pater totus, de facili intendere valet, tenerrimo cordis amore, prout totus novit in ejus dilectionem inhiare, suspirare, & totum suum in eum desiderium convertere. Quidni dixerit fibiipfi aut aliis, de Patre fic? Vivat talis bonus Pater. Benedictus in perpetuum ille dilectus Pater. Benè sit semper isti Patri, qui certè mihi est valde diligendus, honorandus, reverendus, & præ oculis jugiter habendus. Denique si quis ab hujusmomodi quasierit, qualis est iste tuus Pater? Respondebit utique nil aliud: nescio plus, nisi quò dipse est meus charissimus Pater, progenitor meus, nutritor meus, milia. Et hae tamen novit solum fide per auditum, & non intuitive, vel per visitm, vel per attactum.

#### NOTULA DECIMAQUARTA.

EXISTIM o quòd fimili manuductione poterit Christianus, etiam quivis rudis, & literarum ignarus induci, ut transeat in affectum cordis ergà Dominum Deum suum, & ea quæ sunt divina & spiritualia; deserrendo corporalium rerum phantasias, aut supergrediendo eas quodam quasi transvolatu generalis meditationis & amoris.

Exemplificemus adhuc aliter. Defiderat aliquis sanitatem dùm ægrotat. Nonne potest hic optare seu petere Medicum, non hunc, vel illum singulariter: sicut sitiens appetit vinum & csuriens cibum; quod tamen sacit sæpè, non præhabita phantasiatione ad hoc, vel il-

Applicet meditantis cor similitudines istas pro practica suæ meditationis, consessim ut offertur aliqued corporeum oculis suæ meditationis. Non quiescat in eis; sed suspirando, desiderando, diligendo, supervolare quærat ad quoddam abstractum denudatum unum. Utatur corporalibus, quasi quibusdam scalis ad tendendum ad spiritualia, non quiescendo in scala. Exemplificavimus jam de filio meditante circà Patrem ignotum, de ægrotoque, de sitiente, de csuriente, qui suspirant ad Medicum, ad vinum, & ad cibum, ignotos, atque ad hujusmodi afficiuntur & desiderant, immò ctiam si cognoverimus Jesum Christum, prout loquitur Apostolus, non tamen eo modo secundum carnem novimus, 2. Cor. v. 16. fed ut Redemptorem, & Salvatorem & ut Dei virtutem, & sapientiam, ipsum recogitamus, Qui factus est nobis à Deo Patre sapientia justitia, sanctificatio & redemptio. 1. Cor. 1.3.

#### NOTULA DECIMAQUINTA.

re: Quoniam aliquando dilectio intrat, ubi cognitio foris stat. Non quod amor excludat omnem cognitionem, sic enim sieri non potest ut diligatur prorsus incognitum: sed & ipse amor, ut dicit Gregorius, quadam cognitio est. Et qualis cognitio? Certe experimentalis, & suo modo proportionabilis tactui, gustui, vel olfactui in sensibilibus. Unde quamvis dicatur ab aliquibus amor esse cæcus, hoc habet fortassis veritatem, loquendo de cognitione luminosa, seu declarativa, proportionabiliter ad visionem oculorum, & aurium: quia se manifestare non potest, aut in alium transfundere sapor, & dulcor amoris per experientiam habitus, prout in præcedenti Tractatulo De Meditatione,

fcilicet, cordis, dicebatur.

Rursus patet ex prioribus, quid habet respondere cor simplicis meditantis vel orantis, si quæratur ab eodem, quid meditando, quid orando cogitet, quid aspicit, aut quid diligit? Recogito, dicere potest, Patrem meum cœlestem, Benefactorem meum, Redemptorem meum, Salvatorem meum, Judicem, Dominum, immò Sponsum, & Amicum meum. Et si pergas ultrà requirere: Quis est iste Pater tuus, cujus essentiæ, cujus perfectionis, cujusque conditionis? Respondeat? Incomprehensibilis est & infinitus, & ideò comprehendere ipsum non laboro: satismihi est, ipsum pro statu præsentis exilii cognoscere sub eis quæ memoratæ sunt rationibus; quia Pater, quia pius, quia benefactor, amicus, intimus, pulcher, decorus & totus desiderabilis, prout sponsa dixit in Canticis. Cant. v. 16. Unde & puer de quo prælocuti sumus, quærenti à se, qualis est Pater tuus, nunquid parvus, aut magnus, rubicundus aut pallidus, nudus aut vestitus? diceret, nescio, nec hoc scire, dum in hoc exilio dego, contendo; sciam abundê, cum nunc ad ipsius præsentiam venero: hæc itaque cognitio sufficit mihi, quamdiù ipse illie, & ego istic sumus, us-B que ad tempus beneplaciti sui; ut interim sic honorem fibi, dilectionem, obedientiam, reverentiamque toto conatu impendam.

Vivit ille, cui adhuc puerulo fuadebant pii parentes, ut si poma, si nuces, vel cetera talia habere vellet, genuflecteret, & illa à Domino Deo elevatis peteret manibus. At verò puero ita facienti projiciebantur hæc ab alto loco, ut putà à camino, vel solario, applaudentibus quasi, & congaudentibus puero ipsis parentibus, & dicentibus: vides, dilecte fili, quam bonum est, orare Dominum Deum, qui talia confert

orantibus.

#### NOTULA DECIMASEXTA.

HÆc via videtur plana, communis, regia, sine periculis, fine difficultatibus, fine offendiculis, ubi veritatem habet illud Proverbium: Quia ambulat simpliciter, ambulat considenter. Prov. x. 9. Hinc evenit, C ut simplices sine litteris rapiant cœlum, ubi literati & conquisitores hujus seculi, ubi perserutatores majestatis aut inanes remanent, aut opprimuntur à gloria. Prov. xxv. 27. Legimus in Ecclesiastica Historia de quadam sancta Femina Martyre, nomine, sibenè recolo, Blandina, cùm torquebatur graviter, interrogareturque de multis, hoc unum solum respondebat: Christiana sum, nec ab ea aliud poterat extorqueri responsum. Utinam sic fieret in omnibus nobis meditari volentibus in simplicitate cordis, conformiter ad Apostolum, qui ait : Nihil arbitratus sum me scire inter vos, nisi Dominum nostrum Jesum Christum, & hunc crucifixum. 1. Cor. 11. 2. Ecce enim dum quærit aliquis meditari in simplicate cordis, occurrunt vel natuvel diabolicæ illusiones, quærentes, rales phantasiæ, quis, & ubi est Deus tuus? Audi Prophetam similibus tribulant me inimici mei, dum dicunt mihi per singulos dies, ubi est Deus tuns? Ps. xL. 11. Audi quoque quid respondeat, ut & tu possis respondere similiter. Nam postquam dixit Propheta: Quare tristis es anima mea? &cc. consequenter respondebo ait: Salutare vultus mei Deus meus. Pl. XLI. 6.7. Hoc est, Deus meus est salutare, aut Salvator mei vultus, qui duplex, scilicet gratiæ & gloriæ existit, quasi dicere vellet : Deus meus est mihi lumen gratiæ & gloriæ, & omne bonum. Quod si ampliùs, curiosè magis quam fructuose, im-

portuna te cogitatio interrogare perstiterit; expellet eum, & fugiet meditatio tua, flabello & manu simplicitatis & humilitatis, avertendo ab ea & nihilipendendo, tali responso brevi, sed essicaci: ipse est Deus meus, Dominus meus & Pater meus qui possedit me, & fecit & creavit me. Dent. XXXII. 6. Quidvis ultra?

#### NOTULA DECIMASEPTIMA.

LAUDATUR in Scriptura facra, & à Doctoribus simplicitas vera, quæ plicam non habet dolositatis, falsitatis, aut curiositatis. Sic Job simplex suisse memoratur, non simplicitate, quæ opponitur perspicacitati intellectûs; sed quæ contraria est dolositati & fraudi affectus. Sicut & sapiens ait de Deo, quòd cum simplicibus graditur, & cum ipsis est sermocinatio ejus. Prov. 111. 32. Sicque faciebat Propheta loquens ad Dominum in sancta simplicitate: Ut jumentum, inquit, fa-Etus sum apud te. Ps. LXXII. 23. Felix, qui taliter simplex, & tale jumentum esse meruit, si tamen in via Domini : Nam fortitudo simplicis via Domini. Prov. x. 29. Hæc simplicitas, dùm diversitatem hominum in naturalibus moribus, con uetudinibus, statibus, &c. recogito, videtur præcipuè locum habere apud constitutos in Officiis Religionum propter communem Congregationis utilitatem ex obedientia, necnon illos communiter omnes qui laborant in vita activa, & multis curis, sollicitudinibus & occupationibus prægravantur, ex charitate aliorum saluti intendentes. Talibus quippè non conceditur otium vacandi subtilioribus inquisitionibus Catholicæ Legis, neque suppetit virtus, facultas, locus, tempus, &c. ad recolligendum se in unitatem hujusmodi, quæ docetur à Philosophis per abstractiones mentales scholasticas. Item videtur sentiendum de maxima parte corum qui Deo sub regulari in Religionibus militant disciplina, quos communiter fatigat non modicum multiplicitas, prolixitas, & continuitas divini Officii, diurni pariter & nocturni. Additur abstinentiæ austeritas, crebrum jejunium, longæ vigiliæ, mala quies, labor affiduus, Superiorum objurgatio, parium indignatio, & penè totius vitæ una & jugis tentatio, & vexatio. Clarum erit piè con-· fideranti, quod hæcomnia non permittunt, faltem ut frequenter, humanam infirmitatem se libere & expeditè transferre in meditationibus suis ad hujusmodi quales prænotavimus, physicas abstractiones. Possunt nihilominus hi tales, aut aliqui ex eis, singulari Dei gratia præventi & adjuti, de quo minimè dubitaverim, quandoque ascendere sublimius, atque securius, deducente eos super excelsa ipso victore Deo in psalmis canentes, quam plures alii præsertim physica quotidie scrutantes, utinam non magis curiose quam fructuose, scrutinia.

#### NOTULA DECIMAOCTAVA.

DICAMUS adhuc aliquid de hoc meditationis modo, qui solet à corporalibus incipere, & ea sibi substernere; sed saluberrimum & pernecessarium confilium est in eisdem non sistere nec pedem figere: alioquin vel phrenesim, vel turpissima incurret desideria iple meditans. Allignemus horum rationem. Constat plane virtutem omnem, quæ corporeis utitur orimpeditum quæstionibus: Exprobraverunt mihi, qui Dganis, satigationem, & quandoque totalem in operatione sua, si nimis continuetur, desectionem pati. Constat insuper ex hoc, cogitationem omnem particularem, quæ nimis & plus debito profundatur in imaginativa, vel æstimativa virtute, læsionem interre sic phantasianti, ita ut non maneat dominus sui, neque liber ad expellendam hujusmodi cogitationem. Patet hoc in omni passione radicata, potissimum tamen in amore, prout videri potelt in philocaptis, qui quasi nihil differunt à maniacis, & insanientibus. Vivit adhuc quidam juvenis, qui fuam taliter fixit in uniusamore

mulieris phantasiam, quòd in ripa cujusdam existens luctatore. Applicemus hæc ad propositum & dicafluminis existimabat se illam corporaliter videre in altera ejusdem fluminis ripa, unde satagebat natando venire ad eandem: sed forti verbere adhibito sanatus est, & phantasticam deceptionem intellexit. Vivit quoque qui aliter, & castius exercens semetipsum in legendis meditationibus Anselmi, & eas in affectum trahendo, ad hoc devenit, propter indiscretum laborem hujusmodi, ut solus aspectus Libri, in quo continebantur, ssibi cum A avis, dum insidet morans, in eis capiatur, & irretianausea post causaret horrorem, pariter & timorem, capitisque vertiginem.

# NOTULA XIX.

LEGI pridem Librum quendam, quem virgo certè devota composuisse dicebatur, de cujus dictis memori mente hoc unum diligenter-retinui, & notavi; quoniam id per multa expertus, dictum rectissime, cautissimèque reperi : "Nihil est, inquit, magis mi-, hi suspectum quam amor, etiam circa Deum., Posui hoc in Lectione quadam edita per modum Tractatuli De probatione verarum revelationum, typo numismatis: est enim passionum omnium vehementissima dilectio; quapropter semper eget discretionis freno. Vivit mulier quæ castitatem cum viro proprio, miro (nec aperiendo) rigoris tenore servabat; hæc nihilominus amori spirituali se dans, aut dare putans, carnale (nescio sus, ut aliæ plures, sub velamine devotionis (quale devotionis velamen magis quam ipsam devotionem nonnumquam mulierculas & viros muliebriter complexionatos, vel habere, vel retinere, quis nesciat, non esse difficillimum) ad personas aliquas de sanctitate samatas prolapía, nunc ad hanc, nunc ad illam diligendas, furore ducebatur magis quam amore; ita ut sui compos non fieret, nec ullis arceri monitis posset ad moderationem in amore tenendum, quòd niss fortiores, & virtuosiores in amore compescendo fuissent illi quos amabat viri, profectò credendum, res ipsa in pessimum exitum, nedum coram Deo, sed etiam hominibus vertisset.

#### NOTULA XX.

S E D ad quid fit istorum commemoratio? Nimirùm ut suadeamus, & inculcemus, quantum fas nobis est, ne meditantis animus det se, sed accommodet, juxta verbum Senecæ, rebus corporalibus consideranmeditationes universales, quales prænotavimus. Quoniam ita vitabitur læsionis virtutis phantasticè periculum, ita quoque fiet illud: Oculi mei semper ad Dominum. Et consequenter illud: Queniam ipse evellet de laques pedes mess. Ps. xxiv. 55. Occurrit fabula de vulpe & murilego. Quæsivit vulpes quot modos, & circumitus sciret contrà caninos insultus. Respondit murilegus, tantum unicum. Vah! inquit vulpes: ego mille novi, & habeo talibus faccum plenum. Evenit inter loquendum multitudo canum venantium. Murilegus, ut audivit latratus canum, confestim exi-Lit in arborem sursum: vulpes verò infrà fatigabunda, velox pergebat circumeundo. Tandem cum faplices circumitus.

#### NOTULA XXI.

REFERT Seneca simile aliquid dictum ab altero alteri Philosophorum; quoniam plus proficit unum morale præceptum, si usu continuo in illo te exercueris, quam multa, si neglexeris ulum. Exemplum de Tome III. Pars II.

mus, quòd hic usus, hæc exercitatio meditantis esse debet, ut assiduè discat ad omnem corporalis rei intuitum levare fursum cor fuum, velut in universalem quandam recogitationem divinæ bonitatis, divinæ sapientiæ & potestatis, & ita de similibus, juxta sensatorum exterius, vel interius qualitatem; quoniam laquei & retia sunt in infimis. Quid mirandum si spiritus instar tur; sed si mox evolet, securus erit.

#### NOTULA XXII.

FUIT hoc Stoicorum (quorum Seneca non infimus fuit) institutum, ut mens virili aliqua & forti cogitatione animum stabiliret, quæ valeret ad virtutem. Civius effet vagari per multa; dum casta sit, & ordinata vagatio. Hæc autem cogitatio, vel rectiùs meditatio, versabatur apud eos circà fictum quoddam virtutis simulachrum, quod honestum vocabant, vel honestatem, dùm sua vi nos trahit & allicit, nec propter aliud quæri habet. At verò diviniùs actum est nobiscum qui veram, & solidam virtutis & felicitatis rem tenemus, non solum imaginem; quæ res non sola ratione nobis, sed Fide certa proponitur tenenda, quærenda, meditandaque jugiter. Manuducunt tamen nos omnia ad hoc ipsum, si non abutiquid) aut fœdum sepati fatebatur in corpore: quærur- B mur, si non signis, nutibus, & umbris inhæserimus, relicta veritate: esset enim hoc utique hominis insipientis, & stolidi.

> Dicimus hoc ad inculcandum magis & magis recelsum à corporalium consideratione diutina nimis & fixa, queniam in eis omnibus laquei sunt, decipule sunt, pericula sunt, pedibus (juxta sententiam Sapientis) insipientium. Sap. xIV. 11. Dicet aliquis: prohibes igitur fieri imagines aut intueri; prohibeas consequenter necesse esse & literas; & ita quid reliquum erit meditantibus? Respondemus, quod imaginum nec usus, nec intuitus prohibetur; sed talis inhæsio, quæ meditantis cor, ne sursum feratur, quasi circumligatum funibus, aut inviscatum detinet. Supervolare igitur frequenter nitatur, etiam si recidere crebrò cogatur.

#### NOTULA XXIII.

EXTIMESCIMUS in nostro multiloquio causare cuiquam fastidium; nihilominus quia solet inexercitatis, ad quales est sermo priesens, proficere partidis, hoc est dicere, quòd protinùs evolare studeat ad Ccularis exemplificatio, subjungamus exemplum hoc unum de plurimis. Et quoniam, dicente Sapiente; Initium Sapientia timor Domini, Prov. 1. 7. de timore Domini constituamus ante meditationis nostræ oculos exemplum illud celebre, à quo cœpisse dicitur Ordo Carthusiensis. Mortuus est quidam magnæ reputationis Magister apud Scholasticos. Parabantur exequiæ in Templo, venit vox: Justo Dei Judicio occusatus sum. Dilata est sepultura in diem alterum. Tunc audita est vox : Justo Dei Judicio judicatus sum. Tertia die, in quam dilatio sepulturæ iterum facta extitit, insonuit vox: Justo Dei Judicio condemnatus sum. Ecce in his est positum coram meditantis oculis Judicii tremendi accusationis, judicationis, & condemnationis spectatigata denceret præ laflitudine, & canum morfibus pa- culum. Hæc itaque materialia & fimilia, videri polteret, improperavit murilegus vulpi suos multos cir- sunt quotidie apud utrumque Forum, Ecclesiasticum cumitus, atque dirisit dicens, plus sibi prosuisse sum plus sibilitation sum plus sibi prosuisse sum plus sibilitation timorem sic excitet: attamen inter hæe ad sedem Misericordiz, quz, teste Beato Jacobo: c. II. 13. Superexaltat judicium. tremebundus, & fiducia non destitutus appellet, dumque miserendi tempus est, toto illi cordis affectu se submittat. Sic pridem De mendicitate spirituali scripsimus in vulgari, quatenùs exemplo mendicorum manuduceremur eleemofynas spirituales quærere, multo magis seduloque affectu mentis. Sic in semu literali Psalmorum, David ex se docuit. Sic pia quædam mulier dolorem de perditione filiorum retorquebat super animæ suæ, suisque, & aliorum spiritualibus angustiis cogitandum, ac ita provide & salubriter convertebat tristitiam temporalem in spiritualem, & ex consequenti in lætitiam. Siquidem verum est, beatos esse sic lugentes, quoniam ipsi consolabuntur, Matth. v. 7. Nolumus tamen in his similitudinibus corporeis figi; sed ad spiritualia consideranda sine loco, A fine situ, sine colore, sineque sigura, continuò meditatione cordis reflecti.

#### NOTULA XXIV.

EXPLICAVIMUS, etsinon ut voluimus, tamen utcunque prout valuimus, licet non satis, modum simplificandi cor in meditationibus: sed an satis expleverimus, judicet cui placet. Sed & impersectum nostrum suppleat Deus, qui solus sensum aperit, ut intelligantur Scripturæ, nedum quæ in Libris, sed etiam quæ in universis creaturis per varia descriptæ sunt exempla, quatenus ad Dei legantur honorem, nostram ædificationem, & pro consecutione felicitatis æternæ.

Porrò quicquid hîc edoctum videtur super simplificatione cordis, traduci poterit faciliter ad cordis stabilitionem, de qua dicit Apostolus: Bonam est gratia stabilire cor, Hebr. xitt. 9. dum docetur cor vel stare in B spiritu raptus in anagogicos excessus, qui Psallendo ait: Quam bonus Israel Deus, his qui recto sunt corde. stra fixa sint corda, ubi vera sunt gaudia. Trahi similiter potest ad cordis mundificationem, de qua David: Cor mundam crea in me Deus, Pf. L. 12. Quæ mundificatio fit, cum ipsum cor à multis, & præcipuè cùm (licet difficillimè) à phantasmatum corporalium contagio, visco, umbra, seu fuligine, assuescit

Posset denique sub simplificatione cordis introduci directio, vel rectitudo cordis: sed erit super hac re particularis (Domino volente) decisio. De qua rectitudime est illa Psalmistæ clamatio: Quam bonus Israel Deus, bis qui rello sunt corde! Pf. LXXII. 1. Et iterum: Confisebor tibi in directione cordis, Ps. CXVIII. 7.

# CAR M

# SIMPLIFICATIONE

#### ORDIS.

VIs verum liber cognoscere, simplificetur Cor sursum remeans, insima despiciat. Materies trabit infectas res, conditiones, Quo magis à fummo distat origo sua. Hot in sole notes & lumine, sed vice versa Dum redit ad primum, spirituale sapit. Mens hominis mundum, sua per simulachra receptum Sensibus effugiat spiritui similem. Spiritus est nempe quod gignit spiritus, ista Mentis conditio libera primo fui. Principium rebus primum speculando creatis. Objice, cum nullo crimine lasa jucet. Inficitur carnis oculus, sed hebes rationis, Contemplations lumine pene caret. Par sit jumentis, & corpore mersu gravatur Declivis stolidam vix bene vists humum.

JOANNIS GERSONII Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# TRACTATUS CONSOLATORIUS

# CTIONE

SEU

#### RECTITUDINE CORDIS.

Ad eofd. Codd. MSS.

ONFITEBOR tibi in directione cordis. Pf. cxviii. 7. Pollicetur hoc Pfalmifta perfonam in se gerens animæ cujuslibet fidelis devote loquentis Deo, & confidentis in eo. Vel po-tius Hebraico more futurum indicativi ponitur hîc optativi loco; quasi vox sit non promittentis, sed optantis atque orantis, cum dicit : Confitebor tibi in directione cordis. (Ut suprà.) Proclamat in codem Ps. LXXII. 1. Felix planè cor directum, & rectum in Domino. Sed in directione & rectificatione crebriùs heu! fallimur, putantes nos rectum cor habere, cum varie distortum est, quia justitiam nostram volentes statuere, justitia Dei non sumus subjecti, Rom. x. 13. Proptereà diligenter attende tu meditans, quemadmodùm Deo confiteberis in directione cordis. Vide quid sequitur: In eo quod dedici judicia justitiatua. Ps. cxviii. 7. Mirum verò si quis gloriari audeat, se didicisse indicia justitiæ Dei, quæ sunt utique abyssus multa, Ps. xxxv. 7. quæ incomprehensibilia, quæ & terribilia sint super silios hominum, Ps. Lxv. v. Sed prosecto satis est cordi, saltem sido & simplici, non curiosa perscrutatione, sed humili devotione confiteri Deo cum Propheta dicendo: Justus es Domine, & reclum judicium tuum. Ps. exviit. 137. Item: Indicia Domini vera justificata in semetipsa. Ps. xviii. 10. Et rursus: Institua C Domini retta latissicantes corda. Ibid. v. 9.

# Consideratio Prima.

Fundamentum igitur directionis cordis, est meditatio rectitudinis divinæ justitiæ, quæ est perpetua & constans voluntas, reddens unicuique quod suum est. Hinc enim consurgit ordo, qui est parium, dispariumque rerum, sua unicuique tribuens dispositio. Hinc consequenter oritur pax, quæ nihil aliud est, quam ordinis tranquillitas; proptereà benè enunciatum est, quòd Opus justinia est pax, Isaiæ. xxxII. 17. & quòd Justicia & pax osculara sunt. Ps. LXXXIV. 11.

# Consideratio Secunda.

Esset autem gratissimum, hanc per singulas res meditari justitiam, ordinem & pacem; sed transeat meditatio cordis, ut dirigatur ad participatam justitiam; quæ describitur, habitus, vel quasi habitus per quem inclinatur cor habentis ipsum reddere unicuique quod suum est. Quam justitiam diviserunt philosophantes in commutativam & distributivam; quamvis non defuerint, qui justitiam dixerint omnem virtutem. Rectè prorsus, si de legali justitia sub generalitate locuti sunt, quæ quidem ratio est, reddere unicuique, quod suum est. Continerur itaque sub hoc ambitu virtus omnis, tum prudentia, que est recta ratio agibilium, quam temperantia, quæ est moderatrix passionum concupiscibilium, quàm fortitudo, quæ est mediatrix inter audaciam & timorem, quam justitia, prout est particularis virtus respiciens commutationes in pretiis, & distributiones pro meritis, quatenus recte fiant.

#### Consideratio Tertia.

Posset confestim sieri sermo de directione cordis in A hac particulari & duplici justitia, cui solet adversari quasi duplex pestis letifera. Contrariatur itaque commutativa Contractus ufurarius, quoad temporalia, & fimoniacus, quoad fpiritualia. Porrò justitiam distributivam vulnerant & inficiunt promotio, remuneratioque malè meritorum in Republica Ecclesiastica, & spirituali. Sed videamus in primis, velut in radice, vel fonte, quid cordis sit rectitudo, seu directio.

### Consideratio Quarta.

Directio cordis attenditur penes conformitatem, ac rectitudinem primæ & univerfalis regulæ, quam esse constat inobliquabilem, nec à rectitudine prorsus sexibilem; quemadmodum tortuosa rediguntur, & rectificantur ad normam rectam per applicationem. Et quoniam natura tota dirigitur in suis motionibus & actionibus ab hoc agente infallibili, & inobliquabili, naturam omnem directam, & rectam (ut talis B est) fore necesse est. Et hoc est Corollarium, seu porisma pulcherrimum; proptereà concluditur à Sapiente, & apud Boëtium à Philosophia, quod sapientia attingit à sine us jue ad sinem fortiter, & disponit omnia suaviter. Sap. vIII. I.

# Consideratio Quinta.

Hanc verò directionem naturæ vocaverunt aliqui Philosophorum circulum intelligibilem primi boni ad creaturam, & rursus creaturæ ad suum principium. Et hac meditatio non est discors à nostra, si consideretur hujuimodi recurius, seu reversio, qui vel quæ sit, tanquam reflectatur radius rectus, vel perpendicularis in seiplo de deorsum in sursum, unde provenit fortificatio mirabilis in natura, quod in speculis probatur per exemplum.

#### Consideratio Sexta.

Hanc igitur naturæ directionem & reversionem ad suum principium sic inobliquabiliter haberet humana voluntas pro statu præsenti: eam quippè in gloria habebit; sed in Inferno ab hac rectitudine tota deficiet. Nunc autem, dùm in via sumus, dirigitur aliquando, sed frequentiùs detorquetur per peccatum ab hac directione, redditurque tortuosa, ita ut non sit cum Deo fuo rectum, vel directum cor ejus. Sicut in pluribus facre Scripturæ locis verba hujusmodi sonant.

# Consideratio Septima.

Fuerunt, qui dicerent, hanc rectitudinem cordis ad Deum esse, ut vellet homo quicquid vellet Deus, & non aliud, vel aliter. Aliis visum est quòd voluntas Dei non obligat voluntatem creatam ad imitatioluntas ipsa: & denique quòd ad ejus imitationem obligetur sub Præcepto affirmativo vel negativo. Quod aliqui sic explicant, ut cor hominis teneatur velle illud quod scit, quod Deus vult ipsum velle, & hoc non solum consultive, vel permissive, sed præceptive, ut dictum est. Reducitur ergò secundum istos tota cordis rectitudo ad rectitudinem impletionis divinorum Præceptorum, quæ sunt judicia, seu dictamina divinæ Justitiæ. Tomi III. Pars. II.

# Consideratio Octava.

Fuerunt quoque quibus hoc non satis amplè dictum. videbatur. Distinxerunt igitur triplicem in homine voluntatem, accepto largè vocabulo, secundum triplicem in homine cognitionem. Est enim voluntas seu appetitus sensualis, qui potest aliqualiter ideò dici voluntas, quia aptus natus est obedire rationi, juxta Arittotelis verbum, conformiter ad illud dictum de Cain: Subter te erit appetitus tuus, & tu dominaberis allius. Gen. 1v.7. Non fic autem est in appetitu senfuali brutorum, qua non habent rationem directricem sibi adjunctam: proptereà passiones sensitivæ non eis imputantur nec dicuntur turpes; ut superbia in equo, serocitas in Icone, timiditas in Iepore, astutia in vulpe, & sic de aliis similibus. Est & alia voluntas, vel eadem, sed aliter considerata, quæ consequitur cognitionem rationis inferioris, quam appellant Sancti velut mulicrem respectu portionis superioris, quam virum dicunt. Hæc respect Leges temporales & conclusiones quæ colliguntur ex sensibus; sed portio rationis, quæ superior dicitur, conformatur ad Leges æternas: secundum has dicitur propriè voluntas rationis.

# Consideratio Nona.

Dicunt consequenter prædicti, quòd voluntas consequens judicium rationis superioris, & directionem ejus, debet semper ita esse conformis divinæ voluntati, quòd nunquam in aliquo sibi remurmuret, nec de damnatione hominum, nec de permissione peccatorum, nec de gratiæ subtractione, immò nec de sua futura damnatione, si illam Deus disposuerit justo suo judicio venturam; sed dicat humili corde, sine murmure, id quod apud damnatos, & per eos dici non potest: Juflus es Domine & rectum judicium tuum. Pi exviii. 137. cum ceteris similibus. Non quod homo simpliciter & absolute debeat, aut possit, de lege ordinata, confentire in damnationem suam, sieut nec in peccatum vel desperationem, sed hac ita sub conditione propo-Quamvis non expediat, apud multos tales interrogationes particulares fibi formare, vel in eis deliberando diu stare; hoc tamen potest fieri, ut secundùm judicium rationis superioris nolit in aliquo remurmurare divinis dispositionibus, quod facilius est, quàm Cpositiue ea laudare, & approbando in ratione ejus gau-

# Consideratio Decima.

Porrò quoad voluntatem aliam duplicem, quæ consequitur judicium rationis inferioris, & sensualitatis, potest fieri, quòd bonus filius (sic loquitur Augustinus) velit Patrem suum vivere, quem Deus vult mori, propter quendam naturæ tractum & colligationem ad ea quæ tem poralia funt. Oportet nihilominus hanc duplicem voluntatem, si debet carere vitio, se resolvere tandem in eam quæ sequitur judicium rationis.

# Consideratio Undecima.

Ampliùs addamus, quia natura delectatur in mediis, nem sui, & conformitatem, & per consequens nec & tristatur in extremis, colligitur ratio speculativa ad suam rectitudinem; nisi primò sit cognita Dei vo- D Canticorum & Psalmorum, qui quandoque collaudant rectos corde, & ad lætitiam & collaudationem provocant, ut ibi: Letamini in Domino, & exultate justi, 🕏 gloriamini omnes recti corde. Pf. xxx1. 11. Et iterum: Lux orta est justo, & rectis corde latitia. Ps. xcvi. 11. Conjunguntur autem justitia & rectitudo cordis, ratione prædicta. Quoniam justitia medium tenet, & consistit in quadam rectitudine, secundum quam debet rectificari cor atque dirigi,

Gg 2

Con-

# Consideratio Duodecima.

Attendendum est nihilominus, quòd rectitudo voluntatis humanæ pro statu viæ non stat in indivisibili sicut rectitudo voluntatis Dei. Et sic Stoïci ponere voluerunt, dicentes æqualia esse peccata, quoniamæquè deviat unum à rectitudine ficut alterum. Exemplum de linea parum torta vel obliqua. Stat igitur ex mo-A deratione justitiæ per divinam misericordiam, qua superexaltat judicium, Jacobi. 11.13. quòd rectitudo voluntatis humanæ latitudinem aliquam compatiatur, infra quam voluntas stans dicetur semper recta, quamvis ad centrum indivisibile, juxta modum loquendi prædictorum non pertingat.

# Consideratio Decima tertia.

Rursus infra latitudinem hanc permiserunt aliqui peccata venialia, dicentes, ea non esse contrà rectitudinem divinorum Præceptorum, quæ sunt Dei justitiæ, seu judicia participata, sicut nec esse dicuntur contrà charitatem, quia non extingunt eam. Sunt tamen peccata venialia quadam obliquitates à mediis, per quæ faciliùs & rectiùs tenditur ad finem, non autem tollunt rectitudinem finis; & si non perimunt illam, præpediumt tamen plurimum. Super qua re lo-B & meritoria; quamvis consurgat per media, vel exemquitur Tractatus alter De vita spirituali docens quantum, quousque, vota & Præcepta Ordinum, seu Religionum obligent, & se extendant.

### Consideratio Decima quarta.

Descendamus consequenter ad particulares casus aliquos; quoniam fermones particulares in moralibus dicente Aristotele, & teste experientia,) magis prosunt, aut erudiunt, quemadmodum videre est in præceptis Medicinæ; neque tamen oportet tentare de singulis particularibus, quoniam infinita funt, & ideò nec difser ferere necesse. Sed inprimis sicut directio cordis tendit & terminatur in Deum, sic & ab eodem habet or-

### Consideratio Decima quinta.

Tenuit nos ecce plus sperato verbum de directione cordis in oratione, cum annexis. Ad quorum elucidationem ampliorem proficit Tractatus De medicatione cordis, & alius De ipsius stabilatione; veniamus conscquenter ad alias particulares actiones. Et in primis C videamus, qualis esse debeat cordis directio in adoratione Imaginum, quoniam abusus videtur esse multus apud laïcos & seculares; immò & nonnunquam apud Litteratos & Religiosos, qui unam Imaginem citiùs adorant, quam aliam; & hoc solum quia vel venuflior, aut pulchrior, aut ornatior: unde loquuntur ad illam, velut si intelligat. Directio finalis consulenda & sæpiùs inculcanda, atque prædicanda talibus in his & in pluribus aliis, est quod habeant intentionem generalem faciendi in hujufmodi adorationibus illud quod intendit facere Ecclesia, quodque Prælati, Doctores, & Sancti Patres hujusmodi instituentes & tolerantes facere intenderunt, nec figant directionem sui cordis, vel intentionem ad aliquod parad faciendum ca, in his solum, quæ Ecclesia, & Superiores nostri, ac priores fieri tradiderunt atque docucrunt.

# Consideratio Desima sexta.

Transcamus quoque statim ultrà ad alios cultus San-Ctorum, qui ut plurimum superstitionis habere videntur, ita quod novena fiant, & non septimana, vel

quintana: quòd offeratur tale munus, vel tale, sic gallus pro pueris, gallina pro puellis Beato Christoforo, vel Joanni Baptistæ, quod ad Sanctum Hubertum pro morsu canis rabidi fiant innumeræ particulares observantiæ, quæ nullam videntur habere rationem institutionis. Et ita talis ritus transit in superstitionem, qua nihil aliud est, quam vana Religio. Dicitur autem vana, quia caret ratione, & effectu. Similiter est de hoc, quòd Sanctus Antonius plus habeat virtutis in curando sacrum (ut ajunt) ignem, quàm alii Sancti. Rursùs idem est hoc, quod in hac Ecclesia dedicata beatissimæ Virgini, ipsius virtus sit potentior, quam in alia, ad faciendum miracula, & fuccurrendum invocantibus se, & hoc præsertim ratione talis Imaginis sua, vel ratione solitæ peregrinationis illic continuatæ, & sic de similibus absque nu-

## Consideratio Decima septima.

Considerandum est igitur quòd paucissimorum est ad divina se erigere, vel elevare, nisi per corporalia. Sed nec confidentia de Deo & Sanctis faciliter à multis habetur fine quadam speciali observatione, & frequenter corporali, vel imaginativa. Talis tamen imaginatio fortis & confidens de divino auxilio licita est, pla corporalia, & per quasdam actiones extraneas, quæ movent, adjuvant, & augent imaginationem ad spem, vel confidentiam de obtinendo salutem, prout & Medici dicunt, videlicet imaginationem fortem facere casum, vel etiam liberationem.

### Consideratio Decima octava.

Ampliùs distingendum est de observationibus circà cultum Dei & Sanctorum, quòd aliquæ observationes hujusmodi sunt manisestè licitæ, immò & obligatoriæ, quas videlicet tradidit Ecclesia. Aliquæ sunt penitus illicitæ, & demeritoriæ quas Ecclesia reprobat per expressum. Aliæ autem sunt mediæ, quæ de genere suo nec bonæ sunt, nec malæ, sicut levare festucam in Templo; sed fiunt moraliter bonæ, aut malæ per appolitionem circunstantiarum, præsertim intentionis & finis. Similiter potest fieri distinctio de credendis, quòd aliqua sunt firmiter credenda. Alia æquè firmiter discredenda. Alia verò, quæ sine periculo possunt vel credi, vel non credi. Ceterum de observantiis primi & secundi generis potest & debet sieri securè prædicatio, scilicet, quando sunt expressè per Ecclesiam, & Doctores, vel approbatæ, vel reprobatæ. De aliis verò tertii generis cautissimè prædicandum est, ut nec nimis generaliter assertive, & absolute approbentur, & præsertim quasi cadant sub Pracepto, vel Fide certa; nec etiam reprobentur absolute & simpliciter, quasi sint peccata, que non possunt benè fieri, & quæ obligent ad non creden-

# Consideratio Decima nona.

Rursus advertendum, quod apud simplices, qui videntur bonze fidei, & alios religiosè viventes, observantes Ecclesiasticam disciplinam & doctrinam, agenticulare, quin semper habeant cordis promptitudinem D dum est potius ad rectificationem actionum suarum, & ad bonam interpretationem, juxta intentionem bonam quam habere debent, quam damnentur, vel arceantur defercre suas consuctudines, præsertim, per illos qui non sunt tantæ autoritatis, quòd possint sine scandalo tales observationes extirpare. Secus forte, ubi adveniret autoritas Prælaterum, vel Papæ, vel generalis Concilii. Unde & quando prædicatur nimis acriter comrà observationes talium personarum, quæ devotæ sunt in multis aliis; potest consurgere in ipsis

quædam pusillanimitas, atque oririex hoc in perversis major arrogantia irrisiva bonorum & simplicium hujusmodi, aliarumque devotarum personarum.

# Consideratio Vigesima.

Addatur adhuc circà dictas observationes, præsertim propter illos, qui sunt depressi in intellectu, ac rudes ac capiendum subtiles resolutiones nostræ Fidei A & Catholica Religionis, prout tactum est suprà Consideratione XVII. Addatur, inquam, & dicamus quod in talibus ita temperatè se habeant, quòd nec reprobent eos qui talia non faciunt, quasi sint obligati sic facere; quod etiam in talibus non ponant firmam spem suam taliter, quòd existiment Deum, vel Sanctos, non debere eis præbere auxilium, vel salutem; nisi observationes tales exercuerint, quasi sit in illis quædam necessitas, ut per eas, & non aliter, inducatur Deus & Sancti id facere quod petunt. Possunt tamen existimare, vel sperare cum pietate Fidei & Religionis Christianæ quod reverentia exhibita Deo & Sanctis per hujusmodi observationes eis utique placeat

# Consideratio Vigesima prima.

Confirmantur per præmissa, exempla quæ videmus R in Ecclesia, quia commutavit Ecclesia multos Gentilium ritus, non eos penitus auferendo; sed intentiones fidelium circa hujusmodi in finem bonum dirigendo. Patet hoc de Festo Purificationis, quòd ideo Candelaria vulgò dicitur, quia portantur candelæ ardentes illa die in honorem purissimæ & lucidissimæ Virginis Mariæ, quæ priùs portari apud Gentiles consueverant in venerationem cujusdam Deæ, & in lustratione Urbis Romanæ. Sic folemnitas primi diei Mensis sexti, qui quondam in honorem Octaviani Augusti siebat, cessit in Ecclesia in honorem receptionis catenarum Principis Apostolorum. Sic apud Principes Christianos posset hodie tolerari celebratio Natalissui, immò & meritoriè peragi, dirigendo videlicet intentionem suam ad spiritualem nativitatem regenerationis suæ per sacrum Baptisma, glorificantes Deum, qui gratiam Baptismi contulit. Sic etiam Encænia, quæ dantur prima die Januarii, tolerabiliter fierent, fi dirigeretur intentio ad illud Encænium gloriosum, & pretiosum, quod Chri-C potest. Et hoc vocamus, facere quod in se est. Ad stus Jesus Deus, & Dominus noster nobis donavit in sui benedicti Nominis impositione (quod utique nomen JESUS est salutem importans) atque in sui pretiosi languinis effusione, quam in circumcissione inchoavit, sed tunc consummavit, quando in Ara Crucis cùm latrone, & clamore valido, seipsum totum pro nostra falute Deo Patri in sacrificium obtulit, & exanditus est pro sua reverentia. Hæbr. v. 7. Sic sit ut intentionem rectificando, multa crunt religiosa, quæ aliàs forent superstitiosa.

# Consideratio Vigesima secunda.

Inveniet studiosus, doctus & pius animus in talibus observationibus quæ de se non sunt malæ, quasdam rationes, vel directiones cordis, quæ faciunt observationes hujusmodi nedum licitas, sed etiam meritorus. Et ficut non est necesse in observationibus per Eccieinm datis, quod fimplices & laici cognoscant talium rationes, Daliqua quasi per miraculum cum recursu ad Deum & quæ in aliquibus vix possunt aliter reddi, quàm quòd sic placuerit Legislatori, vel Ecclesiastica consuctudini. Sic multò magis in proposito dicendum est, quòd susficiant leves conjecturæ, si dicatur novenaria potius, quam duodenaria, ad honorem novem videlicet Ordinum Angelorum; & quod fit peregrinatio ad iffam Ecclesiam magis quam ad illam, ob majorem devo-tionem fidelium; & quod Deus vult in variis locis & diversis Sanctis, varie & diversimode venerari, stante tamen in his semper veræ Fidei soliditate & integri-

tate. Sed & quòd pulli, vel panis, vel vinum, vel equi, vel imagines cereæ, vel aliqua fimilia certis ritibus offerantur, totum cedit in honorem Dei & San-ctorum, & ad substentationem Ecclesiasticorum Ministrorum, dummodò in his & in aliis non addatur positive, & particulariter certa intentio prava, & omninò contraria divinæ Religioni. Confulendum est igitur ut stent in directione & intentione generali faciendi id quod placitum sit Deo, nec in talibus nimis multum se subtilizent.

# Consideratio Vigesima tertia.

Rursus ad elucidationem præmissorum ampliorem addendum est, quòd non passim quæratur tentari Deus per invocationem Sanctorum suorum, vel obligationem eis factas; quasi debeat semper statim facere miraculosè illud quod petitur; præsertim quando est tantummodò bonum temporale adipiscendum; videlicet, quando est pro acquirendo aliquo commodo, vel pro evitando incommodo, ficut folent facere plurimi qui pro qualibet re, quantumlibet prophana, & modica, quærunt à Deo, & Sanctis ejus operationem supernaturalem, quamvis oppositum illius quod ipsi petunt, cedat frequentius ad falutem ipsorum spiritualem, sicut est infirmitas, vel aliqua in bonis temporalibus adversitas. Est enim invocandus Deus, maxime pro aterna salute animarum, & pro mediis ad illam, per arma justitiæ à dextris & à sinistris, per divitias, per paupertatem, per bonam famam & infamiam; quemadmodùm supremus noster Medicus, Magister, & Rector nobis utile esse noverit: itaque, sicut dici solet, à magno magna petenda funt & speranda, atque aliquid solidum seu permansurum, ne fortè videatur Deus coli solum, velamari, propter que stum temporalium, quæ vilia sunt, & illicò utique peritura.

# Consideratio Vigesima quarta.

Contingit autem Deum tentari dupliciter: uno modo fine necessitate, vel absque magna utilitate, quæ tentatio dicitur curiositas: alio modo, dum dimittitur auxilium humanum, quale posset habere, videlicet dùm fiat illud, quod naturaliter vel humanitùs fieri primum spectat, cum homo vult per aliquas orationes, vel jejunia, acquirere scientiam aliquorum occultorum, vel corum quæ non sunt sibi, vel statui suo competentia, vel ut habeat gratias aliquas gratis datas, quæ non sunt utiles ipsi petenti, sed magis inutiles, fortè & noxiæ; ut quod homo speret dicendo hanc, vel illam orationem, quòd non incurret tunc infirmitatem, vel quòd fic habebit divitias, vel prosperabitur in mercaturis, vel etiam in spiritualibus; exemplificando, quòd videlicet videbit ante mortem oculis corporalibus Beatissimam Virginem, aut aliquem Sanctorum, vel aliquam Sanctarum, & ita de reliquis; quæ omnia frivola funt, nec habent quicquam roboris aut fundamenti.

# Consideratio Vigesima quinta.

Porrò aliquibus nihilominus licitum est, expectare Sanctos ejus, qualia sic expectare sine cooperatione propria; aliàs nequaquam foret licitum, sive laudabile. Et hoc in multis casibus est consideratione dignissimum. Unde si simplices homines non haberent Prædicatores & Instructores super credendis & agendis ad salutem pertinentibus, possunt rationabiliter instructionem sui postulare à Domino Deo per miraculum, utpote per infusionem divinitus præter naturæ operationem illuminari. Quia ubi deest naturale & humanum subsidium, potest, immò & debet, spirituale, & supernaturale rationabiliter expeti, & expectari; cum gratia non deficiat, & utique minus quam natura, in necessariis. Provenit inde fortassis, quod multi rurales & idiotæ sæpè citiùs operantur suam salutem sine offendiculis erroris, & absque deviatione Præceptorum divinorum, & Ecclesiasticorum, propter firmam, devotam & humilem spem quam in divino habent auxilio repositam, quam Clerici, & literati, & alii quotinibus, qui plerumque facilius errant, & deviant. Sic etiam sæpiùs à Deo miraculosè ab Ecclesiis & Congregationibus Pastoris solatio orbatis, petiti sunt, & adhuc licitè peti possunt idonei, boni, & utiles Pastores, & Prælati, sicut legitur de sancto Nicolao, & pluribus aliis.

# Consideratio Vigesima sexta.

Habent consequenter ad hanc considerationem Re-🕶 ligiofi, & Solitarii, qui deseruerunt mundum, & ea quæ in eo sunt, quoad curam administrationis temporalium, causam magnam recurrendi ad Deum in suis orationibus, cum expectatione divini auxilii, fine sollicitudinealterius curæ quærendi, vel utendi auxilio alio temporali, in faciendo illud quod in se est. Nam orando & benè vivendo faciunt totum quod in se est. Secus esset in habentibus administrationem atque curam; sive in præsidendo ut Reges & Judices; sive in Bsi dicam quinquies Orationem Dominicam cum Salucorripiendo & docendo, ut Prælati & Doctores; quales vix scire possunt sine magna sollicitudine & trepidatione, an fecerint vel faciant, quod in se est.

# Consideratio Vigesima septima.

Nihilominus datur pro regula, quòd in oratione sua consideret homo, si faciat, vel secerit probabili conjectura, quod in se est & quicquid spectat pro tunc ad se vel ad suum officium, juxta naturalem procedendi modum; non enim requiritur evidentia. Et si sic, tunc ferat audacter & sine scrupulo tentationis Dei totam cordis sui directionem in Deum, expectando suum divinitus auxilium, quasi dicat cum Josaphat Rege: Cum ignoremus quid agere debeamus, supple ultrà ca, quæ egimus, aut fecimus; hoc folum habemus residui, ut oculos nostros ad te dirigamus, 2. Paral. XX. 12.

### Consideratio Vigesima octava.

Valet insuper hæc doctrina apud quemlibet optantem bonum alicui, cui tamen vià naturæ succurrere non potest, vel propter distantiam localem, vel insufficientiam suam quamcumque aliam, ut toto corde dirigatur ad Deum & Sanctos ejus oratio sua, dicendo: "Domine Deus meus apud te est omne desiderium ,, meum pro salute hujus vel illius personæ: sed nihil ,, aliud mihi suppetit; quam ut tuum implorem pro ca "auxilium; prout & imploro, & toto corde affecto; " quatenus tu per meipsum, aut certe per Angelos tuos , fanctos; vel faltem per homines alios ad hoc magis ,, quàm ego idoneos agere digneris circà talem, vel ta-"lem personam quæ suæ salutis sunt, quæ ego ne-"quaquam sufficio implere docendo, monendo, horjus (quæ docet de omnibus) inspiraverit orando.

# Consideratio Vigesima nona.

Addamus pro directione cordis circa credulitatelul corum quæ narrantur in scriptis, verbis & Legendis Sanctorum & aliorum gestis, sive illa sint miracula; sive excellentis gratiæ merita, quæ savere videntur Christianæ Religioni, & hominum proficereædificationi. Similiter quoque circà Indulgentiarum adeptionem per tales; vel tales orationes, utpote, quidixen

rit quinquics Pater noster: & Ave Maria: coram Imagine Beatæ Crucis, habebit mille dies, vel viginti Annos Indulgentiarum. Similiter etiam circà denuntiationes futurorum per illos qui videntur devoti & religiosi. Similiter denique circà visionem quorundam fomniorum pro juvandis mortuis, ut quod videatur Pater admonens & petens tot & tales Missas, aut elio repositam, quam Clerici, & literati, & alii quoti-dianis exercitati Lectionibus, & Sermonum auditio- A Circa hac itaque & similia, multum cautè procedendum est & providendum, neapponatur firma vel pertinax credulitas, propter erroris periculum; neque etiam oportet huju modi omninò & pertinaciter dissentire, nec etiam penitus contemnere & reprobare. Est igitur ambulandum in his via media & regia, in qua dirigitur devotio illa, quam vocamus pietatem Fidei, cujus conditio est, acceptare illa per modum cujus-dam probabilitatis & amoris, quæ videntur Religionem Christianam & Dei dilectionem confovere, vel ad ipsas incitare & accendere.

# Consideratio Trigesima.

Undè in prædictis casibus & similibus, potest homo amplecti talia & similia, quæ inducta sunt, non tanquam necessaria ad credendum vel operandum; sed tanquam aliqua quæ possunt aliquid utilitatis afferre, si recogitentur, aut persiciantur. Exempli gratia, tatione Angelica coram Imagine Crucifixi, posium sperare de divina misericordia, quod si non tantas, quantæ ibi afferuntur, saltem aliquas consequar Indulgentias, Deo Indulgentiarum Domino notas. Similiter, si secero quædam opera pia pro anima Patris mei ex viso somnio, non quasi obligatus, sed piè admonitus; præsumendum est, quod utique melitis agam visioni satisfaciendo, qu'am eam penitus contemnendo. Et ita confimiliter intelligendo propter cautelam majorem de prænuntiatione futurorum, & de operatione miraculorum, in quibus utique reverentia divinæ misericordiæ, & potestati omnipotentis Dei, principaliter est exhibenda.

Veruntamen Prælati & Doctores debent vigilantiores & cautiores esse in præmissis, quam simplices; ut provideant, ut talis pietas Fidei, si plus debito excesserit, & non secundum scientiam, vergat tandem in detrimentum Fidei, ac superstitionem intolerandam. Debent itaque potius in publicis Prædicationibus & exhortationibus talia reflringere, quàm approbando dilatare, tùm propter pronitatem hominum ad superstitiones, tum quia solennis Praedicatio Doctorum talibus simplicibus aliàs afferret fidem, & augeret in his quasi vera sint & de necessitate credenda, eò quod à tam magnis hac approbare quasi intellexissent. Tùm tertiò, quia satis suppetunt exempla pietatis, Fidei & Religionis Christiana in Scripturis sacris, & Historiis authenticis, fine multiplicatione hujusmodi novorum superfluorum, quie nec solidum satis habent fundamentum, cui possit sic cum talibus quis inniti, quin immineat multiplicis casus periculum cum deviatione à principali Fidei fundamento. Quemadmodùm videmus in simili, in Religionibus aliquibus de Censuris & Legibus adinventis circà particulares observantias quandoque, nec ad falutem necessarias, quod videlicet Diæpò præseruntur Legibus Dei & Evangelicis, immò & hoc iplum manifeste videmus in Decretis, & Decretalibus. Unde & severius punitur quandoque Monachus fine cuculla incedens, quam adulterium, aut sacrilegium committens. Et gravius plectitur agens contrà unum Papæ Decretum, quam delinquens contrà divinum Præceptum & Evangelium; juxta improperium Christi ad Phariscos: Irritum fecistis mandatum Des propren traditiones vestras. Matth. xv.6. รายที่ เรียบของ ซื้อกักก็ที่ได้ ได้ ได้ โด้ได้ โด้ได้ เป็น และ เพื่อนสอก็ก็ก็ได้ได้ เพื่อพระสุท

Con-

# Consideratio Trigesima prima.

Consequenter in administratione spiritualium quorumcunque, directio cordis utilis est & valde necessaria, propter duo principaliter. Primum est detestatio & ampliatio simoniæ facta per aliquos Doctores Juris Canonici. Alterum est usus communissimus, qui ad op-positum esse videtur Jurium Canonicorum, de simonia loquentium; ita ut, nisi reperiatur exitus aliquis per directionem cordis, vix invenitur inter dispensantes, vel suscipientes spiritualia, qui tutus, & purus esse videatur. Qua super re editus est Tractatulus, & inducta distinctio, propter illos qui dicunt, committi simoniam, si dentur spiritualia intuitu vel interventu alicujus commodi temporalis, præsertim re secuta.

# Consideratio Trigesima secunda.

Itaque resolvendo materiam, possumus invenire distinctionem quadruplicem de intuitu, vel respectu commodi temporalis pro spirituali. Potest enim intuitus ferri ad temporale commodum: primò tanquam ad pretium rei spiritualis, quasi sit adæquatio valoris unius rei ad alteram, ficut est in emptione & venditione cujustibet rei. Potest secundò serri intuitus ad commo-B pro tunc non iturus sine tali spe, sed in aliis se occudum temporale tanquam ad motivum principale dandi spiritualia, vel ad finem ultimum, in quo sistit intuitus spiritualia conserentis. Potest tertiò serri intuitus commodi temporalis tanquam ad motivum minus principale, vel ad finem subordinatum sub ultimo fine. Potest quartò ferri intuitus commodi temporalis tanquam ad rem debitam Jure divino pro sustentatione illius, qui spiritualia subministrabit, juxtà doctrinam Christi & Apostoli: Quoniam dignus est operarius mercede sua. Luc. x.7.

# Consideratio Trigesima tertia.

Nunc ad propositum dicamus pro responsione succincta & solida, quòd primus intuitus & secundus, funt verè simoniaci de Jure divino & humano, etsi concurrat error intellectus, quòd scilicet talia possint sieri, sicut in primo dicitur, vel quòd licitè, modis, ille potest esse licirus, immò etiam laudabilis, meritorius, ac debitus; hoc tamen attento, quòd observetur illud Apostoli: Ab omni specie mali abstinete vos, 1. Thest. v. 21. hoc est: Administratio spiritualium facta sub altero tali intuitu non appareat sieri ex modo suo, intuitu primo, vel secundo, ut non priùs exerceantur spiritualia, si non priùs dentur temporalia: aut si turpiter illa vel ista exigantur cum scandalo & avaritiæ nota. In quibus utique casibus possent haberi suspecti de simoniaca pravitate sic agentes, & hoc præsumptione Juris, vel Facti, & possent ipsi in hoc casu tanquam tales judicialiter evocari.

# Consideratio Trigesima quarta.

Tradit Aristotelis, quod In finibus subordinatis, ubi unus est propter alterum, reputatur utrobique unum. Hoc dictum proficit plurimum ad directionem cordis in præmissis & similibus. Ut exempli gratia: vadit Canonicus ad Ecclesiam ut lucretur distributiones suas, aut celebrat Curatus Missam, vel Exequias, ut recipiat funeralia. Attendendum est, si principaliter sistat hic vel ille intentionem suam ad lucrum temporale, non reducendo ad finem alium principaliorem & spiritualem. Si sic, certum est quia est peccatum simomoniæ. Si verò referat ad finem ulteriorem, & su-

periorem, ac bonum, quia scilicer liste lucra temporalia vult recipere pro sustentatione sua, quatenus nunc & posterius occupari possit circà spiritualia exercitia principaliter; hæc est intentio cordis recta & bona, sed attendat diligenter homo ne mentiatur iniquitas fibi. Quod ex variis signis poterit quis in scipso, & in ahis cognoscere.

# Consideratio Trigesima quinta.

Visum est aliquibus, quod si Canonicus vadat ad Horas lucrativas, alias non iturus; quod hoc sit signum evidens, quòd vadit ad Ecclesiam simoniace, & quòd intentio-ralis nequeat efferecta: attamen hoc non oportet ita semper dici; alioquin sequeretur condemnatio quasi totius status, tam Clericorum, quam Religiosorum, atque secularium. Constat quippe, quòd nonnunquam Carthusienscs in certo Conventu suo certas dicant Exequias pro certo defuncto, quas saltem pro talialias non dicerent, si non aliquis inde fructus temporalis esset secururus, & juste. Similiter est de aliis Religiosis, nec non de secularibus Canonicis, & Curatis, & de omni generaliter statu hominum in Ecclesia Dei. Sicut nec opifex ageret quæ suæ artis sunt, sine spe lucri. Potest itaque Ecclesiasticus ad Ecclesiam ire sub spe lucri, modo prædicto, etiam paturus, dummodò sit intentio principalis directa ad finem superiorem, ut tactum est.

# Consideratio Trigesima sexta.

Potest consequenter ex præmissis elici, qualiter liceat homini, se transferre ad statum Clericalem aut Religiosum, immò ad curam animarum, aut ad Prælaturam, quatenus possit habere sustentationem vitæ suæ sine sollicitudine temporalis exercitii, ita tamen, quod illam libertatem, vel otium referat principaliter ad honorem Dei & ejus obsequium, suamque, & aliorum spiritualem salutem. Et si opponitur, quòd nullus potest appetere Prælaturam licitè, & minùs illam quærere hac ratione, quia ad officiandum debitè in statu Prælaturæ, necessaria est gratia Dei, de qua non potest certus quis esse an habeat illam: videtur ergò præsumptionis esse ingerere se. Resicut ponitur in utroque modo; tunc incurritur hæ- spondemus, quod fallit hæc ratio, quamvis magnoresis propriè dicta, si sint pertinaces. Dicimus con-Crum sit Doctorum; quoniam ex simili sicret argumensequenter, quod si feratur intuitus tertio & quarto tum, quod homo non posset appetere, aut quærtere, quòd celebraret Missam, vel quòd Eucharistiam recipiat, quia prærequiritur, quòd homo sit in gratia; alioquin judicium sibi manducaret & biberet, quia indignè Line gratia &c.

# Consideratio Trigesima septima.

Propter argumentum immediate motum, & alid prætacta, distinguendum est de certitudine, prout in quodam Tractatulo De praparatione ad Missam notatum est. Nam alia est certitudo evidentiæ, sieut est in primis principiis, & in rebus expertis. Alia est cer-Dtitudo moralis, & est que colligitur, & traditur ex probabilibus conjecturis, & signis: & talis requiritur, & sufficit in casibus præmissis. Qua ex certitudine morali potest homo certus esse quòd est in gratia, aut sufficienter dispositus ad celebrationem Missa; quia videlicet discussit diligenter conscientiam suam, nec est sibi conscius de peccato mortali, neque de quocunque alio Canonico impedimento. Similiter talis certitudo potest este in viro Ecclesiastico volente Curam, sive Prælaturam, videlicet quia non est conscius sibi, quia idoneus sit cum Dei adjutorio ad officium tale exequendum, quantum humana finit fragilitas, quæ nihil perfectum in homine, saltem ex omni parte, & beatum juxtà commune proverbium, admittit. Scimus tamen proh dolor! quòd ipsa certitudo nihilominùs adhuc paucorum est, proptereà dixerunt Sancti considerantes ea quæ ut in pluribus accidunt, videlicet quòd in tali appetitu & requisitione præessendi sit peccatum, quamvis in casu possit esse (ut deduximus) etiam meritum magnum. Ecce patet ex præmissis, quòd à directione cordis proficit eruditio ne per scrupulos nimios & irrationabiles dejiciatur sinistrorsum navis à sua rectitudine, vel per plus debito relaxationis, avertatur dex-A quam secundæ intentionis materialiter. Et hæcest oritrorsùm, & incidat in malum.

# JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellaris Parisiensis

# TRACTATUS

DΕ

# ILLUMINATIONE

SIVE

De una pretiosa margarita:

ETIAM DE IPSA

# S. MARGARETA.

Ad eofd. Cold. MSS. & Vill. 62.

IMILE est regnum coelorum homini negotiatori, querenti bonas margaritas, inventa autem una prebuit, & emit eam. Matth. XIII. 4.5.

Una pretiosa margarita, cui comparatur Regnum Cœlorum, est calculus ille candidus, in quo est nomen Apoc. II. 17. quod beatæ Margaretæ Virgini, & Martyri collatum est, secundum promissum Christi in Apocalypsi, quia fideliter vixit in Mandatis Domini, cu-

Nomen illud novum, est ens simpliciter, verens purum, vel ens universaliter perfectum, vel ens, quo majus nequit intelligi, & tale est solus Deus, quo non est majus nomen sanctificandum in seculis, dicente Deo: Ego sum qui sum. Exod. III. 14. Ens si analogice dicatur de Deo, & de creatura, dum simpliciter per se ponitur, stat prosolo Deo, secundum regulam Aristotelis, quòd Analogum per se positum stat pro suo principali significato. Et rectè sic dicitur, quemadmodum actus semper prior est potentia, & persectum priùs quam imperfectum. Ens quod est Deus non plenè cognolcitur ab alio, quam ab illo qui accipit, dum vicerit, & dùm victor deduxcrit eum in excelsa, quando & ubi videbitur Deus sicuti est. Nihilominùs hîc in via communicatur ejus cognitio imperfecta multis modis; sed incomprehensibilis est sibi soli.

Ens potest univocè dici de Deo, & de creatura; sed non univocatione perfecta, sicut nec ens dicitur univo-D sed supereminenter est omnis perfectio eadem penitus catione perfecta de accidente & substantia, quia non secundum eandem perfectionem, nec secundum ordinem eundem; licet ratio nominis sit eadem, scilicet res positiva, quæcunque, & qualiscunque sit illa, supra quam primum fundatur principium complexum, scilicet quodlibet est, vel non est. Ac perinde descendit ens ad species suas per differentias usque ad individua. Rursus è converso resolvendo venit usque ad ens primum atque purissimum, constituendo agal-

ma pulcherrimum, atque præfulgidam animæ marga-

Ens univocè dictum de Deo & creatura secundum rationem positivam incomplexam & primæ intentionis formaliter, est subjectum Metaphysicæ, sicut ens dictum secundum rationem positivam secunda intentionis formaliter est subjectum Logicæ & Grammaticæ, quamvis utrobique tractetur de omni ente, tam primæ, go omnis Philosophicæ disciplinæ.

Theologia duplex refultat ex ente simpliciter, quod est Deus: una naturalis de Deo, quæ subalternatur metaphorice, ex qua supponitur demonstratum Deum esse: altera supernaturalis, que potest aliquo modo dici subalternari Theologiæ Beatorum, vel est ipsamet Theologia in Beatis, tanquam pretiosa margarita, quæ

venditis omnibus emi debet.

Theologia viatorum naturalis pretiofior est margarita, quàm alia quælibet scientia specialis, quia tractat de ente primo simpliciter, tàm secundum rem, quam secundum rationem, separato, non Metaphysica, aux Physica, vel moralis, aut rationalis Philosophia, quæ sunt de entibus, vel non abstractis, vel tantum per rationem abstractis.

Thologia fupernaturalis fidelium viatorum pretiofior elt margarita, quàm alia quæcumque naturalis scientia; B ut merito dici debeat, venditis omnibus, hoc est curis aliis derelictis, comparari. Est insuper una, unitate primæ veritatis, cui semper innititur in credendis, ut quòd omne revelatum à Deo est verum.

Theologia supernaturalis fidelium viatorum consistit principaliter, & fundatur in una & triplici margarita virtutis Theologicæ, quæ dicitur Fides, Spes & Charitas. Sed quoad intelligentiam comparatur multis modis, ut per abnegationem omnium quali per umbram atque caliginem. Rursus per assimilationem fymbolicam. Rursus per viam causalitatis. Rursus per appropriationem & supereminentiam. Tandem per mysticam analogiam, affectu mentis in Deum totaliter transformato.

Una pretiosa margarita, cujus nomen est purum usquequaque, persectum relucet, & invenitur in omnibus creaturis, tanquam in vestigiis signantibus potentiam, sapientiam & bonitatem ipsius. Sed præcipuè refulget in creaturis rationalibus tanquam in imajus hodie Festivitas celebratur in ædicula Cellæ no-C ginibus, quæ sunt divinæ essentæ vel naturæ, nedum repræsentativæ, sed participes & capaces. Unde rectè patet imaginis atque vestigii distin-

> Una pretiosa margarita divini nominis, quod est ens simpliciter perfectum, dum sola refulget in puro corde viatoris, tunc desorme conspicitur (teste Gregorio) quidquid pulchrum offertur ex creaturis. Pretiosa hæc margarita, quæ Deus est, sic una est, ut distinctio essentialis nulla sit penitus in ea, immò nec distinstio formalis ad intrà, nec extrà naturam rei, nisi tantummodò distinctio personalis relativa, quæ largè potest dici realis, qualis non invenitur in aliqua creatura. Una hæc pretiosa margarita distinctionem admittit quorundam nominum, quæ consurgit ex operatione intellectûs per comparationem ad diversas res seu respectus, & ex modis quos fabricat; cognoscendo creaturas, vel ex sola distinctione rationis, dùm sibi comparatur ipse Deus, in quo non formaliter, & unica simplex & illuminata, aliter quam in crea-

> Exemplum tamen habetur aptissimum de centro spheræ cujusdam igneæ, quod stans penitus indivisibile lineas terminat infinitas. Undè potest intellectus varios formare conceptus, dùm scit tales comparare respectus. Una hæc pretiosa margarita distinctionem non admittit essentialem vel formalem, aut aliquam non identitatem inter intellectum divinum & huma

num, nec inter personas & essentiam, nec inter proprietates & attributa. Sed Deus uno simplicissimo & unico actu illimitato supereminenter est intellectus & voluntas, essentia & persona, unitas & veritas, bonitas, sapientia, justitia, misericordia, & quidquid de Deo dici potest; non habita, vel inclusa ad res extrà se collatione, vel respectu. Voluit hoc pluries inculcare

fuper ens.
Una have pretiosa margarita distinctionem admittit divinarum revelationum ad invicem, quæ ex modo se habendi facit ut contradictoria verificentur de essentia, & persona; quod essentia non refertur, & tamen persona resertur; quia videlicet essentia non est per se primo modo & convertibiliter idem cum persona; non quod aliqua non identitas, vel distinctio sit inter essentiam & Patrem; sed benè inter Patrem & Filium, nec in creaturis simile reperitur, quia nullam possibile est esse unam simpliciter illimitatam, & usquequaque perfectam. Vigor hujus pretiosæ margaritæ, quæ Deus est, producit liberè contingenter creaturas, tanquam ad extrà radios aliquos & fulgores; & nullo modo necessitate finis vel agentis, alioquin non esset ens usquequaque & univoce persectum, si requireret ad elle suum existentiam creaturæ. Et iterum si de B sessio cordis, quia per eam & in ea possidetur non ternecessitate ageret ad extra, nihil posset evenire contingenter, & cessaret omnis Religio; immò & quodlibet ens esset infinitum, cum sieret naturaliter à po-tentia infinita. Hoc est stultum Dei quod sapientius est hominibus, 1. Cor. 1. 25. nolentibus intelligere Deum non agere quomodolibet ex arbitrii libertate, sed necessitate naturali. Unde obscuratum factum est insipiens cor eorum, Rom. 1.21. ut dicerent mundum aternum, cum ceteris erroribus & blasphemiis infinitis. Vigor hujus pretiofæ margaritæ, candor & decor, animos contemplantium ipsam, sub nomine entis purissimi rapiunt ad agendum res mirabiles, ad cognoscendum res supernaturales, & ad diligendum res spirituales cognitas in ænigmate. Vigor hujus margaritæ, candor, & decor, movent, & attrahunt animos contemplantium circulo quodam intelligibili miris modis, ubi coincidunt tres cause, quæ sunt efficiens, & forma, non quidem extrinseca constituens, sed exemplaris, & ipse finis qui movet, non ut forma cognoscentis, sed ut est res talis in scipsa, quia ipse movet ut res appetitum, non ut est cognitio. Vigor hujus C tur. Rei cujuslibet sua scintilla magnas in suo genere margaritæ, candor, & decor, possunt allicere & efficere priùs animos contemplantium ad dilectionem, quam ad intellectualem cognitionem; sed non sine miraculo Spiritus fancti, se per charitatem mirabiliter diffundentis, & mentis apicem fingulariter inflammantis, quia secundum cursum naturalis viæ intellectus non intelligit, non inspecto phantasmate, nec voluntas aliquid vult, objecto non sibi priùs per intellectum præsentato, nisi loquamur de volitione tan-

Pretiosior est margarita cognitionis entis puri, quam altera cognitio de Deo quæ posset naturaliter adipisci, immò & certior est, quàmaltera quævis notitia de quidditate substantiarum visibilium vel invisibilium naturaliter in hac vita, de quibus hîc intuitive nihil scimus, & de accidentibus paucissima, in quibus aliquando fallacia non contingat. Pretiolitas & certitudo margaritæ non repugnat cognitioni Fidei de di- D sui ostendi. Scintillationes verborum Dei, quantumvinis, neque meritum diminuit: semper enim minor & obscurior remanet cognitio viæ, quàm sit illa, quam speramus in patria recepturos. Pretiositas hujus margaritæ non obindè minuitur, quòd ad praxim deducitur divinæ dilectionis, & cultûs, & laudis, immò finis ejus est hujuimodi praxis, Apostolo teste & Christo revelante, quod sinis Legis est Charitas, 1. Tim. 1.5. quæ colere facit Deum ex tota mente sine oblivione; ex toto corde, id est, intellectu, fine errore; ex tota anima, id est, voluntate, fine con-Tomi III. Pars II.

tummodò naturali.

tradictione; ex tota virtute, fine defectione. Et hæc est felicitas initialis hujus viæ, pro qua si dederit homo omnem substantiam suam, quasi nihil despiciet eam. Cant. vitt. 7. Pretiolitas hujus margaritæ non formatur in nobis, de lege communi, si non ab inferioribus senfibus ascendamus ad intelligentiam, quæ est proprius locus, & matrix ejus; quamvis radicale seminarium Dionysius dicens: Deum super vitam, super bonitatem, A descendat à rore coelestis influentiæ in prima creatione rationalis animæ. Secus de margarita Fidei, vel patriæ gloriosæ, quæ supernaturaliter invenitur, at-

que gratis infusa formatur.

Emitur hæc pretiosa margarita tanto pretio, quanto habet homo, si priùs illam tota sollicitudine quæsierit in aquis & litoribus magni maris naturalium studiorum per fossionem, & depurationem vehementem, & affiduam confricationem fanctarum meditationum. Emitur hæc margarita, si priùs habeat homo se relinquens, & universa quæ habet vendens; & hoc secundum hominem exteriorem, & humanam conversationem; & si redeat homo interior conversus ad cor suæ mentis, ubi gignatur, nutriatur, depuretur, vegetetur & augeatur, transformatus de claritate in claritatem, usque ad perfectionem habendam in cœ-Emitur hæc margarita tanquam sufficiens posra solum, non cœlum solum; sed Dominus terræ, & cœli cœlorum: qui si non sufficit tibi, nimis avarus es, immò jam nihil es. Emitur hæc margarita convenientiùs in solitudine, conservatur illic, insuper suus candor aptiùs, quàm in urbium tetra fuligine. Hac dum confricata fuerit manibus assiduæ medita tionis, calescit & scintillat, & devotionis igne inflam mata refulget. Qua super metaphora placet inserere confiderationes duodecim, quæ sequuntur.

Scintilla est modica pars ab igne vel ignita re decisa volitans & emicans. Scintilla se habet ad favillam, ut res vivens ad corpus extinctum, & ficut ad materium forma. Sicut ignis transsumitur ad significandum Deum, sic omnis creatura scintilla quædam Deisymbolice dici potest. Sicut ignis transsumptive dicitur Lex ignita Dei, sic omnis particula Legis Dei, quæ lucet & ardet, scintilla congruè nominatur. Purisfimum quod in omni creatura, præsertim cognoscibili, vel cognoscitiva reperitur, scintilla dici potest: unde superior pars animie rationalis synderisis appellavires habet; ficut ex igne scintilla decisa magnam sylvam incendit, & scintillantes spiritus animales magnos interiùs & exteriùs effectus ostendunt, maxime per oculos. Dum scintilla rationis vel intellectus extincta est cum igne suo cognitivo, consequens est, ut nihil scintillare videatur. Juxtà qualitatem scintillæ cognitionis lucentis & ardentis, scintillationes rerum cognoscibilium & amabilium suscipiuntur, videntur, & amantur.

Scintillationes cognitionis & amoris lucentes, scilicet & ardentes frustrà fiunt habentibus extinctas penitùs scintillas apprehensivas & affectivas juxta illud: Frustra fume verba surdo, sic de coloribus cæco, sic de

amoribus non amativo.

Scintillationes, quæ videri, vel sentiri in sua puritate non possunt ab oculis, & tactu debilibus, debent sub quodam moderamine cujusdam interpositionis, per obumbrationem, vel distantiam præsentari, vel sencunque lucentes, vel ardentes, mox extinguntur, dùm ad congelatas & extinctas mentes pervenerint; nisi Spiritus sanctus afflet, & fluant aquæ.

Scintillationes amoris ex se vivaces non profert nec recipit frigidum de se pectus, sed Dominus est, qui dat voci sue vocem virtuis, Ps. LXVII. 34. alioquin totum favilla est, & cinis extinctus. Secus ubi pretiose margaritæ candor per inflammationem rutilat charitate: cujus lampades sunt lampades ignis & flammarum, quam aque multe non potuerunt extinguere, Hh

Cant. viii. 6.7. nec ex consequenti margaritæ nostræ succensæ claritatem penitùs offuscabunt, instar lapidis cujusdam, qui semel accensus nequit extingui. Senscrat aliquid tale qui dicebat : Quia inflammatum est cor meum, & renes mei commutati sunt, Pf. LXXII. 21. Sequitur: Defecit caro mea & cor meum, Deus cordis mei & pars mea Deus in aternum. \$1.26. O certè pars optima! ô una illa quam petiit & quassivit à Domino Rex per propriam speciem, sed mediatam, id est, à sen-Propheta! Ps. xxvi. 4. Porrò hoc unum est necessarium, a sibus exterioribus immediate derivatam, aut dum ac-Propheta! Ps. xxvi. 4. Porro hoc unum est necessarium, Luc. x. 42. hîc una pretiosa margarita, quam nobilis virguncula pastoralis inter nutricis oves invenit, quam proprio fanguine tinxit, & comparavit, nomine Margareta, cujus hodie celebritas agitur in ædicula, scu capella, qua tanquam loco cellæ & solitudinis utitur exiguitas mea, ficut nyclicorax cacutiens in domicilio, vel sieut passer solitarius in tecto. Ps. ci. 7. 8. Pro cujus virginis rememoratione notare fuit animus pauculas cursim considerationes, non aperiendas omnibus, & hoc sub metaphora margaritæ tibi, Pater & Frater, qui margaritum in Deo Christianissimi Regis Franciæ, utputa Confessor ejus, rutilas pretiosum. Benè vale. Scriptum Lugduni, die & loco prædictis 1434. Finis.

### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis,

# RACTAT

DE

Ad MSS. Codd. Via. 62. & Navarr. unum.

🖜 AVISI sunt Discipuli viso Domino, Joan. xx.20. quibus ante dixerat: Beati oculi, qui vident, que vos videtis, Luc. x. 23. Et nos de oculo multiplici, quo viderunt eum, aliquas propositiones, seu considerationes, sub numero quadragenario, sua Ascensionis tempori consecrato, disseramus, quas poterit prolixius elucidare commentum. Et primò de oculo in seipso; postmodùm de ipsius objecto, tandem de actu suo, &c.

Oculus generaliter acceptus, est vis perceptiva rei per suam, vel alterius illuminationem quia sicut omne quod manifestatur, lumen est, secundum Apostolum, Eph. v. 13. sic omne quod maniscitationem percipit, oculus dici potest: quod generaliter fit tribus modis, intellectualiter scilicet, & rationabiliter, &

Oculus intellectualis, est vis perceptiva, & abstractiva rerum à motu, & materia; hoc est, ab hîc & nunc, & à motu, & continuo, fine complexione, vel discursu, qui triplex est; divinus, angelicus & humanus. Divinus est ille, quò respexit Deus humilitatem ancilla fna, Luc. 1. 48. de quo Sapiens: Oculi Domini lucidiores super solem. Eccli. XXIII. 28.

Oculus sensualis, est vis perceptiva rerum, per propriam vel alienam speciem, cum motu & continuo: oc est enim hic & nunc: vel non sine illis. Et hic triplex est: exterior, proprius, extensus ad quinque Dlis &c. sensus. Interior, communis, vel imaginativus in interiori parte cerebri. Superior, phantasticus, vel æstimativus, vel cogitativus, qui rationalis, vel ratiocinativus in homine dici potest in media cellula, & memorativus in postrema.

Oculus carnis exterior propriè dictus perficitur ex rebus, quæ funt lux & lumen, color & species ejus, nec non conversio animæ cognitivæ super species lucis; & ita proportionabiliter de quatuor aliis sensibus

Oculus carnis exterior, dicitur intuitive, vel objectaliter videre, seu percipere remaliquam, dùm res illa movet in objectali præsentia per propriam speciem & immediatam, etiam dum periit res objecta, nec fallitur hic oculus; sed superior, si judicat rem præsentem, dùm sola species ejus adest.

Oculus carnis interior, est vis perceptiva rerum. cipit rerum fimilitudines tanquam veras res, quarum funt species, & fallitur mille modis tam somnians,

quàm vigilans, dùm furit, & reverizat.

Oculus carnis superior, est vis perceptiva rerum per compositionem, & divisionem specierum, & intentionum ab eis derivatarum à sensibus propriis & communibus, per abstractionem insuper, & discur-

Oculus divinus, est vis perceptiva omnium, fine specie extranea, sine compositione, vel divisione, sine quocunque discursu, sine quacumque distinctione reali, vel ex parte rei, divinis relationibus exceptis; & ita distinctiones idearum fundantur suprà rebus ad extra objectaliter acceptis, per operationem intellectus.

Oculus angelicus, est vis perceptiva rerum, non Bine actu distincto à substantia sua, per species rerum vel innatas, vel acquisitas; tâm sine discursu, quâm cum discursu, tàm incomplexè, quàm complexè, necnon universaliter & distincte, & hoc per species tam inditas à Deo, quam à rebus, ut videtur, acceptas, sed aliter quam per sensum. Alioquin difficile est falvare punitiones dæmonum & separatarum animarum, cognitiones insuper singulares Angelorum nec non locutiones inter se & nobiscum.

Oculus intellectualis humanus, est vis perceptiva rerum, per modum intelligibilis oculi Angelici, sed vigore longè dissimili pro statu viæ, aut separationis ejus à corpore, sive causentur species ab influxu divino, sive recipiantur à rebus per intellectum irradiantem sic per eas, prout hic intellectus noster agens irradiat super phantasmata, & oculus catti super co-

Oculus intellectualis humanus extinctus fuit secundùm Hugonem, ficut oculus carnis infectus, & oculus rationis contenchratus, Adam peccante, dum comparatus est jumentis insipientibus, & similis factus est Cillis. Pf. xLv111. 13. Nec reparari potest perfecte oculus iste triplex sine Verbo Incarnato, quod est lux vera illuminans omnem hominem venientem in hunc mundum, Joan. 1. 9. & Fide purificans corda nostra. Act. XV. 9.

Oculus amoris tot modis dicitur quoad potentiam affectivam, vel appetitivam, seu volitivam, quot modis dicitur oculus apprehensivus, vel animalis, vel intellectivus. Et ita sunt oculi duo sponsæ & sponsi in Canticis; cognitionis scilicet, & amoris; quibus penetrat, afficit, & vulnerat ad amorem.

OBJECTUM cujuslibet oculi, est ens in sua generalitate, vel analogia susceptum, sive visio sit naturalis & apprehensiva, sive sit affectualis, & ap-

Objectum oculi divini, est ejus essentia in sui puritate recepta, five visio sit essentialis, sive person

Objectum oculi angelici attingibile per naturam, est ens creatum, & per gratiæ lumen est cum hoc ens increatum.

Objectum oculi humani intellectualis, dùm separatus est à corpore, proportionatur sibi, tanquam oculo Angelico; sed longè inferiori modo, & non nisi per dispensationem, vel gratiam, vel gloriam. Et ità non frustrà collocata est anima rationalis in corpore, sed ut inveniret seipsam, & persectius Deum cognoscere posset, & amare &c.

Objectum oculi intellectualis, dum est in corpore, non est, de lege communi, nisi phantasma in corpore, aut faltem phantafmate, & per phantafmata.

Objectum oculi intellectualis humani, dum est in corpore, frequenter habet fieri per gratiam, fine concursu phantasmatis, ut in raptu, vel revelatione, vel supermentali affectu, aut forte naturaliter; sed in tran-

situsolo, instar sulguris coruscantis.

prium cujuslibet sensus exterioris, quamvis generaliùs capiendo, lux quædam sit objectum oculi exterioris: unde visio dicitur de qualibet sensatione, ut vide qualiter hoc sonat, aut redolet; omnis enim manifestatio lux quædam est, & ejus perceptio visio dici potest.

Objectum carnalis oculi exterioris potest percipi quandoque, seabsente, per speciem in sensu retentam, & fine sua specie naturaliter non sentitur. Nec propriè dicendum est objectum intuitive sentiri se absente,

quamvis ita reputetur.

Objectum carnalis oculi interioris, qui communis dicitur, est sensatio cujuslibet sensus exterioris cum senfibilibus communibus, quæ sunt numerus, quantitas,

figura, motus & quies.

Objectum carnalis oculi superioris, qui cogitativus, vel æstimativus dicitur, vel ratiocinativus in hominibus, est phantasma, vel imago, vel forma, vel species ab imaginatione conjuncta sensui communi, re-B infallibiliter & constanter, secundum intentionem Aucepta, vel inspecta, aut à memoria, quæ posterior est refervata.

Objectum carnalis oculi superioris, non est simpliciter ab una reflexibili specie susceptum; sed per varias combinationes, & deductiones, & abstractiones, &

divisiones, & resolutiones constitutum.

Objectum tâm mentalis, quâm carnalisoculi sic se videtur habere quòd oculus perfectior & superior ipsum percipere potest, nobiliori modo, quàm imperfectior; qui modus perfectionis juxta prædicta diversus est & multiplex. Ac perindè potest cognoscere intellectus eminenter omnia quæ sensus videndo, audiendo, olfaciendo, gustando, contrectando suo modo, qui nobilior est, purior, pulchrior atque suavior, quam in fensu, sicut sensus communis omnia cognoscit quæ propriùs omnis &c.

ctiva, quædam nubilaris & ænigmatica: conformiter ad triplicem cognitionem, meridianam, matutinam & vespertinam.

Prima ut sol, secunda ut luna, tertia ut aurora. Additur quarta, quam possumus anagogicam, seu mysticam nominare, quæ consistit in amoris vitali perceptio-

Visio Dei facialis & intuitiva non habetur à creatura Angelica, vel humana per naturam, & per gratuitam illuminationem. Si verò sit aliqua quæ mediat inter intuitivam & abstractivam notitiam, quæ scilicet præsente objecto sit intuitiva, & absente sit abstractiva, non est à probabilitate alienum.

Visio Dei facialis posita est per Doctores, tripliciter fieri: uno modo, quòd Deus esset ipsa formalis visio creaturæ: alio modo, quòd esset objectum sine alia I media specie, sed non visio: tertio modo, quòd esset objectum immediatum, & tamen mediante specie videretur cum lumine gloriæ, potentiam elevante &c.

Visio Dei facialis haberi potest vel ad tempus, vel ad perpetuum; & inter positiones de modo visionis hujus, secunda priùs enumerata probabilitatem magis habet.

Visio Dei specularis & sincera, quæ dicitur abstractiva, non intuitiva, vel immediata, habita est ab Angelis & hominibus, pro statu naturæ primitùs institu-

tæ, ante collationem gloriæ, licet diversimode in utrisque.

Visio Dei specularis & sincera concessa est hominibus mundis corde, per lumen gratiæ specialis, dum cognoscitur Deus sine motu & continuo, id est, absolutè, sine hic & nunc, & aliquo phantasmate, sed in conceptu proprio Dei, & absoluto.

Visio Dei specularis & sincera non acquiritur ab ho-Objectum oculi carnis exterioris, est sensibile pro- A minibus modo naturali, nisi præviis creaturarum visionibus multis, cum abstractionibus, resolutionibus multipliciter factis, cum studio vehementi; immò talem posse haberi naturaliter pro statu præsenti negant multi, sicut nec lux pura videri potest, nisi in corpore

Visio Dei specularis & sincera, longè faciliùs acquiritur per Fidem, Spem & Charitatem, cum vita conformi purificante mentis oculum, quàm per solas physicas disciplinas acquiritur, & post raptum, qualis esse poruit visio Pauli reflexa super actum, quô intuitivè vidit Deum; & à pulcherrima mulierum, etiam, dùm hic viveret, non videtur privilegium hoc abnegandum, quam à nullo illustrium Damascenus dicit

Visio Dei specularis & sincera non habetur cum certitudine fine resolutione ad exemplar primum, quod est Deus, immò nec aliqua veritas aliter cognoscitur

gultini in multis locis.

Visio Dei specularis & sincera non habetur hic in via permanenter & fixè, quia vix hora dimidia fit in cœlo mentis filentium, dum incursu tot phantasmatum turbatur cordis sabbatum, & confusa sunt hic omnia, spes metus, mœror, gaudium.

Visio Dei nubilaris & ænigmatica naturaliter habetur modis velut innumerabiliter variatis, ficut & visus carnis

percipit diversissimè lumen solis.

Visio Dei nubilaris & ænigmatica concomitatur quamlibet aliam cujuscunque rei visionem, sicut colorum visioni comes est visio lucis, seu luminis, ita nihil videre possumus, nisi per irradiationem divini luminis directe vel oblique, absolute vel consuse se monstran-

Visio Dei nubilaris & ænigmatica habetur certissimè & securissime per Fidem Mediatoris Dei & hominum, VIsio Dei mentalis habetur triplex, quia quædam est potius quàm per philosophicale studium; habetur facialis & intuitiva, quædam specularis & abstra- etiam per viam abnegationis, modo qui traditur à Dionysio, quem ob hoc vocat tenebras atque caliginem, quia fit per privationem, sicut tenebra privationem **lucis** dicit.

Visio Dei, quæ nominari potest anagogica, per amoris oculum, faciliùs obtinetur in via, quam visio specularis sincera, quam nec oportet præcessisse, nec comitem esse in mystica visione, sicut nec intuitivam visionem, sicut canis cæcus odorat prædam suam.

Visio Dei anagogica habetur per Theologiam mysticam, docentem ignotis ignote conjungi sub divina caligine; quamvis fine corporeo phantalmate, dùm amor intrat, ubi cognitio foris stat, sufficit oculo amoris, quod oculus cognitionis præmonstraverit ei dilectum sum, etiam sub ænigmate Fidei, seu consuse, qui posuit tenebras latibulum sum, Ps. xvII. 12. quod subintrans amor dicit: Et nox illuminatio mea in delitiis meis. Pf. CXXXVIII. 11.

Visio Dei qualiscunque non sufficit viatoribus ad glo-: riæ consecutionem; sed necessaria magis est divinorum, impletio Mandatorum, qui enim dicit se nosse Deum & Mundata ejus non custodit mendax est, 1. Joan. 11. 4. qui autem sic fecerit & docuerit homines, hic magnus vocabitur in regno calorum, Matth. v. 19. ubi visio erit,

& tota merces, & gaudium plenum,

NI

JOAN-

# IOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# SECRETUM COLLOQUIUM HOMINIS CONTEMPLATIVI

Ad Animam suam, & Animæ ad hominem

SUPER

# PAUPERTATE MENDICITATE

OCENS recurrere ad Deum, & Sanctos per devotam Orationem pro impetranda eleemosjna gratia & virtutum: insuper & pro adipiscenda scientia affectionum; qua proprie sapientia dicitur, quasi sapida scientia. Et continet duas partes.

... Prima tractat quastiones & responsiones diversas Hominis ad Animam & è contra. Secunda continet Orationes & Meditationes diversas, quas format Anima sub forma pauperis mendicantis, & quarentis panem

Gallicè in MSS. Codd. Vict. 285. 286. 288. & 774.

H OM = 0.



1/10

MEA pauper, mea infirma, mea paralytica, mea miserabilis anima! quæ nihil in te, aut ex te boni parare: audi, quælo, meum consilium, diice mendicandi officium, fiat tibi quæstus mendicantis ordina-

rius vitæ sustentandæ proventus. Cur fame, siti, algore interires? Vitiosa prosectò multum foret hæc verecundia, vel segnities.

Anima. O homo! hospes quidem meus, qui mecum de patria tuæ primæ conditionis ejectus es, & depræsentis exilii; fateor heu! me pauperem, ægrotam, ptivam, læsam, sauciam, nudam, omnibus egentem. Verè infelix illa hora, qua Parens primus commisit in Deum Summum Regem grande illud nefas, crimenque læsæ Majestatis, quô justissime nobis illa nostra præclara hereditas adempta est, ac de loco voluptatis, gaudii, & omnis excellentiæ, deportati fuimus & desolationis; de divitiis in paupertatem; de ingenuitate in vilitatem; de vita in mortalitatem; de loco fecuritatis in locum plenum discriminis; & ut sub uno claudantur omnia, de universitate bonorum in profundum omnis miseriæ sumus injecti. Quare prorsus

ignoro, quid factura fim. Labore nec scio, nec valeo. Verfaretur quidem labor meus ad Deum cognoscendum, amandum, laudandum, honorandum: sed heu! habes, sed nec tuo labore vales com- A nimis longe factus est à me, nimium me à se projecit. Conspicio me in tenebris positam, circumdatam ignorantia, incertitudine, errore, quibus inutilis facta sum ad illum intuendum, seu contemplandum. Ita igitur meo frustrato labore, amodò quid agerem, quid laborarem, quid lucrifacerem? Dicis mihi, mendicandum esse, & pro vita quiestuandum. Volo quidem, sed quò ibo captiva & conclusa intrà hospitale tui corporis in magno carcere hujus mundi mortalis, quo trusi sumus in hunc tetrum, ac dolorosum carcerem B pacto pro petendo auxilio valerem hinc essugere? Quis insuper me clamantem audiret? Quis ad me respiceret, quis inccurreret? Circumipice undique, cum deficiamus omnes, & pauperes facti sumus nimis; nemo nostrûm est, qui sibi ipsi vel in modico valeat open ferre, undè igitur alteri subveniet? Quid dabit nihil dandum habens? Ita profectò non aliam, mihi sortem video propitiam, nisi contra hæc mala remedium in hunc locum lachrymarum, tribulationis, angustiæ, C desperationis quærere, & desperando vitam hanc sinire miseram.

Homo. Quid dicis, ô anima desperandum esse? Ab-Minime certe desperabis. Meum potius audias consilium: tibi enim demonstrabo locum charitate& misericordia plenum, in quo omnes pauperes quæren-

tes inveniunt refugium. Ibi enim copiosi sunt illi pii, ac liberales Dei eleemosynarii, in Ecclesia videlicet cœlesti, Sancti & Sanctæ, in quibus est illa Thesauraria gratiæ, Regina misericordiæ, Mater pauperum orphanorum, ubi adest & Redemptor humani generis Salvator noster Jesus Christus, Mediator & Advocatus apud Patrem pro peccatoribus. Quæris qualiter illuc tendas? At ego respondeo. Illuc te sanctum se-A rat desiderium; ubi enim tuum sanctum erit desiderium, & ibi teipsum esse judicabis. Deus, inquit, Propheta, desiderium pauperum exaudiet, Ps. x. 3. Quid autem magis in tuo est arbitrio, quàm tuum desiderium, quo potes continuò ad Deum proficisci, cùm Deo loqui, & cum Sanctis, ab eisque subsidium implorare?

Anima. Si ita est, ô homo, ut asseris, desiderabo utique satis. Verum plurima frequenter desidero, quæ minimè accipio, & si desiderando loquor, non est qui mihi respondeat, & rarò vel nunquam me ex-

perior adjutam.

Homo. Firmiter tene, ô anima, quòd sanctum dederium semper auditum pro te exauditur, nisi fortè propter alteram trium causarum : vel quia non est de convenientibus ad falutem, ficut Paulus desiderabat liberari à stimulo carnis: vel quia prævalet in te aliud perversum desiderium vanitatis mundanæ tuæ faluti contrarium, quod reclamans impedit fanctum, sanctum tuum desiderium nimis citò evanescit. Rationabile quidem valdè est, si te juvari voles, ut hoc tuo cedat profectui; nec contrarium quæras, altero desiderio prædominante, quodque patienter, & constanter expectes oportunitatem subventionis, secundum rationabile beneplacitum adjuvantis.

Anima. Fateor homo, ita esse; sed in hac re unum me conturbat, quia frequenter ignoro quid mihi expediat, quidve officiat, quantum ad primam desiderii sancti qualitatem. Abundant insuper in corde meo vana ac mundana innumera defideria, quantum ad secundam. Demùm mox fastidit animus, & lassatur in fanctis defideriis, nec in eis perseverat, quantum ad

tertiam.

Home. Proptereà tibi dixi à principio, ô anima mea, tibi vacandum esse, discendum quoque mendicandi officium, quo tibi innotescat modus petendi petes, si tantummodò salutaria, si divinæ voluntati placita, si divinæ Legis Mandata implere desiderabis. In omnibus itaque tuis desideriis divinum antepones beneplacitum, dicesque, ut sua, non tua vo-

Anima. Miror valdè, ô homo, cur per sanctum desiderium petendum velis ut Dei voluntas siat, cum, velim nolim, aliter esse non possit. Cum etiam Deus ab æterno videat & cognoscat omnia, & secundùm hanc suam immobilem notitiam, circà me singula futura disposuerit, prout meis necessitatibus noverit esse oportunum: quid est quod dicis, ut loquar ad eum per sanctum desiderium, quasi ignoraret quid mihi expediat, & fuper hoc ipfum conarer instruere.

Homo. Irautique est, anima, ut dicis, & nihilominùs orandus est Deus, ob alium tamen finem quàm ipla tetigeris. Sicut enim Deus tecit omnia, cum cere. Doce me igitur, rogo te, quid mihi incumbat bonorum nostrorum non egeret, nec inde ditior & me-D faciendum. lior factus sit, sed creatura suæ bonitatis particeps effecta est; ita vult Deus, ut eum diligamus, & per re poteris, si diligenter inspexeris modos & conatus, fancta desideria devote ipsum alloquamur, propter bo-quibus utuntur pauperes mendicantes, ostiatim varios num nostrum. In hoc quidem nostra confistit per- discursus hinc inde facientes, pro sublevandis suis corfectio, ficut & perfectio solis in lucendo, & illumi- poralibus necessitatibus. Considera, quæso, captinando, & ignis in calendo, & calefaciendo. Scito vos, vel conspectui Judicis præsentatos, suasque Senergo, quod Deus ordinavit ut nostram comparemus tentias trepidis animis expectantes. Prospice infirmos

conferre, quod conferre instituit, antequam Sancti forent. Certum quippe est, quod Deus perscipsum posset omnia formare; vult nihilominus sibi ad rerum multarum formationem secundas cooperari causas, ficut homo nascitur officio generationis humanæ, & hæc inferiora corpora conservantur, & gubernantur operatione superiorum, scilicet coelestium. Ita quidem vult Deus, unum salvari auxilio aliorum Sanctorum hominum, vel Angelorum. Ita igitur perpendis satis, cur orandus sit Deus, & Sancti

Sed forsan adhuc dices, vanum esse Deum sua prece, vel desiderio velle inclinare ad alteram partem, cum illum constet esse penitus immutabilem, nec in eo alternationem esse voluntatis, qua slecti possit de uno velle ad aliud, aut iratus placari, aut offensus reconciliari. Ad quod respondeo, verum esse, quod de immutabilitate divinæ voluntatis afferis; nec tamen ideò vanas esse devotas preces ad Deum susas, quoniam alio sine orandus est Deus, & homo. Orandus quidem est Deus, non quasi nostra oratione slectendus, aut placandus, aut aliter quovis modo à sua voluntatis instituto immutandus; sed ut no sipsos orantes excitemus & provocemus ad devotionem, & nostræ miseriæ compassionem. At è contrà, non ob aliud hominem rogamus, nisi ut eum ad misericordiam moveamus. Fine igitur contrario laborat intentio Deum tuum desiderium suum sortiri effectum: vel quia hoc B orando, & hominem deprecando: ibi quidem sinis est immutatio orantis, hic ejus cui deprecatio dirigitur. Qua in re non incongruè animadvertendum est, quòd etiam modo contrario nostra causa versanda est coram Deo & coram homine. Coram Deo quidem eò meliorem facimus causam nostram, quò puriùs, & sinceriùs nosipsos condemnamus, aut condemnandos profitemur, nullam excusationem prætendentes. Ita sanè misericordiam liberationis à morte spirituali, cujus rei sueramus, Deo sacto propitio, consequimur, cujus utique contrarium observari cernimus in Curia forensi Judicis humani. Volens itaque Deum tibi fore pium & misericordem, esto & tu tibi ipsi misericors: est enim durus duris, pius piis, bonus bonis, severus malis. Talem utique illum invenies, qualis & tu fueris in tuis desideriis, non quidem per mutabilitatem ejus, sed per tuam. Volcns insuper in Curia suæ Justitiæ absolutionem consequi, tu teipsam acutiliter, efficaciter & perseveranter. Utiliter quidem C cusabis, judicabis, condemnabis, punies, & sic remissionem impetrabis. Quod si te concris desendere & justificare vias tuas, confusionem profectò & condemnationem reportabis. Et si millesies pecces, millesies condemnes; quoniam si extrema hora vitæ teipsam fic condemnans inventa fueris, utique liberaberis à morte. Sed animadverte cautius, quod is non legitime ac veraciter se condemnat, qui se pro posse non emendat.

Anima. Satisfecisti, homo, benè meze petitioni, ostendens, & proponens tres egregias varietates, quas ignorando frequens in me fuit turbatio. Nunc igitur animum recipio, voloque (ut admones) per sanctum desiderium meipsam ad devotionem commovere, insuper & recursum facere ad Sanctos, ad meipsam condemnandam, & puniendam: ita enim prius à principio suasisti, ut discerem mendicare, & quæstum sa-

Homo. Mihi videtur, ô anima, quòd hoc facilè discefalutem; devotas ad ipsum & sanctas sundendo pro-ces, & Mandata sua Legis studiosè adimplendo, at perum ceconomorum occultas & verecundas indigen-que ita frequenter vult ad preces Sanctorum aliquid tias: & generaliter oculum dirige ad omnes, in qua-

Digitized by Google

cunque adversitate, vel periculo constitutos, puta in conjunctorum funcribus, in exilio, in incendio, in diluvio, in bello. Animadverte, inquam, & studioso mentis intuitu perlustra, quam ardens sit in his defiderium ad fuam liberationem, aut fubventionem. Insuper attende, quid dicant, & quid gerant, & hæc omnia confer in teiplam, tuos recognoscens desectus ac miserias, tuam captivitatem, tuam mortem, tuum A stu, nunc à ventis & pluviis infestantur, adeò ut etiam exilium quod peccando incurrifti, tuam insuper desolationem perpendens; quoniam Deum tuum & Patrem, & cœlestem Patriam tuâ culpâ perdidisti. Ita si seccris, & cum tali desiderio & conatu, audacter affirmo, quòd hoc tibi ad falutem sufficiet, erifque bona quæftuaria bonorum spiritualium, & alimomarum gratiæ, & virtutum, atque ita invenies auxilium desuper in cunctis tuis necessitatibus; immò quod amplius est, efficieris admodùm dives, immò Domina bonorum totius mundi. Cur ita? Quoniam sic facta eris heres Dei tui Patris, de cujus hereditate est totus mundus: ita enim dixit Apostolus: quod si filii & heredes,&c. Rom. vIII. 17.

Anima. Rem magnam mihi promittis, ô homo, magnam dignitatem, excellentiam, nobilitatem, quæ mihi ex dicta quaestuosa mendicitate provenient, Volo igitur esse hujus Officii, quamvis vituperabile multum

fonce generofæ, & altæ profapiæ.

Homo. Non aliter, quam tibi affirmavi, judicabis, ô anima mea, nisi omninò desipueris. Et ut hoc tibi certius appareat, propono oculis tuis Summum Imperatorem mundi, qui voluit hujus esse Officii, sicut ipse per Prophetam protestatur: Ego, inquit, mendicus sum & pauper. Ps. xxxix. 18. Apparuit hoc in omnibus suis orationibus, quas ad Deum Patrem fecit, prosertim in Cruce, quando dixit : Deus, Deus meus, nt quid me dereliquist: Matth. xxvII. 47. Magna igitur est differentia corporalis illius & coactæ mendicitatis, quæ judicio plurimorum censetur fugienda, & vituperalis; & hujus spiritualis, de qua sermo, quamvoluntarie susceperunt omnes Sancti, immò ipse Christus, ut dictum est. Nonne & Rex ille potentissimus David in suo Psalterio, se hujus quæstuosæ mendicitatis sectatorem profitetur, dum se nominat nunc. Verum me cognoscere oportet loca idonea, in quiinfirmum, nunc orphanum, nunc vulneratum, nunc bus utiliter elcemosynam istam quæram; ita enim per cæcum, nunc surdum, nunc impotentem, nunc alie- cos, de quibus locutus es, pauperes fieri conspicio. num, peregrinum, nune captivum jacentem in pul- Studiosè enim & cum magna discretione loca exquivere & stercore, & sie de aliis innumeris necessitati- runt ad quæstum oportuna, scientes, quia non pasbus. Et Salomon ille sapientissimus se dicebat paupe- sim in quibuslibet locis fructuosus esset quæstus, ut si rem, infirmum, brevissimi temporis, minorem ad tabernas, aut alia suspecta, & infamia loca frequenintelligendum Legem Dei. Et ita in tota Scriptura tarent, plurimum verbera, & injurias pro eleemosydiféurrendo invenimus universaliter de omnibus San-: na reciperent. Et ideò in locis sacris, & in januis di-

Anima. Multum profecto laudabilis est hujusmodi quastus, quem constat omnibus sanctis suisse communem, immò & ipfi Christo, Deo & homini. Verum, quia jam dixisti mihi, tu homo, spiritualem hunc, cus distributionis tuarum eleemosynarum est in coelis, quastum facile disci posse, si diligenti prospectu men-: ut prædixi, & illuc te potest, & debet serre tuum detis attendantur ea quie in quiestu corporali ab his quie siderium. Debes enim considerare tuum desiderium ad in adversitatibus & indigentiis constituti sunt, obser- similitudinem equi volantis, qualem suisse singunt Poëvantur. Accedamus igitur invicem propiùs, & pleniùs, tæ Pegasum, cujus quidem equi alæduæsunt, timor de his miserabilibus personis & earum observantiis con-, & spes. Vel etiam ad similirudinem currus ignei, si-

feramus.

veniet profectui; tum propter compassionem, quami Cardinales, equi verò trahentes, sunt tres Theologiinde concipies ad proximum, adimplens Legem cha- cæ Virtutes, auriga verò est Discretio. Latè, diffuritatis in officio pietatis & misericordiæ: tùm propter: sèque posset hæc materia deduci; sed sub hac brevitafructuosam instructionem tuam, quam exemplo cor-, te nune transco. "Satis sit, per hæc innotuisse, quòd poralis hujusmodi quastus accipies in quastu spiritua-, tuo desiderio te valebis quo voles serre; sed cautè li, cognoscens per hoc, quo pacto quæras opem in circunspice, quò perges. Proficiscere igitur ad Eccletuis spirifualibus necessitatibus multo periculosiori siam coelestem; ne tamen ingredi præsumas in Sanctuabus, ut ab illis liberatus, gloriosum illum æternæse-; rium, vel nimis propè Altareaccedere. Tibi sufficiet licitatis fructum tandem coniequaris. Loquamurita- ad præsens apud januam residere, ibique à remotis que in primis de his mendicis, qui non inclusi degunt, vociferando elecmósynam petere propter Deum: ibi

exemplo diligentiam discamus. Hi namque quamvis plurimum debiles, & senio, vel ægritudine, vel alio quovis accidente fracti, seipsos vel baculorum beneficio portant, vel in manibus trahunt, vel aliorum innixi viribus (quamvis difficulter & impeditè) incedunt. Sustinent nihilominus in his laboribus multas inedias, nunc algore constringuntur, nunc dissolvuntur ab æbenè incolumes crederentur in hujusmodi molestiis succumbere, & graves oportere incurrere infirmitates, pensata præcipuè laboris difficultate, & indigentiæ magnitudine, quam oculariter in eis experimur, dum csurientes, & sitientes, & nudi, in inediis, vehementissimis frigoribus, incedunt, vel etiam frequenter nudatis corporibus ad terram sedent, à maneusque ad vesperam. Et hæc omnia patienter sustinent incommoda, sperantes, & defiderantes aliquid eleemosynæ accipere; qua spe nihilominùs frequenter fraudantur, vacui ad domum redeuntes. Dumque eis aliqua certa largitio innotescit; considera, quanta celeritate, quanto fervore illuc confugiant, ibi proverbium commune verum probatur, quod Necessitas facit anum currere. Suscipe ergô, ô anima! in te hanc diligentiam petendi eleemoiymam spiritualem, nihil hinc te avertat, nec alibi inhæreas. Sin autem, frauatque inhonestum illud judicet mundus, præsertim per-p dari poteris, & abesse largitioni Coelestis Patris, ad instar pauperum illorum desidum, qui per vicos, vel campos discurrentes, vel verbis, aut factis inutilibus seoccupantes, negligerent tempus devotionis, tardiùs autem venientes, & putantes se aliquid accepturos, repulsam acciperent, dicendo eis: Ite hinc, quoniam eleemosyna hac facta est; & sic confusi & vacuirecederent, ceterisque paterent derisui. Ita & tibi, ô fatua anima mea! accideret, si tempus tuum inutiliter expenderes, dùm ad eleemosynam Dei deberes festinare, præcipuè Dominicis & Festivis diebus, & aliàs, dùm tibi fucrit oportunitas: ignoras enim tempus, in quo Deus velit suam eleemosynam distribuere, an manè, an velperè, an citò, an tardè. Et si utrisque his horis eleemolynam suam tribuerit, tantò uberior sublequetur fructus.

> Anima. Bonum est hoc tuum consilium, ô homo! vitum se præsentant, ibique à longe, non ingredientes, humiliter eleemolynam petunt, dicentes: Panem

propter Deum.

Homo. Ad hoc tibi respondeo, ô anima, quòd loramus.

Homo. Ita fiat anima, quoniam hoc tibi non parvo restrem, cujus rotæ quatuor, sunt quatuor Virtutes victum quotidianum ostiatim quærentes, & corum funt innumera mansiones Sanctorum, ubi potes ostiatim similiter vehementi desiderio clamare & quæ-

Anima. Rem facillimam factu putavi, ô homo! hanc eleemosynam consequi; audiens ex te, hoc solo desiderio ferri posse, necdum hujus negotii difficultatem experta; nunc verò aliter invenio; quoniam dùm hæc interiora derelinquens, in superna mea volui conferri desideria, mihi supervenerunt infinita impedimenta, adeò ut nihil difficiliùs factu jam censeam; co, A quod priùs tam facile judicavi. Mox enim ut illùc sursum ferri volo per sanctum desiderium, experior meum desiderium aridum aut subitò aliorsum deslexum, nunc ad theatra, nunc ad spectacula, nunc huc, nunc illuc, nulla in eo manente constantia, ita ad omne quod occurrit discurrit & pervolat, nec ullibi quiescit, atque ita in meipsa deficio, nesciens adversus hæc impedimenta remedium efficax invenire, quo reddi possim idonea ad petendum salutarem elecmosy-

Homo. Contingunt hæc omnia tibi, ô anima mea, quia non plenè fatis, ac profundè adhuc tuam agnoscis paupertatem, periculumque in quo versaris; quoniam, si hoc ad plenum cognosceres, minime profecto ita perstreperet in te sensualis appetitus, & ad vana quælibet distractus, sineretur tuum sanctum desiderium divellere atque discerpere. Et hoc quidem intelligere poteris pauperum supra dictorum exemplo; insuper & corum, qui carceribus pro crimine detinentur, quorum utique continua est expectatio comparendi antè B bus disturbiis, quibus intra hospitium cordis mei ex-Judicem. Quid sanc tales absque intermissione desiderant, nisi suam liberationem? quantumque in eis hoc ferveat desiderium, testificantur exteriora quælibet signa, verbis & operibus, nunc apud Judicem, nunc apud causarum Patronos, nunc apud alios quoslibet, qui præsidio esse possunt, exhibita. Minimè prosectò tunc eis ridere aut jocari libet, aut cum suis concaptivis petulanter, aut rixosè conversari; quinimò tota humilitate de solis suis periculis & miseriis conferunt, intrà se poenitentiam amaram agentes, suspirantes &

gementes. Dic ergò mihi, ô anima: nonne & tu (ut à principio fatebare) es captiva? Sed in quo, quæso carcerc? Certè in carne fœda, molesta, plena obscuritate miseriæ & penè infinitæ necessitatis; de quo quidem carcere egressura es, & districto tremendoque Deo ubi non de qualibet morte corporali causa versabitur, ied æterna. Ignoras autem horam, qua porta hujus carceris attolletur, ut hinc egrediaris. Quomodò igitur hæc animadvertens poteris tua desideria aliorsum conferre, præterquam ad sollicitè petendum auxilium & liberationem; præsertim cum videas hujusmodi pauperes tanto studio vacare, immò etiam plerunque per diem integram in uno codemque loco residere pro buccella panis, aut pro parvo aliquo denario obtinendo! Cur igitur non illic figes plenè defiderium tuum, ubi constat plenam ab omni malo liberationem, & securitatem te indubié reperturam.

Anima. Talis est fateor, ô homo! mea miseria, tantusque meus desectus: & ideireò vacabo ex nune, & conabor ampliùs mea illic desideria colligere. Cognoscis tamen & perpendis, quoniam mihi incumbit corpori intendere, & pro ejus sustentatione & alimento frequenter impediri, & variis involvi laboribus, sic-pere, ex quo utique amplius mea permaxima innotesque plurimum deorsum in terris varsari, cum sursum peter miseria; quoniam præter hæc quæ exposuisti, conmeritò mens tolli deberet, & suis eleemosynis petendis studiosiùs intendere.

Homo. Non est profectò prudentis, ô anima! propriis negotiis neglectis, aliena prosequi, atqueita curam alterius gerere, ut hinc sibiipsi jacturam afferat gravissimam. Sustentandum quidem est, atque alen-dum corpus; sed longè minore diligentia, brevioreque labore, ac remissiori studio id fieri posset & deberet, quam facias. Hoc sanè est, quod te turbat &

fallit; quia nimis, & suprà quam postulat necessitas, corpori complacere curas, eique diligentiùs servire; non attendens illius quam deordinatus sit appetitus, quam insolens, quam avidus; immo insatiabilis, si illi ad plenum, ac de omnibus respondere curabis. Erit igitur illi vestitus ne frigeat, alimentum & pastus ne fame sitique pereat. De reliquo pro teipsa sollicita eris, & velut prudens & fidelis tibiipsi vacabis.

Anima. Ita volo quidem facere, ô homo; sed infestum mihi nimis est corpus & satellites ejus, nec quovis modo volunt contentari præsentibus, quin immò semper rebus novis inhiant, atque indies sibi aliquid deesse quæruntur. Petunt oculi pulchra undique intueri, in vestibus, in equis, in ædificiis, ceterisque omnibus rebus. Plangit os, & importune clamat, dùm fibi vina & escæ modis omnibus exquisitæ, atque delicatæ deficiunt. Quid de auribus dicam? quæ vanis sermonibus, detractoriis aut adulatoriis, insuper & sonorum resonantiis, atque aliis similibus innumeris petulantiis saturari nullatenus possunt. Sed heu! quis linguam frenabit à suo clamoroso, ac libero eloquio; quem, quæso, strepitum, quantum disturbium, quale murmur mihi frequenter concitat? Erubescerem pudendos tactûs mores aperire, cujus insatiabilis est appetitus ad lubricas & fœdas, immò abominabiles carnis delectationes. Ideoque affirmo tibi, ô homo! nullum mihi adesse posse desiderium sanctum, quod sursum valeat libere pergere & volare, his obviantiperior velut forum quoddam commune ac theatrum tumultuosum, quotiens menti deberet dari quies, & per fanctum desiderium in cœlum deportariad ea peragenda quæ fuades.

Homo. Jam respondi tibi, ô anima; atque demonstravi, quod hæc impedimenta superare poteris, atque secura & quieta præterire per intensum & vehemens desiderium ad tuam in tanto discrimine subventionem; unde fiet, ut sub obtentu tam necessariæ subventionis contemnas planctum & clamorem quantumlibet infestum, corporis & vasallorum ejus. Et quamvis exempla, quæ præcesserunt, meritò ad hoc sufficerent, accedunt tamen adhuc & alia. Animadverte, precor, si pauper aliquis unam ex suis ovibus amiserit, vel si domus sua incendio pereat, vel si filius ejus morti incumbat; nonne mox, omnibus prætermissis, ojudicio super tuis mortalibus criminibus præsentanda, evem suam diligentissime quærit, aut occurritsuæ domus incendio, vel sui filii periculo consulere satagit? Minime tune advertit, quid suum corpus, aut satellites ejus, (quorum tantum dixisti esse strepitum) agant, aut dicant; sed omnia illa aure surda præteriens, suo tantummodò negotio vacat; quin immò nec de qualibet alia re loquentem alium quemlibet attendit. Cur igitur & tu, dùm es lætaliter sauciata, & perdita per peccatum, insuper & tentationibus pravis æstuans, non poteris tuum convertere desiderium ad petendum in tanto tuo periculo subsidium? Cavene tua culpa tibi sis impedimento, quominùs hoc facere valeas, dum tuo corpori administrando minus prudenter intendis, laxans fibi nimis habenas, quærens illud non folum nutrire, sed lascive tractare, atque oblectare nimis sine modo. Unde fit, ut te & illud perdas & destruas, ac

tandem etiam eum illo percas. Anima. His à te dictis, ô homo, nequeo contradisidero quod dictum est in pueris, quos dum Matres aliquando solitarios relinquunt, mirum videri potest, quanta desolatione torqueantur, quam serventi etiam desiderio illas requirant, flentes incessanter & ejulantes, nec aliud quicquam cogitantes. Quantò magis ego miscra meritò dolerem, & in meo exardescerem desiderio, dum mea culpa me video perdidisse meum Patrem cœlestem, & sua gratia privatam, quæ est mea Mater & nutrix. Fertur de multis, qui paren-

Digitized by Google

tibus orbati, vel etiam hereditate fraudati paterna, scipsos peremerunt. Legitur insuper de quamplurimis feminis, quæ à suis derelictæ maritis, per mortem aut aliàs, sibiipsis necem intulere. At ego, heu infelix, persæpè perpendo, me Patrem cœlestem offendisse, ac proinde à sua præsentia legitime proscriptam, & paterna hereditate æquissimo jure privatam; sed & is qui mihi esset sponsus, ob meas insolentias, & lubri-A indigentem recognoscat, immò, plena manu, adveniat cas fœditates me contemnit, abjicit, & repellit. Quotiens inventum est, ut pro amico perdito alter sibi necem inferret? Et quistalis, actantus amicus, sicut Dominus noster Jesus Christus, qui mea pro salute mortem suscepit, quam nec pro meipsa vellem sustinere? Itaque si hac propter infortunia, aut damna temporalia fiant, meritò in tanto meo spirituali detrimento mihiipfi dabo vexationem, eroque suprà modum dolens & triftis. Quo non obstante loquar ad te confidenter, & exponam quid in hac re aliquando mihi contingat: invenio enim, dum per desiderium clamo ad Dominum & Sanctos, auxilium petens, defuper nullam adesse consolationem, nullum meis necessitatibus afferri præsidium: unde sit, 'ut remancam apud me frigidior, ac minus fervida, ad cos deprecandum & orandum.

Homo. Non hæc miraberis, ô anima, quoniam ita mendicandi tibi pleniùs innotescat: si enim mox, te petente, petita acciperes, tunc vel donum Dei parvipendens, ad alia facilè tua diverteres desideria, vel Dei beneficio ingrata, susceptum gratiæ munus justa vicissitudine perderes, per quod & te divinis redderes indignam beneficiis. Frequenter id fieri videmus apud homines, ut his qui beneficia citò suscepta parvipendunt, petita vel denegentur, vel difficulter & tardè concedantur, quasi vana & indigna sit talibus facta donatio. Quemadmodum etiam Mater aliquotiens infantem suum propter ejus absentiam ejulantem ad tempus relinquit solum, ut postmodum apud eam diligentiùs remaneat, eique inhæreat ferventiùs. Contingit etiam, ut delectet aliquando filiorum amorem per hoc experiri, & experto dolore maternæ absentiæ, majorem ad eos excrescere dilectionem. Ita quidem divinum indultum differri putandum est aliquan-C cum sint nimis exigua quæ petuntur, vult congruo do, ut hinc tua innotescat diligentia, humilitas & patientia, undè perpenditur, an vera sit tua paupertas, an ficta. Nam & sic sieri comperimus apud pauperes hujus mundi, quos per longam expectationem tentari cernimus, an vera sit, vel simulata eorum paupertas. Quos enim desides, impatientes & murmurantes cum indignatione, & contemptu dilatæ donationis inspicimus, hos indubie simulatores paupertatis judicamus. Ita & apud quosdam hypocritas contingit, qui seipsos intrà se justificant, & cùm se opulentos virtutibus judicent, nullius divini doni se egere præsumunt, quamvis verbotenus contrarium simulent: Deus autem, qui scrutatur profunda maris, hanc eorum superbam simulationem agnoscens, per longam expectationem eos misericorditer ad patientiam & humilitatem reducit, dùm in hac dilatione suæ miseriæ atque indigentiæ sacit esse certiores.

Anima. Quomodò, quæso, fieri potest, ô homo, ut anima aliqua se divitem & potentem arbitretur, quæ riculisque gravissimis videt obnoxiam?

Homo. Meritò profectò obstupescis, anima, super hac temeritate superbissima. Est nihilominus ita ut asserui; tùm propter negligentiam & incuriam petendi auxilium desuper, quam utique desidiam minimè incurreret anima, si ejus miseriam & deficientiam attenderet; tum propter summam indignationem, quam adversus eos conciperet, qui sibi suam paupertatem & miserabilem conditionem commemorarent; cam, ut

verè est, peccatricem asserentes, quam nihilominùs verbis simulatoriis profitentur: nam si ex conscientia veræ humilitatis hoc facerent, quid causæ esse posset, ut eos indignè ferret qui propriæ suæ conscientiæ testimonio concordarent? Non mirum igitur, si taliter anima disposita minime divinum indultum suscipiat, & gratiæ impetret alimoniam, cum se nec illius petitura. Ita sanè non injuria repelluntur mendici quæstuarii & fraudulenti, qui cum abundare cognoscantur se fingunt verbis & signis mendacibus defi-

Est & altera causa, cur non statim exauditur anima, ut videlicet congruo tempore, secundum occulta sua judicia Deus tribuat quod mox concedere non expediret, vel sie anima studiosiùs vacet, & sine intermissione singulis horis annonam coelestem expecter, & non torpeat certificata de tempore indubitato bene-

fice perceptionis.

Est deinceps & alia hujus dilationis causa, ut sic Deus moram faciens, tunc primum, cum videbitur inurbanus denegator, uberius sua dona largitur, sicut frequenter pauperi diutiùs tardanti, & etiam injurias & opprobria humiliter & æquanimiter toleranti pin-Homo. Non hæc miraberis, o annua, que dispositit, aut permittit fieri Deus, propter alteram causarum quas exponam. Una quidem est, propter pelli, quia cognoscitur aliis quæ posset & deberet impendere pietatis ossicia denegare. Ita nimirum accidit pendere pietatis ossicia denegare. Ita nimirum accidit provincim induratæ, quæ suis debitoribus nihil vult dimittere, nihilque largiri petentibus.

Interdum etiam fit, ut studiose pauperialicui, hoc iplum nescienti, larga manu succurratur, subtiliter ac occultè sua munera in domum ejus inferendo, ut secit beatus Nicolaus, vel etiam amicis suis tradendo, quatenus ei, prout viderint opportunum, fideliter administrent. Et hoc fit plerumque, dum talis præsumitur perceptis donis non benèusurus; sed velad fastum conversurus, vel ad voluptatem. Potest & hujusmodi dilatio dispensatione divina contingere, quæ majora, & largiora præmia reservat, suo tempore conferenda, ad modum quo Pater filio non statim hereditatem suam largitur, sed ei usque ad Annos pubertatis legitima ordinatione refervat.

Tardat etiam aliquando Deus petita largiri ; quia tempore majora tribuere, ad instar Regis magnifici, qui suum aliquem prædilectum servitorem, humile aliquod officium clientelæ petentem, non audit, volens

& intendens, cum ad altiora promovere. Contingit prætereà, ideò etiam aliquando non exaudiri petentem, quia propter ingratitudinem præteriti beneficii se indignum secit ad perceptionem suturi, sicuti si pauper aliquis mox dum eleemosynam acceperit, se à donante avertat, nullam vicissitudinem honoris, aut gratiarum actionis ci tribuens, qui tamen, antequam

acciperet, fummam humilitatem fingebat.

Sed & fraudatur aliquando quis suæ petitionis effectu, quia mens petendo, cogitatione vel locutione avertitur à Deo, ad terrena penitùs distracta, velut Deo exhibens manum ad respiciendum, & ad mundum faciem convertens: quod utique permaximè disconvenit pauperi mendicanti, vel reo criminis, eleemofynam aut gratiam requirenti. Contingit insuper aliquando, quia talem orantem nabet Deus veiut prophanum, & excommunicatum, se tot miseriis, angustiis, carceribus, indigentiis, pe-Daut nolentem audire ipsum loquentem in suis sermonibus & Scripturis, sicque nimirum Deus talem spernit in suis petitionibus. Contingit denique hoc aliquando, quia talentum creditum reconditur, & non multiplicatur ad intentionem donantis per bonum usum illius; quemadmodum Pater minime daret filio centum libras ad usum negotiationis, quem non speraret negotiando alias centum superlucraturum. Et est itaque nobis spiritualis negatiatio cum Deo, videlicet donis suis benè uti, & vigilanter operari. Ani-

Anima. Sunt (ut ex te audio, ô homo) judicia Dei plurimum admirabilia, & circa meas petitiones justiftima. Animadverto enim, quòd frequenter Deus mihi petita mea concederet iratus multum & indignatus, quoniam hæc concessio plerumque esset mihi nociva, & damnabilis. Magis itaque mihi convenit sæpiùs tardare, & dilationem ferre, nec ideo multum animo exultare, & confidere, si quandoque me perpendo exauditam, ne forsan hæc sit mea merces, & illa futura æterna, justo Dei judicio, denegetur: nec ctiam A ideo parte ex altera nimiùm dejici & contristari, si non statim me contingat exaudiri; sed potius hinc consolari & sperare, quoniam hoc novit Deus ad salutem meam expedire.

Comprehendo itaque ex causis quas exposuisti, plures conditiones in Oratione mea observandas: putà quòd fiat studiose, fructuose, & veraciter, absque fictione, protestando & recognoscendo propriam paupertatem. & miseriam, more pauperum mendicorum, qui plenè detegunt & declarant omnem suam impotentiam & læsionem, ex hoc sperantes faciliùs ac celeriùs misericordiam consequi à divitibus, sibique subveniri; immò sub hoc interventu tacent & occultant quamlibet in eis incolumitatem. Erit insuper Oratio mea cum patienti expectatione; fietque intelligibiliter & perseveranter, lætanter suspiciet datum cum gratiarum actione, & beneficii accepti per bonum usum multi-

plicatione.

Sed hic mihi duo surgunt dubia: Videmus enim libentiùs abundantiùsque subveniri à discretis & piis divitibus, pauperibus verecundis œconomis, qui publicè petere ex honestate formidant, quam aliis publicè & inverecunde petentibus, suamque penuriam in aperto prædicantibus. Videtur præterea plurimum onerosum, ac tædiosum, si tam frequens, tamque assidua, (ut asseris) debeat esse Oratio. Unde redduntur ex hoc plurimum pauperes divitibus hujus seculi odiosi, quia importune nimis petunt, quasi de nullo contenti, nec cedentes, dum petita denegantur, aut reculantur.

Homo. Magna est, ô anima, diversitas hic consideranda inter divinam & humanam largitatem. Primò quidem quoad notitiam; ideo enim divites hujus seculi denegant aliquando mendicis palam petentibus, quia in ipsis plurimi sunt deceptores & simulatores, qui datis sibi eleemosynis abutuntur, vel etiam aliunhanc fraudem sæpe detrimentum sustinent veri & boni pauperes. Non ita res agitur cum pauperibus œconomis, quamvis & illi secretam subventionem à divitibus sperantes, subtiliter suas exponunt, aut exponi faciunt necessitates; licet cum quadam verecundia, quæ aliquando ex superbia procedit, quæ utique detestanda est: aliquando autem ex humilitate, qua etiam humilitate Deum exorando uti potes, & debes. Non enim tua peccata, quibus pauper existis, omnibus detegis; sed his solis qui tibi poterunt esse auxilio, & sub secreto, quibus cum Deus ea velit ad tuam salutem prodi, si celata servares, perniciose, superbeque utique venires arguenda; putà si in Consessione veritatem taceres.

Secundò perpenditur dicta diversitas quantum ad donantis potestatem: importuna enim petitio ideò divites hujus seculi contristat, & à donando retrahit, quia non omnibus subvenire possunt, & cunctis eorum Dsolatos, nec hujus aliam scirent assignare rationem, adesse descetibus, nec enim ad hoc quantumlibet immensæ copiæ sussicerent. Alia longè est divinorum, & magnificentiæ Dei conditio, qui absque detrimento fui, omnibus dat affluenter, promptiorque est ad dandum, quam sumus ad recipiendum, ideoque vult te semper esse per sanctum desiderium dispositam ad suscipiendum dona sua. Quantò enim ea serventiùs desiderabis & petes, tantò abundantiùs accipies; sicut quò soli corporali amplior aperitur aditus, eò copio-

Tomi III. Pars 11,

sius lumen ejus percipitur. Laudabis igitur Dominum, & perseveranter, immò incessanter exorabis, admodùmque cavebis, ne aliquando menti surrepat de tcipsa grandis opinio, quasi dives satis effecta sis, non ampliùs egens mendicare. Quinimmò quò plus augebitur donatio, cò crit instantia frequentior; quoniam tunc ampliùs egebis gratia Dei ad conservationem donorum ejus, insuper & ad bonum & legitimum usum corumdem, fine cujus utique præsidio continuò mox totum amitteres quod priùs acceperas, fierentque deteriora novissima prioribus, & esses solito pauperior. Unde fit, ut nullus inveniatur tam periculosus, tam que latens & insidiosus hostis, tuis percipiendis elecmosynis, quàm superbia, quæ ut plurimum expellit, exufflat & abjicit de manibus quicquid divinitus concessium est. Prudenter igitur ages, tibi ab hostetoto studio præcavens.

Anima. Satisfecisti jam, homo, meis dubitationibus: restat ut rursus te interrogem, apud quos me conferam pro meis suscipiendis eleemosynis, an ad Deum (a quo omne datum optimum & donum perfectum. Jac.1. 17.) iufficiat absque medio proficisci; quæ insuper ad hoc

hora sit aptior, & quis locus?

Homo. Attendere debes, ô anima, quod ægrotus aliquis vilis & fœdus, aut scurra, aut morti condemnandus, vel quilibet alius similis, nequaquam præsumeret in conspectualicujus excellentis Principis absque Bmedio seipsum exhibere; præcipue dum deputati sunt alii, quò tales audiant, & eis patrocinium impendant. Tibi igitur suadeo, ut Mediatorem recipias, ad Sanctos te convertens, quorum suffragiis apud Deum te quæstues. Hoc sanè tua exigit humilitas, hoc sieri vult Deus, ad honorem Sanctorum. Considera hoc in Curia alicujus Regis, in quo forifactor aliquis foraneus, qui videlicet non est Curiæ domesticus, non statim ad Regis præsentiamse confert; sed ad aliquem domesticum Curiæ. Et aliquotiens studiosè quæret ex minimis unum, putà janitorem, per quem ad majores dirigatur, & sic tandem usque ad Regem perveniat. Nec tibi movebis scrupulum, dum aliquem Sanctorum specialiter tuum Mediatorem recipies, quasi ceteri de hoc velut inviditurbentur: tanta quippe charitas ac dilectio versatur apud eos, ut eorum penitùs lit idem velle, atque per hoc quod unus orat, & desiderat alter. Liberum ergo crit tibi pro tua devotione, ad quemcumque Sanctum specialiter recurrere de abundantes, alieno non egent auxilio. Et propter Cin tuis opportunitatibus, secundùm quod ad hoc te inclinabit consideratio virtutum & donorum, quæ in tali Sancto cognoscis floruisse. Cui quidem Sancto consultò te committes, tanquam tuo protectori, ac directori, nec tamen proptereà ceterorum negliges auxilia postulare.

Quæsisti autem, quis ad interpellendos Sanctos locus habeatur idoneus? Est profectò omnis locus aptus Orationi Dei, & intercessioni Sanctorum. Templa tamen Deo & Sanctis dedicata speciali congruitate ad hoc deputantur, in quibus quoniam nomine totius Ecclesiæ fiunt Orationes, sunt virtute & merito præstantiores. Sic de tempore, de quo etiam movisti quæstionem, sentiendum arbirror. Deputati sunt quidem ad Orationem specialiter Festi dies & Solennes, quibus ctiam frequentiùs dona gratiarum divinitùs immitti creduntur. Experimento enim certiffimo didicerunt plurimi, diebus his ubcriùs se divinitùs adjutos & conpræter divinam magnificentiam & liberalitatem, insuper & Sanctorum intercessionem copiosam.

Anima. Vellem præter hæc adhuc, ô homo, ex te informari, si mihi liceat & expediat pios homines adhuc in seculo viventes, deprecari, atque etiam in eorum intercessionibus confidere; præsertim, quia meo judicio, in præsenti exilio nemo est qui superabunder, & non satis opus habeat iis quæ possidet, vixque fibi sufficiat unusquisque, ut quod sat oret pro seipso.

Homo. Tam grata tam dilecta Deo est charitas nautua fratrum, ô anima, ut eis Mandatum dederit pro invicem orare. Et contingit, quod unus exaudiatur crans pro altero, qui non exaudiretur orans per seipso. Hac (ni fallor) ratione, quia is alter pro quo orat est in charitate, cum tamen ipse qui orat, sit peccato mortali obnoxius, & gratia privatus: sed optimo jure voles, ut ex ore infantium tua deprecatio dirigatur in conspectu Domini, etiam si quod dicant pe-A securius & promptius percipiunt pauperes minus abnitus ignorent dicendo Pater noster, pro te, & ad tuam inflantiam: facti enim sunt per regenerationis lavacrum filii adeptionis & regni, ac per hoc Deo in suis orationibus accepti, sicus si filius Regis, nondum Annos intelligentiæ attingens offerat Patri supplicationem alicujus malefactoris, non utique repelletur à Patre vacuus, etfi nesciat quid iph res importet, quim profecto supplicationem si per se malesactor porrexisset, mox à facie Regis ejectus, graviorem forfan indignationem incurrisset.

Hac confideratione mota persona quædam mihi nota per pueros innocentes pro se orari & dici, Pater noster: disponsbat. Et licet, ut dicis, vix satis quilibet sibi sufficiat, nihil tamen justo, aut cuilibet alteri deperit, dum pro aliis orat, quin immò & charitate hoc faciens, apud Deum abundanter in merito proficit. Considera etiam, quis aditus est justis apud Deum exorandum, per miracula quæ legimus vicibus innume-B semper mihi adett opportunitas quæstum meum proris ad eorum preces facta. Considera insuper, quod sequendi, & petendi spiritualem eleemosynam, tum quantumcumque gravis peccator, si id boni faceret quod justus quilibet, etiam si tantum ad horam fecerit, ita moriens indubie salvaretur: quantum ergo valebit deprecatio justi astidua qui triginta, vel quadraginta, vel pluribus Annis in bona vita perseveraverit & profecerit.

Anima. Benè mihi prorsus hæc quæ dicis placent, ò homo, atque tecum sentio, quòd frequenter misericors Deus alicui subvenit, non ad suas, sed alterius preces, quamvis hoc ita fieri is qui juvatur, ignoret. Ita, inquam, sentio, & sentire debeo, indeque majorem humilitatem concipere. Sed & propter hoc jam cognosco plurimum ad salutem prodesse, pro invicem orare, idque fieri ab invicem exposcere, præfertim quia stabit aliquem ad horam esse in gratia, altero non existente. Quod si uterque sit in gratia, tantò censebitur Oratio ampliùs undique valitura. Hoc enim considero in elecmosyna, dum per alium fieri manda-C observabo, hanc (ut proposui) faciendo meam quætur, quæ utique fructuosa crit, si alter corum sucrit in gratia, scilicet vel mandans, vel exequens, fructuolior tamen, fi uterque.

Sed & oculum converto ad illos quæstuarios, & procuratores Hospitalium, aut captivorum, quibus satis abundeque datur, eorum intuitu pro quibus petunt, cum tamen nihil eis pro se petentibus daretur, immò forsitan turpiter abigerentur. Et nihilominùs hi quæstuarii partem distributionis accipiunt. Ita sanè concipio, multum utile, ac tutum esse pro alio, & pro invicem orare. Sicut etiam in corpore membra se invicem juvant, & mutuò tribuunt alimentum, dum sanguis & spiritus ab uno desertur ad alterum. Ita & in corpore mystico & spirituali, quod est Ecclesia, vita gratiæ dirivatur à capite Christo per gloriosam ejus Matrem, quæ est velut collum, & per ceteros Sanctos Dei, & quoslibet alios quoquomodò ad corpus hoc mysticum pertinentes. Unde etiam rurexistentibus in Purgatorio, quos constat esse in gratia: si prætereà nihil præter divinum Mandatum moveret ad orandum pro altero, adhuc ex hoc sic orare prodesset.

Valet etiam semper Oratio nomine Ecclesiae facta, putà cùm dicitur Officium Canonicum, aut Missa celebratur. Credo tamen quòd opus pœnale factum pro altero per modum satisfactionis, non æque valet satisfacienti ad satisfaciendum pro seipso, sicut si ex intentione hoc tantum pro seipso faceret. Potest tamen &

sic plus, vel æquè valere, quantum ad meritum & gloriæ incrementum.

Homo. Sunt hæctua dicta, ô anima, & dictis meis, & rationi consona. Verum aliquid unum adhuc mirabiliùs considerabis. Frequenter enim utilior & essicacior ad impetrandum elecmosynam gratize redditur Oratio in communi cœtu peccatorum facta, quam seorsum in privato, sicut & electrosynam corporalem jecti, minusque debiles, dum debilioribus, despectioribus, & miserabilioribus sociati, communiter cum eis petunt. Ita ut inquit Apostolus, Ubi abandavii peccatum, ibi superabundavit & gratia. Rom. v. 20. Non ergo fugiendi funt peccatores in suis orationibus, nisi forsan sint per Ecclesiam excommunicati. Nec folum corporaliter hoc modo cum peccatoribus est communicandum, immò & spiritualiter, secundum mentem sursum eum eis in Oratione intentio ad Deum habenda est

Anima. Volo igitur amodò, ô homo, & pro aliis & cum aliis orare, faciendo quæstum magni illius ac generalis Hospitalis totius mundi, in quo decumbunt innumerabiles ægroti variis languoribus laborantes. Nemo quidem hanc mortalem vitam ducens ab hoc Hospitali exemptus est, sicut nec ab infirmitate penitùs immunis, licet secundum plus & minus. Unde pro me, tum pro aliquibus, tum pro omnibus, in hoc Hospitali degentibus. Præsertim quia id ceteri pro me faciunt, & mutuum suffragium communis exposcit charitas. Si mihi facultates supperunt ad vitat hujus onera sustentenda absque gravi & assiduo labore, surgit hoc haud dubie, sub Deo principaliter agente, per labores & operas aliorum, tam Principum qui tuentur & protegunt, quam minorum qui laborant & procurant; quod & de bonis spiritualibus sentire debeo. Incumbit etiam mihi frequenter in illum durissimum Purgatorii carcerem ingredi, in quo plurima detinentur pauperes anima gravissimis ardoribus ac pœnis intolerabilibus afflica, quæ nec sibi ipsis opem serre possunt; quæ tamen, sua purgatione completa, carcerem hunc egressæ, atque in gloriam assumptæ, pro me utiliter orare valebunt. Ceterùm die mihi, homo, quemnam modum loquendi fluosam Processionem!

Homo. Ad hoctibi, ô anima, respondeo, quòd benè atque intense defiderare, est vehementer ac efficaciter loqui. Fitque hoc aliquando absque exteriori quolibet sono: aliquando autem erumpit exteriùs in gemitibus & suspiriis, in planctu, in lachrymis, in manuum torsione, in sublimatione oculorum, in tunsione pectoris, in clamoribus dolorofis, absque tamen discretione sermonis, co pacto quo bestiae & infantes suos dolores infinuant; aliquando verò vocalis exprimitur oratio per aliquem alium facta, ficut magnus ille Magister, & Minister magni hujus Hospitalis, de quo sermo habitus est, nos orare docuit & dicere: Pater noster, &c. Undèhæc erit præcipua & specialior nostra oratio, utpotè omnium à Deo legitime petendorum comprehensiva, eique qui illam instituit acceptior, ac per hoc exaudibilior.

Aliquotiens autem intermittendus est luctus & dolor, sùs concipio, quòd semper proficit Oratio facta pro D & animi; sobria tamen & humilis lætitia suscipienda, in qua anima suæ paupertatis aliquantulum oblita, suspenditur in divinas laudes, & meditabitur magnalia Dei, & Sanctorum suorum.

Hujus vides exemplum in magnis Solemnitatibus domorum Curialium, quæ dim celebrantur, adfunt & pauperes exterius, non utique continue, pro eleemosyna querulose proclamantes, immò in januis moram facientes, studiose quæ illic siunt oculis atque auribus explorant, de quibus invicem conferunt, & nihilominùs post hæc eleemosynam percipiunt. Insuper videas & alios aliquos in sua paupertate cum musicis instrumentis ludentes aut canentes, nunc cum musa, nunc cum vigella, nunc cum cymbalo, &c. quibus congratulantur divites & Domini, per hoc corum commendabilem patientiam conjicientes, dùm eos in sua simplicitate & humilitate vident æquanimes, & jocundos, nec eorum invidentes (immò congaudentes) fortunis, sicut & in nativitate filii Regis omnes debent exultare, omnesque confluere. Sed & aliquando adveniunt pau- A in orando semper uno modo disponitur orantis affectio, peres gratias pro susceptis elecmosynis reddituri; quibus nihilominus aqua, vel abundantior elecmosyna tribuitur, ut ceteris petentibus. Quibusdam etiam aliquando sufficit, ut scipsos tantummodò præsentes exhibeant, & suas detegant plagas. Sed & tympanum aliquandò, vel sonorum quodlibet aliud instrumentum perferunt, ut hinc vel defectum clamoris suppleant, vel majorem provocent compassionem. Sunt & alii, qui majorem simulant paupertatem, scipsos vel verberando, vel lacerando, ficut & quidam devoti fibi inferunt, vel inferri faciunt disciplinas, & correctiones, quibus emolliatur duritia cordis eorum, & provocentur ad devotionem, & pietatem.

Ex his satis aperte potes intelligere, quam varii sint modi se apud Deum & Sanctos quæstuandi, nunc in dolore & timore divinæ justitiæ, nunc in lætitia & consolatione spei suæ, nunc insuper & in gratiarum actione, laude, veneratione, atque dilectione sua bo-B nitatis, & largitatis. Et hoc fit nonmodò voce humana, immò etiam aliis sonis quibus utitur Ecclesia, putà campanarunf, aut organorum: nihil quippeest, quod non legitime possisad tuam utilitatem convertere, & per hoc te reddere idoneum ad susceptionem spiritualis elcemosynæ divinæ gratiæ. Sed circa hoc diligenter cave tibi, ne desperes ex pondere tristitiæ, neve in sublimitate lætitiæ superbias. Verum & sub uno colligam omnia: is orat assidue, qui bonum quodlibet opus benè facit, scilicet ad gloriam Dei, sive comedat, sive bibat, sive etiam dormiat, quando videlicet quis se somno tradit, ut hinc posteà divino reddatur

aptior obsequio. Anima. Scirem libenter, ô homo, cur frequenter sub forma orationis dicuntur plures Psalmi, qui nihil, ut plurimùm, ad rem pertinent: pro qua orandum est. Sæpeque accidit, ut is qui hos Psalmos canit aut dicit, ignarus est, & indoctus, sermonem Latinum igno-C rans, ac per hoc nullum Psalmorum habens intellectum.

Homo. Ità est anima; non enim semper uniformis est impetrandi modus, ut circà sæculi Principes aliqualiter est superiùs declaratum, quod & Hugo de sancto Victore latius declarat. Et pro compendio; tria sunt quæ præcipuè conferunt ad inclinandum majoris alicujus animum, & favorem illius procurandum ad fuum fubditum.

Unum est, dùm subditus ipse illum vehementer laudat & virtutes ejus extollit, magnitudinem, opulentiam, bonitatem, mansuetudinem, largitatemque prædicat. Et per hunc modum oratio dirigitur ad Deum, non expresse aliquid ab eo petendo; sed tantummodò pio & humili corde laudes ejus depromendo, putà dicendo: quàm pius, quàm magnificus, quàm mansuetus, quam benignus es Domine, & sic de aliis cius infinitis laudibus.

Alterum est, dùm illi adversariorum sive hominum, five dæmonum, comemoratur tyrannica crudelitas, per quem modum plures orationes traduntur in Pfalte-

Tertium est, dùm is qui impetrare desiderat, suam protestatur miseriam, paupertatem & angustiam, commemorans se, cum sit debilis & imbecillis, omni opere, omni consolatione destitutum: & hac eadem aliquando in aliis esse commemorat, propter quod nullum sibi ab homine, sed à Deo solo expectat auxilium.

Tomi III. Pars II.

Et fit aliquando hujusmodi oratio absque expressa aliqua petitione, nudè & simpliciter, tales & similes defectus & necessitates aperiendo. Et hoc, vel quia se indignum impetratione judicat; vel quia propter ejus magnitudinem rem defideratam non audet expri-

Qui diligenter scrutatur Scripturas, nihil in eis inveniet, quod non ad alterum horum trium modorum orandi reduci possit. Super quo adjungo, quòd nec seu desiderium; quin immò multifarie variatur, & nihilominùs manet recta & fructuosa, quemadmodùm ipsa oratio, quæ ad veritatem nihil aliud est, quàm humilis & devota affectio in Deum finaliter relata.

Aliquando igitur fiftit affectio in quadam profunda reverentia & subjectione ad Deum, divinam ex una parte considerans altitudinem, & ex alia miseriam fragilitatis humanæ; sicut si aliqua humilis persona magnum aliquem Imperatorem haberet obvium, mox se diligenter retraheret, & profunde inclinaret, totaque tremebunda se, quoad posset, in suum contraheret locum. Plerumque autem affectio residet in timore, dùm tremenda Dei judicia profundè considerat, quæ adversus impios hic & apud inferos exercet, sicut cum Princeps aliquis adversus suos servitores graviter indignari percipitur, ceteri omnes contremiscunt, etiamsi nullius offensæ sibi conscii sunt.

Est & alius affectionis modus, qui per considerationem propriorum detectuum, quibus nostris viribus occurri non potest, summam sibi suadet humilitatem.

Surgit & aliquando in affectione motus vehementis angustiæ atque anxictatis nimiæ, dùm se quis perpendens undique discriminibus involutum & circumductum, remanet in seipso stupidus, nesciens quò divertat & qualiter effugiat. Erumpit etiam aliquando in affectu cordis motus quidam languoris, qui sermone exprimi nequit; sed suspiriis, gemitibus, continuisque planctibus, aut etiam subitis, & gravibus clamoribus innotescit, sicut de pueris & beitiis in tædio constitutis superius exemplificatum est.

Ingeritur quandoque affectui motus ruboris & verecundiæ, dùm in mentem venit turpitudo & fæditas sui peccati, insuper & sua ingratitudo apud cœlestem Patrem & Dominum, à quo tot & tanta beneficia percepta funt.

Concipit etiam aliquando affectus odium quoddam suiipsius, dum quis suos miserabiles desectus, & casus considerans, sibiipsi displicet, seque abominatur & detellatur; adeò quòd ad instar fœtidi cadaveris sibiipsi fiat intolerabilis.

Format & aliquando in seipso affectus zelum quendam & indignationem llaudabilem adversus peccata sua, aut aliorum, & ob idseipsum per pænitentiam persequitur, & punit.

Est & affectio quandoque zelotypa circà se & alios; ex quo fit, ut studiosè peccatorum discrimina & opportunitates devitare conetur, quælibet salutis suæ, aut alienæ detrimenta repellere, ficut vir zelans uxorem, cautam adhibet custodiam, neturpe, aut suspectum admittat confortium.

Commovetur aliquando animus affectu quodam pietatis & compassionis, seu misericordiæ ad se, vel ad alios, qui surgit plerumque ex commemoratione hu-Dmanæ fragilitatis parte ex una, & periculorum quibus omnes incumbimus, parte ex altera; ubi nihilominus pauca, vel nulla, ex nobis parata sunt remedia.

Suspenditur aliquando affectus in admirationem grandem, dum videlicet altitudinem divitiarum sapientiæ, & scientiæ Dei, vel incomprehensibilium judiciorum ejus ad mentem revocat, in tantumque aliquotiens hac meditatio mentem ad se advocat, & sursum rapit, ut sensum & memoriam derelinquat, & fiat velut desipiens & infana.

Ii 2

Con-

Concipitur aliquando in affectu motus fanctæ confidentiæ & bonæ spei in Deum & Sanctos; dùm ea præcipuè beneficia suæ largitatis recogitantur, quibus nos adjuvant & tuentur.

Accedit aliquando ejustem ex suorum maleficiorum commemoratione pænitentiæ & contritionis affectio.

Supervenit etiam quandoque in affectu motus cujusdam bonæ desperationis; dum considerans, quod va-A quos in administratione corporalium sensuum quotidie na spes est hominis, in solum Deum se projicit, eique incurrimus, & sic de aliis infinitis miseriis. Ad hæc foli finaliter & principaliter inhæret.

Oritur quandoque in affectu motus horroris & abominationis, surgens ex consideratione vilitatis, & turpitudinis peccati; quam turpitudinem facit hæc affectio per os evomere, per finceram Confessionem.

Subintrat quandoque affectum motus sancti desiderii, vel sanctæ cupiditatis, veniens ex consideratione divinæ pulchritudinis & excellentiæ gloriæ cælestis, ad quam videndam & habendam totis aspirat conatibus.

Ingreditur aliquando mentem affectio quædam spiritualis & sobriæ cujusdam complacentiæ, quam sibi legitime suadet, dum sibi complacere perpendit in Deo Domino, & in gloria ejus, insuper & in quibuslibet fuis operibus: quæ quidem spiritualis jocunditas aliquotiens in tantum robur excrescit, ut verbis exprimi minime queat; sed sub signis quibusdam ad extra prorumpit, ut putà sub jocundis suspiriis, & gaudiosis singultibus. Vocatur autem hæc plerumque affectio mențis, interna jubilatio, seu exultatio.

Exurgit aliquando affectio laudis, benedictionis & glorificationis; commemorando dignitatem Dei inæstimabilem & advocando creaturas omnes ut laudent eum, & exultent in nomine fancto ejus.

Adest etiam aliquando affectus recreationis in divinis beneficiis, quæ modis innumeris indies percipimus.

Excitatur aliquando affectus in fervorem divini amoris per considerationem immensæ suæ bonitatis: & est altissima, perfectissima, & dignissima in ceteris affectionibus; ad quam nihilominus tute & perfecte hi soli pertingunt, qui priùs ceteris exercitati sunt, quasi per illas purgati, & convenienter præparati: quoniam secundum declarationem beati Bernardi, per illos osculamur pedes & manus, per hanc autem ad osculum oris accedimus. Hæc siquidem sancta affectio mentem Deo dumme approximat & domesticam facit, & velut sponsam ei copulat.

Ex pluribus jam dictis facile perpendes, cur simpli-ces & illiterati laudabiliter & fructuose suadentur frequenter dicere orationes quas minime intelligunt. Hoc enim fit, vel ut hoc agentes Deum venerentur, aut laudent, aut ei gratias pro beneficiis rependant sub lanctis & secretis verbis, per os Prophetarum & Sanctorum revelatis, vel etiam ut Eccleliæ obediant, aut suo Confessori. Accedunt etiam & aliæ causæ, quas perpendis adesse, dùm hujusmodi orationes devote dicuntur.

Anima. Declarasti mihi jam, ô homo, quamplurimos mendicitatis modos, insuper & orandi: & varios affectus formandi doctrinam tradidisti perutilem: nunc restat, ut ex te audiam, si quotidiana mihi erit aliqua una oratio, quæstusve unus quotidianus apud omnes Sanctos simul observandus, quas etiam elecmofynas ero in hoc quæstu petitura.

Homo. Poteris, anima, in hoc modum quemuner observare, prout tibi videtur magis opportunum, ma-D .gisque fructuosum, pro convenientia temporum & lo-.corum & necessitatum, quibus eris obnoxia, vel altera qualibet persona, pro qua orare voles. Debes igitur toto studio, tota diligentia discere quæ sint septem . Dona gratiæ præcipuè in tuis orationibus petenda, puta virtutes Theologicæ, Fides, Spes, Charitas; & virtutes quatuor Cardinales, Temperantia, Prudentia, Fortitudo, & Justitia; quæ sint insuper septem Spiritus sancti Dona, septem Beatitudines, septem Petitiones in oratione Dominiones. titiones in oratione Dominica expressa, septem miseri-

cordiæ Opera spiritualia, & corporalia, decem Præcepta Legis. In his tua versabitur meditatio, & secundum tuam opportunitatem adversus morbos varios peccatorum, & periculorum, & tentationum, quibus te subjacere cognosces, tuam formabis orationem. Diriges etiam frequenter oculum tuæ considerationis ad illa septem capitalia vitia; ad illos insuper multiplices defectus plenius cognoscenda & discernenda, confert plurimum Summa vitiorum & virtutum, quam quidam Summam Regis appellant. Poteris prætereà tuum quæstum dividere in septem partes & singulis partibus singulos deportare dies. Putà ut singulis septem dierum petitionem facias de singulisseptem Donorum, & ita de aliis omnibus in oratione petendis poteris ordinare, & tibi quasi legem regularem ad hoc statuere. Et nihilominus, aliis urgentibus causis, extraordinarie poteris ad alia petenda frequenter converti. Sic etiam cœlestem civitatem velut in septem partes seu vicos dividere, & per singulos illos vicos singulis septem dierum discurrere, & te quæstuare. Statuesque in vico uno Beatos Angelos, in alio Prophetas & Patriarchas, Christi adhuc venturi præcones, & sic de aliis, prout tibi tua devotio suadebit. Poteris etiam juxta dicrum solemnium exigentiam recursum ad Christum facere, ejusque mysteria contemplari, ac etiam B Sanctorum quorum celebrantur Solennia, tuncque devotius solito eorum implorare subsidia, cosque apud alios facere mediatores.

Jam itaque anima, absque intermissione prolixè satis locuti sumus; convenit ut finem sermoni tribuamus, cetera diebus posteris reservantes. Nam etiam tempus adest ut ad quastum te conferas, quem utique practicando, semper in hoc officio doctior fies, nonmodò in his, de quibus exempla sunt posita, paupertatum modis; verumetiam aliis innumeris erudita: ità sanè est commune proverbium, quòd fabricando

Anima. Ità fiat, ut suades, ô homo. Statuam itaque in meipsa certum ordinem ad eleemosynam petendum, measque petitiones pro necessitatum occurrentium opportunitate conabor instructe: nec tamen tibi molestum erit si non uniformem regulam in meis observabo deprecationibus; quoniam absque ordine & mensura mihi meæ insurgunt paupertates & indigentiæ, pro quarum exigentia meæ sunt penitùs orationes instruendæ, quibus etiam modus est nihilominùs adhibendus, secundùm qualitatem, quibus, aut pro quibus meus est sermo dirigendus. Ceterùm ubi me deficere videbis, atque torpescere, velis, obnixè precor, me dirigere, milique adelle confilio atque

Homo. Libenter id efficiam, ô anima. Deus autem tuus sit auxiliator, detque tibi benè ac prudenter orare, ita videlicet ut ei grata sis, & benè desiderata quælibet impetres. Amen.

## SECUNDA PARS,

In qua continentur

ORATIONES & MEDITATIONE

# ANIMÆ DEVOTÆ,

Secundum diversas materias, que parum, aut nihil deserviunt, nisi jam devotioni totaliter mancipatis, & qui in seipsis experiuntur affectiones virtutum, insuper & Dei visitationem cum contemptu mundi.

ORATIONES

E T

# MEDITATIONES

DEVOTÆ

CIRCA

#### ORATIONEM DOMINICAM.

Et primo super prima petitione ejus: Sanctificetur nomen tuum. Matth. vi. 9.

OLUISTI Domine Deus Omnipotens, ut te orantes Patrem appellemus. Hoc itaque supposito, te deprecor, sanctificetur hoc nomen, & confirmetur in me, hoc est, ut perseveranter tua sim silia. Aliàs enim quomodò mihi Pater eris, si tua esse filia desiero? Mutuò se profectò ponunt hæc nomina. O quantum detrimentum est talem amittere Patrem, quæ etiam ignominia illum offendere, vel ei non servire? Quando, quæso, hunc videre potero Patrem in suo palatio, quæ jam ver-for in hoc exilio miserando? Quando illa mihi reser-Aula Regia, Imperiali Palatio, quæ jam durissimè sum carcerata, & variis circundata bellicis impugnationibus, cum tamen sim Regis immò talis Regis filia? Quo ausu temerario genus meum, meam nobilitatem obliviscar? Quâ denique infaniâ me velut scortum corruptoribus exponam, corruptoribus, inquam, totius castitatis, proditoribus, adversariismeis, & Patrismei? quam prætereà fiduciam debeo concipere confugiendi ad talem Patrem tam opulentum, tam sapientem, tam benignum? Confidenter illum interpellabo, qui prior me dilexit, nullisque meis meritis me suam filiam appellare dignatus est. Quod si illum, velut inobediens & perversa, aliquotiens offenderim; scio tamen quòd pro peccato filiæ Patri pæna sufficiet exigua. Si ab eo panem petivero ad vivendum, nunquid indignanter atque iracundè mihi porriget lapidem, aut pro ovo scorpionem, aut pro pisce serpentem? Non hæc profecto faciet, quippe cujus hoc verbum est Matth. vII. 9. 10. 11. & exemplum, quia parentes carnales Dgno tuo & quò maneat invictum, illi feres præsidium. non hoc filiis suis faciunt, quinimmò & tàm bonis, quam malis bona tribuere soliti sunt. Noster igitur Pater spiritum suum dabit petentibus. Luc. x1. 13. Te igitur per hoc nomen contestor, ut illud in me san-Etificetur, ita ne mentiar, te Patrem appellans. Nonne utique mendacii arguerer si non tua existens filia te Patrem appellarem? Hoc igitur te nunc peto, & exoro specialiter, ut tibi talis existam, qualem me tibi esse voles. Quod si mihi negaveris; cùm hoc veniret tuo detrimento, quid aliud mihi donabis? Quis,

quæso, Pater suæ naturali filiæ talia petenti denegabit? Verumetiam, Pater mi, cum tua sim silia, meam, oro, custodi castitatem, meumque honorem. Sic me include, tales adhibe cuttodes; ne tui adversarii me valeant corrumpere, quòdque illos non audiam, vel ad minùs non exaudiam. Recedite, recedite amodo infideles, & petulantes inimici infernales, qui me vultis infamare qui à me dedecus atque convicium exposcitis. Ignoratis vos, quæ & qualis ego sim, & cui vos loquimini? Ego enim sum filia summi Regis, vestri Judicis, qui vos condemnabit. Qua igitur præsumptione quæritis illi suam surripere filiam? Nunquid vobis sures præbeo auditrices? O turpillimi, vilissimi, horribilissimi hostes, nunquid vobis assentiam, qui estis fallaces & mendosi? Nunquid veitro suasu meum Patrem derelinquam, mea fraudabor hereditate & vobiscum meipsam æternaliter condemnabo? Hoe profectò nullo pacto faciam. Quod si alias me non insestatam non dimiseritis, mihique vim facere volueritis, scitis quid factura sim? Adibo certè Patrem meum & ei rem infinuabo, qui mihi utique feret opem, ut eruar à manibus vestris, ac deinceps graviter vos pu-

#### MEDITATIO & ORATIO

Super secunda petitione Orationis Dominica: Adveniat regnum tuum. Matth. vi. 10.

EXCELLENTER in hoc fuam ad me dilectionem declaravit meus Pater cœlestis, cum talem, ac tantam dignitatem, atque excellentiam mihi voluit indulgere, ut regnum quoddam eximium intrà me collocaverit, meo regimini deputatum. In quo ratio, velut Domina ac Magistra, debet præsidere, ceteræ autem omnes vires & potentiæ illi parere & obsequi. Sed profectò nimis experior verum esse, quod antique dictum est: Vix sine guerra erit: qui terram habet. Reverà regnum hoc, de quo sermo, continuè & incessanter persecutionem & impugnationem patitur; non est vitium, aut peccatum, quod non ipsum hostiliter invadat, vimque omnem faciat ad ingressium, per sensuum quinque aditus, ut illic dominetur & imperet. Infurgit superbia cum clamovata sua hereditate potiar? Quando statuar in illa sua C re valido, & jactanter illic præsumit dominari. Invidia, ira, & odium conveniunt, cum juramento affirmantes, se illic mansionem, ac residentiam facturas. Accedit illa torpens acedia, nullo pacto ad difcessum suasibilis. Gula scedissima exercitum parat, suamque illic vult instrucre coquinam. Luxuria surit & affirmat, quod regnum hoc prorsus consumet. Avaritia cupida infidiosè se ingerit, nec se hinc arbitratur depellendam: atque ita innumeri alii surgunt tyranni, qui nullo ordine, sed horribili confusione, satagunt in hoc regno dominari. At egò illos repello, illos abjicio, clamaníque & suspirans protestor, hoc regnum mihi datum à Patre meo, cum summum nesas esset tale tradimentum facere, quod id regnum fuis pateret hostibus.

> Sed heu! quidme, aut meam æstimant potentiam, quæ sola sine viribus sum deficiens & misera. Quid, quæso, nisi à te Patre meo adjuta, adversus hostes hos efficere valcbo? Aderis igitur, Pater mi, in re-Tuum profecto est; ipsum tibi, tuæque custodiæ restituo. Ita sanè, & non aliàs, in me adveniet regnum tuum, semperque remanebit; aliter illud cogar amittere à devastante Angelo, eritque in illosempiternus

horror, & æterna confusio.

ME.

#### MEDITATIO & ORATIO

Super tertia petitione Orationis Dominica: Fiat voluntas tua ficut in cœlo. Matth. vi. 10.

DOMINE Deus Omnipotens, Pater optime, qui es in calis, fiat voluntas tua, ficut in calo, & in terra. Voluntas, inquam, tua, qua secundum viam Mandatorum tuorum vadam ego debilis, pau-A per, & misera, ad te potentissimum; insipientissima, ad te sapientissimum; ægrotissima, ad te summum Medicum ac Salvatorem. Et quomodò fiet istud Domine, nisi tua voluntas me conduxerit, & traxerit ad te. Cum ergo ita velis, etiam velim, nolim, tua voluntas fiat. Vidi sæpiùs, Domine, quòd Pater duxit, & traxit filium debilem, atque impotentem, vel etiam stolidum, ad implendum voluntatem Paternam. Ita, quæso Pater, me trahere digneris ad te, non me derelinquas in manu mei consilii, hec meæ tradas voluntati, immò dum aberrare à tramite virtutis me videbis, retrahe me, Domine Deus, velut pauperem, stolidam, cæcam atque impotentem, & hoc five per tuas virgas adversitatis, sive per dulcorem prosperitatis, five per occultæ inspirationis instinctum à tua bonitate, sive per altam manum tuæ potestatis, sive per bonorum tuorum Angelorum, vel etiam hominum ministerium, sive per quemcunque B vesci possem, sed illos detestor & recuso, altera boalium modum, tibi placitum. Hoc tantum fac, ne peream, quòdque tua de me & in me, non meavoluntas fiat, & impleatur. Quid posset Domine convenientius atque humilius pauper, cæca, aut stolida petere à suo ductore, & gubernatore, quam ut eam non permittat ambulare secundum suam temeritatem in tentationem, in desideriis animæ suæ.

#### ORATIO EJUSDEM.

Concernens verum hanc tertiam petitionem ex alia similitudine sumpta super hoc verbo: In camo & freno. Pf. xxx1. 9.

AIT, Domine Deus, tuus Propheta, quod Homo comparatus est jumentis insipientibus, Ps. XLVIII. 13.21. in quibus non est intellectus. Quod si ita est, dirigas me, Domine, velut bestiolam indomitam, quæ non potest, aut non vult per seipsam domari, immittens frenum in os meum; aut aliàs me C ligabis, prout mihi opus erit, dulcibus illis ac solidis vinculis tuarum virtutum, & præcipuè funiculo triplici, qui difficile rumpitur, videlicet Fidei, Spei & Charitatis. Avidum est, Domine, os meum, impone sibi temperantiæ & sobrietatis frenum. Indomita est lingua mea, dyscola, & vagabunda per multiloquium & vanum, constringe illam freno silentii, atque ita fac circà singula membra mea. Et quamvis frequenter tuo ductui renitar, aliter aut aliò volens ire, quàm tu impellas, ad modum equi lascivi, qui sibi dimissus frequenter impingeret; ne, quælo, proptereà, Domine, ita contrà me irascaris, ut præ indignatione me derelinquas, & finas fecundum impetum propriæ inclinationis, aut voluntatis incedere: īta enim mox impingerem & me morti traderem doloroix, more illorum quos te dicis dimitife ire iecundum desideria cordis eorum, eratque prosectò illa durissima libertas, longèque eligibilior atque suavior DFateor quippe, me per peccatum factam etiam cane est tua servitus, tuaque subjectio.

#### ORATIO

Super hoc verbo: Sicut desiderat cervus ad sontem aquarum. Pf. xli.2.

OFONS vitæ, Domine Deus Omnipotens, ego sum illa pauper, lassata, depulsa & vexata, quæ ad instar cervi desiderat venire & reverti ad te, ut

sit mihi recreatio contrà nimium calorem atque ardentem sitim, quam mihi illi infernales intulerunt inimici, me per desertum hujus mundi continuè insequentes, cum turba numerosa canum serocissimorum, mordentium, & lacerantium. Quapropter vagabunda non inveniens requiem, per hoc delettum discurro. Sunt autem hi canes curæ illædiversæ, sollicitudines mundanæ, quæ variis modis me mordent & lacerant, quibus plurimum turbor, & evagor in deserto prædicto, nusquam requiem inveniens, nec amplius respirare valeo, nisi venero ad te, qui es sons vitæ, & refugii locus, in quo mihi erit refugium & securi-

# MEDITATIO ET ORATIO

Divisa per partes, super quarta petitione Orationis Dominica:

Panem nostrum quotidianum da nobis hodie. Matth. vi. 11.

#### Pars Prima.

P AUPERI panem propter Deum. Ego sum pauper illa famelica, locata inter duas menías quarum una est cibis hujus mundi onusta, quibus quidem nis exuberat spiritualibus, quibus cum affluere desiderem, minimè pro voto illa consequi valeo. Heu! morietur, mi Pater, hæc misera famelica in tuo conspectu, ac tuorum omnium Sanctorum in hac mensa bonis gratiæ & gloriæ referta discumbentium, ubi cdunt & bibunt usque ad satietatem, immò usque ad sobriam ebrictatem. Non quidem sum digna sedere in hac mensa, nec hoc requirere præsumo, sed humiliter peto, vel de micis & reliquiis hujus mensæ magnificæ parum aliquid percipere, quo aliquantulum refocillata valcam famem, sitimque meam (etsi non ad plenum) sedare. Lego in Evangelio de divite epulone, qui graviter de duritia atque avaritia arguitur, quòd immisericorditer pauperem Lazarum à se repulit, illi suæ mensæ micas nec volens tribuere. At ego sum illa pauper, infirma, mendica, ulceribus & vulneribus plena diversorum vitiorum, quæ vestris adsum in conspectibus.

Ofancti & fanctæ Dei omnes, in vestris januis clamo sulpirans, & peto de micis vestris; ne, quaso, moleste feratis, & more illius divitis reprobi, neme immilericorditer tractetis. Absit à vobis hoc improperium; absit, ut in tam piis ac magnificis cordibus tanta inveniretur in humanitas, præsertim cùm sine ullo vestro detrimento, ac sine ulla diminutione id facere poteritis. Mementote vos aliquotiens ab hac mensa fuisse alienos; & nihilominus tunc ex ea pasci libenter voluistis: ita ergò & nunc mihi facite quæ vobis fieri tunc voluistis. Vestra quidem soror sum, etsi in humilem statum dejecta, etsi in exilio, etsi in carcere, etsi in miseria & paupertate maxima constituta. Ne igitur me fame perire finatis in conspectu vestrorum, & quidem piissimorum oculorum, & in tanta plenitudine spiritualium alimentorum. Sum egó heu! deterioris conditionis, & magis repellenda, quam catellus, qui vel de reliquiis Domini sui sinitur refici. deteriorem, maneo tamen super naturali conditione vestra soror. Ne igitur tam gravi animo meum peccatum feratis quod utique mihi odio est, atque à meo repello consortio, quin potius ad id quod naturali conditione vobis tam de propinquo junctum est, compatiendo vestros inclinabitis animos.

Pars

# Pars Secunda.

VERumshitoor, meomni jure, & ob mea maleficia cancerè digni mancipatam; sed heu! quis tam severus Judex, tamque savus, qui captivum adhue indemnatum same périre permittat, & petenti non porrigat panem? Qui etiam essent illi Consiliarii, aut Officiales adcò impii & agrestes, qui hoc tolerarent aut A funderent 3. quinimmò etiam damnatis ad carcerem perperuum ministrantur aliquotiens pitantize speciales, & præcipue in magnis solemnitatibus. Nunc autem credo & certitudinaliter scio, quòd quantumlibet sim incarcerata, & gravibus oppressa criminibus; mitior tamen est, & ad miserandum pronior vettra Curia, quam quielibet alia Judicis, aut Przelati cujuscunque mortalis

#### Pars Tertia.

EGo sum pauper illa filia elongata, quæ partem paternæ hereditatis me contingentem dilapidavi, quæ in extera regione fame morior, &, urgente famelica rabie, volo frequenter implere ventrem porcorum pabulis, hoc est, pravis hujus mundi voluptatibus, quas sæpe nec consequi valeo. Sed & ne consatietatem afferret, immò ampliùs saceret esurire, tandemque perimeret. Quid igitur faciam? Certe scio. Animadverto in domo Patris mei quamplurimos esse servitores, qui pane vescuntur abundanter. Surgam igitur de stercore & fovea in qua jaceo, & ibo ad Patrem meum & dicam ei : Peccavi in calum & in te. Luc.xv. 18.21. non sum digna tua dici filia, facme sicut unam ex ancillis tuis aut pedissequis. Auditu autem didici, immò aliquotiens visu, quòd ipsc est mitissimus & misericordissimus; atque ita nec me venientem repellet, immò in pristinam restituet dignitatem, & tanquam filiam suam denuò suscipiet educandam. Heu! quotiens & quamdiù conor ad Patrem meum pro pane obtinendo reverti, nec tamen valeo; quoniam tali ac tam miserabili fame sum afflicta, ut viribus penitus destituta, nequeam exurgere & moveri de hac infelici extranea regione, in quam inconsultème intrusi, nisi advenerit aliquis, qui mihi manum porrigat, & ferat auxilium, & consolationem adme sustinendum & dirigendum in via, ne deficiam. Vos igitur deprecor Sancti Dei omnes, adestote mihi, & terte opem, ut hinc egrediar fine devio, fine offen-

#### Pars Quarta.

M E miscrabilem, infelicem, vilem, fœdam, Deo & mundo odiosam, qua temeritate aut præsumptione Patrem illum mitissimum & misericordissimum audebo conspicere, quem adeò contempsi & dehonoravi? Qualiter aderit mihi lingua ad aliquid ab eo poltulandum, præsertim cum jam illos temerarios conatus meos expleverim, meque prostituerim & foedaverim cum inimicis præfati mei Patris. Unde non injuria sibi facta sum penitus odiosa. Nunc igitur, cùm meliùs non possum, revertar ad illum quem tam graviter offendi. Die mihi, milera & inverecunda, Dtegro condonandi, quemadmodùm & mihi est, quoqua fronte hoc audebis attentare, quo pacto præsumes postulare panem ad manducandum, cui posius debentur verbera, quàm pastus?

Verum etsi ita sit, præterquam pænam & tormenta meruerim, tantam nihilominus illius ad quem reverti propono misericordiam esse cognosco, ut me ad id faciendum vocare dignetur & commonere, quantumcumque etiam eum offenderim, atque despexerim. Urgent insuper ad hoc, & impellunt famelica rabies, & extrema necessitas. Audivit enim Deus deprecationem, etiam legionis dæmonum, quando petierunt mitti in porcos, Matth. viii. 31. multo minus & ego diffidam exaudiri.

# Hîc loquitur anima quasi exaudita & consecuta spiritalem consolationem.

GRATIAS ago tibi, Pater dilectissime, propter pitantiam nunc à te susceptam. O quam sapida est, quàm suavis & bona, quàm nutritiva. Nuper samelica rabics omnia membra torquebat; aures interibant in auditu vanitatum seculi, ardebat lingua per-versis sermonibus, oculi vanis aspectibus dessuebant, os turpi vilescebat gustu, tactus probrosa voluptate fœdabatur. O quam subitò evanuerunt à me hac omnia perniciosa desideria, ad præsentiam duscedinis cibi illius quem misisti desuper! Da mihi, Domine, semper hunc cibum, quo resecta abjiciam, & fastidiam venenosum ac mortiferum hujus mundi cibum. O Domine Deus, quam subitò mihi facile factum est his carere, immò contemnere, quæ priùs desiderabam; quoniam bonitas hujus spiritualis cibi facit omnia mundana arbitrari velut stercora, & abominationi penitus haberi! Concede, Domine, ut hae difsequar, opto & oro; sciens quòd cibus ille minimè positio diutiùs in me permaneat. Ita sanè jocunda essem & beata. Sed heu! ego misera citò nimis hunc gustum & saporem amitto; quoniam non debitam adhibeo diligentiam, & pro hac mortali vita me fateor indignam ad perpetuam atque hereditariam illius possessionem. Uude me penitus tuæ misericordiæ sub-

#### MEDITATIO ET ORATIO

Super quinta petitione Orationis Dominica:

Dimitte nobis debita nostra, sicut & nos dimittimus &c. Matth. vi. 12.

OBLIGATA sum plurimum, surgitque obligation hæc ex fatuis commerciis, & contractibus cum dæmone in foro hujus seculi initis, cum pro momentanca vanitate, brevissimaque ac fœda voluptate, ad æternam damnationem me astrinxi, nec habeo heu! unde persolvam, cum sim pauper, & omni substantia fraudata per infortunatum ictum peccati. Quò igidiculo, ad domum Patris mei profectura & refectu- tur ibo? quò divertam? Ad meum certè revertar Patrem, eumque deprecabor, ut me ab hoc gravi debito absolvat. Et ne repulsam patiar, ei suas deseram litteras, à suis Secretariis & Evangelistis consignatas. His obtestabor ipsium, me debere penitus absolvere. Siquidem hæ litteræ continent, ut si dimiserimus aliis & nobis ipse dimittet. Et ego ex nunc omnibus dimitto, sicut ipse dimitti jubet. Oportet igitur, ut & ipse mihi dimittat. Et si forsan ipse, vel alter quilibet mihi objecerit, quòd non integraliter dimitto, aut incere, aut eo corde quo debeo. Respondeo, mihi saltem adesse desiderium dimittendi sub modo, & forma, quibus ipse hoc ficri vult, & jubet, & hoc utique satis est. Ita enim & mihi sufficit, ut Deus mihi condonet, hoc est, ut sit ei desiderium mihi ex inniam si hujusmodi suum suerit desiderium, infallibiliter ita fiet. Ex nunc igitur mihi benè erit, dùm quisquis apud me debitum quodcunque contrahet injuriam mihi aliquam irrogans, aut convitium dicens: præsertim dum hoc præter meam culpam accidet, & mox illi condonabo; per hoc enim mihi tutus parabitur aditus apud Deum pro condonatione omnium meorum debitorum. Non quidem, quòd alios in me peccare libeat, quodque Deum non exorem, ut eis

funt, præter hoc quòd aliis ad peccandum sim occasio, aut pro eis me condemnem: sed cum aliter occurrere non possim, mihi convenit alterius peccato ad meam utilitatem benè uti.

# MEDITATIO ET ORATIO

Super sexta petitione Orationis Dominicz:

Et ne nos inducas in tentationem. Matth. vi. 13.

QU's heu! consolabitur hanc desolatam, hanc mille laqueis circunductam, ac in varias tentationes præcipitatam in via hac, in qua pericula fibi imminent innumera, tam ab inimicis, qui nunc in aperto se exhibent vim inferentes, nunc insidiis, & suis fraudulentiis me morti tradere moliuntur, quam etiam à via ipsa, quæ lubrica est & tendens in declive, insuper & obscura, plenaque antris & serpentibus? Quis igitur hinc me liberabit & conducet, ne in aliquam istarum tentationum incidam? Nemo profectò, nisi tu, meus Pater, ac tuns bonus spiritus, qui me deducet in terram rectam, Ps. cxLit. 10. qui undique laqueos inimici dissolvetis, & illuminabitis meas tenebras, meosque pedes stabilietis.

#### MEDITATIO ET ORATIO

Super septima petitione Orationis Dominica:

Sed libera nos à malo. Matth.v1.13.

EXPRIMI non potest malum, quo sum irretita, ac etiam necessitas, quæ me angit quotidiè. Multis modis subdita sum legi peccati, quod sine lege est, agitque frequenter, ut malum quod nolo, id faciam. Quot mihi insurgunt motus mali horis singulis, quos minimè vitare possum? tunc temerarie de alio judicium ferendo, nunc dolendo de bono ipsius, nunc de malo exultando, nunc meipsam plus debito extollendo & mihi complacendo, nune irascendo aut dedignando, nunc vana loquendo, nunc leviter asserendo, nunc indevote orando, nunc comedendo & bibendo, nunc in aspectu, nunc in auditu, nunc in tactu. Te igitur exoro, dulcissime Pater coelestis, ut me à tali modò liberes, ut tandem à magno illo malo, quod omne malum superat in horrore & angustia, morte scilicet C perpetua, immunis evadam ac libera.

#### ORATIO

Ad bonum Angelum fuum,

& ad reliquos omnes per medium ejus, plures continens partes.

GLORIOS E Angele Dei, qui unus es ex inclytis Principibus civitatis coelestis, cujus custodize divina bonitate ac pia ordinatione commissa sum, per eumdem dirigenda ac protegenda, insuper & juvanda ad ingressium dictæ civitatis, benè vivendo, ac Deo parendo & serviendo, hoc die & hae hora me grandis urget necessitas ad te recurrere, hoc profecto beno D negligentiæ adeo prævaluit in me, ut vix aliquid inperpendis & agnoscis. Adsum ego tua pauper, cæca, in profundis conclusa tenebris hujus inferioris carceris, in quo nihil est luminis spiritualis, ad cognoscendum bona gloriæ cœlestis, & id parum claritatis quod illic esse potest in me est obvolutum & circunductum fumis ac tenebrosis nebulis de turpi cœno, ac lutuosis paludis fœtidorum meæ carnalitatis desideriorum, ac terrenarum cogitationum elevatis. Quamobrem incedere nescio per vias rectas in vicos coelestis

debita condonet; mihi enim propria peccata satis oneri civitatis, ubi mihi mendicare incumbit & eleemosynas meas petere, nisi ab alio duota, vel aliter illuminata. Te igitur precor, dux fidelis, apprehende manum hujus tuæ excæcatæ, deduc eam per vicum magnum Paradifi, discurrendo ostiacim, ubi valeam clamare, advocare, gemere, flere, auxilium implorare, &c pauperi elecmolynam perere propter Deum. Vere pauper est qui penitus visu caret, quique panem sibi A lucrifacere non potest. Trahe me, quæso, specialiter apud tuos consodales, ceteros Angelos tuos, amicos & domesticos, utique prædivites, & gratize bonis refertos. Exhibe illis hanc mendicam miserabilem, ad eleemosynam percipiendam: cum gaudio enim recipienda est; est enim hæc peccatrix, quæ vult converti, ut dicit Salvator Christi. Ne perdas igitur hoc gaudium, quod utique perderes; si ab hac mea conversione recederem per desectum victus quem non nisi meo quæstu consequi possum. Ne igitur me derelinquas, ne hoc mihirecuses fidelis custos, quamvis te pluries parvipenderim malè jurando, autagendo in conspectu oculorum tuorum, quod nec facere debuissem in conspectu scurræ alicujus, aut vilissimi alterius hominis. Condona mihi quæso ruirsus meam insipientiam, meosque excessius. Sum, fateor, stolida, deses, ac præsumptuosa. Nosti hoc, & ideò tuæ custodiæ relicta sum, sicut ægrota Medico, sicut cæca duci, sicut stolida & phrenetica suo guber-B natori. Ideoque necesse est, ut me supportes in meis defectibus; aliàs enim indesinenter nec scirem, nec possem absque errore devio mendicare, & vitam meam quæstuare. Quocumque pergo, aut ducor, illic multùm obscure conspicio inclytam illam civitatem coelestem, de qua tàm gloriosa dicta sunt. Illic velut in umbraculo prospicio novem Angelorum Ordines, Patriarchas, Prophetas, Apostolos, Martyres, Confessores & Virgines; & super omnes Jesum Christum, gloriosamque ejus Matrem; atque ita sum abundanter munita ad percipiendum elecmosynas copiosas. Te igitur deprecor, amantissime Conductor, qui me illuc perduxisti, ut pro conditione measum necessitatum ab unoquoque petam secundum dona & gratias quibus abundantius affluunt. Da mihi aditum, conforta me & doce me petere. Erubesco plurimum, ac vereor comparere; sed pro certo necessitas frangit Legem. Ex Præcepto etiam mihi hoc facere incumbit, ut puliem & petam, nec recedam quantumcunque repulsa, donec aliquid accipiam. Ita igitur faciam.

Loquitur anima quasi in Paradisum dusta:

# ORATIO ad Seraphin.

VOs Setaphin, qui placido igne divini amoris incensi cstis, mittite mihi parvam aliquam scintillam hujus ignis. Mittite, inquam, in cor meum penitùs gelidum, ut parùm ad divinum amorem incalescat; per hoc enim vobis nihil deperiet: aut certè me vobis tam proximam faciatis, ut hinc excalelcam. Copiosa est apud me materia ad hunc ignem construendum. Affluunt enim divina beneficia insuper & mez peccata, quæ simul juncta, in me ipsa nutrire deberent maximum aliquod incendium; verum frigiditas cendi possit. Ne igitur mihi tam alieni sitis, quin parum aliquid vestriignisad meincendendam, meque inde purgandam compræstetis, sicut olim Isaiæ factum esse constat.

#### Ad Cherubin.

Vos igitur Cherubin, in quibus est plenitudo scientiæ & sapientiæ, erudite hanc stolidam, indoctam,

quæ frequenter judicat malum bonum, & bonum malum, quæ semper inter laqueos & transitus periculosos inimicorum yersatur: date mihi clarè notitiam, quâ valeam hujusmodi pericula declinare, & absque offendiculo incedere per vias rectas, infuper & Deum abíque errore, & me abíque inordinato favore cognoscere, ut clarè & sincerè discernam magna illa præmia mihi repromissa, parte ex una; horrendaque illius ignis gehennæ tormenta mihi comminata, parte A liqua fallacia aut versutia quæcunque valeat prævalere. ex altera. Quæ utique si diligenter & vivaciter ante oculos ponerem, simul cum brevitate mansionis meæ in hoc mortali corpore, nunquam peccatum admit-

## Ad Thronos.

Vos Throni, in quibus propter profundam humilitatem, ac præcipuam reverentiam quæ in vobis est ad ipsum, requiescit ac residet Deus, insuper & fua judicia exercet, ficut Judex in fuo throno: impetrate mihi illam humilitatem, illamque ad Deum reverentiam, per quam se dignetur in me collocare & requiescere. Ad hoc cnim creata sum, & hoc sic utique obtinebo, si vobis in hoc fuero conformis, sicut & ipse repromisit.

# Ad Dominationes.

Vos Dominationes; impetrate mihi, precor, plenum dominium super corpus meum, ita ut in nullo me suæ subjectioni reddat obnoxiam.

# Ad Principatus.

Vos Principatus; reddite me subjectam sublimioribus Potestatibus absque murmure, absque rebellione, absque detractione.

#### Ad Potestates.

Vos Potestates; eripite me ab adversariis meis omnibus, quibus utique talis est potestas, cui non est aliqua comparabilis super terram.

#### Ad Virtutes.

Vos Virtutes; facite intrà me miracula, me per peccatum mortuam resuscitantes & infirmam sanantes. Cùm excæcata fuero, visum restituite; cùm obsurdata, reddite auditum; & fic de aliis, & fi quid mortiferum aut venenosum bibero, scilicet per malum cogitatum, aut pravam delectationem, facite ut mihi non noceat per consensum. Sunt hæc profecto præclara miracula, longèque visibilibus præclariora.

### Ad Archangelos.

Vos Archangeli; nunciate mihi, quantum opus est, sublime Fidei mysterium, & quo à me, vel ab aliis per me instruendis, in majori veneratione habeatur, obscuras sacræ Scripturæ sententias elucidate. Et specialiter tu, sancte Gabriel, per sanctam inspirationem mihi denuncies rumores placitos, sicut secisti beatæ fancte Michael, qui es custos & Princeps Ecclesia, qui vicisti draconem, hostem scilicet infernalem; qui præsentas animas antè conspectum Dei, & impetras Ecclesiæ pacem, tene semper illum inimicum in tuis vinculis, ne nocere possit, & me in decessu ab hoc seculo ante conspectum Domini præsenta in æterna gloria.

Tomi III. Pars II.

# Ad Angelos.

Vos Angeli; nunciate mihi quælibet dietim cognitu & factu oportuna, pro me, aut quibuslibet aliis, prædicando, exhortando, vel aliud quodlibet exercendo; ponite in ore meo verba fancta & falutaria quæ sint ad ædificationem meam & aliorum, nee a-In trislitia quæ non est secundum Deum, afferté consolationem, in desolatione me confortate, de errore me revocate. Emollite cor durum, devotionis aridum lachrymis rigate, mentis illuminate tenebras. In laudibus Dei mihi sitis comites, in excessi me reprimite, in benefactis roborate, adversus omnes adversarios meos adjuvate, humiliate me in prosperis, extollite in adversis, in mea paupertate pro me quæ-Ituate, in infirmitate sanate, in hora mortis me visitate, avisate, excusate, liberate, salvate. Sunt hæc vestra officia secundum veritatem Historiæ, ac Scripturæ sacræ. Specialiter tu, Raphael sancte, deduc me per viam bonam, sicut duxisti Tobiam juniorem, & per te talis mihi accedat profectus, qualis per tuum sapientissimum consilium accessit Patri ejus, & uxori fuæ Saræ.

# ORATIO AD OMNES SANCTOS,

Continet plures partes.

NON poterit, quæso, invenire subsidium, resugium, aut misericordiam hac paupercula miserabilis anima apud tot Principes opulentissimos, ac potentissimos, in felicipatria, in urbe beata, in loco totius amœnitatis & superabundantiæ, in templo pietatis & charitatis regnantes? Quamdiù, quæso, clama-bo & ejulabo ad eorum ostia, petens pauperi panem propter Deum & nemo advertet? Quamdiù vicissim discurram & procumbam ad pedes eorum, & nemo succurret? O paupercula desolata ubi Dei pro reverentia proficies, si hîc expulsam passa es, si hîc misericordiam non es consecuta, si hîc eleemosynam gratiæ & indulgentiæ non impetres; quis alibi te suscipiet? O felices, ô gloriosi Sancti & San-C & Dei omnes, totiens audivi magnum illum amorem ac favorem commendari, quem geritis ad pauperes & miseros, atque indigentes peccatores, insuper & illam vestrorum donorum largitatem & superabundantiam eleemosynarum. Heu! ero ego omnibus aliis infelicior, despectior, indignior, magisque rejecta? Deficiet hæc propter me vestra commendatio? Cessabit fons ille vestræ clementiæ manare, ne sola ego bibam? Claudentur mihi vestræ supplici manus vestræ, quæ ceteris omnibus apertæ sunt. Vester prosecto thesaurus propter me minime decresceret. Non aderit quisquam ex vobis, qui suscipiat hanc pauperculam alienam sub suo salvo conductu, qui dietim periclitari minatur? Non erit qui ex compassione, vel hospitem colligat, aut velut unam ex minimis ancillis sua familiæ dignetur adscribere. Satis profectò mihi esset, si ex his vel unus me benignè susciperet, & inter suos ultimam statueret. Quod si in ceterisinven-Mariæ Matri Domini, & Zachariæ. Et tu insuper, D ta sim vilissima, indignissima, infelicissima, graviusque ceteris excesserim, eò magis vestram meis precibus inclinabitis misericordiam, scientes quòd his non opus est misericordia, qui carent miserià. Scio quippe ab altero vestrûm esse dictum, quod ubi abundavit delictum superabundavit & gratia. Rom. v. 20. Si me à pedibus vestris indignanter abjiciatis, animadvertite quid me velitis esse facturam; instruiteme, quò proficiscar misericordiam repertura. Scio veraciter non alibi hoc futurum. Quò igitur divertam? Incidam in desperationem? Absit hoc. Mandatum enim ac-

cepi, secundum doctrinas vestras, etiam usque ad novissimum mortis suspirium, spem haberi debere. Certissimè enim tenete & credite, me à vobis non discesfuram, etiam totiens quotiens repulsam, donec à vobis aliquid eleemosynæ pro mea paupertate sustentanda percepero. Quod si languere aut malè perire cogar, hoc coram vestris oculis faciam, vestris advoluta pedibus, clamans, ac vestrum implorans auxilium. A non inde ceteris indigentibus essent distributuri? Ita-Posset ne hoc vestra benignitas admittere, vestra cle- que hæc Dei voluntas est, ut suos veneremus Sanctos, mentia & humanitas? Existimo utique quod non. Commemorate vos, gloriosi Sancti, non ad vestram verecundiam loquor, fed ad mean ingentem necessitatem, commemorate, inquam, quòd meas partes aliquando gessistis. Sum quippe nunc in eo carcere, in eo exilio, in ea paupertatis regione, ubi dum fuistis, voluistis utique libenter aliunde juvari, aliunde confortari. Id ergò & vos nunc mihi facite, quod tunc vobis fieri desiderabatis. Illam distribuite mihi gratiam, quæ ex gratia vobis pridem donata est. Quod si alter vestrûm mihi improperet & dicat, me longè plùs fœdatam & profundatam in cœno peccati, quàm fuerint illi gloriosi Sancti; fateor prosectò ita esse. Sed unde hoc eis? non nisi ex gratia indultum est, Ex eadem quippe massa peccati mecum exitêre, proni ad malum ab adolescentia sua, nisi superabundanti B meque sibi obligatam asserant, cum illa commiscrim, misericordià Dei suissent præservati, aut liberati. Et exindè magis obligantur ad gratiam impendendam, ut illam eò liberaliùs distribuant, quò largiùs & copio-

Vos quidem estis in summa prosperitate, in honore atque felicitate. Non invidens, loquor; immò veraciter hîc plurimum gaudeo: sed quid factura est illa vestra soror misera, degens hîc deorsùm in tanta miseria, & tanta necessitate? Mirè durum esset cor vestrum atque innaturale nimium, si illam perire sineritis, aut à canibus infernalibus quibus undique vallata est, devorari; præsertim cum occurrere valeatis; & ad vos exclamo & extendo manus, lachrymis undique perfusa, vestrum petens auxilium. Non peto vestram gloriam aut vestras divitias. Eripite me à morte, & mihi satis est. Quod si vestram sororem hæc vos deprecantem repuleritis, quam quæso audictis, aut cur

alteri benè facietis?

Si meam miseriam & paupertatem non dignabimini respicere, saltem obedite Deo summo vestro Regi atque Imperatori. Is fecit, & instituit vos in suos C versarios, imò sapiùs proditrix existo, cum illis rureleemosynarios, quibus incumbit indigentibus necessaria impertiri. Specialiter te, Virgo gloriosa, instituit Thefaurariam gratiæ, Matrem misericordiæ, Nutricem orphanorum, defolatorum Consolatricem, Advocatam & Consultricem. Ad teigitur confugio, te requiro per istorum officiorum virtutes, ne mihi deficias in hac districta necessitate. Impertire mihi de thesauro gratiæ, nutri, conforta & consule, & si non propter me, cùm sim indigna omni munere gratiæ, tamen propter te & propter tibi commissum officium, legitimè secundum institutionem summi Regis exercendum.

Adhuc dico vobis, ô gloriosi Sancti Dei omnes, quod apud me est signetum summum Regis ad eleemofynam vestram percipiendum. Cognoscitis haud dubiè fignetum hot: non enim ignoratis quoniam fine speciali Dei instinctu, nec possem, nec scirem ad vos pertingere pro requirendis vestris eleemosynis. Nonne cunque superet : non utique à debili, argrota & proergo veniens cum signeto, à vobis audiri debeo & ve-Dstrata ultrà vires exigetis. Facile, sateor, est de me stram alimoniam percipere? Infallaciter enim me Deus ad vos mittit, quos novit hujusmodi eleemosynis abundare. Ne igitur me coëgeritis ad ipsum reverti, & de vestra repulsa querelam exponere. Loquor ut præsumens, fateor; sed necessitas mea parte ex una, & divina benignitas ex alia, me transmittunt ad vos, & hunc ausum sic loquendi præbent, quoniam (ut verum canit proverbium.) Quod Dominus concedit, non jure familia denegabit. Liberalis Dominus, liberales habebit servitores.

Sed for fan mihi dicet aliquis... Cum Deus (ut afferis) tibi velit elcemosynam impendi, ab illo petas: per seipsum enim, si volet, tibi quod petis largietur. At ego respondeo. Que gratia, queso, Sanctis esset habenda, si nullo suo medio mihi Deus per seipsum fubveniret. Qua insuper ratione gratiarum elecmolynas ad supereffluentem mensuram accepissent Sancti, si illos deprecantes & requirentes, illique nobis succurrant, suas nobis donantes & impertientes gratias. Talem quidem decet Dominum tales habere eleemosynarios, qui videlicet querelas verecundorum pauperum audiant qui sine medio Principem adire non au-

Rursus quæso, propter quid me repellitis? Si propter peccata mea quæ adversus me clamant, atque objiciunt: heu! quæso dabitis vos potius audientiam fidemque, & favorem his cruentissimis adversariis, non modò meis, verumetiam & vestris, quos miro modo exosos habetis, quam vestræsorori pauperculæ, quæ utique creatura est & factura Dci, vestri summi Principis. Exclamant, fateor, & strepitum magnum vestris auribus ingerunt adversarii isti, scilicet peccata mea, sintque opera mea.

Silete, filete, infideles adverfarii, vos reprobo & abnego, per vos enim quia nimium decepta sum, pœnitco. Decepta sum, non dimidiati justi pretii, sed in toto. Iterum igitur atque iterum dolco, vos fugio, & maledico, justumque bellum adversus vos indico. In quo utique bello mihi debent esse auxilio omnes qui partem Dei fovent eique fideliter subjecti

funt, & ad fidelitatem tenentur. Quid, quæso, gloriosi milites Dei, aliud facere valeo, dicite mihi. Si temerariè aliquid operata sum, si in aliquo excessi heu! non in uno tantum, imò in mille millesies; non aliud mihi est remedium quam sine fictione pænitere, atque inposterum præcavere, & pro posse id prosequi quod novero vestro simul & meo Imperatori displicere. Hoc autem faciendo. mihi utique esse debetis consortio, cum id fiat in honorem illius quem tam singulariter diligitis, atque honoratis, & id utique convenienter facere poteritis. Sed nec objicitis quod minus debito hos persequor adsùs pacifcendo & tractando, illosque humaniter recipiendo, amando, atque honorando. Ad hoc profectò quid dicam ignoro. Cessent omnes allegationes meæ; ignominia, rubor, & confusio irruunt super faciem meam. In hoc me fateor convictam esse, & dignam omni opprobrio. Hic itaque nil aliud respondeo, nisi quod misericordiam peto, misericordiam, inquam, & indulgentiam, gratiam & veniam: hoc latis sit, vobisque hoc responsum sufficiat. Si centies à pugna fugio, & centies revertar, vester jubet Imperator, ne repellar. Verum hæc est principalis meæ petitionis causa, ut vestro præsidio sic munita sim, & talem in me suscipiam animum, ut amodò non revertar ad illius mei adversarii sæpe dicti, scilicet peccati, maledictum consortium, quodque suis insidiis, promissis, & cautelis amplius me non detineat, aut vi quatriumphum sumere, prona sum ad deceptionem. Hac est mea miseria; & quod plus est, non ca diligentia, qua deberem, vestrum peto & expecto subsidium, immò in hoc sum somnolenta, deses & inattenta. Et hoc est, heu! unde summè doleo, quòd nunc queror & deploro, hoc est, pro quo vos deprecor, pro quo vestris advolvor pedibus, pro quo vestram interpello gratiam, & præsidium posco, ut ex nunc sim robustior, magisque sollicita ex toto corde ad vos in meis aggresfibus & adversitatibus recurrere. Mi-

Minimè opus est, ô gloriosi sancti Dei, vestras divitias, vestram gloriam in aliquo diminui, dùm mihi fuccurritis. Nihil à vobis peto præter verbum, & ut pro me apud Deum, quibus opportuna faluti mihi proveniant, dignas preces dirigatis. Non arbitror tam angustam esse vestram charitatem, vestramque largitatem, ut hoc mihi denegetis. Incomparabilis quippe est modica illa charitas (fivel modica in me fit) ardenti illi fornaci vestri amoris. Et tamen nemo adeò mihi A tare slammam exteriùs ad subventionem alterius, quid, censetur alienus, etiam si Judæus vel Gentilis; immò si Patris aut Matris occisor, cui corde sincero, per se aut per alium pro se preces ad Dominum per me ficri instanter requirenti, non libenti animo acquiescerem. Quo igitur pacto pro me apud Deum non intercedetis, cùm sim Christiana, & vestra soror in Fide, & vos ad id faciendum instantiùs interpellem, præsertim cùm vos in nullo offenderim? Et si offendi, dolco & veniam peto. Cùm profectò talis ac tanta sit vestra dilectio, tanquam ampla largitas & extensa, præsumi non potest, ut quod tam humiliter ac decenter peto, mihi recusctis.

Quod si feceritis, benè mihi utique erit, quoniam certa sum, quod apud Deum infallaciter impetrabitis, quicquid pro me petieritis. Cur enim vellet ipse me vos deprecari, veltramque orationem ad meam instantiam ficut incensum dirigi in conspectu suo, nisi vos duceret audiendos? Nunquam vobis talem afferret con-B tudo, miseria aut paupertas invasit homines, cui mox fusionem, ut vos vacuos à se repelleret. Quæ etiam esset illa vestra felicitas, si non repleretur desiderium

vestrum in omnibus, quæ expostulatis.

Adhuc præsumam ampliùs & dicam, quòd Deus per os vestrum, & per vestram doctrinam Mandatum mihi dedit, ut ad ipsum, & ad vos sit meum refugium in omnibus necessitatibus meis. Cum igitur hoc præceperit Deus, & sub hac fiducia vos interpello, quomodò credi poterit, quòd unum jubeat, & alterum faciat, atque ita mihi non succurratis? Jubet quippe per vosipsos, ut semper sit spes mea in suam bonitatem, & ita utique est, in tantum, ut ctiamsi me occidere volucrit, nihilominus sperabo in ipsum: non igitur ob aliud vult me ponerespem in suum auxilium, nisi quia vult suum & vestrum auxilium petenti assistere. Quod si mihi quis dixerit, hoc intelligendum esse, dummodò bona & fancta fit hæc spes mea, & nihil contra Mandata ejus admisero. Heu me! hoc est præcipuum gis timenda est quam temporalis & transitoria. propter quod bonum arbitror ponere in Domino Deo Cum igitur nihil vestræ charitati jam deperierit, immo spem meam, & ejus inniti auxilio, ut videlicet suo munere mihi sit perseverantia in observantia Mandatorum suorum, & tandem in extremis inveniar in gratia sua, & in suo servitio. Et si non concedetur hæc mihi gratia intuitu precum mearum, saltem concedetur propter divinum Mandatum, quo stimulor ad petendum.

Considero insuper quòd si vestrum quilibet unius dici indultum, seu remissionem impetraverit, magnis abundabo divitiis. Minime aut difficile est, ita impetrare, immò longe plus quam petere præsumerem, quoniam & si magna recipere non merui, vestra tamen largitas exposcit, ut magna mihi tribuantur; sed & mea ingens necessitas praesidium magnum efflagitat, non alibi quam apud vos inveniendum. Quod si quis dixerit, hanc eleemosynam bonis operibus & legitimis ad vos obsequiis esse mihi consequendam. Respondeo juod jam ellet eleemolyna quodammodo vendita, non donata, quamvis tamen etiam id modicum honoris Dnandum, ad me denique dirigendum per tramitem virquod vos interpellans, meque subjiciens & humilians, vobis impendo, quodam jure postulat ut quadam viciss tudine mihi succurratis, atque ita non in vanum spem meam atque refugium in vobis posuerim. Fateor quidem, me non condignum ad vos habere honorem & amorem, fed debilis fum viribus, & facultatibus inops. De modico autem modicum grate suscipiendum est. Itaque dum ero locupletior in donis spiritualibus, abundantiùs & opulentiori corde vos honorabo, vos amabo. Dico insuper, quod novi personas aliquas Tomi III. Pars II.

absque litteris, actate etiam juvenes, quarum conversatio ab utero fuit in campis, quæ nihilominus ex vehementi affectu largiendi aliis, dùm fibi nihil donandum adesse viderent, voluerunt id vasculum in quo sepeliri debuerant, in eleemosynam converti, seque nudas in terram projici, & exponi vermibus: fuit hoc nobile tellamentum. Quod si una parva scintilla charitatis tantum opus hîc deorsum valuit efficere, tantamque susciquæso, esse debebit apud vestram abundantissimam, ardentissimamque charitatem, circà nos pauperes; qualem emittet ille ignis flammam, quale intuper opus demonstrabit?

Converto prætereà considerationem mentis ad illam vestram charitatem, atque largitatem quam dùm hac mortali vita fungebamini, erga pauperes habuistis; undè magnum certissimumque autum concipio ad vos interpellandum, sperans utique mihi venire desuper auxilium; cum indubiè non diminuta sit per gloriam vestra charitas, immò inæstimabiliter aucta & perfecta; etsi enim vobis desit miseria, misericordia tamen adest, cùm illi sitis propinquissimè juncti; cui proprium est

parcere & miscreri.

Non sufficeret tempus, nec lingua, aut intelligentia, illa numerare pietatis opera, quæ vobis vestra suasit charitas ergà pauperes exercere. Qua enim a grinon essetis præsidio, sanando, succurrendo, famem, sitim, algorem patiendo, ut alios pasceretis & reficeretis. Alter vestrum seipsum in servum venundedit, ut filium pauperis viduæ de manibus hostium liberaret. Alter se mortis periculo commisit, ut hinc alium eriperet. Alter divisit vestem, quâ indutus erat hyeme profunda, utalium nudum hinc tegeret. Alii nec metu mortis imminentis à pictate sepulturæ mortuorum, aut visitatione captivorum retrahi potuerunt. Alii tanto gratiæ privilegio donati sunt, ut etiam vita sunctide suis corporibus oleum ministrent sanandis ægritudinibus op-

Hæcautem quæ loquor, non nisi corporalibus defectibus sublevandis deserviunt, quos resteratò incomparabiliter superant animæ spirituales indigentiæ at necellitates, tantò illis periculofiores quantò corpori mortali præeminet anima immortalis, & morsæterna mamultum accreverit perfectionis, quanto magis nunc, quam tune succurretis. Succurretis, inquam, mihi, vos instantiùs in tanta necessitate requirenti, præsertim cùm de his mea sit ad vos obsecratio quæ longe plùs divinum honorem, ac vestram laudem concernunt,

quàm qua libet corporum subventio.

Et verè ita est, quòd etiam in carne viventes, majorem longè charitatem ad salutem aliorum demonstrastis, quam lingua sufficiat exprimere. Nec etiam quamlibet acerbissimam pænam, aut mortis quodeunque horrendum genus perhorruistis, dum in mediis tormentis constanter verbum Fidei salutaris prædicabatis, ad illuminandum eos qui in tenebris idololatriæ sedebant, ad dirigendum pedes corum in viam pacis. Heu! gloriosissimi Sancti, jam nec vos mori oportet, nechujulmodi persecutiones & tormenta perpeti ad mihi auxilium ferendum, ad me sanandum, ad meusumitutum; nec aliud circà hoc peto, nisi ut tantummodo senseritis, vel Dominum oraveritis ut ità fiat quemadmodùm fieri desidero, & tunc absque dubio siet, siquidem nihil vobis denegandum arbitror à Patre misericordiarum. Mala quidem sum, fatcor, & vitiis undique irretita, id enim heu! nimis experior. Sed, Deo protegente, non vos persecuta sum, non vos morti tradidi; & nihilominus etiam pro his qui vos persequebantur, etiam in mediis tormentis, dum adhuc essetis hîc superstites, orare consuevistis: quantò ma-Kk 2

gis nuncab his persecutoribus immunes, pro me, nihil horum conscia, deprecari curabitis. Condonate mihi, oblecro, nimiùm forfitan præfumenti & magna exaltanti. Meritò enim, inquam, milii vos humiliter ac devote deprecanti aderitis adjutores, atque oratores, qui jam tuti in gloria residetis, cum ctiam vestra recusantibus ac spernentibus præsidia, vosque atrociter insequentibus, voluitlis adesse propitij.

#### Loquitur anima inimicis, eam in desperationem inducere volentibus.

RECEDITE à me, recedite inimici, & vobis silentium indicite. Dicitis enim, quia frustrà Sanctos imploro, frustra levo in eos oculos meos, quoniam de numero sum reproborum, & æternæ, Dei judicio, damnationi obnoxia, atque ob id Sancti Dei omnes divinam super hoc voluntatem cognoscentes, nullius momenti me reputant, & meas preces aure surda fuscipiunt. O mendaces atque infideles hostes! quis vos super hoc certiores secit? Certa quidem est hæc de vobis sententia, quoniam irrevocabiliter damnationi traditi estis. Circà me certe non ità est, quoniam si me damnare Deus voluisset, jam dudum id facere potuisset, si quidem id dudum demerui, nisi misericordia ejus prævenisset me. Si etiam me damnationi tradendum decrevisset, minime mihi, suo munere, hoc B tam vehemens adesset pænitendi desiderium, suumque patrocinium, mediis Sanctorum suorum intercessionibus, implorandi. Scio profectò, quicquid vos hostes iniqui dixeritis, me nunc in ca adhuc vita subsistere in qua mihi facultas est meam, Deo propitio, salutem operari. Nec id mihi dubito futurum, fi in toto corde scrutata fuero Mandata ejus. Scio insuper id me, suo munere & suorum Sanctorum prassidiis, hoc posse

adimplere.

Sinite ergò, hostes nequissimi, ampliùs ita me ad desperationem prosequi, quia minime prævalebitis. Et quod amplius est, quicquid in futurum circà me facere disposuerit, sua enim sum quâ pro suo uti potest libito; institui nihilominus, quamdiu gratia, tempus & facultas ad hoc aderunt, ipsum diligere, optimumque ac justissimum judicare: quod vosipsi omnes inimici, vestrà in malo impediente obstinatione, minimè tat conditio, cum ille vobis odio sit cui proprium bus forsan ad pracsens à gratia Dei sum aliena. Idque est esse summum bonum, illumque injustum ac cruipsum quotidie deprecor, ut sic de tenebris meis lumen delissimum conservation. facere valetis; in quo utique vestri status deterior exdelissimum censeatis, quem constat esse justissimum ac piissimum. Absit ergò, ut vobis similis siam. Cur enim salvi fieri non valetis, nisi quia indulgentiam postulare non vultis? Non itaque sie faciam, immò incessanter indulgentiam petam, & requiram. Ipse etiam mihi Mandatum dedit, ut spem in suo reponam auxilio, quod minime faceret, si me statuisset condemna-re. Cur, quæso, mihi bonæ voluntatis præberet initium, cui complementum dare non vellet? Cur me ad meditationem sui, insuper & ad sui cultus desiderium commoneret, si non id me semper usque in sinem vellet esse facturam. Ideirco scitote, fallaces inimici; illi potius quam vobis fidem adhibebo, nec ab invocatione sui patrocinii ullatenus deficiam. Discedite itaque hinc, & mala yestra hora huc yeneritis, dare finem. Nec enim à conspectu Sanctorum, qui-Deem, & Mandatorum ejus. bus affifto nunc abibo; donce figno aliquo certo mihi innotuerit me fore exauditam. Quod utique fignum nop aliunde certius sumendum arbitror, quam si in profunda humilitate meos desectus, meamque paupertatem recognoscam, & ex toto corde, illis intercedentibus, in Domino habuero fiduciam. Quod fi millelies me seduxeritis ac dejeceritis, millesies resurgam; quia mihi semper aderit aperta gratice porta. Il-los in desperationem adducite, qui divinam bonitatem

ignorant & Sanctorum potentiam, vel etiam, qui eos exorare, vel negligunt, vel contemnunt. Frustrati quippe estis (favente Domino) vestra intentione circà me. Nec opus est ut mihi mea peccata commemoretis, inserentes hinc me coelestibus præmiis esse penitus indignam. Id enim scio; sed scio quod pius ille meus Pater Jesus Christus meum debitum solvit, & mea omnia, quotiescunque mihi displicuerint, delevit peccata, mihique suo pretiosissimo Sanguine cœleste Regnum lucrifecit & emit, & hoc titulo, & nullo alio, possessionem hujus Regni præstolor, sicut & olim ab illo glorioso beato Bernardo in sua vissone responsum accepistis.

#### Adhuc loquitur Anima inimicis volentibus eam in desperationem inducere, & respondet eis.

QUID dicitis adhuc, fallaces atque infideles hostes? Dicitis, hanc meam spem temeritatem quamdam esse, ac præsumptionem; quoniam non est homo vivens super terram, quantuncunque etiam gravis peccator, qui non se confidat salvandum. Sed plurima eorum restant, quæ stultus non excogitat. Dicitis insuper, multos vos in me cernere defectus quos minimè discerno, meque observatis usque in finem, cùm me sic invadere, atque circunvenire proponitis, ut parùm mihi prodesse possit hæc spes mea quam præsumptuosam temeritatem appellatis; cum illius Regis Legem minimè observem, undè spero auxilium.

Nec profectò per hunc modum me dejicietis à spe bona, ô nequam ac desperati! Non quidem dico, mihi hanc adesse fiduciam, ut absque observantia divinæ Legis salvari præsumam. Esset hæc indubiè non spes, sed præsumptuosa temeritas. Hujusmodi sunt quamplures, qui sine pœnitentia & correctione malæ vitæ Deum eos salvaturum arbitrantur, dicentes non ideò eos Deum fecisse ut condemnet. Absit, ut sic spem meam instituam, quinimmò summè cupio in melius reformari, & Legem totam adimplere, fine qua impossibile esse, scio, me salvari. Ad id autem faciendum mihi confido præstari vires à Domino, & Sanctorum suorum suffragiis. Et quamvis jam ignorem, an sim in gratia, vel non, aut si in ea permanebo, spero nihilominus quòd Deus tandem meas illuminabit tenebras, ad dijudicandum illos in me defectus quifaciat splendescere, quòd inimicis tandem dicere non incumbat: Nos eam prostravimus, nos eam superavimus. Ipsum insuper instantius exoro, ut me instruat, quo pacto legitima, seu integra Consessione, vel quomodolibet aliter à peccatis quibus forsan ignorans sum irretita, liberari valeam. Lt quidem videtis qualiter ego frequenter meipsam præparo, ut sciam quid responsura sim in illa extrema hora mortis quando sum à corpore migratura, & ad id seiendum summe anhelo. Sit igitur hac vobis mea responsio, videlicet quod cœlestium bonorum retributionem peto sub titulo, & in spe mei gloriosi Redemptoris Jesu Christi, qui mihi jus in illis vendicavit, & ob id suam mihi impertiri misericordiam precor, quâ in primis à peccatis meis, ex mira sua gratia, suam avertat faciem, & omnes meas de-& ad vestram contusionem me sinite meæ Orationi leat iniquitates, & exindè me faciat suæ Legis factri-

> Scitis ne hic quicquam dicere? Quid ad hæc respondebitis, ô vos inimici immortales! qui vestris fraudibus male me deterrere satagitis, quid vobis ampliùs restat replicandum? Si Deus pro me, quis contra me? Quis me accusabit? Quis me condemnabit? Non vos prosectò tortores nullam, nisi quanta vobis permissa est divinitis habentes potestatem. Discedite igitur cum omni yestra confusione & ignominia. Lacked New Law, world

Revertar ad vos gloriosos coelestis Curiae Sanctos, cx quo his respondi proditoribus inimicis, qui præcipuè in conspectu vestro mihi continuas parant insidias, me, quoad possunt, impedientes atque impugnantes. Non profectò vos in hoc venerantur. Nunquid non ero, dum vestris asto conspectibus, vestra autoritate protecta? Nuncius etiam in mediis hotlibus tutus crit; nunc autem hos cernitis perfidos hostes, ad Aimpellor (ut jam dixi) pro cis mendicare, ctiam si meam, quæ vobis velut nuncia dirigitur, dirimendam, lacerandamque orationem niti, meque deorsum de Paradiso velle pracipitare. Omni igitur jure illos odio habebitis, nec eos audietis adversus me, seu adversus meam devotam Orationem vociferantes; vos, inquam, hoc videntes ac conspicientes, & si non alia subesset vobis causa mihi miscrendi pauperi vestræ sorori jam diutiùs vos deprecanti, quàm illorum spretus rationabilis & gaudii subtracțio, quod utique me vos repellentes ei afferretis; poteritis pihilominus & debebitis me videre, me exaudire, ac replere mez indigentiæ saccum ab ubertate eleemosynarum vestrarum, ut sic cum gaudio & profectu ad Patris mei coelettis honorem, & ad vestram laudem, & gloriam, insuper & inimicorum vestrorum confusionem, revertar à vobis exaudita.

PRO ALIIS

# VIVIS & MORTUIS

Super hoc verbo:

Orate pro invicem ut salvemini. Jacobi. v. 16.

Е Sтo, quod ego adeò perdita sim, ac dejecta, ut pro me nullam elecmosynam valeam, aut debeam meo quastu impetrare; supplico saltem, ne mea miseria fiat nocumento ceteris pauperibus magni Hospitalis hujus mundi, ac carceris Purgatorii, quos quæstuo, & pro quibus interpello. Satis quippe, immò nimis magna est mea pro me miseria, absque hoc quod ceteris sim detrimento; sed & ceteri satis abundeque sua torquentur inopia, absque hoc quod mea eis infeita sit, dùm mihi jam ex Officio incumbit hujus-C modi pro eis quæstum facere, aut quia per eos ad hoc sum deputata, aut requisita, aut rogata, aut quia ob id aliqua recepi temporalia, aut quia milii fanguine juncti funt, aut quia, dum cis vires suppetunt, simile mihi beneficium impendunt.

Vererer profecto pro his spirituales elecinosynas non postulare, secundum corum indigencias, que multum certé funt misérabiles. Et haud dubié non poterit elecmosyna illio inutiliter accedere, quia etfi non huio, saltem alteri conveniet. Non est paupertas, infirmitas, molestia, vel afflictio, que non inveniatur in hoc Hospitali, atque in præfato carcere dirissimos Quidam namque ardentissima sebre luxurize correpti, adeò vehementer cruciantur, ut nec ad momentum refidere, aut quiescere possint; alii avaritize hydropisi turgentes indefinenter sitiunt; ali torporis & acediæ putractationibus perstrepunt; alios porcina defœdat cra-D voluistis, ut, vestra protegente gratia, nunquam à vopula; illos ira vindicandique servor insanire sacit; hos inanis gloria tumescere; alios absque intermissione torquet invidia, ita ut nec ulteriùs prospera patienter cernere finat; habet hic aures impias, ille mecods habetoculos; ceteris cor graviter laborat; plurimis nec unum membrum validum est; sunt qui per malam famam undique feetidi sunt, & ut brevisermone multi qua ad plenum exprimi non posiunt amplectamur, nemo est qui non alicui subfaceat indigentia, aut miseriz, hic quidem phis, ille autem minus. Quan-

tùm autem ad eos qui carceri Purgatorii mancipati funt, res ipla patula est, poena seipsam manisestat. Sunt nihilominus hi Deo ac suæ familiæ dilecti, post breve temporis intervallum filii Regis in gloria coronandi, ac proindè meritò eis eleemolyna impendenda est. Et cum pro scipsis mendicare nequeant, ego paupercula in ceteris ex compathione commoveor & nihil hinc sim commodi perceptura. Offero igitur faccum meæ mendicitatis vobis opulentiflimis elecmofynariis: imponatis larga munera, hujulmodi infirmis ac captivis eroganda ac distribuenda, ubi tam evidens inventa est necessitas. Est profecto paupertas non sicta, nec enim est paupertas alia qua paupertati peccati valeat comparari. Plures quidem veltrum, ó gloriosissimi Sancti Dei, experimento didicerunt, quod nunc dico: ne igitur me vacuam remiteritis à conspectu vestro, quæ tam justo titulo & intanta necesfitate vos interpellare compellor.

# AD DOMINUM

# ESUM CHRISTUM

& ad

#### GLORIOSAM VIRGINEM.

O Certa spes ac finale refugium animarum! Jesu Christe Redemptor noster, & tu Virgo sua Mater gloriosissima. Etsi ego paupercula apud ceteros omnes Sanctos eleemosyna gratice fraudarer, repulsamque ab illis omnibus paterer, confiderem nihilominùs adhuc in excellenti superabundantia vestræ dulcedinis, miscricordia, atque largitatis, vestra bonitatis immen-12. In vobis fiquidem duobus & per vos celebratum est atque perfectum nostra redemptionis opus, datique estis, ac spiritualiter ex Officio deputati ad ferendum opem miseris & reconciliandum peccatores, qui si utique non fuissent, nec tu Domine Jesu Christe humanitatem suscepisses, nec tu Domina gloriosa fuisses effecta Mater Dei. Hic fanè reperio meum quidem carne fratrem, meum esse Deum, ac meum Judicem. Insuper & meam fororem optimans illius quidem Judicis Matrem, meam contpicio factam Advocatam ac Protectricem. In his dives sum, cùm in meipla sim pauperrima. Apud hos quælibet necellaria mihi atque opportuna copiosò reperire valeo, qui utique nihil utile ac falutare mihi denegabung. Non egredientur profectò extrà portam mez memorie, si non priùs partem sue dulcedinis ac bonitatis gustavero. At ego quidem inter hac duo tam tuta præsidia collocata, quo pacto deficiam? Cur non sperabo? Cur dissidam? Præsertim si non ab eis abioro, si non meaignavia corum fecero longe à me auxilium? Et hoe utique est pro quo nunc instanter vos deprecor, vos exoro; vos, inquam, talem Matrem, talemque Filium, qui me talibus, tanquam folidis bonz spei vinculis vobis jungi, connectique bus valeam separari, si tamen in novissimo suspirio mortis in han spe of gratia reperta fuero. The state of the state and the state of the

#### ORATIO ALIA

AD DOMINUM

# JESUM CHRISTUM

# GLORIOSAM VIRGINEM.

ME inconsultam, desidem atque infelicem! qua temeritate frequenter ab illa mei Patris Jesu Christi, ac meæ Matris tuta protectione me subtrahere audeo? cur evagor per amaras voluptates & per periculosos rivos magni hujus mundi maris? Quid alibi tam studiosè perquiro quod longè abundantiùs tutiùsque hic paratum invenio, divitias, honores, sapientiam, voluptatem? Cur non expaveloo, ne dies mortis in eo statu me præoccupet, in quo meo destituta præsidio, vadam præceps in profundum Inferni, ubi nulla est redemptio. Cur recuso, cur negligo in corum societate per sanctam meditationem versari, quorum solo præsidio constat omne bonum adipisci, malaque universa posse vitari? Magna quippe est hæc ingratitudo, magna insuper B quantumlibet duram correctionem? Tolerare quippe inertia, immò veriùs horrenda quædam miseria; hoc mihi semper, dum venire voluero, paratum resu-gium, auxiliumque non recognoscere. Verum, ô! dulcissime Pater Jesu Christe, ac benignissima Mater Virgo Maria, ovis illa sum, quæ sæpe nimis errans perdita est. Sum & illa fatuella, desidiosa, estabunda filia, quæ non nisi tracta & coacta vult per vias rectus incedere. Assumite ergò manum illius, & tenete, nec eam suo dereliqueritis regimini, quoniam fic citò iret in perditionem.

#### Hic loquitur anima in tribulatione existens, ad sui consolationem & patientiam, plurimos tribulationis fructus sibi commemorans.

OPTIME venerit mea gratiosa Domina tribulatio, quidem Pater optimus te misit ad me, non dubito. Te ergò æquissimo jure benignè, lætanterque debeo suscipere, & non indecenter tracture, aut repellere per impatientiam, tibi aut injuriam irrogando, aut adversus te improbè murmurando.

Erravi, fateor, venis à me justam pœnam acceptura. Insipiens sum ac ignara, venis me instructura. Deturpata sum ac sædata ; ad decorandum ac mundandum me advenis. In devium propero; accedis ad dirigendum. Mortem æternam demerui; ad Liberandum me festinas. Gravibus oppressa sum debitis; relevare me prætendis. Elongavi me à facie Patris mei Jesu Christi; ad me illi denuò approximandum reconciliandumque huc profecta es. 'Cum his, qui me oderunt, & occidere quærunt inii confortium, hinc me venis cripere. Nunc penè exexcata sum & surda, nimiùmque mollis & lassa in omnibus membris meis facta; venisti salutem ac robur largitura. Fiat igitur in me, ac de me, ad plenum: datum & commissionem optimi Patris mei. "Gratias ago illi millesimas, qui non ut ego illum frequenter, ita me neglexit, qui me nolens perdere, per te me, velut filiam dilectam, visitat, quæ nec digna sum ad suam gratiam vocari, quæ potius mortem merui, quam aliam quamlibet disciplinam; & potius horrendam gehennam, quam paternam ac mansuetam correptionem. Verum te unum deprecor (ô mea Veneranda Do-

mina) ut ea circa me commissione quam a Deo, non quam ab hoste suscepisti, fungaris. Quodque tuam, pro mensura meæ fragilitatis, mitiges disciplinam, non me suprà quam terre valebo gravius affligens. Quo non obstante, volo ut nec clamor, nec gemitus, nec actus, nec signum quodlibet in me diiplicentiæ, aut amaritudinis, aut indignationis te retrahant, quominus dulcissimi mei Patris jussionem, de me & super me, quantum sufficit, impleas. Longè enim meliùs me, novit quid mihi expediat: fiat itaque ut instituit, & sua, non mea voluntas implea-tur. Quantuncunque mihi gravis extiterit dolor, etiam si serra, si ignes, si verbera, vulnera disposuerit, fiat voluntas ejus: tantummodò me in suam suscipiat filiam, milique sociam faciat tuam sororem patientiam, sine qua utique nimiùm dura es & minùs accepta. Ita si fiat mihi, prosectò satis erit, nec aliam erga me peto clementiam; nimiùm sanè dura, nimiùmque dira mihi fortè illa clementia, quæ ad brevissimi temporis moram sustineret hujus seculi abuti voluptatibus, atque in stercore meo volutari ac putrescere, donec in momento infernalibus canibus traderer devoranda, illic moritura fine fine. Longè fiat à me talis clementia, talisque misericordia. Tibi igitur, Magistra optima, parere recusem, tuamæquanimiter ferens disciplinam, tuam percussionem, tuam oportet mala præsentia, ut potiora tandem obtineantur. Nam & Pater meus Jesus Christus ab hoc seculo non migravit absque dura admodùm pœna, sed nec ejus Mater dulcissima. Quæ ego sum ut hinc immunis eyadam? Non est hoc profectò postulandum.

O veneranda Magistra & Domina, dicito (si libuerit) ac denuncia Patri meo, in quanta nunc afflictione detenta sum, quam pœnam ac pressuram sustineo, quatenus suæ miscreatur pauperi filiæ, fragili, atque labili, plenæ angustiarum, & tormentorum, ploratuum & gemituum. Quodque propter suam bonitatem immensam in his tormentis mihi misericordiam impendat, reperiens in me bonum aliquod, quod remuneret. Vides nempè me propter vehementiam doloris nec convenienter orare, nec ad Deum meum

mentem meam dirigere posse. Sed, ô vos piissimi Curatores Curiæ Patris mei & cum gaudio & affectu bono suscepta sit. Meus C-præsati, & præsertim Tu benignissima Mater misericordiæ dic sæpè dicto Patri meo jam satis esse, po-Itula mihi pacem & reconciliationem, ut tui honoris ac precum tuarum intuitu, consolationem aliquam experiar, atque alleviationem ab his quibus nunc premor flagellis, sicut de his pueris qui scholasticis incumbunt disciplinis fieri solitum est. Exhibete vos mihi ad instar illius piæ Matris, quæssuam siliam eripit de manibus Patris eam verberantis. O nequam inimici! vereor, ne in meis verberibus rideatis, co modo quo de his insolentibus pueris rideri solet, qui prò suis petulantiis in scholis verberantur, dicendo, ne peperceritis, quoniam benè meruerunt. O peccatum væ tibi! quia me tormentis hujusmodi tradidiffi. Infelix illa hora, qua me ad Patris mei offenfam induxisti. Initio quippe mihi vultum ostendebas hilarem, teque placitum, ac humanum mihi fimila--bas; sed heu! graviter nimis tua cauda pungitiva est, amara.

Quomodò igitur tibi ampliùs fidem dabo? Cur secundum institutum vestri beneplaciti, juxta man-Dte non toto conatu detestabor? Nunquam ita ad me revertivaleas, nunquam mihi te videre concessum sit.

#### - Adhuc loquitur anima tribulationi, congratulando ei.

Tribulatio! si per hæc flagella tuta sim, ac ab illa morte horrenda fævissimaque, facta immunis; si per hæc jus hereditaris paternæ, quod jam .perdideram, recuperem & (quod longe melius) si per hæc, ad gratiam mei Patris revertar, atque hinc mea convalescant præmia, prosectò mihi optime est. Conabor tamen ampliùs hujuscemodi facinus nullatenùs admittere, ignorans certè, an vice altera mecum tam misericorditer ageretur, ut nunc actum est.

O magistra tribulatio! ex quo mihi mundanas subtrahis consolationes ac societates, nec mihi possibile absque aliqua consolatione vivere. Concede mihi vel alteram aliquam consolationem ad supportandum tuas af-Atibi hinc magis obstrictam concipio, quod sic me flictiones, atque tormenta. Fac me illius dulcedinis participem, quam secundum Prophetæ dictum, Ps.xxx.

20. Deus servat, & abscondit his qui timent & diligunt cum: per quam dulcedinem beatus Stephanus suos mihil sestimabat lapidatores; Beata Agata ad carcerem tanquam ad nuptias properabat; Apostoli in verberibus exultabant; Sanctus Paulus dicebat, se libenter gloriari in infirmitatibus suis, 2. Cor. XII. 9. & ita suit dui illorum carentia mihi nulli essentia prossis obstrictam concipio, quod sic me in hoc mundo statuisti, quàm si mihi soli illum deservire secisses. Apparet igitur, quantum me dilexeris, talem mihi mundum tribuens, ac meo deputans usui. Insuper si eventu aliquo, ratione, atque intelligentia prorsus essentia mihi nulli essentia mihi nulli essentia mihi nulli essentia mihi nulli essentia prossis illum deservire fecisses. Apparet igitur, quantum me dilexeris, talem mihi mundum tribuens, ac meo deputans usui. Insuper si eventu aliquo, ratione, atque intelligentia prorsus essentia prorsus essentia mihi nulli essentia.

O quid dico ego infipiens & inconsulta, quid dico? Cur ampliùs velim meum quærere solatium? Hæc est enim gloria Dei, ut justitia ejus impleatur, quod utique sit, dùm tribulationem ac tristitiam patior propravis ac ignominiosis voluptatibus, quibus præter Dei nutum ac Mandatum frequenter fruitus sum. Decentius itaque est ac rationabilius ut Dei voluntas impleatur me verberans & corrigens, quàm de mea vanitate consolationem accipiam. In hoc itaque mea fit consolatio, ut Pater meus mihi pacatus sit, atque in me pacem & justitiam se osculari faciat, te median-B ter tibi gratis reddi, te à nobis diligi, te à nobis honorari, in hoc tibi reddendo quod tuum est: non quod bonorum nostrorum egeas; sed quia sic fieri volus set dolore & augustia in gloriam. Super hæc tamen omnia mihi tales superfua derem vehementer obligatam? Et tamen longè præclarior ac melior est mea conditio, dùm hæc tua dono sus melior est mea conditio, dùm hæc tua dono sus melior est mea conditio, dùm hæc tua dono sus melior est mea conditio, dùm hæc tua dono sus melior est mea conditio, dùm hæc tua dono sus melior est mea conditio, dùm hæc tua dono sus melior est mea conscirvo, quàm si deperdita a-liundè recupero. Idem de ceteris omnibus me iundè recupero. Se generaliter de omnibus in me bonis, ex dono creationis acceptis. At verò gratiz dona longè his majora sunt ac potiora, quamvis ea quæ numeravi naturæ dona mercantur abundanter tibi gratis reddi, te à nobis diligi, te à nobis honorari, in hoc tibi reddendo quod tuum est : non quod bonorum nostrorum egeas; sed quia sic fieri volus se dono creationis acceptis. At verò gratiz dona longè his majora sunt ac potiora, quamvis ea quæ numeravi naturæ dona mercantur abundanter tibi gratis reddi, te à nobis diligi, te à nobis honorari, in hoc tibi reddendo quod tuum est : non sunt ac potiora, quamvis ea quæ numeravi naturæ dona mercantur abundanter tibi gratis reddi, te à nobis diligi, te à nobis honorari, in hoc tibi reddendo quod tuum est : non sunt ac potiora, quamvis ea quæ numeravi naturæ dona norari,

Debent itaque hi & plurimi alii profectus quos adducis sufficere ad congratulationem tuæ præsentiæ, longanimiter expectando illud excellentissimum regni cælestis præmium, ad quod per te intrandum est. Nondum quidem tempus est perceptionis præmii hujus. Præmium siquidem labor antecedet, non laborem præmium. Fiat itaque voluntas tua.

#### MEDITATIO ANIMÆ

Adrecognoscendum Dei benesicia, & ad se excitandum ad gratias reddendas Deo.

PLACEAT tibi, Domine Deus Omnipotens, & cuna fingularis & mera gratia, undè tibi soli meritò Pater gloriose, placeattibi, ut ea cognoscam, & commemorem bona quæ mihi quotidiè tribuis. Ingratitudo enim, atque inconfideratio beneficiorum tibi summe displicent, optimoque jure nobis quidem vis tuorum bonorum utilitatem afferri, tibi autem honorem & gloriam. Ita igitur sit Domine, præserva me ab illa tam reprehensibili ambitione, qua tuam volui furari gloriam, illamque mihi ascribere. Hoc enim faciens, dum gloriam quæ in tuam cedit sortem mihi vellem tollere atque usurpare, justa vicissitudine utilitatem omnem, quæ in meam partem accederet, amitterem. Lucifer ille de altissimis cadens ad ima mihi exemplo est, ne ita præsumam; similiter & superbus ille Pharisæus. Heu! misera, quid habere valeo, quod ex te non accipiam? Cur igitur hinc meipsam glorificabo? Cur hinc honorari desiderabo? cur ceteros quibus hujusmodi dona non adsunt contemnam? Auser Domine hanc à me stul-tam ac temerariam arrogantiam, sit itaque tua gloria, D non dedisti spatium, aut animum pœnitendi, aut ve-

Sed ad tua me converto beneficia, atque in primis hæc in natura confidero, ubi animadverto quòd fi cœlum tale, folem talem, ac lunam, ac tale univerfum quale est hoc in quo nunc posita sum, propter me solam, ac meum amorem instituisses, in stuporem duceretur omnis creatura hoc audiens, atque diceret: Hæc est illa à Deo præcipuè dilecta, propter quam tam magna & pretiosa dona ista creavit. Con-

stat nihilominus, quod ctiam in hoc casu mallem aliorum quorumlibet adesse consortium, quam in solitudine relinqui, nec etiam, si in mea foret optione, vellem alios homines, aliasque bestias, & aves huic mundo deesse, in eoque non vivere, eoque mecum non uti, dum illorum carentia mihi nulli esset profectui; quoniam absque consortio minus jucunda, minusque grata est cujuslibet boni possessio. Undè me in hoc mundo statuisti, quam si mihi soli illum deservire fecisses. Apparet igitur, quantum me dilexeris, talem mihi mundum tribuens, ac meo deputans usui. Insuper si eventu aliquo, ratione, atque intelligentia prorsus essem destituta, & hæc in me tam pretiosa naturæ dona suffragio Medicinæ, aut alio quolibet modo quis in integrum repararet: nonne hinc me felicem multim reputarem, necnon & illi qui hoc mihi impendisset beneficium me censerem vehementer obligatam? Et tamen longe præclarior ac melior est mea conditio, dùm hæc tua dono suscepta integra conservo, quàm si deperdita aliundè recupero. Idem de ceteris omnibus mei corporis membris sentio, & generaliter de omnibus in me bonis, ex dono creationis acceptis. At verò gratiæ dona longè his majora sunt ac potiora, quamvis ca quæ numeravi naturæ dona mercantur abundanter tibi gratis reddi, te à nobis diligi, te à nobis honorari, in hoc tibi reddendo quod tuum est: non luisti & distribuisti ad nostram utilitatem, & ad tuam gloriam. Super hæc tamen omnia mihi tales superaddiditti gratias, ut te possim habere in partem singularem, & tanquam legitima filia totius tuæ hereditatis fieri particiceps, atque in tua gloria gloriosè regnare perenniter. Sed & postquam Protoparens hanc, suo demerito, perdidit hereditatem, tu illam mihi per lavacrum regenerationis restituisti, meque voluisti de tua fieri singulari familia in Lege tua Christia-Quæ sunt, Domine, opera mea, aut merita, ut mihi post sic perditam hereditatem, hoc tam singulare, tamque excellens munus largiri volueris? ad illius denuò perceptionem misericorditer me revocans præ ceteris illis omnibus qui veram Fidem non habent, tui ac tuæ veritatis notitia carentes & fine Baptismo ab hoc seculo decedentes. Est profecto hæc gloria donanda cst. Hic versatur opus meæ redemptions, in quo longe plus quam in mea creatione laborasti, dum usque ad mortis acerbissimæ sufferentiam militasti. O qualem gratiam, ô qualem dilectionem! pro me ipsa exhorrescerem quod pro me Deus meus pati dignatus est; Si tuam in terris conversationem commemorare velim, à tempore Conceptionis incipiens usque ad horam Ascensionis in cœlum, nihil præter evidentia incomparabilis dilectionis ac fupermirabilis dignationis signa reperiam ergà me indignam atque miserabilem. At postquam resuscitata sum per gratiam regenerationis Baptismalis; heu! quotiens iterato gladio peccati me morti reddidi obnoxiam? Quotiens te meum Patrem ac Benefactorem offendi, te meum supremum Judicem? qui me in momento potes in profundum Inferni præcipitare, ficut præcipitasti Luciferum & Angelos ejus in tanta perfectione niam percipiendi; sed eos irremediabiliter condemnasti, hic quidem in crimine deprehendens, & mox horribili patibulo infernali tradens suspendendos. Mirum quippe est, si aliud quicquam facere voluero, quam tibi regratiari, quam tibi servire, quam te honorare. At ego nonnunquam te offendere audeo, malè tuis utendo bonis, & quod omnem superat offensam, indè tibi etiam aliquando bellum movendo? Sed & super hæc, ut mihi semper cura morbi parata sit, pœnitentiæ falutare tribuisti Sacramentum. Et ad me tibi reconciliandum, ac veniam impetrandum, tuos: Sanctos pro me fieri Oratores voluisti, & ad eos este, recurrendum; quod utique est mirandæ dilectionis signum, dùm illos tuos amicos præcipuos pro me dignaris intercessores fieri, quæ mortem merui millesies: & præcipuè illam tuam gloriofissimam Matrem, meam cut is, qui venit ad nuptias, non habens vestem nuinstituis Advocatam ac Mediatricem, & quod ampliùs A ptialem, id est, charitatem. Nec hic habeo, quid est, mihi præcipis, ut in te, ac tuum præsidium, spem meam, atque fiduciam totam reponam. Verè inexcogitabilis est hæc gratia quam mihi præstas, istaque dilectio quam mihi insinuas, talis ac tantus Dominus tali miserabili, talis Judex tali peccatrici, talis Majestas tali vilitati, talis felicitas tali infelicitati. Quid de illa dicam splendida atque opulenta Scripturæ sacræ mensa, in qua me suaviter reficis, ubi propitiam & falubrem adversus omnem morbum invenio medicinam, ubi tota est dulcedo, & pro mea consolatione suavissimus sapor? Nec silentio prætereunda est speciosa illa tuorum Angelorum custodia mihi, tua dignatione, impensa ad me dirigendum & ad conducendum in via hac tenebrosa, squalentique deserto; ad mihi consulendum & auxiliandum in necessitatibus meis, ad me potenter protegendum contrà terribiles illos ac sævos canes infernales, ne me devorent, aut fuis circumveniant fraudibus, ac perversa subtilitate B qua pleni admodum extant. Quomodo igitur illis resisterem ego sola, ignorans atque infirma, nisi illius præfatæ custodiæ adesset præsidium? Certè nequaquam possem. Demum quis ore proferre poterit aut corde cogitare magnam illam tuam gratiam, quâ ad perceptionem sanctissimæ Eucharistiæme dignarisadmittere, ubi tua corporalis adest præsentia, ubi adfunt & ministrantes Angeli, ubi devotarum mentium potentissimum invenitur nutrimentum, ubi etiam tua Passio amarissima rememoratur, ubi denique Patri Omnipotenti, Deo nostro, redemptionis ac purificationis offertur sacrificium. Heu! Pater mi dulcissime, heu! Benefactor fingularis, heu! inquam, atque millesies heu! mihi tuæ miserabili creaturæ, quæ!pro his donis immensis, pro his gratiæ excellentissimis muneribus, dietim tibi malum pro bono rependo, pro gratia ingratitudinem, pro honore convitium, pro beneficio nullum servitium; immò maleficium. Videor mihi profectò omnem creaturam ad usum mcum tua C poris. bonitate creatam, oculis meis atque auribus ingeri, legitimo jure, contrà me insurgentem, ac de me cum clamore valido damnationis ultionem expetentem. Condemnetur, exclamant, hæc maligna atque insensata quæ sic nobis malè abutitur, quæ adversus Creatorem suum & nostrum nos suis cogit obsequi temerariis ac turpibus voluptatibus; quæ nos totali malitiæ suæ submittit, quæ sine medio soli Deo servire debemus, atque in persona ejus bona operando, eum laudare atque magnificare. Abjiciatur ergò hæc malevola ab omni alia creatura, & impugnetur velut omnium nostrûm inimica, & proditrix nostrisummi Regis atque Imperatoris. Insuper rationem meam atque intelligentiam converti ad vanitatem aut curiofitatem. Aut ctiam hinc malè meo corpore velut bestia usa sum. Constitui Magistrum & Patrem meum, malignum illum hostem humanæ salutis, cum tamen, tua clementià, tua essem in Baptismo facta filia & discipula; omconversationem in terris, tuam salutarem Passionem minimè commemoravi, aut per devotam compassionem honoravi. Sacramentum etiam fructuosæ pœnitentiæ duxi ridiculò, dum mox post petitionem veniæ reversa sum ad vomitum. Scis etiam, Pater mi cœlestis, quam parvum honorem, cultum aut reverentiam tuis Sanctis, atque Angelis impenderim, & Præsertim fidelibus illismeis custodibus. In frequentatione mensæ Scripturæ sacræ desidiosa fui, aut curiola nimis, inanem magis quærens gloriam, quàm in

virtute profectum. Postremò dum mihi commemoro illam meam indignitatem, indevotionem ergà sanctissimum Eucharittiæ Sacramentum, penitus contremisco, & meritò erubesco, & expavesco; timens, ne in hac tam preriola refectione frequenter, ut Judas, versata sim; aut sicut præproperè comedens, aut sirespondeam, nisi quod nunc de hoc quantum valeo, etsi non quantum debeo, doleo, indeque magnam atque abominabilem confusionem intrà me patior & sustineo. Sum itaque mihiipsi intolerabilis, si non aliter vitam correxerim, si non aliter ad te amandum, ad te colendum, me impenderim; quamvis id scio, quod ex me nihil valco, nihil scio. Est itaque spes mea, finaleque refugium in te folum, ut id bonum quod coepitti in me perficias & consumes usque in finem; insuper & malum quod in me dominatur magis semper ac magis expurges, & diluas. Parum siquidem prodesset, imò mihi graviter obesset omne bonum mihi à te concessium, si non per te suerit à malorum incursibus indefinenter custoditum ac protectum; insuper & mihi tu ipse donaveris per gloriam, quod apud præsens in spe indulges & promittis.

# M E D I T A T I O QUÆDAM ANIMÆ,

Cum se perpendit in temporali prosperitate & spirituali, simul reddendo gratias Deo.

EXCELLENTISSIMA atque ineffabilis Dei O bonitas! O Pater misericordiæ & Deus totius consolationis! quibus meritis data sunt mihi hæc bona quæ peccatrix suscipio? Cur mihi bonum pro malo redditum est, gratia pro ingratitudine, pro dedecore gloria? In te Domine, in te surgit spiritus meus, & omnia, quæ intrà me sunt, te benedicunt & magnificant. Tu enim meas deles iniquitates, tu omnes infirmitates meas fanas, tu me liberas à morte, tu me circumdas mifericordia & miferationibus, tu reples in bonis desiderium meum, tu renovas ut aquilæ juventutem meam, tu me dimittis in pace mentis & cor-

In labore & fudore alterius comedo panem; quoniam mihi tribuis quod alii magnis nacti funt laboribus, nunc æstum, nunc frigus pasti, mari terraque in mediis periculis pervagentes. I u mihi terras & possessiones populi largiris, ut diligentius ac liberius mediter in Mandatis tuis, & Legem tuam exquiram. Principes ac Nobiles suorum corporum periculis me semper in pace custodiunt, ut fine timore de manu inimicorum liberata, tibi serviam in sanctitate & Justitia omnibus diebus vitæ mæ. Justum igitur est, ut & ego parte ex altera te pro omnibus aliis deprecer à quibus tua bona ad me perveniunt, teque pro illis laudem, te observem, te honorem, præsertim quia non satis frequenter ad hoc valent intendere. Laborant quidem pro me juxta sui officii exigentiam; rationabile igitur est, ut ego non obdormiam, aut pigrescam in his exercendis, quibus sum deputata, hoc sane mutua charitas postulat, ut invicembenefaciamus. nia quæ in Baptismo promiseram transgressa sum: tuam D Unum te potissimum precor, Domine, ut hæc mihi à te indulta prosperitas & securitas, insuper & tibi serviendi libera licentia non meo veniat detrimento, ne sit hæc prosperitas mihi loco præmii finalis. Ne, quæso, in hoc mundo mihi mea merces tribuatur. Fateor quippe me etiam bonis præsentibus indignam: sed, largissime Domine, probeneplacito tuæ voluntatia potes me in tuo servitio cum his prosperis legitimè instituere; quoniam adhuc longè meliora ac sublimiora promittis & tribuis tibi servientibus, vitam scilicet illam beatam, atque sempiternam. Tu prosectò meam cognoscis fragilitatem; sciens, me illam esse imbecillem atque infirmam filiam, quæ velut delicata ac tenera infantula, utique magnas non posset ferre molestias, atque ideò sibi plùs ceteris & supra sua merita parcis. Veniet tempus, in quo virtutibus ampliùs roborata, & ab uberibus non libens avulsa, potero forsan tutius experiri, & probare duritiem adversitatis, ac solido cibo tribulationis vesci.

#### ALIA MEDITATIO

#### Æ N I M

Discessum suum à corpore rememorantis, ad tunc habendum aliquod auxilium, & ad se excitandum ad san-Elim pavorem. Et continet plures particulas.

QUIS crit mihi, quæso, fidus amicus, quis mihi fideliter aderit in extrema mea necessitate; in illa districta hora separationis à meo corpore, quis tunc erit mihi auxilio? Quis tunc loquetur aut respondebit pro me? Quisme liberabit, dum vocata fuero in tremendo judicio summi Judicis, quando me circundabunt undique inimici me multifariò accusantes ac secum in gehennam trahere satagentes, quandò testimonium contrà me dicet propria conscientia, insuper & opera mea? Tunc ne mundus aut amici carnis mihi venient præsidio? Non prosectò, imò me sinent ire quo potero. Aderitne corpus, cui tàm studiosè inten-B cit, quem cum tota sua posteritate, propter unam indi? Certè minime : siquidem tunc jacebit putrefactum in terra, critque vermium cibus. Assistet ne vel qualiscunque consolatio priùs à me delectabiliter suscepta? Revera non, imò dùm ad corporis portas, aut priores consuctas voluptates, ad meam consolationem regredi volucro, inveniam oculos, aures, linguam, ta-Etum & cetera undique membra (ut mihi voluptas adesse solita fuit) clausa & serata, fortissimà atque horribilissima sera mortis.

Tunc igitur quid factura fum ego miscra, quò divertam? Quem advocabo, si non aliundè veniat auxilium per aliquam aliam consolationem, aliundè quàm à corpore venientem; si non anteà mihi aliquem comparavero amicum, à quo aliter confortata subsistam? Cadam profectò intrà me prorsùs desolata in laqueum desperationis, & infrà me in interitum æternæ dam-C nationis.

V Irgo gloriosa, spes certa, & refugium singulare peccatorum, & tu sancte Angele Dei, custos bone, ac ceteri alii Sancti cœlestes, adestote nunc mihi, & mei estote adjutores. Tunc me desendite, nunc mihi consulite, nunc me stultam desolatam associate, tunc me præsentate ad dexteram ante faciem summi Judicis sub vestra protectione, propellite canes illos infernales me devorare quærentes, ficut circà beatissimum illum Episcopum Martinum, & plurimos alios facere tentaverunt; impetrate nunc mihi illam gratiosam Sententiam: Veni benedicta patris mei accipe regnum, quod paratum est ab initio mundi. Matt. xxv. 34.

E Xpavesco nimirum, ac undique contremisco cum alterius illius memor sum Sententiæ: Recedite a me quàm amara separatio à summo bono ad summum malum, de omnimoda felicitate ad totam miseriam, de pace perpetua ad sempiternam & abominabilem confusionem. O ira Dei ac Sententia intolerabilis! ne cadas superme; nihil quippe est in me quod te serre posset. Allide me potius & flagella secundum multitudinem miserationum tuarum in hac vita, & ne me sinas in hanc quæ tàm horrenda terrendaque est peccatoribus, cam in suo judicio suscipientibus, Justitiæ Curiam incidere.

Tomi III. Pars II.

E Xpergiscere, expergiscere, miserabilis creatura, & auribus crectis attende tonitruum hujus Sententiæ, oculis apertis prospice hujus Judicii tenorem. Nimis profectò consopitaes, nimis obdurata, nimis excæcata, si non perpendis hanc miseriam, punitionemque acerrimam, & perpendens non graviter reformidas & totis viribus effugere conaris, & in recogitatione horum non contremiscis, plus quam solium arboris Aà vento agitatum. Non est hac fabula aut trusa, si Christiana es (sicut utique es) Deo appuente sirma fide tenebis quòd si cum solo uno mortali decesseris, Sententiam hanc horribilem irremediabiliter incurres. Qua igitur diligentia meritò fugies, quasi à façie colu-Bri, mortale peccatum, quàm sollicita eris superfluas & fictas hujus seculi amicitias spernere; ac etiam ineptas illius delectationes quæ tibi nullo poterunt esse subsidio in hac summa necessitate; & studebis tibi facere amicos, vel paucos aliquos Sanctos, imò pracipuè Deum gloriosum, bene vivendo, ut tunc tibi sit directio, salus & liberatio.

N E te, quæso seduxeris, anima, netcipsam adulando palpaveris, ne queruleris. Necenim Deus illi suo supremo pepercit Angelo Lucisero, cujus tantus erat decor, tanta sapientia, tanta persectio; quinimmò, illum cum fuis complicibus propter unum fuperbiæ motum de altiflimis Paradifi fed bus in infimas partes præcipitavit. Sed nec Adæ Protoparenti peperobedientiam in esu vetiti ligni, condemnavit ad mortem. Immò nec cum toto mundo dissimulavit, cùm præter octo animas, omnes usque ad infantes uberibus adhærentes, immò in uteris adhuc reclusos, aquis diluvii delevit à facie terræ. Sic & illam Pentapolim, unica ipsius Loth domo liberata, perdidit igne ac sulphure, gentemque totam illam æternis tradidit suppliciis: Nunquam fanctum illum Prophetam Samuëlem exaudire voluit pro rege Saül, quantumeunque pro illo intercederet ac ploraret. Sed nec illo suo proprio Discipulo Judæ pepercit, quem laqueo suspensum missit in gehennam ignis. Sunt & alia plurima hujuscemodi Dei judicia super homines, Saracenos, Judicos atque Christianos, dictu & cogitatu terribilia, atque horribilia.

Et tu igitur, pauper ac misera peccatrix, quid præ ceteris de te futurum arbitraris? Qua tibi est evadendi atque fugiendi fiducia? Tu dictim in deterius declinas, cùm tua quamplurima gravia facinora deflere ac emendare deberes. Nullam pro his condignam facis pœnitentiam; imò omnifariam tuam exquiris confolationem, omnemque dolorem, ac tribulationem detestaris. Si frequenter tibi quies negatur in molli strato, si nec parvam famis aut sitis molestiam serre vales, si levis etiam aliqua febris te languidam atque impatientem reddit; quæ tua, quæso, virtus esse poterit ad ferendos illos ardores; non quidem leves, non momentancos, aut ad horam transcuntes; immò vero, suprà quam dici possit, durillimos ac sempiternos? Confer ad illa tormenta tuos quos hic aliquando pati cogeris dolores; & vel aliquando tui miscrere, & tux puellæ prospice.

malediëli, ite in ignem aternum. Matt. xxv. 41. Heu! DN E, quæso, de illorum sis numero, anima mea, de quibus commune loquitur proverbium Gallicanum: Fol ne crost de ce qu'il prent. Quod Latine dici potest: Stulto semper contingit preter id quod credit. Tales utique fuerunt illi quibus Loth ad recessium de Sodomis suadebat, ne perirent cum ceteris, cui non credentes, sed tanquàm deliramenta, verba ejus reputantes, die sequenti cum tota Pentapoli absorpti sunt. Sic & illis contigit, quibus Noë (dum Arcam faceret) iram Domini denunciabat; immò etiam illis, qui sibi comites crant in fabricatione Arcae. Quibus simi-

Digitized by Google

les hodierni nostri videntur Prædicatores. Ne igitur sic credere differas, & tibi contrà hec tàmincomparabile periculum consulere, donec in illud incideris; tunc enim sera mis esset provisio. Audi quid dicat Deus diviti illi petenti ut mortuum aliquem suscitaret, qui suos quinque fratres admoneret, ne secum in illum locum tormentorum venirent. Habent, inquit Dominus, Moysen & Prophetas, illis credant si volue- A rint. Luc. xvi. 29. Tu itaque, anima, habes Scripturas & exempla plurima, tibi nimirum hæc sufficient ad ista credendum: tibi igitur cave, & fac ut sis parata circà horam tui decessus. Stultus enim est, qui sibi non providet in tempore. Ita repelle à tuo consortio mortale peccatum protuis viribus, ut tunc tibi non sit necesse adejus expulsionem vacare. Libera te cito de manibus hominum, si in eas incideris per debita aut rapinas, aut furta, aut odia, aut alia quælibet hujufmodi, atque tunc te divinæ misericordiæ committe, dùm tempus est, ne differas, donec ipse veniat ad te, non quidem ut Pater, non ut Benefactor, sed ut Judex severissimus & Deus ultionis; quoniam tunc nulla erit redemptio. Si te experiris in costatu esse, in quo non auderes à corpore recedere, cur non statim absque morate ad illum revocas? frequenter evenit, ut, qui non vult dum potest, non possit dum vellet. Dat tibi Deus ipatium pœnitentiæ, quo si abuteris ac deterius hine cum accipere. Verum quid rursus in occulto murmufacias, quæ tibi spes aderit, ut tibi alio tempore Deus B ras superbia? Vis apud me forsan hospitari, quia te hoc spatium indulgeat? Cave ne, si nunc Dei sueris immemor, & ipse tui obliviscatur, dum opus habebis. Non igitur tibi, anima, refugium aliud est, nisi ut indilatè pacem habeas ad Deum, fructus agens dignos pœnitentiæ, ac de teipsa justam expetens ultionem. Si enim nosipsos judicaverimus Deus nos non judicabit. Quod si in tuis maleficiis non erubeicas, qua totics contrà talem Patrem, ac tantum Benefactorem admi--sitti, formidare debes, te incursuram, atque experturam inte suam potentiam ac dominationem. Humimiliabis te igitur semper in conspectu Majestatis ejus, vultumque demittens in terram, facie lachrymabili, liam miscricordiam implorabis. Animadverte qualiter Sancti, dùm in terra vixerunt, judicia Dei tàm sacra, quam mirabilia expavescebant, cum tamen in summa puritate vitæ consisterent. Tu igitur, quæ ab Annis discretionis, nec per diem, à peccatis etiam pler umque gravissimis, vixisti immunis, judica per hæc, quid tibi sit faciendum.

#### Hic luctatur humilis anima cum superbia.

V Ellem ex tescire, superbia temeraria, quo titulo, quove jure prætendas in me regnare, omnia infuper opera mea tibi conaris ascribere & deputare? Deberet reverà potiùs humilitas dominari, cùm nihil ex me habeam præter malum. Et si quæ bona ex liberalitate Domini mei suscepi, mox bona illa perdidi & abjeci, ficut illam primam ac puram innocentiam, seu justitiam in Baptismo collatam, & post recidivum per Sacramentum Pœnitentiæ restitutam, mortaliter peccans deserui & repuli; & plerumque etiam per venialia fœdis & obscuris denigravi maculis, ita ut meritò non minus erubescerem antè oculos Domini mei me præsentare, quam maculosos leprosi alicujus pangloriaberis, quantumcunque etiam priùs mundi, ac decori extiterint? Certè, ut arbitror, minime. Si mansionem apud me facere quæris, & in ea demorari te delectat, propter meam pulchritudinem, propter meas divitias, aut propter fortitudinem, famam, sapientiam, & fic de aliis, cautius prospice ne fallaris; quoniam hæc bona mihi non nisi sub mutuo provencrunt, & ad benè operandum ad gloriam Domini mei funt concessa. Et tamen vides, qualiter his frequen-

ter prorsus abutor, ad contrarium, Domino meo de fuis bonis movens bellum. Undè penitùs erubescerc debeo, atque expavescere, & confundi. Minimè ergò in me hoc titulo mansionem suscipies, & præsertim, quoniam si diligenter me perspexeris, invenies me totaliter deformatam per culpam, infirmam, infamem atque ignorantem. Nonne insuper in illo hujus mundi mari procelloso sum constituta, in tenebrosa obscuritate, in fragili navicula corporis hujus mortalis, inter latrones & prædones, aliaque discrimina quam plurima, ubi qualibet hora damnationis imminet periculum? Non est prosectò tibi superbia hic locus aut status tuæ

manfionis.

Dices forsitan, quod ego regno & dominor super multos. Et quid indè superbia? Si in carcere aliquo tenerentur plures ad mortem condemnati, nisi gratia eis impenderetur, & ego etiam condemnata cum illis præficerer eis ad affistendum, obsequendum & confortandum, quæ gloria mihi foret hinc sumenda; præcipuè si non in hoc meo legitime sungerer officio; imò plus debito illos gravarem & opprimerem, eorum bona tollendo, aut fame perire faciendo, aut quomodolibet aliter eos vexando, fatigando, aut persequendo? Scis, quia qui plus accepit, amplius reddere rationem formidabit. Non igitur hoc titulo poteris in me loabjicio, & humilitati acquirendæ studeo; nihilque bonorum quæ in me sunt, mihi deputo, sed Deo soli, ut debeo, tribuens, hinc ei gratias ago. Miranda quippe res, modusque plurimum alienus, hinc apud me te velle residere, quia te morti trado, & quod magis stupendum est, tuum hostem scilicet humilitatem, medium quaris ad ingressium Regni mei. Qualibet bona opera mea, eleemosynas, orationes, jejunia, patientiam, pietatem, ac cetera similia, tibi sumis auxilio ad statuendum in me Regnum tuum; hoc titulo, qui me utique tibi ex adverso meritò repugnaret, intrà me & super me dominium vendicare prætendis. Non sic erit profectò superbia; esset enim bestia nimiùm monstruosa, nimiùmque prodigiosa. Quis enim aliquando tale portentum expertus, ut res aliqua sua morte nasceretur, suique contrarii filia existeret, velut frigus ex calore procederet, & aqua ex igne gigneretur?

Considera diligenter, superbia, quid facere præ-Ctendas. Si enim non aliter, quam per medium humilitatis, quam in me perpendis, in me regnum tuum quæris; scito, quoniam mox ut ingressium seceris, humilitas festinabit ad recessium, atque ita mox, dum abierit, tui dominii privaberis titulo, quem in mea humilitare statuisti; & sic etiam de qualibet alia virtute possum concludere, vel etiam de tua morte: non enim simul poteris adesse mortua & vivens. Omnes etiam aliæ virtutes tuum refugiunt consortium. Quare (ut arbitror) evidenter perpendis quam turpiter te fallis & involvis: quoniam tu sola etiam ceterisomnibus exclusis malitiis, sufficis me penitus odiosam Deo reddere, me condemnare, meque extrà meam habitationem irrevocabiliter ejicere, ac propellere. Verùm quid adhuc semper in deterius eniteris? Num aliquando devicta succumbes? Invincibilem profectò te hostem experior. Quotics enim te per unam portam depelnos, sanie ac putredine vulnerum suorum plenos, quis in conspectu viri alicujus insignis detegere formidat? Ostia inveneris, per fenestras, aut parvas quaslibet Quid respondes superbia? nunquid talibus panniculis primulas insidiose subintras; & quo te ignotam facias tuumque fallacem vultum abscondas, omnifariam tuum nosti simulare ac variare habitum. Non est virtus cujus non simulatorie geras habitum sanctum, omnesque gestus simules, adeò ut absque lumine gratiæ, monstrante Spiritu sancto, discerni non possis. Nunc quidem te sub veste humilitatis occultas, nunc formam geris justitiæ, nunc pietatem fingis, nunc ut pium eleemosynarium te exhibes, nunc te laudibus exteris tegis. Aliquando bonus videris Prædicator, ali-

quando bonus Pastor, aliquando te propitium simulas confiliarium, aliquando rectorem proficuum, & ita de aliis similibus cautelis innumeris. Et cum per hunc modum non prævales, inter virtutes latitas, ubi tàm fubtiliter ingrederis, ut nullatenus innotescas, donec feriens interimis, aut prædictas expellis virtutes, pauperemque animam solitariam ac desolatam derelinquis. Oquam frequenter, dum præcipue devotioni ac spirituali jocunditati simul ac sanctæ consolationi interesse putavi, mox insperatè tuam inveni præsentiam intrà me constitutam, ô perfida superbia! nec tuum accessum, nec præsentiam experta sum, donec omnia tuo vento fuerunt exsufflata: deinde magnis suspiriis ac gravi contritione cordis revertebatur ad me lumen gratiæ ac sol justitiæ sub umbra sobriæ devotionis, & tunc primum signa tui ingressus perpendebam. Tunc (licèt tarde nimis) intelligebam sub qua forma te intruseras: nec enim ita latere potes, ut non aliquod semper tuæ malitiæ vestigium relinquas. Tecum quippe accedit altitudo quædam cordis ad ardua immoderatè tendens, putà ad aliquam habendam visionem insolitam, vel ad miraculum operandum; vel insurgit temeraria quadam de se præsumptio, aut immoderata de suo opere, aut statu complacentia, sublimisque ac tota inflammata lætitia, vel nimiùm levis & effrons ad sui jactantiam aut excusationem sub umbra profectus, aut proprii servandi honoris, vel etiam aliquando, ex altera parte, duri-B tiem quamdam cordis tecum adducis, maturitatem quandam atque gravitatem infimulans. Estque hujusmodi durities prætensa & dedignans, pertinaciter suis dictis & volumatibus inhærens ad iralcendum, & sub umbra correctionis omnia tremere & lacerari facit. At his contraria penitùs adveniunt, ubi tu superbia sueris missa foris. Ibi siquidem adest humilis, demissa, ac temperata lætitia, nulla levitas, nulla jactantia, nulla fui excusatio. Ibi adest maturitas & gravitas sine ira, fine amaritudine, fine vindicta; immò cum omni dulcedine & mansuetudine cordis. Tunc est anima patiens & benigna, tunc vituperia & laudes humanas contemnit, & pro solius Dei Dominisui beneplacito circà se & alios operari studet. De reliquo nulla sibi cura est; immò (quod ampliùs est) se vilem videri volet, non honorabilem, quantum est propter se, quoniam se ipsam cognoscens & judicans ad intrà opprobrio dignam, non utique se pluris æstimandam volet exteriùs in alienis laudibus, quam se interius dignam arbitratur. C ti cum conatu appropinquant & exclamant adversum Quinimmò exemplo Jesu Christi etsi omni honore digna extiterit, talemque se interiori notitia verè dijudicet, proprio tamen instinctu & affectu humilis & abjecta videri desiderabit.

#### MEDITATIO

Altitudinis judiciorum Dei super filios hominum, provocans ad humiliationem sui, & alios non judicandi.

Altitudo incomparabilis & abysius profundissima judiciorum Dei in omnibus, præcipuè autem ergà homines! Quis illa scire poterit, aut investigare? Cùm enim misereri voluerit, nihil est eo clementius; cùm verò justitiam tribuere, nihil eo terribilius. Si enim millesies in die homo illum provocaverit, & millesses ad ipsum reversus supplex veniam & gratiam pe-no condelector, nec lectio, nec cantus, nec oratio, dam stultam misericordiam ac ludum puerilem. Rursus si in solo mortali decesserit homo, irrevocabiliter mittitur in ignem æternum; cum tamen sit Dei Filius, & plasma ejus per creationem. Ecce velut surorem quemdam ac horrorem intolerabilem. De quamplurimis nempè legimus, qui penè usque ad mortem à peccatis immunes servati sunt, & postmodum ad mala opera declinantes, morte præventi sunt & damnati. At contrà fuerunt alii, qui semper malam vitam se-Tomi III. Pars II.

Etati, tandem nihilominus quasi in momento conversi funt ad Dominum, & citius Martyres facti, gloriam æternam sunt adepti. Consideremus, quòd in Passione Domini nostri, cum ejus prædilectus Discipulus cum negavit, latro confessus est., Quis, quæso, id anteà præcogitasset? Mirum quippe valde est, si persona, quantumcunque bonæ vitæ conscia, sub manu potenti Deise non humiliet, sialium quempiam quantumlibet peccatorem judicare præsumat; quoniam scire non potest quæ sint circà se aut alios Dei judicia, ignorat quid in sua causa lateat. Sumus quippe omnes in carcere condemnationis & mortis, undè nemo eripi poteit, nisi ex singulari & mera Dei gratia, quam ut, & ubi vult distribuit. Neminem ergò licet contemnere, si ad præsens hujusmodi gratiam non habeat. quoniam in momento illam habere poterit. Nec viceversa hinc se aliquis extollat in sublime, si à Deo gratiam hanc acceperit, quoniam non est hac hereditas fua, imò fic agendo mox eam perdidit, velut usurpator ac raptor gloriæ Domini Deisui. O! quando veniet tempus illud & locus, ubi cum securitate hanc gratiam possidebimus, & hac ipsa in gloriam convertetur. Verè beati sunt, qui sibi sunt.

#### MEDITATIO ANIMÆ

Super duobus statibus, in quibus se invenit, jam in devotione, jam absque devotione. Insupersigna notitie infins. .

P Lorate oculi mei, plorate, & plangite durissimam illam separationem, ac disjunctionem amarissimam Dei mei & Patris, qui in ira & furore elongavit se à me, abducens secum bonam illam meam nutricem gratiam, meque prorsus derclinquens desolatam, dolore ac tremore plenam, tædio & angustia undique circundatam, sedeoque tenebris involuta, & lumen cœli non video. Væ tibi superbia quæ mihi hoc damnum intulisti! quoniam si illa simplex humilitas apud me mansisset, Deus qui in cordibus humilium requiescit, ipsisque dat gratiam, minime ita suam à me subtraxisset gratiam. Nunc omnes mei amici Angeli sancti elongaverunt se à me, & ponunt me abominationem sibi. Nunc omnes inimici mei vehemenme: Euge, euge, persequamur hanc miseram, quoniam Deus eam derelinquit, non cst qui possit eam de manibus nostris eruere. Illam itaque ad damnationem quam meruit, impellamus.

Domine! ô cœlestis Pater! audi vocem adversariorum meorum; ne recedas, ne elongeris à me, Intende in adjutorium meum & ad adjuvandum me festina. Pf. LXIX. 1. Exurge & diffipa inimicos tuos tanquam fumum; aliàs enim illa imminet hora, in qua pauper ego tua creatura, tua orphana, tua indigna ancilla, tua infidelis sponsa, irremediabiliter peribo; quoniam præter te non est alius, qui me hinc valet eripere.

R Evertere, Domine, revertere, quoniam à tuo recessu sentio cor durum, & admodum prava plenum acedia, fastidio, ac mala trittitia. Arida sum, nec contemplatio placent; Prædicationes, ac sanctæ quælibet admonitiones mihi funt fastidio. Evanuit à me gustus omnis ac sapor cibi cujuslibet spiritualis; gravis sum atque onerola nimis mihiipsi. Languide omnia operor, folitudo atque filentium mihi funt horrori. Et (quod deterius eit) nec istam meam valeo deflere miseriam, nec ab ea me per condignam pœnitentiam ac displicentiam eripere; quinimmò in dies volo meas profequi vanas ac mundanas confolationes. bere, ac fabulari, ad deducendum tempus; illosque felices judico, qui ita in hoc mundo vivunt in subjecta, immò stulta libertate. O qualis mutatio! hcu in quem statum prolapsa sum! De cœlo profectò cecidi ad inferos, de vita spirituali ad carnalem, de veritate in vanitatem, desecuritate & tranquillitate conscientiæ in conturbationem, de timore in stuporem, confusionem, atque infelicitatem horribilem Et certè ita mihi optimo jure contigit; idque planè deme-A pitem, à quo mihi provenire possunt omnia bona, vorui; quia cum ex me nihil essem, meipsam nihilominùs glorificavi, & de me & in me confisa sum; extollens me adversus Deum meum, illi suam surripiens gloriam. Insuper & de suis donis laudari volui atque honorari, jactanter mihi illa ascribens tanquam propria; & quod deterius est, ceteros contempsi, minoravi & temerariè judicavi. Scio igitur quid faciam; illam mihi recuperabo humilitatem quæ me utique Patri meo reconciliabit, eumque placatum ad me reducet. O gloriofa & beata pax! jam omnia benè successerunt, est hac mutatio dextra Excelsi. Psal. LXXVI. 11. Commovetur quippe cor meum & exultat ad præsentiam Dei mei, ac gratiæ: evelluntur autem atque explantantur illæ inutiles vitiorum plantæ. Inferuntur virtutum rami & plurimum convalescunt; nunc in claro lumine meos defectus, mea peccata, meam fragilitatem experior; nunc denuò bonoitaque illucescente die in solis ortu mox abscedunt tenebræ, aviculæsuos repetunt cantus, renovantur omnia, & ad colorem, vigorem, ac decorem suum revertuntur; ita planè est mihi, dum sol justitiæ oritur in corde meo.

## MEDITATIO ANIMÆ,

Sentientis se ad devotionem commoveri, & subitam Dei visitationem denuò percipientis.

Quid postulat? Est prosecto Deus meus, Domine meus & Pater meus. O Domine, optime veneris. Tibi supplico, ut, si mea urgente infirmitate ac debilitate peccati, pigritor nimis, aut tardo tibi aperire; tuo jure, tua autoritate ostium estringas. Regiis, ut tibi licet, utere clavibus.

A Bite extrà meum hospitium, abite universa meo magno Patri ingrata, qui apud me vult hospitari. Fugite hine, fugite absque mora. Fuge tu dedignans superbia, inflata jactantia, sicta & palpans hypocrisis, ira furiosa, despectuosa vindicatio, venenosum odium, infelix ac livida invidia, anxia tristitia, acedia stulta, avaritia cupida quæstuaria, fœtida luxuria, gula immunda, cum tota vitiositatis perversa familia ignobilis ac stultæ otiositatis.

E Jiciatur hine omnis spurcitia flagello poenitentiæ, spargatur undique cum suis floribus grata & viridis herba virtutum. Ponatur mensa sobrietatis, sternatur castitatis lectus. Ingredere, Pater dulcissime, ingredere hospitium pusillæ tuæ atque humilis ancillæ, pauperis adolescentulæ tuæ, suscipe gratanter cumbamus. Ne, quæso, respexeris ad meam paupertatem, scio quidem, quia nullius horum eges quæ apud me sunt : apud te sunt omnia, sufficit tibi bonus affectus. Verùm, dulcissime Pater, hoc est quod à te præcipuè consequi desidero, ut mea tibi placeat voluntas; quodque ex tua clementia de tuis superabundantibus divitis ad meam sublevandam ac sustentandam paupertatem vel parum aliquid impartiri digneris, ut hinc sustentata fame, sitive, male non pe-

Levitas mihi omnis grata est. Quæro manducare, bi- ream in carcere hujus corporis; in quo ad præsens inclusa sum.

> R Evertere, Domine, revertere, adhospitium tuæ humilis ancillæ. Brevem nimiùm ibi traxisti moram. Heu quam dura hujus hospitis recessio! Formidabam utique aliquid in me esse quod oculos tuæ Majestatis offenderet. Heu me miseram! quæ non aliam adhibeo diligentiam ad talem conservandum hosluptates atque divitiæ. Quid itaque ad præsens faciam? Quo medio illum à me sic elongatum ad me revocabo? Mandabo omnibus quæ intrà me funt, ut illum utique incessanter requirant; donec inventus revertatur. Exurgite Fides, Spes & Charitas, expergiscimini, & vos ad cursum lumbos accingite diligenter quærentes Patrem meum, donec illum inveneritis, atque ad hofpitium meum reduxeritis.

Nuncius anima mittitur,

D Iscurre tu, oratio, per magnam coelestem civitatem, per vicos & plateas, ac per domos singulas, ita ut nullum Sanctorum prætereas, quem tu non cum rum spiritualium gustum ac saporem discerno. Sicut Bstetu & gemitu requiras, ad eorum pedes procumitaque illucescente die in solis ortu mox abscedunt tebens, nec hinc discedas, donec insimul omnes, vel eorum aliqui, gloriofi Patris mei tibi demonstraverint mansionem, teque ad Deum deduxerint; ac ejus præsentaverint aspectibus. Illos exora, ut illum mihi placatum faciant, mihique de multis meis exorbitantiis impetrent veniam; atque ita suæ gratiæ restituar; quodque rursus declinare dignetur ad hoc suum humile hospitium, quod tàm citò deseruit, mea, fateor, indidignitate exigente. Verum sua magna benignitas atque clementia, parte ex una, suorumque Sanctorum deprecatio, parte ex altera, & rursus meæ parvitatis, paupertatis, impotentiæ, atque instabilitatis consideratio ad reditum poterunt eum incli-

Quid dicis, Oratio, quæ nova refers? Multum nimis demissa est ac verecunda facies tua. O! scio, quis tibi hoc fecerit: rigorosa videlicet illa Justitia, quæse contrà te & me ingerit vehementer, allegans me non Cesse audiendam; immò quod ex tunc indigna sim filia Dei nominari; cùm jam, meâ ignaviâ, meam ingenuitatem, meam divinam nascentiam, meamque celsitudinem penitus amiserim, & hoc, in meo certe hospitio deformem ac horrendum hospitem, scilicet peccatum admittendo; quod utique omnem, quæ ipsum suscipit, corrumpit animam, fordamque atque destatabilem reddit; ac inimici falutis constituit filiam. O Justitia! quis te adversum me & adversus meam orationem Procuratricem constituit? Non ego certè te ad hoc advocavi: scio enim, quia coràm te subsistere non possem. Illi potius misericordize clementi Curize me submissi, illamque meam constitui Advocatam; immò luo penitus Judicio stare volo; quamvis & te etiam Juititiam mihi decet esse propitiam & amicam. Cur ita? quoniam tecum sum unius sententiæ. Tu quidem odio habes peccarum, & ego nuncillud odi. Tu illud perlequeris, hoc idem facio, de illo poenitenquæ apud illam inveneris, fimul in cena nottra dis-Dtiam agens, puniens & vehementer dolens quòd illud unquam admiserim, aut ei tribuerim fidem. Ita quippè agens tuum, ô Justitia, exerceo officium de meipsa Judicium sumens. Tu itaque etiam pro me intercedes. Sed forsan mihi dices, quòd longè citrà condignum in hac parte de me sumo Judicium, non condignè ut merui, mea vindicans peccata. Proh dolor! Justitia, fateor ita esse, ut asseris, sed hoc venit condonandum; quoniam non subest hoc viribus meis. Necessitas autem Legem non habet; infirmitas quidem mea,

paupertas, atque imbecillitas, non me sinunt ad condignum, vel etiam ad votum expugnare, ac persequi peccata cum sua familia. Sed ab inope, vel parva solutio sibi possibilis acceptanda est, & ab operario debili labor remissus non spernendus. Sis itaque, Justitia, de mea possibilitate contenta, quod reliquum est, tua

potenti virtute supplebis.

Considera igitur, si tui sit Officii, tuæque consuctudinis, ultrà vires exposcere. Cum autem mihi ma- A luto peccatorum involvens ac demergens, demoransjor aderit incolumitas, ac potentia divinæ gratiæ, virtutumque fortius robur; tunc & potentius cum peccato congrediar, eique viribus adversabor. Dico insaper, quòd benedictus Filius Dei pro me debitum sufficienter, immò superabundanter solvit, quantumlibet etiam anteà offenderim; salvo, quòd ei me legitimè subjiciam, & suæ sim ascripta familiæ. Nullo autem jure duplex de offensa exigitur emenda, nam & Deus non punit bis in idipsum. Quicquid igitur misericordia Filii Dei circà me facere disposuerit, minime tu poteris contradicere. Ceterum, Justitia, te interrogo, si non ad instantiam Sanctorum qui apud te hoc meruerunt, teneris aliquid annuere? Profectò sic. Quem enim honorem illis impenderes, si cos, te pro peccatoribus deprecantes, velut alios quoslibet, quibus nunquam fuitti honori, vacuos repelleres.

Vade igitur Oratio mea, & recurre confidenter ad cœlestem Civitatem, illicque Sanctos illos sollicites, ut tibi, & mihi Justitiam pacatam reddant, ut & il-B la fimul cum misericordia mihi pacem impetrent ad Dominum Deum meum & Patrem meum, atque ita ad domum meam, undè exiit, denuò revertatur. O utinam horam illam præscire possem, qua dignabitur Dominus meus ad me declinare! Cur non aliquem nunciorum suorum præmittit, ut legitime parata, possem illum decenter, id est, devote ac sancte

**fu**scip**ere**.

Aliquoties enim adeò latenter advenit pulsans ad ostium, ut alibi me distractam inveniens, mox, antequam valeam ei occurrere, & decenter recipere, discedat. Sed quid loquor tam inconsultè? Quid tam temerarie tamque præsumptuose peto, ut talis ac tantus Dominus suos mihi priemittat nuncios? Absit. Mihi potius incumbit semper ejus adventum explorare, nihilque aliud meditari, nihil aliud operari quàm adventum ejus præstolari, moxque ad ostium pulsanti aperire, ipsumque reverenter suscipere. Non igitur cum curis hujus sæculi mea ampliùs tenebuntur colloquia; sed sedebo solitaria in pace & silentio, diligenterque observabo, ne aliquid meum subintret ces, quòd sic tumo successione consilio freta hospitium, quod tanti hospitis oculos possit offendere; quinimmò & ego ipsa vadam in occursum sui jocundi adventus.

## MEDITATIO ANIMÆ.

APUD DIVINAM

# TRINITAT

Ad speciale robur obtinendum in virtutibus 🚭 in sancta vita.

quit, Domini cali sirmati sunt, & spiritu oris ejus omnis virtus eorum. Pf. xxxII. 6. Facilius longè est, tibi à Deo conferri fortitudinem & perseverantiam in bonis operibus, quam cœlis firmitatem præstari. Si igitur præstitit tibi Deus in hac gloriosa solemnitate beatissimæ Trinitatis, ut per potentiam Patris in Sapientia Filii, & propter bonitatem & dulcedinem Spiritus sancti robur habeas, constantiam, ac perseverantiam in bonis operibus, teipsam, omnesque vires tuas fige in Domino Deo, Trinitate Sancta, illique sic inhæreas, ut in sola ejus potentia tua sit siducia, nec extrà ipsum sapientiam quæras finaliter, aut voluptatem. Ita quippe tuam conservabis pulchritudinem, quo facta es ad imaginem & fimilitudinem illius fanctiflimæ Trinitatis, fecundum memoriam, intelligentiam, & voluntatem. Sed heu! frequenter illam defœdo & obscuro, eam que in terrenis occupationibus, ac voluptatibus immundis. Nihilominus ad ipsum revertere, & ipse te mundabit, teque liberabit, & tuæ pulchritudini te restituet, quam insuper in te sirmabit, & stabiliet, si tantummodò illi jungi volucris, ac velut tuæsummæ voluptati inhærere, ipsum potenter amando absque sine, sapienter absque errore, suaviter absque amaritudine. Eritque tua Spes in sua invicta potentia, tua Fides in sua limpida sapientia, tua Charitas in sua voluntate dulcissima. Hoc profecto potius facies quam in creatura, in qua non nisi umbra est & vanitas potentiæ. Quapropter nimirum in umbram atque vanitatem defluis, cum creaturæ finaliter inhæres.

Anima Christi sponsa se humiliter accusat, atque suo sponso totaliter se commendat, petens veniam de offensis, gratiam suam in prasenti, & gloriam in futuro. (Alias sic.)

# LACHRYMABILIS QUERELA,

Ac devota Oratio creatura, de statu peccati ad Dominum reverti cuspientis.

Jesu virginitatis sponse! Jesu castitatis sidelis amice! Jesu, mea Spes finalis, mea salus, meum singulare resugium; nunc ad te reverti desiderat anima mea pauper, inops & mifera, qua toties per temerariam rebellionem atque incrtiam defidiosam idfacere contempsit & recusavit, quæ annulum gratiæ, quo illam spiritualiter desponsaveras, negligenter amisit, suscepitque annulum peccati, se tradens sponsam, servam & subjectam tuo antiquo hosti. Heu! quam periculosum connubium! heu quam stulta & miscra commutatio ejus qui pulcherrimus, potentissimus & opulentissimus est, ad illum deformissimum, miserrimum, egentissimum! Die mihi, ô anima, quis tibi es, quòd fic tuum supremum Dominum, tuum gloriosum Præceptorem, parum honorasti: sic tuum Creatorem, tuum Salvatorem (à quo tibi est omne bonum) oblita es: sic tuo vero Sponso, tuo sidem amico videnti & consideranti, sidem violasti. Is quidem primum tibi cor suum impenderat, suamque ad te tantam ostenderat dilectionem, ut etiam pro te mortem acerbissimam pati dignatus sit; & tu illi cor tuum & amorem penitus surripuisti, immo (quod gravius est) velut perfida & infidelissima sponsa suæ propriæ habitationis portas præclusisti, quas nihilominus illis suis miseris, ac nefariis hostibus sinis esse patentes, qui te perdere quærunt, & æternæ morti tradere. Quid, quæso, arbitraris, ô anima? Putas-ne à pœna immunis evadere? Manebit-ne tanta injuria, tamque grandis offensa, tandem penitus inulta? O perside A Ttende, anima mea, quæ tam infirma es atque p totius humanæ creaturæ hostis! jam anima mea tua instabilis, attende verba Prophetæ: Verbo, infeductione perdita est, inselix, ac prostrata: quoniam ficut carnifex viridi ramo, ac modica herba ducit ad mortem agnellam petulantem & saltantem suturce fuæ occisionis nesciam; ita meam fatuellam animam deduxisti, momentaneam aliquam hujus mundi vanitatem sibi demonstrans, quam sic tractam tuis vinxisti vinculis, camque excæcasti, & postmodum plurimis criminum mortalium lanceis ad mortem vulnerasti. Demumque super eam imposuisti gravem illum

malæ consuctudinis lapidem; insuper & frigidamillam, duram, atque horribilem obdurationis cordis tumbam, quâ resurgere prohibetur: quin immò continuo magis pressa jacet, terrenis affectionibus obvoluta, & in simo ac stercore criminosæ delectationis inclusa pu- A Olim siquidem per os tui Prophetæ promissis quòd trescit, ita ut usque ad finem maneat sœtida & abominabilis Deo, & Sanctis ejus. Heu me miseram creaturam! heu me! si hac in dispositione relinquor, usque ad finem. Quid nempe factura sum in tali statu moriens? quò profectura? Contremisco ista commemorans, exhorresco vehementer, tantummodò hæc recogitans. Perpetuis certè fic moriens ardoribus, stridoribus & fletibus manciparer, & præ rabie tormentorum Deum blasphemarem, nullam ab ipso consola-tionem percipiens. Tunc evidenter perpenderem (sed serò nimis) quali Præceptori paruissem, & cum quanto detrimento, deserto Deo, diaboli, mundi, & carnis oblectamenta suscipiuntur. Prasserva me, Domi-B patientiam omnes tribulationes, adversitates, & labone Deus, ab his horrendis tormentis, ab hac morte tam crudeli me protege. Advoco te, anima, olim à Deo formata, anima, suo pretioso sanguine redempta, anima, plurimis donis super ceteras creaturas nobilissimè decorata, à tot & tantis periculis toties, præter tua merita, præservata. Te advoco, inquam, audi me. Tuos nunc paululum aperi oculos, & intuere ubi jaces. Considera, ubi tu es, quam propinqua sis inferis, quam à cœlis elongata. Cogita quem deseris, quem despicis, cui surdam aurem præbes. Ettu, dulcissime Jesu, animarum Medice clementissime, sons omnis dulcedinis, si humana miseria te valeat ad miséricordiam inclinare, respice oculis pietatis ac comnunc expergiscitur, & cum suam nuditatem & statum miserabilem advertit, magnam hinc concipit displicentiam, confusionem & abominationem, & de sua tam diutina stultitia admodum admiratur & dolet, tanquam misera peccatrix quæ ampliùs indigna est tua vocari sponia, tua amica, demisso vultu, slebili facie ad te suspirat, erubescens, nec loqui præsumens. Dulcissime Jesu, hanc clementer prospice, brachia & manus ad te extendit, ut te trahente de profundo lacu peccati & de stercore in quo tandiù prostrata jacuit, erecta profiliat. Tu, qui solus es Salvator, proptereà & ei manum porrigens eam subleva, eamque perire ne permittas. Tot vides peccatores qui te minimè deprecantur, immò te persequuntur. Convertere igiancillam humilem, tuam pusillam pedissequam, quam nunc in magnis suspiriis & in amaritudine cordis te deprecatur. Possesne hanc non exaudire? Possesne eam non suscipere? Profectò minime; immò magnam

hinc spem concipio, quòd tuam in me experior gratiam, in qua nunc adest mihi hæc voluntas ad te revertendi, quòd tibi summo Medico dolorosa illa vulnera animæ meæ, te inspirante, detego ac demonstro. in quacunque hora ingemuerit peccator & panitentiam egerit ab omnibus peccatis suis que operatus est, omnium iniquitatum ejus non recordaberis; Ezech. xvIII. 22. & reverà paucos habuisses justos, nisi peccatores misericorditer recepisses. Ideoque Salvator Jesu Christe, Advocate, & Mediator noster simul Imperator, & Frater, qui solus nosti meam miseriam ac fragilitatem, si vera sunt quæ video, audio, & credo de tua dulcedine, pietate, & misericordia, & utique vera sunt: idcò te finaliter deprecor, ut meas omnes deleas iniquitates, & finceram & mundam Contritionem tribuens, & integram Poenitentiam. Fac ut per bonam res quos dietim sustinco, ad purgationem deserviant, & ad pænæ quam mea peccata demeruerunt, remissionem, ut sic in hoc mundo meum sit Purgatorium. Fac itaque meam hujus mortalis mundi peregrinationem tibi acceptam. Tribue mihi baculum firmæ Fidei, stolam Charitatis, & scalam sanctæ Spei. Confunde per tuam potentiam, quicquid mihi impedimento esse potest, ita ut in via nulla me retineat delectatio, nulla me confundat adversitas. Genera in me cor humile, pium, clemens ergà proximum, sine rixa, fine invidia, fine indignatione, fine superbia, sine omni detractione. Tuo amore inflamma cor meum. Vulnera illud sagittis potentissimis tuæ pulchritudinis, passionis ad hanc animam miserabilem, nunc exurgit, tui dulcissimi conspectus, tui gravissimi gestus, tui pulcherrimi apparatus, tuæ speciei dulcissimæ. Fac ut te semper meditetur, lætanter de te sermonem audiat, ad te suspiret, ad te ingemiscat, tibi complaceat, totam intelligentiam, totam mentem, totam curam ad hoc impendat, ut dignè tibi serviat; quoniam non est alius amator, qui sic, ut tu, vices rependat. Insuper da mihi, Domine, cor liberum, cor sublime & inclytum, quo detester, sugiam, & spernam vile lutum mundanæ cujuslibet voluptatis; quo quamlibet contemnam creaturam quæ honori meo, ac promotioni falutari, non venit adjumento; quo te in te diligam, alios autem omnes in te, & propter te. Demum tu qui es mea spes finalis, mea sola salus, meumque refugium singulare, subleva me, dotur & justifica tuam hanc pauperem animam, tuam Dce me, sustine me, dirige me, ita ut in illa hora tremenda mortis meus sis Protector, potensque desensor aliquando priùs dilexisti, sicut & ipsa te dilexit, quæ spiritus mei adversus illos canes infernales, ita ut in pace & benignitate illum recipias in gloria, in qua te facie ad faciem summo cum gaudio videre valeam, ac perenniter adorare, amare ac laudare.

N

JOAN-

# JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Paristensis

# TRACTATUS

DE MONTE

# CONTEMPLATIONIS.

De Gallico in Latinum translatus.

Extat Gallicè in MSS. Vict. 286. & 288.

# ANNOTATIO CAPITULOR UM.

APITULUM I. Causa quare de materia tam alta conscribit Gallice potius quam Latine; & simplicibus & illiteratis potius quam Doctoribus.

II. Literatura & magna scientia non est omninò contemplativis necessaria.

III. De duobus hominum generibus, & qui habiliores sunt ad contemplationem.

IV. De duobus modis contemplationis, uno in scientia, alio in affectu.

V. De magna differentia inter sapientiam & scien-

VI. Quòd nullus debeat dici sapiens, nisi sit bo-B

VII. Quomodò simplices, & idiota, possunt pervenire ad sapientiam, per exemplum à simili

VIII. Qua sunt opera, per qua Deus persectius cognoscatur.

IX. Continuatio brevis, seu epilogus pradicto-

X. Qu'od amor Dei principium est, & finis vita contemplativa.

XI. Quòd amor mundi primò est removen-

XII. Qualis sit pana in dimittendo amorem mundi.

quàm Latine ; & símplicibus & illiteratis A XIII. Quomodò aliquis possit amittere amorem potius quàm Doctoribus. mundi , per exemplum ostenditur.

XIV. Quod legere, aut audire Sanctorum, aut Sanctarum vitas, prosit ad contemplationem.

XV. De Angelorum suffragiis, & adversita' tibus, atque generibus aliquorum hominum prosperitatem vel adversitatem habentium.

XVI. Incipit loqui de scala contemplationis Dei, cujus tres sunt gradus, scilicet humilis pænitentia, locus secretus cum silentio, fortis perseverantia, ut Beatus Bernardus ponit super Cantica Canticorum.

XVII. Quomodò à labore activa vita incipi debet vita contemplativa.

XVIII. Gratia singularis aliquibus collata, non est ab omnibus imitanda. Et quòd multi, oppositum facientes sunt decepti.

CXIX. In quo statu consistit perfectio vita contemplativa, per similitudinem amoris mundani declarat.

XX. Qualis sit amor Dei, quem contemplativus habere debet.

XXI. De .

Joannis Gersonii

543

**544** 

XXI. De secundo gradu contemplationis, & duro conflictu, ibidem existente,

· XXII. In quali statu sit contemplativus, in secundo gradu contemplationis.

 ${
m X\,X\,I\,I\,I.}$  De duobus modis filentii & folitudi- $_{
m A}$ 

XXIV. De naturali secreto.

XXV. Quomodò corpus contemplativi debeat ordinari, & de impedimentis advenien-

XXVI. Disputatio, quomodò vita contemplativa sit proficua, & primo sibiipsi.

XXVII. De profectu magno, quem contemplativi aliis afferunt.

XXVIII. Quòd non sit superbia, tendere ad B vitam contemplativam; oftendit per exemplum.

XXIX. De excellentia contemplativi, super activos.

XXX. De necessitate gratia Dei ipsi contemplativo.

XXXI. Qualiter anima in contemplatione dicitur elevari super corpus, & quodammodò ipsum deserere, & essicitur simplex, & unica.

XXXII. Memoria Libri Magistri Richardi de CXLV. De tribus modis quibus gratia Dei de-Sancto Victore De contemplatione.

XXXIII. De tertio gradu contemplationis, & similitudines quadam naturales.

XXXIV. Quomodò fortis perseverantia necessaria est contemplativis, declarat per exemplum.

XXXV. De impedimentis pluribus, ne possit quis montem contemplationis ascendere.

 $\mathbf{X}\,\mathbf{X}\,\mathbf{X}\,\mathbf{V}\,\mathbf{I}$ . De quibufdam adhuc aliis impedimentis in via ista.

XXXVII. Quidam modi meditandi, qui possunt servari in contemplatione.

XXXVIII. De modo contemplandi, quem beatus Bernardus tenuit in principio.

XXXIX. De alio modo miditandi per exemplum mendicantis.

XL. Commendatio istius modi contemplationis tanquam securi, utilis & levis.

XLI. De modo se visitandi in contemplatione, secundum istum modum.

XLII. De tribus Dei judiciis autè oculos mentis revocandis pro materia contemplationis.

XLIII. Quomodò quidam deficiunt in perseverantia forti, & ideò in contemplatione modicum proficiunt.

XLIV. Quadam imaginatio montis cum tribus tabernaculis, sive habitaculis, scilicet Fidei, Spei, & Charitatis.



# PROLOGUS.

# RIMUM.

U

Quare de materia tam alta conscribit Gallice, & simplicibus & illiteratis.



ac quærere proindè, cur de materia tam sublimi, putà de vita Contemplativa, scripserim Tractatum præsentem idiotis, simplicibusque, videlicet sororibus meis, ac etiam lingua materna Gallicana, & non

potius sermone Latino, ipsis scientia ampliori imbutis; cùm ista materia ad illiteratos, simplicesque non pertineat? Ad quod ego inquam: quia enim in Libris variis Doctorum Sanctorum de vita prætacta subtiliter tractatur, utpote à sancto Gregorio in Moralibus, necnon à beato Bernardo super Cantica, item à Richardo de sancto Victore, & à quamplurimis aliis, ad dicta quorum eruditi scientiis confugium facere posfunt : idcircò talibus scribere talia supersedeo. est secus de simplicibus & illiteratis, præsertim soro-B item & secundum complexionem ac personarum varibus meis, quibus præsentia conscribo de materia contemplationis, Latinos sermones non intelligentibus. Et cum dicat Apostolus, quod mulier innupta & virgo cogitat que Domini sunt, ut sit sancta corpore & spiritu, qua autem nupta est cogitat qua sunt mundi, quomodò placeai viro suo. 1. Corint. VII. 34. Ideò utilius & convenientius me compilare, & scribere non posse judico dictis meis sororibus (quæ Dei gratia pridem absque Matrimonii vinculo vivere proposuerunt) quam quomodò & ipsæ Deo placere poterunt, eidem famulando continue, eumque amando, & ho-norando. Nec earum me simplicitas ab opere illo retardare habet, cùm secundum intellectus sui capacitatem velim procedere, quem in eis expertus sum, nihil incomprehensibile dicturus, aut difficile.

#### CAPITULUM II.

Literatura magna & scientia non est omninò contemplativis necessaria.

QUAMVIS autem copia scientiæ, & literatura, eruditioque Legis Divinæ, ac Sacræ Scripturæ non modicum ad apicem contemplationis volare cucupientibus præstet adminiculum; nihilominùs idipsum interdum obest multum pluribus; non quidem ex se, sed occasione inflationis, ex scientia provenientis, & acceptæ. Impossibile autem est, ad veram contemplationem alio itincre, quam per humilitatem pervenire, ficut dicit Apostolus: Si quis inter vos videtur sapiens esse in hoc seculo, stultus stat ut sit sapiens, 1. Cor. 111. 18. hoc est, intellectum suum humiliet, stultum se reputans respectu divinæ sapientiæ, putà non valens comprehendere Dei judicia atque opera. Hinc est, quòd in contemplationis acquisitione plu-D habeant mentem habilem & quasi ambidextram, varibus scientificis viam ad eam perveniendi nil tantum includit, quàm quod se humiliare dedignantur, scilicet eorum intellectum occupando, & submittendo mysteriis Redemptionis Domini nostri, suisque factis tam humilibus, & exemplis relictis.

Et tamen per istud ostium quod tam humile atque bassum est, non intrans, sur est & latro, in vanumque laborat, ficut dicit Dominus. In vanitate sensus sui capite incedens levato, in magna scilicet sui

Tomi III. Pars II.

IRARI nonnulli fortasse poterunt, A intellectus reputatione & scientiæ suæ, spernens inclinari, efficique ut parvulus, nunquam per oftium illud humile poterit introire, quin potius offendens abibit retrorsum ad instar quorumdam Domini nostri Discipulorum, de quibus scriptum est, quod abierunt retrorsum, Joan. vi. 67. cum scilicet eum capere & intelligere nequiverant, de sui corporis mysteriis docentem. Qua de re etiam accidit quosdam Doctissimorum optasse, quòd utinam ad tantam scientiam nunquam pervenissent, sed potius permansissent in sua simplicitate, quemadmodùm Matres eorum sine literatura: non ratione scientiæ ex se, quod, scilicet proficua non esset, immò prodest multum per omnem modum ca utenti benè humiliter, & in Dei gratia; sed provenit istud ex surreptione superbiæ, sicut dicit Apostolus, quia scientia inflat. 1. Cor. viii. 1. Accidit rietatem. Experimur vinum optimum obesse non parùm sebribus laboranti: sicque ensem suribundo, qui quippe cum tali seipsum mactet. Videmus etiam oculis ægris odiosam esse lucem, quæ puris delectabilis, dulcis, & amabilis est. Similiter est de scientia, quod ipsa, scilicet homini moribus inordinato, atque indisposito, per abusum multum est damno-

#### CAPITULUM III.

Qui ad contemplationem meliores sunt.

SICUT dicit beatus Gregorius fexto Moralium funt quidam naturaliter, aut ex complexione, vel conluctudine ad exteriora, occupationesque terrenas ita inclinati, quod ad contemplationem se elevare nequeunt, multò autem habiliores reperiuntur, ad vitam activam. Quod si ad oppositum niterentur, in C magnos inciderent errores & blasphemationes: ideòque tales in activa seipsos exercitare debent. Aliiverò mentis sunt tranquillæ, & otiosæ, ut si eos labor occupationis excipiat, in ipfa operis inchoatione succumbant; sed delectabiliter vivunt in consideratione operum Dei, vitæque cœlestis; & hæc ruminantes, atque tota humilitate de sua salute meditantes. Et tales quantum valent mentes suas ab exercitatione immoderati operis abstrahant : sæpè enim qui Deum contemplari quieti poterant, occupationibus pressi ceciderunt; & sic tales in operationibus exterioribus occupati, plùs deficerent, quam proficerent.

Sunt alii qui ex consuetudine, aut per virtutem contemplationis, vel Dei dilectionem excellemem, aut certé eis à suis progenitoribus advenit, ut scilicet lentes se modò uni, modò alteri tradere vitæ, quales esse Prælatos decet. Modò accidit quandoque quòd quidam Clerici, & literati funt de statu primo & conditione talium, quare sequitur quod sæpiùs ipsi errant, si se nimis profundis cogitationibus ingerunt, dimittendo operationes, & exteriores occupationes. Etiam evenit, quòd simplices personæ & literatæ sunt de alio statu & conditione alia, & tales secure possunt vivere in solitudine, & semper, aut frequenter cogitare de corum salute, sine alia occupatione terrena. Ita ergò videtis manifeste, quòd personæ simplices non sunt repellendæ, quin etiam eis est benè scribendum de vita ista contemplativa. Videmus etiam, & vidimus per experientiam in Sanctis Eremitis & in aliquibus feminis, quòd plùs profecerunt in Dei amore per istam vitam contemplativam, quam fecerunt, vel faciunt plures magni Clerici. Ratio, quia ista vita melius acquiritur per bonam & simplicem humilitatem, quam per literaturam magnam. Sicut dicit Salomon de Dei sapientia, quod ipsa graditur cum sinsplicibus & cum eis est sermocinatio ejus. Prov. III. 32. Ideò præcipitur alibi: Quarite Deum in simplicitate cordis, Sap. 1. 1. quia ipse simplicissimus, & reperitur per simplicitatem.

#### CAPITULUM IV.

De duobus modis contemplationis. Uno in scientia, alie in affectu.

SED pro pleniore satisfactione in ista materia, considero, quòd vita contemplativa habet in se gradus, & partes, quarum una cst subtilior alia. Et est una talis quæ inquirit per rationes fundatas in vera Fide Dei naturam & ipsius essentiam & ejus opera. Et valet ista contemplatio ad reperiendum novas veritates, vel ad declarandum & docendum, aut etiam ad defendendum contrà errores & falsitates hæreticorum & infidelium. Et de tali materia non intendo B Aristotelis alia, sicut ego teneo. Et qui aliter seceloqui ad præsens; pertinet enim solummodò ad bonos Theologos benè in facra Scriptura instructos; non autem ad fimplices, nisi esset per inspirationem & miraculose ipsis data, sicut accidit in Apostolis, qui erant valde simplices, & sine literatura, & pluribus aliis. Una alia pars contemplationis est, quæ principaliter tendit ad Dei amorem, & ad sapiendum suam bonitatem, fine magna inquisitione clarioris cognitionis, quàm est talis de vera Fide quæ data est eis, aut certè inspirata. Et ad hanc contemplationem possunt pertingere simplices personæ in dimittendo curas mundiales, & in custodiendo cor suum pure & mundè, & de tali loquor in præsenți.

Et credo, quòd ista sit sapientia & contemplatio quam principaliter Beatus Dionysius in Libris suis De mystica Theologia edocuit, & est sapientia excellentior & altior quam possimus habere in hoc mundo, quæ fuit ei revelata per Beatum Paulum Apostolum, cujus

ipse extiterat Discipulus.

#### CAPITULUM V.

Magna differentia est inter sapientiam, & scientiam, secundum Doctores.

MAGNAM differentiam affignant Doctores sancti inter scientiam & sapientiam, & principaliter Beatus Bernardus: quia scientia pertinet ad intelle-Etum, & convenit isti soli; sed sapientia ad affectum. Et ideò secundum nomen suum sapientia valet tantum sicut saporosa scientia, qui sapor respicit affectionem, desiderium, appetitum, & voluntatem personæ istius cui inest. Et ideo potest in aliquo magna scientia, vel cognitio esse, in quo erit modica, vel nulla sapientia. Ratio, quia non habet saporem, vel asse-tris, sed solum, quòd sit Pater suus, & quòd totum ctionem ad illud quod ipse scit. Et declaratur per D suum esse ab eo habeat, & quòd debeat eum amare exemplum grossum: potest enim aliquis cognoscere mellis naturam, quia audivit aliquandò de tali narrare, sive loqui, vel etiam quia legit in Libris de natura mellis, fine hoc quod quandoque mellis dulcedinem gustaverit. Item Medici cognoscunt naturam infirmitatum, & sæpè meliùs quam ipse infirmus, seu patiens: sed quantum ad sensum doloris, clarum est iplos infirmos plùs scire infirmitates, non per rationem, sed per experientiam. Sic suo modo potest aliquis ha-

bere maximam scientiam, vel cognitionem alicujus personæ sine-magna affectione amoris, vel odii, complacentiæ, vel displicentiæ ad talem personam. Et ex alia parte potest aliquis capere magnam affectionem, vel complacentiam alicujus, sine magna ejus co-

Videtis ergò, quòd secundùm hoc possumus concipere & intelligere, posse esse magnam sapientiam in aliquo fine magna vel clara cognitione; & claram & magnam scientiam, seu cognitionem, sine multa vel.

magna sapientia.

#### CAPITULUM VI.

Nullus debes appellari sapiens, nisi bonus existat.

SECUND ù M usum loquendi communiorem dicuntur communiter aliqui magni Clerici, Theologi, & Philosophi habere scientiam, vel sapientiam, qui sunt instructi in prima parte contemplationis, de qua locutus fum. Sed in tali contemplatione videntur pofuisse Philosophi selicitatem, vel beatitudinem humanam. Sed hoc dicere, est minus rectum, & est abusus loquendi, nisi tales Clerici habeant cum cognitione eorum ardentem affectionem per dilectionem ad Deum, & ad hoc quod facit ejus amorem. Et fine tali dilectione & charitate non potest esse posita ipsa felicitas in contemplatione, nec fuit unquamintentio runt, sunt ab ipso Apostolo reprehensi dicente, quòd illi qui dicebant se supientes, hoc est, habere sapientiam, facti fuerunt stulti. Rom, 1.22. Et causam asfignat, quia cum cognovissent Deum, non sicut Deum ipsum gloristicaverunt, nec sicut Deum amaverunt, nec grates ei reddiderunt, sed evanuerunt, &c. y. 21. Sic ergo possumus videre quos veraciter loquendo dicere debeamus scientes, vel habere sapientiam; & quos non, quantumcunque literati extiterint.

#### CAPITULUM VII.

Quomedo simplices & idiota possunt ad sapientiam pertingere: per exemplum à simili.

COGNITIO, vel scientia que habetur de Deo per veram & solam Fidem, sufficit ad perveniendum ad talem sapientiam (sicut dictum est) per amorem Dei, & scrvitium, & ejus honorem. Et videtur mihi, quòd, ficut dicit Aristoteles, quòd simpli-Cces possiunt habere selicitatem credendo hæc quæ Philosophi testificati sunt de Deo & Angelis, & ponere secundum hoc cogitationem suam, affectionemque. Per hoc concludo, quòd Christiani simplices, habentes Fidem firmam de Dei bonitate, & secundùm hoc ardenter amant, veriùs habent sapientiam, & potius debent dici sapientes, quam quicunque alii literati, existentes sine amore & sine affectione ad Deum & Sanctos ejus, & etiam plùs placent Deo tales magis qu'am alii. Et quod plus est, tales literati sine affectione Deo displicibiles sunt, existentes ficut sal corruptum, & sapientes infatuati. Et patet hoc per exemplum grossum. Si Pater unus habeat filios duos, quorum unus nihil scit de secretis sui Paex toto corde, & ei servire, & cum honorare, & sic facit de tota sua affectione. Alter autem filius multum sciat de secretis Patris sui per revelationem à Patre sibi factam, & de talibus scit loqui magnanimiter, & tamen non habebit aliquam, vel quasi nullam affectionem dulcem & amorosam ad Patrem suum, neque ad obsequium ejus. Istis stantibus, peto quis illorum filiorum à dicto Patre plus amabitur, & plus honorabitur, & magis remunerabitur? Non enim dubium,

quin primus. Et insuper à Patre suo propter talem affectionem ad ipsum habitam instructur amplius de secretis Patris sui, & de tota ejus hereditate. Secundus autem condemnabitur, propter suam ingratitudinem, & malitiam, & propter abusum cognitionis secretorum sui Patris sibi revelatorum ab eodem.

549

#### CAPITULUM VIII.

Qua sint opera, per qua Dem perfectius cogno-sciur.

LARÈ jam ostendi, sicut mihi videtur, non frustrà, & impertinenter esse loquendum simplicibus de vita contemplativa, pro introductione eorum per scientias, dulcesque affectiones, sicut per spem bonam, timorem sanctum, per ardens desiderium, per displicentiam & tristitiam offensæ divinæ per peccatum: & sic de affectionibus aliis; & quantum ad hoe cognitio vel scientia literarum, seu literatura, non requiritur ultrà plenam, grossamque Fidem seu credulitatem, quam tales simplices tenent de Deo, & de sua potentia, & sapientia, & bonitate, de suis Mandatis, & mysteriis generalibus, de nostra Redemptione, de Paradiso, ac de Inferno.

Et non est exile posse acquirere sapientiam hujus-modi, de qua dixi. Testatur enim Guillielmus Do-A ctor eximius, quòd inter omnia Dei opera nullum plus notificat, & agnoscere facit Deum, suamque bonitatem, quàm ista delectatio quæ cum spirituali placentia recipitur in anima, cum ipse Deus cam secretè visitat, postquam se profunde humiliaverit antè ejus Majestatem. Et si ita est, immò quia ita est, patet quòd simplex & illiterata persona meliùs cognoscit Deum, amando eum, & in anima sua ejus opera recolendo, sicut dictum est, quam sacere potest ad Dei amorem, & ejus degustationem, & saporem, B quantum cunque literatus & Philosophus per opera exteriora, & per rationes naturaliter acceptas. Undè Dominus noster Jesus Christus Patri suo gratias agit, quia abscondit hæc alta mysteria à sapientibus & prudentibus hujus mundi, & revelavit ea parvulis. Exempla etiam suprà posita & de infirmitatibus, & mellis natura, hæc declarant manifestè.

# E CONTEMP IONIS.

# PILOGU

Sen continuatio dictorum sub brevitate.

#### CAPITULUM NONUM.

Ostouam respondi, & rationem assignavi, quam ob causam modò Gallicè conscriberem simplicibus personis, scilicet vobis sororibus meis, & dilectis per genealogiam carnalem, & si Deo placet, plùs per spiritualem affinitatem. Nunc intendo descendere ad prosequendum quod concepi, demonstrando vobis aliqualiter, & modo grosso iter vitæ contemplativæ illius quæ ad vos pertinere potest, quæ perducere vos poterit sufficienter ad veram sapientiam, & vestram salutem. Quia (ut Augustinus testatur) Plures simplices absque scientia operati sunt falutem corum, habendo Fidem, Spem, & Charitatem; alii autem cum sua sapientia demersi sunt in profundum re, ficut dicit Bernardus, & nos cum nostra simplicitate quæramus salvari.

#### CAPITULUM X.

Amor Dei principium est vita contemplativa & sinis.

RADIX & initium vitæ contemplativæ debet esse Dei dilectio, hoc est, quod ejus amore dimittatur vita mundana, omnesque curæ terrenæ & occupationes, se stotum tradendo ipsi Deo. Secus autem saciens, seipsum decipit, & sæpè non pervenit ad finem laudabilem, nisi se emendaverit: sicut sunt, qui se tradunt Religioni, vel studio extrà mundum, non pro Delamore, led propter pigritiam, & ficte mundi la- putantes vitæ contemplativæ finem effe folum feire, borem subtersugientes, vel propter habere undé vive D vel acquirere novas veritates, immò potiùs sinis prinrent, aut propter vanitatem & superbiam, cupientes cipalis ejus est, Deum diligere, & degustare quam reputari magni Clerici, aut devotæ personæ, vel etiam propter curiofitatem, scilicet solum propter scire, quemadmodùm plures fecerunt Philosophi.

Finis etiam vitæ contemplativæ debet esse amor Dei, hoc est, quòd pro ejus dilectione, & amore nitatur debono in melius proficere, & quod velit se abstrahere ab omni alio opere, & occupatione. Et quod dico, quòd debeat se abstrahere ex toto ab alis occupationibus, hoe intelligo de terrenis principaliter, & de tali, quæ notabiliter impediret suam contemplatio-Tomi III. Pars II.

nem: scio enim, quod modica & temperata occupatio aliquando necessaria est, & valde proficua ad vitam contemplativam, ad pigritiam, aut etiam malam tristitiam depellendam. Prædicta Apostolus affirmat inquiens: Plenitudo, id est, finis Legis scilicet divinæ est charitas sive dilectio. Rom.xIII.10. Et ideò in Lege Deis quædicta est Sapientia, vel Theologia, iste excellentior appellari debet Magister, qui plus amat Deum, iste etiam habet vitam perfectiorem, statumque nobiliorem, qui meliùs diligit, & plùs.

Et quia vita contemplativa convenientior est de se ad benè amandum Deum, sicut schola, vel studium, ubi melius ilta ars, feilicet dilectionis acquiritur; ideò Inferni. Dimittamus igitur tales sapientes se damna-C vita ista plùs laudatur & approbatur in sacra Scriptura, & à fanctis Doctoribus, & principaliter per verum Deum amoris Jesum Christum, qui istam dedit sententiam, quod Maria meliorem partem elegerit. Et que est ista pars? Certe quod illa sedebat ad pedes Jesii & audiebat verba illius, & audiendo de suo amore inflammabatur.

Verum est tamen, quòd aliquis potest interdùmin vita fina activa plùs Deum amare, quam alius facit in vita sua contemplativa, & talis est magis perfectus; quamvis fit in Italiu minus perfecto, quam contemplativa. Et etiam taliter vita activa perfectior erit ut hac, quamvis de se sit in statuminus perfecto, quam contemplatio. Ex quo ulteriùs patet, illos decipi; bonus & suavis sit ipse. Quamvis iste sapor, seu gustus, velattactus aut spirituale illudsentimentum, potest dici, fore unus modus cognoscendi, quia amor ipse cognitio est, sicut Augustinus testatur. Quæ cognitio talis est & ita secreta, quod à nemine, nisi eam habente percipitur; quia per verba, aut doctrinam explicari, & demonstrari non potest alteri, quemadmodùm dieirsolet de infirmitate valida, quòd dolorem huus infirmitatis nullus tam benè sentit, sicut qui istà pre-

Mm 2

#### CAPITULUM XI.

Quod amor mundanus seu mundi primò est removendus.

CUPIENS inchoare & scire artem benè amandi Deum per vitam contemplativam, primò, & principaliter toto conamine laborare debet ad remo-A vendum amorem fatuum & contrarium, quem appelló vocabulo generali, amorem mundanum. Amor enim mundanus iste est ut glutinum quoddam alas animæ spirituales impediens, ne se in altum possit sublevare. Est etiam sicut calx seu cementum tenax & forte, pedes animæ retinens, ne liberè valeat pertranfire. Rursus comparatur iste amor catenæ, similiter tenens & alligans animam ipsi corpori, ut ab co non se possit elongare, in similitudine unius ursi, vel simiæ continuè se vertentis, & gyrantis, seu circumeuntis columnam, aut pilare, cui alligata est, ultrà tranfire non potentis. Item est ficut truncus quidam alligatus simiæ, per quem inimicus animam ipsam assixam tenet semper, prohibens fugam ejus longiorem, quatenus etiam citius aliquando fugientem reapprehendat. Similatur insuper compedibus, quibus aves rapaces alligatæ pedibus deferuntur. Et sic pariformiter de pluribus figuris, quibus comparatur. Iste amor est Regina R nè. Et tunc ipsa anima devota expedit se de ligamiilla pessima, quæ constituit, & fundavit Babylon civitatem confusionis, & inimici infernalis, in creatura humana: fecit enim amare semetipsum usque ad contemptum & nihilipensionem Dei Omnipotentis. Est item terra mala, sterilis, & maledicta, non producens fructum quantulum cunque bonum. Est & cadaver prohibens corvum reverti in Arcam, hoc est, animam in hospitium cœlestis Paradisi. Postremò gerit typum satuæ mulieris, in tantum garrientis & ululantis, & tam horribilem strepitum excitantis per suas phantasias quas inducit in domum ipfius animæ fine cessatione, quòd ipsa anima cogitur exire proprium domicilium; & Spiritus sanctus, qui esse deberet verus hospes, non potest inibi inhabitare, sed indè abscedit.

#### CAPITULUM XII.

Qualis sit pæna dimittendi amorem mundi.

X quo amor mundi, seu mundanus talis est, sicut prædiximus, & quòd amor bonus illuc pervenire non valet, ubi iste habitat : oportet se ergo inde expedire, & remoyere, & ipsum totaliter rumpere, ejusque civitatem confundere, atque ab hospitio suo expellere. Sed heu! hoc facere est multo difficiliùs, quam plures credunt. Et qualis pœna sit, isti meliùs percipiunt, qui seipsos à tali student alienare, quam ceteri qui de hoc nullum computum faciunt, nec ad hoc nituntur. Sicut enim avicula, quòd constricta & capta sit compedibus, non percipit, & cum supersedet glutino, non sentit se annexam, quousque recedere voluerit & indè volare: sic & in proposito. Inde accidit planctus & tristitia istis qui noviter ad Dei amorem convertuntur: sentiunt enim ipsi dolorem & pœnam multò plusquam anteà. Hoc etiam facit diabolus, quia inimicus salutis tunc tales magis nititur retrahere, quemadmodum cattus solet muri facere, cum D nimis ab ipso se voluerit elongare. Aut etiam sicut Judex aliquis captivis suis à captivitate sua fugitivis; tunc enim clientes suos mittit ad reducendum tales, anteà autem non mittebat ad eos requirendos: ideò sic necessarium est quòd verus Deus amoris, Salvator noster Jesus Christus, attrabat ad se animam illam, quam esse voluerit suamamicam, & sponsam, instruendo cam in arte veræ dilectionis, & boni amoris. Attractionem autem istam facit ipse variis modis: modò per inspirationem & secretas monitiones cordis interius sine alio

medio: aliquando per medium Angeli: sæpè autem mediantibus aliis hominibus, tradentibus doctrinas, & bonas instructiones: interdum per magna beneficia & dona diversa: quandoque etiam per adversitatem & tribulationem, five fit ab extra, infirmitate, paupertate, aut ab aliis guerris; sive ab intrà, tentationibus variis.

#### CAPITULUM XIII.

Quomodo aliquis amorem mundi possit deserere per

SANCTA anima in Canticis sentiens in se gravitatem, & durum jugum, seu grave onus terreni amoris cupiens appropinquare Deo sponso suo, & amico, deprecatur in hæc verba: Trabe me post te, curremus simul in odorem unquentorum tuorum, Cant. 1. 3. id est, tuz dulcedinis. Et pari modo Deus Omnipotens facit suis famulis: ipse enim eis immittit quamdam dulcedinem, aut odorem, aut saporem internum, vel gaudium quoddam fobrium, unam claritatem, pacem, dilatationem mentis, gustum, aut etiam fonum fine sono. Et breviter loquendo, est quidam attractus & operatio, & quoddam motivum quod fari non potest, nec verbo explicari; sed sentitur bene & nexu hujulmodi amoris mundani, nec est tunc aliquid hujus mundi quod eam retardare poterit; non divitiæ, non carnales delitiæ, nec cibi, & potus delectatio, nec ludus, nec jocus aliquis. Inde mundani homines pleni amore fatuo, multum mirantur, & totum in derisum & subsannationem convertunt, & fatua putant omnia facta hujusmodi animæ, à Deo sic attractæ. Ratio, quia vident ipsam spernere & derelinquere quæ ipsi amant, & bona valde esse judicant. Sed in rei veritate ipsi ignorant quomodò sit animætali, & quid intrà se sentiat.

Videmus manifeste, quòd si inter centum canes habentur quatuor venatici, qui sentiunt cervum quem ipsi non videbant, nec etiam alii canes; statim isti quatuor venatici canes sentientes odorem cervi, post ipsum current, & ejus vestigia insequentes, nec ipsos reservare, nec trahere poterit impedimentum aliquod C obstans, nec sepes, nec rubus, nec rivus, non lapis, nec etiam cibus in itinere objectus. Alii autem canes non percipientes cervi odorem per vestigia ejus, aut qui non funt venatici, sed ignobiles & crassi, corrodentes forte cadaver aliquod, tales non insequuntur cervum, nisi fortè ad modicum spatii; & hoc ideò, quia alios vident currentes quatuor, ideò currunt & ipsi. Sed citius cessabunt, tanquam essent stupefacti de aliis quatuor, quarè se in vanum currendo vexarent, non enim sentiunt, quod isti: ipsi autem continue ad cadavera corrodenda funt intenti. Comparetis nunc habentes bonum Dei odorem, de bonitate, de gloria cœli, istis quatuor canibus venaticis: alios autem mundanos, nihil de Dei bonitate, & gloria cœlesti, & ceteris sentientes, aliis.

#### CAPITULUM XIV.

Legere, vel audire Sanctorum vitat, multum prodest ad contemplationem.

SED etiam amorem istum mundanum depellunt, & removere habent ab homine, sacra Scriptura & Sanctorum exempla lecta devoto, & audita, & sedulò recogitata. De quo tradere exempla, non est necessarium; sunt enim sine numero quotidieque experimur in personis se tradentibus ad vitam meliorem, falutemque suam diligenter pensantibus. Accidit sæpè, quòd triftis, frigidus, aut certè tentationibus voxatus aliquis accedit ad Sermonem, aut ad alicujus Libri Algorially and leverba quæ inibi audiet, leget, aut respiciet, ipse consequetur lætitiam quamdam, & sanctum calorem, & à suis tentationibus liberatum se sentiet. Et cognosco quòd reperiens se induratum corde ad habendam devotionem, si applicaverit alicui salubri doctrinæ, aut vitæ alicujus Sancti vel Sanctæ, satis faciliter sentiet internam dulcedinem, & citiùs quàm si niteretur ad istam habendam sine medio tali, scilicet quod simpliciter se daret ad cogitandum de Dei bonitate. Nec mirum, secundum quod Beatus Gregorius de hoc adducit A betis ampliorem, & melior estis, an infirmitate, an exexemplum. Experientia docet, quia solis rotam, & ejus perfectam claritatem intueri non poslumus; sed ipsum videmus in montibus in quibus resplendet: simili modo percipimus Dei claritatem, & ejus dignitatem in Sanctis suis, ubi mirabilis relucet. Valent etiam, & operantur ad obtinendam devotionem istam Sanctorum merita, quorum dicta recitantur, & devotè recipiuntur, cum quibus tali modo quodammodò loquimur, corum scripta perlegentes.

Sic ergò patet quam proficuum sit, Sanctorum di-&ta, & verba legere attentè, vel audire. Posito etiam, quòd ex tali lectione nihil retineatur, nisi pro tali hora. Non enim frustà, & incongrue Dominus noster verba sua cibum appellavit animæ. Unde non est mirandum, fame spirituali deperire tales, qui se à studio sacræ Scripturæ elongant existentes macri, & in devo-

tione sua sicci.

#### CAPITULUM XV.

De Angelorum suffragiis, & de generibus aliquorum hominum, prospera & adversa habentium.

Onsequenter nisi nobis sanctorum Angelorum adesset frequens auxilium, quis sufficeret evincere, aut evadere fraudes, laqueosque inimici? Certè nullus. Idcircò Angelo nobis in custodiam deputato honorem magnum ac reverentiam semper impendere debemus, licet etiam in locis fimus positisfecretis & privatis, nihil inhonestè perpetrantes, quo ejus præsentiam offendere possemus. Sunt homines quidam, naturæ tam laudabilis, pleni gratitudine & recognitione acceptorum à Deo, quòd in prosperis eidem fideliter famulantur & melius quam in adversitatibus, & tales ipse nutrit sæpiùs in prosperitatibus, habent-que Paradisum in hoc mundo & in suturo. Ratio, quia ex toto corde & perfecto non cessant laudare Deum, & gratias agerede collatis beneficiis. Et ipsis videtur, & in veritate sic est, quòd quantulum cunque donum, licet modicum & exiguum ab eo acceptum, sit charissime & valde gratanter accipiendum, non propter donum, sed propter eum à quo venit, scilicet tale donum. Rectè, sicut filius bonus in terra aliena positus, multum gaudet, cum recipit qualecunque locale à suo Patre transmissum, & charè tenet. Et si à casu accidit, Deum removere beneficia sua à talibus de quibus locutus sum, statim permittens eis advenire adversitates, ipsi similiter hoc gratanter accipiunt, tanquam à Deo veniens, & isto modo sicut in prosperis, & sic de corde dulci omni tempore Deum benedicunt, & laudant. De quorum numero fuit Beatus Job secundum suam historiam, & plures alii. Sed & sunt alii, ptatem. Et planta transplantanda in terra sterili exialterius animi & conditionis, plus indurati, & quo-D stens, primò eradicabitur, secundò replantabitur, & dammodò naturæ asininæ, qui stimulari volunt, & tales meliùs accelerant ad Deum per tribulationes & adversitates, quos ad se trahit Deus omnipotens, sicut Mater puerum separatum ab ea : ordinat enim per aliquos, ut lædatur puer, & sic acclamans Matrem, ad eam revertitur & lachrymans, quem in ulnas suas suscipit, adhortans, ne se de cetero ab ea elonget, adjiciens, quia alibi non nisi mala sustinebit. Et in veritate loquendo, nimis pauci reperiuntur, qui sic vivaciter & funditus ex toto corde certiflime recurrunt ad

lectionem; & subitò, nec transibit hora, quod inter. Deum, & ad ejus auxilium, in vera & bona humilitate, quemadmodum in adversitate faciunt, cum se senserint desolatos, nescientes ubi habeant recursum, nisiad Deum; & hoc specialiter, quando non sentiunt dolorem illâ horâ, quæ sit omnino impedimentum intellectûs, quin possint converti ad cogitandum Deum & seipsos. Et ideò convenienter respondit quidam Sanctus uni diviti gravato infirmitate, ipsum deprecanti, quatenus Deum pro ipso exoraret, sanitatem impetrando. Quando (inquit iste Sanctus) devotionem hatrà? Cui respondenti, quia in infirmitate. Dicit Sanctus: & ego oro Deum, ut vos in tali statu conservet in quo melior estis. Et licet aliquis optet tribulationem transire, & cessare ab eo, propter dolorem quem sentit ad præsens, sicut dicit Apostolus, ipsatamen generat, & apportat fructum valde placabilem. Videmus in pueris scholaribus, qualem profectum reportant per suas vapulationes & correctiones, quamvis ad horam eis hoc sit durum. Et breviter loquendo, non est aliquid quod sic vivaciter eradicat amorem istum mundanum à terra animæ, quemadmodùm tribulatio benè, & patienter recepta & temperata existens. Et quod plus est, ab isto amore persecte non potest quis sequestrari, sine tribulatione ad extra adveniente, vel accepta per voluntariam pœnitentiam, & carnalitatis mortificationem, nisi miraculose aliter factum fuerit, & per Dei donum speciale.

#### CAPITULUM XVI.

Incipit de scala contemplationis Dei, cujus tres sunt gradus, scilicet humilis poenitentia; locus secretus, & silentium; fortis perseverantia, sicut Beatus Bernardus super Cantica tractat.

AD pertingendum ad fructum vitæ contemplativæ, & ejus altitudinem, necesse est scala uti, & sic ascendere, principaliter tres in se gradus continente, quos nominare posiumus poenitentiam humilem; locum secretum & silentium; & fortem perseverantiam. Inter istos autem gradus tres principales, plures sunt medii, sed minus principales, per quos sit ascensus de alto in altum, & de virtute in virtutem, quousque pervenitur ad summitatem arboris, seu montem contemplationis. Humilisautem pænitentia hæc incipit; locus quietus & Acretus cum filentio mediat; fortis perseverantia finit, terminatque. Sed antequam ad horum trium prosecutionem descendam, pro mez imaginationis melioris intellectu & comprehensione, aliquibus utar naturalibus & intelligibilibus fimilitudinibus, ad ostendendum quid nos oporteat facere priùs quam ad Dei amorem perfecte veniamus: non enim fine medio de imperfecto ad perfectum transire valemus, nec subitò quis & repente fit summus, & in virtutibus perfectus; sed acquiritur ipsa in similitudine operationis naturalis, quæ procedit ab imperfecto ad perfectum. Ignis enim (ut videmus) per fumum incipit, post hoc est flamma cum sumo, deinde ignis purus, & clarus, & lucidus in carbone. Similiter granum in terra seminatum primò putrescit, secundò germinat, postcà se levat extrà terram, crescirque usque ad maturicrit tanquam mortua, posteà viridescit, & in altum succrescit. Suo modo est videre in aliis naturalibus per totum.

Pariformiter volens vivere in vita contemplativa, in suo initio non potest habere perfectionem, quia potius oportet cum prius emittere fumum displicentiæ de vita sua præterita, & eum flere amare, & seipsum turbare fine magna consolatione, postea veniet slamma amoris cum fumo tali, postremò amor purus sine sumo. In statu primò mortificabitur vita carnalis præterita, in Mm 3

١

fecundo germinabit altiùs extrà terram, in tertio fruetus erit perfectus. Simili modo in similitudine plantæ, eradicabitur talis de terra mala & sterili vitæ mundanæ, quod fiet cum pæna magna & labore; posteà replantabitur, ubi adhuc leviter sustinebit gravitates; ultimate verò erit radicata fortiter, & perfecta, afferetque fructum multum. Tres status istos convenienter quidam affignavit dicens, quòd in primo aliquis languet res meæ dilectæ, quam necessitatem sustinuistis usque amore, in secundo nutritur, in tertio autem vivit amore, sicut patebit manisestiùs in sequentibus.

#### CAPITULUM XVII.

Quomodo debet incipi à labore vita activa vita contemplativa.

PRIMUS gradus pertinens ad statum incipientium & imperfectorum, est humilis Confessio, pænitentia mediante, quâ quis in se amorem mundanum cum desideriis pravis mortificat, simul & motus illicitos, & consuctudines malas; hæc carnem castigat & domat, ne rebellet animæ, sed ei sit subjecta: quod facit per jejunium, vigilias, & abstinentiam, afflictiones, lachrymas, gemitus & suspiria crebra, ac etiam per corporalem exercitationem, scu laborem, sccundùm statum suum.

Qui enim antè poenitentiam talem, aut sine labore B hujusmodi, repentè vellet uti perfecta vita contemplativa, hic seduceretur, & compararetur volenti uno faltu montem altum conscendere. Ideò dicit Beatus Gregorius, aliique Sancti, quòd vita activa, quæ sita est in laboribus & afflictionibus corporalibus, debet assumi antè contemplativam, tanquam aptans viam pro illa. De quo habemus figuram in Jacob, qui servivit pro Rachel repræsentante vitam contemplativam; priùs tamen ei supponebatur Lia ejus soror, per quam vita activa designatur. Ex quo trahitur quòd juvenes pleni adhuc carnalibus tentationibus, & vitiis, & etiam magni peccatores, qui multum temporis vitæ suæ malè vivendo deduxerunt, non possunt, nec debent subitò se tradere ex toto ad persectionem contemplationis: Quare? proptereà; cum enim crede-rent cogitare de Deo, & puras habere orationes in secreto & otio, citiùs ipsi tunc cogitarent & abundantiùs ad malas suas inclinationes & pejores efficerentur. Et Seneca in hac intentione diffuadet, ne quis folus longo C tempore demoretur. Et omnes San & Philosophi propter causam hanc, otiositatem reprehendunt. Nihilominus ipsemet Seneca, & ceteri Sancti laudant solitudinem & otiositatem ad liberiùs Deo serviendum, sicut secerunt sancti Eremitæ, & alii plures Religiosi boni. Sed diversitas ista secundum diversitatem personarum est attendenda, & mores varios corum, quemadmodum in gradu secundo declarabo.

#### CAPITULUM XVIII.

Gratia singularis, aliquibus collata, ab omnibus non est imitanda.

UIBUSDAM ex gratia Dei speciali collatum suit, ut in juventute sua solitudini & solitariæ habitationi seipsos traderent, quemadmodum sanctus Benedictus legitur secisse. Ipse tamen in regula sua per se illud non consulit, sicut etiam faciunt alii Eremitæ, D& ordinari quidquid facimus. Propter ergò istam & Doctores, persuadentes ne quis illud audeat attentare & aggredi, quia gratia una singularis alicui donata, non est omninò trahenda ad consequentiam, seu non omnibus imitanda. Et qui quandoque oppositum ausi sunt facere, scilicet quærere solitudinem & otiositatem, sine præcedente labore, & prævia bona instructione, ac consuetudine conversationis intersocietatem, miscrabiliter sunt defraudati. Ratio: volare enim nisi sunt, antequam essent alati, & congre-

di bellum cum inimico immanissimo, priusquam alios minores debellassent adversarios, scilicet, mundum & carnem.

Et ideò non magnam habeo fiduciam in quosdam nostri temporis Eremitas, se dicentes, magnum afferre profectum sibiipsis: 'quod & sentiendum puto de feminis in reclusoriis positis. Scitis vos ipsæ, sorohuc, esse in labore magno (& forte adhuc ex vobis aliquæ tali indigent) antequam potuissetis vos tenere in secreto, & solitariis, & vostradere omninò ad cogitandum de Deo in similitudine Eremitarum, & Reclusarum. Habemus enim & Reclusorium, non solum in nemoribus, locisque desertis positum, sed ubicunque possiunt haberi vel exerceri, ad declinandum mundum, seu evitandum ejus tumultum, cum omnibus suis occupationibus & sollicitudinibus. Propter ista igitur videtur in Religionibus benè ordinatis & institutis, novitios & novellos oncratos fortiter in addiscendo, magnum habere servitium in laboribus, & vigiliis, jejuniis, & clamoribus, & cantibus, ad removendum per ista cogitationes quas ad alia, solitarii existentes, possent habere. Sed tamen aliqui benè experti in talibus poenitentiis, & scientes tentationes, cogitationes pravas carnales devincere habent de spatio ampliori essendi in solitudine, & absque labore.

Undè accidit, aliquos talis existere complexionis, tam fortis & duræ naturæ, ad vincendum, domandumque cum labore tentationes suas, quòd inhabiles funt ad perfectionem contemplationis; sed oportet, eos continue occupari laboribus vitæ activæ, & reperiuntur tales multi, tam Clerici, quam laïci, quos cognovi. Sicut è regione, seu à contrario est invenire quosdam, quibus vita ipsa activa est grave onus, & mirabiliter per eam impediuntur. Etiam accidit quòd aliquis sit talis, & tam benè in sua naturali complexione ordinatus, vel etiam ex gratia Dei speciali, quòd plùs una die proficiet, se tradens convenienter ex toto contemplationi, quam faciet alius in toto Anno. Nihilominus non intendo, quod quis taliter se applicet uni vitæ quòd se non debeat aliquando occupare in alia, vel plus, vel minus, secundum tempus, & secundùm hoc quod ei prodesse poterit. Non enim debet se ita dare ad vitam activam, quin interdum cogitare habebit ad Deum, suamque conscientiam emendandam, ad confitendum, & ad poenitentiam agendam; & ex parte altera non fit ita deditus contemplationi, quin aliquando etiam ei opus sit aliquid laborare. Et ideò semper in cadem persona Martha est neccessaria cum Maria, & Maria cum Martha, vel plus vel minus, ut dictum est. Talis tamen usurpabit sibi nomen vitæ illius, in cujus officiis plùs & frequentiùs occupabitur.

#### CAPITULUM XIX.

In quo consistit perfectio vita contemplativa per similitudinem amoris mundani.

CONGRUUM est aliqualiter declarare, in quo consistat persectio vitæ contemplativæ, antequam ad ulteriora progrediar. Quamvis enim anteà dixerim, amorem Dei finem esse hujus vitæ; sic posset dici (ut mihi videtur) quod ipse finis sit, & esse debet omnium operationum, quia pro Dei amore debet fieri causam dicturus sum conditiones quasdam vitæ contemplativæ: verùm non sufficienter, nec quasi istas benè noverim; sed de talibus loquor, sicut cæcus de coloribus, recitando quæ Sancti in suis tradiderunt scripturis, & hoc modicum quod sentire potui per longum tempus, & experientiam, ac diligentiam, & cum Dei auxilio; reliquum committendo potioribus, & in hac materia expertioribus. Et ad faciliùs apprehendendum ad qualem Dei amorem perfectio vitæ

contemplativa perveniat, volo ostendere per ejus contrarium, scilicet mundanum amorem: illum enim multò meliùs cognoscimus, familiariorque nobis existir, quam divinus. Respiciamus iraque quid operetur talis amor mundanus in homine profunde in tali capto, ficuti amor argenti, amor honoris, vel dignitatis, aut malæ carnalitatis. Certum est, quòd in tali homo primò languet, propter desiderium id habendi A degit in hoc exilio. quod solum amat sic satue. Postea taliter stabilit suam mentem, totum cor, & intellectum in isto, quòd nihil aliud valet cogitare, quam id quod amat, in tantum quod sui obliviscitur, perditque omnem pudorem, nec est quicquam ipsum valens retinere, aut prohibere; non labor, non vexatio, non periculum, nec mors, nec amicorum consilium, nec timor Dei, vel fuorum Judicorum. Sive talis dormiat, de amato somniat; sive vigilet, de nulla realia curat audire, vel loqui, velauscultare, taliter quòd perdit omnem rationem, efficiturque tanquam fatuus, aut ebrius, vel furibundus: nihil enim est, quod talem hominem retardare posset, aut impedire à tali amore, vel quod recusaret, & evitaret facere homo talis, ut solum ad hoc pertingeret ad quod ipsum amor talis mundanus sic inflammat & vulnerat. Obliviscitur etiam omne bonum præsentis, & pariter vitæ futuræ, in tantum, ut si interdùm eidem à casu loquitur quinde Paradiso, Inferno, B spirituales placentias seu descetationes quas desiderat. aut morte, videtur sibi hoc somnium, vel ut sabula. Nec etiam, quamvis modicum, intrà se retinet, aut recipit spiritualem hujusmodi cogitationem, amor mundanus citò eam indè expellit, qui inibi prædominatur.

#### CAPITULUM XX.

Qualis sit amor Dei, quem contemplativus debet habere.

AD exemplum statim datum consideremus pari modo, quòd amor Dei si esset talis in aliquo, quòd faceret ipsum ex toto seu omninò contemnere mundum, & ejus oblivisci; sicut mundanus amor facit oblivisci Deum, & quod esset ita fortisac ardens, sicque radicatus in corde ejus quòd nec posset, nec sciret voluntarie, & sua sponte, seu libere alibi cogitaperia, aut increpationes persecutionum, nec etiam de ipsa morte metuit propter istum amorem, Deiscilicet, & quod omnia visa & audita hujus mundi ad memoriam duceret, & viderentur sibi tanquam somnium, quædam fabula, & pro nihilo reputaret, respectu Dei & gloriæsuæ: & breviter, judicio mundi haberetur ut stultus, & ebrius, ideò quod ea tam modicum quæ hujus mundi sunt, curaret, & adhuc minus quam aliis de Deo cura est, vel Paradiso, scilicet qui in amore mundi sunt absorpti quodam modo. Tunc dico, quòd iste esset persectus Dei amor, ad quem tendere debet aliquis per vitam contemplativam. Et in statu talis amoris jam dicti aliquis diceretur mortuus & crucifixus mundo, propter hoc quòd nihil sit sufficiens eum retinere, & viveret Deo, esset que hujus seculi vanitatibus dormiens & æternis bonis invigilans, haberetque sensus omnes sui corporis tanquam clausos, dormientes, & obstructos ad omne quod fit per homines hujus mun-di; sed apertos gaudiis Sanctorum & Sanctarum. Et D hoc est, quod Doctores sancti dicunt figuratum, 🐞 cum Moyses Deo loqui voluisset, nubem obscuram idem intravit, repræsentans volentem habere Dei amorem, introire oportere nubem obscuram, quæ cum oblivisci faciat, nec videre, nec percipere ad mundum istum pertinentia.

Et quomodò potest acquiri amor iste, hoc intendo consequenter aliquo modo demonstrare; quia hic est finis vitæ contemplativæ, & qui illuc pervenerit, iste jam ascendit ad montem, ubi cum Discipulus suis tri-

bus Christus se transfiguravit. Ille loquitur Deo in figura Moysi, quando Legem ipsam recepit, ille raptus est in spiritu, vel potius suprà suum spiritum, ille habet conversationem suam in cœlis, ipie vivit amore, ipse seliciter ardet, delectabiliter & placide sine sumi obscuritate. Sed heu! heu! quam paucis ista gratia advenit & ad modicum tempus durat quamdiù quis

#### CAPITULUM XXI.

De secundo gradu contemplationis & duro conflictu inibi existente.

MOdò ad secundum & tertium gradus ducentes; ad istam, quæ dicta est, contemplationem acce-

Postquam persona devota in vita activa usitata fuerit, & corpus suum per poenitentiam humilem in servitutem spiritus redegerit, ad minus, saltem in maxima parte, si non ex toto; ac amor mundanus eidem displicuerit. licèt eam valdè vexaverit, talis persona tunc erit tanquam languida. Non enim vult recipere complacentias seu delectationes & consolationes quas habere posfet ipfius mundi; nihilominùs tamen adhuc non habet Et ita sustinet seroces insultus, sæpius duros & graves causantes sibi pœnam mirabilem ad vincendum; & modicum, vel nihil recipit consolationis. Ibi certè est sumus obscurus multum offendens, sine igne. Hæc est eradicatio plantæ alibi plantandæ, ubi adest grandis violentia; hæc est occisio mortificatioque grani seminati, hoc est dicere, de recessu vitæ primæ ac carnalis, ad perveniendum ad spiritualem. Heu! quàm aspera hæc est ad transeundum, & devincendum, quàm multi incipiunt, sed citò victi ad consuetudines suas pristinas revertuntur. Alii autem sæpè cadunt, sæpeque scipsos relevant; sæpè fugiunt, & sæpè revertuntur; sæpè desperant pervenire posse quò tendunt, & sæpè spem reassumunt. Sæpè dicunt, sufficit nobis ut alii vivere, sinè hoc quod ad altiora tendamus, & sæpè resumentes sibi cor, propriam desidiam & tepiditatem redarguunt, & ita in seipsis durum faciunt conflictum, grandemque divisionem. De quo? Certè voluntatis re, nec timeret contemptum, seu non curaret vitu-C carnalis contrà spiritualem, amorismundani contra divinum. Sed amor Dei adhuc est valde modicus & debilis, mundanus verò fortis & potens, repugnatque fortiter, ne nidum suum, seu hospitium quod habuit ab infantia in homine perdat. Et quod plus molessat, ipse amor mundi oculis cernitur corporis, & sentitur dulcis esse ad retinendum, amarus verò ad perdendum: Amor autem Dei è contrà non videtur, & sentitur durus ad acquirendum, & dulcis ad dimittendum. Ecco certe durum divortium seu partitio, sed in Dei nomine nihil tam durum quod prompta & bona voluntate quis non posset exuperare, & vincere per diligentem laborem, & spem bonam in suturo melius habendi, secundum sponsiones, affirmationesque quastam recipit ex Sacris Scripturis, quam per istos qui hoc pædagogium, seu viam istam percurrerunt, experti omnino, & probati in malo, dehinc in bono, quibus merito fidem nostram firmiter tradere debemus.

#### CAPITULUM XXII.

In quali statu est contemplativus in secundo gradu contemplationis.

POst hoc duellum & hunc languorem, incipit quis convalescere, meliùsque habere: non enim tàm graviter, & difficulter portat carere amore mundano, quam antea, quamquam adhuc non recipiat magnam placentiam, seu consolationem, & delectationem in amore divino ad quem tendit. Habet autem se tanquam

inter duos status, non omninò, nec ex toto mortuus mundo, nec etiam totaliter vivens Deo. Et ibi in statutali potest dici, moriamore. Non enim sentit, ut anteà dolores salutaris suæ infirmitatis quos senserat mortificando vitam suam carnalem; sed etiam adhuc non est vivisicata, seu resuscitata ad recipiendum consolationem amoris spiritualis. Et in tali statu potest ascendere in secundo gradu scalæ contemplationis quem ap- Abunda. pello, locum secretum & silentium; quamvis enim anteà poterat quis locum quærere secretum & solitarium ad exorandum Deum, & de sua cogitare salute, non tamen erat securum se illic totaliter tradere frequentiùs, propter causas superiùs assignatas. Sed hîc potest se audaciùs exponere ad solus manendum, & niti ad acquirendum vitæ contemplativæ perfectionem, se figendo in amore divino taliter, quod sui obliviscatur, ac aliorum, convertendo omninò & ex toto animæ suæ vultum spiritualem ad spiritualia, & avertendo eundem à materialibus, nisi quantum tales prosint ad amandum, & adjuvant ad cognoscendum spiritualia: & quod in isto statuvideat, vivaciterque sentiat hoc quod Sapiens Eccle. cap. 1. 1. Vanitat vanitatum commia vanitas, & quod nihil sit, in quo se reponat, nec delectationem accipiat, aut consolationem, nisi in ultimo, & optimo suo bono, in fine suo recto, & felicitate quæ est Deus, & se in illo continuò moveat, B aliis ipsi videantur; at quia non est ibi aliquis alter anheletque ad Deum tanquam languida incendio amoris, quousque eum teneat ad quem sic tendit; quemadmodùm lapis extrà locum suum proprium existens, tendit super terram qui locus est, ex quo gravis est; & ignis tendit in alium, utpote leve, sursum, quousque ibi pervenerit.

#### CAPITULUM XXIII.

De dusbus modis, silentii & solitudinis.

SEcundum statuum diversitatem & conditionum, & varietatem hominum, potest quilibet reperire locum sibi secretum, ut inibi in pace quiescat & in silentio. Verum tamen est quòd principale secretum & silentium haberi debet ad intra in anima, magis quàm ab extrà, hoc est, quòd anima excludat à se & habitatione sua omnem curam humanam mundanam, omnemque cogitationem vanam, vel nocivam, & quæ-C nientem in quo fuerit, quem potest continuare, aut cunque eam impedire possunt ad illud perveniendum quò tendit. Accidit enim quòd aliquis sæpè corpore solus sit ab hominibus segregatus, nihilominus tamen per phantasias, cogitationes, & melancholias patitur, & suffert gravissimam, onerosamque societatem in semetipso, quæ phantasmata generant sibi varios tumultus, & magnas collocutiones, seu garrulationes coram sui intellectus oculis, adducentes modò unum, post reliquum; inducentes eum nunc ad coquinam, nunc ad forum, adducentes ei indè delectationes immundas, carnales, monstrantes sibi choreas, pulchritudines, cantilenas & hujusmodi vanitates, trahendo ad malum & peccatum. Quemadmodum confitetur Beatus Hieronymus de scipso humiliter, quòd cum erat absque societate qualibet in deserto, præter bestiarum sylvestrium & scorpionum, erat nihilominus sæpè cogitatione scilicet, in choreis, & in societate rum absentem, tanquam præsens sit, & injuriari; posteaque ipsa computabit argentum & mercabitur comportans the faurum validum: interdum ibi transvadabit mare per suas operationes & desideria: nunc pervolabit terram, modò erit in magnis dignitatibus. Et sic breviter de consimilibus phantasmatibus, & fatuitatibus sine numero. Anima verò talis ibi non est in secreto, nec est insolitudine, quamvissola sit ab extrà. Nec certe anima devota, contemplationi vacans, sola eft, quia nunquam minùs sola est, nisi quando ipsa sola

Sed istarum solitudinum duarum absentia interse multum differt; anima enim devota contemplativa non est sola, quia existit in societate optima, utili & delectabili, feilicet, cum Deo & Sanctis ejus, per sancta desideria, devotas, sanctasque cogitationes. Alia autem utitur societate valdè damnosa, vel saltem nihil proficua: anima scilicet ita inutiliter mente vaga-

#### CAPITULUM XXIV.

De materiali secreto.

VERUM est tamen, quod ad habendum secretum ac silentium, ab intrà in anima, prodest quærere secretum & silentium ab extrà, saltem mediocriter, si non ex toto. Et maxime istis proficuum est, qui nondum usum habent, nec sciunt seipsos retrahere intrà semetipsos, cum ab extrà societati sunt conjuncti, quod perfectionis est, & fortissimum, nec acquiritur tale, nisi per longam, bonamque consuetudinem. Aliquibus delectabilior est locus secretus nemoris aut deserti: aliis autem sufficiunt secreta camporum: aliis Ecclesiarum, aut certè suarum domorum; taliter inibi se collocantes, ne videant alios, nec ab homo, vel sic se continent & ordinant ad modum Eremitæ. Unde Arsenius Ecclesiam ingressus retro pilare unum, ubi neminem videret, nec videretur à quoquam, folitus erat se locare. Aliquibus sonus, quantulumcunque etiam modicus, sive hominis, sive aviculæ, sive cantus, aut etiam locutionis, præstat impedimentum fuæ contemplationis. Aliis quibusdam cantus Ecclefiæ fæpiùs non modicum præstat auxilium cogitandi ad ea quæ cupiunt; quarè ipsum libenter audiunt. Taliter Beatus Augustinus de seipso consitetur, quomodò audiendo modulationem Psalmorum, aut Hymnorum Ecclesiæ, in suæ conversionis initio lachrymis rigabatur, & cordi suo veritas infundebatur, & ei multum benè fuerat pro tunc. Et propter diversitatem talem generalis regula, ad sciendum quis locus ad secretum quærendum aptior esset, dari non potest; sed quarrat hunc quilibet secundum gratiam, à Deo sibi traditam, & etiam secundum statum ei convein quo scipsum poterit exercitare, sine nota ergà alios quibus convivit, vel singularitatis, vel vanæ gloriæ, aut etiam hypocrisis: poterit enim esse aliquis de statu tali, aut in vita tali, quòd Ecclesiam sæpiùs visitare non habebit, vel à tali nimis distabit. Breviter ergò loquendo, ad habendum levius, assuescendum est in propria domo, aut in sua camera (si talis sola haberi poterit) aut alicubi intrà eam. Et ad hoc consequendum multum faciet consuetudo, aut complacentia, & delectatio ibidem recepta. Novi mulierculam, causa infirmitatis coactam se in quadam camera per tempus non breve continere: quadam vice mihi loquens, nescio quid faciam, inquit, cùm perdidero hanc camerulam, non est enim mihi locus alius ad cogitandum Deum, & ad meipsam ita benè conveniens sicut iste. Nec oportet semper attendere quòd habeatur talis secreta solitudo, aut etiam secretus locus deter-Dominarum Romæ. Phantaliæ etiam tales facient minatus: led ubicumque fuerit, live in campis, live animam solam existentem irasci, & ilitigare ad alte-Din villis, sive in balneo (quemadmodum tradidit Chryfostomus,) ibi solum se homo potest recolligere, & à Mundo subtrahere. Et prodest sæpè diversitas, & loci mutatio, ad delectationem & recreationem quam aliquis sic potest accipere. Nocturnum autem tempus ad hoc convenientius est, quia quietius, & magis pacificum, absque tentationibus vanæ gloriæ

## CAPITULUM XXV.

Quomodò corpus contemplativi debet' ordinari, & de impedimentis advenientibus.

DOCET Doctor quidam eximius Guillielmus, olim Parisiensis Episcopus, quòd corporis debita ordinatio multum prodest ad firmam cogitationem alicujus rei habendam. Et quilibet corpus suum in tali situet dispositione, quam sibi magis noverit delectabilem & ex- A contemplativi nimis velint inquirere & sapere, atque nipedientem, sive hoc suerit geniculando, sive stando, sive sedendo, inclinando, appodiando, sive etiam jacendo. Et est hoc intelligendum, cum quis solus extiterit; poterit enim tunc sine singularitate id agere: in Ecclesia enim oportet se aliis conformare. Subdit enim sententialiter, quòd ei videtur modus iste bonus esse, & proficuus, quod se quis rectum teneat suprà brachium sinistrum inclinando. Credo benè, hoc ipsum experientia accepisse. Scio & alium, cui nulla dispositio, & corporis ordinatio majus præstat auxilium, sicut sedendo inclinatus suprà dorsum, & quasi jaceat, vultum versum tenens ad cœlum aut terram. Aliquibus placet ire & redire, quod interdum potest esse proficuum pro recreatione aliquantula; sed continue & supe hoc agere, puto quieti animæ non modicum fore impedimentum, quæ tamen quies super omnia debet inquiri ad pertingendum ad hoc de quo nostra est locutio. Nec B frustra dicit Aristoteles: Anima sedendo & quiescendo sapiens efficitur. Sed ex quo aliqui spiritus habent ita leves, & mobiles, ac ita ad mundialia opera inclinatos, quòd eis esset parvus infernus esse sine societate, vel se in loco uno fixos continere, quamvis etiam benè ad modicum tempus; ideò hujusmodi, modicum, vel nihil, proficiunt ad vitam contemplativam, imò ipsis est meliùs earn dimittere, & se tradere activæ, nisi tales conditiones per violentiam consuetudinis possent quandoque devincere: nihil est enim quod per laborem & diligentiam non possit superari. Sunt & alii qui statim tentantur blasphemiis, & aliis vitiis, ita horribiliter, quod vix sustinere valent. Exindè incidentes interdùm in phrenesim, aut extra bonam sidem, essiciunturque etiam melancholici, tristes & iracundi, omniaque ipsis displicent, agnoscuntque tales per experientiam, quòd eis sit multò meliùs esse in societate & labore exteriori, quia tunc talia non cogitant quæ cos fic turbare possent. Et isti similiter non valent ad contemplationem, nisi ex gratia speciali, vel saltem ipsa est eis durissima & periculosissima.

Sunt item alii, aut per naturam, vel gratiam, aut per ista ambo, simul amantes solitudinem, sollicitique de fua salute, edesiderantes agnoscere Deum, ac spiritualia ista adamare. Non habent etiam nimis fortes, vehementesque carnales motus, quos vincere non valerent. Isti habiles sunt ad tradendum se vitæ contemplativæ, & specialiter habentes cor dulce, ac tenerum ad devotionem flexibile. Difficile est enim, cor durum ad bonum pertingere, quod male habebit in novissimo. Eccli. in. 27. Et accidit, pertingere aliquem paulatim afcendendo ab activa vita usque ad gradum summum contemplativæ, qui tamen posteà revertetur, descendetque ad activam. Quod contingere potest in casibus duobus: vel per negligentiam & fictionem, aut certe per utatur una vita fine alteriùs impedimento: vel secundum suum officium. Et statum talem habere decet Prælatos, sic quod sint vitæ contemplativæ ita persecti, & in tali radicati, quòd descendere possint ad activam, non tamen deserendo omnino contemplativam. Quemadmodùm Angeli ad nostram custodiam deputati, hîc inferius contemplantur, semper videntes saciem Dei Patris, qui in cœlis est. Matth. xvIII. 10.

Tomi III. Pars II.

### CAPITULUM XXVI.

Disputatio quomodo vita contemplativa prosit, in primo sibupsi.

PROPTER tria motiva, seu rationes tres, inter alias, quidam mirantur quod aliquis se tradit vitre contemplativæ. Prima, quia contemplativi non nisi sibiipsis proficiunt. Secunda, quia videtur eis, quòd mis altè volare. Tertia est, cum multi sint decepti exindè, & effecti satui, & melancholici. Ad quas rationes tres, si saltem rationes dicendæ sunt, breviter & manifestè respondebo: Sancti enim Doctores de materia tali abundantiùs, subtiliùs, profundiùique loquuntur. Ad primam rationem respondeo, quòd aliquis vitæ contemplativæ sibiipsi proficit multo plus atque divinius, placetque amplius Deo, quam per vitam activam, quod satis est: nihil est enim post Deum à me plus diligendum, quàm egomet, & plus etiam quam totum residuum mundi; ideo præeligendum est mihi placere Deo, istamque vitam acceptare, quâ sibi acceptior fieri possum, & potius quam habere modicum meriti, vel fortè ut alium lucrifacerem eum salvando, mei autem detrimentum paterer, me condemnando. Et est hoc intelligendum, ceteris paribus, & quòd aliquis tam liberè posset uti una vita, sicut altera. Quod dico propter publicos Officiales & Prælatos, & habentes alias dignitates ipsos obligantes vitæ activæ intendere, quemadmodùm funt etiam mulieres maritatæ, pueros habentes, & familiam gubernantes; aut obligati suis servire parentibus. Si enim hujusmodi pro tunc se tradere vellent contemplationi, ipsi se damnarent propter obligationem qua ligatifunt ad aliis proficiendum, effetque una mala tentatio & periculo!a uni tali, ut dictum est, quod sibi delectabilius esset semper intendere contemplationi, negligendo aut postponendo hoc quod facere teneretur. Et esset propter hoc damnosus, & noceret subditis & Reipublica. De tali esset benè conquerendum, & sabbatum contemplationis suæ deridendum. Sedaliter est de non obligaro ad serviendum aliis propter officium quod habet; vel non neglecto quod facere aliis tenetur.

## CAPITULUM XXVII.

De profectu quem contemplativi aliis afferunt.

ONSEQUENTER oftendo, quod persona contemplativa multùm etiam prodest alteri. Primò, quia dat exemplum bonæ vitæ, prædicatque facto & operc, Deum super omnia diligendum, & quod reliqua omnia sunt vanitas, nec curanda. Et hæc non est modica doctrina, imò de tanto prævalet, quanto opera plus comprobantur esse sine sictione, quam verba. Item contemplativi per devotas suas orationes omnibus aliis prosunt. Et accidit sæpiùs, quòd propter corum merita Deus faciet, quibusdam mediantibus mundanis (licèt etiam mali sint tales) quoddam maximum bonum, puta pacem alicujus Regni, vel consimile; quia nihil poliumus line gratia Dei speciali, abundantiam virtutis, tali modo, quòd pro suo libitu D quam citiùs boni contemplativi impetrant à Deo, quàm activi. Et sunt ipsi tanquam oculi corporis, illuminantes & dirigentes omnes operationes factas per membra cetera. Et si oculi non laborant sicut manus & pedes, non dicere oportet pro tanto, quod in nullis serviant nisi ipsismet. Tales enim contemplativi ordinati sunt ad referendum Deo, & dirigendum omnium aliorum opera, non ita in spiritualibus illuminatorum seu sublevatorum, quod ipsi scirent aut possent semper omne quod faciunt ad Deum ordinare, tanquam in finem. Non dico quòd in casu necessitatis persona non debeat dimittere suam contemplationem ad succurrendum alterius necessitati: sed qui possit utramque vitam tenere insimul persecte, hic esset melior; quemadmodum teneo Beatum Gregorium ac sanctum Bernardum, & ceteros fecisse. Et qui benè perpenderet, qualis excellentia sit animæ, & bonorum spiritualium ergà corpus & bona temporalia, hic clarè cognosceret, quod plativi, quàm faciunt centum & centum vitam activam ducentes, ad succurrendum aliorum necessitatibus corporalibus. Et multò plùs prosunt, quàm se in mundo occupantes, non ut aliis subveniant, sed pro suo proprio commodo laborantes, & sæpè in damnum aliis.

Igitur dico, quòd si aliquis Spiritus sancti instinctu fenserit se inclinatum & commotum ad vitam contemplativam sectandam, & hoc cognoverit, talis sine vituperio vitæ activæ poterit abrenuntiare; immò faciet cum laude magna, præmiumque non modicum inde accepturus; nisi fortè per contrarium aliquis à suo Prælato obligaretur obedire ad publicum Officium exercendum, vel etiam in casu ultimæ, aut urgentis necesfitatis, ficut dictum est. Urgentem autem necessitatem voco, quando verisimiliter aliqui perire possent, nifi per talem eis subveniretur.

#### CAPITULUM XXVIII.

Quod non est superbia tendere ad vitam contemplativam, ut quidam putabant; oftenditur per exemplum.

NEc est dicendum, quantum ad secundam rationem antedictam, quòd tendens ad finem contemplationis quem superius declaravi, hocest, adamandum Deum summe, ex toto corde; quòd talis nimis in altum, aut præsumptuose agat, imo aliquis aptus ad hoc faciendum, & gratiam talem à Deo consecutus deficeret, & minus benè ageret, ut videtur, si Dei dono non uteretur. Et specialiter Ecclesiastici, & Religiosi, quorum vita ad hoc ordinata est, omninò se dare debent ad vitam hane potiùs qu'am ad aliam. Similiter & Clerici, præcipuè quoque Theologi, aut certè corum scientia non jam eis auxiliabitur, sed iidem inslabuntur, efficienturque vani, vacui & superbi. Patet per simile exemplum ad oculum. Erit in Regis Curia servitor quidam coquinæ cui Rex talem dabit gratiam, utpotè facere eundem volens suum camerarium, quia judicat ipsum C ad hoc sufficientem, & sic placet sibi. Nulli dubium, quòd si prædictus famulus hoc refutat causa suæ pigritiæ, aut propter fictionem cordis, aut ingluviem, seu gulositatem, dicens se malle permanere continuè in coquina, in Officio scilicet sordido priori, ipse utique erit criminabilis & reprehensibilis. Similiter qui potest famulari Deo in statu excellenti erit damnabilis, si se occupare semper voluerit in minoribus, nec excusabitur humilitate, sed imputabitur cordis sui fictioni, aut tepiditati. Nec dico, quin deficiunt & errant qui in contemplatione sua nimis volunt inquirere: summè enim talibus necessaria humilitas est, quæ custos est, & nutrix iplius charitatis.

## CAPITULUM XXIX.

De excellentia contemplativi super activos.

QUANTUM ad rationem tertiam, scilicet quòd aliqui tales contemplativi sunt decepti, effectique fatui & melancholici. Respondetur quòd in activa vita similiter plures sunt decepti, quia non utuntur discretione requisita ad benè terminandum incceptum opus. Nec etiam omnibus est data gratia talis, vivendi scilicet in concemplativa vita, propter causas certas antè signatas, ficut dicit Apostolus: Quiliber baber donne pre-

prium à Deo, unus quidem sic, alterverò sic: 1. Cor. v11.7. & iterum: Si in corpore and omnia membra effent oculus, ubi essent manus, &c. 1. Cor. xII. 17. Verum est quòd mundani contemplativos leviter judicant satuos esse, atque melancholicos: non enim faciunt quomodò & ipsi, contemnuntque omnia quæ isti mundani chariffima tenent; sed non vident magnas consolaplus prodest toti Ecclesiæ Oratio devota unius contem- A tiones, & sancta opera, spiritualesque divitias quas adipiscuntur contemplativi, mundum resutando, & à se procul expellendo omnem avaritiam, superbiam, omnem iram & invidiam, insuper & vanitatem, quæ mundanis fine mora præstant non modicam vexationem. Et vivunt contemplativi in magna requie & pace conscientiæ, quod est bonum tale, quòd aliud ei comparari nequit, locoque occupationum mundanarum super terram in angustissimo loco & re modica, ipsi contemplativi occupantur in majori & ampliori loco, ac negotio quam sit totus mundus, hocest, in Deo. Quid per hæc velim dicere norunt qui sunt exper-Certum est, quòd vita rationalis creaturæ versatur plus in operatione intellectus & rationis, quàm alibi, hoc est, in meditationibus rationabilibus, & in voluntaria dilectione. Et ideò veraciter, & quasi soli totales vivere dicuntur, qui in contemplatione nutriuntur cibo tali atque potu, & non illi qui suas animas, ac vitam non plùs levant ad cœlestia, quàm bestiæ: ipsi enim comedunt & bibunt, ipsi lætantur & gaudent, rident, atque levitatibus insistunt, ipsi sua corpora vexant, sicque suo modo faciunt ut bestiæ. Sed fortè objiciunt, quia auxiliantur aliis per labores suos. Ita etiam faciunt equi & asini, & interdum amplius, quamquam hoc ipsum laudabile est ei qui nescit & non potest amplius, & qui implet hoc fideliter ad bonum finem & intentionem, scilicct ad serviendum Deo, & fubveniendum alteri.

Fateor quòd contemplativi in factis mundanis non funt ita sapientes & prudentes, quemadmodùm activi. Ratio, quia suum ingenium & intentionem in talibus non ponunt, unde accidit cos judicari simplices & insipientes, quamquam eis modica de isto sit cura: ad hoc enim funt vocati, ut Apostolus innuit, & ad hoc nituntur toto conamine, scilicet reputari fatui, ut sapientes effici possint. 1. Cor. 111. 18.

## CAPITULUM XXX.

De necessitate gratia Dei ipsi contemplative.

R EVERTOR igiturad priora, scilicet ad gradum secundum scalæ contemplationis quem dixi locum secretum & silentium. Declaravi aliqualiter de secreto duplici, & sic de silentio, uno scilicet extra animam, & alio intra eam. Ipsa verò contemplatio tendit ad habendum non extrinsecum, sed intrinsecum, scilicet secretum atque silentium. Ad quod consequendum prodest quærere etiam ad extra (sicut dictum est supra) solitudinem & silentium. Dicit ergò Beatus Bernardus, quod sponsus animæ Jesus verecundus est amicus, nec libenter sponsam suam accedit, multitudine præsente; quærit autem solam. Oportet igitur animam à se omninò expellere omnes occupationes interius & exterius, ut scilicet solummodo intendat ad recipiendum sponsum suum. Ex quo enim Deus ipse simplex est & unus, inquiri vult in cordis, simplicitate & Dunitate. Cor autem tale simplex non est & unum, quod in tot partes divilum est per curas mundiales, malas & vanas. Sed heu! in quantam miseriam per peccatum redacta est nobilis ipsa anima, quæ in statu primo innocentiæ ex toto, & omninò ordinata fuerat ad cogitandum de Deo suo Creatore, atque considerare spiritualia, fine aliquo impedimento & difficultate, quod ipfa modò per tantam poenam, difficultatem, gravata onere suæ corruptionis potest operari, quod est mirabile; quod noscunt optime qui ad hoc nituntur.

O Deus meus! quid est nunc, quod ipsam animam in altum relevare possit, ponere in unitatem, reducere ad simplicitatem, eamque expedire de mari isto procelloso, tumultuoso atque fluctuanti per curas absque numero, per phantasias varias, imaginationesque sine mora abunde scaturientes? Certe hoc sacere principaliter nihil valet, nisi virtus tuæ gratiæ & hujus maris magni, & spatiosi motus mitigare, quod intrà nos est. cogitationum & pauperem erigis à stercore inordinatarum delectationum, collocans cos in altum, ut sedeant cum Principibus, hoc est, cum Angelis, atque Sanctis, & ut eorum conversatio in cœlis sit. Donum autem istud gratiæ veraciter tribuitur solis inquirentibus ipsum diligenter atque ardenter, & ad hoc se disponen-

## CAPITULUM XXXI.

Qualiter anima contemplativa dicitur elevari supra corpus, & efficitur simplex & unica.

NEc intelligendum est, animam corpus deserere secundum substantiam, cum in contemplatione rapta suerit, saltem de cursu communi; sed pro tunc esse dicitur, ubi suerit cor suum, atque amor suus, sicut Augustinus dicit, quod anima verius est ubi amat, B quam ubi animat, hoc est, quam ubi vitam præstat corpori. Et ideò dico, quòd talis elevatio animæ devotæ extrà mundum, ac super ista corporalia usque ad semetipsum, aut usque ad Angelos, vel certè usque ad Creatorem suum, altius fieri non potest, fit per fortem, sanctamque meditationem, vel ardentem amorem. Tali modo, quòd talis meditatio, aut iste amor virtute sit tam potens, ut ipsam faciat oblivisci, vel cessare ab omnibus operationibus aliis & phantasiis, sicut esset in sopore persecto aut somno; vel saltem si non ex toto tales cessant operationes, ipsæ tamen non posfunt corrumpere, extinguere, aut superare meditationem, vel amorem ardentem supradictum, propter vigorosam ejus potentiam. Oportet etiam, quòd anima totaliter in tali meditatione sit occupata & amore, ad hujusmodique sit omninò intenta, nec de quacumque re alia sit ei cura, nec ad alia respiciat, nisi forte talia prætereundo, non tamen ibidem pedem figendo; scilicet quòd in talibus non arrestetur, sive moram saciat. Et hoc fieri posse, experientia quotidiana in minoribus manifestat: affirmatque idem Aristoteles, inquiens: accidit interdùm, aliquem super re aliqua tam fortiter meditari, quòd nec apertis oculis intuebitur hoc quod ipsum præteriet, seu quod antè eum vadit: sæpèque in societate cum qua sociabitur plura dicentur, & coram ipso exercebuntur, seu fient, de quibus nec aliquid sciet; sed in sua forti meditatione perseverabit acsi dormiret, undè quandoque de tali proverbium istud commune solet adduci & dici: Iste ad suos meditatur amores.

Talem similiter modum raptûs percipiunt sæpè studentes ipsi, aliquid subtilitatis compilare molientes. Pictores suo modo facere consueverunt, sicut ego teneo; aliique opifices subtilium positi in imaginationibus fortibus. Recitaturque de Philosopho quodam, nomine Archimenides, excellenti G tro, qui imaginaliter, deliberavit facere ingenia subti-D De tertio gradu contemplationis: & similitudines quadam lia ad bellandum & defendendas, invadendasque civitates. Undè accidit civitatem quam inhabitabat dictus Philosophus, ab inimicis debellari; Princeps autem exercitus præcepit, ne antedictus Philosophus occideretur: sed à casu quidam eundem suas figuras protrahentem secundum scientiam Geometriæ reperiit, quæsivitque ab eo quo nomine appellaretur; ipse verò tam fixè suarum figurarum formationibus intentus extitit, ut quid fibi iste interrogans diceret, penitùs ignoraret, nisi quòd insinuabat eidem, quòd Tomi III. Pars II.

se non impediret, nihil aliud respondens; unde ideircò vitam perdidit. Ecce quam fortis hujus erat meditatio, ut ob ejus vigorositatem civitatis suæ expugnationem non perciperet, atque nec quidem inimicum agnovit ipsum occidentem. Alius item Philosophus, Neades dictus, ad mensam positus sæpè comedere oblitus est, oportebatque, ne same periret, samulam suam ad cibum percipiendum ejus manum conducere. Tu suscitas egenum, prostratum de pulvere vanarum De quo Valerius hoc recitans, dicitur, ipsum solum animâ vixisse, corpore autem circumdatum suisse tanquam re extranea, & inutili. Dicta exempla adducta funt, ad oftendendum quod anima imaginationes atque curas non proficuas à se potest depellere, ut sublevari possit, & ad sanctiora convenientioraque conscendere, atque se taliter ad unitatem simplicitatemque deducere, meditando solummodò qualiter ad suum Creatorem poterit pertingere, qui ejus est locus, finis atque amor; quamvis illud facere fortiùs sit atque difficiliùs, quàm in dictis exemplis ostensum est. Et hoc de tantò, quantò cogitationibus uti oportet spiritualioribus, habereque meditationes magis extraneas, atque sublevatas.

#### CAPITULUM XXXII.

Memoriam facit Libri de contemplatione Richardi de Sancto Victore.

RICHARDUS de Sancto Victore quemdam edidit Librum quinque partes continentem, ubi multùm subtiliter, atque secundum profundam scientiam tractut materiam istam, scilicet de contemplatione; dividens iplam contemplationem in species sex, seu modos: quorum modorum duo in imaginatione sunt positi, duo in ratione, item duo in intelligentia. Secundum hoc præfatus Doctor ponit tres modos cœlorum intrà animam, & juxtà hoc quod ipsa anima cogitando, seu meditando seipsam vertit diversimodè scilicet, aut meditando corporalia quæ sensibus percipiuntur exterioribus, aut ad seipsam cogitando, aut Angelos & corum statum, aut certe ipsarum Deitatem. Et præsertim dictus Richardus in ultima parte Libri memorati tradit, quomodò contemplatio formatur, seu diversificatur modis tribus. Aliquando per hoc quod ipsa anima dilatatur interdum ampliùs, & quandoque plùs elevat suum intellectum, & quandoque per hoc quod ipsa habet ipsum, scilicet intellectum, sicut alienatum, seu oblitum. Declaratque, per quem modum istud fiat, & qualiter quandoque hoc accidit, adducens autoritates atque exempla scripturarum & naturarum: quod hoc fiat per admirationem vehementem, aut per magnam devotionem, vel certè per delectationem non modicam spiritualem, atque consolationem. Sed quia meze intentionis est loqui non subtiliter, sed rudò & breviter; idcircò postpono vobis declarare nominati Doctoris doctrinam, quasi nimis subtilem; nisi fortè in certis punctis subsequentibus, & hoc modo capaciori, atque vobis familiariori.

## CAPITULUM XXXIII.

NUNC restat de gradu tertio scalæ contemplationis disserere, quem fortem fore baptizavi perseverantiam. Cum adjutorio enim gratiæ divinæ perseverantia fortis ponit atque collocat in altitudine perfectæ contemplationis, ordinatque hominem in statu perfecto, in quo potest dici vivere amore. Tunc enim recipit divinas consolationes amoris, non sentiendo tribulationes carnis, aut mundi: de nulla enim realia ei ex tunc cura est, nisi Deum amare, de ipso meditari, atque loqui, & pro ejus amore fugit fatuas delectationes hujus mundi, atque ejusdem mundi adversitates cum gaudio suscipit: & ideò non est quod ei possit obesse, seu nocere. Non prosperitas; istam enim subterfugit, aut certé ipsam humillime suffert, & in magna gratiarum actione. Item non adversitas; hanc enim ardenter desiderat, sicut mediante qua Deo adducitur, & quâ ipla devota anima purgatur & edocetur, per quam quoque sponso suo ac amico Jesu Christo Aneque bladum: item nec arborem, neque nuclei gusimilatur, qui plenus sucrat tribulationibus. Recipit item adversitatem, quemadmodùm signum certum quod Deus omnipotens sponsus ejus eam diligat, ex quo dignatur sic le visitare & castigare.

Et in statu isto anima devota ardet dulciter, suaviter, atque purè, igne spirituali succensa, rectè ut carbo clarus & totus ignitus, fine fumo, & fine crepitatione, aut sine tumultu. Ibi est anima totaliter radicata in terra optima, multum fructum afferens. Ibi est destructa amoris mundani civitas, & divini amoris civitas constructa. Sed tamen non est quod, quamdiù hac mortali vita vivitur, fine dono ac privilegio gratiæ specialis aliquis in tali perfectionis statu semper posset permanere sine sui mutatione, quin potius dico, usque ad mortem de statu in statum variationem sæpe, & mutationem sieri. Sed qui jam ad talem statum persectionis pervenit, talis diutius in co permanet, & sæpius quam alii immoratur. Et si ipsum quandoque excidere contingit & la-B non debet quiescere, aut seipsum arrestare; quia paubi ex eo, citiùs relevatur in aliquem de duobus primis statibus.

Primus status comparatur convenienter Hiemi, in qua viget quali semper frigus & obscuritas. Secundus fimiliter tempori Vernali, in quo propter mutationem grandem, modò viget calor, post frigus, modò obscuritas, & post temperantia aëris; modò sol lucet, post nube tectus occultatur; modò pluit, post est serenum. Tertius status æquatur Æstati calidæ, in qua quasi continuè servor est solis atque aëris claritas, licèt interdum veniant pluviæ & obscuritas, fortioresque oriantur tempelates, atque horribiliores mutationes, quàm in qualicunque tempore alio. Et tali modò perfecti contemplativi sufferunt promptiùs tentationes graviores aliis; & hoc aut propter ipsorum probationem & purgationem, ut in humilitate conserventur, vel certe interdum ad corum perditionem, secundum occultum Dei Judicium, exigente eorum superbia & iniquitate, exemplo Luciferi creati in tanta pulchritudine, Csemper ad se reverti, & relabi, si quando levaverit se. sapientia & contemplatione sublimi.

Potest item aliter primus status similari diei primæ horæ in mane, qua claritas tenebris adhuc involuta cernitur, atque multum obscure incipit apparere. Secundus, horæ tertiæ diei. Tertius verò, claræ meridiei, & fic de multis aliis figuris similibus & exemplis.

## CAPITULUM XXXIV.

Fortis perseverantia necessaria est contemplationi.

QU 1 absque perseverantia forti summitatem & alti-tudinem montis contemplationis putat se obtinentudinem montis contemplationis putat se obtinere, aut perfectum habere calorem amoris divini, talis convenienter assimilatur ascendenti montem excelsum, posteà semper descendenti priusquam pertingat in summum, & hoc, quia reperit quandam difficultatem, aut impedimentum.

Vel comparatur volenti ignem accendere, vel succendere in lignis viridibus aut putridis, qui cum non statim accenditur, aut cum primo non percipit nisi sumum, vel modicam flammam faciliter extinguibilem, quasi commotus recedit, destruit, aut per totam domum projicit, spargendo hincinde struem lignorum.

Item meritò comparatur præfatus non potenti pacifice maturitatem grani sui seminatiexpectare, aut quod sua plantula inserta terræ radices benè figat, propter

moram, aut periculum, vel difficultatem quam percipit talis. Rursus gerit typum simize cupientis nucem viridem degustare, sentiens autem corticis amaritudinem, ad nuclei dulcedinem non perducitur, statim

eam à se projicit non perseverans.

Postremò assimilatur pigro militi, qui antè civitatis obsessive captionem persectam, tædio affectus indè discedit. Videtis igitur quòd taliter faciendo aliquis non pertingit adapicem montis, nec ignem habere poterit, stum, nec etiam civitatem obtinere; referendo ista punctis jam dictis. Sic similiter non potest pervenire aliquis ad perfectionem contemplationis sine sorti perse-

#### CAPITULUM XXXV.

Impedimenta plura, ne quis montem contemplationis ufque ad summum ascendere valeat.

STEMUS adhuc modicum in uno supradictorum exemplorum, considerantes factum volentis ad finem montisalti atque pendentis conscendere. Iste continuè ascendit, non redescendendo in bassum. Quod si eum pausare contingat, non incipit progressum suum à pede montis dicti, sed à loco ubi moveri desiit. Pari modo cupiens possidere contemplationis persectionem, tare, est redescendere; non progredi, retrocedere inferiùs est. Nec debet etiam semper reincipere à basso, sed undè recessit, & ubi dimisit. Et propter istius perleverantiæ absentiam tam pauci reperiuntur qui ad perfectam pertingunt contemplationem. Quam citò enim quidam modicum ascendentes sentiunt poenam aliquam & laborem, credunt ipsi pausare, sicque retrocedunt inferiùs.

Sunt autem alii non habentes ordinem, & modum ascendendi non custodiunt; statim enim volunt salire usque in altum, non incipiendo à basso, per medium ituri. Bassim autem, seu inferius hujus montis, consideratio est suorum peccatorum atque desectuum. Sed reperiuntur alii, collis suis imposita habentes grandia onera, nec hæc ipsa abjiciunt, & nihilominus sic se putant ascensuros omnino. Onus autem istud, est occupatio mundana, & fortis cogitatio inibi posita, seu sixa, quæ animam aggravat mirabiliter, faciens eam Rursùs quidam propter minimas volitantes coram se muscas totum dimittunt, & ire desinunt, vel redescendunt: muscæ istæ sunt volantes cogitationes, quibus anima in suo progressu nequaquam debet arrestari seu impediri, sed ulteriùs procedere, sugando istas à se manu sanctæ indignationis. Reperiuntur etiam alii tales muscas insequentes ad modum puerorum post pa-

piliones currentium.

Item funt quidam, qui latratu canum infernalium statim terrentur, hoc est, quam citò sentiunt tentationem aliquam turpem, totum dimittunt, vel certe se cùm tali occupant, nitunturque talem expellere, & omnes hujusmodi tentationes, quod sæpè fieri non potest, sed benè possunt præteriri, scilicet eas non curando, exemplo peregrini, qui ad quemlibet latratum canum non fistit pedem, cum sibi in via talis occurrit latratus; sed concito gressu, tanquam non curando, iter Docontinuat, & sic silent: de quanto enim plus persisteret ad se desendendum, vel ad eos compescendum, tantò ampliùs latrarent, & iter suum taliter perderet. Aliqui autem non extendunt semper manum dexteram huic, qui eos in altum debet sublevare, immò retrahunt appodiantes, confidentesque in multitudine divitiaram suarum, & suæ fortitudinis, ideòque non mirum, si hujusmodi citò labuntur. Propter hoc debet homo semper extendere manum suam ad auxilium divinæ gratiæ, dissidendo omninò de propria sua

potentia, non præsumendo se posse illuc pervenire, quò tendit per seipsum. Iterum sunt alii qui putant statim se esse in summo, cùm tamen adhuc sint benè in basso; ideò ascendere dissimulant & dimittunt & sic dimittendo retrocedunt inferius. Aliqui procedunt ufque ad altum sed statim efficiuntur vanè gloriosi seu gaudiosi: videtur ipsis opus suum multum bene peregisse & suam dietam benè fecisse; nec ponunt diligentiam ad ibi, scilicet in alto demorandum. Ergò tales præcipitantur seu statim decidunt, non ascendentes ita velociter superius sicut vellent una alia vice. Vel sortè eis A sive pigri. Nimis enim diu extiterunt in insirmario, Deus nunquam auxiliabitur ad illic ascendendum, exigente hoc superbia corum & ingratitudine, & abusu cognitionis habitæ; quod est horribile & causa nunquam præsumendi; immò semper se tenendi in prosunda humilitate, cum scilicet percipitur quod homo qui Deo fuerat tam proximus atque familiaris in collocutione sua, & sicut avicula quæ construxisset nidum sibi intrà cœlum; postea dejiceretur usque ad infernum sine revocatione aut reversione. Dehinc sunt aliqui qui cùm viderint se modicum altius ceteris in monte isto, alios aspernantur & derident inferius existentes, qui juste derelinquuntur à Deo, ut labantur, quatenus cadentes agnoscant quàm modicum à semetipsis possint. Alii autem qui illum montem non nisi propter curiositatem conscendere volunt & ut dicere possint, etiam suimus ibidem, aut certè ut secreta excellentia inquirant, aut propter solam placentiam seu delectationem, aut pro-B quod in legendo plùs quærat devotionem quam scienpter loci eminentis amœnitatem, non autem ut Deo melius placeant, proximius que ci serviant, honestius, amplius & magis meritorie. Et isticito amittunt Dei auxilium atque ejus gratiam, aut certe reperiunt se deceptos nimis dure, turpiter atque miserabiliter. Putant enim se esse in monte Dei, cùm sint in monte diaboli. Postremò est aliquos invenire, nimis quam ratio dictat, seu Jus sit, festinantes, nitentes præire suum ductorem, & fortiùs quam vultidem; quod magna est fatuitas. Gratia Dei est ductor iste, sicut dictum est. Qui ergò non potest, aut dignatur expectare spatium temporis pro motu gratize istius & auxilii, jure cam perdit, & alia vice ipsam pro libitu suo tam citò non reperiet; sicut è regione etiam est cum istis, qui ad istam gratiam sequendam non sunt parati, cùm ab ea vocantur & moventur ad ascendendum, immò resutant, aut sed oportet pedes ad opus mittere. Atti unt quemau-alibi vadunt, aut certè verbo vel sacto dicunt gratiæ, ut modum illi qui in præliis exhortantur instruunt que alios adhuc modicum ipsos expectet, & sic ipsa depulsa mox recedit. Oportet igitur continue stare suprà sui cordis cultodiam ad imitandum vilitationem divinæ gratiæ, & procedere secundum ipsius motum atque voluntatem, nec velocius neque tardius, omni tempore cum profunda humilitate indignum se judicando etiam ad montis iltius latus jacere, quantò magis ad ejus apicem ascendere: post hoc enim de tanto trahetur altius. Quemadmodum Rex præpotens volens honorare militem suum, de tanto eum libentius collocat superius, ut sedeat cum Principibus, quantò magis renititur ad hoc, & de tantò magis trahit & compellit dequantò miles ipse plus humiliat se excusatque. Super omnia enim displicet Deo præsumptio, nec delectat eum modus volentium eum accedere effrenate, & sine timore, quasi ad suum socium & sibi similem; sed debet semper custodirisancta & laudabilis verecundia tremor & pavor atque timor cùm confidentia suæ benignitatis. ne enim confidentia talis timor nimis esset culpabilis & Dinserius respiciunt & quam citò quis de basso eos vocaimpedimentum ascensus nostri montis, propter tremorem & tribulationem ampliorem quam ratio exquireret, seu quam justum esset à timore conceptam.

### CAPITULUM XXXVI.

De quibesdam aliis impedimentis istius via.

I OQUAMUR adhuc de aliis quibusdam obstaculis, sive impedimentis. Sunt enim quidam, qui asinum suum, hoc est corpus proprium, nimis vexant, ita quod anima se de eo juvare non valet. Alii autem nimis sunt repleti arque ponderosi, infirmi & dormientes, aut infirmitate carnalitatis, per comestionem excessivam atque potationem, aut vaniloquium. Suntque tales tanquam contracti, resoluti, paralitici & dormitantes; ideoque ipsos oportet curari à basso incipiendo;

scilicet per humilem pænitentiam.

Sed quidam sunt qui ascendendo vehementem patiuntur aliquando verbi Dei famem spiritualem, cupiuntque post hæeillud audire & legere; undè accidit, quod legendo nimis seipios detinent. Recipiunt illic refectionem ampliorem quam ratio exigit, seu immoderate, vel quam tempus requirit, in tantum quòd sui ascensus initio obliviscuntur, nec ascendunt secundum quod cœperunt. Verum est ex parte altera talem refectionem sæpè fore proficuam atque necessariam, & præcipue in exordio, vel quando sumitur mensurate, semperque consideret homo suum ascensum, hoc est, tiam. Rursus reperiuntur alii recalcitrantes atque saltantes contrà stimulum ipsos pungentem ad ascendendum in altum, hoc est, qui fugiunt nimis tribulationem. Item sunt quidam non adhuc sufficienter instructi de itinere quærendo seu interrogando à scientibus, ad habendum desuper consilium; sed abundantes in sensu proprio, confidunt in seipsos, & semet in hoc docere volentes, & ideò oberrant, & sæpè turpiter deficiunt. Sed funt alii non defistentes pet ere viam & inquirere per itudium fervens, ad tantuni quòd de hac in cathedris etiam sciant loqui & legere, aliosque docere, licètibi non fuerint, scilicet in itinere tali. Loquuntur autem, quia sic audierunt ab aliis, nec nituntur ascendere per illud quandoque, & ideò non mirum si tales inferiùs permaneant semper: non enim ituribi per sola verba, ad fortiter bellandum, sed ipsi ad tangendum manus non apponunt: vel ficut qui aliis demonstrant itinera ad recipiendas eleemosynas à peregrinis; ipfi verò non vadunt, aut non possunt ire pro ca, propter suam infirmitatem seu impotentiam.

Sunt alii, qui postquam iter suum arripuerunt per viam unam, statim saliunt seu declinant ad aliam, & hoc propter inconstantiam eorum; aut quia putant leniorem se inventuros, vel delectabiliorem, & sic nec quicquam ascendunt, neque compressendunt. Sicut canes cervum agitantes, eum non venantur, si modò post unum, tunc post alium insequuntur. Potius oportet eos vestigia insequi primi nec se circà aliquid aliud arrestare, qualiter solent agere canes ad hoc benè indu-Alii non benè seipsos intendunt, seu respiciunt ad pericula itineris sui; sed improvise & sine avisatione & cautela ponunt pedes suos, ideò ruunt de tam alto in tam bassum. Alii verò ascendentes retrospiciume aut verit, totum derelinquunt; qui de tanto redduntur inhabiles quantò diutiùs inseriùs detinentur, & indè difficilius & gravius ascendunt, quia mundana conversatio in loquendo aut aliud mundiale exercendo, non modicum impedimentum & retardationem generat: & in talibus nimis cor suum figens & seipsum tradens hujusmodi, non velociter resiliens & discedens citiùs ad ascendendum iter suum; iste qui ejusmodi est, usque ad longum tunc causat sibi impedimentum magnum. Ideoque in istis non oportet moram trahere, nisi pro sola Nn 3

necessitate & prætereundo ea: vel saltem quòd si corpus inferius fuerit, sursum sint corda. Sed hoc his qui non didicerunt est difficile; quia neque ancoram cordis fixam habent ad montem, nec chordas bonæ consuctudinis eidem alligatas. Intereà sunt quidam, qui cum ascenderint, nunquam putant se indèrecessuros; sed illic persistere tanquam hereditario Jure. Sed in luo casu deorsum, fragilitatem propriam agnoscunt, sentiunt que tribulationem, benè considerantes tunc, quia divina gratia ipsos ibidem collocavit, tenuitque quamdiù fibi placuit, & tunc discunt cogitare de inferiori per bonam humilitatem existentes in alto, & è contrà cùm inferiùs fuerint, iterùm sperant reascendere, habentes bonam patientiam. Oportet enim ita benè, & plus in spiritali adversitate sicut corporali, scilicet tentationibus durisque afflictionibus mentis quæ sine consolatione sunt, & quales habere consueverat, vel desiderat, sic se immobiliter conservare.

Postremò aliqui ascendendo expensas faciunt nimis largas & excessivas, puta per lachrymas & afflictiones, prætermittuntque facere operasua necessaria. Et ideò misericors Deus cum hujusmodi gratiose agit, permittendo eos temporibus certis decidere & labi inferius, ut sic illa facere possint, & eorum quæ tenentur non obliviscantur, ca operando. Talia sunt impedimenta ad perveniendum ad montene contemplationis & cetera sine numero, quæ comprehendi atque reduci possunt B dicia: item considerando Beatam Virginem Mariam in ad prædicta. Ad quæ vincenda & vitanda, necessaria est fortis perseverantia cum gradibus supradictis, scilicet, humili patientia, locoque secreto & silentio.

## CAPITULUM XXXVII.

Quidam modi meditandi, qui possunt servari in contemplatione.

I N legendo vel audiendo prædicta, dubitare posset aliquis & petere, quem in sua contemplatione modum servare debeat meditandi: non enim itur ibi pedibus corporis; sed spiritualibus, qui cogitationes atque affectiones sunt ipsius animæ. Et ergò non temper unus, & idem modus meditandi tenetur, sed valde variatus, secundum personarum, locorum atque temporum diversitatem, & secundum gratiam Dei, doctrinam vel scientiam quam quis habet. Unus vadit sic, alius verò sic, unus atque idem hodie uno modo incedit, crastina verò aliter. Cogitavi tamen quòd non erit inutile recitare exemplariter, qualiter aliquando Per quod concludo ipsum Bernardum suam quidam pertransierint istam viam: fortassis enim hoc contemplationem & ascensum in eadem incoepisse, meproficiet ad facilius intelligendum, & reperiendum ditando assidue Domini nostri Jesu Christi vitam, quemhujus itineris introitum. Et recolo, me quandoque scripsisse vobis charissimis meis Sororibus plura ad propositum convenientia, & ad sequentia, quæ non resumo pro præsenti. Magister Richardus de sancto Victore Libro prà memorato tradit modum magis, meo videre, appropriatum & convenientem profundis Clericis, quàm simplicibus, qui benè generalis est; sed ad declarandum prolixiùs esset; quare hunc prætereo & Doctoribus relinquo. Sanctus Augustinus Libro Confessionum: dat modum quemdam, quem cum Matre sua propria habuit, stans ad unam senestram cujusdam hortuli, non multumante obitum dictæ Matris suæ, quem proposui in sequentibus breviter tangere. Beatus Gregorius largissimé In suis moralibus de contemplatione loquitur, oftendendo pericula atque profectus inibi Dstentans & remunerans. Utinam præfatus Liber esset existentes: sed modum particularem intrandi, vel illic se locandi quem quæro, non percepi. Beatus Hieronymus inter alia scribit modum unum ad Virginem Eustochium, qui est, quòd meditetur mortis suæ horam, qualeque præmium tunc receptura est; quomodò Virgo Maria cum Filio suo Jesu Christo, fancti Angeli, atque Virgines sibi obviabunt ipsam suscipientes cantantesque Canticum quod Maria Moysi soror post transitum maris rubri, sicco pede filiorum Israel, cecinit.

Cantemus, scilicet, Domino gloriose, &c. Et similiter idem Beatus Hieronymus de seipso, qualiter post fortes tentationes & crebras pectoris tuntiones, continuè in ploratibus & lachrymis quærendo Dei auxilium, sibi videbatur societati Angelorum interesse, ob magnam suæ conscientiæ pacem & jocunditatem ei post suam poenitentiam & tribulationem coelitus à Deo transmissam. Concordant omnes Doctores commu-Aniter in modo, scilicet, isto, qui est meditari inferni pœnas horridas, Paradifi gaudia, sua peccata atque mundi vanitatem; sed ego adhuc particulariorem modum inquiro. Beatus Bernardus penè in omnibus Scrmonibus Super Cantica tractat modum unum, scilicet, de spirituali Matrimonio inter Deum & animam, quem quidam Doctor plus novellus insequitur, faciens inter Divinam Sapientiam & animam pariformiter quoddam Matrimonium. Liber vero intitulatur Horologium eterna Sapientia. Verum quidem modus talis est altus & subtilis satisque periculosus, sic loquendo, præsertim à principio suæ conversionis eum tenere volentibus. Ratio: cum enim tales novitii æstimarent meditari de spirituali connubio, leviter laberentur in recordatione de spirituali, ad carnale Matrimonium. Nec ignoro, in dicto Libro quosdam modos alios fore tactos, utpotè cogitando de juvene, sive adolescente morituro, nolenti vel non potenti pænitere; similiter meditando Dei juhora Passionis Domini nostri Jesu Christi, qui modi boni funt atque convenientes, & possunt ibi videri quibus placuerit.

#### CAPITULUM XXXVIII.

De modo contemplandi, quem beatus Bernardus tenuit in principio.

R Ecitat Beatus Bernardus de seipso, qualiter in conversionis suæ principio perpendit sibi opus esse quod habere deberet opera bona & merita, qualia ex seipso nequiverat exquirere & habere; idcircò providit sibi habiturum se talia ex meritis Jesu Christi. Et ex tunc diligentissimè meditabatur totam Domini nostri Jesu Christi vitam, ab ejus Conceptione usque Ascensionem, & ex omnibus pænis & amaritudinibus ejus collegit sibi fasciculum myrrhæ, qui inter ubera sua commoraretur continue, atque hanc perjugem memoriam supposuit suo pectori intimè compatiendo.

admodùm legitur de sancta Cæcilia, quomodò Evangelium Christi in suo pectore portabat, scilicet, ejus vitam memorando, & non diebus neque noctibus vacabat à colloquiis divinis & oratione.

Et Doctor quidam in Libro suo De stimulo ameria, intitulato, istam materiam similiter tractat & specialiter de Passione Domini nostri Jesu Christi; ostendens quòd in ea omne bonum reperitur, & quòd eadem Passioscilicet, sit viæ hujus, putà contemplationis ostium, volensque aliunde intrare in contemplationem, ipse se seducit & decipit, & confirmat dictum suum autoritate Domini, dicentis: Ego sum via, veritas & vita. Joan. xiv. 6. Via per quam progrediendum est; veritas viatorem illuminans; vita eundem nutriens, suin Gallicum translatus, meo enim judicio valdè vobis fieret proficuus. Sunt autem quidam communiter alium modum non tenentes suæ contemplationis, quam quòd ad quendam Librum devotionis se tradunt, vitam alicujus Sancti, aut aliud ad excitandam devotionem perlegentes, secundum materiam quam reperiunt, quibus semper necessarii essent Libri. Et ideò iste modus solus insufficiens est, nisi hoc etiam assuescerent agere fine præsentia chartarum. Alii verò faciendo sua Servitia divina in Ecclesia, addiscunt & se exercitant contemplari nitentes. Quamvis judico istud esse multum difficile, specialiter in principio, & posse pertingere isto modo ad contemplationis perfectionem propter laborem cantui annexum, nisi forte antea sint assuefacti in suo secreto vià contemplationis.

## CAPITULUM XXXIX.

De alio modo meditandi per exchoplum mendicantis.

NOvi personam, quæ non modicum profecit ad reducendum suas cogitationes seu recolligendum in unum, & ad simplicitatem, per hoc quod diligentiùs seipsam intuebatur fore pauperem, miserabilemque creaturam, nihil se habere ex suo, nec quicquam posse acquirere. Qua ex causa mendicare meditabatur, atque siç acquirere bonorum spiritualium eleemosynam à Paradisi concivibus in talibus divitiis opulentissimis atque plenis, quos nosset largos, miroque modo charitativos existere; ideò præsata persona sub arbore quadam loco secreto se collegit, in quo pro suo libitu atque diutiùs ibidem meditari posse putabat. Convertit itaque se cordetenus sine loquela, modò ad unum, posteà ad alium Sanctum, secundum suze devotionis ministerium, à quolibet eleemosynam expetendo, aperiendoque suam necessitatem & indigentendo, aperiendoque suam necessitatem & indigenpridem locutus sum, qui Rhetorica divina intitulatur,
tiam exponendo; sed & memorando eorum magnam B à Guillielmo Parisiensi compilatus, multum ad ista gratiam atque largitatem, deprecando etiam eos, ut dignarentur intercedere pro se ad Deum Omnipotentem, quia personaliter comparere coram eo digna non esset. Verum est, dictam personam in hujusmodi meditatione plura sensisse impedimenta extranearum cogitationum atque phantasiarum; ipsa tamen forti perseverantia se arctavit, atque in dicto loco continuit, indè non movendo seu dicedendo, quousque quod quæsivit invenit, essetque stabilita omninò in hujustmodi Oratione, nec aliquid aliud intenderet. Per dies autem plurimos modum dictum continuabat, fueratque interdum ad duas, tres, vel quatuor horas, priusquam quod petivit habere potuisset, scilicet cogitationum & affectionum unitatem atque recollectionem ad unum tale, quale diximus suprà. Et per modum talem quasi semper pervenit ad quod tendebat; quandoque tamen citiùs, interdum verò tardiùs, percepitque clarè verum esse Domini nostri Jesu Christi promissum, Luc. x1.10. qui perseveraverit pulsans petendo, aperietur ei. Potestis igitur optime perpendere, quanta fuerint hujus personæ desideria ardentia & anxia su-C spiria atque gemitus ergà Sanctos, modò ad unum, modò ad alterum, specialiùs ad eos quorum Festum tunc colebatur: quandoque absque succursti & auxilio perceptibili permiserant dictam personam ad suos pedes provolutam, ad tanti temporis spatium permanere in bello continuo suarum cogitationum, tumultum non modicum, atque in suo ascensu impedimentum validum causantium, nec per sancta desideria loqui permittentium eidem; ipsi tamen tandem de eadem optime se quitabant, animæ suæ desiderium eidem tribuendo, secundum Dei voluntatem & ejus utilitatem. Reperit itaque dicta persona, hujusmodi expertam difficultatem libi convertiad profectum, ut ex hinc disceret, vivaciùs & ardentiùs flagitare. Undè accidit quòd se de impedimento collectam in modum talem ad suarum cogitationum unionem atque simplicitatem, leviùsque, modo prædicto & ceteris, bona consuctudine comite, ad prædicta pervenit. Et puto istum modum in initio Guillielmum Parisiensem Doctorem præcipuum tenuille, quem affirmasse legendo reperi, quia pauperes trutanni atque captivi ipsum Deum exorare docuerunt. In Libris etiam ejusdem patet, quemadmodum Oratio-

nem uni viatori Paradifum adeunti pro impetranda

cleemosyna & auxilio pulchrè comparat. In quo pariter Libro quasi per totum, ad Deum, ad Dominumque nostrum Jesum Christum, & suos Sanctos, specialius ad Virginem Mariam rationes adducit, quatenùs auxilientur creaturæ eis supplicanti suamque paupertatem alleganti. Loquitur item de coram Judicibus præsentatis, quomodo tales in suis petitionibus sint circumspecti atque sapientes. Nimirum; timent enim & periculum sibi vident imminere Tali modo & nos, immo A & adhuc ampliùs coram Deo præsentati facere nobis multum expediret.

### CAPITULUM XL.

Commendatio istim modi contemplationis, tanquam securi, utilis & levis.

TSTUM modum inchoandi contemplationem cui gradui placet sequi potest, satis enim est securus, simplex atque levis. Conveniens etiam benè primo contemplationis antedicto, qui assignatur humilis pœnitentia. Ibi enim non aliud quàm indulgentia petitur, atque benè operandi tempore affuturo gratia: item etiam remedium contrà plagas suas & peccatorum infirmitates varias. Ad quod non parum Orationes Beati Anselmi, diversorumque ceterorum Sanctorum editæ ad Sanctos & Sanctas, proficiunt. Liber quoque de quo utilis est. Super modo isto initiandi contemplationem dudùm optabam Orationem quamdam fabricare in modum pauperis panem suum ostiatim quærentis, vel indulgentiam quærentis, & petentis ad instar incarceratorum, aut certè ad similitudinem elecmosynam petentium non quidem pro seipsis, sed pro in Hospitalibus degentibus. Sæpè enim aliquis devotionem suam pro alio interpellendo reperit magis quam si pro se Deum exoraret, ibique multum proficit. Tenentur etiam ad hoc plures ex Officio suo, quemadmodùm viri Ecclesiastici, aliique ex eleemosyna vitam ducentes corporis; immò dico omnes debere hoc facere, tàm propter Dei Mandatum, quam etiam propter beneficia ab aliis recepta, sive talia sint bona naturæ à suis parentibus, sive bona fortunæ ipsis collata jure hereditario possidenda à vivis aut à mortuis. Compilavi pridem Orationem quamdam ad Dominum Jesum Chri-Itum initiantem : Jesu sponse virginitatis &c. Intendo autem (fi Deo placitum fuerit) de hoc in brevi diffusius conscribere opus. Verum est, omnes mundi scripturas non posse perducere contemplativum quò tendere habet, quemadmodum facit fortis perseverantia, auxiliante Dei gratia, faciendo exemplo personæ supra memoratæ, ponendoque ad practicam, scilicet ad opus, quia affectiones scribi nequeunt, neque generantur per litteras aut per verba, sed per opetis exercitium.

## CAPITULUM XLI.

De modo usitandi se in contemplatione secundum istum modum.

Uem verò delectat præhabita fimilitudo, hic multam largam materiam habet usitandi & assuescencetero in lua Oratione reperit citius, atque quas fine D di ad suarum cogitationum recollectionem intra se, ergà etiam Deum atque suos Sanctos. Nostræ enim necessitates & miseriæ, ac infirmitates tàm corporis quam animæ infinitæ funt. Dehinc virtutes nobis acquirendæ in magno sunt numero, sicut & Sancti & Sanctæ, quibus nobis supplicandum est, nunc simul omnibus, nunc verd cuilibet seorsum. Inter ceteras etiam necessitates mortis hora postremum est negotium, quod plùs nobis est timendum. Ob cujus horrorem sollicité providendum soret nobis remedium,

vita superstite procurare amicos atque desensores, laturos auxilium in momento tam terribili ad benepla-Citum Dei. Horam iltam summe ante mentis oculos reducere proficuum est & ejus memoriam recentem omni tempore vitæ, in omnibusque factis nostris habere. In nostræ contemplationis secreto à nobis ipsis sæpiùs quærendum est. Modò anima mea dic mihi, pauper & miserabilis confitere mihi, si in præsentia-A rum aut intrà unius horæ spatium separari te à corpore oporteret ad astandum tremendo Dei Judicio, quid dictura? Ad quem denique confugeres? Sirespondes quia sic & sic faceres, & ex totoltunc misericordiam, atque veniam ab Omnipotenti Deo flagitares à suisque Sanctis. Fac igitur taliter in præsenti: ignoras enim in quo puncto infirmitatis pro tunc eris, aut quod spatium temporis ad hoc faciendum habere potueris. In hujusmodi meditatione vivaciter seu cordintime, & diù morari debemus, quousque nobis videatur quòd sentiamus mortem multum approximare. Item considerandi sunt amici nostri, pro quibus orare volumus, esse eos in necessitate ultima, putà ad lectum mortis; & quomodò à nobis suppliciter auxilium requirunt, desiderantes quatenus pro eis preces effundamus, compatiamurque eis, ac si in præsenti sic ageretur nobiscum. Hoc ergò quoniam fier, & non diù tardabit, misereamur intereà animæ nostræ, ac si eam in medio flammæ Purgatorii conspiceremus collocatam. Ad quod benè juvat, considerare diligenter miseriam aut dolorem va-B lidum quem quis per suam suffert infirmitatem, aut aliunde; qualiter vehementer inde cruciatur. Quid ergo erit de anima misera perpessum tanta in suturo fæculo?

#### CAPITULUM XLII.

De tribus Dei Judiciis ante oculos mentis revocandis, pro materia contemplationis.

POssumus insuper in hujusmodi contemplatione revocare antè mentis nostræ oculos tria Dei Judidia, quæ tenturus est, seu tenebit, aut tenet. Unum tenet sicut Pater in quo regnat & judicat misericordia dulcis & pia, & talis est in vita præsenti. Secundum tenet sicut Dominus contrà servum suum, ubi regnat, atque judicat Judicia rigorosa: oportet enim illic omma exolvere debita, & hoe est in Purgatorio. Tertium est in Inferno, ubi regnat horrenda & crudelissima justitia, scilicet propter peccatores damnatos; ibi enim Deus punit ad instar Judicis flecti non potentis contrà maleficos morte æterna dignos. Modò postrema duo Judicia declinare possumus, appellando & submittendo nos ad primam Curiam scilicet misericordiæ, quæ durat solum ista vita stante. Bonum ergò est nobis, dum tempus habemus eligere, & interim quòd habere possumus Sanctos Intercessores ad Deum. Præcipue habemus in dicta Curia nostram Dominam, Reginam dictæ Curiæ, scilicet misericordiæ, existentem simul nostram Matrem & Advocatam dulcissimam & gloriosissimam Virginem Mariam. Pariter est illic Jesus Christus Pater noster, Frater noster, Advocatus, Consiliarius, Mediator atque Redemptor. Et in veritate iste nimis esset stolidus & infatuatus qui recusaret unà cum Propheta seipsum submittere Dei misericordiæ suppliciter dicente: Domine in surore tuo arguas me, neque in ira tua corripias me. Psal. vi. 1.2. Ubi Dmeruisset verbera & slagella, atque tribulationes, quam tangit Propheta ista tria Judicia. Dicit enim: Domine ne in furore tuo arguas me, idest, in Inferno. Neque in ira tua corripias me, hoc est in Purgatorio; sed secundum misericordiam tuam miserere mei, quoniam insirmus fum, Pf. vi. 3. scilicet in hac vita. Et ad hoc possumus inquirere alleviamen flagelli quod juste meruimus, scilicet mediante intercessione tali quæ dicta est, & sæpè ex toto sic quitari, seu etiam absolvi. Qui etiam attente pensaret atque sibi proponeret exitum hujus

carceris quo detinemur, quòd erit in articulo mortis; cogitaretque ad prædicta tria Judicia, talis omninò cum gaudio ingenti hujus mundi infirmitates & diffamationes, atque paupertates, & similia quæ pænalitates dicuntur levissimé sufferret, & certe de nulla adversitate vitæ hujus curaret. Qui insuper quotidiè ad memoriam reduceret, mori se oportere, sed quando & qualiter ignorat, examinaretque se sæpius an in statu in quo eft mori auderet, quod si non, profectò removeret in brevi impedimenta, ut securè mortis præstolaretur adven-

### CAPITULUM XLIII.

Quomodò quidam deficiunt in forti perseverantia & in contemplatione modicum proficiunt.

PLURES autem minus bene avisati sunt circà perseverantiæ fortitudinem seu circà contemplationis fructum, ac per hoc ad ista consequendum multum remoti. Renuunt enim seipsos dare Orationi, aut Meditationi incumbere, nisi se devotione sentiant affectos ad illa, ac nisi cum cos ista delectant veniantque ad cor fuum. Videntur enim talibus aliàs dicta nihil prodesse. Sed hujusmodi comparantur huic qui frigore nimiùm cruciatur, recusat tamen accedere ad ignem nisi priùs habeat calorem. Aut certè æquiparantur alicui fame pereunti, nolentique quærere ad manducandum nisi anteà saturatus sit. Quarè enim aliquis se dat in Orationem vel Meditationem nisi ut calesiat divini amoris igne, vel ut saturetur donis vel gratia Dei.

Tales in hoc deficient seu errant, putantes se tempus perdere, cum positi in Oratione vel Meditatione non mox devotionis imbre irrigantur. Ad quod respondeo, quòd fi nitantur quantum in se est, ad hoc, atque faciunt laborem suum, sintque in bello & pugna continua contrà suas cogitationes cum displicentia, quia non abscedunt, nec pacem habere permittunt; tales pro tune majus habent meritum, quam sæpe si eis adveniret devotio subito, fine tali conflictu. Ratio, quia militant Deo, & serviunt suis expensis propriis & sumptibus, atque cum

labore majori & pœna.

Verumtamen est, quòd volens ad exemplum prænarratæ personæ superiùs seipsum exercere, oportet ad hoc habere ipsum magnum temporis spatium, rejecto ctiam omni onere aliarum occupationum, tam ex parte sua, quàm aliorum, seque arcere ad permanendum in uno loco fixum longo tempore, five consolatio subsequatur aliqua, five nulla; quod tamen ad candem habendam laborare non cesset, atque sit continuus. Cumque se nimio senserit tædio affectum, sibiipsi dicat, quòd adhuc expectet ad mediæ horæ spatium ac horæ, faciendo pœnitentiam suam, expectans divinæ gratiæ eleemofynam. Post horam verò elapsam adhuc se commoneat ad persistendum taliter ad alteram horam. Et sæpè in postrema dimidiæ horæ parte talis in sua contemplatione ampliùs proficiet quam omni tempore præterito, & quam aliis decem diebus, aut certè in uno mense.

Quod si à casu in suo regressu, aut iterato accessu reperit se quasi resutatum, sic scilicet quod eleemosyna ei denegetur, putà non consecutus gratiam devotionis, tunc humiliter ei convenit converti ad Deum, confitendo indignum se fore tantæ gratiæ, immò quòd plus hujusmodi consolationes. Et sic dicat: O Domine Deus! tuæ consolationes, laudes & gloria tibi sint semper, mihi autem (ut dignum est & justum) confusio, nisi oppositum proveniat mihi de tua misericordia. Per talem modum vincet Deum, faciens ei Sacrificium de cordis sui duritia, & certè Deus ejus non obliviscetur, conferens misericordiam suam, cum cognoverit horam atque punctum expedientem secundum suum beneplacitum.

Nec

Nec etiam debet aliquis hujusmodi consolationes nimis affectare in lachrymis atque devotione, pro sua delectatione & ad suam placentiam; sed ut per talem consolationem, amore ardentiori, Dec uniatur, ad Deum possit meliùs, diutiùs & delectabiliùs se convertere. Si igitur magis ei placitum fuerit quòd pro tunc aliquis ei famuletur sine talibus consolationibus, conformiter & nobis idem placere debet; debemusque dicere : O Domine Deus Omnipotens! sufficit mihi optime, ut præmium meum atque remuneratio à te reservetur mihi in Paradiso, in præsenti illud non tribuens. Illud unum suppliciter oro ut mihi non irascaris, sed ut vivam in tua gratia tantummodo, de cetero fiat voluntas tua.

Qui verò devotionem assecutus fuerit, diligens existat, gratiarum actiones ex toto corde referens Deo Omnipotenti, orando instantiùs, ut augmentet, & confirmet opus plantationis suæ, in co incæptum absque hoc, quod tale quid ei hîc conferat, ficut præmium, quin potiùs in futurum reservet præbendam

integram.

#### CAPITULUM XLIV.

Quadam imaginatio montis cum tribus habitaculis, scilicet Fidei, Spei & Charitatis.

I TER montis anteà adducti pro faciliori sui eleva-B tione in contemplatione, potest quis imaginari convenienter, quemadmodùm aliquando quidam, quem novi, fecerat. Et breviter perstringam eadem. Imaginemur igitur mare magnum periculosissimum, quod diversorum generum homines euntes & redeuntes navigio pertranseunt diversis navibus; ad unum tamen finaliter portum tendentes, in quo etiam magna pertranseuntium pars propter pericula maxima atque tempestates varias necessariò habet perire. Ad ripam verò hujus maris, seu in litore elevata erit rupes altitudinis miræ, supra quam existens quicunque securus est, de qua pariter quæ in magno isto mari fiant speculari potest absque sui periculo. In ista rupe tres erunt stationes, sive habitacula tria, unum in basso, aliud in medio, tertium verò in fine, sive

In primo imaginemur, Fidem esse hospitatam, in quando quis in primo fuerit habitaculo, scilicet basso, Fides ipsa eidem maris horribilia ostendit pericula, quantum ad animam, per quæ concipit timorem validum, quia conspicit Judicia Dei mirabilia contrà ipsos peccatores, & ab eo in istius maris voraginem præcipitatos damnatione perpetua, abíque ullo remedio. Et ibi potest homo devotus in certa Fide coram fuæ mentis oculis statuere omnia sua facta, ad generandum in se sanctum timorem, & pavorem secretorum Dei Judiciorum. Quemadmodum est fragilitas & mutabilitas, brevitas vitæ mortalis; mortis incertitudo, damnatorum horror, multitudo eorum qui damnantur propter sua peccata, desectusque temporis præteriti, quotidianos etiam excessius. Item, quomodò Dominus noster Jesus Christus, Sanctique omnes multa passi sunt tormenta, asslictiones, & tribulationes; ita sit certus, quòd adhuc plura sustineount expectare habet tribulationem affuturam sive citius, Dsentis mundi.

In secunda vero statione, aut mansione, locabitur Spes, tradens homini devoto fiduciam, ne per timorem nimium desperet, & sic semetipsium perdat, & damnet. Et ibi debent considerari omnia quæ saciunt ad Spem bonam concipiendam de Dei bonitate: sic enim nobis esse faciendum, ipse nobis mandavit. Revocemus illic ad memoriam misericordias Sanctorum & Sanctarum beneficia infinita ab ipfo Tomi III. Pars II.

nobis exhibita, & quæ quotidiè exhibet absque ullo nostro merito, specialiter autem maximam dignationem & misericordiam Passionis Jesu Christi Domini nostri. Item, gratiam quam Deus facit subitò peccatoribus cos sustinendo. In hoc tabernaculo Spei anima devota refumit aliqualiter cor suum, transferendo se de uno tabernaculo ad aliud, ad miscendum pavorem & humilitatem cum spe bona: unum enim alio absente non sufficit.

In tertia verò mansione dicte rupis demoratur Charitas, ibique considerabit anima devota Domini sui magnitudinem, & quomodo dignus sit amari, appretiari, atque laudari. Qualiter omnia gubernat, atque sustinet, omne quod est ex nihilo pura sua bonitate creavit, & sic de similibus conditionibus nobilibus fine numero, sic & de gloria quam suis tradidit amicis.

Sanctus Augustinus docebat quandoque agnoscere Deum per mentis elevationem suprà terram, suprà cœlum, suprà propriam suam animam, atque suprà res omnes ab eo creatas: & tunc in momento temporis & raptu subito, ad similitudinem cortiscationis aut velocis nubium cursus, anima devota attingit quid sit de Deo, & statim decidit è contrà & relabitur. Sed ibi non oportet vos esse curiosas, nec nimis stabilire & stare. Sufficit vobis, Deum agnoscere in Paradiso Cœli, & quantum in præsenti sæculo debet sufficere vobis quod credatis & cognoscatis quia ipse Creator, Factor, & Redemptor vester est, & sic de aliis dignitatibus, de quibus in Fide Catholica edocemini; sine hoc quod scire velitis quid sit ipse Deus in sua natura per claram visionem ejus : de quo trado vobis tale documentum Sancti Dionysii. Quotiescunque in contemplatione & meditatione de Deo factis, scitis qualis sit res quam videtis, videturque vobis quòd res hæc visa quocunque modo assimiletur alicui rei alteri hujus mundi, tunc certitudinaliter teneatis, vos non videre Deum taliter per claram visionem. Et simili modo dico de Angelis. Non enim est Deus corporaliter magnus, nec albus, nec rubeus, nec clarus, neque coloratus; fic nec funt Angeli. Verum quidem est quòd cognoscitur, & sentitur benè per modum alium qui scripto tradi non potest, neque verbis edoceri, nisi quòd isti sic cognoscentes sentiunt & sciunt hoc quod cognoscunt, sicutsentiendo secundo Spem, in tertio verò Charitatem. Modò c unum dulcorem aut plenitudinem unam, unum saporem, aut unam melodiam, & talia sentimenta enarrari nequeunt. Sicut à simili; aliquando inter nos sentimus benè amorem aut gaudium; & tamen amor & gaudium non sunt magna corporaliter aut gracilia, alba, vel nigra: nec posset aliquis facere intelligere aliquem qualia essent talia, qui nunquam hujusmodi sensisset in se. Non tamen dico quin concipi poterit Deus quid sit in humana natura; habet enim ut sic corpus, formatusque est ut alius homo. Sed quod dixi de Deo, intelligo in sua divina essentia. Et quando anima devota benè usitata esset inhabitando istam rupem aut montem forti meditatione, & per fortem cogitationem, semper illuc reverteretur, facilius se elevando ac promptius ad habendam Fidem, Spem & Charitatem, & alias pulcherrimas contemplationes absque numero, quas ibidem reperiet, essetque ei tanquam portus, & litus, seu consugium contrà omnes mali & damnati : & quilibet sive bonus sive malus, tribulationes & impedimenta maris magni hujus præ-

## CAPITULUM XLV.

De tribus modis quibus gratia datur.

SICUT fupra memini, mille & mille modis contemplatio variari potest & haberi; ideòque pro tanto ad præsens non persisto, relinquendo quemlibet suo sensui, & gratize à Deo collatze, ne videar quoddam largissimum atque copiosissimum, & quodammodò infinitum, in tam brevi & modica imaginatione velle perstringere. Sed pro finali adhuc dico, gratiam Dei præsentem esse animæ tribus modis specialiter. Unus est per justificationem, sine hoc quod sentiatur, atque animam, cui sic adest, Deo acceptabilem reddet.

Alius modus est per sentimentum & consolationem aliquam, sicut in istis qui in sua contemplatione recipiunt & percipiunt diversos consolationum modos atque gaudia spiritualia. Nam interdum eisdem videtur quòd liquefiant omninò in quadam dulcedine, in tantùm ut omne quod cernunt aut meditantur, plenum esse tali dulcore judicent. Aliquando verò recipiunt securitatem quandam admirandam, humilitate plenam; qua mediante, ipsi sibimet displicent, solam accipientes delectationem & placentiam eorum in Deo. Quoties enim sibimetipsi quis placet, atque in se de seipso gaudet, certus sit à vera humilitate se esse alienum, nec consolationes suas, quibus jocundatur, à Deo habere sciat originem. ra enim humilitas, semper existens sociata visitationibus bonis atque divinis, dat cognoscere ad imum & veraciter defectus suos, per quos sibi homo displicet, redditurque vilis atque abominabilis in aspectu suo: nihilominus placentiam maximam habens; sed quæ stit. Aliquando anima devota sentiet cordis sui quandam dilatationem, vel sui intellectus, comprehendens in se plus quam etiam totus mundus, judicabitque Deum fore tam excellentis, atque infinitæ Majestatis, quod quasi omne quod residuum est, ei nihil omnino esse videatur, nisi in quantum esse in talibus Deus cognoscitur. Quandoque verò sentiet anima in se quandam spiritualem ebrietatem, commoventem eam sobriè in laudes spirituales, suspiriaque sancta & devota, non se valens ad intrà continere, quin oporteat deforis erumpere, seu ad extrà id ostendere quod sentiat, videturque interdum eidem, quod omnia plena sint gloria & laude plena. Tertius verò modus habendi gratiam præsentiæ Dei, est per unionem, quemadmodum Beatus Paulus Apostolus habuit, ceterique contemplativi excellentissimi. Sed de modo isto loqui me indignum reputo, & os meum contineo; altioribus doctioribusque illud relinquens discutiendum.

JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# TRACTATU

DE REMEDIIS

CONTRA

# PUSILLANIMITATEM,

Scrupulositatem, deceptorias inimici consolationes, & subtiles ejus tentationes:

Qui nonnullis videtur Gallice ab ipfo primum conscriptus, & ab alio in Latinum translatus.

Us pusillanimis est & pavidus, cavere sibi debet à nimio timore. Si enim cor suum, & naturalia sequitur, ad desperationem, vel nimiam mentis dejectionem perveniet. Timor est

10

utilis duris, & dissolutis, ac remissis, quia timor terret & custodit: timoratis verò, atque pavidis si accedat timor, ad peccatum eos adducet. Undè convertere se debent magis ad consolatoria & dulcia, quàm ad contraria: contrariis enim contraria curantur, frigida calidis temperantur, calida frigidis. Stultus verò eslet, qui calorem calori, & frigus frigori adjiceret. Hortus irrigatur siccitatis tempore, sed satis complutus non amplius irrigatur. Qui verò scit excolere hortum suum, imperitus est si nesciat excolere animam suam: anima enim plus quam hortus, immò plùs etiam quàm corpus. Undè pro regula generali habendum est, ut in quacumque tentatione de qua impugnamur, semper contraria objiciamus. Sic enim conquesti sunt dæmones de quodam Monacho, quòd iptos confunderet; quia cùm ipfi cum vellent extollere, ipse se deprimebat, cum eum in desperationem niterentur impellere, ipse ad spem se erigebat. Aliqui per cordis pusillanimitatem putant se desperare, cum non desperant; sentiunt enim motus desperationis per pufillanimitatem cordis, & hunc sensum putant consensum. Sed quantum cunque sentiant, etiam si quasi operiantur hac tentatione, quamdiù ratio contradicit, nec consentit; hi tales charitatem non amittunt. Ignis qui in die ardet, in nocte operiri solet cineribus, à quibus ita extinguitur, ut tain gratia, miscricordia, bonitateque divina consi-B men manè alterius diei scintilla aliqua inveniatur, quæ scintilla dum quæritur, licèt lateat, nihilominus tamen ibidem invenitur, & de eadem modica scintilla tam vehemens ignis reparatur sicut priùs. Ita de scintilla charitatis, quæ quantuncunque operiatur tentationibus, si intentio hæc maneat in ipsa, ut adhæreat Deo, & nullatenus consentire velit alicui mortali peccato, vivus remanet securè ipse ignis charitatis, qui posteà tàm magnus crit, ut priùs. Exemplum aliud non dissonum à proposito de pugile in duello, qui quantuncunque dejiciatur & percutiatur, non reputatur victus, nisi consentiat dicendo: Reddo me victum. Sic nec spiritus hominis vincitur à diabolo, nisi consensus voluntatis adveniat; clamandumque est in hujusmodi tentatione & conflictu: Domine Deus meus, fac mihi secundum judicium & affectum rationis, & non secundum illud quod in sensualitate versatur. Similiter dico de omni tentatione: non enim judicatur homo secundum sensum vel sentimentum carnis; sed secundum sensum rationis, & voluntatem animæ. Duplex enim voluntas est in homine, five C duplex Lex, sicut dicit Apostolus; Gal. v. 17. Lex carnis scilicet, & Lex spiritus. Undè & idem Apostolus dicit se concupiscere secundum Legem carnis, & carnaliter delectari contrà spiritus voluntatem. Rom. VII. 23. Sed quia illud quod concupiscebat, nolebat, & contrà voluntatem hoc faciebat; immò, ut magis propriè loquamur, non faciebat illud, sed magis patiebatur, ideò dicebat : Ego non operor illud, sed quod habitat in me peccatum. V. 17. Itaque quicunque tentaris carnali concupiscentia, desperatione, ira, rancore, invidia, autalio quocunque peccato; quamdiu ratio tua non vult hujusmodi; sed ut potest reluctatur, & libenter exonerari vellet ab impugnatione tam pestisera; non tu agis illud; sed magis videris pati. Undè nec judicaberis secundum hujusmodi peccati sensum, sed fecundum rationis & voluntatis consensum: si ille advenerit, judicandum te scias. Et quid mirum, si du-D plex in homine reperiatur voluntas, quarum velit una, altera quodammodò nolit; cum & in ipso Redemptore nostro duplicem suisse quoque voluntatem, unam, qua voluit calicem passionis à se transferri, & aliam, qua juxtà Dei Patris voluntatem voluit pati, videatur. Itaque ut non te dejiciat voluntas sensualitatis, adhæreat fideliter Deo voluntas spiritus & rationis in te, & non timebis. Tene super hoc exemplion mulieris nequam, quam

nunquam cogere ad hoc valuit vir situs, ut taceret;

# De Remediis contrà Pusillanimitatem.

nam cùm projecta in cœnum, sive lutum, & quasi tota inde cooperta & conclusa, inquireretur à viro, an non adhuc silerct; conversa ad eum voce procaci, prout poterat respondit: Non adhuc sileo. Ita ergò&tu, cùm totus involutus luto fueris tentationum, noli cedere, neque victum te reddere: sed corde & ore clama contrà impugnantes te tentationes, & dic: Adhuc non fileo adhærendo Domino Deo meo; & retinebis innocentiam, ficut mala illa mulier retinuit suam nequitiam. Audi adhuc amplius consolatorium ver-A nunquam simplicibus devotioni vacare quærentibus, bum. Quicunque peccato tentaris præ aliis acriùs, tantò si legitime certaveris, coronaberis à Deo gloriosiùs: & tentatus habebis præmium duplex, ubi non tentatus præmium es habiturus simplex. Et quantò plùs sentis alicujus peccati fatigationem, tantò ampliùs, si non consentias, consequeris indè peccatorum tuorum purgationem. Et quia in hujusmodi conflictu, cum quis tentatur, contingit ut plura committantur venialia: ita etiam è contrario contingit, secundum Doctores communiter, ut poena illa quam sustinet in resistendo, deleat poenam venialibus debitam ex una parte, & ex alia parte crescat meritum, propter pugnam contrà vitia, & laborem pro virtutibus. Sicut igitur juxtà præmissa, sensus peccati seu tentationum ad peccatum, homini non nocet ad falutem, nec à Charitate Dei separat, quamdiù consensus non concurrit: ita quoque ex simili, sensus devotionis, seu sentimentum spiritualis dulcedinis, & consolationis, non assecurat hominem ipsum fore in statu gratiæ gra-B Secunda verò animæ portio consistit in potentiis sentum facientis; nec reddit eum perfectiorem ex hoc aliis, neque devotionis gratia hujusmodi sublata, eundem reprobatum à Deo judicat; nec etiam impersectiorem ceteris facere prævalet: pares quippe esse possiunt in charitate coram Deo, & ille qui spirituali consolatione perfunditur, & ille qui ea privatur; imò si diligenter pensetur, magis perielitari poterit qui devotionis dulcedine fruitur, quam is cui hæc denegatur. Ratio, quia si consolatione hujusmodi sungens, de gratia tali confidat, & sui impersectum exinde considerare negligat, sua devotione erit Deo potius remotior, quam propinquior, propter suam præsumptionem, & fatuam confidentiam. Aridus verò & spiritualis dulcedinis vacuus, attamen pro devotione laborans, & id quod in se est faciens, licet corde quasi frigido & spiritu tepido debitum suum Deo solvens cum suiesse acception, & præ alio in merendi statu major; dummodò tamen conetur non negligere quod in se est, sed pro gratia consolationis laboret sine sictione. Sedeat ergò necesse est aridus juxta viam; & mendicet à Domino Jesu transcunte lumen gratiæ; & quamvis turba malarum cogitationum importune instet ut tateat, ipse nihilominus multo magis clamet & succlamet, donec lumen à Domino recipiat: & si sic lumen gratiæ à Christo humiliter mendicando tandem recipere meruerit, non dubium quin magis meritoriè, quam si sponte & sine laborum certamine quasi invenisset. Si tamen in humilitate perseverans cum gratiarum actione recognoverit, non suis meritis, nec precibus aridis, sed mera Dei ex bonitate gratiam consolationis collatam gratis. Oratio animæ talis non est pura, sed dura; & quamvis non dulcis, tamen fortis. Undè, ceteris paribus, ipsa apud Deum tantum obtinere poterit lua dura fortitudine, quantum alterius Oratio sua devota dulcedine; prout innuere videtur Beatus Bernarquibus, si tristitia suerint, appetitum nostrum deterrendus super illud Psalmistæ: Delectare in Domino, & da-Ddo à bono retrahant, & propter difficultates experibit tibi petitiones cordistui. Ps. xxxvi. 4. Non est, in-mentaliter immissas impediant totaliter, itaut à bono bit tibi petitiones cordie tui. Ps. xxxvi. 4. Non est, inquit, hoc dictum de affectu, sed de exercitio. Ille enim bene hæc implet, qui delectari conatur, etsi non pertingit ad hoc ut delectetur, & viribus hoc agit quod ille qui delectationem hanc percepit. Non ergò incautè quis sequatur hujusmodi dulcedinum sentimenta, & sensibiles in Orationibus suis consblationes, nec præsu-

Tomi III. Pars II.

mat se secundum talia à Deo exaudiendum; sed magis secundum rationis suæ & voluntatis judicium, quod Deus potius pensat, mancatque in illis terminis, scilicet quòd juxta divinum promissim accepturus quandoque indubie erit id quod postulat, vel aliud quod utilius divina providentia eidem fore cognoverit, si fideliter in Oratione sua, sinc hæsitatione de Dei pietate, per-

Addendum hîc videtur non incongrue, quòd nonhujusmodi spiritualium consolationum subtractio sit utilior quam concessio; maxime eis qui nondum exercitatos habent sensus ad discretionem boni & mali, Hebr. v. 14. nec advertere norunt quomodò persæpè angelus tenebrarum transferre se solet in Angelum lucis, ut decipiat. Pro quo clariùs intelligendo sciendum, quòd anima rationalis quæ essentialiter indivisibilis est, duobus modis suas exercet operationes: aliquas videlicet fine organis seu instrumentis corporeis, saltem immediatis, & aliquas cum hujusmodi corporeis organis. Et secundum hoc dividi consuevit potentialiter in partem superiorem; quæ etiam mens vel spiritus dicitur: & in partem inferiorem, quæ sensualitas nominatur. Prima autem portio animæ in tribus consistit potentiis, scilicet intellectuseu ratione, voluntate & intellectuali memoria. In quibus illa summa Majestas, gloriosissima Trinitas, secundum communiter loquentes, creavit hominem ad imaginem & similitudinem suam. Gen. 1. 27. sitivis, tàm exterioribus quàm interioribus, & appetitibus sensitivis, scilicet irascibili & concupiscibili. Juxtà itaque præmissa notandum, quòd quilibet spiritus de sui natura, nisi divinitus prohibeatur, cuilibet illabi potest corpori, & circà ipsum, sive in ipso operari: hoc enim privilegium inditum est naturæ spirituali suprà naturam corpoream. Undè sequitur, quòd Angelus bonus, vel malus potest operari in nostris sensibus, & sensitivis appetitibus, eò quod sint corporei propter organa. Unus tamen spiritus creatus non potest illabi alteri spiritui; quia sicut in corporalibus impossibile est fieri penetrationem dimensionum, juxta Philosophos; sic & in spiritualibus impossibile est sieri illapsus spirituum, juxta Theologos. Et hoc est quod dicit Augustinus in Libro De Fide ad Petrum, ubi inquit: Singulus spiritibus inest terminus quo à se invicem distinguunipsius vilificatione, & divinæ miserationis magnifica-tione, poterit propter sui humiliationem Deo multò lus non potest intrare partem animæ superiorem sive ipsius anima essentiam. Patet; quia anima est spiritus indivisibilis, &c. Et per consequens etiam non potest immediate in ipsam operari; cum omnis operatio fieri habeat per contactum. Et hoc est quod Venerabilis vult Beda, super illo loco, ubi Petrus ait: Anania, cur sa-tanau tentavit cor tuum? Act. v. 3. Dicit enim sic: Notandum qu'od mentem hominis juxta substantiam nihil implere potest, nisi Creatrix Trinitas, &c. Hisitaque præmissis benè consideratis, poterit faciliter attendi, quantis periculis expositi sumus, & quam diversimodè nobis illudere possunt spiritus nequam, etiam simulatà specie boni; ut finaliter nos decipiantincautos, & ad mala perducant, ut beatus Augustinus in Libro De Civitate Dei, in diversis locis, & maxime xviii. & xxi. Libris clarè ostendit. Possunt namque, ut tactum est, sensibus nostris illudere: possunt etiam immittere diversa phantasmata, quibus, si sensualiter delectabilia sucrint, alliciant & inclinent appetitum nostrum ad illicita; vel inchoato, vel inchoando penitus propter sensibiles gravitates desistamus. Rursum quoque immutare possunt nostrum appetitum sensitivum per hoc quod aliquam facere valent immutationem circà ejus organum. Sic namque volentes, Deo non prohibente, aliquem incitare ad libidinem, possunt causare circà renes, alias-

que corporis partes ubi libido sedem tenet, aliquam vehementem calefactionem. Et volentes in aliquo provocare virtutem irascibilem, possunt, Deo permittente, procurare ebullitionem sanguinis ejus circa cor, &c. Sicque mirabiliter de fame, siti, somnolentia, & aliis humanis passionibus appetitus sensitivi intelligatur, quarum omnium passionum causas diabolus non ignorat, propter naturæ suæ subtilitatem : licet namque A à gratia ceciderit, naturalia tamen non amisit. Et sicut Angelus malus hujufmodi causas passionum admovere in homine potest; ita quoque Angelus bonus easdem amovere pravalet, ut hominem a tentatione liberet. Immò credo quòd & Angelus malus eas possit, Dco permittente, & Angelo bono non resistente, in homine removere, dummodò speret per hoc hominem periculosius posse decipere, atque ad pejora mala perducere, prout quandoque compertum est. Potest etiam spiritus malignus naturam nostram corpoream, & totam animæ portionem inferiorem multa tranquillitate fovere, & eam delectare gaudiis & apparente voluptate, five ficta & sophistica dulcedine, quibus homo incautus, & spiritualium fallaciarum inexpertus, ad tantum allici poterit, ut etiam tandem in viribus animæ superioribus multum inde gaudeat, & magna quasi in toto homine consolatione perfruatur; ita quod homo vix credere possit aliud, quin à Deo soret tanta suaviut hominem per hoc in superbiam erigat; nonnunquam verò, ut hominem per indiscretionem & abusionem hujus deceptoriæ consolationis in vesaniam, aliaque mala finaliter dejiciat. Diligenter tamen contuendum quòd spiritus malus non potest immediate tentare hominem in parte animæ superiori, cui sibi non illabitur, prout suprà tactum est, quamvis possit mediatè. Quod tunc fit, cùm intellectus, seu ratio incautò consentit phantasmatibus illis quæ sibi illusus sensus repræsentat, non debité scilicet abstrahendo, eliciendo, aut discurrendo. Item potest id sieri propter vehementem passionem appetitus sensitivi, quæ passio sæpè judicium rationis pervertere solet. Similiter potest ipsa voluntas in homine tentari mediate; & hoc fit, cum ratio per erroneum suum judicium, de quo tactum est, ipsam voluntatem movet; vel cum caro fortiter tentata, quæ semper tamen concupiscit adversus spiritum, quisque tentatur à concupiscentia sua abstractus & illectus. Jac. 1. 14. Hzc, licet aliqualiter per excessium, non tamen inutiliter, ut apparet, ad propositum dicta sint, pro detegendo fallacias & pericula quæ inexpertis contingere possent circà spirituales dulcedines in orationibus & meditationibus suis per Angelum satanæ transfigurantem se in Angelum bonum; nisi cautè & discrerè se habuerint in suis sentimentis & sensu perceptibilibus consolationibus.

Ex præmissis etiam facilè elici poterit consideratio, quomodò homines in capitibus suis debilitati, autaliàs in naturalibus suis læsi & indispositi, seu ex complexionis malitia ad aliqua vitia fortiter & specialiter præ ceteris inclinati, qui communiter passionati dicuntur, possint citius, facilius & multiplicius quam alii bené dispositi, & benè complexionati, seu benè educati tente. Quibus consulendum est, ut contrà invisibi-lis hostis insidias Deum & Sanctos sæpè invocent, proprium sensum non sequantur; alios consulant, & eorum confiliis acquiescant; nimietate exteriorum tam corporalium, quam spiritualium, seipsos non gravent; occasiones peccatorum quantum poterint sugiant; contrà passiones suas viriliter laborent; & nullo modo locum eis dent, neque eis cedant; nam & semel, iterum & iterum passionibus suis cesserint,

devenient paulatim ad hoc, ut cum eis resistere volent, difficulter aut minime id poterint, ex quo usus seu consuetudo est quasi alteranatura. Et ut revertamur ad hoc undè sermo sumpsit exordium, videlicèt pusillanimitatem, non quidem amplectendam, sed omnimode fugiendam; sumamus de ipsa exemplum ad propositum. Sit quis naturaliter timidus, & in naturalibus quibusdam desectuosus: huic si coram multitudine quippiam ad agendum incubuerit, poterit facillimè spiritus nequam (Deo ad id probationem & exercitationem hujus permittente) passionem timoris in tali ad tantum intentare, cum naturalium defectuum ejus adjumento, ut quasi totus stupesiat, visûsque & auditûs usum quasi intermittat, imò & sensu tallûs quasi intercepto, per totum corpus spasma incurrat, & frigido quodam perfusus sudore, velut amens in terram cadat; quemadmodum experientia in nonnullis docuit. Cui gravissimæ passioni timoris semel aut bis experti, si is, de quo loquimur, cesserit, & juxta fuprà datum confilium se viriliter propter compertam difficultatem, & præsumptam confusionem eidem non opposuerit, deveniet ad tantam indubie pusillanimitatem, quòd vix aut nunquam curabitur; imò videbitur fibi (quanquam phantastice, & diabolo illudente) quòd potius vellet mortem subire, quam tali operi, ubi tantam expertus est difficultatem, itetas; cum tamen certissime quandoque sit ab humani Brum intendere. Consonat huic exemplo nostro illud generis inimico, qui hanc causare tentat, nonnunquam Brhysicorum de nonnullis semel graviter & quasi usque ad mortem vulneratis, qui ut ajunt, si sanguinem postmodum viderint, aut fortiter de sanguine phantasiaverint, syncopem facillime & spasma patientur, propter id quod priùs experti sunt incommodum & periculum.

Sed redeamus modò ad devotorum & aridorum comparationem, undè propter deceptorias consolationes manifestandas digressi sumus. Unde notandum, quòd, prout aliqualiter superiùs tactum est, aridus nonnunquam est in statu tutiori, quàm devotus, hac ratione. Sint namque duo, quorum unus scilicet devotionis dulcedine fruens majorem habeat confidentiam; alter scilicet, cadem carens dulcedine, minorem considentiam teneat. Haud dubium, quin possit contingere quòd is qui plus confidit periclitetur facilius & fiat inferior; quia ejus confidentia ex ignorantia sui ipsius procedit, cum nesciat ad quantum teneatur coram diipsam voluntatem tamdiù stimulat, quousque eam sibi e stricto Judice. Alter verò minus considens non facile de-inclinat. Sic enim secundum sanctum Jacobum, Unus- cipiatur, & sit in tutiori statu, quia ejus trepidatio est cipiatur, & sit in tutioristatu, quia ejus trepidatio est ex sui discussione sedula, & cognitione propriæ infirmitatis, & imperfectionissuæ. Ideò quantum hic per humilitatem timet & trepidat, tantum Dei antè Judicium securior astabit, quia dijudicavit & discussit seip-Ita est quandoque confidentia non bona, & timor fecurior, Deoque propinquior. Hinc est, quòd quidam Patrum aiebat, nullam pejorem passionem fore, quàm nimiam confidentiam, tàm ergà Deum, quàm erga proximum; nam generat communiter contemptum,& debitam negligit reverentiam, tam quoad Deum, quam quoad proximum habendam, & in vanitatem & superbiam sepissime terminatur. Nonnunquam etiam contingit, ut is qui conatur habere delectationes spirituales, expendat ob hoc quasi totum tempus, quo tamen utiliora fibi & proximo, magisque grata Deo, non tantum posset; sed ex injuncto, & sanctæ forsan obedienab inimico illudi, vexari, decipi & periclitari, prop-tize debito, deberet agere: & tandem cum adeptus fuerit, ter organorum suorum indispositionem, Deo permit-quod quæsivit, male custodit, dimittens illicò mentem fuam ad alia impertinentia evagari, aut vertensse sine necessitate ad alia; quasi diceret, & si non verbo, tamen facto: jam quod cupivi teneo, dietam meam modò benè complevi, benè sto, securus sum. Attamen nescit miser aut se nescire dissimulat, quòd id quod accepit, cadit sub gratia gratis data, & potest stare cum peccato. Unde possiunt adhuc omnia sua peccata manere super eum; quodque is, cui multum donatum est, multum etiam in Judicio requiretur ab eo, pro ratione

# De Remediis contra Pusillanimitatem.

reddenda. Et rursùm cùm priorem gratiam consolationis quasi nihilipendendo abjecerit, revertetur ad Deum instans pro alia accipienda, quando sibi placuerit; quasi dignum sit ut Deus ad ejus beneplacitum semper sit paratus, donet que sibi juste, quando cunque & quodeunque postulaverit. Hæc est illa una præsumptio fatua, mala & periculofa confidentia, que non-

nullos se devotos putantes possidet.

Sed non sic est de illo qui auxilium divinum tantum & non dulcedines quærit pro suis necessitatibus, & ad resistendum tentationibus; qui quærit peccatorum suorum remissionem, non spiritualem consolationem; qui puram quærit Dei misericordiam, non singularem suavitatis gratiam: qui juxta Domini sui beneplacitum cum labore & dolore eigem fervit, nec confolationes hîc, sed in futuro requirit; & si qua consolatio offeratur, eam cum timore & humili gratiarum actione suscipit, & cum recedit non tristior indè, neque ad serviendum Deo segnior sit. Nam iste salutem fuam operatur cum timore, prior quasi cum tumore: iste in veritate, prior in vanitate; iste sideliter, alter fallaciter; hic propriis quasi stipendiis militat Deo, alius nisi mercedem à Deo hic recipiat consolationis, militare renuit.

Solet etiam pufillanimes reddere nonnunquam devotioni intendentes nimia scrupulositas conscientiæ, quæ B Consessiones; superest adhuc quod non incongruè puutique non est bona; utpoté cum quis de venialibus &. levibus peccatis, fine quibus ista vita vix aut nullatenus transigi potest, & penè de omni actione sua continuam quasi sibi format conscientiam plus hujusmodi ponderans lance justitize, quam divince misericordize, & hoc præsertim ultrà debitum, ac si sua justitia tantum, & noc Dei misericordià potiùs salvandus sit. Unde contingere potett, nisi hujusinodi scrupulos inordinatos deponat, ut id quod priùs non erat peccatum ex se, fiat peccatum ex scrupulo conscientiæ: quicquid enim contrà conscientiam est, peccatum est: nec potest hic talis gratiam percipere qui de mortali, ubi mortale non elt, format sibi scrupulum conscientiæ. Non enim autor gratiæ Deus habitare vult in tali conscientia inquieta & turbida, quipppe cum de eo scriptum sit: In. pace factus est locus ejus. Ps. 1.xxv. 3. De horum scrupulosorum numero videntur hi fore, qui cum psalmum, aut orationem dixerint non cum actuali intentione, sed mentis subrepta evagatione (quam humana infirmitas C nis, sed diaboli eas suggerentis; undè non imputabunex se vitare non potest) repetere & resumere iterum & iterum non cessant. Attamen contingere potest, ut quantum cunque reiterent id quod reiteratum est, fiat ita infipidum, & quandoque plusquam illud quod priùs negligenter & inadvertenter fuit persolutum.

Quibus & associandi videntur illi, qui cum competenter, etsi non sufficienter contriti sunt atque consessi (quia impossibile quoad nos videtur, ut sufficienter contriti sint de peccatis suis) non sunt contenti; sed semper scrupulum habent, se nondum debite confessos esse; fatigant seiplos & Confessores suos cum reiterationibus Confessionum, præsertim de levibus peccatis modici ponderis. Illic (juxtà Psalmistæ vocem) trepidantes

ubi non erat timor. Pf. xIII. 7.

Istis omnibus pariter consultum sit, ut non de sua justitia; sed de mera Dei confidant misericordia, sicque ponderent suam negligentiam, ut præponderent Dei infinitam clementiam. Meminerint quoque illius communis dicti, quòd

Ultrà posse viri non vult Deus ulla requiri.

Itemque illi reiterantes orationes suas advertant quòd Ecclesia non obligat ad actualem intentionem, quamquam bona sit; sed tantum ut ore persol fantur. Non ergo necesse ut reiterent quod semel dictum, licet inadvertenter putant; sed sufficit ut de sua negligentia doleant & confiteantur, & quod injunctum fuerit loco negligenter actorum solum reddant. Hoc tamen intelligi volumus de his, qui naturaliter aut ex infir-

mitate accidentaliter fluxibiles nimis habent phantasias, & velint, nolint, quafi ad levem venti flatum ad alia à proposito facillime distrahuntur. Non autem de his qui fortes sunt à natura in suis organis; sed quasi animales & bestiales ex sua carnalitate & torpore, malaque confuetudine ad omnia spiritualia pigri, & ad cuncta quæ carnis sunt prompti; qui & sponte quasi tempore persolutionis Horarum suarum (quia eis non fapiunt) assumunt sibi cogitationes de exterioribus in quibus corum animus plus delitiatur, aut tanta somnolentia, ex mala sua consuetudine & diabolo ipsis illudente obruuntur, ut vix recolant de unico versiculo totius Horæ quam persolvisse putant. Talibus, timeo, gravissimum instabit Purgatorium, si evaserint perpetuum incendium, nisi hic debitè conterantur & satisfaciant pro tam gravibus & quasi affectatis negligentiis. Non est nostræ mentis hos tales excusare, aut occasionem malæ libertatis eis dare; sieut nec in superioribus intentionis nostræ extitit præserre simpliciter aridos devotis; sed sicut hie, sic & ibi; & viceversa pusillanimes & pauperes bonæ voluntatis sufcepimus, quantum ad præsens attinet consolari, & tàm ipsos, quam alios ad caute operandum suam salutem, exhortari.

Et quia tactum est aliquid suprà de serupulis circà tamus addendum. Expedit quippe, ipsis scrupulosis dicere & consulere, ut non sint nimis aretæ conscientiæ circa peccata minora in Confessione exponenda; sed succinctim & breviter quali in genere sufficiat ea explicari. Majora verò, & ca in quibus esset animæ periculum studeant cognoscere, & ca diligenter in

fpecie detegere.

Super quibus tamen notandum, quòd quædam cogitationes turpes & execrabiles blasphemia, & ctiam luxuriæ, non ita grosse sunt consitendæ, prout occurrunt; sed sufficit ut sic dicantur; ut Confessor mentem confitentis intelligat, servata honestate loquendi, quantum possibilitas admiserit. Licct enim Confessioni necessaria sit humilitas, non tamen propter. Sacramenti & Confessoris reverentiam excluditur honestas. Hujusmodi etiam cogitationes execrandæ, sive blasphemiæ, sive luxuriæ, neminem nimis turbent: non enim delectant devotos, sed cruciant; nec sunt homitur homini ad demeritum, sed reputabuntur potius eidem ad meritum; & purgant animam patientis eò magis quàm maculent, propter laborem quem homo persert in pugnando contra easdem. Quicquid nempè hominem affligit contrà suam voluntatem, & non placet nec delectat; non facile in talibus tentator nocere potest. Quicunque itaque in hujusmodi cogitationibus specifice nimis vellet descendere in confitendo eas, & multum scrupulosus circa ipsos esse; hic proculdubiò non ex hoc consequetur pacem cordis, sed fortius oppositum; & dat occasionem inimico se multò amplius inquietandi & vexandi; quemadmodum nonnunquam contingit illis qui latratus canum mitigare conantes, projiciunt eis panem, ut sic saltem latrare cessent; immo frequenter cum qui panem projecit, duriùs latrando infestant.

Habeatur ergò semper in memoria regula illa quam nasi in principio posuimus, scilicet ut in qua D que partem quis se sentit proniorem ad malum, & tentari se posse facilius; ibi semper opponat remedia præcisè contraria sollicitiùs. Si quis est scrupulosus in'conscientia nimis leviter; studeat cordis libertati. Si quis iracundus & vehemens, & commovetur faciliter; fugiat occasionem iræ, & quasi cum violentia intendat mentis tranquillitati & mansuetudini: motus namque majores, juxtà Philosophorum sententiam, expellunt minores. Si quis impatiens ad quævis adversa; exempla Patrum, & maxime Christi & Martyrum animo sæpe revolvat. Si quis nimis zelosus, etiam in

causa justitiæ, & per impetum spiritus nimis esseratur; zelum cum modestia temperet. Et quòd etiam ipse in multis ossendat, recogitet, quòdque districtum Judicem super se habeat, formidet. Si quis nimis tenax,

largitati inserviat; & sic de similibus.

Insuper advertendum, pro quadam regula generalique tenendum, ut omnia ad quæ voluntas cum quodam impetu & vehementia sine prævia deliberatione inclinatur, quantumcunque appareant bona, habeantur suspecta; quia communiter sunt motus sensualita- A tis & passionum, quibus hostis antiquus persæpèse immiscet: juxtà quod scriptum est: Ab ea qua dormit in sinu tuote custodi: scilicet sensualitate, ut ipsa non dominetur rationi tuæ, tanquam mulier viro. Si enim hanc potestatem tali mulieri dederis, ipsa contraria erit & rebellis viro suo, scilicet sensualitas rationi; placeat vel displiceat tibi. Unde si non poteris eam sic subigere, ut sit omnimode subdita viro; semper tamen ei resiste, nec unquam ei cedas; & sic hujuscemodi rixa & pugna coram Deo tibi reputetur pro victoria. Siquidem non solum vicisse malum bonum est; sed & pro viribus malo restitisse; immò nonnunquam melius est diutius pugnam exercere, quam citò prævalere. Attendit namque prudentissimus & æquissimus Rex noster Deus militum suorum velle potius, quam posse'; & sicut posse vincere suum est; ita vincere velle nostrum est; & quamquam in utroque gratia Dei necesse est concurrat; in velle tamen magis, quam in posse liberum arbitrium hominis sibi locum vendicat; unde juxtà ipsum, militum suorum Dominus certamen B nerali, Oratione Dominica, tonsione pectoris, &c. ad remunerandum pensat. Et dignum utique & justum In nonnullis etiam est tam arcta conscientia, ut quanest, ut qui longiùs & laboriosiùs certavit, & præmium copiosius percipiat.

Non tamen est pugna optanda, ne videamur amare periculum; sed cum venerit, est viriliter agendum in nomine ejus, qui non patitur, nos tentari ultrà id quod possumus; sed facit etiam cum tentatione proventum, ut possimus sustinere. 1. Cor. x. 13. Cui & quotidiè humiliter & fiducialiter idcircò supplicare debemus, dicendo quod ipse docuit: Et ne nos inducas in tentationem. Matth. v1. 13. Creditur namque quòd hæc ipsa clausula brevis verbis, sed ampla viribus, in tentationibus irruentibus devota mente replicata, non mediocris sit efficaciæ; de quo nullus æstimo dubitabit nisi infidelis, & is qui ignorat quis ejus autor sit. Notent etiam scrupulosi, quorum pusillanimitatem consolari Cad proximum; juxtà simile in Legibus sæcularibus & intendimus, quamquam nonnunquam ad alia digredi videamur; notent, inquam, quòd valdè eis expedit, cum confilio suorum Superiorum, & aliorum virorum prudentum Deum timentium, contrà suos scrupulos agere, ut sic tandem assuescant eos non timere; sicut domificatores assuefacti ambulant securè & intrepidè super tecta altissima; ubi non sic practicati statim forent, si hujusmodi attentarent, in periculo

vitæ.

Intendant quoque pusillanimes scrupulosi, quòd inimicus humani generis, cum impugnat hominem Itercoribus turpissimarum cogitationum, veluti in obsidio urbium, vel castrorum sieri consuevit cum stercoribus cloacarum; aut cum terret repentino strepitu quempiam, vel horrorem immittit quasi inopinate, prout similiter bombardarum tonitruo impugnatores munitionum agere consueverunt; & quemadmodum Dquædam, circa quæ ratio debet esse magis pervigil, joculatores & trutatores pueris horrorem, inulitatis suis gestibus, incutere noverunt. Intendant, inquam, quòd talia non curent, neque multùm cum his litigent; sed potius irrideant, dicentes cum illo Patre in vitis Patrum in talibus experto: "Immunditia , tua super te dæmon: Dominus mihi adjutor, non te » timebo: quia enim immundus spiritus es, immunditia » opus tuum est. Item terrores tuos non timeo, quia eum » qui venturus est judicare vivos & mortuos, & sæculum s, per ignem, defensorem habeo., Pusillanimes scrupu-loss similiter sciant, quòd, si Confessiones suæ magis se

inquietant quàm tranquillent; dummodò tamen firmum & fixum judicium de mortali peccato in se non habeant; quod ex hoc sæpiùs cognoscere possent, quia si in similibus casibus eos moventibus ab aliis requirerentur dicerent, casus tales minime fore peccata mortatunc cessandum cum Superiorum & peritorum consilie foret à frequentatione Confessionum, & siducialiter nihilominus celebrandum atque humiliter dicendum: Domine non in justificationibus meis prosterno preces meas antè faciem tuam, quia nullæ sunt; & scio, quod si millies confiterer, & districte discutere volueris me, non ero mundus in conspectu tuo. Sola namque, Domine, misericordia tua mundabit me. Ideòque in multitudine misericordiæ tuæ introibo ad Altare fanctum tuum in timore tuo, timens quod te plus offenderem, fi dimitterem, quam si accessero; eò quod tu in memoriam tuam ita fieri jussisti, & ego multis debitor sum, pro quibus orare tencor. Nulli debet esse dubium, quin talis humiliatio plùs accepta sit Deo, quàm nonnullorum vana præsumptio, qui post Confessionem suam & qualiacunque exercitiola, se dignos & benè mundos reputant, quasi intrepidè ad illa terrifica divina Mysteria accedentes. Secus autem esset ubi haberetur fixa & quasi certa conscientia de peccato mortali: illud enim esset consitendum. Non sic de veniali quod de necessitate nunquam cadit sub obligatione confitendum sacramentaliter in specie, quamquam quandoque perutile sit; sed sufficit Confessio generalis. Nam venialia per diversa delentur, utì Confessione getò magis eam scopare per Confessionem conantur, tantò ampliùs quasi indè fœdantur, propter plura noviter ex fricatione pullulantia, quæ tamen frequenter modicæ aut nullius sunt reputationis: conscientia talis non firmatur meliùs quam dimittendo eam in pace & quiete, & quòdsolùm imbre lachrymarum irrigetur, & sic secundata cœlestis dono gratiæ solidetur. Veniale autem peccatum communiter est omne illud quod factum est absque rationis deliberatione, quodeunque sit illud, etiam & sit odium vel ira contrà Deum, aut horribilis blasphemia. Vel veniale peccatum est, quando actus talis est, qui non tollit debitam subjectionem hominis ad Deum, atque ejus amicitiam seu dilectionem; nec perimit debitum fraternæ societatis vinculum politicis, ubi quædam peccata morte puniuntur, & quædam non; quamvis sint contrà Præcepta & Statuta; quia non tollunt debitam subjectionem ad Principem, ac ad civitatem & proximum. Ex quo elici potest quòd non omne quod est factum contrà Præceptum, aut votum, aut juramentum, aut etiam contrà Dei interdictum, est peccatum mortale; quia in quolibet horum stat peccari posse per surreptionem quamdam, & abíque perfecto rationis consensu: qui consensus numquam est in primis motibus, nisi post deliberationem habitam verè vel interpretative; quæ deliberatio in aliquibus citius, in aliquibus tardius fieri habet; quod fignanter addimus, propter habituatos in bono vel in malo, quia in talibus habitus est quasi similis deliberationi: sicut dicit Aristoteles, quod Ars perfetta non deliberat: patet hoc in scriptoribus & citharizantibus. Sunt etiam quam in aliis; quod nisi fecerit interpretatur contentire: notent quoque pusillanimes scrupulosi, quòd non semper tenemur agere meliora & meliori modo quo possumus; maxime sub obligatione peccati mortalis; quoniam Deus omnipotens, quamvis hoc possit à nobis licitè exigere; quia iple Dominus & nos servi ejus; non tamen sic agere voluit; sed contentus est, ut certa quæ dedit Præcepta servemus; quod si secerimus, sufficit sibi, & manebimus in ejus dilectione & gratia: Beati nihilominus, qui ita esuriunt & sitiunt justitiam in obsequendo tanto & tam dulci, bonoque Domino; ut possetenus aliquid

\$89

fupererogare Domini sui Præceptis suis contendant. Beatus quoque, qui semper est pavidus; Prov. XXVIII. 14. timens minus debito secisse; dummodò tamen observet semper ne quid nimis, & ne sit justus nimium; & demum, ne dum nimis emungit, sanguinem eliciat. Itaque pusillanimes consortamini, & nolite timere. Considite pusillus grex, quia complacuit Patri vestro calesti dare vobis Regnum; Luc. XII. 32. in sæcula sæculorum. Amen. Finis.

JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

TRACTATUS

DE DIVERSIS

# DIABOLI TENTATIONIBUS:

E Gallico in Latinum versus, ad preces Venerabilis Patris, Domini Nicolai de Nuremberga.

Extat Gallice in MSS. Codd. Vict. 286. & 147.

D nos sub manu Dei humiliandos, atque ad cognoscendam, utcunque generali notitia no-A stram in virtutum itinere per grandem ignorantiam, ac demùm adversus omnem inimici nequitiam, nostram fragilitatem, imbecillitatemque sciendam, ut in nobis admodum nihil, verum in Dei solum atque Sanctorum fidamus auxiliis; mihi propositum est subtiles nonnullas infidias enumerare, quas cunctis nostris operibus hostis humani generis diabolus ingcrit; quonam scilicet pacto in eo omni quod cogitamus, loquimur, operamur, deceptionis suæ tendit laqueos, semperque nititur, adversus eos præsertim, quos divino famulatui magnoperè cernit intentos, quos videlicet C sub specie boni, si valet, ad malum convertit. Ipse namque, fallacissimi latronis instar, viæ societatique bonorum se commiscet & quousque seriendiac occidendi animam opportunum tempus nanciscatur, sele fingit amicissimum. Tum ratus congruum tempus adesse per admixtionem malitiæ, alicujus sanctam actionem prorsus commaculare molitur, five initio, five medio, sive fine operis. Cùm verò impedimentum bonæ actioni præstare nequit quò minus ipsa perficiatur; intentionem saltem conatur corrumpere, putà ut ejus operationis finis constituatur perversus aut inanis gloria, aut quælibet carnalis voluptas. At si actionis principium conatus eluserit suos, rursus cum illius medio & tine confliget; quin etiam completæ jam actioni adhuc infidiabitur, hominem ob virtuose perfectum opus vana efferri lætitia summa ope contendens. Vult sanè aliquis eleemosynam largiri, cum id ne fiat hostis impedire non potest, hortatur ut eam vel ob consequendam mundi gloriam tribuat, vel spe aliqua inductus ab eo cui datum est munus, aut honorem, aut quodcunque accipiendi servitium. Quod si quis & hanc tentationem superarit, aliam multò amplius periculosam ei rursùs immittet, quæ bonis quoque est communis plurimum, quam & vix in vita hac funditus posse tolli arbitror, & est ut is tunc secum ita dicat & cogitet: Rectè tuum jam opus perfecissi, præclarè inimicum vicisti, non inanis gloria, non prorsus vitium ullum superare te potuit; nequaquam certe quisque

alius; puta ille vel ille ita egisset. Ecce quomodò eò ipsò quo is superbiam, gloriam vanam priùs suppressit & contudit in hæc eadem vitia jam ruit, delabiturque. Atqui stulta hæc & temeraria cogitatio penè semper menti sese insert ac ingerit. Manitestum itaque est, ni studiosè occurratur, de virtute vitium, & de humilitate oriri superbiam.

A ONNUMQUAM hostis certo tempore tentari desist, ut quis & se censcat esse securum, & penitus tueri negligat; tunc verò id cernens repente, subitoque in imparatum irruit, vel odii, vel invidiae, vel concupiscentiae carnis validam immittens tentationem. Alio etiam commento hac intermissio tentandi sieri potest: ut videlicet hujusmodi securitate ac immunitate tentationis quis superbiat, quasi propria virtute universos jam hostes devicerit: sive ut eò minus apud Deum mercatur, quò jam labore certaminis vacat; sive certè ut cos qui admodum tentationibus assiguntur spernat, contemnat, despiciat.

Hortatur nonnunquam hostis aggredi alta quædam & disticilia virtutum opera; sicut immoderata jejunia, peregrinationes maximas, vel simile quodcunque; sive ut homo succumbat oneri, neque ullo pacto ipsum ferre valeat; sive ut ex ipso sequatur deterius aliud; puta ex immoderatione jejunii cerebri vacuitas, melancholia, tristitia vehemens; ex nimia peregrinatione grandis impatientia; ex velle alios eminenter docere ingens tumor, hæresis, excessivum na-

B turæ gravamen.

Consulit nonnunquam relinquere eximios virtutum actus, & minutis in rebus versari; ut vel hæc complendo, se quis præstantissimæ virtutis hominem arbitretur; vel ut nunquam ad persectionem pertingat: vel ut hujuscemodi humilitate, qua sublimem devitat statum, & præcellentia opera, superbiat; & alios, quos non ita sacere cernit, temerè dijudicet. Nonnunquam enititur hossis, ut quamquam rectè quis cuncta faciat, in uno tamen solo labatur & delinquat; illi quippe satis est, si animæ castrum, vel uno patente sibi aditu nanciscatur capiatque. Hanc autem occultat aliquando tentationem quoadusque mors advenerit, quo sanè tempore sæviùs, majorique dolo tentat & consligit, sciens si tunc desecerit, penitùs se frustratum.

Nonnunquam immittit alicui veram, aut saltem simulatam devotionem, vel etiam, si hæc divino munere affuerit, suadet indiscreta vota seu juramenta sieri; ut postmodum, cessante devotione, homo sit in se turbatus, involutus, aut etiam promissorum violator. E contrà nonnunquam sub specca discretionis emitti sanctra prohibet, quæ adversus peccata, quibus homo vehementer pronus est, & deditus, saluberrima remedia forent, ut ita sordibus suis is jugiter immaneat.

Hortatur nonnunquam, ex consuetudine dicere multitudinem immensam orationum; vel ut se quis nimium gravet, vel afficiatur tædio, easque sine devotione perficiat: vel ut hine extollatur; vel ut rem aliam quæ sibi est utilior, & magis necessaria soret, omittat; vel ut Deum credat ob hane orationum frequentiam sibi jure debere, ut impleat quicquid ipse cupiet.

Frequenter sub humilitatis specie quaecunque sieri D bona impedit, ne illum homines sanctum dicant & arbitrentur, ut indè non superbiat. Itaque efficit, ut is acediam, discretam humilitatem este judicet, & non largiri eleemosynam, non jejunare is judicet: non hoc quidem este avaritiam, gulam; sed præclaram virtutem humilitatis.

Nonnunquam sub prætextu crogandi elecmosynam, hortatur undequaque præter jus & sas cumulandis inhærere divitiis: scit enim esse multo deterius ob largitionem injustè acquirere, quam abstincre ab ca, & velle iniquum habere nihil.

Nonnunquam sub specie correctionis consulit, aut

Digitized by Google

irasci in alterum, aut iram simulare; vel ut ille in correctione ipsa excedat irrogando injurias, contumclias inferendo; vel ut ex ira plus propriam vindictam, quam alterius bonum quærat; vel ut is qui corrigi, emendarique deberet, per alterius feritatem fiat longe deterior; compertum enim habet, mansuetudine quam rigore nimio utiliùs ac faciliùs ad bonum quemque posse adduci. Ita impatientiam, justitiæ, vindictam tegit A pote cujus à Domino vota essicaire & penè miracuessifigie correctionis, quæ prosectò nequaquam correctio, sed planè destructio censenda est.

In primo autem casu talis sperare debet; ideò Deum

Nonnunquàm è contrario sub umbra misericordiæ ac lenitatis suadet, ne quis alterum reprehendat, neve sibi indicet errata sua atque desectus; ad quod tamen ex Lege Charitatis is obligatur, sicque utrumque per-

dere ac jugulare molitur.

Nonnunquam cùm quis audit aliquem detrahentem alteri; & si illud minimè sibi placeat, agit tamen hostis, ut metu displicendi ei qui detrahit, is aut malè dicta confirmet, aut taceat saltem; noscit enim hostis non parvum esse delictum, detractionem vel patienter audire. Deberet namque talis aut verbo, aut faciei tristitià, aut quomodolibet aliter ostendere palàm ingratum esse sibi hujuscemodi detractorium sermonem. Qua in re posset ab obtrectante percunctari; fecerit ne unquam bonum aliquid is de quo sermo habetur : itaque dicere debet fore longè melius B tanta facilitate peccat, necullo pacto adimplere valet illius bona, quam mala referre, aut certè illa non aliis, sed ei qui peccavit, ob suam emendationem referre oportere.

Nonnunquam sub specie discretionis, abstinentias & jejunia fieri vetat; ficque fomnum, gulam, acediam hac veste contectos, in habitaculum spiritus introdu-

Nonnunquam efficit ut sua quis somnia studiosè animadvertat; & tamen ut his quidem, contrà Dei, Ecclesiæque Præceptum certa Fides adhibeatur ea vera esse, cunctaque per ordinem, veluti indicabant, evenire faciet. Similiter & de aliis superstitionibus innumeris, uti quod manè obvium habere canem aut leporem putet quis signare illa die suturum infortunium. Et ut paucis loquar, tàm variis & multiplicibus hujusmodi superstitionibus simplices referti sunt, ut vel id cogitare animus perhorrescat; quas sanè ideò disseminat hostis, quoniam eas novit Deo admodum displicere : scit nempè homines non in Deo, sed in his Crare, neque bonum quicquam recte facere queat. Conconfidere, ac spem locare suam. Ideò verò-horum cordibus impressæ sunt; tum quia neque sapientes audiunt, neque corum dictis fidem præstare volunt; tum quia usque adeò nefandæ sunt opinionis, ut quicquid obtigerit huic alicui dementiæ tribuant. Verbi gratia, si quid illis boni evenerit, confestim dicunt: id benè futurum & ipse putabam, meo enim in somnio hanc rem ego conspexeram. Deum quippe relinquentes, & sibi omnium bonorum autori non veriti gratias proindè non agere, ad has impias, stultasque credulitates cun-Eta referunt. At si (quod frequenter sit) illa die acciderit malum aliquod, dicent; etiam sibi id contigisse, quia tale aliquid viderint, aut canem vel leporem habuerint obvium. Identidem & de fanitatibus arbitrantur, quas non Deo vel naturæ; sed nescio quibusdam brevibus, aut conscriptis pomis, aut hujusmodi incantationibus attribuunt. Sunt hæc profectò sine quacunque ratione solo versuti inimici suasu, quæ etiam lingulis diebus Dominicis lub Excommunicationis pœ- 1 na districtissime ab Ecclesia prohibentur. Porrò longè salubrius foret & tutius, Deum ac Sanctos adire cum fiducia, quàm in his sperare dementiis. Quamobrem quisque caveat has melancholicas infanias incidere; neque verò alios & præcipuè juvenes in talibus fidem habere suadeat. Est enim difficillimum ab his quemquam erui, cum ea teneris ab Annis imbiberit.

Agit nonnunquam hostis, ut in suis calamitatibus quis immoderatius de divina confidat ope; ut si hæ permanserint, nec divinitus fuerit liberatus, murmu-

j

ris & impatientiæ labatur in soveam, & sceleris Deum arguat, & quasi impium sit cum, qui tanta devotione illum fupplex oraverit, non exauditum, creptum-

Nonnunquam alia fraude, quod dictum est, suggerit, ut scilicct, cum is liberatum se cernet; devotum , fanctum, ac Deo amicissimum sese credat; ut-

fuis non annuere petitis, quòd id suæ saluti minimè expediat. In secundo verò ambigendum sibi, timendumque est, sibi esse ofsensum Deum, neque dignum præsenti castigatione; exauditionem verò precum suam mercedem esse debere; itaque se damnandum finali-

Nonnunquam homini scrupulos immittit innumeros, reddens illius conscientiam miro modo dubiam. atque arctam, ne quid boni audeat efficere, ut etiam crebrius delinquat; scit enim eum peccare qui id agit quod pro certo conscientia malum esse judicat; quamquam res in se mali haberet nihil. Facit etiam istud hostis ob alium deteriorem finem, ut scilicet talis qui deliquit in desperationem delabatur, judidicans se reprobatum, à Deoque damnatum; quoniam Mandata illius.

Nonnunquam reddit hostis conscientiam ante commissum securam & amplam, ut neque peccare quis

formidet, neque postmodum pœniteat.

Nonnunquam in opere latam conscientiam reddit; verùm ad tribuendam desperationem posteà delictum exaggerat, ostendendo horrorem sceleris & commissi delicti immanitatem; quam scilicet sit enorme eum qui talis sit, qui talis habeatur, tàm detestandum admissis facinus; contrà verò anteà nonnunquam districtam, angustamque conscientiam reddit, facitque timere, ubi non est timor habendus. Et est instar eorum, qui pueris viam transcuntibus proclamant: laberis, cades, ut metu turbati impingant ac ruant præcipites. Ita his lapsum inculcat hostis, clamans & dicens continuò: erras, deficis, peccas, te haud dubiè damnas. Hoc namque modo conscientiæ pacem ac quietem perturbat, adimit; adeò ut talis neque otingere etiam & istud potest propter aliud scelestius & longè majoris periculi; ut videlicet quis hujusmodi scrupulos vitare volenstantam amplitudinem conscientiæ arripiat, tamque effrenatam sibi assumat audaciam, ut nulla Præcepta pensi habeat, nihil æstimet illicitum. Quamobrem cunctis in tentationibus medium servandum est; quod equidem fieri poterit tum sapientum consultatione, tum subsidio orationis, tum super omnia humilitate ad Deum, cui Spes de illius misericordia commixta extabit.

Nonnunquam illis quos scit minime consiliis obtemperaturos, suadet sapientes frequenter consulere, ut talium peccata minus habeant excusationis; nonnunquam verò hanc consultationum suadet frequentiam, cum cos qui consuluntur, male sana consilia daturos arbitratur, ut & qui dat & qui consilium ac-

cipit, unà fimulque pereant.

Nonnunquam hortatur humanum nihilpendere Confilium; led vel a lolo Deo vel ab Oratione initructionem expectare, vel propriæ prudentiæ inniti, & quasi secum ita dicere: Quid in hac re agendum tibi sit, ipse quam alter quisquam melius nosti; tibi enim melius resipsa, tibi tuusanimus, tua tibi melius comperta lest facultas. Insuper hos qui confilium tribuunt, fortassis impellit utilitas propria, seu honoris fortè cupido mover. Et hæc tentatio inter ceteras est perniciosior & amplioris periculi, personis devotis præsertim, & his qui acutà intelligentia pollent, & est profectò maxima superbia. Non-

Digitized by Google

Nonnunquam post abundantem sumptionem cibi & porus, devotionem & lachrymas immittit hostis, ut quis hanc gulam in consuetudinem ducat, quasi ipsa devotionem efficiat.

Nonnunquam hujusmodi devotionem & lachrymas post grande & immoderatum jejunium immittit; vel ut sequatur cerebri vacuitas, exinanitio capitis, & totius corporis permaxima læsio, siatque postmodum A. talis melancholicus, tristis, iracundus; vel ut ipse has abstinentias, jejunia, vigilias in morem vendicet, & consuetudinem; ut in hac singularitate superbiat, si-

ve in malum prædictum incidat.

Nonnunquam hortatur, ut quis Angelos videre velit, miracula cupiat, optet revelationes habere; & aliquando præstigiis fallacibus sive in somno, sive in vigilia hæc apparere facit, agens hæc omnia, vel ad decipiendum sub effigie veritatis, vel ad introducendum in illum superbiam. Quamobrem hujusmodi desideria super omnia detestari vitareque debet quisque devotus. Ea enim quæ de his per alios gesta sunt, debent sibi admodum sufficere, satisque sibi esse utique debet si in cœlis mercedem accipiat.

Nonnunquam ingentem mirabilemque dulcedinem in modum & fimilitudinem devotionis inducit, ut in hujusmodi suavitate hominis tota conquiescat fruitio, neque Deum amare, neque ob aliud sibi obsequi ve-

lit, nisi solum ut hoc potiatur.

tit, atque spiritus tristitiam, ut à Domino se quis derelictum censeat, neque illi amplius impendat obsequium; sed ad carnis se conferat voluptates, & in illis consolationem requirat. Porrò qui Deum purè, sinceriterque diligunt, quique fictitio amore pro sua fola delectatione ei inhærent, hoc in casu probantur & innotescunt manifeste.

Nonnunquam agit, ut qui statum aliquem delegerit, eos qui in illo sunt desectus & incommoda confideret. Certum enim est quemlibet statum proprios habere fingularesque defectus; & illos quidem frequentes ac plurimos, qui profectò patienter ferendi & modestè tolerandi sunt. Hæc autem efficit hostis, ut ad impatientiam quemque impellat, alium statum ostendens semper esse quærendum: sed de his particulariùs loquamur. Delegit aliquis cælibem & fine conjugio ducere vitam. Huic suggeret, idesse nimis periculosum; ea etiam quæ in connubio bona sunt si-c præcepit Ecclesia, quàm illud quod propria voluntas bi proponet; neque verò illius dispendia & sermè in-c instituit, quæ prosecto res prorsus est illicita. Ex adverfinitas molestias eum finet attendere. At contrà, cùm quis jam Matrimonio devinctus obstrictusque est, nec ab co resipiscere licèt; menti objicit quanta selicitas, quanta quies est libertate perfrui, sine horum terrenorum occupatione Deo posse servire, gestandæ prolis non angi doloribus, non maritorum duros perferre mores, nullius quàm sui curam habere oportere; ceteraque ingentia bona (quorum proculdubiò expers est conjugium) demonstrat, atque coram oculis constituit; & hoc facit non quidem intendens bonum aliquod afferre, aut propalare veritatem de eminentia, aut securitate talis status, aut etiam acceptiori ejus apud Deum conditione: sed hæc, quæ profectò vera sunt proponit, ut eorum consideratio ad impatientiam & detestationem sui status, quem nequit deserere præcipitet. Vivit quis hominum in frequentia, putà in Religioso Cœnobio; apud hunc solitudinis bona mag-rat, curiositate tanta explorat. Quamobrem convenit nificat, atque plurimi pendit, ostendit ibidem melius Dab alienis delictis oculos abducere, se cos convertere in esse Orationis locum, non adesse mundi tentationes, iracundiæ non occasionem adesse; tacet verò quæ solitariis contingant pericula. Ex adverso solis abditèque viventibus, desiderium mundi ingerit, dicens quòd sibi tantùm, non aliis hoc modo prosunt; in mundo verò mœstos solarentur, ægros visitarent, largirentur elecmosynas magnas. Inhabitanti urbes suadet salubrius fore, ac tutius villulas, aut rura incolere, eò quod in civitatibus omnium malorum exempla Tomi III. Pars 11.

fint. Quò contrà ei qui extrà civitates habitat, suggerit, multò fore meliùs in urbibus morari, neminem enim hîc esse, à quo erudiri queat; ibi verò eum verbum Dei auditurum, & ingentia quædam patraturum opera; nec ostendit quam innumera illic conscientiæ discrimina sint: quam etiam difficile sit, propter rerum necessariarum caritatem nimiam, vitam ibi transigere.

Ceterum ista omnia ob id, sicut initio dicebam, in considerationem deducit, atque anté oculos statuit hostis, ut nemini suus status placeat, nemo in illo contentus sit, novas quisque mutationes cupiat; utque ita pectoris tranquilla privetur pace, & continuò gravibus ac molestis inconstantiæ fluctibus agitetur. Has igitur cunctas tentationes, & si quæ similes inveniuntur, à se quisque depellere, & illis in hunc modum apud se respondere debet. Scio utique mala & bona ubilibet reperiri; quod si mala quædam meus continet status, in co-tamen nonnulla sunt bona, quæ alibi minimè reperiuntur. Alibi prætereà mala aliqua inveniri certum est, quibus vita mea caret & est immunis.

Admonet nonnuaguam hostis, ut ad hoc quis hominum in conspectu sele vituperet, vel etiam delicta quædam committat & perpetret, ut se indicet nec sictum esse, nec hypocritam. Quod prosectò in grande malum ab hoste suggeritur: nam per hujusmodi quæ hic adversus suam gloriam dicere, agereque videtur, ali-, nisi solum ut hoc potiatur.

Nonnunquam in divino samulatu duritiam immit
B quando in eum major irrepit superbia; vult quippe

Nonnunquam in divino samulatu duritiam immitdem minime quærat, quam tamen suo in animo flagrantissimè cupit: ita autem esse agnosci comperirique potest, cum ca ipsa quæ is de se indigna dicit, alius quoque asserit & testatur: nam id & moleste fert,

& sese tune excusat & commendat.

Nonnunquam hortatur hostis, ut cum alicui opus fuum agere incumbit, vel rem quantamlibet secundum morem eorum quibus convivit efficere; tunc ad vacandum Deo, cunctis hujusmodi occupationibus & quibuslibet se subtrahat & solum constituat: vel id ab hoste fit, ut in illo tempore faciliùs tetræ abominandæque cogitationes rancoris, inanis gloriæ & fingularitatis, quæ certè pessima est, mentem hujus subcant. Agit etiam nonnunquam hostisut majori complacentia quis bonum voluntarium, ad quod nequaquam obligatur, quam rem saluti necessariam essiciat. Puta quodi quis potius folvere, infringereque malit jejunium quod so aliquando suggerit, corporeo semper labori intendere, ut quis nunquam Deo vacare queat, neque propriam vitam animadvertere discutereque possit. Sanè optimum est, utroque moderate uti, etiam huic, etiam illi vicissim operam dando, unum altero temperate.

Nonnunquàm aliorum peccata confiderare facit, ut proximum quis judicet & infamet; ut non eum diligat, sed contemnat; ut nullam salutarem doctrinam ab hoc dictam recipiat; ut quicquid hic boni egerit, mala intentione fieri asseveret; ut ei, si Superior suerit, obedire reculet; ut eum, si subditus est, tractet immaniter, atque ulla fine misericordia corrigat; & super omnia, ut quia hujusmodi delicta non operatur, meliorem simpliciter se censeat, & hoc pacto teterrimam in se assumat superbiam, que sortasse majus peccatum erit, quam omnes aliorum defectus quos tanta diligentia confidepropria: quod staliena peccata considerare necessarium extreerit, id fiat illis compatiendo; de his enim multo plus quam de corporali morbo dolere debet & compati. Id etiam fit Dominum pro his orando, & co-, gitando denique quod fui defectus majores funt; aut nisi eum Dei misericordia protexerit, gravioribus multò criminibus irretiri, implicarique poterit; qui etenim non vult divinam misericordiam ita alienis, sicut suis delictis ignoscere, is profectò illam odio habere videtur.

Nonnunquam aliena bona ostendit & demonstrat, ut quis in scelestissimum facinus corruat, in livorem scilicet, & invidiam; vel is inflammetur ad concupiscientiam talium divitiarum, talis status pompatici, talis gloriæ, talium vestium, equorum talium, pulchritudinis talis, & generaliter talium quorum cumque bonorum; ut etiam cùm ejusmodi bona nancisci, adipiscique nequit, doleat, angatur, atque melancholiam incurrat.

Nonnunquam de aliorum dictis & factis in mentem A alicujus vehementem suspicionem inducit hostis, perfuadens illi hujufmodi cuncta fieri, vel ad irrifionem turbationemque ejus, vel ab sibi damnum inferendum: de quibus tamen in veritate nihil est. Suboritur autem hæc aliquando tentatio inter uxorem & maritum, inter fratrem & fororem, & inter quosque amicissimos; ex qua gravissima mala & sermè incredibilia proficiscuntur. Et est plane pessima tentatio, de altero & de amico præsertim malum suspicari adeò saciliter, & id ita celeriter credere, quod penè semper esse falsum postmodum comperitur. Quare summo studio vitanta est hujusmodi infausta suspicio: quod si eam quis à se nequit penitus abficere; tunc multum proderit ea quæ adversus alterum quis animo suo ver-1st, illimet aperire, ut is proinde se excuset & satisfactionem afferat. Verum nonnunquam agit hostis, ut has suspiciones in corde quis recondat, & apud se p lum nimiùm audacem efficit hostis, atque immoderateneat, ut hac reclusione illæ incrementa suscipiant, plusque inferant nocumenti, neque alter indè se excusare queat. Contra verò nonnunquam inconsideratà, neque observata oportunitate, congruentiaque temporis; vel ex malignitate iracundiaque animi illas proferri facit; vel etiam cum nimia assertione; ut per hoc is cui hæc dicuntur irascatur & turbetur, atque in alium odium concipiat, quasi hoc modo apud se cogitans: quid ita? is a affimat? The talem is a firmat? si mihi amicus esset, profectò hæc minime ageret: non sibi ostendi undè de me sic sentire debeat. Sic de eo iple non commerui. Ecce itaque quomodò hostis undequaque tam dicendo, quàm tacendo, suas fraudes injicit.

Nonnunquam commovet hostis malè de aliquo effari, vel ex ira aut livore illi fieri detrimenta, atque gravamen inferri; & nihilominùs dat intelligere callidus hostis hæc fieri propter veritatem, justitiam & publicam utilitatem: vel etiam propter bonum & salutem aliorum. Dicit enim, hoc ipsum quod agi-C omnibus adhibenda discretio. tur, aliis nocivum & perniciosum esse; itaque esse optimum, &illum, &suam malitiam in aliorum notitiam deduci, ut ceteri proindè se tueri, conservare, cavereque valeant, idque omittere etiam fore adversum veritatis amorem. Hæc res tamen proculdubiò est summè periculosa his qui aliorum non sunt constituti Judices, necadeos puniendos ordinati: & prætereà hujuscemodi mala post tergum in absentiaque referre, sive his qui prodesse nihil, obesse verò aliquid possunt, in bonum vergere nequit. E contrà nonnunquam agit hostis, ut ex metu per invidiam, aut detractionem peccandi quis alterius malum occultet, & taceat in illius fimul & aliorum ingentem perniciem. Videtis igitur laqueos perplenos discriminis, & quod rectè hac incedere difficillimum est.

Nonnunquam cohortatur, ut quis remaliquam sublimem incipiat; velutì quidem sibi videtur ad prosiciendum alteri: utì verò veritas habet ad propriam hanc rem per seipsum sieri maluit, quam per alium quemquam, dato quod æque bene, vel melius eam alter aliquis facere posset; dato etiam quod ita Deo gratum foret, eam hunc omittere sicut & essicere. Est enim evidens indicium, quòd in hoc opere aliud suæ gloriæ is admiscet, quando potiùs optat, quòd homines eum, quàm alios hoc agere cognoscant. Est inquam fignum, quod non ex integro illud propter Deum operatur. Per istud verò etiam in aliis plerisque casibus intentionis puritas discerni potest.

Nonnunquam sub prætextu subveniendi pauperibus, aut instituendi Ecclesias, aut in ultimis Annis securitatem habendi, agit hostis ut quis in avaritiam labatur, vel fraudulentæ negotiationi intendat, vel emendo vendendo que committat perjuria, uti priùs ta-Etum est; nunquam tamen mortaliter peccandum est, etiam quantumcumque bonum inde oriri queat.

Nonnunquam in bono opere grandem acediam & tristitiam permagnam immittit hostis, suadens tunc in delectationibus sæculi consolationem quærere. Ex quo duo mala accidunt: unum est, quod frequenter per hoc quis in stultiloquia, aut peccatum illud decidit, per quod etiam alios peccare facit. Secundum est quòd illius acedia hoc pacto non sanatur; verùm magis ac magis nutritur & crescit; etsi enim eo tempore hic à tristitia liberetur, ipsa tamen posteà redit longe validior. Qui verò cam abigere, superareque vult, adversus illam forti perstare animo, & sibi acriter resistere debet: nam tunc discedet postmodum minime reverfura.

Nonnunquam alicui subjicit hostisardentissimam cupiditatem cernendi mundi vanitates, plaususque nuptiarum. Et agit quòd illo puncto temporis, quo quis videt hujusmodi, qui illic plerumque sunt impudici gestus non tentatur de peccato carnis; & per hoc ilte sua de castitate præsumere. Undè evenit, ut is vel in superbiam decidat, vel finaliter in obscœna opera, aut spurcas ruat in cogitationes; sive hoc in loco, sive postmodum alibi, cum solitarius erit; tunc enim hujuscemodi cuncta redibunt in memoriam. Quamobrem tutiùs esse nihil potest, quam semper hæc devitare pericula, neque unquam in illis confidere.

Nonnunquam sub velamento sanctitatis & devotionis, in personas Religiosas spiritualisamicitiæ, agit hostis, ut ex consuetudine intuendi, loquendi, epulandi, simul ridendi, mutuò sese jocosè tangendi, vertitur spiritualis amor in libidinosum carnalemque amorem, & demùm in finem ignominiosissimum.

Nonnunquam sub prætextu fugiendæ singularitatis & observandi moresaliorum, vel alicujus similis boni suadet hostis, ut quis plus vescatur, aut bibat, quam sibi conveniens est. Et pariformiter est de vestitu & hujuscemodi rebus. Quarè summoperè est in

Nonnunquam agit hostis, ut sancta intentione quis loqui incipiens, continuando sermonem ad plura defluat inordinate dicendum; quod evenit vel quia is loquendo commovetur irasciturque: vel quia suam gloriam quærit: vel quia erubescit & verecundatur, nist audientibus admirationem ingerat, subtile aliquod extrancum novum, inauditumque dicendo. Quò fit ut & quæ scit, & quæ nescit immoderate loquatur aut ca proferat quæ audientibus ob corum simplicitatem minime conveniunt. Quamobrem sub rationis regula semper lingua tenenda est, æquè in medio, fineque fermonis, ficut in initio.

Nonnunquam sub humilitatis specie, & sele custodiendi facit, ut quis fileat ex contemptu, iracundia, superbia; vel cum loqui deberet, ex vecordi, pusil-

lanimique metu reticeat.

Nonnunquam sub tegumento honesti fortè desiderii, o quis rem aliquam scire gestit & agnoscere, hortatu ostentationem; quod manisestum esse potest, cum is Dhostis, ut is ad cuncta videndum, audiendum, tentandum, curiosus sit, atque prorsus intentus. Unde ingens postmodum foedarum tentationum impudicitiæ & odii obrepit frequentia. Et quanquam nullum exindè aliud malum nasceretur; ea tamen res admodum homini per se nociva est: nam usque adeò illius mens ejuscemodi novitatibus obruitur, ut nullam post hæc puram de Deo cogitationem is habere valeat.

Nonnunquam gratas de carnis voluptate cogitationes menti offert adversarius, dicens, non esse periculosum illis (dummodò consensus absit) immorari paululum,

atque hoc modo intentum hominem succendit, & inflammat ut eas à se vix excutere possit. Itaque nihil est salubrius, qu'um illis initio intercludere aditum. Aliquando autem oriuntur hujuscemodi noxize cogitationes, cum studiose quis suorum affinium, qui in mundo & connubio vivunt, statum animadvertit.

Nonnunquam alicujus mentem plurimum conturbat hostis, in illam magnam foedarum ac turpium co-A gitationum multitudinem immittendo, ut his continuò peccare se credat: dicit enim horrendum esse scelus, cùm legendo Horas & Deo obsequendo, hæ cogitationes adveniunt. Itaque hortatur, ut illis prorsus penitusque fugandis semper invigitet; neque aliud quicquam agere curet. Scit nempe malignus hostis, ventum faciliùs in manu posse fixum manere, quàm illas tolli funditùs, radicitùsque convelli, vel ita posse abigi, ut nequidem postea unquam redire queant. Atqui non, cum impiæ mentem cogitationes tangunt, peccamus mortaliter; sed duntaxat, cum eis consentimus, id est, quando illis voluntas nostra favet, quando cas ipsa cum delectatione complectitur, quando cas adesse gaudet; quamdiu verò ha ssibi displicent, sibique sunt horrori ac odio, nullum est mortalis noxæ periculum. Sciendum autem non esse possibile, in occupatione laboris, vel temporalis administrationis, tantam inesse homini mentis serenitatem, sicut in sua quiete post diuturnam moram : & aliter illam quæ-B quendique tribuat. Sinvero opus bonum sit; attamen rere est sæpè irritus labor & sola tentatio. Frequenter autem hæ cogitationes melius vincuntur, si eas nihilipendimus, aut curamus; sed aliis in rebus occupamus animum, quàm si eas vi nitamur propellere.

Nonnunquam bonas cogitationes subjicit hostis; non certè propter bonum aliquod, verum ad id solum, ut sanctæ orationi impedimentum præstet. Nam illas co immittit tempore, cum eas suscipere nec licet, nec convenit : non enim audiendo, vel canendo Missam, opportunum tempus est de recogitare familiari, quod tamen aliis horis bonum, expediensque foret.

Admonet nonnunquam hostis, semel in tantum alicui peccato incumbere, aut illicitæ cuidam vacare voluptati; ut exindè ad plenum is satietur, neque postmodum illius unquam rei concupiscentiam habeat. Ideò verò istud agit hostis, quia in hoc graviter istum novit delicturum. Agnoscit etlam quod etsi is modico tempore hujusmodi desiderio carebit, paulò post tamen hic multo tentabitur fortius. Ut enim qui biberint, primò relevari videntur, deindè verò longè graviùs & vehementiùs affliguntur: sic expleta libidine, illius postmodùm ampliùs ingravescit cupido. Sicut etiam & hi, qui quanto plus se ungulis scalpunt & fricant, tantò magis pruriginem sentiunt. Atqui si modicum id tolerare possent citius multo liberarentur.

Nonnunquam in se quis percipiens motus iracundiæ & vindictæ in alterum; quanquam in hoc fibi displiceat ingratumque sit: attamen ei dat intelligere hostis non debere orationem dicere Dominicam, neque pacem in Missa suscipere; quoniam non libenti animo cuncta ignoscit. Reverà tamen si inimicum is optat suum propter Deum diligere; debet & tutò potest Deum orare, ut quemadmodùm aliis in se malefacta remittit, ita suorum quoque delictorum veniam sibi gnetur. Nam si efficaciter inimicum amare volet, id utique efficere valebit.

Nonnunquam suadet, ut suæ quis samæ integritatem nimiùm tueatur; & docet hostis, ad hoc quemquam teneri, seculque agere velle, id esse crudelitatis & immanis sævitiæ; qua de re innumera mala consurgunt. Nam cuncta is, quæ de se dicere audit, excusare conatur, omnia sua facta collaudans & de illis volens rationem reddere; putat nempè hoc pacto claudere hominum ora; quod profectò impossibile est. Ita ergò plerumque is labitur in iram, impatientiam, arrogantiam, perturbationem mentis, accusationem alte-Tomi III. Pars II.

rius, secretorum quæ cælari deberent revelationem; ut per hac omnia iuam astruere innocentiam queat. Ruit item per id frequenter in hypocrisim & fictionem, habens ab hoste persuasium sua opera hominum in prospectu sieri debere; non quidem ut dicit, ob mundi vendicandum applausum; verum ad præbendum aliis boni exempli viam, simul & ad propriam vitandum infamiam. Nam mihi (ita eloquitur) illæsa fama manente, plures homines mea verba æstimabunt,

fient que exinde meliores.

Ex altera parte monet nonnunquam hostis, ut quis nihili pendat, quid de se homines loquantur, & sentiant; neque in aliquo suam famam custodiat; sed æquale ducat in manifesto & occulto peccare, atque in tali suæ vitæ negligentia incuriaque vivat, secum inquiens, mea qualis sit conscientia Deus agnoscit; id profectò mihi satis est, dicant alii quicquid cis libuerit. Ecce itaque videtis quam difficile sit hunc utrumque effugere laqueum, & recto gradiendo tramite, à neutro detineri & capi; sunt enim ambo perniciosissimi. Quamobrem primum debet quisque considerare quale opus suum existat, bonumne an malum? Nam si est malum, quantò magis illud in patulo apertoque facit, tantò graviùs ipse peccat: & hoc in casu his celare, abdere & occulture debet; non quidem ob superbiam; sed ne aliis occasionem peccandi, malè lois noscit alios ipsum veluti malum judicaturos : animadvertere oportet an qui ita judicant, ad hoc ex ignorantia & simplicitate adducantur; & tunc hoc opus si ad salutem non necessarium extiterit, intermittendum est; vel illius rei cognitio & veritas est eisaperienda, docendique sunt non sic de illo arbitrari debere. Quod si ex malitia hujusmodi prodeat judicium; (sunt enim nonnulli, quibus aliena virtus invisa est, qui nequeunt, quicquid fieri vident, maligno non carpere dente;) hi prorsus contemnendi funt; neque enim possunt ullo pacto claudi istorum ora. Itaque minime opus est eum qui bonum operatur, adversus hujuscemodi homines suam famam tucri. Porrò hoc loco animadvertendum est quòd sublimia opera crebriùs efficere dignatus est Dominus per illos qui (ut docet Apostolus) fatui, inscii, vel nullius æstimationis habitisunt quam per alios quosque. Quare nequaquam optare quis debet sut in eo quod agit bono ab aliis commendetur, neque multò minus suam debet depromere æstu gravi sebreque laborant, cum gelidam aquam C prædicareque laudem, vel etiam procurare, ut hoc siat ab aliis; sed totum Deo relinquendum est, qui de nihilo novit operari ingentia. Frequenter namque videmus, quò amplius suam quis ostentare quærit innocentiam, aut proprium bonum in aliorum notitiam ducere, eò minus ab aliis æstimatur & curatur. Longè ctiam minus, tum sibi, tum ceteris apud Deum proficit.

Agit nonnunquam hostis, ut secum quisseiscitetur & inquirat, an prædestinatus à Deo sit ad gloriam, vel ad pœnam æternam præscitus, ut hoc pacto vel in præsumptuosam spem, vel in desperationem labatur & corruat. Proinde neutrum eorum definita sententia judicare debet homo; sed in Dei sperare misericordia, cùm ingenti timore suæ districtæ justitiæ.

Nonnunquam suggerit hostis, apud se percunctari, an potius nunc quis mori, vel æternaliter damnari mallet, quam aliquod mortale committere pecca-Dtum; ut si is affirmative respondeat, in eo denuò peccet, quòd magis eligit peccatum admittere, atque ita offendere Deum quam hujuscemodi pœnas perpeti; Deum quippe offendere pro quocumque vitando supplicio velle nequaquam debet. Sin verò contrariam is partem asseruerit, primum forsitan mentietur; de-cidet etiam fortasse in jactantiam atque arrogantiam. Quamobrem magnopere vitandum est hujusmodi facere quæstiones, neque eis, si surrepserint, est respondendum; abjiciendæque sunt & dicendum Deo: Meam, Domine, fragilitatem agnoscis; certus equidem sum,

quoniam nisi tua gratia mihi foret auxilio; nulla ita modica est pœna, quin me vinceret atque peccato faceret præstare consensum. Quare me miserum in tuas projicio manus, obsecrans, ne ea tentationum pericula incurrere me sinas, quæ tuorum sine transgressiu Mandatorum superare non queam. Hoc itaque modo periculosus is, malignusque laqueus, tutò pertransiri valebit, fragilitatem videlicet propriam humiliter re-A immò pro mira gratiæ suæ benignitate sibi sufficere cognoscendo, & in Deo solo constituendo spem, ne-vult, & nos in amicos habere paratus est, si ea quæ que quodcumque judicando aliud. Scitis nempè Beatum Petrum, qui priùs se velle mori, quam Deum relinquere spondebat, Deum postmodum deseruisse, neque hujus quod promiserat effecisse aliquid. Sic profectò agunt quamplurimi, putantes quòd omnia perferrent antequam ad peccatum pertraherentur, quasi non divina gratia, sed sua virtute ipsi peccatum devitent.

Nonnunquam aliam tentationem immittit hostis, huic pænæ consimilem; & est cum quis præterito tempore gravia perpetravit scelera, undèbona sibi aliqua evenerunt; sicut per fornicationem, aut adulterium prolem suscepit, quam ardentissimo amore complectitur: tunc agit hostis, ut is à semetipso inquirat, vel ab alio interrogetur, vellet ne non peccasse, & hanc non habuisse prolem? Accidit enim hominem delinquere, qualitercumque huic respondeat quæstioni, ut in præcedenti tentatione dictum est. Dico itaque dictum remedium hîc etiam locum habere, tali scilicet quæ-n rare, quamquam ipse fortasse in simili casu contrà raltioni non respondendo: vel potest homo dolere de ipso peccato; dolere item potest quòd per hujusmodi delictum sibi proles orta est; non autem absolute dolere oportet de eo quod prolem habet.

Nonnunquam incitat hostis hominem ad hoc ut apud se petat: an sit ceteris hominibus, vel hoc, aut illo deterior. Undè plurima frequenter peccata surgunt, putà mentiri, superbire, alios temerè judicare. Debet itaque is dicere, quicquid ex me habeo, totum peccatum est; si verò in me est aliquod bonum, id est ex gratia Dei, quam æquè alteri sicut mihi Deus ipse largiri potest; satis profecto sum iniquus: si nihil ex me nisi peccatum habeo, non ergo me ceteris comparare opus est, cum ipse sim ex me sceleratissimus.

Nonnunquam gratias & dona quæ in aliquo funt ante hujus oculos statuit hostis, ut hinc intumescat parvipendatque ceteros. Quarè ex adverso is cogitaneribus. Cogitare etiam potest, quòd nemo adeò est Est alia humana vel morelle continuant, qui non meline huius meribus. re debet, eò sibi majora pericula, gravioremque imimpius, qui non meliùs hujusmodi uteretur donis, si hæc ipsa sibi collata suissent; & ita quemcumque proximum, sive Judæum, sive Gentilem, seipso melioliorem judicabit, aut saltem non deteriorem.

Nonnunquam efficit hostis, ut cum quis pœnitere, conterique debet, à seipso quærat: tantam ne de peccato suo displicentiam habeat, quantam habere tenetur? Quod non arguit, quoniam plus doloris & lachrymarum de damno haberet temporali, quàm nunc habeat de divina offensa; quare nequaquam hujusmodi displicentia sufficere videtur. Sed sciendum, quòd non est necesse corporalem de peccato esse dolorem tantum, quantus fortassè esset de temporali malo, vel incommodo: sufficit enim quòd commissum peccatum fibi displiceat, & nequaquam in simili casu Deum offendere vellet. Non enim (sicut priùs dictum suit) sùs nec talem hunc oportet esse dolorem, qualem de se divina postulat immensitas, cum hoc sit impossibile: quia ipsa prorsus est infinita; nostrum autem dolorem finitum esse necesse est. Is ergo dolor qui di-Etus est sufficit. Verum quidem est, quòd tantò hic dolor est melior, quantò & in anima & in corpore est major, adsit modò quoad corporalem dolorem recta discretio: non enim ex co corpus destrui, aut ratio lædi debet. Plurimæ per istud vitantur tenta-

tiones quæ subeunt, cum quis nimium veretur nunquam satis pœnitere, aut suum non facere debitum, inquam, quantum ad salutem satis cst; ut enim elt dictum, nequaquam nostrum debitum facere possumus, quantum Dei altitudo deposcit; neque etiam secundum beneficia quæ ab ipso recipimus; nec hoc profectò à nobis indulgentissimus ille Pater expetit; in certo numero, certis agenda temporibus Mandata nobis tradidit, ipsi compleverimus, quæ etiam sub æternæ mortis interminatione implenda mandavit. Universa autem hæc Præcepta in his duobus continentur: Dilige Deum super omnia, & proximum tuum sicut teiplum. Si quis vero super hæc aliquod bonum effecerit, is proinde majorem gratiam obtinebit. Quod fi interroges; quid est super omnia Deum amare? Plane, grossèque respondeo: hoc est, sic eum diligere, ut nullo pacto quodlibet aliud quis amare velit per quod perderet Dei amorem. Proximum autem sicut seipsum diligere, est ei finaliter quidem vitam optare æternam, gratiam verò in præienti fæculo; insuper id ei facere velle quod rationabiliter & justè in simili casu sibi quisquis fieri vellet. Undè manifestum est, quòd is qui est Judex constitutus, nequaquam velle debet latronem à morte vel carcere libetionem liberari cuperet. Et ex hoc plurimis ejuscemodi tentationibus responderi potest.

Si nonnunquam qui sacrum Altaris suscipere constituit Sacramentum, occurrit suæ indignitatis cogitatio; quòd videlicet nequaquam ad hoc dignus esse potest; & præsertim sibi videtur quòd non benè sua sit delicta confessius. Fieri autem potest hoc suggestione dæmonis, ut tantum bonum impediatur: quare igitur is cogitare debet, ad hoc nunquam se dignum propriis viribus fieri posse, quamquam etiam centum Annis ad id laborans incumberet, nisi ex speciali Dei munere id fiat; quod sanè munus potest æquè nunc, sicut post centum Annos Dominus elargiri. Debet rursus considerare, quoniam hac in vita nemo per infallibilem, absolutamque certitudinem scire potest, utrum in gratia sit, an non; verè-ne sit pœnitens, an non; nisiad hoc singularis accederet revelatio. Itaque qui fine hac certitudine suscipere nollet Eucharistiam, is profecto seipsum deproposito & requiritur & sufficit; cum videlicet quis in propria recollectione & conscientiæ discussione id egit quod tùm sua discretio, tùm bonum aliorum confilium eum debere facere judicat; atque hoc per suffieiens tempus ad id communiter observatum, consuetumque. Quod si tunc in peccato mortali secundum proprium judicium is se esse non videat, tutò & sine novi periculo peccati ad Communionem accedere potest; & quamquam, ut frequenter accidit, sibi fortassè levia qua dam dubia superveniant, ea tamen contemnere, immò vincere debet, & ad contrarium agendum semetipsum cogere. Leve autem dubium voco, cum quis potius de aliquo fert judicium quod sit bonum, justum, &c. quàm quod sit malum & peccatum; nihilominus quasdam rationes, vel cogitationes in contrarium habet, quæ aliquam dubitationem ei afferunt; non tamen oportet malle damnari, mori, aut omnibus spoliari pita quin primum judicium multò sibi sit certius, intan-bonis, quam peccasse, aut hoc modo peccare. Rur-tum quod, si res ipsa alterius foret, de ea nequaquam tùm quod, si res ipsa alterius foret, de ea nequaquam ambigeret, aut cunctaretur. Verum si non majorem certitudinem de una partium habet, quam de altera, sistere debet, quousque ad earum aliquam magis assentiatur; & hoc velaliorum, vel suæ rationis consultatione, vel inspiratione divina obtenta per orationem. Nisi enim hoc modo quis securitatem in semetiplo capiat, se male fuisse confession semper judicabit, neque tranquillus esse, aut conscientiæ pacem unquam habere poterit; quod profectò nequaquam bonum est.

A scip-

# 60 i Epist. ad Soror. Suas. De quo quis cogitare, & c.602

A seiplo poenitens nonnunquam inquirit, si fii mam nunquam peccandi voluntatem habeat; & tunc ei plurima proponit hostis, præsertim quod nimiùm est fragilis; quòd item tam crebrò in peccata lapsus est, & adhuc quotidie labitur. Considerare autem is debet, verum quidem esse, non posse eum vitare peccatum viribus suis; non etiam asserere opus habet nunquam se peccaturum; præsumptuosum quippe esset hoc, neque ramen etiam judicare debet se peccaturum, jam Aperè venerari, diligere, charipendereque debemus; enim esset hoc delinquere: satis igitur est si firmum ei propositum adest, cum Dei adjutorio devitandi peccatum, & ad id diligentiam adhibendi, nec secundum præsentem voluntatem ullo vult pacto in posterum peccare.

Nonnunquam ut dictum est, enititur hostis personis Deum timentibus magis quam ceteris, nimium timorem immittere, quo in cunctis suis operibus deficere formident. Quamobrem ejulmodi timoratis necessarium est, ut imprimis magnopere animadvertant, ad quid sub pœna peccati mortalis, secundum suum statum, obligantur, & ad quid non. Potest autem de hoc haberi non quidem infallibilis; sed humana certitudo, per sapientum & devotorum bonum consilium, per Scripturas, per judicium propriæ rationis, & per suum Confessorem: nam secundum harum personaprium judicium mutare & vincere. Cum ergò de co Dei, quæ per devotam Granonem in promium prium judicium mutare & vincere. Cum ergò de co Dei, quæ per devotam Granonem in promium Hanc Labor is buinfmodi certitudinem, B humilitate, atque contritione cordis acquiritur. Hanc rum consilium & dictamen, debet is frequenter propotest se meritò quietare; licèt plures alias negligentias, quæ venialia peccata sunt, admiserit. Sed si in his punctis principalibus se defecisse cognoscit, pœnitere debet, & postmodum loco & tempore confiteri. Videtis itaque prorsus esse necessarium, ut quisque diligenter perquirat, quæ res peccatum mortale sit, quæ non; in quo quisque obligetur, in quo non. Et tunc quicquid super hoc egerit, id ultroneum erit, & fupererogationis ad augmentum suæ gratiæ, simul & aliorum. Credere enim quòd illud melius bonum, quod quis facere valet, semper implere teneatur, ita quod si hoc obmiserit peccet mortaliter, erroneum esset; nunquam etiam quis posset obtinere conscientiæ pacem.

FINALITER pro generali regula accipite quòd uti Deus & bonus Angelus semper ad bonum hortantur, cunctaque, seu prospera, seu adversa, sive bonum, five malum, sui vel alterius, ad salutem & profectum bonorum convertunt; sic ex adverso omnia in damnum & perniciem detorquere molitur hostis. Abundat quis divitiis; enititur hostis, ut illis abutatur vel in superbiam, vel in luxuriam, vel in usuram, & iniquam temporalium acquisitionem. Contrà sanctus Angelus conatur & suadet, ut illis utatur ad largiendas eleemosynas, ad suppliciter reddendas gratias Deo, ad habendam sufficientiam.

Similiter considerate in pulchritudine, viribus, scientia, statu, bona hominum fama, & horum contrariis, paupertate, deformitate, mala obscuraque fama; diversitatem etiam inclinationis hominum ad hoc vel illud novit Sanctus Angelus benè uti, hostis verò malè. Quanquam etiam frequenter & ipsam Dei inspirationem in malum converti facit hostis; sicut ex adverlo bonus Angelus malam inimici tentationem in bonum. Putà, quistentabitur, ideo Religionem ingredi, ut postmodum egrediatur & exeat: in ea ta-Dsens scribere curavi breviter ac simpliciter peregrinamen perseverans constansque manebit. De superbia aut invidia tentabitur, huic valide resistet, & inde merebitur plurimum. Ita frequenter, dum graviter nocere cupit hostis, prodest admodùm; & proficit in tantum, quod hominem crebro tentare desistit, ne tentationem superando mercatur. Adversus verò cun-chas suas illaqueantes tentationes, quæ certè sunt innumeræ, non nisi unicum generale remedium reperitur, ut Beato Antonio revelatum extitit; ut videlicet

profundam semper habeat humilitatem, & affectione sincera puroque corde, suam totam spem in Dei ac Sanctorum auxilium statuat, idque se facere posse; esse Dei gratiam censeat permaximam. Nihilominùs. tamen semper suum debitum faciat apud Deum, & observantiam Mandatorum, ejus prædictæ innitendo spei. Nam sicut firmiter credimus hominem sola Del salvari misericordia, ita cam misericordiam summosecus enim faciens vel hoc intermittens agere, profeto illam perdere sese reddit dignissimum. Quod si suggerens tibi, hoc modo dicat hostis: quicquid egeris certe novit Deus an damnatus eris nec ne; neque vallatenus aliter esse potest. Respondebis, quicquid de me ordinaverit Deus, ipse tamen amari dignus est & coli; cumque mentiri nequeat, ipse sibi obsequentibus, & ad hoc pro suis viribus conantibus infallibiliter gloriam cœlessem largietur. Quanquam verò mihi meus sit finis incognitus, benè tamen scio, quoniam bona vita in bonum finem perducit; neque ob hanc incertitudinem omittere debeo quòminus meum efficiam debitum, immò profectò magis ac magis enitendum mihi est; sicut etsi infirmus se sanandum ignoret, jure tamen ad id suum debitum facit. Conclu dendo dicimus, nihil'ita instruere hominem in prædictis tentationibus, infinitisque aliis, sicut gratiam nobis gratiam meritis ac intercessionibus omnium Sanctorum Sanctarumque largiri dignetur Pater & Filius & Spiritus Sanctus. Amen.

# JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

EPISTOLA

A D

# SORORES SUAS,

Docens, de quo quis per singulos dies cogitare debeat.

Extat Gallice in MS. Vict. 286.

ORORIBUS meis in Christo Jesu charissimis & dilectissimis salutem, atque in ipsius devoto servitio jugiter permanere. Non facilè exprimi posset gaudium atque consolatio, ex bonis novitatibus, frequentiùs de vobis perceptis, proveniens. Utinàm idipsum nunquam inimicorum tentatione, aut aliter quovis modo gaudium in triftitiam vertatur, contrarium videlicet de vestra dilectione audiendo. Quamquam, amantissimæ Sorores, omni tempore ad Dei obsequium exercitandum & informandum litteras, Librosque sufficienter habueritis, ad habendum consolationes spirituales, & adhuc habebitis alios in polterum. Nihilominus noctis unius vigiliam arripiens (quamvis pluribus implicatus negotiis) ad prætionis processium à me post modicum temporis sactum, speciales etiam requestas à me fieri solitas, secundum septem dierum hebdomadæ numerum; secundum septem Sancti Spiritus Dona; secundum etiam septem Dominica Orationis Petitiones contrà peccata septem criminalia, correspondentes septem Beatitudinibus. Insuper secundum septem status in cœlesti Paradiso consistentium. Quod verò transmitto scriptum pro præsenti, non est nisi breve ac

simplex avisamentum, ad cognoscendum nominatim ac specialius de quo quis per dies singulos cogitare debeat : bonas enim cogitationes insuper venturas Spiritus sancti spiramine, repertas pariter studio les ctionis sanctæque meditationis hujusmodi possem, neque scirem omnes in scriptum redigere, nec opus est.) Primo igitur cum preces vestras humillime ac reverenter coram divina Majestate, funditis aut Sanctorum suorum; invocetur unà cum Oratione vestra custos vester Angelus, videlicet bonus, necnon Sancti aut Sanctæ illius suffragium imploretur, cujus, pro tune solennitas agitur : ea de causa, ut scilicet A vester nuncius, putà vestra Oratio, salvum habeat conductum, bonamque societatem. Die quippe Dominico ad benedictam atque individuam Trinitatem solitus sum meam dirigere precem, unicuique personarum appropriata diligentiùs meditando. De Patris videlicet potentia, Filii sapientia, Spiritus quoque sancti bonitate; considerans magnam Dei celsitudinem, admirabilemque dispositionem super filios hominum. Die autem Lunæ, scilicet secunda Feria, meam ordino Processionem ad sanctos Angelicos spiritus, beneficia ab eisdem nobis exhibita omni tempore recognoscens. Die verò Martis, scilicet tertia Feria, ad Prophetas, Patriarchas, Apostolos, ceterosque Discipulos Domini & Evangelistas. Die Mercurii, scilicet quarta Feria, ad beatos athletas, scilicet Martyres Christi, ipsorum in sua pugna fortitudinem atque conB do. Cùm hoc pariter deprecor Munditiam cordis mihi
stantiam admirendo. Die Josie Gilliott Forie quin B professi que al Paritude sur l'uniform admirendo. stantiam admirando. Die Jovis, scilicet Feria quinta, ad Sanctos Confessores, Eremitas & Religiosos. Die Veneris, scilicet Feria sexta, ad Passionem amaram Domini nostri Jesu Christi, ad suaque verba ac facta isto benedicto die ab eodem peracta. Die insuper Sabbati ad Beatam Mariam Virginem specialiùs me ipsum converto, & ad electas Christi Sponsas. Porrò primo die, scilicet Dominico, immoror diutius, Donum Sancti Spiritus primum suppliciter efflagitando; Donum, scilicet sancti Timoris Dei; & Beatitudinem humilitatis & spiritualis paupertatis, ad expellendum superbiæ vitium cum filiabus seu ramis ejus: & dico pariter, Domine Deus, Pater Omnipotens libera me à malo, quæ clausula, est petitio prima in Dominica Oratione contenta, & hoc ordine præpostero. Die autem Lunæ devotius atque specialius precibus insisto, petens secundum sancti Spiritus Donum, scilicet Donum Pietatis seu Misericordiæ, tàm ad me quàm ad meum proxi-C & utiles, atque bonas deseratis, ac modum vestrum famum; cum Beatitudine alia, scilicet Mititate seu Mansuetudine: & hoc contrà invidiæ venenum, & ut Deus in tentationem non inducat, id est ne in tentationibus succumbere & vinci permittat, quod est secunda petitio Orationis Dominicæ. Die verò Martis singulariùs pro Dono sancti Spiritus tertio supplico, scilicet pro Dono Scientiæ, ad cognoscendum clarius & melius propriam fragilitatem & finem meum; necnon & statum meum, amicorum quoque meorum: & Dono isto mediante, ad Bearbudinem pervenio tertiam, quæ est luctus sancti ac lachrymarum devotarum: & hoc contra peccatum iræ. Consequenter etiam Deum deprecor, ut debita mea dimittat, sicut & ego meis ignosco seu dimitto debitoribus, meis scilicet proximis, quæ est tertia dictæ Dominicæ Orationis postulatio. Die verò Mercurii peto Donum Fortitudinis mihi largiri, contrà omnia tentamenta mundi, carnis, & diaboli. Similiter oro Fortitudinem mihi dari contrà acediam bonorum operum: atque quartam Beatitudinem, quæ posita est in bonorum operum justitiæ desiderio, in vehementi fame & siti ejustem. Peto nihilominus panem quotidianum tam corporis, quam spiritus mihi tribui ad Fortitudinem habendam. Ceterùm in die Jovis instantiùs deprecor pro Dono Consilii, ad sciendum in singulis casibus per quod iter eundum mihi fit, que etiam statum, tanquam convenientiorem pro Dei obsequio tenere debeam: & quòd avaritize malum menon retineat, peto Beatitudinem quintam, di-

ctam Misericordiam: & quod Dei fiat voluntas sicut in cœlo & in terra. Die Veneris Donum Intellectûs specialiùs rogo, ad cognoscendum in tota Scripturarum serie, mihi objectis in omnibus similiter hujus mundi rebus occulta seu inclusa mihi mysteria, & ut quælibet visu percepta sciam ad proprium convertere prosectum spiritualem: quemadmodum si cœlum intuitus fuero, sciam protinus considerare, quia illic sit mea patria, pulcherrima existens ibidem habitatio. Cùm videro canem, ceteraque animalia bruta, quanta sollicitudine suis obsequentur dominis; meditabor quòd justo Dei Judicio condemnantur homines inobedientes & ingrati Deo benefactori liberalissimo. Si subulcum post porcos conspexero, recordabor parabolæ Evangelicæ de Filio prodigo & misericordi Patre. Videbo pauperem mendicum, ulcerosum, memorabor parabolæ de Lazaro & divite. Videbo divitem multa fibi conquirentem in Annos plurimos; recordabor Evangelicæ comminationis: Stulte hac nocte morieris, & animam tuam tollent, & que parasti cujus erunt? Luc. XII. 20. Videbo filios hujus fæculi, qui habent consolationes suas multis modis; sciam memorari quanta sit consolatio quam præparavit Deus diligentibus se : sic generaliter per omnia discurrendo, sciam semper reperire amplam & præsentem devotæ Orationis materiam in omnibus quæ sub aspectu, auditu, aut alio sensu se præsentaverit, me ipsum in exercitio Orationis visitanpræstari, quæ est Beatitudo sexta, luxuriam omnem depellens: & ut Dei Regnum mihi adveniat; ut videlicet non in me peccatum, sed Deus ipse regnet. Postrema die Sabbati obsecro Sapientiæ Donum, ad sapiendum ac gustandum spiritualem bonorum virtutem, & gratiæ bonitatisque Dei ineffabilem dulcedinem, & ut nulla penitus cura mihi sit de hujus mundi falsa dulcedine: & est contrà gulæ vitium. Itemque peto veram cordis Pacem ac conscientiæ septimam Beatitudinem: & quòd Dei nomen benedictum in nobis sanctificetur, hoc est quod omnis immunditiæ expertes simus. Charissimæsorores, si quotidiè aliquid modo supradicto ex Libris vestris, aut certè aliter addisceretis, sic exercitando vosipsas, multum sine dubio profectum in scientia, virtutibus, atque in devotione acquirere possetis. Nec mez est intentionis, quod propter meascripta præsentia alias Meditationes pias, ciendi, scilicet Processionem, sive peregrinationem spiritalem ad Sanctos & Sanctas, tam pro vobis quam pro aliis amicis vestris, vivis ac defunctis: non enim ignoro, quòd sæpiùs una persona per aliquidad devotionem facile incitatur, quo alia non ita ad eam movetur. Et ideireò quisque suo relinquitur studio, suaque in talibus experientia: mihi verò suprà agendi scriptus modus proficuus est repertus. Rursus quotiescunque Orationis arcanum intraveritis, primò cogitationi vestræ peccata propria objecta sint, indignitatemque vestram intime considerantes, & sic Deo Sanctisque suis dicite. O Domine Deus! ecce venio tuam exorare Majestatem, nihil omninò de bonitate mea præsumens, de virtute aut dignitate; sed in tua maxima gratia, atque misericordia confido. Quia certè aliter Oratio vestra citius impedietur, execrabilisque Deo reddetur, superbia comitante; diligentiùs observantes, Similiter oro Fortitudinem mihi dari contrà D quòd in tali cogitatione & petitione perseveretis, quoadusque corde intimo senseritis nullam omninò fiduciam de vobismetipsis habere; sed solummodò in Dei misericordia infinita; & sic posteà de alia securiùs poteritis cogitare quam antea. Equidem quotienscunque devotionis imbre suavi persusas vos senseritis, non id vestris meritis & propriis bonis actibus evenisse meditamini; quin potius ob alicujus Sancti, aut Sanctæ intercessionem, aut alicujus amicorum vestrorum certitudinaliter putetis. Et pariformiter ad vosmetipsas reversæ si fueritis, quotienscunque vanæ gloriæ ven-

# 605DeExercitiis discretis devotorum simplicium.606

tum sonare perceperitis, nihil vobis nocebit hic sibilus; considerabitis enim vosmetipsas, intuentes defectus proprios, dicentes intrà vos: tale peccatum nefandum, ac talia milera perpetrasti, & quomodò ergò cogitare ausa es talem devotionem à Deo tibi ob tua merita concedi? Intereà cum ad aliquem Electorum aut Electarum vos contingit converti, audaciter eidem dicatis, quia à Deo ad ipsum transmissi fueritis, ad petendum suam eleemosynam gratiarum. Nec sie fallum dicetis: fine enim Dei inspiratione aliquem San- A da; quia in talibus propter simplicitatem nonnullorum ctorum deprecari velle, seu voluntatem habere non potestis. Potestis igitur ipsum alloqui dicentes: quòd ex quo Dei complacet voluntati, ut ipsum Sanctum exoretis, refutare vos omninò ei non licet; quin pro vobis idem ipse ad Deum intercedat, eleemosynam expectando, ex quo eum requiritis: magna enim foret rusticitas, & indignum omninò alicui refutare, & spernere quempiam diligentius se requirentem. Dicere nihilominus poteritis hujusmodi Electis, à vestra devotione requisitis, quia plures vestris Orationibus persecutores crudeles conversi sunt; multò magis igitur facere precem debetis pro eis, qui vos nunquam persecuti sunt, sed modò devotiùs deprecantur. Deindè attendite diligentiùs in cujuslibet Sancti Festivitate bona misericordiæ, ab ipso, dùm hîc vixerat, patrata; supplicantes, ut & vobis faciat similiter, reducendo eadem ad bona animarum veitrarum. Considerate insuper maximam Sanctorum ac Sanctarum, Angelorumque covotius rogetis, quatenus apud Deum unum remissionis diem impetrare dignetur pro pœnæ relaxatione, ob ve-stra demerita debitæ. Et certè obtineretis ultrà mille millia dierum, si ab ipsis exaudiri vos contingeret. Et exaudimini utique: si solummodò modo debito & congruo eos deprecemini. Demúm oremus super omnia, quod Deus omnipotens judicet, puniatque nos in sua Curià Misericordiæ in præsenti sæculo, & nequaquam in Curia Justitiæ suæ rigorosæ, putà in Inserno. Et hoc est, quod oratis dicentes: Domine ne in surore tuo arguas &c. Psal. vi. 1. Faciatisque nihilominùs, dilectissimæ, Processionem vestram in Infernum, ex hoc timorem reportando. In Paradisum etiam atque in Purgatorium pro gente vestra, Sanctaque Matre Ecclesia Deum exorando. Specialiùs verò pro parentibus, cognatis & amicis, vivis ac mortuis. Finis.

JOANNIS GERSONII Doctoris & Cancellarii Parisiensis

### RAC TATU PRO

# DEVOTIS SIMPLICIBUS

Qualiter se in suis

## EXERCITIIS DISCRETE

ET CAUTE HABERE DEBENT:

De Gallico in Latinum translatus per quemda Qui quidem Translator ad vitandum rusticitatem Latini cloquii qua resultasset, magis ex vulgari in sensu è sensu, quam verbum è verbo transferre curavit, unde nec mirandum si Opusculum istud non convenerit satis in stilo cum alits ejusdem Cantellarit operibus.

Eus vult, ut sit rationabile obsequium nostrum, Rom. xII. I. ita ut cuncta, quæ in ejus servitio facimus, fiant cum discretione, tàm quoad corpus quàm quoad animam. Nam

juxtà commune proverbium: Omne quod oft nimium vertitur in vitium. Studeat ergò anima sic regere corpus suum, ut ex una parte non contrase prævaleat, & ex alia parte, ut in serviendo sibi etiam non desiciat. Quorum primum fit, cum non nimis laute ipfum corpus enutritur. Secundum, quando non nimium exercitiis sive corporalibus, sive spiritualibus fatigatur. Et maxime in spiritualibus, seu ad spiritualitatem tendentibus exercitiis, est cautela adhibendevotorum, & antiqui hostis insidias, sub specie boni posset homo incurrere periculum magni mali. Exempli gratia, si quis nimis & non cum debita discretione, nec cum confilio aliorum devotorum expertorum & superiorum intendere vellet jejuniis, fletibus, vigiliis, disciplinationibus, Orationibus, meditationibus, imaginationibus circà subtilitates quaslibet, & divinas res, terroribus mortis, extremi judicii, & Inferni, & ceteris his similibus: hic posset caput, & cerebrum suum aliaque organa, quibus anima uti habet in suis operationibus, in tantum lædere, ut usum rationis amittat, aut sieret totus debilis, phantasticus, & melancholicus; sibiipsi, Deo & hominibus inutilis non solum, sed & periculosus, & gravis. Undè confilium meum est, ut homo devotus si omninò mensuram servare nequit, nutriat potiùs corpus suum aliquali cum excessu, quàm subtrahat sibi nimis cum defectu. Ratio, quia difficilius, hortem, sive multitudinem, & à singulis corum de-B immò quandoque nullatenus subveniri potest corpori læso per hujusmodi nimiam necessariorum subtractionem, ubi tamen facilè per unam, aut duas abstinentias reprimi posset quod excessum erat per nimis delicatam educationem.

> Custodiat ergò homo devotus pro regulis ea quæ subjunguntur documenta.

# De humiliando se coram Deo.

PRIMÒ det oblivioni totum tempus suum præteritum, ita ut non nimis continuè in specie recogitet de suis peractis peccatis priùs contritis, & confess; sed sufficit, ut quandoque per contritionem generalem sic dicat ore vel corde: Domine Deus meus confiteor tuæ bonitati paternæ, quòd usque in præsens malè proh dolor! perdidi tempus vitæ meæ in peccatis & vanitatibus, quia tibi dignè nunquam servivi; sed & insuper multipliciter te offendi, & nihil habeo quo possum tibi pro neglectis & malè gestissa-Ctisfacere, nisi cor meum, utinam debité contritura & humiliatum. Hoc ergò tibi, Domine, offero, & rogo ne despicias, & delicta juventutis mea, & ignorantias meas; immò & nequitias meas ne memineris. Psal xxiv. 7. Etiam scio, Domine, quod totis viribus meis non sufficio talem facere Consessionem qualem benè exigerent peccata mea. Sed & tuscis, Deus meus desiderium meum, & voluntatem meam bonam, quia ex tuo dono & tua inspiratione nihil volui vicario tuo meo Confessori celare de peccatis meis; & ipse Confessor se satis putat informatum de mea vita. Rogo igitur pie Domine sufficiat tibi, & da ut oblitus ea quæ retroacta sunt, extendere per amplius me possim in anteriora, in tuo sancto servitio. Si autem Domine in futurum aliquid aliud tibi deme D placuerit super confitendis meis peccatis iteratis vicibus, offero me paratum juxtà confilium cujuscunque, per quem tuam mihi digneris innotescere super hoc voluntatem: nihil enim intendo retinere apud me, quod sit contra te. Tamen non ignoro etiam, Domine Deus meus, quòd quamvis millesies confiteor, ex hoc non possum satis justificari; sed ex tua sola misericordia mea dependet justificatio: cum enim tu mihi non imputaveris peccatum, tune justus sum, & non

Ir-

# Informatio & Confolatio Officialium, qui circà exteriora occupantur.

CIRcà præmissa etiam notandum, quòd persona devota, quæ circà curam rei familiaris, & ergà exteriorum dispensationem multum est occupata, non debet cum nimia anxietate conari ad habendum talem pacem, tranquillitatem, & puritatem cordis, qualem persona soli Deo & spiritualibus vacans, potest & debet habere. Nec Deus requirit hoc à tali de necessitate salutis, scit enim quòd humanæ infirmitati id impossibile est. Ad hoc enim conari nimiùm, esset signum superbiæ & labor manis, perditio temporis inutilis. Non ergò persona sic exterioribus occupata pro sua & aliorum salute, ex Divina haud dubium providentia, tristetur multum, si devotionem tantam non habuerit, quantam libenter haberet, & qualem alios habere considerat. Impleat ipse tantum sideliter ministerium suum ad quod Deus vocavit, & satis est; sicut namque ipse non solum pro se, sed & pro aliis se exterioribus occupat juxta divinam voluntatem; ita etiam alii non solum pro se, sed & pro ipso sic occupato, & pro aliis Deo & spiritualibus exercitiis vacant. Hoc adjecto, ut quandoque certis horis sibi magis aptis, prout possibile suemiliter de suis negligentiis & exponendo Domino Deo fuo necessitates, occupationes & miserias suas, orando ut pius Dominus dignetur easdem suscipere à paupere servo suo, loco devotionis, quam libentiùs sibi offerret si cam haberet.

Hinc furgit pia & pulchra confideratio de corpore Christi mystico, in quo ipse Dominus Jesus, Deus & homo, est nostrum caput, nosque membra ejus. Undè & ficut in corpore organico omnia membra non eumdem actum habent, nec sibi soli, sed toti homini in suis actibus deserviunt. Pedes quippe non sibitantum ambulant, nec manus sibi soli laborant, nec os sibi soli comedit, & sic de aliis, sed ipsi toti homini: ita etiam in hoc corpore Christi mystico quodcunque bonum operatur non sibi soli, sed omnibus in Christo existentibus id operatur in salutem. Et ex eo quòd Dominus noster Jesus Christus, Deus & homo, Mediator est Dei & hominum, & caput nostrum; opera nottra bona per ipsum fiunt Divinæ Majestati grata, & accepta, & nobissahnaria, & fructuosa, non ex nobis. Nemo ergò deputatus operibus inferioribus desperet, nullusque intendens majoribus superbe se elevet; quia omnia in Christo Jesu Domino nostro crunt nobis communia. Non bene itaque agunt illi qui prædicantes, aut alia magnalia agentes se magnificant & ceteros Religiosos, & Christi fideles non prædicantes, sed quieti contemplationis & Orationis vacantes vilipendunt velut Ecclesiæ Dei inutiles; non attendentes quod si sermo debeat proficere ex ore prædicantis, devota contemplativorum Oratio habet hoc efficere apud Deum & impetrare, alias in vanum erit conatus laborantis. Similiter non benè agunt, qui spiritualibus vacantes, contemnunt remporalium adminifirationem exercentes, ficut enim spiritualia sic & temporalia bona, quamdiù fumus in via & peregrinamur à coeletti Patria, nobis neceliaria lunt; co non opinious co; ut iunt violelicet mentales Orationes & ivieditaomna profunt, necomnes omnia posiumus. Sivergà quilibet contentus de situatione sua in corpore Christi Dheec vult amorose & affectualiter tendere in Deum, myttico, etiam pro quocunque reputetur membro infimo, & student fideliter agere in ca vocations, qua Dominus cum vocavit.

Ex præmissapparet error ilforum, qui in Religionibus ex obedientia deputati ad exteriora officia fua, cum murmure & involuntarie, imò quandoque vix ex coactione, & per consequens negligenter & infideliter implent; spiritualia sibi furtive contrà bonum obedientiæ, ultrà quàm ad eorum statum pertinet usurpatites; & id quod aliorum est, superbè sibi vendicantes, quodque suum est, negligentes; & sic & istud, & illud, non solum saluti suæ infructuosum; sed & sæpè per propriæ voluntatis & inobedientiæ vitium damnofum facientes. Apparet quoque similiter ex præmissis quòd incautè agunt nonnunquam Religiosi modicam compassionem cum suis fratribus, ad exteriora explenda deputatis, si quando in spiritualibus minus prompti inveniantur, habentes ipsos temere quandoque tanquam indevotos; non solum corde dijudicantes, sed quod pejus cst, sæpè gladio linguæ suæ detractoriè percutientes, non attendentes illud vulgare Prover-

Pluribus intentus minor est ad singula sensus.

Nec recogitant quòd si ipsi explere deberent talia, scilicet temporalia & spiritualia, neutrum horum sortè facere rite possent. Neque advertunt, quantum deberent esse Deo & hominibus grati, quod, ipsis adserviendum Deo in quiete & pace ordinatis, alii coguntur servire cum multa fatiga & tribulatione & Deo, & sibi & aliis, & quod ipsi velut Domini recumbunt, alii velut servi corum ministrant eis, & in temporalibus de necessariis eis providere habent. Timere deberent hi tales, quod spiritualium operum suorum fructum non ipsi, sed alii Officiales, scilicet exteriorit, ad Deum etiam recurium habeat, conquerendo hu- B ribus occupationibus propter eos detenti, apud Deum justum Judicem percipient, propter sum potissime ingratitudinem, quæ Deo maximè in nobis displicet. Juxta præmissa quoque instruitur nonnullorum simplicitas, qui occupati aliis, conantur non tantum corde sed etiam ore semper orare, propter verba Apostoli, quibus ait : Sine intermissione orantes, 1. Thess. II. Nam secundum Expositores licet semper oret, qui bonum operari non cessat, & qui per peccatum mortale Orationem suam non interrumpit; possumus tamen ex præmissis & ad propositum dicere planè, & verissime, quod semper orat, qui alia bona opera, sive spiritualia, sive corporalia, pro Dei honore, & servorum Dei utilitate facit. Licet enim non oret per se, orat tamen per alios in Christi corpore mystico, & hoc sufficiat sibi ; dummodò aliàs debitum orandi, ad quod ipse obligatus extiterit, non neglexerit vitiosé.

# Qualiter, & quare orandum sit spiritu, sine imaginibus.

R Un sùm persona devota debet diligentiam adhibere, ut non incurrat aliquam singularitatis notam per suam devotionem præ ceteris inter quos conversatur. Hoc enim reprehenditur à Patribus; quia turbat normunquam alios cum quibus vivitur, & est signum superbiæ, & hypocrisis. Studeat ergò esse in publico communis, & aliis conformis, absque tamen peccato. In secreto verò poterit esse singularater Deo devotus, & corde, & moribus, & gestis & exercitiis; cum discretione tamen, ne se destruat. Pro istis antem devotorum exercitiis, quæ communiter aptius frunt in privato, quam in publitiones: notandum, quod quicunque in his, & per secure & discrete, ne caput & sensus surforsan lædantur, debet discere cogieare de Deo sine aliqua re corporali, five absque imagine; its ut noncognet rem magnam aut parvam, longam aut brevem, albam aut nigram, hîc aut ibi, in tali aut alio loco existentem. Sed omnibustalibus& funilibusesclufis, elevet cor fuum ad intellectualia pura, & incorporea; cogitando Dei omnipotentiam, quâ comia potest; Dei sapientiam, qua comia practenta ot futura scit ut pracsentia;

# 609De Exercitiis discretis devotorum simplicium.610

Dei bonitatem, quâ omnibus quantum in se est benè vult, & nulli malè. Similiter ejus misericordiam, dulcedinem, pulchritudinem, & sic de aliis persectionibus Deo summè convenientibus & existentibus, dicendo corde & ore: O Domine Deus meus, Creator & Redemptor, & Salvator meus omnipotentissimabilissime, qui solus verè Pater Patrum es, plus me diligens, quàm unquam carnalis Pater suum charissimum dilexit filium. Quod benè ostendis in tuis beneficiis magnis & multis mihi indignissimo datis per te, & adhue dandis ex sola tua maxima hoc faciens bonitate; te adoro, te laudo, glorifico, toto corpore& spiritu tibi gratias ago pro omnibus donis tuis; quia quicquid sum, possum, scio & benè sanctèque cupio, volo & desidero, hoc à te habeo totum, & nihil habeo ex meipso nisi peccata quæ clementer peto ignosci propter gloriam nominis tui benedicti. Quod me cum omnibus Sanctis tuis benedicere, laudare & prædicare fine fine propitius etiam concedere digneris. Vel alio modo orando, prout Spiritus sanctus in-

spiraverit.

Talem respectum habendo in orationibus & meditationibus suis, homo non facile incurret phrenesim, nec erit phantasticus, & in capite, seu sensibus suis destructus; quemadmodum aliter faciliter posset contin-B gere, cùm homo nimis figit cogitatum suum in res corporeas & rerum sensibilium imagines. Nolumus tamen per hæc reprobare imaginationes de opere nostræ redemptionis, de captione, alligatione, colaphis, sputis, flagellatione, crucifixione Domini nostri Jesu Christi, & ceteris hujusmodi; immò hortamur quantum possumus, ut de talibus homo sæpè cogitet; sed sub hac conditione & hujusmodi cautela, ut videlicet cum discretione, & non nimis hoc faciat atque ut non nimis diù & immobiliter quasi seu nimis sixè, circà corporalia & imagines rerum hujusmodi, cogitatio immoretur. Sed semper conetur cogitatum fuum ab istis corporeis imaginationibus trahere sursum, ad earumdem rerum corporalium spiritualitatem quæ indè (Spiritu sancto docente) elici poterit copiosè; si homo assuescat & dederit se ad talia facienda. Et ne videatur impossibile totaliter, licet appareat inexpertis difficile aliqualiter id quod dicimus; fumamus exemplum de Venerabili Sacramento Dominici Corporis, quod cum videmus in manibus Sacerdotis oculis corporeis, adoramus devote ficut verum ctemnendas; sed sunt potius reverenter tractandæ: & Deum & hominem humani generis Redemptorem, Angelorum Dominum, & dæmonum expugnatorem; propter hoc quod ibi videmus oculis cordis; nec moramur cum cogitatu nostro diù circà illud quod exterioribus apparet oculis, utpotè circà albedinem, rotunditatem & parvitatem facræ hujus Hostiæ; sed cogimus quasi violenter animum nostrum, ut ab illis visibilibus speciebus se avertat, & convertat ad invisibilia, quæ oculus mentis per lumen fanctæ Catholicæ Fidei ibi videt & credit veracissime; quasi diceremus cogitationibus nostris; id quod oculi corporis nobis repræsentant, non est Deus noster; sed id quod ibi oculis cordis cernitur, est Dominus Deus noria, salutatque dulciter sæpiùs per medios nuncios eumdem. Non dubium quin puer iste, licet Patrem suum non videat, moveatur naturaliter quodam amorofo affectu ad diligendum hunc Patrem & ad cogitandum 1æpiùs cordialiter de eo, & quod libenter esset apud cumdem, ad videndum ipsum sicuti est; quia nescit an fit longus aut brevis, an albus aut niger, & fic de aliis corporalibus circumstantiis; ergò etiam in cogitando Patrem suum, qualescunque hujusmodi corpo-. Tomi III. Pars II.

reæ imaginationes occurrerint, non in eis quiescit; sed repellit tanquam deceptorias & inutiles. Sed quoniam alibi de hoc latius tractatum est, sufficiat hic modice tactum. Itaque juxta præmissa discat persona devota in fimilibus fimiliter agere; alioquin in orationibus & meditationibus suis non solum pertimesme, sapientissime, præoptime, totus pulcher, dul- A cere habet præmissa pericula, sed etiam incommoda cis & misericors. O Pater piissime, amantissime, a- gravia alia. Poterit enim contingere, dum homo nimis cogitat cum imaginibus, & de rerum corporalium circumstantiis, ut propter phantasiæ sluxibilitatem, & invisibili hoste illudente & cooperante, deveniat à devotis & piis cogitationibus ad cogitatus turpes & impios; à puris affectionibus ad immundas; à spiritualibus ad carnales; & nonnunquam à sanctis cogitationibus ad execrandæ blasphemiæ cogitationes; prout in nonnullis devotis personis, in his incautis, compertumque quandoque cst. In ipsa etiam veneranda imagine Crucifixi ex nimia fixa confideratione circà Corporis Dominici nuditatem, ejusque semoralium; qui casus sicut mulierculis est valde possibilis, sic viceversa poterit casus iste & viris essenon impossibilis, si nimis sigantur corum cogitatus ergà sanctarum Virginum imagines corporeas, prout etiam experientia nonnullos docuit. Caveamus igitur dùm cogitare volumus nudum crucifixum, ne incautè id fiat: alioquin contingere poterit, Dominum nostrum crucifixum de Cruce nobis evanescere, nosque cum latronibus non tantum his qui cum Domino crucifixi funt, sed & illis invisibilibus, illic insidiosè contra nos latitantibus, folos remanere; qui & despoliantes nos cogitationibus & affectionibus puris & fanctis & plagis turpium & execrandarum impositis, vix semivivos nos sub cruce relinquant. Semivivos & semimortuos namque nonnunquam devoti simplices se putant; cum ex hujusmodi corporalium specierum incauta & nimia imaginatione veniunt à fanctis cogitationibus, meditationibus & orationibus, ad cogitationes nefarias, spiritu nequam sæpius cooperante, æstimantes cum quadam desperatione, se à Deo derelictos & reprobatos propter hujusmodi turpitudines cogitatui eorum occurrentes, & per consequens se in anima à Dei gratia mortuos fore, & vix vita corporis vivere; quod tamen falsissimum est. Ecce ad quanta pervenitur pericula ex nimis forti imaginum corporalium rerum phantasia, & ex antiqui hostis cooperatione malitiosa. Nemo propter præmissa credat; Sanctorum imagines (sicut quidam hæretici senserunt) esse conca intentione, quâ Ecclesia Dei cas instituit digné honorandæ. Et sic discamus ab his visibilibus, mente transire ad invisibilia, à corporalibus ad spiritualia. Ille namque est finis imaginum.

# Remedia contrà spiritum blasphemia.

DE Blasphemiæ tentatione, occasione præmissorum, est etiam notandum, quòd ipsa noviter ad Dei servitium conversos quandoque graviter infestat; inimico humani generis, ut tales per hoc in desperationem deducat, & à Dei servitio viaque salutis arfter. Hoc ergò cogitate, & in hoc vos figite. A- repta retrahat, id agente; Deo autem (ut per huliud exemplum potest applicari de puero extrà pa- jusmodi graves tentationes, si eis non consenserint, à triam posito, qui nunquam vidit Patrem suum, & peccatis suis purgati, influente suz gratiz idonei redcui pater mittit victum & amictum, & alia necessa-D dantur) hoc pie permittente. Cum igitur cogitatio hujusmodi mala, horrenda, grossa, turpis, & nefaria importune occurrerit, non terreatur, nec tristetur persona devota proptereà nimiùm; neque credat se propter talem à Deo derelichum; etiam quantumcunque talis cogitatio blasphemiæ videatur esse contrà Deum vel alicujus Sancti honorem, aut contra Fidem, castitatem, &c. Sed majorem fiduciam se pertinendi ad Deum indè accipiat, dicendo corde

Domine Deus meus, graviter & immitissime tolero hanc tentationem; tamen quia multum peccavi, justum est ut multum affligar: confidens, Domine, quia tam forte certamen mihi committis, quòd etiam inter magnos & electos tuos milites velis computare me indignum. Si igitur, Domine, est tuæ voluntatis, ut hac tentatio dura me colaphiset, non recuso laborem; sed suppliciter rogo ut tribuas servo tuo virtutem pugnandi & vincendi, ne el unquam in æternum consentiam. Tu enim, Deus meus, scis creaturæ tuæ impotentiam, nec etiam ignoras inimicorum meorum invisibilium inveteratam invidiam & malitiam A contrà me. Et hæc orando dicat homo devotus quod poterit, signando quoque se interim sæpiùs signo sanctæ Crucis & Aquâ Benedictà, si affuerit, se aspergendo. His peractis, sit homo contentus & non curet de eis amplius multum, nec litiget ultra pro illa vice nimis cum eisdem, sed contemnat; & sic citius evanescent à memoria. Super præmissis habemus exemplum de quodam Monacho in eremo, qui talibus turpibus cogitationibus vexabatur viginti Annis, & nemini audebat aperire tentationem hanc, propter ejus abominationem, Tandem tamen cuidam antiquo experto Patri cam, non ore, ex verecundia, sed scripto detexit. Qui ridens ait: Pone manum tuam super caput meum: quod cum ille fecisset, ait idem Pater: Super caput meum ego accipio totum istud peccatum tuum, & omne pondus ejus; non ergò tu ampliùs indè conscientiam aliquam habeas. Cum autem Monachus super hoc miraretur, & causam hujus quæretibi ista turpis 'cogitatio? Absit, inquit ille; nam maxime mihi semper displicuit. Et ait sanctus Pater: Manisestum est ergò, quòd tu eam non agis; sed cam pateris, antiquo hoste procurante, & te, ut decipere tandem per desperationem posset, ita satigante. Nunc ergo, sili mi, audi consilium meum: & oùm iterum invaserit talis turpis cogitatio dic: Tibi & super te, inimice nequam, sit hac tua blasphemia; egò nihil in ea habere volo; sed Dominum Deum meum ego adoro & veneror, in ipsumque credo. Ex post verò iste frater nunquam habuit ampliùs hanc gravem tentationem, confilio senis adjutus. Et notandum, quòd persona devota hujusmodi tentationes graves non debet confiteri indifferenter cuicunque Sacerdoti, quamquam plurimum literato, ne fortè occasionem desperationis habeat propter multorum in-C ter veniam, & se accusando, & emendationem cum experientiam; sed recursum habeat ad viros devotos, religiosos, discretos. Nec est opus, in speciali ni-mis declarare in Confessione talem turpitudinem; sed fusficit ita dicere, ut Confessor intelligat mentem confitentis, & hoc pro semel. Si ampliùs vexaverit, satis est eidem Confessori amplius simpliciter in genere camdem dicere.

Pro illis, quæ præmissa sunt, notetur pro regula generali: quod qualescunque cogitationes malæ oc-currerint; sive sint de carnalitate; sive de invidia, ira, superbia, &c. fiat diligentia ut ab intrà eis non consentiatur, & ut ab extra non impleantur, & securus erit homo quòd nullo modo hujusmodi erunt peccata mortalia; immò communiter cum eis ita resistitur, erunt magnæ virtutes hîc, & in futuro remunerati nis singularis materia, seu occasio. Ex humilitate tamen potest homo de eis consiteri, non in specie, pvinæ est gratiæ. Caveat ergò quisque à signo tantæ sused in generali; dicendo sic: Tales malas cogitatio-Dperbiæ; nam propter ipsam superbiam permittit Deus nes habui, tamen per Dei gratiam ipsæ mihi nunquam placuerunt; timeo nihilominus quòd non tam citò eas impugnaverim sicut debuissem, & cum Dei auxilio potuissem. Notandum autem est, quòd si in his adveniret (quod absit) delectatio cum consensu; hoc omninò expresse & specifice esset consitendum, & si in operationem procederetur, tunc adhuc multo amplius, quia hoc foret gravius.

Huic regulæ generali videtur addendum, quòd fi

persona devota fuerit ex naturali quodammodò inclinatione nimis prona ad aliquod peccatum, seu vitium, sit hoc ira, invidia, malè loqui de aliis, aut aliud quodcunque; ita ut quandoque etiam cadat mortaliter, nullo modo propter hoc desperet; sed cordialiter de hoc doleat, & confiteatur humiliter, & proponat in animo nunquam amplius ita velle peccare; etiam si millesies tunc una die ceciderit aut ultrà, non tamen proptereà damnabitur; dummodò saltem totiens surrexerit, quotiens ceciderit. Antè casum igitur cogitet divinam Justitiam; sed post casum divinam Misericordiam semper attendat. Misericordia enim Dei tanta est, ut si homo haberet omnia peccata mundi super se, & doleret quòd cum eis tam bonum Dominum Deum suum superbe offendisset, & firmiter proponeret ampliùs abstinere; Deus talem nunquam damnaret : immò habemus multa exempla de pluribus Sanctis, qui graviter peccaverunt, & post peccata sua propter poenitentiam suam, & maximam Domini Dei nostri dulcedinem & pietatem, quâ diligit humanam naturam, facti sunt apud Deum majores Sancti, qu'am nonnulli Sancti, qui non sic ceciderunt. Veruntamen super his nemo debet peccare: sed postquam peccavit, confidat de Dei bonitate, & propter præmissa resurgere sestinet, & salvus erit. Nam Deus per os Prophetæ dicit, quod non velit mortem peccatoris. Ezech. xxxIII. 2. Sed juxtà verissimam sancti Joannis Chrysostomi sententiam, Deus quasi dolet, cum hominem per suam justitiam damnare debet propter hominis injustitiam, ex que ret: respondit Pater quærendo. Placuitne unquam B homo est imago Dei tam nobiliter creatus, & tam pretiose redemptus. Nemo ergo debet desperare de Dei misericordia, quantumcunque etiam graviter & innumerabiliter peccaverit; sed toto corde doleat, quia tam dulcissimum Dominum inhonoravit propter sua peccata, & in futurum cavere proponat; & sic dubitare non habet, quin divina pietas secum misericordiam

Est etiam pro regula servandum, quòd si homo in aliquod peccatum ceciderit, etiam mortaliter, non tantum semel sed pluries; non tristetur in tantum ex hoc, quod sibiipsi graviter indignetur indè, & aliquid mali indiscrete sine scitu & consilio sui Consessoris, vel Superioris proptereà faciat sibi; sed cum quadam mentis libertate & cordis fiducia humiliter recurrat ad Dominum Deum suum, petendo cordialidivino adjutorio in mente habendo. Faciat ergò homo iste, sicut facere solent pueri nondum satis fortes ad ambulandum, qui cum libenter vellent ambulare, cadunt sæpiùs. Et cum se cecidisse cognoscunt, & per se non posse resurgere, non sibiipsis ita indignantur, ut sic velint jacentes permanere; sed humiliter & fiducialiter extendunt manus suas ad piam Matrem, ut se relevet, ex quo per se surgere nequeunt. In infinitum plus nos sumus chari & dilecti divinæ Majestati quæ nos creavit & redemit, & perpetuò salvare disponit, quàm unquam aliquis filius suæ Matri carnali extiterit charus & dilectus. Recurramus ergò ad eam cum humilitate & confidentia post lapsum, & impossibile est ut damnemur. Nullus aum præsumat, quòd velit, aut possit per se surge re à peccatis, aut peccata cavere: hoc enim solius diquandoque cadere hominem in peccata, in quæ non cecidisset, si humiliter & timoratè se ad Dominum Deum soum, & compassive ad proximum soum, qui priùs in similia peccata cecidit, habuisset.

# 613 De Exercitiis discretis devotorum simplicium.614

# De malarum cogitationum causis, atque remediis.

QUIA tactum est superius de gravibus & abominan-dis tentationibus cordis seu cogitationum, cum doctrinarum aliquarum pro carumdem remedio annotatione. Ut adhuc clarius possit intelligi quod dictum est; & ut faciliùs possint inveniri remedia spiritualia contrà morbum spiritualem tam pestiserum, expedit declarare aliqualiter causas quantum possibile suerit, & A Dominus donaverit, ex quibus ortum habeant quandoque tam turpes cogitationes. Primum itaque, fieri posiunt ex suggestione & immissione invisibilis hostis, qui virtutem phantasticam & imaginativam simplicium movet hujusmodi abominationibus, prout secit illi Monacho viginti Annis, unde suprà dictum est. Probationem hujus docet experientia in nonnullis devotis, innocentibus & castissimis personis, quæ nunquam ab extrà audierunt blasphemias & turpitudines tales, quales ab intra percipiunt. Undè clarum est, quòd nisi ab hoste invisibili immitterentur, minimè sentirentur. Immissiones autem hujusmodi permittit Deus fieri ad humiliandum hominem, & ut timoratus operetur salutem suam, & ad discendum antiqui hostis insidias, & ut homo eò devotiùs ad divinum auxilium recurrat. remita docuit. Item prodelt, ut homo divino adjutorio confidens, derideat & contemnat spiritum nequam & fuperbum cum; suis immundiciis, dicendo: Immunde spiritus, si quid posses amplius, etiam faceres; ergò te non curo, quia Dominum Deum meum, ne tibi unquam consentiam, in adjutorem invoco. Scio personam, quæ per hujusmodi irrisionem solatiose de facili se eruit ab his spurciciis. Spiritus quippe superbus non diu patitur se ita contemptui haberi. Primò fieri possum hujusmodi cogitationes turpes & abominabiles ex causis naturalibus, secundum humani corporis dispositionem. Primò videlicet, aut ex nimia cerebri evacuatione per jejunia, per studium, vel fortem imaginationem. Secundò, aut ex nimia abundantia grossi fumi causati ex corruptis humoribus, propter cibi & potus intemperantiam, vel etiam causati ex certo cibo vel potu, qui, licèt modicè sumptus, habet naturaliter generare grossos humores caput perturbantes. Tertio, aut ex eo quod persona talis est nimis otiosa.C Quartò, aut exindè quòd homo est consuetus curiosè & incauté videre vel audire res, de quibus faciliter sumitur occasio posteà cogitandi nefaria. Quintò, aut etiam ex inordinato, & nimis continuo timore offendendi Deum; quemadmodum videmus exemplariter, quòd sæpè & communiter pertransitur lignum quantumcunque etiam angustum, in terra simpliciter positum, absque aliqua trepidatione, quod non sic fieret, si lignum foret in alto, aut de subtus haberet profundam fovcam, etiam quamquam esset magis amplum: nam tune imaginatio de periculo faceret hujusmodi timorem; & timor consequenter faceret casum ex co quòd, secundum Naturales, in magno timore, sanguis totus conatur juvare partem nobiliorem corporis, icilicet ipium cor, recurrendo ad ipium; & iic, ceteris membris evacuatis, homo per totum corpus quali Similiter est exemplum de timore in tenebris : experientia enim docente scimus, quòd in loco obscuro, vel tenebroso, & in nocte, cum videre non possumus quæ juxta nos sunt, timemus naturaliter, velimus aut nolimus; ita ut etiam quandoque videatur nobis ex timore nimio (licèt phantasticè) quòd videamus vel sentiamus contra nos tetras imagines, vel audiamus voces aut sibilationes horribiles, cum tamen in renihil sit.

Tomi III. Pars II.

D I camus igitur nunc ad propolitum nostrum, quòd quantùm ad evacuationem cerebri, vel ejus abundantiam in humoribus corruptis &c. persona talis indiget magis consilio expertorum artis Medicinæ & bo-. no regimine corporali, qu'am Doctrina Theologorum & spirituali medicamine. Sed quantum ad otiositatem. nimiam, si ipsa suerit in causa, quæ omnia mala docere consuevit, remedium principale est, ut homo studeat cogitationes suas bestiales & indomitas freno rationis tenere, ne vagentur liberè iemper quò volucrint. Et poterit hoc fieri, si homo occupaverit se diversis exercitiis utilibus, tam spiritualibus quam corporalibus, alternatis vicibus; duinmodò tamen hoc fiat cum mentis quadam delectatione, & non usque ad tædium & nauseam in uno exercitio; alioquin cogitationes propter tædium non recederent, sed æque ut. priùs & quandoque multò ampliùs divagando ad alia se redigerent. Super his habemus exemplum de sancto Antonio, qui quadam vice in eremo graviter affligebatur tentatione malarum cogitationum, undè conquerebatur Domino dicens: Domine vellem salvari; sed non volunt permittere cogitationes meæ. Tunc apparens ei Angelus in specie Eremitæ, ostendens eidem remedium contrà cogitationes hujusmodi, nunc paululum laborando manibus, nunc genibus flexis orando, deinde corpus reficiendo, post quiescendo, & Remedium bonum est, ut homo faciat, ut supra E-B rursus iterum laborando, & tandem ait: Antoni sic facies & tu, & salvus eris. Utinam attenderent benè hoc exemplum nonnullæ personæ, quæ sub specie quasi vacandi Deo & devotioni, nihil operari volunt manualiter, cum tamen Apostolus dicat: . Qui non laborat non manducet: 2. Thess. III. 10. Quamvis enim vacare Deo per spiritualia exercitia, non sit sinc labore; laborare nihilominus interdum etiam manibus-expedit. Undè contingit nonnunquam, ut hoc negligentes, non quidem ob corporis debilitatem, sed ex desidia & carnis voluptate, deveniunt ad magna pericula suarum animarum; non solum in malis cogitationibus, sed etiam quandoque in gravioribus. Prudenter itaque, & rectissimè Religionum Institutores suis deputarunt filiis certas horas, non solum ad cantandum, orandum, ad meditandum &c. verum etiam ad labores manuum exteriores faciendum, prout clarè patet in Regula sancti Benedicti, & aliorum approbatorum Ordinum Institutionibus. Non est enim aliqua cogitatio tâm turpis, tâm abominabilis, mala & execranda, quàm non inveniat detestanda otiositas. Nam cor vacantis otio, est ad instar molenlendini, quod cùm non habet ad molendum bonum frumentum, quia in continuo motu est, molit & consumit seipsum, etiam usque ad totalem sui consumptionem aut destructionem: nisi prohibeatur alicujus diligentia: & æque citò molit advolantes fœdas muscas, sicut granorum electorum adipes; præsertim cum suum sit continue molere & non quiescere; nequaquam verò quid molat sive bonum, sive malum discernere & eligere potest, nisi regentis providentia aliter curet disponere. Si cui exempla præmissa pro vitando otio non sufficient; attendat etiam quòdipsi Fratres Carthusienses, qui plus ceteris Religions quieti contemplationis & ipiritualious exercitiis deputari videntur, habent (prout intellexi) cerspasmatur & deficit viribus; undènecesse est ut cadat. D tas horas, quibus corporalibus intendunt operibus secrete & sine strepitu in suis cellis; sit hoc scribenbendo, Libros ligando, corruptos emendando, hortulos suos colendo, aut cetera hujusmodi exteriora, pro loco & tempore congruo faciendo. Quippè considerantes quòd spiritualibus semper intendere non sinit humana fragilitas: Religiosi quandoque corporalia exercent, ut vitetur periculosa otiositas. Attestatur prædictis divina Scriptura, quomodo non solùm periculosum, sed etiam damnosum sit otium de Sodomitis, qui pessimi peccatores nominantur, & inter

ceteras causas, quæ eos ad tantum perduxerunt malum, commemoratur (ni fallor) ipium otium. Addendum propter præmissa est, quod licet quasi omnibus generaliter sit periculosum, simpliciter velle intendere contemplationis quieti, & non labori quandoque intendere manuali; specialiter tamen videtur hoc perniciosum juvenibus personis; & si non omnibus, tamen multis; maxime propter naturalis caloris in ipsis excessivum dominium, ac etiam propter eorum indiscretionem & inexperientiam, quæ diuturnitate temporis removentur; imò etiam propter præsumptionem, quæ satis connata esse consuevit juventuti. Undè ad magna possent pervenire juvenes animarum pericula, si non quandoque & sæpiùs corporalibus ex-ercitaremur operibus. Nulli tamen dubium, quin contingat juvenes quandoque præ multis senibus contemplationi inveniri magis idoneos, quamquam de communi cursu id negandum videatur. Inveniuntur namque juvenes vel ex naturali dispositione, vel ex bono regimine, vel ex singulari dono divinæ gratiæ quietissimi, & ad exteriora quasi in nullo inclinati; sed totaliter penè devotioni dediti. Inveniuntur etiam inveterati dierum malorum, in quibus quasi nulla mentis est stabilitas, nec animi tranquillitas, nec cordis devotio; sed ex mala consuetudine passionibus vitiosis abundantes, & penè in nullo mortificati, nihil aliud quam quæ penè carnis sunt, sapiunt. Quis ergò du-R biter, quin illi juvenes ad vacandum Deo plus sint apti, quam isti senes? Et ne quis murmuret, attendatur quòd funt (Scriptura teste) pueri centum Annorum, & funt adolescentes non contemnendi; qui posteri, priorum vitam moribus transcenderunt. Hæc remedia data contra malas cogitationes, dùm causam habuerint ex otio, valent etiam si causatæ suerint ex nimio & inordinato timore offendendi Deum. Occupatus namque diversis exercitiis faciliùs obliviscetur timoris hujufinodi, quàm vacans continuo otio; remedium nihilominus contra eamdem causam essicax est. ut homo cogitet potius divinam misericordiam, quam Dei justitiam, & cum quadam mentis libertate fiducialiter se totum projiciat in abyssum divinæ bonitatis & clementiæ, dicendo: Domine, quamquam multa & magna sit mea iniquitas, undè meritò te timere habeo; scio tamen, quòd multò est major tua pietas, quia est infinita; unde multo ampliùs in te confidere rem fervilem, & confirma me in timore tuo filiali, quò magis re cordialiter diligam, quàm nimis vehementer timeam. Si autem consuetudo mala & curiositas intendendi illis, de quibus facile occasiones malorum oriri possunt, fuerit in causa tàm turpium & iniquarum cogitationum, remedium difficiliùs poterit inveniri; quia semper inquieta & famelica solet esse curiositas in malis enutrita & consueta. Remedium tamen hoc est, utsuprà; ut homo occupet se utilibus vitando orium, & custodiat se à videndis, audiendis, loquendis & tangendis noxiis, & non dando occasionibus peccatorum locum. Etiam valet ut homo cum senserit se invadi talibus cogitationibus, statim quasi cum violentia revocet mentem suam indè, & applicet ad alia. Etiam si millesies una die hominem invascrint, millesies homo se ab essavertat, lignando te signo sanctæ Crucis, suspirando ad Deum, invocando nostram Dominam & sanctum Angelum custoveneratione & dilectione. Vel fi hæc omnia non prosint, infligat homo sibiipsi aliquem dolorem per flagella aut alias; salva tamen discretione. Et si nec adhuc sic pax fuerit, nihil melius est, nisi ut tunc homo contemnat tales spurcitias & faciar sicuti faceret, si quis sibi diceret vel ostenderet aliqua quæ ipse audire vel videre dedignaretur: tunc enim quasi cum indignatione averteret & aures & oculos, & converteret se adalia, etiam quantumcunque alius loqueretur seu

modo monstraret, quæ sibi non placerent; sic & sic fiat. Si autem nec sic infernales tales musicæ pungitivæ pacem permiserint, optimum remedium est; ut homo nihil de eis amplius curet, sed sub divina considentia patientiam habeat, & sic securus quòd non eum nocebunt non solum; immò & ad magnam coronam eidem proderum.

# Quatuor generalia documenta contrà malas cogitationes.

PRo pleniori intellectu corum quæ dicta funt, & pro faciliori remedio consequendo contra tam grofias & rusticanas tentationes cogitationum, ponamus aliqua documenta breviter: quorum primum est istud.

Periculosissimum est, cum quis se dare vult ad devotionem & ad spiritualia exercitia, si non scit Scripturas, nec habet bonum directorem, confiliarium fidelem, expertum, devotum & discretum, Deum timentem, de quo audeat, & possit totaliter considere & conscientiæ suæ secreta ex toto eidem revelare; alioquin enim continget talem personam faciliùs & periculosiùs errare à vera via salutis, quàm aliquem qui communi sæcularium fidelium graditur via. Exemplum super hoc habemus in vitis Patrum. Nam dicebat quidam Sanctus Pater: Si videris juvenem per se volentem intrare Paradisum, id est, sine doctore; etiamsi jam unum habuerit pedem in Paradiso, retrabe ipsum instra per alium pedem, quia sic nunquam intrare poterit.

Secundum documentum est: postquam persona devota exposuit suo Patri spirituali illam tentationem villanam verbis generalibus; non est necessarium de ea ultrà in speciali aliquid dicere, nisi fortè in illum finem, ut meliùs intelligi possit ex qua causa sit orta, & ut ex consequenti convenientius possit dari remedium. Non tamen adhuc fieri debet hoc frequenter; qui enim præsumeret liberari se ab hujusmodi tentatione gravi per Confessionis & manisestationis reiterationem nimiam, erraret valde: nam, experientia docente, frequenter habiturus esset pejus ex hoc. Attendatur ergò, prout supra tactum est, quòd non est necessarium, ut indè quis confiteatur, eò quod non est peccatum, nisi forsitan ipsa persona esset in culpa volo. Aufer ergò à me, Deus meus, nimium timo-C ex una quinque causarum superiùs expressarum. Tunc enim poterit fieri, ita ut petat confilium & auxilium à Confessore, & ut veniam consequi mereatur de occasione præstita tam abominabili tentationi; ut putà, fi videlicet ipsa persona devota consueta esset nimis vacare otio, aut curiofitati, aut quia nimis jejunasset indiscrete, aut quia nimis in cibo & potu excessisset. De his benè potest fieri Confessio, aut etiam extrà Confessionem peti confilium, absque tamen speciali & aperta manifestatione talis blasphemiæ, quæ ipsam personam vexat.

Tertium documentum est, ut diligentissime ab ommbus caveatur, ne quis aliquo modo quicquam dicat, aut faciat, vel scriptis, vel picturis, vel gestibus vel figuris quibuslibet, coram utriusque sexus pueris sive juvenibus, unde possit in eis causari postmodum hujulmodi nefariæ, aut aliarum quarumcunque turpium cognationum incentivum. Prout proh dolor! noncando nostram Dominam & sanctum Angelum custo- nulli facere non verentur, qui fine omni necessitate, dem suum, ceterosque Sanctos, quos in speciali habet D& ex mera sua carnalitate, seu animi levitate loquuntur audacter de secretis Matrimonii, aut contrà Fidem, contrà Deum, ejusque fanctam Humanitatem, vel contrà Sanctos, per modum joci, vel aliàs leviter coram puellis & juvenibus, aut per turpes picturas, aut per gestus lascivos innocentum corrumpunt corda. Aut qui caniculos, vel cattos, aut pullos, vel alias bestias lascivientes, & ad lascivias & turpes cogitatus de facili inspicientium animos provocare valentes nutriunt; & ab hujusmodi talium visu, auditu, & tactu,

# 617De Exercitiis discretis devotorum simplicium.618

sed sine omni verecundia comm eis cum his turpia sie- transcatur faciliter in his, & non nights immobiliter, ri permittunt, in magnum suum & talium innocentum periculum animarum. De facili namque pueri, A per indirectum, alia videlicet in cogitatu fortiter apetiam innocentissimi, occasione ex hujusmodi nefandorum auditu, visu, tactu, vel, &c. data, cogitabunt, inimico cooperante; utinam non ex cogitatione etiam opere postmodùm compleant quæ loqui non licet. Sed dimittamus illa & veniamus ad alia.

Quartum documentum est, tentatio illa gravis & turpis blasphemiæ, seu quæcunque alia, quæ in sola cogita-B tio non desit, ita ut caput, sensus, & ratio non lætione adhuc versatur, vincitur ut communiter meliùs eam contemnendo, oblivioni tradendo, & se de ea excutiendo, & ad alia fortiter mentem retrahendo, quàm multum cum ipsa litigando, repugnando, & dispu-

tando. Ratio efficax est hujus: de quanto enim nititur quis sufflando fortiter extinguere magnum ignem, tiùs. Similiter est de potentia hominis imaginativa, five virtute phantastica; quia quantò magis aliqua specie apprehensiva per cogitationes compugnantes fricatur & movetur, tantò fortiùs in ipsis sigitur, & in-

pueros & puellas innocentes non cauté custodiunt; delebilius fortificatur. Nihil ergò consultius, nisi ut & quasi ex directo eis repugnetur, sed quasi ex adverso prehendendo. Et ut breviter remedium breve dicam: aqua poenitenția in lachrymis corporis, & gemitus spiritus in contritione cordis pro peccatis, hanc malam tentationem, & quamcunque aliam maculani animæ, efficaciùs abluit, purgat, & extinguit; experto credatur, si tamen (ut suprà monuimus discredantur. Et dummodò firma Spes de Dei miscricordia non absit; ita ut ex nimio timore offensionis divinæ in desperationis voraginem non labatur; deficimus quippe ex nobis in cunciis, sed non usquequaque ad perditionem gratiæ Dei : ipse enim novit sustentare nostram insufficientiam & infirmitade tanto ignis inflammescit vehementiùs & augetur ci-C tem, plus quam Pater & Mater, qui nos secundum carnem genuerunt, dummodò nos noluerimus sponte declinare extrà ejus confidentiam, & divinam charitatem.



JOAN-

# JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

PLURES

# TRACTATUS

DE

# CANTICIS.

Ad MSS. Codd. Vict. 699. Colbert. 99. & Navarr. unum.

# PROOEMIUM.

RATIAM divini talenti nolentes in vacuum recipere, qua tot inter turbines horridos Reipublica contulit otis locum, liberavit à calumniu hominum, dedit ad nutum necessaria; simul attendentes, quonsam in die prosperitatis mandavit Dominus misericordiam suam, & nocte tribulationis canticum ejus; Ps. xli. 9. non otiosum, non inutile, non ingratum reputamus, tempestatis hac nocte prosunda, de Canticis scribere posteritati, si malignitas procellosa reddiderit aures surdas atati

prasenti. O Deus! quamvis optime sperandum sit, multos ut olim temporibus Elia, ita nostris, tuos tibi reliquisse cultores.

Complectitur autem quasi sinu grandi verbum de Canticis plures materias, seu volumina, quas pro confusione vitanda, per Tomos seu tonos, per notas E notulas tradet Lectori notandas prasens exordium, tituli, vel tabula vicem tenens.

Volumen unum, cujus Titulus est: De Canticorum originali ratione sub hoc Evangelico verbo: Cecinimus vobis, &c. Matt. 11. 17. tres continet Tomos, sicut ipse Prologus insinuat, juxtà triplex genus Canticorum, & triplicem investigandi facultatem. Nam est Canticum sensuale, quod tractat historia; & intellectuale, quod inquirat Philosophia; est divinale scu supermentale, quod sola novit Theologia. Sunt in quolibet Tomo, id est, Sectione, aut si propter rem qua agitur, tonum pro symbolo dicere maluimus: sunt, inquam, notula plures, secundum totidem particulares propositiones vel doctrinas. Sunt in primo triginta; sunt in secundo vigintiduo sine canonibus instrumentorum; sunt in tertio quinquaginta.

Volumen alterum est De Canticordo, hoc est, de Cantico cordis, tres habens principales tonos cum notis & notulis. Primus inquirit potissime differentiam Canticordi, hoc est, Cantici cordis à Cantico oris. Vel aliter: de Cantico morali & rationali cum Cantico sensuali, cujus toni sunt notula quinquaginta dua. Secundus Tomus descendit ad particulariorem Canticordi rationem, cujus sunt nota duodecim; per notulas triginta divisa. Tertius Tomus, quasi speculativam Musicam deducens ad prâxim, tractat de novo gamma mystico & morali per duodecim notas, habentes notulas quadragintaquinque singulares.

Volumen aliud colligit in se Tomos tres, plus secundum modos traditionis varios, quam pro diversitate materia. Primus Tomus consiliat & obsequi facit facetam Elegiam, cantatricem amorum Domina Theologia, quasi Lyricum, vel Odarum carmen.

mina Theologia, quali Diricum, vet Vaarami carmen. Tomus alter secundus habet Canones, seu Regulas, Aphorismos, vel Maxima, aut Theoremata de Canticis per notulas guinquaginta.

Tomus alter tertius: verbum solatii multiplex in se dirigit per particulas quinquaginta. Et ita juncti simul hi duo Tomi centilogium constituunt.

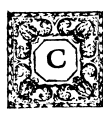
TRACTA-

# TRACTATUS PRIMUS

# CANTICORUM

#### ORIGINALI RATIONE.

#### TOMUS PRIMUS.



ECINIMUS vobis nec faltastus; lamentavimus, & non planxistis. Matth. xi. 17. Præceptor noster Christus, amator innocentiæ, voluit exemplis innocentium puerorum pro nostra eruditione pluries uti; nunc ad humiliationem, nunc

ad simplicitatem, ut essemus parvuli, non sensibus, A vinciam, modò Regnum, qui simul ita juncti & adused malitia. Nunc verò nos commonet ad spiritualem Canticorum exercitationem, ponens coram oculis pueros cantantes in foro. Neque enim parum refert pueros sic vel sic assuesieri in musicis & cantibus, prout Aristoteles politizans docuit, & in benè instituta Communitate convenit observari. Nos autem quos in Domino pueros vel infantes noviter genitos, effecit nova regeneratio, sic decet & expedit, in foro præsentis exilii frequentare canticum, nunc exultationis, ad faltandum spiritualiter, nunc lamentationis pœnitentialis, ad plangendum. Habemus in exemplum facræ Scripturæ Librum, in quo sunt (juxtà visionem Ezechiclis) lamentationes, carmen, & va. Ezech. II. 9. Concordat illud Apostoli: Gaudere cum gaudentibus, flere cum flentibus: Rom. x11. 15. quia tempus flendi & B tempus ridendi. Eccle. 111. 4. Subditur consone verbo proposito, tempus plangendi & tempus saltandi. Cùm autem juxta posterius elucidandum, sit aliquod canticum sensuale vel animale; sit canticum rationale vel morale; sit mentale vel divinale: describemus sub triplici Tomo naturam & originem Canticorum cum suis habitudinibus. Docebit primum Historia, secundum quærit Philosophia, tertium Theologia declarabit. Narrabit Historia sacra propè Genesis initium, cui ratio, supposita Fide, concordat, quod Jubal fuit pater canentium in cythara & organo. Gen. IV. 21. Quo tempore, utpotè antè diluvium, constat illos non fuisse, quos Gentilium literæ tradunt carminum & organorum primos inventores. Sic Historia capit veram Canticorum notitiam & causam, primitus ex Fide qua credimus aptata esse sæcula verbo vitæ, & quòd for-C fuit inter homines præcipua cura sermonis mutui quo mato Adam communicata est ei plenitudo scientiæ, quantum conveniebat illi, in quo totius humani generis principium, velut in suo seminario residebat; ne- que conviverent. Facta est proinde super locutionidum in esse natura, sed in benè esse morum & doctrinæ. Conjicimus hocideò: post soporem adductis ad se cunctis animantibus, imposuit cunctis nomina suæ proprietati naturali consona: neque tale aliquid facere potuisset sine cognitione, quæ tamen sensibus participata non erat. Oportuit igitur quòd ex alto id, atque à summo sumpsisset. Modus alter sumendi Canticorum originem fuit, ductrice experientia, nunc in quam fuerat, vel, secundum Aristotelem & sequaces, de æternitatis errore fuerat infinities variata, & absque numero desecerat atque redierat, secundum trans-

mutabilitates naturæ cujuslibet mutabilis innumerabiles. Additur modus alter, qualis à Tullio ponitur dum venatur quanta sit eloquentiæ, si sapientiæ jungatur, utilitas; quâ factum esse dicit, ut homines priùs agrestes, neque civiliter, neque politice, neque moraliter convenientes, convenirent in unum; modò pagum, modò domum, modò civitatem, modò Pronati, varias tam ad necessitatem quam ad voluptatem, studio vehementi, compererunt Artes; quonium ubi intenderis ingenium valet; & juxta Poëtam,

Labor omnia vincis Improbus & duris urgens in rebus egestas: dum sequens ad priores aliquid ratiocinative docta superaddit. Præstabat juvamen apta complexio ad ista vel ad illa: otium namque liberum datum aliquibus; ficut apud Ægyptios tradit Aristoteles aliquos, conquisitis quæ ad vitam erant necessariis, propter admirari cepisse philosophari. Porrò narrat Augustinus Libro de Ordine, radicem unam non dissonam prioribus his quæ alto videntur sumpta principio. Loquens itaque de virtute unitatis quam inquirit & facit amicitia, non dubitat ponere quamlibet scientiam ex amicitiæ & unitatis appetitu manasse. Dicebat Aristophanes, teste Aristotele Primo Politicorum, hanc esse amicorum conditionem, ut unus esse vellet alter, vel unus in altero. Non dissonè ad verba Joannis: Qui manet, inquit, in charitate, in Deo menet & Deus in eo. 1. Joan. IV. 16. Et Apostolus dicit: Qui adheret Deo, unus spiritus est. 1. Cor. vi. 17. Verum nequit sieri talis transmutatio, qua unus amicorum, suo esse quod habet in proprio genere deperdito, convertatur in alterum. Jam quippè non maneret alter amicorum, & ita nullo pacto essent duo, scilicet una natura, quo quid absurdius poni non potest: propriam enim vocem ignorabant nonnulli hæreticorum, ut Almaricus & Begardi, dum ipsi desipere comperti sunt. Uniuntur igitur amici non illo, sed alio quo fas habent modo. Hinc latentes cordis sui passiones & cogitationes, consilia & amores, commodissime communicarent, jocundebus ars, quæ scribendo valeret apud absentes se sibi manisestare; hæc est Grammatica, congruè loqui docens & scribere. Postmodùm fuit evitanda deceptio circa veritatis inquisitionem, cum regulis illationum, quas Logica ab hoc orta tradit. Fuerunt insuper amicorum amicitiæ, non quomodolibet; sed utiliter, delectabiliter & efficaciter judicandæ, quod in Rhotorica facere positum est, quam possumus appellare illis regionibus, nunc in istis, quibus Musica & nun-D Logicam moralem; eò quod ad Moralis Philosophiæ principia viam habet, sicut Logica scientiis speculativis obsequitur, in quibus vissermonis pretiosior sine tropis viget & figuris. Ventum est consequenter ad Ma-

thematicas disciplinas, quæ plurimum conferunt artibus mechanicis, fine quibus vita civilis non aginur; conferunt prætered convictui amicorum, quo fiat vita præsens ornatior atque jocundior. Sic inter ceteras artes comparata est magno plausu Musica, & ad divinas res atque ceremonias tandem adhibita. Hine apud ruricolas & pastores bucolica carmina vel Eglogæ. Hinc comædiæ leges, hinc acriores Satyræ, hinc postmodum grandioribus ampullosæ Trage-A diæ; hine denique metrorum Heroicorum, Elegiacorum, Jambicorum, Saphicorum, & aliorum velut innumerabilis multitudo. Vides quemadmodum Musica suum cepit à natura, & ab amore, unitateque primordium, quæ crevit, adhibitis per artem regulis & numeris. Quis utique non advertat homines sicut ad loquelam, sic ad quamdam Musicam, velut ab infantia & pueritia pronos esse, quam inclinatio-

nem ars & usus perficiunt.

Hinc animadversum est, triplicem esse partitionem Musicæ, sicut potest ipse sonus causas tres habere. Unus enim fit flatu, alter pulsu, alter voce vel cantu. Tres obinde Musas sictio Poetica dedit, prout à Varrone refert Augustinus; quas ideò posteà dixerunt novem, propter totidem imagines ab excellentissimis Sculptoribus cum quadam superandi intentione depimeris sonoris proportiones esse delectabiles. Diatesseron, Diapente, Diapason, quas vulgari modo nominamus, tertiam, quintam & octavam. Nec sunt plures deinceps, quæ non reducantur ad istas, quemadmodum sexta & quinta super octavam; & rursus octava duplex. Et ita per ascensum, quantum vel vox vel ratio fas habuerit; quæ conquisitio suam habet artem propriam, tâm speculative quâm practice traditam, cui Musicæ nomen damus. Docuit ampliùs experientia, mirabiles fieri mutationes per Musicam ientualem, de qua judicat, tanquam de objecto proprio auris corporalis, quæ sola viderur apud vulgares cognita, vel considerata. Testes sunt Historici cum Philosophis, & Medicis, ut Martianus & Boëtius: quibus non discordat sacra Scriptura de David & Elizeo, filiisque Prophetarum. Nonne Philosophus politizans docet in politia benè instituta curam de Mu-11ca, præcipue pro juvenibus habendam esse, quæ sit ad temperantiam & virtutem idonea, non petu-C bus & organis, quod satis in coelo Aristoteles & Filans, non dissoluta, non agrestis, non irritans; sed nec animos muliebriter emolliens. Notant fiquidem ex dictis Aristotelis Ultimo Politicorum expositores sui, quatuor esse species melodiz, quas ipse denominat, vel à repertoribus, vel à patriis utentibus eis; una vocatur Mistolidista, secunda Lidista, tertia Dorista, quarta Frigista.

Prima movet ad compassionem; secunda mollitad concupiscentiam; tertia ad virilitatem, quæ stabilis est & virilis, in qua sunt juvenes instruendi; quarta rigidior est, vehementiorque, rapiens animos ad terribilia, vel aggredienda, vel sustinenda. Porrò juxta varietatem complexionum variatur complacentia, & judicium melodiarum; immò & traditio quam frequentat Ecclesia de varietate tonorum octo, posset ad hanc melodiarum diversitatem appropriari; ut quòd prima est septimi toni, secunda quinti, tertia primi, quarta tertii. Posset altera fieri distinctio Musicæ, quoniam est alia aptior ad divinum cultum pro devo-Dinstar naturæ, dans diversis cantibus organa valdè ditione, nunc læta, nunc lugubri; nunc pia, nunc jubilanti. Quædam potior est pro morum disciplinatione. Altera jocundior & suavior in amicabili seu civili conversatione. Aut dicamus, quòd una est heroica, altera divina, quædam moralis & politica, altera sensualis & animalis, pro puerorum, vel imperse-

ctorum recreatione.

Aut rursum addamus, quòd una magis convenit in Satyra, quædam in Tragoedia, quædam in Comoedia, quædam in Bucolicis, quædam in Odis vel Lyricis. Aut postremò secundum varietatem hominum alia fortibus & virtuosis convenit; alia lubricis & voluptuosis; alia subtilibus & ingeniosis; alia bestialibus & stolidis.

Vilissimam omnium esse tradit! Aristoteles sistulationem, quam ideò Pallas abjecit, suam videns in aqua ex tybiis buccam inflari; hoc sumpsit poetica fictio, necnon illud, quod Midas Rex buccos habuit afininas, cò quod suo judicio Pap, Deus Pastorum sistulans, Apollini præserebatur citharizanti. Demum quot sunt hodie, qui tympanum Gallice Tambours, cum fistula citiùs ac hilariùs audiunt, quàm citharam aut pfalterium. Ita rursus ficut avibus, fic hominibus fius cuique cantus placet, & cui suetus est, vel aptatus. Prætereundum verò censemus, quemadmodum ad res divinas aut quas divinas reputabant, Gentile carmina transtulerunt, execrabili superstitione; quo factum est, ut qui sine Deo vero erant, ludisicarentur à diis illis, de quibus in Psalmis: Omnes die gentium damonia. Ps. xcv. 5. Ortæ sunt quippe artes magicæ carminibus utentes, quas incantationes vocant, quarum effectus mirabiles, nedum Poetæ, nedum ipsi Idololatræ commemorant; sed attestatur Scriptura sacra cum expositoribus, undè dicitur in Exodo de maleficis Pharaonis, quod fecerunt fimile ad Moysen ctas. Compertum est insuper, tres dumtaxat in nu-B in primis duobus signis: & hoc per incantationes Ægyptias & arcana quædam, ita dicit Textus. Verùm exquisitior de carminibus istis sermo non expectetur hic & nunc. Latissimus enim est, & seorsum debent suz queri causa, vel effectus. Habetsubinde Musica sensualis, quæ consistit in modulatione vocis, suam artem, cujus artis velut alphabeticum quoddam traditum 🐞 gamma manuale sub sex vocibus, vel notulis: ut. re. mi. fa. sol. la. de quo non est hic declaratio facienda, sed supponenda, simul qua ratione servit Musico cuilibet instrumento notulationis hujusmodi peritia. Sed nec de metrorum legibus, numeris, varietate neque postremò de gesticulationibus aliquid tradere dispositimus.

Placuit tamen annotare, propter reverentiam Scripturæ sacræ nonnulla vasorum, vel instrumentorum musicalium nomina: quoniam pariter monet nos ratio, naturæ consona. Posuit iraque Plato corporibus animas affiftere, tanquam motores suis orbides recipiunt de intelligentiis, quas vel Angelos, vel Virtutes, Fidesappellat. Verum de nostris intellectibus, nec non de brutorum formis, non conveniunt cum Platone; quia ponunt animas inhærere corporibus, & cum materia constituere compositum. Concordat tamen utraque positio super hoc, quòd secundùm varietatem formarum, reperitur varietas in corporibus. Hinc illud Philosophiæ, apud Boetium de hujusmodi formis loquentis ad Deum, per consona membra resolvis. Hinc prætereà Phisonomi tradunt, animas insequi corpora, quamquam verior est locutio, corpora suas animas insequi tanquam instrumenta causas principales suas. Coaptemus hanc similitudinem rei nostræ, dicentes, quod ars imitatrix naturæ cognoscens quædam esse Cantica, quorum modulatio fit aptius per unum genus instrumentorum, & alia per aliud; simul ut minus fastidiret varietas, fabricavit sibi vasa diversa musicorum stantia magnitudine, figura, materiaque, sicut natura dedit animalibus apta sibi corpora, unde corpus animalis vocat Aristoteles organicum, qui de manu hominis dicit, ipsam esse organum organorum. Ecce causas multiplicationis vasorum musicorum duas, quæ sunt delectabilitas pro varietate, & idoneitas pro consonabilitate. Quid si tertiam addiderimus causam pro mysteriis & intellectibus sapientibus occultandis apudindignos & hebetes, quæ panduntur studiosis, solertibus & devotis. Quamvis autem sermo de mysteriis

instrumentorum locum magis habere videatur in morali Musica vel intellectuali quàm sensuali; nihilominùs admonent nos verba Christia non esse prætereundam vasorum musicorum interpretationem. Primum quia facit in præassumpto verbo mentionem de tibiis secundum Lucæ narrationem. Cantavimus vobis, inquit, tibiis & non faltastis. Matth. x1. 17. Dehine Christus in parabola filii prodigi, resert seniorem fratrem cum appropinquasiet domui, symphoniam audisse A

& chorum, Luc.xv. 25.

•Proindè Pfalmi quos de se seriptos asserit, pleni funt nominibus instrumentorum, pro quibus satis ad præsens fuerit ultimum sumere Psalmum velut exponendum: Laudate Dominum in Sanclis ejus. Ps. cl. I. Vox ista, vox animæ deiformis ac devotæ, quæ post contemplationem, vel meditationem sursum directam & deorsum, per omnia videt quaquaversum: quoniam pleni sunt cœli & terra gloria Domini. Tunc dilatato mentisore jubilat, exultat & exclamat ad omnem generaliter creaturam: Laudate Dominum in San-Elis ejus. Ps. cl. 1. Et cum Seraphin acclamante sibi: Sanctus, Sanctus, Sanctus Dominus Deus Sabaoth. Pleni sunt cali & terra gloria tua. Possumus Sanctos ejus, si sobriè sapiamus, accipere Patrem & Filium, cum sancto Spiritu, qui sunt tres Per-Aut sancta sunt Dei nomina sacratissima. Sunt omnia quoque Domino cultu specialiore sacrata, aut certè Sancti Domini sunt omnes spiritus, consummata jam beatitudine, Deo proximi; aut sunt homines exaltatià terra, quasi jam sine terra, qui typo Christi trahunt omnia ad se per contemplationem, dilectionem & laudem, omnia referendo ad gloriam Conditoris. Tales imitatur anima Deiformis, quam in has prorumpere laudes dicimus: Laudate Dominum in Sanctis ejus. Pf. CL. 1. Hanc impleverat animam Dominus laude sua, saginaverat eam cibis æternæ satictatis, repleverat in bonis desiderium suum, & ut aquilæ juventutem renovaverat, quòd in labiis exultationis laudaret os ejus & cructaret verbum bonum: Laudate Dominum in Sanctis ejus. Ps. CL. 1. Vult hæc anima regrediens de cella vinaria, aut certè putat omnes sentire, quòd sentit de Domino in bonitate; proptercà sibi complacet in laude Domini. Congratulatur omni collaudanut laudent, fiduciam nihilominus accipit cohortationis, applausus, & jocunditatis cum alacritate, tripudio & coexultatione, Landate Dominum in Sanctus ejus, ibid.

Scit ultimam nedum sui, sed omnium beatutidinem in Domini laude positam; quamvis non codem gradu, sicut non omnia ex æquo participiant Domini cognitionem, & liberam ex voluntate dilectionem. Sicut prætereà diversi sunt status in habentibus etiam libertatis arbitrium, duo præcipue; unus viæ qui per Fidem & Spem ambulat; alius patriæ, ubi perpetua finis & termini stabilitate vacat anima beata, videt, amat, laudat. Exerceamus igitur hîc in terris vocem laudis, quæ nobis perseveret in cœlis. Dicat unusquisque viatorum præsertim Ecclesiasticorum dedicatorum laudibus Dei: Omnis spiritus laudet Dominum. Ps. CL. 5.

Vis autem scire, ô anima, quæ & qualis sit vita tua. Non pudeat te per Philosophiam crudiri, quæ vitam cujusque rei ponit in operatione debita naturæ; alioquin sine operatione, qualiscunque sit illa sibi de-D3. Differunt hæc à tuba, vel buccina; quoniam pulsu, bita, potius mortua dicitur aut dormitans quam vivens. Perge ulteriùs cum Philosophia, usque dùm occurrat sapientia divina, quæ se quærentes præoccupat & hæc docebitte; quoniam propria & finalis operatio hominis, est cognitio summi Dei, cum fruitione & laude sua. Vivis igitur, ô homo! quandiù & quantùm laudat anima tua Dominum. Est & istic iter, quò ostendit Dominus salutare suum. Quarè noli conqueri dum laudas, quasi nihil agas, quasi nondum præmia capias; laus est magnum mihi crede pretium sibi, Tomi III. Pars II.

magnum valdè etiam dum non gratis fit, immò magis dùm gratis fit. Certum hoc habebat anima devota qualem introduximus dicentem: Landate Dominum in Sanctis ejas. Pf. cl. 1. Quod si vellemus in his & singulis quæ sequuntur immorari; quale sit sirmamentum virtutis Dei; quales sint virtutes ejus; qualis denique fit multitudo magnitudinis ejus; fuccumberet fermo conatui; nec tempestive satis arriperemus promissam de vasis psalmorum hujusmodi maximè rationem. Hoc unum tamen diximus, quòd in re qualibet Deo soli debetur laus, honor & gloria, sicut ipse est omnia in omnibus. Hinc Psalmista: Omnis terra, sive omnis creatura adoret te Deus & pfallat tibi; pfalmum dicar nomini tuo Altissime. Ps. Lxv. 4. Nulli verò creaturæ datur laus hujusmodi per latriam, nec ut signum est, nec ut imago, nec propter aliam quamvis attributionem si propriè sentiamus; sicut nulla ses creata summum bonum est, neque ut res, neque ut signum, vel aliud attributum. At verò quia loquendum ut plures, sentiendum ut pauci; laudamus in creaturis Deum adoratione latriæ, ficut in Cruce & in imaginibus Christi; immò ficut in omni re, quemadmodùm quælibet est imago, vel vestigium tenue Trinitatis, non minùs naturaliter quam aliqua sit artificialiter. Cave tamen in laude vel latria creaturarum à scandalo; quale fieret, si adorasonæ, sed unus Deus & Dominus & unus Sanctus. B retur publice Deus in dæmone, vel ejus imagine, in asino, vel in bufone, immò nec in Angelis & hominibus quantum cunque sanctis; quoniam proprius eis & alter honor inest. Quibus in transitu dictis ad instrumenta

Musica pergat sermo noster.

Præponatur tuba cum sono, vel ut alia translatio habet, cum clangore, cujus materia finis & usus varius est. Nam est tuba cornea, ut est illic: In voce tuba cornea. Pf. xcvII. 6. in recordationem arietis immolati per Abraham. Est tuba ductilis, velargentea, vel ærea quæ metalla fusibilia malleabiliaque sunt. Tuus itaque sit affectus, quamvis ex carne nascatur, fortis ut cornu; non lubricus, aut affluens. Sit ductilis, id est, suasibilis imitator sapientiæ, que desursum est, sit bonis consentiens, Jacob. III. 17. sit non immansivus propriis opinionibus, pertinax in illis; sit ad fines sub fine Dco ususque varios accommodus. Nam tuba clangit, nunc ad denunciationem folennitatum, nunc ad congressionem bellorum, nunc ad Legis promulgationem ti, quæ etsi non habeat justionis in omnibus audaciam C vel auditum, prout in Synaï, nunc ad co tus convocationem, nunc pro Neomœnia, hoc est, illuminatione nova in insigni die solennitatis. Ps. Lxxx. 4. Nonnunquam ad operationem miraculorum, ficut in dejectione murorum in Jericho. Rursus ad evangelizationem: dicitur enim Prædicatori dicitur & speculatori: Quasi tuba exalta vocem tuam, Isaiæ. LvIII. 1. quemadmodùm de Bartholomæo legitur: quòd vox ejus quasi tuba vehemens. Denique magnum nimis, tremendum fimul & jocundum habet mysterium, tuba novissima vocis Archangeli, & vocis Christi in clangore mirifico, qualiscunque fuerit, concipiendus magis intellectualiter quàm sensualiter, Resurgent mortui. Sanc tam efficax erit, tàm latè patens, tàm omnia penetrans vox illa tubalis, quæ salvandis gratissima, damnandis ultrà quàm dici fas est, horrendissima perstrepet & tonabit. Talem satebatur assidueHieronymus se audire ad terrorem simul & spem; terrorem cruciantis inferni; spem glorificantis Paradisi.

Subsequitur. Landate eum in psalierio & cithara. Ps ch. seu tactu non flatu sunt; quorum sonus est capacior atque serenior, qualis aptior est auribus contemplantium confidenter habitantium in tabernaculis æternæ pacis. Hæc autem est distantia psalterii cùm cithara; quia psalterium sonat à superiori, procedens à gravioribus sonis ad acutiores descendendo. Habet insuper chordulas, vel argenteas, vel ex electro, quasi tinnientes leviusque tangendas. Citharæ verò formam ad psalterium videbis eversam; cujus sonitus à gravioribus deorsum, ad acutiores sursum sonos tendit,

Digitized by Google

cujus fides & chordæ de morticinis funt intestinis animalium desiceatis subtiliatis & tortis. Quæ omnia nonne significant congruè statum, vel affectum pœnitentis ascendentis à convalle plorationis, corpus quoque proprium torquentis, & extenuantis ad obediendum citharizanti spiritui. Talem habere suadet Dominus per Isaiam animæ peccatrici sub typo Tyri. Sume cytharam circumi civitatem meretrix oblivioni ra, quia pectori junguntur, & formam cordis habent instar scuti; habent & hanc figuram singula instrumenta Musicalia. Nam trigono pyramidi proxima sunt omnia, sive quæ pulsu, sive quæ slatu consonant. Ac perindè quæso nonne docemur in omnibus Canticis instrumentalibus habere sursum cor ad Dominum? Vide prætereà differentiam suam, quomodò concordant psalterium jocundum contemplationis cùm cithara pœnitentialis afflictionis, quemadmodùm consonare dulce est garritui philomelæ turturis suspirium. Sic spem cum metu, & exultationem cum tremore miscere monuit Psaltes Regius: Servite; inquit, Domino in timore & exultate es cum tremore. Pl. 11. 11. Fecit quod monuit; dum pfallens & subsiliens totoque conatu saltans nudatus est coram Arca Domini, ficut unus de scurris, ait Michol. Cujus improperio scimus David quid responderit: Ludam & vilior siam plus quam factus sum, o ero hum lis in oculis meis. 2. Reg.

CL.4. Tympanum vulgò Gallice dicitur tambour vel bedon, compositum ex pelle derasa tensaque; cujusmodinon est una, vel magnitudo, vel forma, vel usus. Sunt tympanula duo Gallice naquaires unum obtusi suprà modum soni, alterum peracuti; ubi significationem accipere possumus timoris humiliantis, & spei clevantis, propriè misericordiam & judicium, quæ Domino cantandæ sunt. Spes in contemplatione divinæ pietatis & gratuitæ bonitatis. Timor in affectu severitatis insustentabilis adversus peccatores, quos obdurare dicitur, sicutaliorum misereri. Sunt alia tympana vulgaribus magis assueta, quia faciliora, quia sonabiliora ad faltus inconditos & alia tripudia, quibus solent jungi sistulæ bisoraminæ, & trisoraminæ, tripos insuper non grandis calybeus hincinde percusus. Cymbala quoque nonnunquam ex ære, per mutuam collisionem tinnitus acutos reddentia, quibus Judxos veteres usos suisse Lyranon siluit. Tu sortè ri dis es, & ad psalterii, citharæque subtilitatem ineptus; cantes in tympano mortificationis concupiscentiæ carnalis per abilinentiam & jejunia. Concinas in choro fraternæ charitatis, & convictus honesti sine querela, quæ dissonantiam operetur; denique, quomodolibet id egeris, dùm non fileas à laudibus Creatoris. Chorus vocatur à nonnullis vulgaribus instrumentum. quoddam, instar trabis oblongum & vacuum, chordas habens grossiores multò plùs quàm cithara, duas aut tres, quæ baculis erutis percussæ varie variantrudem fonum. At verò conformiùs ad expositores, & textum; chorus est cohors canentium simul in modum coronæ, prout literaliter ad oculum videmus in Ecclesiæ choris, & in choris tripudiantium. Hîc exi-D itimandum est Mariam sororem Moysi, cum alus aliquantis, tympana pulsasse post egressum maris rubri. Reliquos autem omnes choros duxisse, cum responsione vocis canticordi atque plausibili. Sic in reditu, filii perditi Pater familias Evangelicus cum prandio vituli saginati junxit symphoniam & chorum. Sic silii Prophetarum ducebant choros, quando Saul occurrens eis mutatus est in virum alterum; tam efficax, erat Musica Prophetalis.

Symphoniam purant aliqui viellam, vel Rebeccam quæ minor est. At verò rectiùs existimatur esse Muficum tale instrumentum quale sibi vendicaverunt spe-

cialiter ipsi cæci. Hæc sonum reddit, dum una manu resolvitur rota parvula thure linita, & per alteram applicatur ei cum certis clavibus chordula nervorum, prout in cithara, un pro diversitate tractuum rotæ, varietas harmoniæ dulcis amænaque refultat. Huic fymphoniæ quid aptius comparandum reputabimus, quam nostrum cor assiduè se movens, ac perindè phanta-siam agitans? quæ si creditur, à motione nunquam iradita: benè cane, frequenta Canticum, ut memoria tui quiescit moto corde. Cor verò si cessat à motu, mo-sit. Isaiæ. xxiii. 16. Conveniunt psalterium & citha-Ari animal continuò necesse est. Felix Musicus spirituaquiescit moto corde. Cor verò si cessat à motu, molis, qui suo hoc symphonico canticordo melodiam jugiter scit & studet per meditationis digitos modulari; quatenus affectuum voces secundum gamma mysticum suaves reddat. Felix qui magnalia Dei nedum in naturalibus, qualia sunt omnia mirabilia valde sacta in ejus sapientia, cujus non est numerus; sed in artificialibus etiam recognoscit; quemadmodum ex perforatione modici ligni in fambuca vel fistulis; aut ex metalli ductione in tubis & cymbalis; aut in nervorum aut intestinorum desiccata torsione prout in citharis tot resonantiæ variantur.

Sequitur. Laudate eum in chordis & organo. Ps.cl.4. Chordæ secundum glossas positæ sunt pro quibuslibet instrumentis, aliis à psalterio & cythara, quæ chordis fonat repercussis, sit viella, sit symphonia, sit lyra, sit rota, sit guiterna, sit lituus, sit nablum, sit sistrum, sit scacarum, sit rebella; sit generaliter vel monochordum, vel diachordum, vel trichordum, vel tetrachordum, vel pentachordum, vel sexachordum, septachor-Subjungitur: Land ste eum in tympano & choro. Pf. B dum, octichordum, nonichordum, decachordum, & fic absque termino chordarum in instrumentis, quæ vel olim, vel posterius componi potucrint. Cetcrum latiùs adhuc organa recipiuntur à glossis pro musico qualicunque compingatur instrumento. Habet verò modernus usus appropriationem, nec irationabiliter, ad organa ex plumbeis vel stancis fistulis, quæ cum follibus, & cum digitis multiplicem & perfectam habent, inter aliud quodiibet instrumentorum vocalium resonantiam fiftularum, quæ fiftulæ non illiberales appellandæ funt, quia non oris deformatione, sed follis inflatione fonant. Hoc folum vel præcipuum retinuit Ecclesiastica consuetudo musicum genus instrumenti, cui vidimus aliquam jungi tubam, rarissimè verò bombardas, seu thalemias, seu cornemusas grandes, aut parvas, vel alia si qua sint, quæ nominaverimus instrumenta; qualia Danielis liber omnia concludere videtur in adoratione statuæ sub omni genere musicorum.

Verumtamen ampliare id quod modò diximus, de organorum solo usu per celebrem Ecclesiæ ritum, commonet id quod Propheta subjungit: Laudate Dominum in cymbalis benè sonantibus, laudate eum in cymbalis jubilationis. Pf. CL. J. Sunt ærca cymbala ca qua vocavimus campanas, quas benè fortiter sonare nullus ambigit. Talibus utitur Ecclesia plus aliis sectis ad Domini laudes, tanquam vice tubarum Legis Veteris, quarum officia metris quidam expressit, loquentem inducens campanam:

Laudo Deum verum, plebem voco, congrego Clerum. Defunctos ploro, pestem sugo, sesta decoro.

Sunt & campanulæ pro melodia, velut in horologiis aliquibus ordinatæ. Quibus in omnibus nostri possunt interiores affectus erudiri, simul & impelli, qualiter experiebatur ille, cujus animus commotus acriter, elevatus, dilatatus; quando fiebat hujusmodi resonantia celebris jubilabat totus in se, recolens illud seraphicum de Deo: Pleni sunt cœli & terra gloria tua. On. Ris. vat tout. Hæc est inæstimabilium profusio gaudiorum.

Subinfertur pulchra nimis ad priora conclusio: Omnis spiritus laudet Dominum, Psal. CL. 5. Hæc profectò toti psalmorum contextui præcipuè suo subser-

629 vit initio quod dictum est: Beatus vir. Pial. 1. 1. Quid enim viri Beati dicimus officium, quàm vox laudis ad Dominum, juxtà illud: Beats qui habitant in domo tua Domine, in sacula saculorum laudabunt te.

Psal. LxxxIII. 7. Verum de hoc in subsequenti Tomo, seu tono, magis intellectus corum omnium quem diximus aperitur, ubi de Canticorum rationalium vel intellectualium origine Philosophia verbum facit. Un- A tis alicujus altissimi, cujus in vertice splendet sol nitidè lucidius apparet, quantæ sit secunditatis, quantæ jocunditatis hæc exhortatio: Omnis spiritus laudet Dominum, Psal. CL. 5. vel ut transfert Hieronymus: Omne quod spirat laudet Dominum. Huic translationi si quis cupiat magis inniti, poterimus omne quod spirat ipsi homini per appropriationem dare; quemadmodùm nominavit hominem Christus omnem creaturam, qui dictus est in Genesi. Inspiravit spiraculum vita, Gen. 11.7. homini de terra formato. Est autem materialis spiritus (ut interim de spirituali sit silentium) radicatus in corde quo tanquam ministro & ligamento quodam, rationalis anima exercet suas operationes in organo proprii corporis, cui tanquam in sphæra activitatis suz coaptatur. Est triplex iste spiritus, aut flatus instar fumi tenuissimi: naturalis scilicet, vitalis & animalis, cui Medicorum aliqui tantam attribuerunt virtutem, quasi per se sufficiat ad hominis operationes; nam posito spiritu altero intendunt, si non errant, di-

cere, quod Medicus, ut Medicus est, considerans corpus humanum tantum ut sanabile, non magnopere P ratio vitæ suæ. Sed terminus hujusmodi Tomo priori stacurat de conditione, vel existentia spiritus materialis

alterius conquirere.

Proindè constat variari certissimè rationales, nedum animales hominis operationes, secundum dispositionem materialis hujus spiritus quem spirat & respirat cor, per consona membra, præsertim ad cerebrum, ubi fit animalis, sensitivus scilicet & mortivus. Hic enim spiritus si fuerit splendidus, si serenus, si subtilis, si mulcebris, erit exindè totus homo lætior & alacrior (si devotus est) ad laudandum Deum, subtilior & ingeniosior ad recogitandum ipsum, pronior, quasi totus liquefactus, ad diligendum eum & suaviter amplexandum, si non abusus fuerit dono tali. Donum certè dicimus Dei, talem spiritus materialis serenitatem, sit illa à Deo immediate, sit mediate per ministerium Angelicum, sit per complexionis temperiem cum apto regimine corporis, sit per opitulationem impetrationemque Sanctorum, sit maxime tandem per habitua- tianus exponit. Herophilus, inquit, ægrotantium tionem vehementem in observio Dei in orio sondo. Evenas rythmorum collatione pensibat tionem vehementem in obsequio Dei in otio sancto, in exercitio continuò Fidei, Spei, Charitatisque virtutum. Quod usque adeò fieri potest ab homine cum gratia Dei, quod videbitur assiduè versari mens ejus in aperto lumine cum jocundissima, quæ omnem sensum exuperat pace, cum illa superadmirabili divisione spiritus & animæ, cum unione ad Deum; cum ignoto conjungitur ignote, & abomni partibilitate reducitur ad monadem: hoc intellexerunt, qui dixerunt: Secu-ra mens quasi juge convivium. Prov. xv. 15. Et iterum: Non est lautia super cordis gaudium. Eccli. xxx. 16. Et rursus: Quam magna multirudo dulcedinis tua Domine, quam abscondisti timentibus te. Psal. xxx. 20. cum ceteris in hanc sententiam sine numero. Glorientur in Domino, qui sunt hujusmodi rari valde; sed sunt quamvis rarò, & ad tempus beneplaciti tui Deus, qui das ut vis & quomodò vis Canticum, in hac nocte mortalitatis, qui satanam, tenebrosos spiritus ingerentem, reprimis; qui potes absque ulla dubitatione sine Delucidata est hæc distinctio. Posuerunt igitur in his ommateriali quovis spiritu tuas in mente collustrationes suavissimas quales dictæ sunt, & ampliores illabendo superadmirabiliter operari. At verò ne sint vacua divinæ Sapientiæ opera, quæ sic res administrat, ut eas proprios motus agere sinat; non repellit aptam spiritus animalis dispositionem, qui taliter in cellulis cerebri (quas Medici triplices ponunt; primam, mediam & postremam) potest depurari, ut & imago sit vivacior, æstimativa perspicacior, & memorativa tenacior; Tomi III. Pars 11.

sic prætereà quod pars aliqua cellularum, utputa superior, subtiliorem obtineat, serenioremque phantasmatum, vel idolorum repræsentationem, remanentibus aliis partibus in obscuritate majori. Cujus rci possumus exemplum accipere circà combustionem lignorum, quoad varias ignis differentias in flamma, vel carbone, aut per similitudinem nubium, aut mondissimus, cum in infimis nubes vagentur atque caligines. Adde splendores instar fulgurum corutcantium, vel emicantium scintillarum, quarum illustratione veluti subitò disparenti pulcherrimæ veritates emicant apud agentem intellectum, elicientem ex phantasmatibus, in hac luce præsentatis, species intellectuales purishmas cum affectionibus, quas nemo novis nisi qui accipit: Apoc. II. 17. Puto senserunt talia viri spiritus Prophetici & devoti. Sensit & hoc ipsa Virgo Beata, dùm in se considerans divisionem anima, & spiritus, dedit cuilibet quod suum est, prorumpens in hoc Canticum: Magnificat anima mea Dominim. Et exultavit spiritus meus in Deo salutari meo. Luc. 1.46.47. Potucrant ad extremum pro Cantici sensualis intellectu plurima commemorari de Musica, quæ satis vulgata sunt, ut est figuratio gammæ manualis: ut traditio de tonis octo per antiphonas & neumata, qualiter illi philocapto de amore Dei Beato Ignatio, familiari Matris Dei, fuisse per Angelos in monte revelatum tradit nartuatur, ad alterum de Canticorum origine, magis ad Philosophiam spectantem procedendo.

630

## TOMUS SECUNDUS.

PROCESSIT humana studiositas, cujus oculus non satiatur visu, nec auris impletur auditu, quinulteriora jugiter investiget quousque invenerit id quod persectum est. Processit, inquam, à Musica sensibili quæ dicta, ad Musicam sola ratione vel intellectu perceptam, argumentans ita: si corporalis habeat auris in objecto suo proprio, quod est sonus causatus ab aëre repercusso, pulchros suavesque numeros: cur à sensibus aliis, ut funt visus & tactus aliquid simile negabitur; proptereà Musicam in gesticulationibus, visu perceptionibus, in ipso prætereà tactu silenti venarum pulsatilium posuerunt, ut ex Medicorum disciplina Marvenas rythmorum collatione pensabat.

Progredientes ulteriùs invenerunt in sensibus interioribus qui sunt imaginatio, phantasia, & æstimatio, numeros passionum & affectionum motivarum perceptibiles ab his sensibus, omni cessante prorsus ab extra sonoritate aëre. Poslumus hanc nominare Musicam cordis, cujus tot sunt voces & soni, quot inveniuntur motus interiores numerosi passionum interiorum vel affectionum. Ascenderunt consequenter homines conquisitores veritatis ad vim rationalem, quae corporco non utitur organo; & ab hac superiùs ad intelligentiam quæ est apex mentis: ad synderesim denique, quæ vocatur scintilla quædam superevolans, & superemicans ad æterna, quæ per Aristotelem videtur Endelechia nominari; sed & ipsa ratio, partita in rationem superiorem & inferiorem, tanquam in virum & mulierem; de quibus hîc non dicendum, quoniam in Trectatu De Theologia mystica, & in alio De Passionibes nibus potentiis Musicam & harmoniam, secundum diversas ipsarum motiones. Fuit apud nonnullos philosophantes dubitatio, si tam numerosa sphærarum, & orbium tanquam velox circumitus crearet sonum ab auditu corporali propriè perceptibilem; quemadmodùm quæritur à Theologis: si de Beatis illud de pfalmis habeat veritatem: Exultationes Des in gutture corum, Psal. cxL.6. maxime cum civitas illa dicatur plena modulis & canore jubilo; ubi quoque est una vox lætan,

Digitized by Google

tium, vox laudis & actio gratiarum. Aristoteles qui post & inter ceteros pleniùs assecutus est veritatem de quinta essentia cœlesti, quæ incorruptibilis impartibilisque est, ponit consequenter neque sonum, neque auditum propriè sensibiles illic esse; sed omnia ad intelligentiæ rationem & perceptionem referenda, quæ Pythagoras, immò & Job de concentu cœli poluerunt. Sic intelligeretur Apostolus de linguis Angelorum. De hominibus verò, maximè post corporum resumptionem, non est improbabile Musicam vocalem illis esse. Vult forsitan auditor intirui post ista quæ dicta sunt, de numeris in omni creatura repertis: omnia quippè fecit in numero. Quo pacto Musicæ colligimus ex indè rationem? Grata fatemur dignaque scitu consideratio: neque enim solus sufficit numerus ad Musicæ rationem; sed ut sonorus sit oportet. Est itaque subjectum Musicæ numerus sonorus. Nihilominus urget nos Apostolus cum ceteris authenticis, ponere Cantica in voces fieri in cordibus nostris ad-Deum, sicut & clamores desideriorum. Desiderium pauperum (inquit Propheta) exaudivit Dominus. Pf. x. 17. Et hoc utique nedum concedimus, sed ad hujus rei manifestationem Opusculum separatim edidimus De Canticordo, idest, de Cantico cordis, cujus initiale verbum est: Beati qui audiunt verbum Dei. Luc. x1.28.

At verò ficut auris transsumptive dicitur in Deo, diendi: audist, Matth. x1. 17. cum similibus multis. Non aliter vox & sonus, ut in proposito nostro per metaphoram accipiatur necesse est. Similiter de flatu, vel de spiritu flante, movente & exagitante, voceique formante considerare nos convenit. Non enim Dominum laudat omne quod spirat sine spiratione undè fit vox, & consequenter auditus fuo modo. Spiritus autem multipliciter dicitur fecundum declarationem Didimi Libro de sancto Spiritu. Est enim Deus, Spiritus, ut in Joanne scribitur: Dem Spiritus est. Joan. 1v. 24. Est appropriatè & propriè tertia in Trinitate Persona nexus Patris & Filii, quo se dicuntur diligere Spiritu sancto. Dicitur & spiritus Sapientiæ multiplex. Spiritus insuper extenditur ad Angelum tàm bonum quam malum. Qui facit Angelos suos spiritus, ait Pialmista Psal. ciii. 4. Dicuntur & hominum spiritus esse; imò & brutorum secundum Ecclesiassen. Extenditur ad ventos: Officitus procell rrum. Ps. extenditur 8. Accipitur specialiter à Medicis spiritus pro instrumento proximo vivendi, movendi & fentiendi in animalibus, & est fumofitas subtilis procedens à corde. Quid tandem multis immoramur, cum nomen spiritus ad omnem vim impulsivam subtilem, & maxime secretam extendatur; quo fit, ut omnis amor dicatur spiritus. Quid enim subtilius, quid vehementius ad movendum, vel impellendum quam amor? Inde illud Augustini: Pondus meum amor meus, illo feror quocunque feror. Hinc Valerius nominat amorem nedum spiritualiter, sed Spiritum sanctum. Et quoniam in omni creatura reperitur amor, qui est virtus quædam motiva & impulsiva, prout continuò docebimus, pulcherrime & divinè conclusit Psalmista. Omnis spiritus laudet Dominum. Psal. Cl. 7. Tanquam diceret, omnis creatura amet te Deum Creatorem suum, adoret & psallat nomini tuo Altissime. Pial. IX. 3. Metaphysicalis demum ratio Detant ad hoc dicta Philosophorum, quod and specific dici mono- movet appetitum, circulo quodam: quod Deus stabilis chordium divinæ sapientiæ; in quo delectatur ludens ab initio, cujus monochordi amor est una chorda. Hinc apud Boëtium, Philosophia canit. O felix hominum genus, si vestros animos amor, quo calum regitur regat! Quid hac tibi sonare videtur optatio, nisi Canticum liberi arbitrii non dissonare mundi totius monochordo (sola quippe dissona sibi voluntas esse potest) quæ per supremum saitem Deum nihilominus ad concordiam per justitiæ amorem ordinatur.

Pergat igitur deinceps conquisitio nostra loqui pauca de amore, tanquam intelligibili quadam voce, quæ vitali suo pulsu percutit aures cordis intellectuales, non absque suavi melodia, dum amori sua numerositas adjungitur. Et in primis respicientes ad exemplar, vel ideam amoris creati, non ponimus per Fidem edocti talem aliquam ideam separatam, quæ non sit Deus, quomodò redarguit Platonem Aristoteles. Concedimus tamen quòd omnia quæ facta funt, ficut in verbo vita erant, sic in Spiritu sancto amor erant suo modo: nam & amor ipse vitalis est. Ponit insuper Fides amorem in Deo essentialem, ponit & personalem, quorum uterque respectu creaturarum idealis dici potest. Sed qua proprietate loquendi, quali rursus distinctione, vel reali, vel formali, vel modali, vel solius rationis, non est præsentis inquisitionis. Qualiter porrò sit in divina Trinitate vox Patris ipse Filius, Verbum ejus; qualiter amor amborum Spiritus fanctus, cum quodam numero, ut consequenter ponatur illic Musica suavissima, quæ est amor numerosus; nec audemus, nec voluimus aliquam in verbis novitatem aperire, quæ non à sacris Litteris sit expressa; nobis quippè ad solam hanc regulam loqui fas est. Amor creatus producitur à tota Trinitate, secundum triplex genus causæ, efficientis, formalis, vel exemplaris & finalis; appropriative verò causaliter à Patre, exemdicitur in Angelis, ad omnem denique transferretur plariter per Filium, & finaliter & communicaliter in intellectus cognitionem, ut ibi: Qui habet aures au- Spiritu sancto. Est autem amor iste creatus inclinatio quædam, pondus, coaptatio, tendentia, motio, convenientia cuilibet indita rei, ad bonum & in bono. Er hoc à primo bono appetibili Deo, quaten us inde quælibet res sic tracta & inclinata, revertatur ad suum appetibile primum, quasi circulo quodam intelligibili: & hoc mediatè vel immediate. Sic intelligi potest, quòd monas genuit monadem, & in se suum reflectit amorem; vel de Beata Trinitate, secundum aliquos, aut de mundi productione tàm majoris, quàm minoris, secundum alios.

Rursus amor creatus quadruplex est: naturalis, animalis, rationalis, intellectualis, quibus addit Dionyfius amorem increatum divinalem. Naturalis amor insitus est & impressus in re qualibet, tanquam similitudo suæ causæ; qui est amor divinus quo motus est Deus se communicare rebus. Sic amor naturalis tantumdem est in qualibet creatura, quam habet de esse vel natura: ficut enim ens & verum, fic ens & amor, cujus objectum est bonum, convertuntur, ut propriæ passiones cum subjecto. Antiquè dictum est:,, Bo-"num est, quod omnia appetunt & amant." Et ita omnia, ut etiam materia prima propè nihil posita amet formam, vel appetat, ut mulier virum, & turpe pulchrum, & formam informe; neque enim materia putanda est purè nihil: alioquin qualiter esset pars essentialis compositi. Dicitur tamen ex se nihil esse, supplendum est, formale, quale communicat sibi forma. Amor prætereà sicut impressus est ab amore primo sic in ipsum reflectitur. Si enim creatura nequit fieri, neque conservari sine causa efficiente & conservante, cùm finis sit causa principii movens efficientem; nonne magis innitetur creatura causæ finali, quam efficienti?

Nonne prætereà nonnulli philosophantes, negantes creationem rerum à Deo, nec causam earum sufficientem, posuerunt nihilominus, ipsum esse finem earum cujus gratia funt & agunt & moventur? Spemanens, das cuncta moveri : quòd est sphera quedam intelligibilis, cujus centrum ubique est, circumferentia. nusquam : quod ad ipsum trahimus nos, ut ad lapidem fixum in littore, & hoc cordis desideriis, vel sicut per catenulam & scalam sursum, ubi Deus innititur juxtà visionem Jacob. Sic demum repetunt proprios quæque recursus, nec manet ulli traditus ordo, nisi quod sinu junxerit ortum stabilemque sui refert orbem. Hic cardo est, hîc tenax vigor, hîc axis rotæ volubilis totius creaturæ,

hîc postremò tenor unicus totius Musicæ mundialis. Amor iste naturalis consequitur cognitionem sicut & quilibet amor; nam penitus incognita quis amaverit? Sed resert de cognitione. Nam quædam est non conjuncta rei diligenti; quædam conjuncta, vel essentialiter unita. Primam insequitur amor pure naturalis, sicut lapis tendit sursum, & sagitta ad signum, non per propriam cognitionem, sed per cognitionem impellentis & dirigentis. Sic, suo modo, quilibet amor, vel tendentia naturalis rerum in suos sines sit per directionem, & cognitionem intelligentiæ non errantis, quæ Deus est, ut Philosophus, & Commentator suus tradunt.

Ceterum triplex amor alius triplicem sequitur cognitionem conjunctam; sicut animalis amor sequitur cognitionem sensitivam interiorem & exteriorem, rationalis sequitur cognitionem rationis homini conjunctam essensitivam sequitur intellectualis in Angelis plus homine conjunctam sequitur intellectualem cognitionem.

Habemus proprias cujuslibet amoris ad alterum differentias; unde amor naturalis qui bonus est, nec malus esse potest, sicut nec errare potest suus director & causator Deus, quamvis inveniatur in agentibus voluntariis, non tamen ea ratione, quâ voluntaria funt, & quâ suam insequuntur conjunctam cognitionem; sed per respectum ad instinctum, vel impulsum primæ rationis separatæ quam esse Deum constat. in homine solo genus quodlibet amoris invenitur, tanquam in minore mundo, qui omni participiat creaturæ; sed hoc est alia & alia ratione. Amat itaque purè naturaliter sequendo motionem primæ cognitionis separatæ. Amat animaliter ordine ad cognitionem sensualem sibi juncam & intrinsecam. Amat rationabiliter, sequendo intelligentiam mentis suz, quz est suprema portio rationis.

Quæret aliquis, quid ad materiam de Canticistanta de conditionibus amoris digres. ? Respondemus, multum per omnem modum; quoniam imprimis ex hoc ultimo colligi debet distinctio seu divisio multiplex Canticorum in sensuale & intellectuale. Trahitur insuper definitio Cantici rationalis & intellectualis, quòd est amor numerosus, ratione perceptibilis, vel intellectu, tanquam spirituali mentis aure. Habetur postremò, quid sit Canticum purè Naturale, quod omnis creatura cantat, psallit, modulatur, & jubilat Deo; quoniam est amor naturalis numerosus in Dei gloriam ordinatus, qualis etiam in dæmonibus, obstinatis, obstrepentibus voluntarie Deo per horrendas blasphemiarum dissonantias pulchrè, sonorèque collocantur ordines. Superfunt ad integram Canticorum notitiam moralium, qui & rationales sunt, aliæ distinctiones de amore; maxime penes voluntarium & involuntarium diversimode; penes meritum & demeritum: penes jocundum & luctuosum: lætum & triste. Efflagitaret rursus ordo, loqui de Canticordo, hoc est, de Cantico cordis, nisi super hac re Tractatus, jam specialis haberetur, cujus initium est: Beati qui audiunt verbum Dei, Luc. 11. 28. ubi practica traditur per gamma novum & mysticum, in ultima parte pro moralium notulatione Canticorum. At verò, pluribus omissis, protinus offert se de monochordo memoria, cujus sola quæ resonat chorda, ponitur amor. Et ejus figuram suffecerit hîc ponere videndam ad oculum, relative ad Pater noster. Super-D addetur aliud exemplar de psalterio decachordo, quod ad camdem propriè respicit considerationem. Subdetur compositio moralis statarii, ex quibus habebit solers animus facultatem circà quodlibet instrumentum Musicum, per tropologiam, allegoriam, & unagogiam faciliter excogitandi similia. Expedit autem fieri rememorationem sub compendio de gamma prædicto, quod duplici metro complectitur.

A sit amor gaudens, E spes, compassio Jota.
O timet, U que dolens odit, & ista notes.

Declaratio stat in hoc primo, quòd voces in gamma mystico non intelligendæ sunt sensibiles auribus extrinsecis, sed dicuntur interiores affectiones, mente vel corde perceptibiles, quæ cùm sint innumerabiles, nihilominùs ad paucas Philosophia simul cum Theologia & Medicina reduxit; nunc ad unam, nunc ad duas, nunc ad tres, dehinc ad quatuor, ac deinceps usque ad undenarium, in quo stetit Aristoteles.

Nobis autem placuit ad præsens numerus principalium quatuor affectionum, quasi simplicium, junctà quintâ, velut ex multis compositâ. Placuit rursus has affectiones quinque, per quinque vocales designare, tanquam per notulas quinque proportionabiles illis, de gamma manuali : videbis enim sub solis quinque vocalibus eas complecti; quamvis una scilicet, a, du-plicetur in fa & in la. Undè remotis consonantibus aut mutis ab ut, re, mi, fa, sol, la; supersunt hie vocales quinque, v, e, i, o, a, quas aliter hic ordinamus mutantes, a, e, i, o, v. Applicamus consequenter affectiones nostras quinque, quæ sunt amor seu gaudium, spes seu desiderium, compassio quasi mixta, dehine timor seu metus, postremò dolor vel odium. Applicamus, inquam, istis quinque vocali-Sic B bus, ut A. fignificet amorem gaudiosum. E. spem tan- seu desiderium, non virtutem Theologicam. I. vel Jota compassionem. O. timorem. U. dolorem vel odium. Sic perspicua est duplicis metri sententia, sic omne Canticum possumus ad gamma mysticum reducere; sit illud Canticum veraciter in corde vel mente, aut figuraliter in quibuslibet Psalmis, instrumentis vel musicis, sicut in sono tubæ, in psalterio & cithara, in tympano & choro, in chordis & orgago, in cymbalis benesonantibus & jubilationis. Denique quomodolibet : Omnis spiritus laudet Dominum. Pf. cl. 7.

Ceterum vis cognoscitiva rationalis shinistrat quasi literam cantichordi juxta Meditationes varias, secundum quas vis affectiva, præcipuè si suerit sortiter habituata, prorumpit in voces numerosas affectionum quinque prædictarum, eas multiplicando penes grave, acutum, superacutum, sursum, scilicet, & deorsum, per sistolem & diastolem, quasi sine termino. In latitudine præterea, secundum breviationem & prolongationem; demum in conjunctione mutua, supra quam habeat sieri in Musica sensuali, ibi maxima, ubi est in cœlo una vox lætantium, & unus ardor lætantium.

Decrevimus ad extremum de tot instrumentis, trium (ut diximus) figuras apponere; videlicet monochordi, juxta literam Orationis Dominicæ, & decachordi, secundum Alphabetum, simul & Pater noster, & ad literam decem Præceptorum. Scachordum verò quia duplex habet officium, tanquam chorus castrorum, a, Canticum militare describitur, cum sua quadam elucidatione seu canone, ut in prioribus. Sed anteà migrabimus tandem duce I heologia, post Theologiam & Philosophiam ad Cantica Canticorum pro tertio & finali Tomo præsentis Opusculi de Canticis, juxtà suum originem distinctione.

#### TOMUS TERTIUS.

CANTICORUM diversas species investigavimus secundum Historiam; primò quoad Cantica sensu perceptibilia; dehine secundum Philosophicam disciplinam de Canticis in omni creatura repertis, quæ per intellectum percipiunt. Putabit aliquis nihil superesse, quoniam ultrà vel suprà creaturam universam, quæ Cantica reperies? At verò si Theologiam

videbimus grandiora superesse; quemadmodum mirabiliori modo causam causarum, quam in amore fundavimus, tractat, inchoans suam ab eo traditionem, ubi & in quo Philosophia stetit, non habens ultra, quò suum dedu ceret scrutinium. Ecce quòd progressus Philosophiæ, secundum Apostolum & Sapientem, fit ab eis quæ visibilia sunt, ad invisibilia Dei, quasi per scalam aliquam; quæ ubi deficit, Philosophiam ilare necesse est, vel in tenebris temerariam, concutiendo palpare & errare. Nam quæ sunt divinæ voluntatis prorsus liberrimæ constituta, quæ Leges, quæ rit revelare, qui voluit, & dixit, & facta sunt. Psal.

Omittamus interim verbum de Mysterio Beatissimæ Trinitatis, quod enarravit Filius Unigenitus in finu Patris, qui solus novit qua sunt ejus. Sileamus prætereà de ipso Verbo Dei, per quod facta sunt omnia, & de amore personali, qui est Spiritus sanctus quem mutuò communicat & spirat summa liberalitate Pater & Filius. Creaturarum quippe productio quid est, nisi quædam punctualis, & vix alicujus momenti communicatio, respectu communicationis illius infinitæ, quæ fit in Spiritu Sancto? Desinamus insuper quærere, si convenienter possumus de illa Trinitate gloriosissima ponere Canticum summæ suavitatis & lætitiæ; sicut illic ponimus Verbum numerosissimum, plenum rationibus & ideis absque termino. Ponimus & amorem gratias egerunt, Rom. 1. 21. & quid indè secutum jocundissimum Spiritum sanctum, quo Verbum ten-B fuerit, pudet recordari, quid Apostolus aperiat: dit in Patrem, & Pater in Verbum tenore gravissimo. Ponunt alii Hierarchiam illic, ubi Pater, inquiunt, non graduali perfectione major, sed in personarum

Origine principatur.

Dimittamus, inquam, talia, divinis Theologiae perscrutatoribus cum otio magno, cum ingenio clarifsimo, cum exercitio durissimo. Nobis sit hic & nunc satis, de Canticis in creatura positis loqui, plus ad devotionis excitationem, quam intellectus admirationem, & elevationem in alta Majestatis, scientes quod perscrutator majestatis opprimetur à gloria, Prov. xxv. 27. & quò ampliùs accesserit homo ad cor altum, eò amplius exaltabitur Dem. Psal. I.xIII. 8. Veniamus ad rem nostram, collocantes pedem investigationis, ubi stetit Philosophicæ pes inquisitionis, hîc autem si benè tenemus, pes erit in amore, sicut Canticum in sua generalitate sumptum describi poterit, quòd est numero-C sa vox amoris, vel amor numerosus, vel numerus amorolus. Additum est de speciebus amoris post divinam, quoniam unus est naturalis, convertibilis cum ente, alter animalis, alter rationalis, alter intellectualis, quorum conditio naturaque descripta est. Porrò de creato amore supernaturali, de charitate quam qui habet, manet in Deo & Deus in eo. 1. Joan. IV. 16. De amore quoque nuptiali Dei cum hominibus verbum nullum, in quo tamen, & super quem fundantur Cantica Canticorum, quæ epithalamium nominamus, & Canticum divinale. Erat autem ab initio principalis intentio facere verbum, consonanter ad Christi parabolam, de Cantico duplici: uno secundum saltationem vel exultationem; altero secundum lamentationem & planctum; & hoc non fæculari seu profana vanitate, sed Christiana pietate. Converte fideles oculos ad Christum, videbis, affirmo, tanquam in ex emplari pietatis ipsum duplex hoc Cantici genus reso-Dliberarum, quibus additum est ancillarum utriusque nasse; nam & exultavit Spiritu sancto raptus ad vocem Patris intùs sonantem, cum clamavit: Conficeor tibi, Pater cœli & terra, quia abscondisti hac à sapientibus O prudentibus, & revelasti ea parvulus. Ideo Pater sic flacium est ante te. Matt. x1. 25. Rursus ità lamentatus est & planxit ut conquereretur palam: 0! vos omnes qui transitis per viam, attendite & videte, se est dolor sieut dolor meus. Thren. 1.12. Talia colligimus hîc duo Cantica; unum exultationis, aliud lamentationis, ad qualia non habuit Philosophia scru-

tando venire, quorum quodlibet fundatur in amore, non qualicunque; sed charitatis & amicitiæ Deiformis, secundum oppositas tamen & diversas rationes: una est divinalis adoptio, & desponsatio: altera reprobatio & repudiatio. Nihil primo Cantico melius, jocundius, beatius. Nihil secundo deterius, insuavius, infelicius reperitur. Primum cecinit Salomon in Canticis, & David pluribus Psalmis. Alterum Jeremias in Threnis. Et Isaias ibi: Cantabo dilecto meo, Isai. v. 1, ubi de re-

pudio canitur Synagogæ.

Nunc ascendat Theologia suprà Philosophiam, non temporum præstitutiones, solus ille scit, & cui volue-A inchoans processu ab insimis instar Philosophiæ; sed à Deo primo omnium! principio, ad quod attingit utique processus prior Philosophiæ. Et dicamus ultrà Philosophiam, quòd Deus ipse tanta pietatis dignatione, tanta charitatis bonitatisque dilatatione humanam dilexit naturam, ut eam formaret ad imaginem & similitudinem suam, quatenus sui particeps esse posset; & ita particeps, quòd eidem jungeretur felicissimo fœdere nuptiali, sicut sponsa sponso suo; qua dilectione & charitate, nullam diligibiliorem, nullam chariorem æstimare potest cor humanum. Posuerunt, nec negamus, aliqui philosophantium magis elevati & divinitùs illustrati, sicut Aristoteles, quòd ultima selicitas hominis confistit in Dei contemplatione; nec, ut arbitror, sequestrasset amorem ejus; nihilominus cum cognovissent Deum mon sicut Deum glorisicaverunt neque 25 Amabant Dei virtutem illustrantem intellectum, sed "ipsam quæ sanaret, quæ corrigeret, quæ reprehen-" deret affectum, dicit Augustinus, non amabant." Ampliùs ipsi Philosophi, quamvis aliquem hominis amorem ad Deum ponerent & debitum scirent; nullo pacto tamen valuerunt attingere vel suspicari quòd mutua esset amicitia, præsertim sponsalis, Dei ad hominem, & è contrà, qualem nobis revelavit Theologia fundata in chapitate, de qua est illud: Charitate perpetua dilexi te. Jer.xxx1.3. Non enim quilibet amor dici meretur amicitia, secundum Philosophum; sed ille, quo sibi mutuò communicant, & convivunt, & congratulantur, & conuniuntur amantes, quale aliud neque Plato, dicens Deum non misereri hominibus; nec Aristoteles, redemptionis ignorans mysterium; nec aliud omninò fas habuit fine Fide.

> Tentemus nunc de Canticis exultationis & lamentationis aliquid dicere quod sit suprà, non contrà Philosophiam, quæ duo Cantica notans qui dixit: Misericordiam & judicium cantabo tibi Domine. Psal.c. 1. Hæc autem esse jam tetigimus, unum nuptiale, quod epithalamium nominatur; aliud repudiationis reprobæ, quod infernale dici poterat. Oportet igitur, ut à nuptiis carnalibus figuram accipiamus, non dissonanter ad Apostolum, qui loquens de corporali Matrimonio. Sacramentum, inquit, hoc magnum est in Christo dico &

Ecclesia. Ephcs. v. 32.

Sunt verò literaliter tres modi desponsationis; unus viri cum libera, alius viri cum ancilla, tertius viri cum Domina. Ultimum hunc modum tenuisse videtur solus Joseph, vir justus cum uxore sua Maria. Primum legimus in Abraham cum Sara, quod quotidianum est. Alterum ipsius ejusdem cum Agar ancilla; sicut in Jacob duplicem hunc modum reperies, respectu Liz & Rac connubium.

Veniamus ad mysterium: figuravit namque matrimonium Adæ cum Eva consorte & libera, cum adhuc non peccassent, conjunctionem Dei cum anima sancta, etiam si non suisset Incarnatio Filii Dei subsecuta. Figuravit insuper secundum Apostolum, conjunctionem Christi Incarnati cum Ecclesia, cujus caput est, & consors in natura. Figuravit conjunctionem humanæ naturæ cum Deo, in unitate suppositi. Figuravit, secundum Augustinum & sequaces, conjunctio-

nem portionis superioris, quasi viri, cum inferiori, tanquam mulieris. Figuravit, juxta metaphoram Solomonis de forti muliere, conjunctionem hominis, vel spiritus sapientis, cum Lege Dei, vel Sapientiæ. Sic enim loquitur alibi: Quesivi sponsam mibi assumere eam. Sap. VIII. 2. Subinde Matrimonium Abrahæ & Jacob cum ancillis, notat Apostolus figurasse conjunctionem Christi cum Synagoga, quæ generavit filios in servitute. Denique Matrimonium Joseph cum Maria certè Aclesia Rex Salomon, inspiratus à Spiritu Sancto, temcum Domina, quæ non ab eo peperit, nec eam humiliavit, sed ejus custos fuit : aptatur congruè conjunctioni Prælati cum Ecclesia sua, quam Spiritus Sanctus imprægnat; non ipse qui custos est, quamvis sponsus.

Habemus ecce septem genera spiritualium nuptiarum de quibus non erit dicendum per singula; grata nihilominus esset speculatio circà unum quodque genus, intuenti quo pacto Cantica Canticorum Salomonis aptarentur unicuique, tanquam epithalamio saltationis, vel exultationis. Et quidem de conjunctione Christi cum Synagoga veteri, rursùs cum Ecclesia nova, & libera necnon & Naturali, Doctores copiosissime disseruerunt in expositionibus Canticorum literaliter & allegorice; de conjunctione prætereà Dei cum anima; secundùm tropologiam non filuerunt; sed nec usquequaque de conjunctione Prælati cum Ecclesia, vice Christi,

tacucrunt.

Ceterum de altero duplici conjugio mystico, quod superest, si quis aperuerit os in Canticis, ut per anagogiam dissereret, ignoramus. Scimus Venerabilem Richardum non unum non alterum, sed omnia penè volumina sua de hoc Matrimonio spiritus & animæ per mysterium complevisse, præcipue Libro de xn. Patriarchis subtilitate mirabili, cui consonant Tractatus alii: De Arca mystica. De Visionibus Danielis. De Exterminatione mali. Denique totus in ista versatus est metaphora, quæ portionem superiorem virum, & inferiorem, appellaret mulierem; nec filuit sensualitatis concubinas, verum non traduxit ad Cantica quod viderimus. Visum est tamen mihi nonnunquam meditanti in secreto cordis mei cubiculo, per noctes heu! præsentis ubique calamitatis, posse fieri, ut epithalamium divinale consonare monstraretur huic conjugio spiritus & animæ, præsertim in Christo. Rursus alteri connubio spirituali, sapientiæ divinæ creatæ, cum spiritu creato Deiformi, sicut in exultanti spiritu Mariæ potissimè competebat.

Si pausemus intereà paululum, de hinc alio velut sub exordio naturam epithalamii primò designantes; posttat.o locuta est de Christo & Maria; quod certatim laudant Angelici spiritus, immò quælibet creatura, à quibus utinam non discordet vox nostra, laus nostra, thudiofitas nostra, carmen quoque nostrum, quod & faltare docet, & plangere cum pueris in foro luden-

Epithalamium non hîc accipimus, sensuale Canti-cum pro nuptiis carnalibus, quibus Hymenæum præelle Gentilitas fabulatur; non insuper intelligimus Canticum coeleste beatitudinis æternæ, ubi perfecta, securaque fruitione nuptial:, felices animæ cum Deo totaliter uniuntur, transformantur, sopiuntur, jocundantur; sed epithalamium dicimus hie Canticum vizo, pro desponsatione divinali, quae per gratiam hic incipit, & in gloria consummatur; aut si perditur in Dnyssus; si suerit in eo Deiformis, & bene ignitus affinem charitatis, anima perpetuo repudio cruoia-

Epithalamium præsupponitamorem naturalem, animalem, rationalem, dilectionem quoque liberam benevolentiæ, & honestæ quoque concupiscentiæ, demum socialis amicitiæ. Sed addit in proposito nostro, donum charitatis gratiæ vivificans, divinitus assimilans & perficiens; donum insuper Spei, tendentis in consummationem glorize, donum quoque cujusdam zelo-

typiæ laudabilis & fidelis, qua zelant se mutud sponsus & sponsa. Est zelus, amor vehemens & compariens, 'qualecunque contrarium, vel advertum fieri contrà rem dilectam. Et hoc præstat Fides. Est igitur epithalamium nostrum describere Canticum sponsi & sponsa,

Fide, Spe & Charitate junctorum.

Epithalamium Salomonis, quod Cantica Canticorum dicimus, composuisse creditur & traditur ab Ecpore quo erat amabilis Domino; quamvis verba videantur carnalia; quamvis insuper Autor postmodum miserabiliter & lamentabiliter corruerit; ut non glorictur stulta præsumptio cordis humani, si mysteria omnia cognoverit, qualia sunt in Canticis maxima; sed qui gloriatur, in domino glorietur, 1. Cor. 1. 31. videatque ne cadat. 1. Cor. x. 12. Fiat ita circa nos, ô gloriossissime Sponse Jesu, dum te cogitamus, loquimur, extollimus cum dilecta sponsa tua, nequando cum illa Vasti superba repudiemur à regali copula tua.

Epithalamium datur per symbola, ut secundum Augustinum, desideretur ardentiùs, nudetur jocundiùs, speciosiùs videatur; nihilominùs optimum, si fructuosè, si securè, si salubriter cantari debeat, quod elevet se mens ad remotionem phantasiæ, ubi non sit masculus, neque femina, sicut nec charitas sexum habet. Oportet iterùm depurationem fieri virtutis appetitivæ, Bquam nulla titillat carnalis sub carneis verbis complacentia, vel libido noxia. Oportet ampliùs humiliari virtutem irascibilem, ut nulla surrepat pro cognitis mysteriis superbia; sed quanto major est humiliet se in

omnibus. Eccli. 111. 20.

Epithalamium tentatur incautè cantari ab anima, quantuncunque seculariter erudita.; si non suerit expurgata priùs à sordibus peccatorum, quod docetur fieri in Proverbiis Salomonis; si non suerit prætereà sursum elevata, & illuminata per contemptum terrenorum ad quod monet Ecclefiastes; si non suerit postremò cordialiter affecta & pertecta desideriorium supernorum, quod quæritur in Canticorum Canticis exerceri. Ac perindè describitur epithalamium tripliciter, secundum tres actus hierarchicos: purgare, illuminare & perficere; quæ tria præstat Sol Justitiæ, tripliciter exurens montes naturæ sublimis humanæ.

Epithalamium Salomonis potest insipiens & animalis homo fideliter admirari, & simpliciter credere; sed non arroganter perserutari, quia nihil periculosius. Potest homo rationalis & proficiens illud piè meditari ruminationistypo; sed non ex abrupto concinere, quo modum tentabimus illud exponere, quod nobis Medi-Cnihil difficilius. Potest homo spiritualis jam carni desipiens & sanguini, epithalamium sapienter, cum saporedepromere, quo nihil suavius & in terris beatius erit. Vide opera Dei, quod sit idem Canticum electis in ædificationem, consolationem & bonum odorem; aliis in scandalum, ruinam, contradictionem, & odofis in

> Epithalamium fit non amantibus omnino barbarum, nec intelligibile, fit malum & carnaliter amantibus in offensionem & scandalum, quibus augetur indè furor igneus, fætor carneus, insatiabilisque pruritus. Quod ætate nostra vel in sictis quibusdam devotis compertum, punitumque per ignem fuit. At verò si fuerit, Deo propitio, exercitatus homo spiritualis pati divina, sicut de Jerotheo suo loquitur Diofectus; si sentiat divisionem animæ & spiritusà verbo Dei fieri; si per multa probatus, multum Dei sensum cognoverit; pergat qui hujusmodi est, Epithalamium frequentare: non in delictis & verbo superbo, sed in hoc benedicat Deum qui fecit illum, & inebriantem cum talibus bonis suis.

> Epithalamium est, quod Grammatici nominant drama vel dramaticum, quod fit inter duos more Dialogi, non qualiscunque. Est enim Dialogus inter

Magistrum & Discipulum, cui Didascolicon nomen est. Est alius inter loquentem & suum interpretem. Sed iste tertius fit inter dilectum & dilectam, cum propriorum celatione nominum. Et potest drama esse vel indeclinabile neutrum, vel declinabile femineum primæ declinationis, vel neutrum tertiæ, ut ubi; frequentate nobis dulcia Cantica dramatis. in Canticis Canticorum sic observari, ut sponsa præloquatur, sponsus respondeat, commixtis aliquando interrogationibus, vel responsionibus sodalium, sive A Eccli. xxIv. 24. cum aliis sonantibus ad prædicta. Deadolescentularum, sive custodum, sive amicorum.

Epithalamium introduxit sponsam quasi philocaptam & inamoratam de sponso suo, cujus assiduè præsentiam, verba, complexum, oscula desiderat; sed hoctamen cum virginali pudicitia, & mira, grataque puellari verecundia. Quid enim procacius, quid odibilius, quid punibilius in sponsa puella & virgine, si ultrò nedum rapiat virum, si vel palam petat aut roget ad consummationem operis nuptiarum? petit tamen fignis aliquibus, cum pudica circumlocutione & infinuatione verecunda, tempus exspectans & locum beneplaciti viri, dum fuerit introducta per eum in matrimoniale cubiculum, non jam ut sponsa per spem, sed ut uxor per selicem, nec ampliùs dissolubilem unionem.

Epithalamium introduxit sponsum tanquam philocaptum de sponsa non sine verecundia quadam, si videtur in turba cum sponsa, vel ad sponsam; quærit obindè solitudinem, ut illi blandiatur; prospicit B per cancellos & fenestras, zelans scire quid agat sponsa, salit & tripudiat sestinus totus, dum pergit ad eam, dum vult audire vocem suam, faciem videre, ostium aperire, se sequi. Nihilominus exspectat horam venire cubiculi nuptialis, nolens ante legitimum tempus sponsam cognoscere, nondum fædere consumato.

Habemus ex istis Epithalamii notulis, non parvam (nisi fallor) eruditionem pro cognitione reliquorum, quæ vel illic tradit litera, vel glossa Doctorum notat. Sed adhuc pauca jungamus, non quædant totum super Cantica commentum; hoc cnim non est præsentis Opusculi tot metaphoras sigillatim aperire; satis erit vel ubertim apertas repetere; sat erit, aliquas quasi scintillas excutere pro collustratione, cum incendio levi cordis devoti.

Epithalamium, est Canticum de amore ad amorem, de charitate ad charitatem, de dilectione ad dilectionem, fine phantafia carnalis fexus in amante vel amata. Dicet aliquis, hic contradictionem implicari per terminos. Nonne musculinum, inquiet, genus Cdissidium, sola, vel levi suspicione recogitatum amanti ad masculum, femininum spectabit ad seminam; alioquin distinctio talis quid operabitur in articulis. Rursus, si quod natum est ex carne, caro est; Joan.iii. 6. fic quod fimilitudo carnalis eloquii causat, nonne corporeum phantasma putandum est? Verum attendat qui fic opponit, dictum hoc ultimum retorque-ri pro nobis. Nam potest oculus rationis & intellectus ex phantasmatibus utique corporeis species elicere, & fodere spirituales, per quas intelligit ea quæ sunt spiritus, qui teste Christo carnem or offa non habent, Luc. xxiv. 39. nec eorum similitudinem, sed quod natum est ex tali spiritu, spiritus est. Joan. 111. 6. Videre est proindè remeamdem, præcipuè spiritualem, recipere quemlibet articulum. Exemplum de Spiritu sancto, quo nihil indubitabilius, & sine sexu. Latine D suam esse de cura quandoque proximorum, præponehîc dicitur spiritus, hæc charitas, vel spiratio passiva, vel gratia, & hoc flamen; Hæbraicæ hæcruha, Græcè hoc pneuma, vel charisma. Denique Deus, si per Isaiam sponsum & sponsam, se virum & mulierem, quæ matricem etiam habeat, confitetur; ità demum dat intelligi, se per naturam neutram esse: per metaphoram apponitur uterque, nisi fortè quis ita desipuerit, ut hermaphrodita pro duplici sexu monstruosoque credatur.

Epithalamium vocat alterum amorem, tanquam virum & sponsum, non pro sexu carnis; sed quoniam est potentiæ majoris, sapientiæ clarioris, influentiæ potioris. Vocat alterum amorem, ut sponsam, non propter debilitatem sexus, quæ non est exempli gratia in sapientia increata, nec creata; sed ob quandam secunditatem, venustatem, jocunditatem alsectivam, quibus solet mulier eminere sibi, quasque tribuit sapientia. Ego, inquit, Mater pulchra dilectionis, serat igitur mens epithalamium canens, pallium metaphorarum foris, & nudam charitatem, vel amorem introducat; alioquin si nescierit se non idoneum qui cantet epithalamium, fateatur.

Epithalamium propriè est in via, non in termino, in desponsatione, non in consummato connubio. Concluditur ex præmissis hæc epithalamii nostri conditio; quæ consequenter insert, epithalamium non requirere confirmatum amorem, vel charitatem. Ac perindè datur intelligi, quòd exultatio epithalamii compatitur secum lamentationem & planctum, non minus aliquando quàm elegiacum carmen in amore carnali, quod elegiacum à miseria nominatur, quia In litore quot concha, tot funt in amore dolores, ait unus, infanos amores docere se per artem jactans.

Epithalamium Salomonis ca probat quæ mox intulimus; licèt in amore divino videri possint indigna. Et quidem de saltatione & exultatione, de tripudio, gestienti gaudio, nullus vel ambigit vel malèsert, si sint in amore divinali. At verò vis in sponsa audire lamentationem & planctum. Filia Jerusalem nunciate dilecto, quia amore langueo. Cant. v. 8. Et iterum: Percusserunt me & vulneraverunt me. \$.7. Quid porrò totus iste circumitus, inquirendo dilectum sonat, nisi suspiria, gemitus, & luctum? Vis & hoc audire, quod amplius mireris in dilecto? Vulnerasti, inquit, cor meum soror mea stronsa. Cant. Iv. 9. Ceterum dum clamat ad ostium foris: Caput meum, inquit, plenum est rore, & cincinni mei guttis noctium, Cant. v. 2. se pati frigus injuriasque aëris nonne plan-

Epithalamii Canticum non reddit cantantem beatum, nisi in spe, à qua tamen, ut multi, potest excidere. Hinc est profectò lamentatio quandoque non æquabilis, non enarrabilis ulli, propter timorem repudii, dùm tempus advenerit cubiculi. Ne quando fortè dicatur illud ei parabolicum de fatuis virginibus imparatis, & clausa janua petentibus introitum. Nescio te. Matth.xxv. 12. Overbum durum & asperum! O sponsæ non ferendum!

Epithalamium non ita curat, aut petit mutuas hîc in via consolationes amoris, quin ad cubiculum æternitatis plùs anhelet. Colligitur ex fine Canticorum ut sponsa monita per sponsum: Qua habitas, inquit, in hortis amici auscultant, fac me audire vocem tuam. Cant. VIII. 13. 14. Illicò respondit: Fuge dilesse mi, super montes aromatum. Quis amicum talem & taliter velle crederet sponsum fugere, nec secum esse. Dediderabat cubiculum, quale non erat in hortis, nec in amicorum turbis, immò sursum super montes aromatum, quò fugere sponsum petit, quoniam illuc se trahendam mox sperabat. Ampliùs & si sponsa deliciosa cupiebat otium cum sponso, sciens tamen voluntatem bat sui sponsi voluntatem Vemi, dilecte mi, egrediamur in agrum, commoremur in villis. Can. VII. II.

Epithalamium tradit multis sub metaphoris & circumlocutionibus sponsam alloqui sponsum, pro consolationibus recipiendis hîc ab eo. Audis quemadmodùm petit osculum, nunc amplexum, nunc trahi post se, nunc fulciri floribus & stipari malis, & ita de reliquis. Cur ita? planè quoniam amor otiosus esse nequit. Igneus quippe est, se prodere gestit assiduè,

quærit intima cordis amici penetrare. Nam spiritus quidem est qui scrutatur profunda, qui raptum facit & extasim in amatum. Rursus amica, quasi lilium inter spinas positum, si protectionem, si consolationem, si recreationem quasierit in dilecto, nemo rectè mirabitur, neque jam adcò pro se, quantum pro amici dilectione. Latetur cor meum, inquit, consi-A lectione sugentem ab uberibus consolantis Divinitatis dera finem, ut timeat nomen tuum, Pf. LXXXV. 11. ut scilicet in amore suo, fortiori stabilitate subsistat. Nam Delectario tenet operantem in operatione, dicit Arifloteles, cum experientia.

Epithalamium nemo potest persectè cognoscère sine triplici Theologia: symbolica, scilicet, propria & mystica. Harum quamlibet tradit Dionysius. Sed symbolicam suam Latini non habent; nisi quòd gustum ejus dedit ultimo capite De calesti Hierarchia, tradens intellectum locutionis figuralis, quam Scriptura facra transfert ad Angelos, quòd elati sunt, quòd armati, quòd lumina ferunt, cum ceteris. Sic in Epistola quadam De Mensa Sapientia. Sparsim verò, tàm ipse, quàm nostri Scripturæ Glossatores exponunt hujusmodi symbola qua Deo tribuuntur per fimilitudinem ad corporalia; qualiter fit in hoc toto Canticorum Libro; nune de osculis oris Dei, quid sit; nunc de uberibus, de çapite, de oculis, de lingua, de genis, & ita per universum; quod enucleare per omnia, non est præsentis Opusculi; seorsum poterit forsan dari, sicut De B norum, beatitudinumque singularum, sub spe certa . Theologia Mystica, quæ prorsus est necessaria cantare volenti per amorem; duplex Opulculum hoc & illud practicè tradidimus.

Epithalamium poterat per Theologiam symbolicam & mysticam ad quodlibet genus Matrimonii cum Deo, per amorem, spiritualiter adaptari; nominatim ubi minùs videretur ad Christi spiritum & adanimam suam tanquam ad virum desponsatum cum muliere sponsa tua. Sunt hîc multa supponenda, quæ alibi juxta communem Theologiæ sententiam tradita

Unum est, quòd in Christo, secundum humanitatem, pars seu portio rationis superior, quam hic appellamus spiritum (ne controversia sit de nomine sinis) fuit ab instanti conceptionis plenè beata, quemadmodùm & nunc est & erit in secula; proptereà neque doluit, neque timuit, neque speravit spiritus iste in æterna beatitudine, ubi non erit amplius neque luclus, neque clamor; sed nec ullus dolor. Apoc. xx1. 4. Supponimus prætereà, quòd anima Christi, quæ nominatur essentialiter cum spiritu, non tamen fuit tunc in termino beatitudinis; sed habuit statum viæ, subjecta passionibus existens; ut dolori, timori, pavori, cum ceteris; ita tamen quod nulla passio præveniebat judicium rationis superioris, minus quam in Adam, pro statu naturæ primitus institutæ; sicut & de Benedicta Matre sua fuisse confitemur.

Adjicimus, quòd anima Christi pro suis quidem peccatis non doluit, quæ non habuit; sed pro nostris generaliter quoad sufficientiam deletionis; sed quoad efficaciam pro solis electis membris suis. Cùm igitur esset animæ Christi ad suum spiritum naturalis simul & divinalis conversio, sicut contra: concludit statim peripicax ipeculatio, quod anima petebat crebrò per interjectionis vocem, nunc incognita; nunc inconsolationem Spiritus sancti; nunc contra dolores ex terrupta; nunc de repente ab hoc in alterum, quass objectis rerum contristantium sensualiter & per realem sine lege, vel ordinis, vel propositi tenacis, vel seapplicationem in verberibus, fame, fiti, frigore; quelæ semet transfert; quandoque variatis verbis sennunc aliquandò contra res apprehensas intentionaliter contribationem afferentes, cujus peccata erant aliena, quæ per compassionem sua secerat.

Elevet igitur se pius animus in contemplatione Jesu Christi in lumine Fidei, & Evangelicæ narrationis. Consideret devota pietate animam hanc, sponsam spiritus impassibilis, passibilem & crebrò patientem, si pro consolatione dilectiva suspirabat ad spiritum: Ofculetur me osculo oris sui, Cant. 1. 1. cum multis simi-

Tomi III. Pars II.

libus consolationis refrigerium sonantibus, ut illud nominatim: Quis det missite fratrem meum sugentem ubera matris mea, ut inveniam te solum soris, & deosculer te, & jam me nemo despiciat. Cant. vIII. 1. Quid sonabat hac optabunda petitio; si spiritum consideres, lac beatitudinis toto ore, tota securitate, tota ditanquam Matris, sentiens animam ad illum felicitatis statum, quem nondum acceperat suspirantem hæc dicere. Dicebat Christus pro hac anima sua, quam ponere & refumere fas habebat: Baptismo habeo baptizari, & quomodo coarclor donec impleatur? Luc. XII. 50. quæ ratio sciebat, nimirum glorificationem animæ subsecuturam mox baptismum mortis, & amplexu non amplius dissolubili gavisuram cum spi-

Epithalamium traduci poterat ad desponsationem spiritus exultantis Mariæ cum sapientia; sed non absque tropicorum cognitione sermonum per Theologiam symbolicam, & anagogiarum per Mysticam. Gloriatur sapientia, delicias suas esse cum filiis hominum, Prov. vIII. 31. nullam verò reperit sapientia delicias suas esse, cùm qua ampliùs inveniret quam cum Beatissimarum Beatissima & Deiformi Maria; quærebat hic complecti in via spiritum Mariæ; jungere secum oscula per operationes, inspirationesque virtutum, dofruitionis jocundissimæ ac indissolubilis in aternitate, ubi suo spiritu dum ascendit, obviavit quasi mater honorificata, Eccli. xv. 2. & quasi mulier à virginitate

sua suscepit illum.

Quid porrò dicemus de conjugio spititus Deisormis Beatæ Virginis cum ancilla sensualitate sua, sub typo vel Agar, vel Balæ, vel Celtæ. Nonne sensualitas generare debet spiritui prolem virtutum maxime moralium quasi in servitute? Neque enim habet libertatem essentialiter; sed qualem duntaxat sibi communicatur à spiritu. Super his itaque conjugiis in eadem persona humana grande silentium est apud Expositores Canticorum qui de ceteris Mysticis plurima disseruerunt. Gregorius & Beda de Ecclesia & Christo. Nicolaus de Lyra de Synagoga & Dee. Bernardus de Anima & Verbo, & aliqua de Humana Natura ad Filii suppositum. Guillielmus Parisiensis de utrisque per declarationes & distinctiones magistrales per quales, ut fertur, sanctus Thomas hic incessit, distinguendo multiplex osculum, multiplex uber, & ohic inferior portio rationis, quamvis esset cadem res leum, & unguentum, & ita de reliquis, quæ dilatant materiam. Origenem non habemus quem Hieronymus in hoc opere testatur nedum alios vicisse, sed seipsum. Ceterum de Matrimonio Prælati cum Ecclesia Dominia sua, quam sœcundat Spiritus sanctus, & ipse custos est ejus, typo Joseph ad Mariam. Rursus de conjunctione Angelicæ naturæ cum Deo, non legimus exposita hic per contextam seriem Can-

> Quid prætereà, quod amoris lingua, Bernardo teste, barbara est non amantibus; sed qualis est precor amantibus? sanè difficilis cognitu per hæc cantica, si non cam efferat familiarem diuturna conversatio. Occultat enim se sub ænigmatibus & siguris, loquitur sum retinet eumdem; aliquando sensus plurimos unico verbo concludit. Deterret nos hæc consideratio pleniorem de Canticis Canticorum tentare sermonem in hoc Opusculo tertiæ partitionis; quo Theologia, post Historiam & Philosophiam, assumpsit originem cantici divinalis in charitate radicati, non completam dare cognitionem, quæ nec magnis voluminibus expletur; addito quod unctio plùs in hoc docet, quàm lectio; plus devotio quam demonstratio; plus deside-

rium fervens in affectu, quam studium vehemens in intellectu; quamvis, ut prænotavimus, assidua, diuturnaque meditatio sit necessaria, qua valesiat ceteris omnibus curis, & impleat illud : Vacate, & videte. Pf. xLv. 11. Et iterum: Gustate & videte; Ps. xxxIII. 9. ducat animam oportet Deus in solitudinem, ut ibi loquatur ad cor ejus, & lactet eam, & impleat solation

cum germine sancto.

ris hoc cantico & exercitio, suprà quodlibet aliud verfatur lusus noster parabolicus puerorum in foro, qui nunc ad faltum, nunc inducit ad lamentum. Primum sub consummandi spe conjugii in gloria. Alterum sub formidine perennalis repudii, ut exultatio sit cum tremore. Planè timor instar chordæ sonantis, ubi cor vicissim spe dilatatur, mox timore constringitur. Hoc autem agere eo facilius philocaptus in amore Dei quò (ad exemplum amorofissimi Augustini) altiùs mysteria divinitatis, & familiariùs miseriam humanæ fragilitatis fuerit perscrutatus, dum nescit homo, qua distinctione quod agit judicetur; nec quo fine terminetur. Va etiam laudabili vita hominum, si semota pietate judicetur. Hinc Augustino fuerunt profundissimæ pro pia matre lachrymæ. Hinc sibi jam seni suerunt lachrymæpanes die ac nocte, amariffimam quoque legitur & lugubrem præ ceteris suæ senectutis, jam penè extremam duxisse vitam,

obsidionem propriæ civitatis evenisse: multò amplius propter judiciorum Dei formidinem anxiabatur arbitror, sciens non magnum esse, si cadunt peritura mœnia, & si moriuntur morituri; considerabat quod lætitiæ & tristitiæ pro temporalibus vanæ sunt, & nihil, si conferantur æternis. Erat nihilominus in pace mentis amaritudo sua amarissima, in summa desperatione summè sperans. Posset ex præmissis gamma mysticum, quod in quinque voces affectuum, secundum quinque vocales literarum alibi divisimus, ad res reduci, velut in trigono, seu in trichordo, ad exemplar aliquod Beatissimæ Trinitatis. Timor cum mæsticia oriens, ex consideratione Patris reprobantis. Spes cum lætitia, ex consideratione Verbi redimentis. Pietas, seu compassio sui & aliorum, ex confideratione Spiritus sancti subindè consolantis.

Undè versus:

Spes, timor & pietas, resonant in carmine cordis, Tres & ad has voces gamma referte novum. Dat spes discantum mollem, tremor est tenor, atque Ut contra tenor est compations pietas. Cor assiduè chordas symphonia concors Hinc fit, eique chorus concinit angelicus.

Ita tandem oportet gaudere cum gaudentibus & flere cum flentibus, Rom. x11. 17. nisi voluerimus improperium ferre, quale notavit Christus adversus reprobam Judæorum generationem sub parabola puerorum in foro clamantium. Cecinimus vobis, nec saltastis; lamentavimus, nec planxistis. Matt. XI. 17.

#### OPUSCULUM SECUNDUM

D E

# CANTICORD

PROEMIUM.

PUSCULUM istud de Canticordo, id est, de cantico cordis, habet tres Tomos, idest, divisiones vel tonos principales cum notis & notulis. Nota, sunt considerationes speciales. Notula verò,

particula singulares. Primus Tomus continet proæmium cum designatione, quale fuisset monocordum in statu innocentia, & quale est in statu virtuis perfecta, ut in Christo fuit, & Maria per novem notulas. Ponit ulterius differentias decem cantici cordis ad canticum oris, cum distinctione cantici novi hominis ad veterem, per decem notas seu notulas. Ponit consequenter dubitationes multas circà prasentia, qua solvuntur per reliquas Priginta qua-Concludentes ad extremum dicamus, quod in amo- Atuor notulas. Secundus Tomus deducit principaliter quod est ponendum canticordum, docens, quid sit descriptive, & quemadmodum habere debet suum gamma, & qualiter fuit in Christo & Maria. Continet duodecim notas secundum considerationes totidem speciales principales, & in universo notulas octodecim singulares. Tertius Tomus instituit, non absque circumitu, qualiter gamma formetur pro canticordo, continens notas & notulas, qua se legentibus offertur satis plane.

#### TOMUSPRIMUS.

BEATI, qui audiunt verbum Dei, & custodiunt illud. Luc. xI. 28. Verbum habituri de canticis per theoriam & praxim: modò præcipuè de canticordo, quod est verbum Dei in cordibus nostris, quale potuimus exordium convenientius assumere, quam à verbo Verbi Dei, quam à Principio de principio, quàm à Dei sapientia per quam condita sunt omnia, Crediderit aliquis forsan hoc Augustino propter B & sine qua facere non possumus quicquam. Quæ ludens erat coram Patre, dum cuncta componeret, cum ipium laudarent astra matutina. Hæc est sapientia, quam auris bona audiet cum omni concupiscentia. Aperiat igitur aures nostras, sonet & expediat verbum Dei, cujus totiens ista fuit exhortatio. Qui habet aures audiendi, audiat. Matt. x1. 15. Auris itaque cordis intelligens. Quibus non apertis sumus juxta proverbium, Asinus ad lyram, quia nullam in harmonia verbi Dei dulciorem super mel & favum suavitatem inveniemus. Porrò si repletum fuerit cor nostrum verbo Dei, fiet quod ab eo dicitur: Ex abundantia cordis os loquitur; Matt. XII. 34. abundet ergò bone Jesu, cujus os hic loquitur & eructat cor istud verbum bonum. Abundet igitur, obsecro, Spiritus tuus bonus in pauperculo corde meo; & impleat illud, ut detur sermo in apertione oris mei. Ephes. vi. 19. & semper sit laus tua in ore meo, compleatur in me monitio tubæ Apostolicæ, quæ afflatu tuo abundanter impleta, nobis omnibus insonuit & cecinit, hortans, docens & interpre-Ctass. Verbum Christi, ait, hibitet in vobis abundanter in omni sapientia, commonentes & docentes vosmetipsos in psalmis & hymnis & canticis spiritualibus, in gratia cantantes in cordibus vestris Domino. Coloss. III. 16. O verbum Christi, immò Verbum Christus, quod erat in principio apud Deum Joan. 1. 2. & Deus erat Verbum, v. 1. & Verbum care factum est. v. 14. Veni, Domine Jesu, habites in corde meo abundanter; & si non in omni sapientia, saltem per sidem, qua per dilelectionem operetur, Gal. v. 6. ut docere & commonere valcam me primitus, deinde proximos meos, filios tuos in psalmis & de psalmis; in hymnis & canticis ipiritualibus, ut fimus in gratia cantantes tibi Domino in cordibus nostris, & gratias agentes pro omnibus tibi & Patri. Coloss. 111. 16. Cantat ecce quotidiè vocibus crebris vehementer auribus nostris Spiritus tuus bonus, per ora Prophetarum tua organa personans: Cantate Domino canticum novum. Pf. xcv. 1. Et rursus: Cantate & exultate, & psallite. Ps. xcvII. 4. Et iterum: Psallite Deo nostro, psallite; quoniam Rex omnis terra Deus, psallite sapienter. Ps. XLVI:7.8. Hæcautem exhortatio millies repetita, nullo modo prorsùs exequi poterit os nostrum, nisi primitus impletis cordibus nostris. Quoniam ex abundantia cordis os loquitur Matt. XII. 34. in canticis.

Quam felix illa civitas in qua jugis solemnitas! ubi una vox lætantium & unus ardor cordium, quæ plena

#### Tractatus secundus de Canticordo. 645

modulis in laude & canore jubilo vacat, videt, amat, cantat in æternum pleno corde, toto ore. Felix nihilominus homo, qui factus est rectus; si non immiscuisset se peccando quæstionibus infinitis; si non de paradiso voluptatis & canticis Angelerum detrusus esset in vallem lachrymarum, in væ lamentationis, & planctum. Qui jam comparatus jumentis insipientibus, & surdior illis factus, cor ferè sicut Nabuchodonosor habet, ut audiens non audiat, & intelligens

non intelligat.

majoris mundi corporalis corpus hominis, in cujus medio posuit cor, instar solis in cœlo. Composuerat illud tanquam instrumentum vel organum musicum temperatissime concordatum, quo & per quod spiritus humanus, tunc utique psallendi peritissimus, utpotè plenus verbo Dei, cantabat jocundissima cantica Sion cœlestis Hierusalem; nec erat dissonum quicquam; sed in pulcherrimam omma consonabant melodiam, quoniam nihil erat, ut hîc & nunc, obvium rationi, sub cujus imperio cuncta erant, quemadmodum posteà fuit in organo corporis beati illius, de quo mulier quadam extollens vocem de turba dixit: Beatus venter, qui te portavit, Luc. 11. 27. beatus profectò, quia per omnia subditus erat verbo Dei, concors quoque rationi, concors insuper sine differentia sibiipsi.

Cognoverunt hanc ineffe debere confonantiam humano cordi philosophantes aliqui, ficut Aristoteles B devota, alibi videtur. tradit, quod in vitruoso omnia consonant rationi. Quid autem magis homini proprium esse debet, quam ratio, quam vivere communiter secundum eam, & eidem consonare. Puto autem nullum talem invenerat Aristoteles virtuosum, ubi non frequentius dissonaret vetus homo rationi, corpus videlicet mortis hujus; sed ita voluit, non quales videbat, sed quales debere esse censebat Philosophus iste clariffimus describere, dùm felicitatem venatur humanâ

Porrò nullus unquam philosophantium & perscrutatorum sæculi potuit attingere, unde esset dissonantia talis in homine quam heu! cogimur fentiendo fateri; sola Fides hanc ex peccato primorum Parentum venisse revelat: & hoc altero duorum modorum ponitur à Sanctis. Unus est, quod justitia originalis erat integritas institutæ naturæ humanæ à Deo, cujus perfecta sunt opera, Deut. xxxII. 4. qui animæ immortali C corpus aptaverat potens non mori, & per contemperans rationi. Ponunt alii justitiam originalem suisse habitum quemdam additum, quo fiebat talis coaptatio ad rationem, quamdiù ratio subdita esset Deo; quia justitia sublata, sensus velut effrenes absque retinaculo proruerunt in objecta sua, spreto, nec expectato regimine rationis.

Grandis aperta est conquisitionis tam Philosophicæ quam Theologicæ materia: sed ad rem quam attendimus accedat protinùs cor nostrum & os nostrum, tradere scilicet notitiam Canticordi; id est, cantici cordis, undè procedit canticum oris, quorum differentias ad invicem primò si notaverimus, patebit quidditas seu natura citius utriusque; quomodò præterea verbum Dei verum, affirmat quod ex abundanvia cordis es loquisser Matt. XII. 34. & cantat.

Canticum oris est vox sensibilis, numerosa, ab auditu exteriori propriè perceptibilis; ponitur vox pro genere, & numerosa jungitur, quasi pro differentia ad voces nullam habentes numerosam proportionem. Ad-D Charitatem, orare Deum, & sibi cantre Religionem, ditur tertia clausula, propter voces cordiales intrinsecas & intellectuales quæ percipiuntur aure cordis vel intellectûs, prout Scripturis sacris & Philosophicis locutionibus trahi potest. Habemus sic primam præcipuam differentiam à Cantircordis, quæ est vox interior numerosa ab auditu solo interiori propriè perceptibilis.

Canticum oris convenit animalibus, præsertim avi-Tonsi III. Pars II.

bus, in quibus numerosa vox invenitur ab auditu exteriori propriè perceptibilis. Testatur hoc philomela; hoc alauda; hoc carduellus; hoc turtur & hirundo, cignus & alia multa. Colligimus hîc secundam differentiam à cantico cordis maxime rationalis & humani, de quo præsens est inquisitio. Unde quamvis in avibus concinentibus cuique suum cor sit, & imaginatio quædam, seu phantasia numerosa quæ se monstrat exterius, sit denique multiplex passio; nihilominus ad canticum nostrum cordis, sive Canticordum, Formaverat itaque Dei sapientia ad similitudinem A non attingunt. Hinc aspicimus, quòd passiones & sensus sunt in irrationabilibus determinate per objecta sua, & uniformiter operatur quodlibet individuum suæ speciei: non enim cantat aliter una philomela quàm alia; sic nec aliter facit nidum suum. Secus in homine, cujus ratio non est ad unum limitata, unde tanta varietas in humanis oritur: nam quod est sparsum per industrias singulares in brutis, ratio colligit in se totum.

> Canticum oris potest ab altero cognosci & percipi & judicari. Canticum verò cordis folus ille qui cantat intelligit, excepto Deo & cui Deus voluerit innotescere mediatè vel immediatè. Facit ad hoc illud Apoftolicum: Tu Domine, qui nosti corda omnium. Act. 1. 24. Et illud: Dens intuetur cor. 1. Reg. xvi. 7. cum multis in hanc sententiam. Qualiter autem pateat cor hominis vel hîc vel in patria, tâm Angelis quâm San-Etis, seu locutione mutuâ, seu orationis directione

Canticum oris potest cum altero cantico oris per concinentes ad invicem combinari, ac in unam colligi fymphoniam; hoc in discantibus per tenorem, per contratenorem, per minutias & per fractiones vocum multifarias; & experientia monstrat, & ars certa tradit & scribit. Hæc autem omnia fieri non posfunt, faltem hic in via, per homines foris in cantico cordis; consurgat perindè difficultas cognitionis Canticordi apud cos qui non convertuntur ad cor; sed ab eo negligentia vel ruditate, vel imperitia divertun-

Canticum oris potest invito fieri, qui apertis auribus, velit nolit, illud audiet; aut si consistir in gesticulationibus, ut sunt tripudiationes, illud inspiciet, nisi tunc oculos clausos habuerit. Canticum verò cordis aliter (ut præmissum est) non percipitur immediate ab auditu vel intuitu, etiam si conatum suum dederit ad audiendum vel videndum; possunt nihilominus conjecturze quædam fumi; quemadmodum ex occurfu faciei. ex oculorum nutu, ex gestu corporis cor se prodit.

Canticum oris potest fieri fine libero arbitrio, per motum naturalem, vel animalem, vel extrinsecum, seu alienum; patet in avibus, patet in pueris & aliis nondum habentibus expeditum judicium rationis. Nostrum verò canticordum quale perquirimus; sola producere potest libertas arbitrii, ubi voluntas præmonet & inclinat, ratio deliberans ordinat & imperat, tandem voluntas exequitur & effectui mandar. Sancti perindè concordantur, dum unus attribuit (exempli gratia) orationem voluntati, alius rationi. Sic prætereà dùm unus dicit Orationem & cantica per virtutes intellectuales, alius per morales, alius per Theologicales, alius per dona causari. Siquidem nullum est canticum quod non possit à virtute qualibet imperari, id est mediate causari. Ita enim videmus in omnibus actibus bonis; sed immediata productio & elicitio suam habet propriam virtutem; ut sperare Spem, diligere quæ species est justitiæ.

Canticum oris de se indifferens est ad bonitatem vel malitiam de genere moris: datur ratio: quoniam de se & intrinsece non est actus liber, propterea si dicitur bonus moraliter aut malus, laudabilis aut vituperabilis, oportet quòd hoc recipiat aliundè: & hæc differentiasequi tur adpræcedentem. Sed Cantico cordis

damus laudem aut vituperium, tanquam sit à libero arbitrio elicitive, & perinde essentialiter & intrinsece liberum est hujusmodi canticordum. Nolumus tamen ab actibus humanis extrinsecis tollere laudem vel meritum; sed hoc habent ex participatione & origine primæ libertatis.

Canticum oris potest violenter elici, scilicet ab extrinseco, non conferente vim passo, & saltem divina A virtute. Secus invenies in nostro canticordo, ad quod voluntas cogi nequit. Implicat enim, quòdactus cordis humani sit elicitus libere, & respectu ejusdem sit violentus; jam voluntas patiens vim conferret, nec

conferret in actu, quod implicat.

Canticum oris est subjective in re materiali & extensa, sive sit, sive non sit organica. Subjectum verò nostri canticordi, est in solo corde rationis, sive sit portio superior & quasi vir; sive inserior, quasi mulier; .five in quadam scintilla & apice intelligentiæ puræ, quam mentem aut synderesim quidam appellant. Sed ubique fuum elicit canticum fine usu corporalis organi requisito, quamvis ad phantasmata priùs aspexerit, & ex illis species intelligibiles abstraxerit: & hoc si non sit ex alto, virtute verbi Dei collustrantis, immediata revelatio.

Canticum oris spectat ad veterem hominem; canticordum verò nostrum pertinet ad novum, qui secundum Deum creatus est ad imaginem & similitudinem fuam, non duntaxat in vestigio. Sequimur hoc loco confiderationem Apostoli de bipertito homine in quolibet viatore, cujus intelligentiam & mysterium nunc & hîc supponimus, dicentes consequenter, tot esse differentias assignabiles inter canticum oris & nostrum canticordum, quot & quantas Apostolus assignavit inter nostros homines, hunc veterem, istum novum, sub una, & in una hominis naturalis persona, ut quòd vetus tyrannizatur lege carnis & peccati; quòd obviat & dissonat rationi; quòd Legi Dei subjectus non est; quòd captivat nos sub jugo peccati, & ita de reliquis. At novus agitur, ducitur & regitur spiritu libertatis & justitiæ, & adoptionis filiorum Dei, & spe hereditatis æternæ.

Collocato tenore dicendorum, consequenter notulemus, nunc respondendo objectionibus, nunc postra ponendo. Habent in primis dubitationem ca quædicta sunt de Cantico cordis, quod distinguitur a cantico oris, quia potest fieri sine eo, cùm dixerit Christus, quod ex abundantia cordis os loquitur. Matt. xn. 34. Cum prætered certum sit, nullam vocem, quæ ést sonus ab ore animalis prolatus, fieri sine corde,

quod est principium vitæ & motus.

Respondemus, quòd ubique sunt in aliqua disciplina, seu veritatis cognitione diversi termini, quorum quilibet habet acceptiones multiplices, seu per analogiam, seu per æquivocationem; restrictio vel limitatio potest, & debet primitus fieri vel supponi ad certum aliquod fignificatum; alioquin incideret ilatim confusio & ex confusione deceptio seu sophistica paralogisatio. Proptereà si debet in primis præsupponi quid nominis, ficut debet; oportet consequenter illud esse certum, vel quia sic vult impositor, cum nomina fint ad placitum; vel ex usu authentico Majorum colligitur. Fatemur itaque, cor dici multipliciter & ad multa, similiter os. Placuit nihilominus ex causis præpositis coractare sermonem, modo qui dictus est, ut D cantantibus tamen in Ecclesia, Deumque laudantibus, cor significet hîc in homine liberum arbitrium rationis: os verò notet organum carnis; quamvis etiam cor ita sumptum shabet suum os intrinsecum, ut ibi; Labia dolosa in corde & corde locuti sunt. Ps. x1. 3. Os carnis pari modo suum cor habere invenitur, ut ibi: In ere fatuorum cor corum. Eccli. xxx. 29.

Confequencer not and um est, juxtà divisionem Apostali de duplici homine, novo & veteri, quòd duplest est in genere Canticum, unum novum, vetus alterum Que distinctio sumitur penes virtuscin & vitium; coleste & terrenum; spirituale & carneum; liberum & illiberum; gratiam & peccatum; meritum & demeritum; charitatem & cupiditatem; vel amorem Dei, vel amorem sui, quem dicimus libidinem. Quo fit in Canticis, ut quicquid spectat ad virtutem immediate vel mediate; elicitive vel imperative; intrinsece vel extrinsece; essentialiter vel denominate, illud computetur inter Cantica nova; aliud autem ex adverso vetus reputetur. Colligitur hujus distinctionis rationabilitas ex Apostolo, locis plurimis. Et quia Christus dixit: Ex verbis unis justificaberis, ecce novitatem: Ex verbis condemnaberis, Matth. xII. 37. ecce vetustatem; quæ duo tamen à cordis abundantia procedunt. Stabit igitur, quod simile Canticum sit in ore unius novum & in altero vetus, immò sunt in codem ore, tempore & corde mutatis.

Cur autem ista notamus? nisi pro cognoscenda verius distinctione Cantici cordis à Cantico oris, quæ non sic accipienda est, ut non plerumque conveniant; & fit aliquod Canticum oris novum, licet non intrin-

fecè vel illicitiv**è**.

Sit prætered Canticum aliquod cordis vetus, dum ultrò pessimas machinatur cogitationes, & ab eo exeunt, juxtà verbum Christi, cogitationes mala, homicidia, adulteria, fornicationes, furta, falsa testimonia, blasphemia, avaritia, nequitia, dolus, impudicitia, oculus B malus, superbia, stultitia. Matt. xv. 19. Vides quam pravum cor tale, quam dissonum, & horribile.

Opponetur hîc forte nobis de pueris, qui nondum habent usum cordis intellectualis, quod est judicium liberum rationis. Nonne sequi videtur ex prænotatis, nullum in ipsis esse Canticum novum, neque vetus, plùs quam in bestiis & avibus; cum tamen Christus approbans Cantica puerorum Hebræorum confirmaverit dictum suum auctoritate Prophetica: Ex ore infantium & lactentium? &c. Ps. vIII. 3. Proinde frustrà ponerentur in Ecclesiis pueri, qui tamen videntur gratissima portio chori canentium. Quid iterum dicemus de beato illo infante Joanne Baptista, in materno utero gestiente, saltante & exultante? Nonne fuit ista spiritualium novitas gaudiorum, cui mox concinebat Mater, exclamans voce magna: Benedicta in in mulieribus? Luc. 1. 42. Canticum insuper addit suum Maria dicens: Magnificat anima mea Dominum. ¥.46. Fuit planè novitas in hujusmodi beato puero cum novo cordis: aut quia præacceleratum est in ipso judicium rationis: aut quia spiritus Christi movit cor nescientis ad exultationem novitatis. Sic de pueris Hebræorum, immò & de Propheticis viris, & de ipsis etiam Apostolis die Pentecostes dici potest, dum divina patiebantur, prout de Jerotheo loquitur Dionylius; dumque rapiebantur, ducebantur, agebantur à bono Spiritu vehementiùs quam agebant. Quo contrà de vesano vate dicitur,

In malum dat sine mente sonum.

In illa siquidem, & similibus, spiritus pithonicus non erat subditus illis; quemadmodum de Prophetis affirmat Apostolus, quod spiritus eis subjettus est, 1. Cor. xiv. 32. subjectionem intelligit, non servitutis, sed condescensivæ pietatis; ut Christus Joseph, Mariæque subjectus.

Ceterum de pueris aliis specialiter non inspiratis, quid dicemus? Nunquid damnabimus? vel inter vetera, quali solius oris sint, aut carnis, numerabimus? Posset quoque sieri quæstio de musicis organis tam in veteri, quam in nova Lege, ad divinas lau-des cantandas ordinatis, de carminibus denique quæ non intelligentur, ut sæpiùs à multis cantantibus qui funt fine literis idiotæ. Suppetit hoc loco necessaria consideratio de libertate actuum, quam alibi latius expositam breviter hie recensemus. Est itaque liber actus ille solus formaliter & extrinsece, qui elicitur à voluntate libera

# Tractatus secundus De Canticordo.

formaliter & essentialiter: & tale est Canticordum nostrum, idest, Canticum cordis, prout exposuimus, quod repositum est in organo cordis, & dicitur ejus

abundantia.

Quisquis igitur in has fortè literas incideris, vigili corde semper intellige, coaptationem hanc nostram de corde, ad signandum duntaxat liberum spiritum humanum, quamvis inveniatur dictum cor carneum A que affectu feruntur in Deum, ficut de se refert Au-& lapideum; sed apud nos cor dictum de spiritu secundum conditiones suas arbitremur. Sunt alii actus, qui dicuntur liberi participative, cò quod imperantur à voluntate libera, & hoc diversis ordinibus, vel gradibus proximis, aut remotis, in ordine ad spiritualis cordis imperium.

Exemplum in Cantico, quod elicitur primò à mente cordis; hoc enim verbo utitur Maria in suo Magnificat. Deinde formatur in corde carnis per imaginativam virtutem Canticum simile per imperium voluntatis. Procedit deinceps ad sensus exteriores, præfertim ad os, ubi fit sonus vocalis; aut progreditur usque ad percussionem instrumentorum musicorum, in quibus fit resonantia, quæ licèt fiat in rebus non animatis, nec ullo modo libertatem habentibus; dicuntur tamen hæc Cantica libera, quia sunt saltem

mediatè à libero arbitrio imperata.

Exemplum de sagitta, quam ad occisionem homi-

indè secuta liberè facta judicatur & punitur.

Quocircà patet responsio, cur possunt inter Cantica nova numerari ; immò & dici meritoria multa quæ carent sensu, quantò ampliùs ea quæ cum aliquo sensu fiunt, & cum quadam inclinatione spontanea; non sicut in pueris est, nam & bruta participant aliqua tali spontanea, licet non libera motione; quia non ita prorsus aguntur, quin coagant. Tanta denique viget in aliquibus æstimativæ virtutis claritas, ut participes esse libertatis & divini haustus (ut de apibus Poëta dicit) videantur. Et unde hoc, si non ex Lege divinitatis à Dionysio tradita; quod infimis superiorum conjunguntur suprema inferiorum. Quemadmodum igitur convenit ipiritus humanus cum Angelis in apice mentis; ita & brutalis cognitio cum hominis imaginativa virtute.

Placeat ultrà progredi; videbimus quòd nulla penitùs operatio in universo, quantumcunque naturalis habeatur, quin relata ad primum principium dicatur, vo, quod videtur sua novitate vel arrogans, vel inu-& sit libera, tanquam ab eo liberrime producta. Et C tilis, vel consicta, vel verbosa. ita quælibet operatio laudabilis est & collaudanda. Sicut elevati Prophetæ, considerantes omnia in ordine ad suum principium, collaudare dixerunt ipsum Deum, & ad collaudandum & benedicendum, congratulando, complacendoque sunt hortati. Quæ consideratio quam late pateat ad Cantica cordis nostri formanda, sciet cor illius qui ex sententia dicet cum Propheta: Viam Mandatorum tuorum cucurri, cim dilatasti cor meum. Ps. exviii. 32. quale Salomon dicitur habuisse latum nimis. Quantò ampliùs illa Beatorum Beatissima, cui conveniebat illud Isaiæ: Tunc videbis & assues & mirabitur & dilatabitur cor tuum; Isai. Lx. 7. quæ in omnibus, & super omnia videbat, & audiebat cantantem Filium suum, Dei Verbum.

Invenimus prætereà rationes alias in pueris, cur'ad Ecclesiastica Cantica mancipantur, quamvis nondum D plenus sit in eis usus rationis; primò quia tollitur otium iners quod multa mala docet; dehine habitus bonus facilitans acquiritur; recondit insuper memoria sibi Cantica, quæ postmodum meliusintelligentur, dum quasi ruminanda deducta sucrint ad dentes piæ meditationis, & judicii rationis.

Videmus ita fieri circà disciplinas alias: ut in Grammatica pueri memoriæ commendant Donatum, cujus nulla est in ipsis tunc intelligentia. Adde, quòd affiltentes magni recipiunt hujusmodi Cantica puerorum ad elevationem mentis in Deum. Faciunt insuper illa Cantica sua esse, dum ea vel percipiunt, vel instituunt, vel approbant, vel ipsis semet afficiunt; quamvis non est omninò tollendum qualecunque meritum ab ipsis pueris, qui gratiam baptismalem habent, & quorum Angeli semper vident faciem Patris; Matt. xviii. 10. qui denique parvi non parvo quandogustinus. Nam evenit, ibi esse plus affectionis, ubi minus cognitionis naturalis positum est. Patet in ani-

malibus & feminis.

Caderet hîc querimonia, nullis pro sua indignitate verbis explicanda, de pessimis seductionibus puerorum, quorum puritas ut Angelica venerari, servarique deberet; quos ad Cantica modesta, sanctaque, juxta etiam Philosophi traditionem oportebat institui. Sed væ, & væ carni & fanguini! quoniam præter & ultrà corruptionem naturalem perversæ originis, gaudet malignans flagitiositas majorum demergere collotenus parvulos in obicoenorum gurgitem verborum, factorum, & canticorum. Consolatur tamen Apostolus electos Dei, quibus dicit omnia cooperari in bonum, Rom. vIII. 28. miris prorsus & incomprehensibilibus modis. Et quemadmodùm de veneno componitur theriaca; sic perditio malorum, salvatio fit electorum. Fit demum operatio eadem (utnis missam, dicimus libere moveri, probatio: quia mors B puta Canticum oris puerilis) uni ad vitam, alteri ad mortem, ac proinde diversis respectibus idem Canti-

cum vita, & mors nominatur.

Surgit alia dubitatio, ponendo differentias Cantici cordis & oris. Dictum est, Canticum cordis esse liberum & intrinsece, ac proinde laudabile, & in nostra potestate. Videtur experientia contradicere, cum querelis devotorum frequenter lamentantium illud de Pfalmis: Cor meum dereliquit me. Pf. xxxix. 13. Nam cur pro magno & pracipuo dono loquitur David ad Dominum: Invenit servus taus cor suum ut oraret te, 2. Reg. vii. 27. si passim omnibus hoc concedi videret. Superadditur objectio non minus plena murmuris apud multos, dicitur enim: Si Canticum cordis sufficit apud Deum, cur addita sunt tot Cantica oris quæ corpus atterant sui multiplicatione, & mentem divertunt à sua devotione, & non niss fastidium frequenter sua repetitione nauscanti causant? Est alia quæstio super modo traditionis nostræ de Canticordo no-

Verumtamen expediamus duas anteà propositas dubitationes, & dicamus ad primam de libero usu Canticordi nostri, quòd intelligimus cum præsuppositione, & non aliunde, scilicet impedito & absorpto, sed stante judicio rationis. Nam & arbitrium dicitur liberum de ratione judicium. Hoc autem impedimentum fit aliquando non imputabiliter ad culpam ex toto, & quandoque ex tanto; modi quoque causantes hac impedimenta alibi traditi quarendique funt. Ceterùm stante judicio rationis potest novus homo regeneratus in Christo, liberè Canticum novum cordis exercere, vel elicere modo tali aliquo, qualem notabimus secundum voces, & per voces affectuum, etiam ubi Canticum oris nullum sequeretur; alioquin Apostolica monitio, tam Pauli, quam Jacobi, fru-

Hoc autem fieri semper posse, idcircò quibusdam non apparet; quia vel non sentiunt hujusmodi affectiones in corde suo carnali, quales dictae sunt, &c positze sunt passiones à Philosophis, quasi solz, ut spes, mœror, metus, gaudium; aut oppositas vo-luntati suæ passiones, tales ipsi patiuntur inviti.

Hee est fatemur non mediocris, neque rara conquestio, timoratarum quoque conscientiarum vehemens exagitatio. Cui sub unius casus exemplo conabimur respondere, aperiendo dicendis infrà

Cc-S s 3

Celebriter quæritur, & passim à Theologis, si dolor contritionis de peccatis debet esse maximus, & si minus esse potest? Notant ipsi distinctionem utilem, & accommodam valdè, pro Canticordi nostri totius intellectu. Est, inquiunt, dolor aliquis in sola ratione, qui libero subjacet arbitrio. Dolor iste, & displicentia vel odium, vel detestatio sic elicita cum gratia sufficit ad detestationem peccati, supposito quòd nullus in corpore dolor sequeretur. Attamen dicitur dolor de peccatis, & dolor maximus; quia de nulla re altera temporali tanta detestatio elici debet à Aluntatis, secundum propriam Theologorum acceptiocorde rationis, sicut nullum est damnum pænæ, quod æquiparetur damno culpæ. Dolor alius est, quem Philosophi numerant inter passiones concupiscibilis sensualis, qui consurgit ex apprehensione objecti disconvenientis ipsi sensui corporali; habet hic insuper causari cum motu spirituum & constrictione cordis. Hunc utique dolorem non oportet esse maximum in pœnitente, immò nimius & culpabilis esse posset, utpotè cordis sensualis & corporis destructi-

Porrò non est secundum hunc dolorem mensuranda semper bonitas pœnitentiæ; cujus ratio est: stat enim duos esse, & sæpè videmus, quorum unus ex complexione naturali cor habet strenuum & virile, nec lachrymis idoneum; ita ut vel vix, vel nunquam flere possit. Eritalter cordis feminei, mollis ad omnem miserationis occasionem, lachrymis laxum vel pro-B num. Primus eliciet detestationem peccati sui intenfins in animo, fortius & laudabilius in casu quam aliùs, nec apprehendet illum sapientis verbum: Cor durum male habebit in novissimo. Eccli. 111. 27. Jam enim talis peccata detestans propter Deum, non durum cor habere sed molle dicendus est; fit tamen ut fæpè redundantia doloris cordialis in corpus, nisi sistat se liberè mens, ne fluat in inferiora, sicut in Christo fuit, sicut poterat Adam, sicut Maria nullum habens motum prævenientem judicium rationis, imperabat ut placebat motus in corpus.

Eliciuntur ex hac dittinctione Magistrali & authentica, vulgata, probata, receptaque, salubres & pulchræ confiderationes.

Primò, quòd nomina sensibilium passionum transferuntur rationabiliter ad affectiones voluntatis significandas. Hoc confestim perspicuum est de dolore, de quo minus quam de pluribus aliis apparet. Et hoc diffusè deduxit Augustinus in suo Libro De Civitate Dei diversis Libris & capitulis, maxime dum longam de opinione Stoicorum ex historia Agellii texit Orationem, sun pra occasione de passionibus dæmonum secundum positionem Platonicorum, nominatim Apulei, qui describens dæmones dixit, cos esse animalia, corpore æterna, animo passibilia, omni videlicet genere passionum, quales in hominum cordibus experimur. Ac proinde nititur salvare superstitiones Gentilium & facrificia, & carminationes, quoniam dixit dæmones talibus allici, vel placari.

Ceterum Augustinus, concludens ex hac miserabili conditione damnationem dæmonum perversissimam, plùs quàm hominum hic etiam pessimorum, redit ad rememorationem duarum Sectarum. Una fuit Stoicorum, que passiones ponebat in sapientem cadere non posse, quoniam erat virtuosus, virtutes autem sunt insensibilitates, quia sensum prohibent passionum.

Secta fuit altera Peripateticorum, quæ non damnabat passiones omnes, nec à virtuoso prohibebat, si fierent moderate. Concludit tamen Augustinus, disputationem hanc magis esse verbalem de nominibus passionum, quam realem de suis affectibus. Fallebantur autem Stoici, quia solum considerabant in homine rationem, nec aliquid habere debere quod esset commune cum corpore credebant. Deceptusest contrà stultus Epicurus, nihil in homine, more Saducæorum præter corpusattendens, & dicens

in corde suo: non est Deus, Ps. xxx. t. Fides verò consonat illuminatæ rationis Aristoteli ponenti in homine animam rationalem & corpus organicum, hac funt, prout hîc loquitur, spiritus & caro. Fuerunt apud nos præcipui duo Theologi, quorum unusmagis insecutus Philosophiam Aristotelis, tradidit nomina passionum non propriè dici de assectibus spiritualibus:

Alter plùs hærens Augustino, tradidit, in spiritu rationali sic inveniri concupiscibilem & irascibilem vonem, quemadmodùm in appetitu sensuali, secundùm Philosophiam. Et hoc absque dubitatione putamus esse verum, quamvis (ut Augustinus tradit) frustra de verbis, ubi de re constat, nectitur controversia. Neque enim Philosophus ipse, quanto minus quivis Theologus negat etiam in Deo gaudium esse, delectationem, & lætitiam: decet enim Deum una simplicissima & immutabilissima operatione dele-

Plato quoque dicit Deum postquam mundum sabricavit exultasse gaudio. Et in sacris Literis gloriatur sapientia, delicias suas in filiis hominum, & quod lætabitur Deus in operibus suis, non quidem affectus fui mutatione, sed exterioris operationis innova-

Elicitur ampliùs ex prænotata distinctione tanquàm clave nostra pro canticordo, quòd non ex motu cordis carnalis accipi debet viututum aut vitiorum, nec revelationum universalis & certa distinctio.

Verè prorsus enunciavit Sapiens: Cor tuum sicut parturientis phantasias patitur, n si ab Alto immissa fue-rit visitatio. Eccli xxxiv 6. Neque parum formidanda est verbi Dei per os Psalmistæ comminatio: Dimisi eos secundum desideria cordis sui, ibunt in adinventionibus suis, Ps. LXXX. 13

Quamquam dixisse legatur devotus Bernardus, quòd ex motu Spiritus fancti cordis poenitentiam agnoscebat. Quod qualiter intellexerit habeatur ex aliis dictis suis & regulis Evangelicis, quæ non in motu passionum corporalium, sed imitatione & custodia divinorum sermonum, consilium dicunt esse ponendum. Consilium meum (inquit Psalmista) justificationes tua. Ps. cxvIII. 24. Passiones autem cordis carnalis habeto eò suspectiores, quò ferventiores; nec rationis frenum sequentes attenderis, quantumcunque devotæ, sanctæ, justæ, sublimes appareant; quoniam latet in talibus aut sub talibus, ut sæpè, dæmonium meridianum.

Habetur consequenter, quòd non semper illi sunt virtuofiores, qui judicantur devotiores in compunctionibus & lachrymis, ad quas sexus femineus, quia pronus est, cantatur esse devotus. Verum potuerunt istæ veritates cum similibus infra explicari, solvendo tertiam dubitationem, si secundam primitus abfolverimus, pro reprehensione murmurantium contrà tot cantica oris, quæ carnisesse ponimus, & quæ fieri crebrò cum fatigatione hominis utriusque, nemo negat, licèt alia & alia ratione, hic & ille mo-

Consonat distinctio de dilectione Dei, quam non oportet semper esse maximam in sensu per intensionem vel extensionem; sed in mente per appretiatio-Dnem & per ponderationem, quâ citiùs eligitur omnis amor alius propriæ etiam vitæ deseri, quam Dei subeatur offensa. Patuit in Martyribus magis quam in carnaliter philocaptis. Salvat hæc distinctio consequenter, quo pacto stant simul in codem tristitia & lætitia, cum motus habeant contrarios in corde; illa stringit, hæc dilatat; verùm non in mentali, sed sensuali passione locum habet. Demùm ad ædificationem Ecclesiasticorum, maxime Monachorum pauca

Ecclesiam consideremus, Civitatem gloriosam esse.

Prætered Reginam illam quæ astitit à dextris Dei in vestitu deaurato circumdata varietate. Ps. XLIV. 10. csse rursus corpus insigne mysticum, habens instar corporis naturalis multa membra, quæ non eumdem actum habent, Rom. XII. 4. sed in ea distribuit, Spiritus sanctus dona sua prout vult, 1. Cor. x11. 11. tam gratuita solum, quam gratificantia, gratum facientia. Denique cives hujus civitatis oportet quemlibet ambulare vocatione qua vocatus est; hunc in activa, alterum in contemplativa; nunc in operatione, nunc in otio sancto; modi varietas usque ad Canticorum diversificationem, in Ecclesiasticis cæremoniis multiplicem. Itaque dùm Apostoli discurrebant in omnem terram ad conversionem Gentium, ipsi tamen non leguntur in hujusmodi canticis exterioribus semet exercuisse, præfertim more Judæorum, in Synagogis & Templo Salomonis. Et quoniam Legalia cessasse docuerunt, ac deinceps magis traduxerunt ritus Gentilium per Flamines & Archiflamines ad Ecclesiasticam politiam, quam per Sacerdotium Aaron; sub fine tamen altero quam Gentiles. Porrò tempore Martyrum circumierunt aliqui in melotis, in pellibus caprinis, in montibus & speluncis & in cavernis terra, Hcbr. x1. 37. apud quos & quales satis probabile est, vocalia Cantica non suisse. Post dilatationem Ecclesiæ, ac reddita pace, fuit nihilominus multa varietas. Sola Psalmorum accentuatio tenuis fuit apud aliquos, apud alios crebris cum arte sua cantus. Fuit apud alios discan-

libus. Postremò, quid necesse est numerare per singulas, quales in Canticis Ecclesiasticis habitæ sunt, & nunc observantur varietates. Rem amas ad fructum vel ulum. Dedit Augustinus quodam loco Confessionum suarum intelligi, non parvam esse difficultatem circà hanc, ita ut in neutram partem ausus sucrit præcipitare sententiam. Nam cum recordabatur institutionis Ambrosianæ de Canticis & Hymnis, ne populus in cjus custodia vigilans mœrore tabesceret, dumque lachrymas suas meminerat quas hujusmodi vocibus acriter commotus habuerat, eliquabatur veritas in cor ejus, & benè cum illis sibi erat, trahebatur appropus intrandi Religionem, tempus in saculo mar bare cantandi talem morem. Sed postremò dum sen- Cvulgò dicitur. Qui cum lupis est cum ipsis ululet. tiens blandimenta dulciorum Canticorum cedere sibi in quadam aurium voluptate, dixit, se malle tunc cantantem non audire; nam poenaliter, inquit, me peccare confiteor, dùm plùs ipse cantus, quàm id quod cantatur me delectat.

quie campanas dicimus. Fuerunt apud alios organa

multarum fistularum, junctis apud aliquos tubis ducti-

Conquisitionem habet hoc ultimum non mediocrem, primò de musicis instrumentis & organis, quæ nihil utique loquuntur ultrà mulcentem harmonians, nissi pro incertis intelligentia. Sed & de laïcis, alissique non intelligentibus ea quæ cantantur, quasi par est difficultas.

Deindè superadditur altera principalis dubitatio de multiplicatione Canticorum, mentis devotionem suffocante sæpiùs quam resovente, maxime cum Beatus Gregorius, alter ex Institutoribus talium Canticorum, judicaverit indignum, si dediti verbo Dei, studium suum in istis tempusque darent, quæ ratio videtur ad dispositos contemplationis otio trahi, ne officium quod Dquòd voluntas occidendi sola, vel voluntas alterum pro devotionis Christianæ persectione institutum est, contrà devotionem militet, aut perfectionis culmen apprehendere præpediat.

Pauca dicamus pro re tanta; fatemur enim quòd plenè satisfacere non sufficieus. Multæ sunt causæ multiplicationis psalmodiarum vocalium in Ecclesiis. Una est, vitæ laicorum laudabilis occupatio, assistentium consolatio, dyscolorum morum devitatio, cohabitantium regulatio, pœnalis satisfactio, carceralis

mancipatio, Dei collaudatio, totius Ecclesiæ repræsentatio, voti completio, mutua recompensatio, utilis assuefactio, mentis humiliatio.

Harum autem duodecim causarum, etsi sint aliæ non reducibiles ad istas deductionem non prosequentes; ad præsens jungamus, quod non semper liomo constituitur, quo persectius viveret, aut contemplando, aut theologizando, aut aliorum profectibus obsequendo, sicut & in politia quosdam videmus servos, magni tamen ingenii, quosdam mechanicos, quos quandoque in obedientia Regulari, aliquando in qua- ad liberales Artes natura genuerat idoneos; & ita de dam spiritus & corporis liberate. Descendit hujus-A pluribus; quibus tradidit regulam Apostolus, ut ambulet unusquisque vocatione qua vocatus est. Sit hæc vocatio spiritualis à divina providentia, que utique generaliter & immediate conourrit in omnibus; sit hac vocatio propria deliberatione, quemadmodum in Religionibus, quarum prosessoribus, si murmuraverint, quid aliud dicetur, quam illud civile. Vide tibi qui taliter elegeris. Et iterum: Patere quod sponte subisti jugum. Gravat planè nedum desidiam inertem, sed aliquando animam priùs strenuam onus assiduè repetiti Servitii. Nam verissima prorsus est ratio, quam Monachus dedit interrogatus: quid esset in sua Religione difficillimum, an jejunia, an vigiliæ, an filentium? Continuò, inquit, continuati repetitio cantus. Ampliùs verò quia murmur suum palliant aliqui: Deus, inquiunt, intuetur cor, & bona voluntas pro facto reputatur, & minora per majora bona recompensari possunt, ficut per contemplativam activa. Dicamus quòd jam in oligatis alia est ratus, addita sunt cymbala in Ecclesiis benesonantia, B tio, quam de liberis ab obligatione, & hæc est una causa, cur solidior aut voluntas, aut compensatio, non sufficit semper.

Novi temporibus nostris duos celebres in Theologia Doctores (propitietur omnibus suis Deus) hi conferentes cum Patribus duarum Religionum, mihi similiter notiffimis, si Religionem introirent. Possetis, inquiunt, onera Religionis conformiter ad ceteros Fratres exequi? Quibus, se non posse, cùm jam fracti esfent ætate respondentibus; sed posse studendo, docendo, meditando compensationem affetre. Subintulerunt: Et si quotidiè cum Paulo raperet vos Deus in tertium cœlum, nisi compleveritis instituta Religionis, nobis, quorum magna pars animalis est, non nisi scandalum, & vobis ludibrium futuros esse noveritis, tempus intrandi Religionem, tempus in saculo manendi,

Rursùs si voluntas pro facto reputetur apud Deum quoad meritum essentiale vitæ æternæ, tamen multiplex in aliis reperitur instantia; ut in accidentali præmio, qualis est aureola, quæ datur actui excellenti, non solum voluntati; ut rursus in actibus privilegiatis, quales sunt largitiones pro Indulgentiis; ut prætereà sunt exercitia Sacramentorum, quæ vim suam habent virtute operis operati; ut insuper sunt operasatisfactoria, qualia sunt solutiones debitorum, aut restitutiones ablatorum; ut in proposito solutio vocalis Servitii, quorum omissiones, etsi non semper propter impossibilitatem sint culpabiles ad damnationem, non tollunt tamen omnem ex fola voluntate satisfactionis obligationem; quoniam semper adveniente satisfactionis opportunitate, per se vel suos teneantur: quod non esset, soluto prius realiter pretio. Demùm in pœnis & præmiis civilibus evidens est, ditandi, facto non æquatur. Adjice prioribus, quòd i in civili, vel Ecclesiastica Congregatione, sicut & in Legum traditione, respectus habetur ad ea quæ ut in pluribus eveniunt; nec privilegia, nec conditiones, nec utilitates paucorum plurantati præjudicabiles esse

Confiteamur tamen oportet dispensationem & bonam æquitatem apud tales casus particulares locum tenere, qua si negetur pertinaci crudelitate, aut insi-

pienti stoliditate, non video, quid supersit afflictis, nissi recursus ad Deum Patrem solatii, cum imploratione misericordiæ suæ, quod convertar corda Patrum in Filios, Luc. 1. 17. faciens cum tentatione proventum; 1. Cor x. 13. potens est quippe Deus dare Patribus intelligi sieri posse pro utilitate fratrum spirituali cum Maria vacantium, exoncrationem servitii, quæ datur laborantibus in Officiis temporalibus cum Martha, A nisi quod aptior est oculus carnis ad ista, quam illa, etsi non semper major necessitas. Valebit ad extremum, ficut opinamur, ad consolationem lugentium sub jugo corporalium Canticorum, declaratio Canticordi novi, ad quem properat intentio; si attentio non defuerit; quoniam qui verbum narrat non attendenti, guasi qui excitat dormientem de gravi somno. Eccli. xxtt. 8. Quid autem nequius, quid intolerabilius, quid Lege punibilius, quam si nolit officii sui prorsus honestissimi, divinissimi, saluberrimi doctrinam quis audire? Dedit verò nobis Ecclesiasticis Deus regiones gentium, & labores populorum, ut cantemus ei, ut in facris verbum suum Scripturis audiamus, beatisicans illos, qui audiunt verbum Dei & custodiunt illud, Luc. x1.28. Quomodò custodiunt? ne sollicitudo sæculi, & fallacia divitiarum suffocent verbum. Quale verbum, quod insitum & in mansuetudine & patientia suscepbono & optimo fructum multum cum jubilatione lætissima in Canticis, & verbo solatii. Ecce peregrini sumus in Jerusalem cœlestem: comitatur nos assidue verbum non habens amaritudinem, non tædium; quod si comes facundus in via pro vehiculo est, comes alter quis facundior verbo Dei, cujus verba Spiritus & vita sunt? Joan. vi. 64. Senserant hoc qui dicebant: Nonne cor nostrum ardens erat in nobis, dum Inqueretur in via & aperiret nobis Scripruras. Luc. XXIV.

Sed tandem novus homo pauculas de Canticordo novo notulas attendat.

#### SECUNDUS TOMUS.

C Anticum novum aliquod esse, & fieri, in solo corde, & verbo mentis, tradit anagogia Christianis peregrinis. Anagogiam dicimus sursum ductionem, qualem Ecclesia quotidiè monet facere conci-C nens: Sursum corda. Cur hoc? missi ut quæ sursum sunt quærat noster homo novus de cœlo cœlestis, dùm peregrinamur à Domino, conversationem novam quarrentes in coelis, ubi cantatur Canticum novum coram sedente in throno qui dicit: Ecce nova facio omnia. Apoc. xxi. 5. Hîc dudûm per Ezechiëlem pollicebatur : Dabo vobis cor novum, & spiritum novum ponam in medio vestri. Ezech. xxxvi. 26. Quidni tales innovati spiritu recto, Canticum novum cantent in corde novo, juxtà suasionem Apostoli scribentis ad Ephesios Cap. v. 19. Impleamini Spiritu sancto loquentes vobismetipsis in Psalmis & Hymnis & Canticis spiritualibus, cantantes & psallentes in cordibus vestris? Sic agebat Cecilia Virgo, semper Evangelium Christi plane novum plane verbum Deisemper gerens in pectore, & cantantibus organis soli Deo decantabat: Fiat cor meum & corpus meum immaculatum.

Canticum tale novum rationabiliter appellatur Can-Suum quippe subjectum, suum instrumentum, sua Chorda quæ dicitur à corde, suus auditus, sua vox, luum os, sua modulatio est introrsus, vel in corde mentis, vel mente cordis; quemadmodum usa est Psaltes nostra Maria in Cantico Canticorum prorsus novo, quia novum fecerat Dominus super terram, dum jam mulier, circumdabat virum. Jerem. xxx1. 24. Ait nempe: Fecit potentiam in brachio suo. Certe novo, certé verbo Dei, dispersit superbos mente cordis sui. Luc. 1. 51. ecce mentem cordis, siverescens ad Deum

dispergentem qui alio loco dicitur tallus dolore cordis intrinsecus. Gen. vi. 6. Et alibi loquitur: Inveni virum secundum cor meum. Act. x111.22. Sive magis libeat ad superbos conjungere, quatenus enormitas profunda suæ superbiæ, majori exaggeratione damnetur.

Canticordum nostrum novum, describitur esse vox numerola, mente cordis ad Dei gloriam elicita liberè, quàm solus novit, qui accipit. Apoc. xix. 12. Hoc nimirum est mysterium, quale loquebatur Apostolus, absconditum. Coloss. 1. 26. Et secundum Dionysium solis proprium Christianis, hoc est, nomen novum in calculo candido scriptum, id est, in corde puro, quod nemo novit nisi qui accipit, Apoc. 11. 17. quoniam in experimentali notitia tactus spiritualis positum est. Hinc Apostolus: Quis hominum scit que sunt hominis, nist suri-

tus kominis qui in ipso est. 1. Cor. 11. 11.

Esse verò voces aliquas numerosas in corde, sola cordis aure perceptibiles, nisi Deo & quibus Deus voluerit revelare, convincitur exemplo Moysi, cui forinsecus tacenti dicit Dominus: Cur clamas ad me? Exod. xiv. 15. Et in Psalmis: Desiderium pauperum exaudivit Dominus, praparationem cordis eorum audivit auristua. Ps. x. 17. Finis Canticordi novi ponitur esse Dei gloria, ad differentiam veteris, cujus finis est amor sur usque ad contemptum Dei. Ceterum libertas eletum, potest salvare animas nostras, afferens in corde p ctionistenet locum formæ, juncta maxime gratia Christi, quæ Mandatum verbi Dei novum de dilectione format & implet. Discernitur ex hac particula, quæ dicit; elicita libere, Canticordum ab omni prorsus Cantico, intùs vel exteriùs tantum imperato.

Canticordum hujusmodi suit excellentissime in illa Beata, quæ cecinit: Magnificat anima mea Dominum: Et exultavit spiritus meus in Deo salutari meo. Luc. 1. 46.47. Praponimus hanc Beatam in Exemplar pulcherrimum, & in testimonium pro dicendis certissimum, ne dicat aliquis, ista nos confingere de corde nostro. Ne prætereà cogamur interim per æquivocationem, vel aliter, in aliena seu vetera Cantica labi. Sed in sola anagogia novus sermo versetur, concinat & loquatur. Adsis igitur nobis ô gratia plena: Dignare te nos laudare, & laudando disciplinam novam, sed certam & veram aperire. Tu, inquam, cujus in corde, quia fanctus & novus amor fingulariter ardebat, Spiritus sanctus in carne virginali mirabilia faciebat, & cor eructabat verbum illud bonum: Magnificat anima mea Dominum. Luc. 1.46. Nonne tibi videtur, ex hoc statim Cantico facta fuisse mirabilis illa novitas in Maria tympanistria nostra? quæ novitas appellatur ab Apostolo, divisio animæ & spiritus, quam efficere potest solus sermo Dei vivus & essicax, & penetrabilior omni gladio ancipiti, pertingens usque ad divisionem anima & Spiritus, compagum quoque & medullarum, & discretor cogitationum & intentionum cordis. Hebr. IV. 12. Videatur super hac divisione Author De spiritu & anima, quid conformiter ad Richardum de verbo ad verbum tradiderit; quoniam elucidatio pro nobis est in grande stupendumque miraculum, nec attestatione nostra sola satis credibile. Pergamus intereà considerare, quo pacto spiritus Mariæ dictus est, nedum canere, sed adactum saltare, tripudiare, & exultare, velut extrà se saltare; volebat parabolicum illud improperium cavere, quod de pueris ludentibus in foro Christus, benedictus fructus ventris sui, sumpsit ticordum, id est, Canticum cordis, vel cordium. Doontra persidiam veterum Judæorum. Cecinimus, inquiunt, vobis, nec saltastis. Matt. x1. 17. Maria cecinit in spiritu & saltavit; nimirum carmen illud erat nuptiale, quod Epithalamium dicimus. Sed quarum nuptiarum? utique plurimarum. Nubebat in almo virginalis uteri palatio humilitas cum Deitate, caro cum Verbo, limus cum Deo. Nubebat Ecclesia, quam Joannes, vidit tanquam sponsam novam de cælo descendentem à Deo paratam novo viro suo Christo Apoc.xx1.2. Nubebat Deiformis Mariæ spiritus Deo suo Domino, & agno, qui erat tanquam sponsus procedens de thalamo

# Tractatus secundus de Canticordo.

Swo. Ps. xvIII. 6. verus Sol Justitiæ, ponens tabernaculum suum in corde Mariæ, quæ erat mulier amicta sole, desponsata uni viro virgo casta Jesu Christo.

Figamus precor in hoc spiritu saltante & exultante spirituales oculos cordis in lumine Fidei. Consideremus hunc Deiformem Spiritum tanquam divisum à carne; effulgeat apud nos tanquam Angelus unus Dei fine carne & sanguine. Nihilominus aspiciamus ip-sum pro tempore viæ tunc verè passum divina simul & humana. Nam inventa funt, non confusa tamen in ipso hac omnia: spes, metus, moeror, gaudium, non quidem propter corpus solum, juxta Poëtæ sen-

Hinc metuunt, cupiunt gandentque dolentque; nec aura, Despiciunt, clausa tenebris & carcere caco.

sed electione & acceptione libera voluntatis. Nolo tamen credat aliquis, spiritum Mariæ non habuisse modum cognitionis aliorum viatorum, in quibus omnibus cognitio procedit à sensu; sed hac adepta spiritus suus libere utebatur suis affectionibus absque organo corporeo, de quo paulò post infrà dicimus. Habebat insuper affectiones varias, proportionales passiones illis quibus anima sensu corporeo utens afficitamen omnes habebat moderatas & ordinatas sub monade Deo, in harmoniam pulcherrimam suavemque, quam inhabitatrix Dei sapientia delectabatur au-

O si cognovisset Stoicorum disciplina gravis, si invenisset ex Fide mulierem hanc fortem, exclamasset profectò, hîc hîc est, divina mens sapientis, qualem in homine poni debere contendimus, à qua mente non gaudia, sed mala gaudia; non timorem, sed vanum timorem; & ita de spe & dolore removenda prædicamus, alioquin quid à lapide, quid alia quavis insen-

fibili re differret conditio sapientis.

Tales prætereà posuerunt tàm Platonici, quam Peripatetici cœlestes intelligentias, quales nos Christiani Angelos & virtutes Ecclesiæ nominamus, quam impari varietate. Audiamus tantum in corum positione qualemcunque ad nos consonantiam vel tenuem veritatis. Abjicientes imprimis, quòd cœlum sit animaex materia cœli, & forma intellectuali. Concedimus tamen assistentes esse intelligentias, quales appellat Apostolus administratorios spiritus Hebr. 1.14. Nam regula est communis Theologiæ cum Philosophia, corporalia per spiritualia ministrari.

Concedamus quoque verbum Dei per amorem communem spiritualem, & vitalem alere omnia, quem amorem interpretata fuisse videtur Philosophia apud Boëtium, spiritum, vel animam cœli & mundi. O felix, inquit, hominum genus, si vestros animos amor, quo calum regitur, regat. Et alibi de animabus loquens

Dco:

Quas, inquit, Lege benigna Ad te conversas reduci facis igne reverti.

Ignem quid aliud intelligens, quam amorem. Povant rursus nti Philolophi conione latisad magnum Dionysium, quòd in qualibet intelligentia post primam & unicam, que Deus est, triplex motus spi-Dspiritus Mariæ, in multis simile spiritibus Angelicis. ritualis inveniebatur. Unus quasi circularis & unisor- Adjunctum est de organo corporis sui temperatissimo mis circà divinam mentem, ab ipsa in ipsam, tanquam ab oriente in oriens. Alius velut obliquus de sead se, in se tanquam ab occidente redeat in occidens, non sine multa particularium motuum quadam irregularitate recta. Tertius imaginabatur motus rectus seu diametrale creaturæ à se contrà se. Cantavit ista apud Boëtium Philosophia, dicens: O qui perpetua, &c. videatur ibi. At verò dicet aliquis, cur & undè tale tanquam remota digressio? Consonanter & deco-Tomi III, Pars II.

rè per omnem modum: respiciamus Mariam etiam pro statu viæ sublimem habuisse ad contemplationem omnifariam cœlestium & infernorum, & hinc affectiones hausisse multisormes, quaquaversum, sursum, deorsum; antè, retrò; dextrorsum, sinistrorsum; introrsum denique. Tales verò affectiones nonne quædam voces erant canticordi sui, cujus naturam inquirimus & practicam ejus sub arte quadam tradere satagimus. Cur autem plus exemplo spiritualis cordis Mariæ viatricis, quam Angeli, quam Adæ pro statu innocentiæ, quàm alteriùs Sanctorum, quàm demum ipsius Christi placuit hoc facere, quisquis hac legerit accipiat paucis. Spiritus Mariæ viatricis, quantuncunque divisè confideratus ab anima & carne, fuit passibilis, voces exprimens in se, nunc amoris & gaudii; nunc mœroris & odii; nunc spei, nunc metus; necnon peromnia piæ compassionis, utpotè quæ Regina misericordiæ tunc erat.

Canticordum igitur habemus in ea, per eam velut in exemplari verissimo, clarissimo, certissimo. Sed Angelos bonos, sed sanctos Spiritus glorificatos, sed Adam in statu primitus instituto, nullus admodum passibiles dicit. Christus prætereà non necessariò, sed dispensatorie dolorem, timorem, miserationemque suscepit. Alii denique viatores boni à venialium discortur, non line motu carnis, aut corporis, aut bonas p dantia non secluduntur. Spiritus verò Mariæ cum nulla dissonantia criminali, vel veniali passus est assectiones, ex conditione naturæ mortalis proportionabi-

les passionibus carnis.

Potuerat hæc confideratio sufficere pro practica canticordi novi protinùs arte credenda & ponenda, veluti sub oculis; sed anteà jungamus ad præmissa, quod ipsis consonet, nec nos impediat. Ecce quòd spiritum Mariæ nudum, & solum, & separatum ab anima & carne proposuimus inspiciendum, dum etiam viveret in carne mortali. Nunc eadem confideratione non perturbata formemus, immò formatum tribuamus, imò tributum respiciamus organum unum præstantissimum, per quod, & in quod spiritus Mariæ Canticum fuum novum non introrsus claufum teneat, fed ad exteriora deducat; nec est opus inquirendo lon-

Convertimini intuitu ad corpus ejus organicum phylicum, quod omnino contemperatum fuit. Et ita tum tanquam animal aliquod rationale, compositum C prorsus elongatum ab omni somite rebellis dissonantiæ, quod nec etiam minima potuit operationum notula sibi discors esse. Gloriosum plane dixerimus organum tale, ad omnem harmoniam formabilem fummè dispositum. Coeleste dixerimus illud organum potiùs quàm terrestre; non natura, sed gratia. Cœleste prorsus ob quandam stabilis mutabilitatis effigiem, ob inerrabilem obedientiæ suo spiritui motori Legem. Cujus vicissitudines in motibus suis non plus fuerunt à recto deviabiles, quam orbium cœlestium giratio-

> Postremò videre erat, in organo Mariæ corporeo, motum proportionatum primo mobili cœlesti; motum velut obliquum, cursui planetarum non omnino dissimilem; motum proinde rectum ad exemplar elementorum gravium & levium: & hæc omnia cum summo ordine, concentu, numero, & pondere mensurata

ille credideris.

Accepisti sub brevibus, quale fuerit canticordum Adjunctum est de organo corporis sui temperatissimo ex commensuratissimo, in quo ex per quod spiritus iste & anima Mariæ poterat imperativè Cantica spiritui proportionata, foris concinere; non prout experimur in organis distenperatissimis corporum nostrorum, qualia sæpissimè luxit & planxit Apostolus noster, profitens non se posse bonum quod volebat, Rom. vii. 19. sed tyrannizari sub Lege peccati, quæ est concupiscentia; volebat enim non concupiscere, sed posse, inquit, non invenio, quia vanitati subjecta excepta quam implevit totam charitas & humilitas, ut locum in ea non haberet vanitas & cupiditas.

Canticordorum Mariæ vocibus innumeris musicalibus resonabat, dum in corde suo conscrebat omnem secum Evangelicam veritatem; dim præterea cantabat Canticum novum, quod nullus alter spiritus cantare poterat, aut poterit. Itaque si tot in cordibus noftris spiritualibus cogitationes & affectiones posiumus eliciendo formare, quos corpora corrupta, quos propriæ iniquitates supergressæ caput nostrum, gravant, obtundunt, obnubilant, mergunt; conjecturet pius & solers animus, quid in illa Sanctarum Sancta Spiritus sapientize sanctus & multiplex operabatur, quo sapientiæ Spiritu in tantum plena, sicut & gratia, benedictioneque cœlesti suit, quòd ab universali Ecclesia non sapiens, sed antonomastica quadam appropriatione Sapientia suis cum præconiis esse cantatur, ut quòd est Pulchra dilectionis, & timoris, & agnitionis, & sancta Spei Mater, in qua gratia omnis via, & veritatis, omnis spes vita, & virtuis, Eccli.xxiv.24 quam qui audit, non confundetur; quia vox sua dulcis à dilecto prædicitur.

Canticordum Mariæ possumus ad paucas voces reducere principales, sub quibus, & ad quas omnes affectiones seu passiones, Philosophia, Theologiaque reducunt; quæsunt; amor, seu gaudium; timor: odium, seu dolor; & quinta quasi complexa sit compassio. Sciet R Thesis attenditur in productione aut breviatione notuquisquis fuerit Scriba doctus in Regno coelorum, proferre de thesauro suo, nova hæc & vetera, Matt. x111. 72. de thesauro scilicet Theologorum & Philosophorum: qua super re sunt Opuscula quædam scripta. Nullus autem purus homo quantumcumque Scriba doctus, tale aliquid sapientiùs efficere cognovit, quàm amica per amorem dilecti filii sui, cui blandiens dicit illud de Canticis: omnia poma nova & vetera, dilecte mi servavi tibi. Cant. v11. 13. Quæ verè beata, quia cum virginali sponso suo totiens audivit verbum Dei corporeis auribus, & humanis custodivit obsequis.

Canticordum Mariæ potest velut sub arte quadam, exemplo sensibili ad gamma unum componi.

Cantatum est à Philosophis experientiam sequentibus, quòd ars, quæ est recta ratio agibilium, confert plurimum ipsi naturæ, sicut ingeniis benè dispositis à natura proficit ad eruditionem & ad illuminationem ampliorem. Ampliùs verò si ars imitatrix naturæ solet à generalioribus incipere; solet ad certum parrumque ordinem confusa multaque componere; solet per exempla sensibilium ad intelligibilia viam dane; cur non tentabimus hoc in Musica facere spiritualia quod factum cernimus in carnali? Pro cujus in- nobis, multis modis agnosci. Cognoscitur istavox pritellectu faciliori tradidit nobis industria priorum unum gamma, quod per se voces aut notulas figuratum, velut

oculis inspiciendum monstratur.

Canticordum, id est, spirituale Canticum non ideò prohibeatur gamma suum habere posse, quia juxta proprietatem in descriptione canticordi positam, sodus ille novit qui accipit; videbitur forte parum attendentibus hoc fieri tam irrisibile, quam impossibile, quemadmodum de coloribus cæco, de sonis surdo naturaliter disciplina nequit tradi. Sed aperiamus autes cordis, & qui habet aures audiendi audiat. Matt. XI. 15. Et in primis audiatur Philosophus, à quo sumpta videtur instantia. Voces, inquit, sunt earum que in animo sunt, passiones note. Ecce loquitur, ad Musicam consonanter notarum verbo utens. Audiatur D& hoc vel in verbo, vel in proprio genere, vel in prætereà alter loquendi compositus ab æmula Samsonis: Nanc, inquit, aperuit vir meus cor sum mihi. Judic. XVI.18. Audistur simul Gregorius dicens, quòd per sensibilia cognita ducitur animus ad incognita. As per hoc quod scit cognita diligere, discit & incognita amere.

Collidamus ista pariter, & scintilla veritatis crumpet : quæ scintilla? Ista nimirum, quòd passiones cordis spiritualis, licet invisibiles; licet insensibiles, exterius aperiri, sicut & cor utiliter possunt. Possunt siquidem

est amnis creatura non volens; Rom. viii. 20. isbatamen agnosci soris, sed non amnino; similiter ad cor quad -afficitur & experimentative movetur & tangitur, hoc enim fierimon quærimus. Quidergo? plane ut cor audientis ad aliquid in se formandum vel eliciendum simile concitetur. Nonne sic omni die Mater audiens filium sic dicentem: O dolco! ô amo; format in spiritu suo vel doloris, vel timoris, vel compationis affectum? Et qua fit hoc arte, quave ratione, nisi quod aperuit "Afibi filius cor fram, & lacentes intus notavit passiones? Supperunt plunes alize rationes, quibus efficitur perspicuum, artem de Musica spirituali non esse sictitiam, non inutilem, non impossibilem, non irrisione, sed veneratione & gratissima receptione gratissimam, dignissimam. Et si non ista forsan, quæ subscribitur; alia tamen, quam subtilior & solertior tradere posset indago.

Cantichordum novum seu musicum potest habere gamma brevius in notulis, seu figuris, vel literis, quàm fit gamma manuale: conferamus Musicam sensualem vel oris, cum Musica cordis, & voces unius cum vocibus alterius. Habet hoc Musica oris, quòd potest secundum phrasim, secundum thesim, secundum proportionabilem insuper continuationem cum aliis, variare voces suas. Patet potissimum ubi discantant & cantant in choro plurimi fimul. Est autem in vocibus oris, aut aliis melodiis ipla phrasis elevatio, vel depressio, penes acutum & gravem accentum. larum, fyllabarum & vocum. Combinatio proportionabilis dicitur multorum ad invicem cantantium & contracantantium consonantia. Ecce autem deficit hæc tertia conditio in Musica cordis, saltem hicinyia, & pro arte danda. Non enim satis est factibile, ut conveniant ilta duo sub proportionabili combinatione latentium affectionum, ficut in auditis & visis. Gamma tamen manuale multiplicationem suam potistime necessariam habet in hac causa.

Ceterùm quoad phrasim & thesim dicimus utique quæ reperiuntur in affectionibus. Sunt enim qualitates, in quibus Philosophia ponit extensionem & contractionem, quæ est thesis. Intensionem quoque & remissionem quæ est phrasis. Concluditur hoc ex motu venarum pulsatilium cordis materialis per Medicos. Sed in affectionibus spiritus, ubi tenent eas in se, cesset hæc conditio medicinalis, quamvis sit in ipsis thesis & phrasis, & in qualitatibus non vitalibus, de quibus minùs apparet, sit extensio, sit & intensio secundum tres dimensiones altitudinis, latitudinis & profundita-

Canticordi voces poterant in Maria, possunt & in mò introrsùs in corde sonante: quod si in cor sonare dubitaveris, Isaias te doccat, ubi legitur: Cor meum ad Moab sonabit. Isai. xv. 5. Fit tamen, ut non avertatur à se, & quodammodò raptus siat. Sit igitur sermo noster hic de illis, quibus loquism pacem Deus, qui convertuntur ad cor. Pl. LXXXIV. 9. 10. Nonne quæso scit cor, seamare, se gaudere, se dolere, se compati, & ita de reliquis? Scit, inquam, non per opinionem, non per solam Fidem; sed per experimentalem notitiam, qualem in alteram transfundere fas non habet, nisi forsan incitatione quadam & commonitione per notas verborum vel fignorum

Cognoscitur rursùs hujusmodi vox (non est dubium) à Doo & ab omnibus quibus ipse voluerit revelare, supernaturali quodam lumine; quemadmodum credimus fieri sæpiùs in Beatis, tam mutuo loquentibus

quèm nostra desideria non audirent.

Cognoscitur ampliùs hæc vox per quasdam opiniones seu conjecturas; quandoque per autoritatem dicentis de se nobis, vel scribentis, vel innuentis; quandoque per similes in nobis affectiones genitus ab objectisutriusque similibus præsentatis. Dùm incontinentes duo inspiciunt virginem foris pulcherrimam, si

#### Tractatus secundus De Canticordo. 661 662

libidinosa sit in corde cujuspiam, sas est argumentari, quod fit, aut esse possit in altero; non aliter de duobus virtuosis & per oppositum; unde proverbium sumptum cst: Infaniens in una passione, de omnibus ceteris ita putat. Hinc Sapiens: Intellige que sunt proximi tui ex teipso. Eccl. xxx1.18. Postremo pius animus ex his pasfionibus, quas circa vitia sensit aliquando, quas insuper circa proximos quotidiana colligit experientia, valet A cordum. Super quo post, Theoriam praxim dare conaconcludere varias esse voces illas quas Dei cultoribus audit attribui, ut est illud: Quam magna multitudo dulcedinistua, Domine, quam abscondisti timentibus te. Ps. xxx. 20. Et illud: Nihil dulcius quam respicere in Mandatis Altissimi. Eccli. xxIII. 37. Et illud Christi: Venite ad me omnes. Et sequitur: o invenietis requiem animabus vestris. Jugum enim meum suave est, & onus meunt leve. Matt. II. 28. 29. 30. Dicta denique Doctorum ad anagogicos excessus exercitatorum, quibus non credere desipere est; & quos imitari nolle, stultitia, & insipientia cordis; si & dum Pater cœlestis traxerit ad Christum. Nam ista est propria Musica & scientia Christianorum.

Canticordum Mariæ fuit secundum omnem artem Musicæ suavissimæ, doctissimæque modularum. Sanè si Spiritus sanctus replens Apostolos docuit eos omnem veritatem; si corum corda afflata sancto Spiritu, voces diversas intonant, fantur Dei magnalia. Si rurdivinitatis est, ut omnis inferiorum perfectio sit eminentiùs in superioribus; cùm Maria suerit per gratiam sublimata, nedum super mulieres & homines; sed super omnes Angelorum choros, quis ab ea musicalem in summo notitiam negaverit? Nolumus ideireò suadere devotis quibus loquimur, ut se tradant musicalibus artibus faculi cognoscendis: curiositas enim culpabilis hac esset in multis; sed si obvenerit cognitio, vel ex studio juventutis, vel aliundè faciliter sine detrimento exercitii sanctioris, non abjiciant donum Dei; sed ex opibus Gentilium & Ægyptiorum ditati serviant ex illis Deo, & ad laudem suam omnia gloriamque convertant.

Canticordum Mariæ fuit aptatum secundum omne tempus, nunc saltare, nunc plangere. Saltare sicut in Epithalamio Salomonis, plangere sieut in Threnis Jeremiæ. Separatus enim fuit Mariæ spiritus ab omni contagione carnalis amoris, quem Canticorum verba fonant. Et hoc in laqueum pedibus infipientium, in foveam & in viscum cum carne & sanguine, cum phantasiis sexuum viri & seminæ; si tamen blandimentis carnalium nuptiarum cor suum dederit his Canticis. Itaque sicut apud Deum non est masculus, aut femina; sic nec in Canticis istis & Epithalamio spiritali nuptiali. Et tamen nihil aliud videntur sonare quam dilectum & dilectam, sponsum & sponsam, amicum & amicam, complexus & oscula; quæ qualiter inveniri possint absque sexuum discretione, mirum valde, sed tamen verum, nec ab animali comprehensibile, qui non sapit quæ Dei sunt; Mariæ verò spiritu cuncta hæc facilia. Porrò de luctu testimonium habemus Sancti Senis. Tram, inquit, ipsius animam pertransibit gladius. Luc. II. 35. Et hoc per lamentum, cum multis temporibus Maria cecinerit, flendo cum flente Jesu, sicut gaudebat cum gaudente. Præcipuè tamen hoc insonuit tempore passionis benedicti Filii, dum cum clamere valido & lachrymis orans exauditus est pro sua reverentia. Hebr. v. 7. Nihilominus fuit eo tunc, tam in Filio, quam in Dlactare jam dignantur ubera doctrina piæ. Quidni ma-Matre cum Cantico profundissimæ lamentationis, Canticum altissimæ exaltationis.

Verùm hæc & alia, quæ se ingerunt loquenti de Maria, transgressionem afferunt, & suspensam tenent expectationem lectoris, qui gamma novum canticordi tradendum fore retinet ex nostra promissione. At verò pausemus iterum, ne continuatio fiat in cantando minus accepta; sedeamus cum utraque Maria ad pedes Jesu, nunc in domo, nunc in cruce loquentis, nunc exultan-Tomi III. Pars 11.

tis spiritu, nunc plorantis sub umbra illius. Sub umbra illius, quem desiderabam loquitur anima sancta, anima Mariae) sedi. Cant. 11. 3. Et fructus ejus fructus honoris & bonestatis, Eccli. xxiv. 23. cum folis verborum suavissimis gutturi meo. Gutturi planè tali de quali Psalmista annunciat: Exaltationes Dei in getture corum. Pf. CXLIX. 6. Quas exaltationes appellamus jure nostro Cantibimur, ut pateat & legatur in digitis, ac in manu describatur, cooperante Verbo Dei, quod se inclinans olim digito scribebat in terra, Joan. viii. 6. qui pridem Legis notas scripserat in tabulis.

#### TOMUS TERTIUS.

AMMA canticordi quisquis desiderat, vel audire. vel cognoscere, debet exuere veterem hominem, & novum induere, quatenus in Christo puer immò & stultus fiat. Talis erat namque Maria, tales nos Petrus 1. Petr. 11. 2. vult esse infantes, scilicet rationabiles, sine dolo, recolens dictum à Christo: Amen dice vobis, nist conversi fueritis, & essiciamini sicut parvuli, non intrabitis in Regnum calorum. Matth. xvIII. 3. Irrifus est à Seneca senex elementarius. Puerascat igitur, qui ad elementa Musicæ spiritualis admittendus est, & meminerit, quoniam oportet addiscentem credere, ut sit verè sùs Maria, secundùm Damasum à nullo vincitur Illu-B discipulus. Talis erat Joannis senectus, ut aquilæ reno-strium. Si ampliùs, secundùm Dionysii traditionem, Lex B vata, cùm nihil penè aliud loqueretur, quàm amoris novi vocem novam: Filii diligite alterutrum; semper ingeminans. Quid mirum, si dilectus de dilecto, si custos dilectissimæ & amicæ per amorem Christi, quo nemo majorem habuit charitatem, fecit de dilectione juge verbum. Talis rursum Arsenius, dum post Senatoriam & Aulicam dignitatem, post multas in sæculo literas, dum consuluisset Patrem Eremicolamisine literis; suis mirantibus, quid tantus vir, literis Græcis & Latinis eruditus, cum idiota sermonem protraxisset, suspirabundus ait: In veritate dico volis, quia necdum Alphabetum hujus senis attigi. Fuerat enim sermo suus, non de scientia, quam didicerat, solum; sed de charitate quæ ædificat, quam ideò nesciebat, quia non transierat in affectum cordis. Crediderat tamen humilis, more discipuli pueri, tot experientiis castissimorum affectuum & sentimento erudito, qui secerat operationem in aquis multis tumultuantium fluctuantiumque tentationum in mari cordis, ubi viderat opera Domini & mirabilia ejus in profundo, & ascendens nunc in colos, nunc descendens in abyssos. Crede mihi, qui tale navigavit mare, enarravit pericula & mirabilia ejus. Non illi qui se totos in ipso naufragos mergunt, nec unquam emergunt, quia vel non conantur, vel conati protinus resorbentur. Obediverat iterum senex ille Salomonis ad filium, verbo de Canticis & hymnis spiritualibus: liga ea in corde tuo jugiter, & circunda gutturi tuo, Prov. 111. 3. quatenus videlicet illa saperet & caneret gradiendo, stando, sedendoque.

Gamma novum non ideò spernat homo novus in Christo, si senserit, se grandiusculum factum in ipso. Non eget affirmo tali monitu, quisquis verè grandis factus est in Christo. Qui exemplo Mariæ, quo major, co humilior, qui humiliori Christo proximior, si-milior & intimior. Sed ita loquimur apud eos quorum exaltatum est cor, ce elati sunt oculi, ambulantes in magnis & mirabilibus super se. Ps. cxxx 1.2.3. Ideò nec neant sicut ablactati super Matre sua cordearido, sicut testa. Poterit apud tales aspectu primo rejici simplicitas, ruditas, brevitas gamma nostri. Causabuntur ipsum supervacuum esse; quoniam absque eo Canticis ipsi spiritualibus ac mysticis abunde, se judicibus, fuerint instituti; ut quid ergò afferuntur nova hæc quidem auribus, inquiunt, nostris, quæ nec Patres no-stri dignati sunt attingere. Nunc tertius è cœlo cecidit Cato, qui super senes, qui super omnes docen-Tt 2 tes

tes se intellexit. At verò ista nihil movent animos fimplices, scientes Spiritum sanctum spirare ubi vult, quando vult, & quomodo vult. Alioquin non diceretur apud Danielem. cap. xII. 4. Pertransibunt pluri-

mi, & multiplex erit scientia.

Prohibentur primo quæ offeruntur; sed non in soro rerum venialium clamoso, non in cæcis fædisque libidinum proftibulis, non in agro boum cum fratre seniore, qui de foris symphoniam, & chorum domi non noverat. Non denique perverso corde, quod est abominabile, dissimile; nec inveniet bonum, nec ullam scientiam retinebit. Additur & illud: Acetum in nitro, qui cantat carmina cordi pessimo; Prov. xxv. 20. procul tale procul. Gamma mysticum non melius formare possumus, quam ad exemplar Domini nostri Jesu Christicrucifixi, ut dicat puer in Christo. Croix de par Dres Gallice. Hoc plane est signaculum quod Maria posuit suprà cor suum in meditationibus, & super brachium in operationibus. Quæ gloriatur in Canticis dicens: Fasciculus myrrha dilectus meus mihi, inter ubera mex commorabitur. Cant. 1.12. Fasciculus utique parvulus, humilis & paucus, quale quærimus esse gamma nostrum. Recedant vetera de ore vestro, dicebat illa, cujus cor exultabat in Domino vetus Anna, Mater nova; quia Deus scientiarum Dominus est, 🗫 psi praparantur cogitationes. Nolite ergò multiplicare loqui sublimia, gloriantes, 1. Reg. II. 3. nisi forsan in Domino.

Mihi absit gloriari, cantat Paulus renovatus de Saulo B vetere, min cruce Domini nostri Jesu Christi, per quem mihi mundus crucifixus est & ego mundo. Gal. vi 14. Cujus iterum hæc verba sunt: 1. Cor. 11. 2. Non enim judicavi me scire aliquid inter vos, nisi Jesum Christum & hunc crucifixum, qui & buccinabat omnibus: de cetero nemo mihi molestus sit, ego enimstigmata Jesu in corpore meo porto. Gal. vi. 17. Suus quoque Coapostolus Petrus: Christo, ait, passo in carne, & vos eadem cogitatione armamini. 1. Petr. IV. 1. Nam Crux lignum salutare est, .quod ad primam dignitatem renovavit omnia. Sic pollicitus fuerat Christus dicens Judæis: Ego si exaltatus fuero à terra, omnia traham ad meipsum. Joan. xII. 32. In qua tu benignissime & innocentissime Jesu pependisti; ubi fuit extensum tui corporis organum instar tympani; ubi cecinisti verba salutis nostræ: ubi quinque plagis capitalibus, quasi totidem notulis, vel characteribus, te infignivisti, & proprii sanguinis minio rubricasti; ubi tu piscina probatica salutaris, quinque porticus vulne- cter collocamus primam literam, quæ gaudium & amorum habens, deditti haurire aquas in gaudio de fontibus Salvatoris, Isai. x11.3. præcipuè tibi præsenti, teque videnti, tibi concinenti; ô Beata Beatarum, tu digitulos ibi complodebas, quos semper ad bellum spiritus docuerat benedictus Deus. Qui myrrham stillabant probatissimam, qui apprehenderunt susum pro tunica Filii sui, & Filii Jesu, quem cibaverat, quem contrectaverat, cujus lachrymas ficcaverat, & nunc describebat fibi cum sensibus aliis quinque voces in enarrabiles Cantichordi quales inquirimus.

Gamma mysticum fas nobis est, ad quinque notulas, seu voces, vel literulas, puncta, vel characteres figurare. Sed licèt homo noster vetus, crebrò nobis adversus; nihilominùs loquebatur de ipfo mysticus sermo Prophetæ: Tu verò homo unanimis, dux meus, & notus meus, qui simul mecum dulces capiebas cibos, in domo Domini ambu-

lavimus cum consensu. Psal. Liv. 14. conversus ad illos imprecatur, venire mortem super il-

los. 🕏 16.

Ex prædicto tamen tantæ latitudinis mysterio hoc unum trahimus ad rem præsentem, quòd vetus homo. dux est noster; quia Necesse est, secundum Philosophum; quemcunque intelligentem phantasmata speculari & a sensibus cognitionem accipere.

Consentaneum est igitur, ut gamma novi hominis consonet ad gamma veteris, etsi non sit in omnibus prorsus idem. Hoc autem gamma, quod manuale pueris instituitur, sex vocibus definitur, licet secundum phrasim & thesim multimode petitis, quæsunt: ut, re, mi, fa, sol, la. teneamus provide secundum Philosophicam disciplinam, quod omnes veteris hominis voces, seu notulæ passionum, reducuntur ad quatuor notatas à Poëta, cui consohat apud Boëtium Philosophia: Tu quoque si vis lumine claro &c. Denique complectitur illas Ecclesia Mater nostra, dum canit in prola: Confusa sunt hic omnia, spes, metus, morror, gaudium. Ecce quatuor voces expressas; quas enumerando dedit Ecclesia quintam aliam intelligi, dum confusas esse notat, quasi videlicet una sit ex omnibus aut multis composita, resultansque, sicut ex quatuor elementis simplicibus mixta fiunt: hanc certè compassionem nominamus à con quod est simul & passio A si simul passio. Hanc aliter possumus nominare miserationem seu misericordiam, cujus te Matrem & Reginam per Orbem terrarum Sancta confitetur Ecclesia.O Maria gamma A. mysticum, potest elegia divina, cantatrix amorum castorum, sub duplici metro complecti.

A sit amor gaudens, spes E, compassio Jota. O timet, U que dolens odit, Gista notes.

Benedictus Deus factus pro nobis verbum abbreviatum, qui nobis hoc breve verbum post multam conquisitionem suggerere dignatus est, quod æmulatur fignum, Tau, confixum quoque tensum in ipso Jefum Christum repræsentat, quod simul ad puerile gamma veteris hominis se conformat, quod proinde Phyficis disciplinis cum Theologicis anagogiis resonanter est accommodum; per quod ad extremum quodsibet Canticum: fit pfalmus, fit hymnus, fit in sono tubæ, fit in cithara, fit in pfalterio, fit in tympano & choris, fit in chordis & organo. Denique quomodolibet omnis spiritus laudet Dominum, poterit annotari. Papæ! dicet aliquis, nimium grandis est hæc promissio. Grandis plane; sed simplici corde recepta sidelis est & vera, propitio illo qui dixit: Dilata os tuum & implebo illud. Pf. LXXX. 11. Qualiter impleverat Pfalmistam qui dicebat ex sententia: Immisit in os meum canticum novum, carmen Deo nostro. Pf. xxxix. 4.

Convertamus oculos etiam carnis ad fignum quod exaltavit Deus in nationibus, cujus typum tenuit æneus serpens, exaltatus in deserto. Ecce istac est longitudo, latitudo, sublimitas & profundum. Ecce quatuor extremitates inspicimus, & in sublimi sursum rationabilirem significat, quoniam vertitur ad cœlos, ubi nihil quod non fit gaudium exercetur. Gloriofa, inquit, Pfalmista dicta simt de te civitas Dei. Sicut letantium omnium habitatio est in te. Ps. LXXXVI. 3. ac perindè resonantium ab A. vocali prima, gaudio vel amore, nostrum

gamma, tanquam à digniori fumit initium.

Ceterum collocamus in extrema profunditate deorsùm U. vocalem, quæ designat dolorem & odium. Nam & profundum inferniquid aliud sonat, ubi dolor, & fletus & stridor dentium: Matth. VIII. 12. odium quoque pertinax Dei, Sanctorum Sanctarumque omnium. Ponimus fubinde in tono sub brachio dextro E. vocalem, quæ deputatur Spei fignificandæ, seu defiderio. Nam & illic speravit beatus latro, & sperans audivit: Hodio mecumeris in Paradiso. Luc. xx111.43. Dehinc transeuntes ad tonum, seu brachium sinistrum, configimus O. vocalem, quæ timorem infinuat. Quid Tunc recolens dissidium per dæmones ingestum, penim terribilius quam vox à sinistris sonatura: Discedire à me maledicti in ignem aternum? Matth. xxv. 41. Sic habemus quatuor Orbis extrema; quæ sunt: Oriens A. Occidens U. Septentrio E. Meridies O. tanquam in vulgari rota fortunæ fiat hæc revolutio. Regno A. Regnabo E. Regnavi O. Sum fine regno U.

Amplius in X. litera, quae circà tempus nativitatis Christi literis Latinis addita est, aptissimè vocales quinque fituamus, tanquam in quoque zodiaco fic.

At

At verò respicientes in autorem & consummatorem salutis nostræ Jesum confixum in medio, quid aliud quæso videbimus quam alteram quasi mixtam ex omnibus compassionem, quam tertia vocalis notat, à qua nomen Jesus incipit. Hinc est nostra redemptio, amor & desiderium. Hinc Desu mesu, ait Pialmitta, & misericordia mea. Psal. LVIII. 18. Hunc appellabat Ignatius: amorem suum crucifixum. Hunc Andræas moriturus videbat in spiritu, atque de crucis supplicio gestiebat. Vidit hunc Franciscus quasi Seraphin alatum, quando quinque stigmatibus, seu signis con-

scriptus est ab eo sensibili libro carnis.

Hune inspiciens piissima Mater miseritordiæ, nonne poterat uti verbis in Isaia positis: Venter meus ad Moab quasi cithara sonabit? Isa. xvi. 11. Moab interpretatur ex Patre, quoniam à Patre & Filia genitus est. Hic licet pravus, & ex damnato concubitu fuerit, mihi prosit tamen, ut per metaphoram significet Jefum, qui ex Patre Deo ut Filius ejus, & Maria conceptus est; non virili semine, sed mystico spiramine. Adhuc venter Mariæ beatificatus à muliere de turba. Luc. x1. 27. Tunc sicut cithara nervistortis, extentis, & ficcatis aptata sonavit ad te benedictum fru-Etum ventris sui : in cujus corde tunc indissonanter hæc omnia, spes, metus, mœror, gaudium. Non dubium, quin pariter compassio, quæ abutero egres-sa est secum. Ecce quòd instar Moysi & Bezel, fa-bricantium secum sarcam, secimus gamma nostrum, but 27. secimus quoque digitos apud Danielem, Dan. bricantium secum sarcam, secimus gamma nostrum, but 27. secimus quoque digitos apud Danielem, Dan. Secundum exemplar quod vidimus in monte, quem

Describens quoque Sapiens stultum dixit; quòd digito montem ex lapide abscisso sine manibus tradidit Daniel, Dan. 11. 34. excrevisse, & implevisse terram. Et hic est Deus noster Jesus Christus, Lapis quem reprobaverunt adificantes, factus est in caput anguli, Matth. xx1. 42. lapis quo digiti David Goliam pro-

straverunt. 1. Reg. xvII.

Coaptemus deinceps ad gamma manuale spirituale nostrum, & attendamus quod sex notulæ nominantur per quinque vocales, si consonantes detraxeris, quæ sic ordinatur, ut ponatur bis A. litera, scilicet in fa & la. Liquescit autem frequenter fa in m per B. molle Et est ordo talis: U.E.I.A.O. A. F. & L. A. L.A. Denique, quantum ex veteribus fas est conjiccre, cantus est sensualis traditus per has quinque vocales, immò & quidam discantus, quem contrà punctum dicimus; neumata denique sic insinuabantur, quæ sunt consonantiæ tonorum finales. Sic ordinavit primum hymni metrum de Joanne Baptista, qui Crit. Hæ sunt quinque lampades mysticæ, lucentes in ait: Ut queant laxis resonare, &c. Mira: Famuli: Solve: Labii. Erubescant hîc nostri sapientes & prudentes in oculis suis, quorum nihil oculus nisi sublime vult inspicere; quando ipsi summi Prophetæ carmina fua digesserunt per literas Alphabeti non sine mysterio; ut Threni Jeremiæ; ut Salomon de muliere forti: in mysterio sacræ Legis aut virginis gloriosæ, ut Psalmista prætereà: Beati immaculati, Ps. cxvIII. 1. per octonaria decurrens, ut alter iste Psalmus, Ad te Domine levavi animam meam, Ps. xxiv. 1. Quid ultra? Videbis simile in Ecclesiastico hymno: A solis ortus cardine. Et: Hostis Herodes impie. Voluit prætereà Dominus noster Jesus Christus magnum aliquid in seminario literarum designare, quando vehementer exaggerans dixit: Amen dico vobis, nec unum jota. Lcce Jota neutri generis, sicut de gamma ponimus, quod apud Græcos est litera quinta, apud nos G nec unus apex transibit à lege donec omnia fiant. Matth. v. 18. Dma novum, sinc quo tot literati, tot illiterati cecine-

Porrò non minoris est ponderis, quod se Jesus a. G. Apoc. xxII. 13. dignatus est nominare. Motus est indè fortassis Abbas Joachim, ut ex seminario, idest, literis alphabeti intellectum colligeret præteritorum, futurorumque temporum. Consonant hæc omnia ne procaciùs irrideatur gamma nostrum, in cujus ordinatione sequi videmur non voluntariam tantummodò, sed naturalem, quæ mentiri nescit, impositionem, dicens, A.E. I.O.U. ubi sub typo psalterii so-

nus inchoat à sursum corda, & prodit velut in deorsùm, quod sentiet unusquisque qui solerter aspirationem notaverit, quemadmodum priores Grammatici, prorsus oculati & cordati viri sapuerunt. Est autem gaudium, vel amor ficut Atin quadam latitudine cordis. Deindè ficut E. spes contractior est. Dehinc mollior est sicut I. compassio, O. prætereà significans metum, & U. dolorem, vel odium ad labia usque perveniant. Ac perindè gravitatem ipfius, ficut primis sublimitatem damus & acutiem.

Possemus adaptationes alias sumere, vel ex quatuor elementis, & corum qualitatibus primis, vel ex dispositione coelestium planetarum, vel ex combinatione seu configuratione complexionis humana, ex humoribus ip/um corpus per nervos & arterias agitantibus; sed ad præsens sufficient adaptationes præmissæ, si descriptionem addiderimus manualem, scilicet gamma, (prout de re clarissima, promptissima dici mos est) su-

prà digitos posuimus.

Scimus in manu quinque digitos esse, sextum monstra quædam habuerunt. Dividuntur aliquando tres contra duas. De Deo dicit Isaias quod appendit tribus digitis molem terra. Isa. x1.. 12. De Christo quod misit digitum in auriculus surdi & audivit, Marc.vII. 33. quod prætereà dixit Thomæ. Infer digitum tuum buc, Describens quoque Sapiens stultum dixit; quod digito loquitur, Prov. vi. 13. non culpans quòd digito loquitur, sed quòd discolè perversèque loquitur, illud scilicet secundum Isaiam, quod non prodest. Isa. LVIII. 9. Nominantur ad extremum hi quinque digiti: Pollux, Index, Medius, Medicus, Auricularis.

Cur autem hæe omnia, nisi pro collatione rationabili vocalium, quæ componunt gamma nostrum, quatenùs in digitis possit tàm oculisse prodere, quàmauribus loqui, exemplo Monachorum nutibus loquentium, vel aliorum in gamma cantantium. Pollex tanquam pollention & dignior habet A. gaudium. Index monstrans non jam habita, sed proxima & certa, habet E. spem. Collocatur in medio longiore brevis I. miseratione productius. Nonne prætercà timor O. Medicus est, qui peccatum expellit. Demum dolor U. datur auriculari, quia sola vexatio dat intellectum auditui, Ifa. xxvIII. 19. & aures quas culpa claudit, apemanibus virginum predentium ad illuminationem fen-

fuum quinque suorum.

Gamma nostrum non ideireò judicandum supervacuum, quia non præstat sua cognitione confestim canticorum exercendorum facultatem. Notatur hæc consideratio propter illos qui fortassis auditu primo suspicabuntur hoc fieri debere, si dicenda sit ars talis essicax aut utilis, quos arguunt alia qualibet artes; ipfa in primis Grammatica, quam non proptereà totam cognoscimus, si suum tenuerimus memoriter Alphabetum. Sic de muficali gamma manuali. Sic de præceptis Rhetorices, quali dixit Rhetor præcipuus abfque usu & exercitio & vivacitate ingenii nequaquam sufficere, prodesse tamen ad certiorem sidelioremque notitiam; quamvis line Alphabeto, line gamma manuali, fine Rhetorica arte multiloquuntur, cantent, perorent aptissime. Sic in proposito recipiatur gamrunt in cordibus suis Domino.

At verò quia promissum est consideratione præcedenti, posse gamma nostrum ad omnia Cantica mystica, illa etiam quæ per instrumenta se demonstrent. Et hæc pars Tractatum specialem depostulat. Dicemus ad præsens, quantum satis esse pro declaratione promissionis opinamur. Concurrunt siquidem in Musica sensibili, sive siat cantu, sive pulsu, sive flatu, agens, passum, medium, sonus, objectum.

Sicut in Psalterio est ille qui ludit, tanquam agens: & ipsum vas sive instrumentum Psalterii, est medium, scilicet aër repercussius; & ipse sonus, qui est qualitas sensibilis ab auditu propriè perceptibilis, est objectum, litera scilicet seu Psalmus, qui cantatur, sive sensus ejus.

Constat autem, quòd gamma manuale non agit per fuam cognitionem aliquid istorum, quia nec causat ipsum quod agit; nec medium per quod agit, nec sonum, quem efficit; sed est tantummodò quoddam exterius, quod aspiciens ipse qui agit, format in A illud Philosophicum, quod impossibile est intellectum animo suo, vel in corde speciem, seu modum cantan-

Indè est, quòd potest aliquis habere talem formam seu speciem in animo, qui nullum formabit Canti-cum; vel quia non vult, vel quia non potest, propter defectum instrumenti vel medii. Ars ista nihilominus manualis non dicitur inutilis, quoniam docet numerum, pondus & mensuram, quibus est formandus fonus, ut reddatur harmonicus.

Discrevit utraque qui dixit:

Exerce studium quamvis perceperis Artem.

Quali exercitio probabile est Mariam occupasse se, nutriendo puerum Jesum, vocaliter etiam concinendo instar Angelorum canentium: Gloria in Altissimis cunabulis dormituri, vel ad devotionem fimul & confolationem tempore peregrinationis suæ, psallendo nunc Magnificat, tunc Benedictus, vel Nunc dimittis, vel alia cantica Sion cum psalmis quos de Filio suo noverat prophetice compositos, audiente crebro cum religiosa pietate sponso suo virginali Joseph, ubi & præveniebant Angeli conjuncti psallentibus in medio juvencularum tympanistriarum. Ps. LXVII. 26. Et ibi puer Jesus Benjamin adolescentulus in mentis excessu. 🕻 28. Quas hoc loco Poëtarum Musas prætuleris verbo sapientiæ, quod est fons vitæ, non equi volantis pede productus in Parnasso monte, sed emanans à throno Dei, crystallo similis à montibus æternis, quem fontem ambiunt pro Musis novem ordines Angelorum, qui non cessant una voce laudare, benedicere, glorificare viventem in secula non Palladem fabulosam, sed sa-

Gamma mysticum plus confert in canticordo, seu canticordis spiritualibus, quam manuale gamma in cantico sensibili oris, vel Instrumenti musicalis. Hoc est profectò notandum valdè mysterium quod elicitur ex præmissis, ex assignatione distinctionis canticordi à cantico oris, quoniam primum liberum est elicitive, non secundum.

Concurrit in primo voluntas hominis pro agente, simul & patiente & medio, nil aliud est quam liberum velle suum. Potest igitur dum vult, & quando vult pfallere in se juxta exemplar quod inspexerit in gamma nostro, nunc concinendo per A. gaudium, per E. spem, nunc per I. compassionem, aut si voluerit, siat in se O. timor, vel U. dolor gravis. Puto quisquis hoc sapienter nec minus humiliter attenderit, cognoscet fructuoium esse gamma nostrum.

Fructuosum dixerimus, ut novella corda in Christo, dum advenerit tempus amantium, juxta parabolam E-D zechielis; dum evaserint in ætatem illam, in qua suæ fint libertatis, pro libito voluntatis ut ament & cantent; sciant paulatim componere Cantica amatoria ca-Itissimi cordis, utaddiscant hymnisjam compositissuos affectus consonare quemadmodum noverat Beata illa anima Mariæ, frequentando dulcia Cantica Canticorum, quæ dicuntur drama, vel dramata, vel dramatica, ubi scilicet sit amantium mutua, non expresfis nominibus propriis, allocutio, inchoante dilecta, & dilecto respondente. Itaque vox oris, vox jocun-

da, vox decora, quando laudi concanora pura est vox

Gamma mysticum potest ad consonantias musicales. quæ vulgariter appellantur tertia, quinta, octava deservire, similiter & ad tonos, seu neumata. Posset hoc intuitu primo videri contrarium prædictis de diftinctione canticordi à cantico oris, quia sit introrsùs canticordium, nec participat cum coalienus, nec per consequens ipsi consonat per diatessaron, aut diapente, aut diapason. . Quoniam insuper adversari videtur simul plura intelligere; simul igitur nec canere, nec notulare; denique nondum apparet ars tradita de tonis affectionum, quemadmodum de vocalibus neumis invenitur.

Difficilia ista nec usitata fatemur; sed nonnihil nos speramus esse dicturos. Legitur beatus Ignatius, vir totus ignei cordis & philocaptus in Christum voces angelicas audivisse suprà montem unum, qui præmissis antiphonis consequenter intonabant hymnos quemadmodùm deduxit ad Ecclesiam suam celebrandam. Si voluerit igitur aliquis cantare in corde suo exemplo Annæ, & Apostoli, & plurimorum; cur non poterit fibi componere neumata juxta variam psalmorum & affectuum qualitatem? Hoc autem vocabulum neuma, cur ad fignificandum Spiritum fanctum tractum est, non satis invenio; nisi quod spiritus Domini continet Deo. Luc. 11. 14. Et hoc vel ad pueri revelationem in Bomnia, O scientiam habet vocis, Sap. 1.7. quod perspicuum fuit in Apostolis.

Significat autem neuma combinationem vocum vel notularum ordinatam. Porrò ficut adolescentuli disciplinantur primitus ut notulas & voces cantici oris sciant nominare, digitis, juncturisque jungere; sciant postmodum dum nunc uno, nunc alio modo cantando combinare; deinde literam notulis applicant: tandem generatur in eis ars cantandi fine numeratione cujuslibet notulæ, impedirentur enim, quæ si persecta est, dicente Philosopho, non deliberat. Non aliter quantò fuerit aliquis in meditando veritates salubres habilior, in cavendis affectionibus ordinatis agilior, tantò fit, ceteris paribus, ad canticordum promptior, adeò quòd vocales quinque poterit in quolibet verbo repertas ad meditationem reducere cum affectu. Sed quia non omnium est hæc exercitatio, poterit saltem pientiam Dei veram. Verum pergamus ad reli- unusquisque, dum senserit evagationem suz mentis extrà literam, vel sensum ejus, redire protinùs ad cor, & dicere velut per interjectionem & suspirium, & gemitum: O. pro timore, U. pro dolore, I. pro miseratione, E. pro spe, A. pro spirituali lætitia reparanda in fc.

Dicemus hîc unum pro vagis & profugis in cantibus Ecclesiæ, quod pium valdè, nec oblivioni tradendum ingratè. Hæc siquidem quantumlibet oberraverit in cogitationibus etiam criminalibus, si rediens hoc modo ad cor ingemuerit dicens: Poenitet me. Redditur continuò virtus efficax & vivax suo Cantico: nedum interiori sed vocali; quamvis ex priori fuerit origine culpabile. Nihil enim prohibet, diversorum eundem actum exteriorem naturaliter fieri, nunc bonum, nunc malum moraliter. Hinc Ambrosius monet in hymno:

> Flammescat igne charitas, Accendat ardor proximos.

Quoniam si charitas adsit, non erit jam velut as sonans, aut cymbalum tinniens. I. Cor. XIII. I.

Gamma mysticum fas est multiplicare secundum phrasim, hoc est, elevationem & depressionem, sub dictis quinque vocalibus, & amplius quam multi-plicetur gamma vetus sub sex notis vel vocibus. Exemplum fuit in spiritibus Christi & Mariæ, qui voces affectuum elevaverunt usque ad clamorem altissimum, & ad humiliationem inattingibilem deduxerunt. Sic de

#### Tractatus secundus de Canticordo. 669 670

bearis Spiritibus dicit prosa: Mirantur hic elevatio, & vocem habentis obtusam, & raucam, vel penè nuldesicient hic omnimoda depressio. Non est igitur neressaria multiplicatio phrasis quinque vocalium in gamma nostro. Quod si quis multiplicationem figurari vellet, poterit hoc, vel per additionem punctorum in sursum, vel depressionem in deorsum, aut certè per lineas quinque vel sex istud oftendere, vel in libris, vel musicis instrumentis exemplum.

Gamma novum multiplicatur secundum thesim, productionem scilicet & breviationem; per pausas in-Ascientiam; & ita de similibus. super & diapsalmata. Ratio similis est in præcedentem significationem quam vocales recipient, secundùm quod in interiora fiet punctuatio plùs aut minùs. Hoc autem facere non est omnium, sed contemplativorum & meditativorum, qui pro consuctudine exercitatos sensus habent. Verum attendendum est illud Philosophi: Fabricando, fabri simus. Ita de Canticis. Spectaculum istud gratissimum cernere erat apud Deum & Mariæ spiritum. Quanta putas intercisione vocis cordis, quantis cum intervallis nunc celerioribus nunc tardioribus cantat dilecta de dilecto: Dilettus, inquit, meus mihi. Cant. 11.16. O quot dedit intelligi vocem frangens, reprimens, & fecum multa volutans prius-

quam subjungeret: Et ego illi.

Gamma mysticum canticordi recipit consonantias intelligibiles à spiritu cantante in ordine ad exteriora Cantica, vel cordis, vel oris, vel operis. Teneamus imprimis certum de Maria, quòd Canticum liberum mentis derivabat per imperium in organum cordis carnis. Probabile est insuper, immò centum ex Evange-B super unum tempus posse fieri verbula, seu floretos, lio, quòd cecinit cantico oris, dum consonans jubilationi Elisabeth & suæ voci clamosæ & magnæ: Beata qua credidisti. Luc. 1.45. laxavit os ut caneret secum: \$.46. Magnificat anima mea Dominum. Quid si addiderimus consonantiam pueri Jesu, si Joseph virginalis Sponsi, immò melodias spiritus Angelici, qualiter concessium est Mariæ Magdalenæ, qualiter Ignatio, qualiter Vincentio, & ita de plurimis audire. Quibus probabile est illud evenisse consonando sibi: In conspectu Angelorum psallam tibi : Psal. cxxxv11.1. Audi quid Agnes de agno suo philocapta gloriatur: Cujus, inquit, organa mihi modulantibus vocibus cantant. Nonne tibi persuasum est, Mariam, dum fuit proxima morti, cigneum aliquod suavissimum in sua resolutione cantasse. Sic de Christo dicir Psalmista: Ascendit Deus in jubilatione, & Dominus in voce tube. Psal. xLv1.6. Fallor si non addere fas habemus ad consonantiam Mariæ, carmina omnium cœlestium, terrestrium & infernorum. Qualiter Ecclefia hymnizat dicens:

> Aurora lucis rutilat, Calum laudibus intonat, Mundus exultans jubilat. Gemens infernus ululat.

Quod si mirabitur aliquis, posse stridores inserni, sletus, ululatus & væ concinere cœlo & Sanctis ejus; attendat quo pacto fit, ut latetur justus cum viderit vindictam. Psal. LVII. 11. Quo pacto rursus potest homo etiam viator, reparare videlicet carmen quantumcunque dissonum priùs per obstre-Din Credo suit, ea vivente compositum, sic in Benepentem malam voluntatem, dum tradit se ad pœnitentem affectum, ut qui priùs erat sub tenore damnantis justitiæ, nunc fiat sub molli cantu compatientis & indulgentis misericordiæ. Expectet tamen, quisquis est hujusmodi, lamentationes, & væ canendas sibi esse, quoniam mandavit Dominus in noste culpæ vel pænæ Canticum ejus. Psal. xl.1.9. Dissonant venialia plurima; sed ipsum carmen non abrumpunt. Refarciunt potius affiduis suspiriis ingemiscendo nunc per U. nunc per O. nunc per I. sperando denique vel gaudendo per E. A. At verò non opus est hîc & nunc carmina veteris hominis venundatisub peccato, Beatus populus qui scit jubilationem. Psal. LXXXVIII. 16.

lam recordari, quamvis mutua comparatione nostrum canticordum cum gamma suo suaviùs appareret: quamvis prætereà redderetur credibilius animali homini, quicquid spiritualis affirmat de canticis propriis, suisque jocunditatibus virtuosis: ut si fieret comparatio philocapti fatui cum casto philocapto in cœlesti amore; cbrii camaliter cum cbrio sobriè spiritualiter; zelantis seu zelotypi praviter à zelo bono secundum

Fiebat objectio superius, quam mens non potest intelligere, nec exindè cantare simul plura, sed apud Philosophos conquisitio remaneat. Certum nobis est, animam Mariæ, & multò amplius Christi, Beatos quoque Spiritus tàm in verbo, quàm in proprio genere, tot simul intueri, tot simul objectis affici, quod non est numerus. Vidit Benedictus quasi sub uno solis radio mundum collectum. Colligit Anselmus ex gaudiorum reflexionibus gaudium in quolibet infinitum, quod non capere, sed intrare dicitur. Videt oculus atomos innumerabiles radiante fole, & partem totam hemispherii circumgyratione facillima cer-

Porrò quid auris in jocundo murmure rivi? Quid in tremoribus chordarum & cymbalorum infinitis valeat percipere cognoscimus: fiquidem sonus omnis minutias secundum proportionem habet infinitas; sicut & omne continuum in semper divisibilia secabile constat esse. Amplius in tonis sensibilibus videre est vel flosculos, per minutias notularum, quandoque quatuor, quandoque sex. Sunt qui participationem ad octo deducunt, juxtà vocis mollitiem ductibilem. Quantò facultas talis amplior esse in canticordo mentis cenfenda est.

Exemplificemus in A. gaudio, & in U. dolore, & fingulum horum ad denarium facili deductione flectamus, & ita de aliis tribus fiet perspicuum. Ecce gaudeo: primò, quia sanctè gaudeo. Secundò, quia non male gaudeo. Tertio, quia sancte spero. Quarto, quia non male spero. Quinto, quia bene misereor. Sextò, quia non male misercor. Septimo, iterum gaudeo, quia sancte timeo. Octavo, quia non male timeo. Nono, quia ritè dolco, ut in pœnitentia. Decimò, quia non malè dolco, ut de sæculi tristitia.

Rursus idem aperiamus in U. dolore, quasi vice versa. Ecce dolco. Primò, quia malè dolco. Secundò, quia non benè dolco. Tertiò, quia malè timeo. Quartò, quia non benè timeo. Quintò, quia malè misereor. Sextò, quia non benè misereor. Septimò, quia non benè spero. Octavò, quia malè spero, ut in vanis. Nono, quia malè gaudeo, ficut qui exultant in rebus pessimis. Decimò,

quia non sancte gaudeo de divinis.

Possemus conformiter ad hanc multitudinem ostendere, quòd non est psalmus, non versus psalmi, non verbum, non denique syllaba, ad quam & secundum quam non possint consonè ad vocalem suam, sit A. sit E. M. I. fit O. fit U. voces spirituales quassibet & quotlibet depromere. Sic Maria in suo Magnificat per omnem vocem musicalem agili voce concurrit, sic in Alphabeto, sic in Pater noster, sic in suo Ave Maria, sic dictus, sic in Nunc dimittis. Quid conor per singula, cùm in quolibet hymno, dicam ampliùs, in quolibet verbo suo, per omnem vocalem pro se vel proximis concinere fas habebat.

Irrideat nunc aliquis, si potest, si audeat, gamma mysticum; immò verò non jam irrideat, non rejiciat, non conspuat, quia si sapiens est, ipse audiens sapientior erit, Prov. 1.5. si insipiens, poteritad sapientiam venire salutarem pariter laudis; & si vacet ut videat; si quiescat ut audiat; si oret ut sapiat; si mereatur per Orationem tandem agnoscere, quid Psalmus iste sonet.

Gamma mysticum potest exponi vel ampliari per nomina quinque passionum, quasi totidem vocum, licèt in connotatione verba seu verbula deficiant. Et primò species omnis temperantiæ & fortitudinis, quæ sunt in concupiscibili & irascibili, mediant inter passiones utriusque vitiosas. Sed discurramus per singulas vo-

Ecce reducuntur ad A. delectatio, quasi quædam delactatio, quoniam ut lac se infundit, dum meditatio premit, affectio sugit. Lætitia quasi latitia, quia dilatat; voluptas quasi volubilitas, nunc hàc, nunc illàc circà rem dilectam apprehensam. Jocunditas, quia provocat ad jocum, qui facilis est, nec laborat. Hilaritas, quia se foris facietenus explicat, maxime per oculos in honore læto. Alacritas, quæest vigor utendi se & suis officiis expeditè. Liquesactio, quæ so propriis terminis non continet plusquam aër, aut aqua, fed labitur in rem amatam. Defectio, quæ non subsistit in sua virtute, conatu, vel operatione; sed cadit in rem dilectam, sicut liquefactio. Ebrietas, quæ non videtur esse sui compos, præamoris magnitudine. Satietas tamen, quæ non excludit desiderium, sed fasti-dium, ut ibi. Fruuntur nec fastidiunt, quò frui magis sitiunt. Fruitio, quæ est inhæsive in re amata pro-pter se cum quiete. Transformatio non per substantiam, sed assimilationem qualitativam in amore vivo; exultatio, tripudium, jubilatio, plausus, saltatio, gratiarum actio, vox laudis.

prout est virtus Theologica, sed generaliter pro desiderio boni futuri; tendentia, expectatio, esuries, sitis, ardor, audacia bona, ira bona, zelus bonus, anhelatio, zemulatio bona, suspirium, concupiscentia.

Reducuntur ad I. Compossio: miseratio, misericordía, pietas, mititas, mansuetudo, benignitas, liberalitas, munificentia, eleemosyna: id est, effe-Etus miserandi, tàm in spiritualibus, quàm in corporalibus incommodis.

Reducuntur ad O. Timor: fuga, desperatio bona, segnities bona, stupor bonus, admiratio, erubescentia bona, verecundia bona, horror, agonia, trepidatio, formido, abominatio peccati, nausea vo-Iuptatis malæ, fastidium bonum, tædium bonum vitæ hujus, timor reverentialis, qui est quædam resilitio in propriam parvitatem ex consideratione superioris majestatis; aut est resilitio formidabilis ad proprium adjutorem cum confideratione vigentis necessitatis.

Reducuntur ad U. Tristitia; contritio, dolor, odium bonum, detestatio, invidia bona, cruciatus, torsio, planctus seu plangor, lamentum, rugitus, gemitus, Cmancipantur psalmodiis. Plùs enim valet hoc loco pia ululatus, languor.

Possemus omnes has quinque resonantias in aspectu crucis notare, & in. X. litera. In Christo quoque, qui fuit in mysterio redemptus quinque siclis. Sed & in Matre ejus secundum Evangelii tenorem & notulas. Vis audire canticordum Mariæ in A. Magnificat anima mea Dominum. Luc. 1.46. Vis in E. Ecce ancilla Domini, fiat mihi secundum verbum tuum. \$.38. Vis in I. Vinum non habent. Joan II. 3. Visin O. Tur-bata est in voce Angeli, Luc. 1.29. & timuit illo ire. Matth. II. 22. Quis nempe? Joseph Sponsus, non dubium, quin sponsa Maria timoris consors suit. Vis in U. Ecce Pater tuus & ego dolentes quarebamus te. Luc. 11.48. Vis rursus in I. simul omnia consonante: Erige cordis aures ad voces spiritus sui , dum pro-Dsuper exultationis & lamentationis per maximas, quaprium Filium, dum dilectum oris sui, viscerum quo-Que suorum, & votorum, consensit crucifigi pro redem-Ptione nostri, dans nobis illum, utique cum gaudio & exultatione, quæ summam superabant carnis angustiam. Alioquin qualiter implesset quod dicitur: Hilarem da-Forem diligit Deus. 2. Cor. 1x.7. Desiderium rursus quod habuerat cum Filio, nos per crucem redimi, dum implebatur; nonne, quæso, delectabat? Numquid non prætereà crediderimus, eam congratulasse saluti latronis,

cum audivit à Filio. Hodie mechmeris in Paradiso. Luc. xx111.43. Cum oravit insuper Filius pro persequentibus: Pater dimitte illis, quia nesciunt quid faciunt. v. 34. Vi-derer superfluus, si Christi Canticum per has quinque voces, præcipuè per mollem Canticum misericordiæ, quo nihil hominibus acceptabilius esse debet, vellem intimare. Exhilaresce ad hæc, & spera tu, qui perieras, miserande homo. Quid ultrà negare tibi Mater misericordiæ poterit, si proprium pro te Filium consensit offerri tantæ miseriæ? Quid concedet beatifica in cœlis, quæ talia dabat in terris afflicta? Perdidit miseriam, nunquid & misericordiam; perdidit passionem, sed nunquid compassionem? Perdidit profectò compassionem afflictivam, sed retinet compassionem electivam atque succursivam. Reddamus ei vicissitudinem: qualiter hoc, inquies, fiet? Aptemus ei jugiter voces canticordi nostri, per verba canticordisui, uni verbo Evangelii.

Concordemus pariter voci confilii vocem voluntatis nostræ: quodcunque dixeru vobis, inquit, facite. Joan. 11.5. Sed hoc quodcunque facere, scis omninò non posse nos, ô beata! nisi dicens Filius tuus dederit voci sua vocem virtutis. Ps. LxvII. 34. In cujus verbo laxantes operationis rete, & simul opem serente, compleamus jussum tuum : quodeunque dixerit vobis facite. At verò pausandum est tandem aliquando, verboque nostro finis dandus est. Nec ignoramus, futuros esse nonnullos quibus aptior videbitur quædam Reducuntur ad E. Spes, quæ non accipitur hic, B simplicitas unius vel paucorum assectuum pro sua exercitatione, quemadmodum simplicibus rusticanis plus placet aliquando tympanum, Gallicè tambour, ou bedons, & fistula, repetens assiduè idem, quoniam aures ad fubtiles harmonias non habent idoneas.

> Habemus in Collocationibus Patrum de reductione omnium affectuum ad hæc verba: Deus in adjutorium meum intende : Domine ad adjuvandum me festina. Psal. LXIX. 2. Edidimus nuper monochordum super orationem Dominicam, sub una amoris chorda. Dehinc psalterium decachordum super una tantummodò, secundum unam considerationem; aut super tribus, secundum alteram; aut denique super decem, conformiter ad Legis decem verba. Aliis verò delectabilius est alternis uti, cum natura pro sua mutabilitate in mutatione delectetur.

> Demùm gamma nostrum sub quinque verbis, quæ volebat Apoltolus loqui sensu suo, 1. Cor. xiv. 19. poterit omnibus accommodum fieri; rudibus & peritis; multivolis & pauca quærentibus; sint pueri, sint senes, fint puellæ vel virgines, maximè quæ divinis devotio, quam eruditio literata; plus poenitens affectus, quam investigans intellectus; prout in Opusculis & Industriis de Theologia Mystica invenerimus annotasse. Tantummodò discat Discipulus Christianus reducere se ad se, ut præcurrat prior in domum suam, & illic ludat, conceptiones suas agat. Non in delictis, ait Sapiens, nec in verbo superbo, quòd prorsùs adverfum est verbo Dei.

> Superfunt ad extremum multa super auditu melodiosissimo verbo Dei, quæ nostrum gamma novum ornarent: ut quis auditor, quis cantor, quis exauditor idoneus, ubi de omni genere musicorum in psalmis memoratorum, cantu, pullu, flatu, mente, ipiritu: praxis addenda est ad gamma nostrum. De Canticis inles sunt in Dialectica & Rhetorica loci ad triplicem investigationem, Historicam videlicet, Physicam & Theologicam; latius oportet Canticorum omnium originem, naturamque venari. Elegia denique casta versibus imparibus castos cantabit amores. Sed tanta funt ad præsens dicta satis, concordante nostro præcentore qui ait: Beati qui audiunt verbum Dei, & cu-flodiunt illud. Luc. 11. 28. In cujus fiducia verbi, vacans pro vacantibus canticordi verbum feci. TER-

#### TERTIUM OPUSCULUM

DE

# CANTICIS.

#### PROOEMIUM.

OLUMEN aliad colligit in se Tomos tres, plus secundum modos traditionis varios, quam pro diversitate materia.

Primus Tomus conciliat, & sequi facit secetam Elegiam cantatricem amorum Domina Theologia, quasi Lyricum & Odurum carmen.

Secundus Tomus, alter secundus, habet canones seu regulas; aphorismos vel maximas, aut theoremata, de canticis, per notulas quinquaginta.

Tertius Tomus, alter tertius, verbum solatii multiplex in se dirigit, per particulas quinquaginta. Et ita juncti simul hi duo Tomi, Centilogium constituunt.

### C A R M E N

SUPER

# RECOGITATIONE MORTIS.

ERNE quis es, quid agis, moreris, dic, duc cor in alta, Cor cruce compungant spes, timor, ardor a-Cantica, faltum, lamentum, planclumque frequenta, Junguo jocundum pfaltersum cubara, Concinet ficut olor tua dum mors imminet, o mors Mortus morte Jefu, sis mili porta polis Tempus adest anima quo sponsa cubile beatum Sponsi conscendas sudere perpetuo. . . . Ergo cantet himen, mens, os, cor, lingua, vigorque Plaude, suli corum, te jubilus rupiat. To tamen, & tua fle, tua sit spes union Christi Paffio; fit meritum gratia fola tuum. Buccinet aure tua, sonitu vario, tubu duplex, Terreat, ite tonans, blanda venite levet. Turturis hac faciens junges supicia, suavi Quod vel alauda canit, vel philomela melos. Cor tremit ob traclus varios, dum latitue vis Cor vehit in altum, mox premit anxietus.

...**D** E

Carmina no le Dous tibi dat, dura te peregrò fers,

Fac resonet sua laus jugiter ore suo.

#### LAUDE MUSICÆ.

D

M Usica divini nova pulsu, que sit amoris,
Extolli nulla lande satis poterat.
Cor recreat, curus abisit, fustidia mulcet,
Fuque percegninis quos vehit apta comes.
Per medias hyemes, per soles carmine sisses,
Ibo spe patiens, letus, alacris, ovans.
Nam sugiunt tristes cantu per inania cure;
Omnis vinsidians hostica pestis habet.
Vertitur occursu psallentium Saul velus alter
Factus homo, psallit, sitque Propheta novus.
Exagitat, nequam dum spiritus hunc, extharedus
Pastor per numeros cogit abire David.
Vatidicus deerat Elizao spiritus olim:
Tomi III. Pars II.

Dum cecinit pfaltes protinus implet e:m. Pythagoras motus fueras componere chardis, Adjectis cithara compositis numeris. Spiritus ecce movet spirans per carmina vatum Ad Domini laudes cuncta creata simil. Ut jubilant, pfallant, exultent, ut citharam dent, Tympana cum chordis, organa, nabla, chorum. Corpora frittibus funt organa consona, mundus Est chorus unus, quo ludere nois ani it. Carmine mundano sibi dissona prava voluntas Concordans toti, fit moderante D. o. Ornat & ipfa notis brevibus, longifice camanam, Improba viven**di mo**rs variando vices. Discantum mollem, miserans dat gratia vancis Stridet de panisculpa tenore gravi. Hen suge de tali, suge deprecor esse tenore, Ut sis sub molli, molle cor adde whi. Quid quod corporibus curandis musica prodest, Dum cor lauficat, lent & alleviat. Dant utrumque tibi Gentiles, pulcher Apollo Cuminis, & medica Phube Reperior opis. Colligitur pulsu venarum musica chordis, Qua sit tempèries ; que phrasis atque thesis. Hoc Medicus tacin, juvenis conjecte ammem, Cinjus in Agnete cor furit igne gravi. Carmina non loquimur, nunc execranda Magorum, Nec nisi mysticus est, ipse Poetaplacet. Amphion ac Orphens cantu moviffe foruntur. Hic lapides, diras hic furias Erebi. Moribus has divis fi tranfers instituendis. Mutandique bono dogma salubre canunt. Adde quod in populis mutat, vel jam variatos Insinuat mores Musica cuique sua. Est gravis huic, peculansilli, mollis vel agrestis, Unaque dilatans cor vehit, ista premit. Est diathessaron, est diapente cum diapason Triplex legitimis copula nexa tonis. Rursus in octo tonos, finem, medium, caput, omnes C mus partiri suscipit Ecclesia. Antiphonas dedit ad Pfalmos Ignarius artas. Monte prout quodam desujer and crat. Turpibus & fadis infantum, quaso, cavere Flexibiles animos cantibus inficere. Festinat in teneras energia carminis nures, Viet ut urtica, cor tibi, lubrica vox, Veit cantando, facit idem sape videndo Femina, flagitii, fundii utrumque virus. Quid numeremus aves, humano qua capiuntur Cantu, nec cantum despicit ulla sum. Pisces & cervi mulcemur cantibus, agris Antidotum varus Musica crebra fint. Prace fidem Gracis, Delphinus Ariona vexit Fine us per medios, dum lyra mulcer cum. Fitala p storis pecudes, armenta gregiffie Sal uur , neg eas terret imago lugi. Palmi tunc secura metum, minuita se migistro Tadia pascendi rusticus isle sonus..... F fi da Pan Phabi cubara certavit agrefis, Judice ta, Mida, victus Apollo fuit. Judicium nam cuique suim, sue cuique voluptas, Sic natura sum grande melos variat... Buccina terribilis aumosum peclus equorum Bellis exacuit, militis ira viget. Femina dum texit doner pueroque suporem Ducens in curis cantat inepta rudis. 5. Calica turba Jesu nati sessennia cantit, Pax homini terris, gloria celfa Deo. Rusticus arun colons , in vociserendo jucatur: Cantat, O alleviat inde viator iter. Artem quisque suam mulcet, dirumque laborem 🧸 Qualicunque sono, sit licet asperior, Vox devota Deum placat tratum, placet armit,... Cruibus, ipfu choris concinis Angelicis. Vocibus Ecclesia, Pater Augustine, fateris, MiMotum te lachrymis ora rigasse piis.
Felix, cujus erant peccata retecta, Maria,
Qua totiens voces calitùs aure capis.
Organa dum cantant sibi soli, corde canemem
Corde Deo pleno Caciliam legimus.
Cordibus ut nostris psallamus, Paule, monebas,
Actio nam talis jure beat duplici.
Inchoat hic & nunc calum, vitaque beata
Moribus & ritu degit in exilio.
Mors venit in terra, qua carnis vincla resolvit.
Cantantem in psalmis victor in alta vehit.

# Ecclesiasticorum exhortatio ad

S Emper in ore two fit lans, fint cantica Sion. Quamvis captiv**um** te Babylone doles. Fiat hoc pracipue, cui cantus Ecclesia dant Absque labore cibos, veste, domoque tegi. Hoc leve pondus & hoc tihi sponte jugum posuisti, Fer nec dum vives rumpe vel excutias. Sed tadet dices eadem totiens iterari Mentem cum cerebro vox reboanda gravat. Quo crucier, doleamque modo, nescitis amici, Fundere sufficier corde preces Domino. Frater nil magnum sine magno vita labore Fert hominum, perstes, usus alacris erit. Tu tibimet crebro dic: Ecclesia vice sungor, Psullentisque dolor vertitur in meritum Paucis, crede, datur constans oratio cordis, Laudandum sed opus, dum canis ore, facis. Reddis vota Deo, tua fratrum debita solvis, Corpus dum torques frigore, fame, siti. Lex hac est hominis veteris, labor & sudor hic sit Posterius requies va sine, cantica taus. Vivere non fas est homini semper prout optat, Optet quod lex vult, & sua tempora dant. Redde prins Domino quod debes, deinde vacabis Scripto vel studio, seu meditare silens. Scito valere nihil studium, non martyrium, nec Cor raptum, nisi sit jussio facta Dei. Inde metire tuos instinctus, quando sequendi, Nam motus cordis fallere crebrò folent. Te desiderio cordis committere noti, Commentisque tuis, sed patris imperio. Esto tuis ita sollicitus studiis, quasi semper Cor sit ad arbitrium presto redire tuum. Gratia dux hoc sola potest conferre, precemur Gratia sit jutrix, sit comes assidua. Tristis es aquo tunc animo psattens tibi vim fac Vim patitur cœlum, vim faciamus ei. Mox veniet, gande, mors te de cartere solvens Psalmis cantantem victor ad alta vehet.

#### De laudibus Elegiæ spiritualis.

Q Visquis amus prosam, metris ignoscito nostris, Sponte stilo veniant, corque tepore trahmt. Divos blanda libens elegia cantet amores. Tratta malis tosies ferva libidinibus. Soletur senium, jam non captiva resectis Unguibus & casto conjugis apta thoro. Cur non ancilla phronesis, si libera fiet, Mundaque complacito confoveare sinu. Non Majestati dictorum detrahit usus. Metrorum, majus pondus eis tribuit. Versibus omnimodis Vates scripsisse scientur Ut Jeremias, Job, sie David & Moyses. Carmina composuit Salomon Rex milia quinque, Cantata est mulier fortis ab ore suo. Frenant ne vaga sit metra mentem plurima paucis Arctant, & prastant esse sui memores. Plus sensus, plus lucis habent, plus ordine pollent Versu, si cor eis cum studio dederis.

D

Verius & brevius servantur scripta ligata
Metro; nam vitium protinus insinuant.
Fortior est vox, que per stricta foramina transit.
Quam que decursu liberiore meat.
Non aliter metris sententia pressa canoris.
Vi majore sonat, percuit, & penetrat.

#### Legatur per modum dialogi.

R Esipit an senium repetens puerilia? Non, sed Vult aquila ritu, vita redire prior. Demonium caveas lateat ne meridianum, Vanis in studiis perdere tempus amans. Cedant vana precor, cedant, sed cum pietate, Carminibus textis, fructus inesse potest. Ast meliora potest, slendi quoque tempus & etas. Et quis in hoc avo scire poemata vult? Qua meliora potest exclusus ab omnibus exul Officiis? sed nec carmina flere vetant. Nocte Deus dat (ait Job) carmina, Rex tribulatus Misit (ait Dominus) carmen in ore novum. Rara nimis fateor poësis modò, sed cano cœlis Forsitan, & veniet tempus amicitius. Scenica nobis sunt vel ludicra jure suganda, Quis pia culparit sub numeris rigidi? Tutus nostra leges non hic portenta Deorum, Non hic que castis moribus obvia sint. Plus prodesse volunt quam delestare, minorem Quò fit ut ornatum quarere sat sit eis. Otia tempora dant quibus est sapientia distis Danda, Jesus testis, otia pigra necant.

#### De codem.

P Rabe fidem Gracis, Delphinus Ariona vexit Fluctus per medios, dum lira malcet eum. Alter Delphinus Rex savum per mare vectos, Nos tandem tuto littore constituit. Iste Dens, tibi lans, nobis hac otia fecit, Ludere cum cythara Psalterioque dedit. Exemplar quorum transmissimus & monochordum, Scachordum quoque mens addere nostra cupit. Offert quisque suo gratus sua munera Regi, Carmina non nihil est mystica posse dare. Inque dies intus si noster homo puerescit, Quis neget huic puero ludere carminibus? Dum cor fervet ei, dum totus amat, per amorem 9 Dum venit etas & tempus amantis ei. Conciliat sacros hymeneum carmen amores. Conjugium, nec gens absque canore probat. Sed caveat puer hic quid degeneres in amores, Rursùs & in veteres corde redire feces. Ebrietas in eo sit sobria, sitque cubile Sanctum, complexus, oscula casta nimis. Sit nec amore suo vel mas, vel femina, carnis Nudus, & ab sexus spiritus est & amor. Est quod mireris tamen istic femina, virque Sponsam dilectam sponsus amicus habet, Spiritus hic anima sit cum divisus oportet, Tale sciendum cui mysterium fuerit. Sermo Dei vivus valet unicus ista secare Discretor cordis canttaque prospiciens. Mutuus est zelus sponsi sponseque fruendi, Se totis superest unica spes patria. Hinc fuge, dilecte mi, clamat sponsa, scit ipsa, Non hic, sed calis esse viri thalamum. Ipsa subindè petit, ubi pascit, ubi cubat alta Meridie, terris, ne vaga sit stolidis. Pascitur intereà si suscipit oscula sponsi, Ubera si trastet que redolentia sunt. Ebria fulcitur malis & floribus, inter Brachia se sponsi project in requiem. Felici fruitur sommo, sponsus conjurat, & omnes Audeat ut sommus rumpere nemo suum,

Ad vigilem quandoque venit suliens & alacris; Clanculo prospiciens voce sonante veni. Alternat veniendo vices, alternat amica Querendi studium, languet amore pio. Ad vocem liquesit sponsi gaudentque vicissim Lande sua demum quicquid agunt amor est. Otia fola placent sponsa, loca sola requirit Nec sponso nec ei turbida turba placet. Rumpit verba sibi vigor igneus, astuat intus, Quem nec corde capit, nec reserare valet. Quò rapimur, quò nos Elegia protrahis? euge Concaluit video spiritualis amor. Jam sileas olim veniet speciosior hora, Nunc satis labiis te liberasse malis.

#### TOMUS SECUNDUS.

#### Centilogium de Cantisis & solatio. Primum verbum: De descriptione Cantici per quinque verba.

C ANTICUM est vox numerosa, ad Dei gloriam ordinata. Vox ibi ponitur pro genere, & quasi pro materia. Ponitur numerosa pro differentia & quasi forma. Finis debet esse Dei gloria.

Canticum in sua generalitate descriptum, accipit vocem consonè ad Apostolum dicentem: nihil esse sine voce. 1. Cor. xiv. 10. Et attendit quòd omnia fecit B Dominus in numero & propter seipsum & sic in omnibus est vox numerosa ad Dei gloriam ordinata.

Canticum habet ex Deo agente, modum; per Deum exemplantem, speciem; in Deo finiente, ordinem.

Canticum redditur ex numerosa proportione hoc pulchrum & decorum; hoc suave & jocundum; hoc utile & salutiserum: & oppositos disproportio parit effectus.

Canticum cantat omnis creatura, & ad illud invitatur vel naturali instinctu, vel animali sensu, vel rationali seu intellectuali ductu.

Canticorum naturam cognoscere non infimum est hominis officium, ficut homo cum omni creatura participat, divinæquæ gloriæ conditus est esse capax.

Canticum unum est sensuale vel animale; aliud est rationale seu morale; aliud est intellectuale seu divinale, ficut est sonus animalis, rationalis & intellectualis: & ita de voce vel numero.

Canticum sensuale, quod magis est in acceptione communi, dijudicatur tripliciter: visu, ut in gesticulationibus: auditu, ut in carminibus: tactu, ut in venis pulsantibus.

Canticum sensuale unum est Comicum; aliud est Satyricum, aliud Tragicum. Et quodlibet corum solebat in theatris repræsentari objectaliter, tam ad oculos, nutibus, quam ad aures, vocibus & fistulationibus, seu fidibus.

Canticum sensuale, & ad aures corporis, fit tripliciter: pulsu, ut in tympano: voce, ut in choro: flatu, ut in organo. Unde poetica fictio tres primitus esse Musas sumpsit, quamvis ad novenarium deinceps

Canticum cum pulsu sit tripliciter: aut in rotatu, ut in symphonia: aut tractu, aut retractu; sicut in viella aut rebella; sive cum impulsu vel impulsivo quodam tractu cum unguibus vel plectro, cum virgula, D tificantis, aliquando spe vel re beatificantis. ut in cythara & guiterna, lituo, psalterio quoque & tympano, atque campanulis; cymbala verò sese collidendo tinniunt.

Canticum cum voce vel animali cantu, fit tripliciter: unum cum naturali fignificatione; ut in avium garritibus & in humanis interjectionibus. Aliud cum voluntaria institutione; ut in hominum idiomatibus. Aliud cum artificiali modulatione; ut in rythmis, in metris & carminibus.

Canticum sensuale cum flatu, sit aliquando solle, Tom. 111. Pars II.

quandoque vento, sæpiùs ore: primum artificialiter in organis; aliud naturaliter in arboribus & undis: tertium sufflabiliter in tibis, fishulis & musetis. Canticum sensuale habet effectus in brutis animalibus, in avibus & hominibus, etiam secundum Philosophiam; Medicinam & Theologiam.

Canticum sensuale corporaliter audibile, variatur A per phrasim, id est, elevationem & depressionem tan-quam in pondere; per thesim, id est per prolongationem & breviationem, tanquam in mensura; simul & per multiplicem combinationem & proportionem, tanquam appropriate in numero.

Canticum rationale seu morale consistit non solum in voce exteriori, ut sensuale; sed in interiori corde, quale dicitur esse triplex: unum rationis superioris, aliud rationis inferioris, tertium imaginationis. De quorum quolibet accipi potest Apostolica monitio, ut cantemus in cordibus nostris Donino. Coloss. 111. 16.

Canticum rationale seu morale, quale possumus dicere canticordum, id est, canticum cordis, tot habet voces, tot somes aut resonationes, quot sunt propriè, vel communiter dictæ passiones, assectus, vel

Canticum morale seu canticordum voces quasdam habet generales & principales, quaidam speciales & individuales, quasdam mixtas aut in se multiplices, fecundum numerum & distinctionem passionum.

Canticum morale distinctionem capit in sais vocibus tàm Philosophice quam Medicinaliter, quam Theologice, & secundum quamlibet harum scientiarum possunt omnes claro compendio reduci ad quaquæ sunt spes, metus, mæror, & gautuor; dium.

Canticum morale seu canticordum, potest reducere suas voces nunc radicaliter ad unam, nunc ad binam, nunc ad trinam. Una est, amor Dei & proximi. Bina est, idem amor Dei cum odio peccati. Trina complectitur amorem & odium cum fervore zeli, vel spem de salvatione, timorem de damnatione, & compassionem de se & quolibet viatore.

Canticum morale unum est laudabile, aliud vituperabile, tertium indifferens.

Canticum morale unum est meritorium, aliud est demeritorium, tertium duntaxat moraliter bonum vel malum.

Canticum morale unum est lætitiæ, aliud trististiæ, tertium mixtum ex utroque, juxtà volumen Ezechieli datum, in quo erant carmina, væ & lamenta. Ezech. II. 9.

Canticum morale unum lætificat sobriè, aliud piè ædificat, aliud sanctificat juste, scilicet ad scipsum, ad Deum, ad proximum.

Canticum morale unum est terrenum, quod impium est & dejicit; quoddam animale, quod ebrium est & inficit; quoddam diabolicum, quod nequamest & interficit.

Canticum morale unum est secundum virtutes Cardinales, bonum quidem; sed quasi grave vel depresfum: unum est spirituale per Donorum infusiones velut acutum; alterum divinale per beatitudines quasi super

Canticum morale fit cum mystico pulsu seu plectro atiæ divinalis, aliquando datæ gratis, aliquando gra-

Canticum morale format quandoque cogitatio vaga fine arte & fructu; quandoque meditatio fedula cum arte & conatu; quandoque contemplatio clara cum arte & agili usu.

Canticum morale juxta parabolam præcentoris nostri Christi continet saltum qui est exultatio, jubilus & tripudium spiritualis lætitiæ, ut in Epithalamio. Continet lamentum, quod est trislitia non sæculi, sed patientiæ, secundum Deum, continet planctum salutaris pœnitentiæ, ut in luctu beato.

V v 2

Can-

Canticorum chorda seu fistula non sonat suaviter, si fuerit dirupta, si corrupta, si improportionata.

Canticorum moralium judex auris cordis impeditur pruritibus curiofitatis, tinnitibus sollicitudinis, & sordibus libidinis, secundum triplicem radicem cupiditatis.

Canticorum divinorum materiam & artem ministrant libri, unus naturæ & artis in creaturis; alius Scripturæ ficut in Psalmis & Threnis; alius conscientiæ; sicut in meditationibus sanctis & piis.

Cantica divina bonus Angelus juvat, actuat, præsentat, malus verò dissonat, dissipat & obscurat.

Canticorum moralium vasa vel instrumenta reperiuntur in omni resonabili solum intrà in cordibus; part m extrà in vocibus; prorsùs extrà in operationibus.

Canticum omne fundatum est in monocordo amoris, sed explicatur diversimodè, nunc in diacordo, nunc in tricordo, nunc tetracordo; rursus in pentacordo, in hexacordo, in heptacordo; rursus in octocordo, in nonicordo, in decacordo, tandem in omni policordo fine termino.

Canticum unum plùs resonat tenorem justitiæ, aliud plus mollem cantum misericordiæ, aliud mixtim quasi

contratenor resonat gratiam cum rigore.

Canticum pura lætitiæ reperitur apud Deum gloriosum suo modo, & apud Angelum bonum, & apud

Canticum puræ tristitiæ vel quasi, reperitur in dæmonibus, in damnatis hominibus, in desperatis via-B bona & consentanea voluntate credens, ut tandem intor bus.

Canticum mixtum est viatorum, spei scilicet & timoris, diversificatur secundum tres status, incipientium, qui purgantur; proficientium, qui illuminantur; approximantium, qui perficiuntur; in quibus experimur quandoque lamenta gaudiosa esse, & gaudia luctuosa, pro diversitate finium vel objectorum; sicut Mater complacet, dùm filius cum lachrymis quærit eam, aut dominus in catuli clamoribus post absentem condelectatur.

Canticum damnatorum est ipsisturpissimum, horribilissimum & dolorosissimum; sed Deo & justis redditur ex consideratione ordinis justitiæ, decorum, suave & lætum; sicut lætatur jutlus, cum audit clamores pessimorum, qui torquentur.

Canticum in Purgatorio habet cum afflictione solatium, ex certa spe beatitudinis, ex Ecclesiae generalibus subsidiis & piis amicorum suffragiis; & quia cha-C

ritas in eis congaudet veritati correctionis.

Canticum viatorum, ctiam perfectorum, habet cum fletu solatium, cum risu sobrio fastidium. Et vix habet hora dimidia pausam ut filentium, sicut nec unquam in codem statu permanet; secus ubi non erunt volubiles cogitationes nostræ, fixæ Deo.

Canticum intellectuale dividitur solis auribus mentis aut synderesis, & illud sit slatu amoris, qui est vitalis spiritus; movens quicquid est ens de quo Philofophia: O felix hominum genus si vestros animos amor

quo cœlum regitur regat.

Canticum intellectuale potest descriptive dici amor numerosus. Quoniam enim facta sunt in harmonia menfurata, munda & amoris, qui est pondus rerum quo moventur quocunque moventur, sic ut ipsa etiam matcra moveatur ad formam, ficut appetibile luum; denique secundum hoc amor est unisonus, comparatione facta ad Deum, & omnisonus per collationem creaturarum ad invicem.

Canticum intellectuale figurari potest in universo Dut in fletu sit solatium. Undè illud: per exempla horologii temperatissimi cum campanulis; aut chori concordissimi; aut symphoniæ suavissimæ; aut organorum tot fistulis, quot creaturæ sunt sonantium, secundum imperfectionis graves & perfectionis acutas voces concisiores aut protensiores. Tandem sicut in omni genere musico ludit in eis divina sapientia suaviter omnia disponens.

Canticum exercere monetur omnis creatura in ordine ad Deum: in quo omnia vivunt & suspirando melodizant, quod percipiunt aures illorum qui philosophizant in creaturis omnibus, & plus illi qui theologicaliter anagogizant, quo fit in duodecim species aut plures Cantici amoris, quod dicitur nuptiale vel epithalamium: Cantica Canticorum possumus annotare. Nubit ad litteram vir cum libera & socia; nubit cum ancilla; nubit cum domina, sicut Joseph cum Maria. Sic nupsit mystice Christus cum Ecclesia libera; nupfit cum Synagoga, quæ fuit in scrvitutem generans. Nubit Prælatus cum Ecclesia sua. Nupsit Dominus Christus cum natura humana, unitate suppositi; nubit cum anima rationali; nubit cum Angelica natura; nubit insuper spiritus deiformis in triclinio hominis instar Jacob ipsi Rachel rationi superiori, Lyæ rationi inferiori, Balæ & Zelphæ sensualitati tàm exteriori quam interiori, tanquam ancillis.. Nubit tandem sapientiæ idem ipse spiritus deiformis.

Canticum intellectuale tot habet flatus, pulsus aut tactus, quot sunt amoris species; tot notulas & verbula, quot sunt veritates; tot consonantias, quot appetituum sunt combinatæ proportiones, nec ullam patitur dissonantiam in auribus justi, quia licèt obstrepet mala voluntas dissidens sibilipsi, consonare reperitur in

toto ordine universi.

Canticorum omnium potest auditor esse quilibet, habens Fidem de Deo, & productive creaturarum, cum telligat. Infidelis verò prorsùs est alienus; auribus enim caret spiritualibus, nec gloriam Dei finem habet.

Canticorum perfectus cantor solus est vir desideriorum in gutture vel vasis sancturum meditationum, conformiter ad literam, & notulas libri multiplicis naturæ, scripturæ, & picturæ, per voces numerosarum affectationum.

Canticorum exauditor est ipse Deus per se principaliter & ministerialiter per suos Angelos & Sanctos, dant cantica nunc lætitiæ, nunc mæstitiæ, nunc prout vult ex utroque temperata, ut in viatoribus resultet solatium de quo sunt quinquaginta verba sequentia.

Primum verbum solatii & quinquagesimum primum in ordine præcedentium, ubi describitur solatium: Et notificatur per decem verba sub generali-

#### TOMUS TERTIUS.

S OLATIUM est mulcebris passio, consurgens ex perceptione conjunctionis objecti convenientis cum sub ecto convenienti. Vel sic: Solatium est perceptio convenientis conjuncti.

Solatium sumitur ample, ut se extendit ad omnem potentiam cognitivam, sensualem, scilicet rationalem & intellectualem; ut dicimus Deum & Angelos, &

animalia delcctari vel folatiari.

Solatium amplè definitum, ficut habuit pro genere passionem, sic pro differentiis suis reliqua sumpsit; ut contrà tristitias omnes positum est, quòd est mulcebris seu conveniens passio. Additum est nomen perceptionis seu apprehensionis vel apparentiæ, excludendo per hoc motus rerum, qui omni penitus carent ieniu, ratione, vel intellectu.

Solatium appropriate sumptum, est gaudium non qualecumque, sed inter anxietates, molestias & dolores proveniens apud hominem secum manentem,

Solantur miseri nunc mea Fata senis.

Hinc Spiritus sanctus dicitur Consolator, & Virgo Maria Consolatrix miscrorum; dante Deo consert.

Solatium consurgit ex perceptione duplicis conjun-Etionis objecti convenientis, quarum una est realis, altera solum intentionalis seu spiritualis realis, ut in sensibus tactus & gustus; spiritualis, ut in ratione vel intellectu, vel etiam in imaginatione. Et secundum hoc nomina folatii generaliter accepti & oppositi doloris, multipliciter secundum Philosophos, præsertim Stoicos, variantur, qui ponunt gaudium; non nisi in ratione, & dolorem seu passionem aliam, non nisi in sensu seu motione sensuali & reali.

Solatium in nobis Deus, sicut principale esficiens, Ajunctæ & expeditæ, dùm imperat & movet. & Angelus de cœlo, ficut subserviens & ministrans operatur; ut dum apparuit Christo Angelus de calo con-

fortans eum. Luc. xxII.43.

Solatium quodlibet oritur examore, ideò qualis est amoris, talis est solatii bonitas & finis. Unde sicut duas amicitias duos amores constituunt, sic & duo solatia.

Solatium terrenum, animale, & diabolicum instar Epicureorum operatur amor sui, usque ad contemptum Dci.

Solatium verò, quale desursum est, pium, pudicum, pacificum, suasibile & misericordia plenum, caufat amor Dei usque ad contemptum sui.

Solatium nostrum quale debemus inquirere, fuit in Christo exemplariter, & multipliciter demonstratum.

Solatium quid sit realiter, an operatio vel aliquid ab operatione distinctum, non oportet à devotis curiose perserutari; sed Scholasticis derelinqui tanquam problema, rationem ad utramque, seu partem habens; videtur quod operatio fit per expressionem; solatium, seu B logo vidente Solem quasi bipedialis quantitatis. delectatio per impressionem; fruitio per connexionem.

Solatium, pro varietate personarum, temporum, & locorum, convenit variari, & ad ejus adeptionem, doctrinam & cognitionem, aliter & aliter niti in pueris, in incipientibus, in proficientibus, in perfectis; quemadmodum variatur secundum ætates & profectus omnium tàm fenfualium quàm moralium, & intellectualium melodia canticorum.

Solatium in homine multiplex reperitur juxtà multiplicem in ipso potentiam cognitivam atque subjectivam, quemadmodum notavit Christus exprimensanimam, spiritum, carnem, dum ait: Tristis est anima mea usque ad mortem. Spiritus quidem promptus est, caro autem infirm 1. Matth. xxvI. 21.

Solatium infirmæ carnis est delectatio sensus exterioris, cujus subjectum est caro aut nervus sensibilis, mediante spiritu corporali & subtili; undè consurgit facilitas aut difficultas solatii, juxtà complexionis corporalis qualitatem accidentalem vel innatam.

Solatium animæ tristis quandoque est gaudium imaginativæ vel cogitativæ virtutis, organo corporeo intùs utentis. Et indè consurgit, ut priùs in solatio varietas, secundum diversitatem organi & spirituum animalium ex quatuor humoribus: sanguine, cholera, phlegmate, melancholica. Et ex diversis habitibus in imaginatione vel phantasia.

Solatium animæ tristis quandoque est gaudium rationis, organo corporeo non utentis in actibus suis; ubi plurimum valent habituales & actuales in ratiocinando dispositiones, per abstractiones specierum intelligibilium à phantasmatibus, cum virtutum mora-

lium æquali ferenaque tranquillitate.

Solatium prompti spiritus, est gaudium mentis quæ superior est portio rationis, sicut præcedens est inferior; ubi plurimum valet irradiatio superioris gratuita ex Legibus æternis, & per habitus Donorum atque Beatitudinum & reformationem sensuum spiritualium, in D num vel instinctuum, sicut aliquando per Spiritum quibus quantò sensus est intimior suo vero, tantò purior est. Quo contrà fit in sensibus corporis; tactus enim spiritualis & gustus puriores sunt, quò Deo intimiores per charitatis amplexum.

Solatium quodlibet in homine repertum dicituraliquando solatium cordis, aliquando solatium animæ, aliquando solatium spiritus, aliquando solatium carnis, juxtà diversos à Doctoribus modos utendi prædictis

nominibus.

Solatium in quibusdam rebus quadrifarie, ut in homine; in quibuidam bifarie, ut in brutis; in quibuidam nullo modo, ficut in rebus fine anima reperitur.

Solatium intrinfecè liberum vel laudabile non invenitur, præterquam in utentibus judicio rationis.

Solatium participative, licet non essentialiter & intrinsecè, liberum reperitur in imaginativa vel æstimativa parte hominis, quæ nata est obedire rationi con-

Solatium infirmæ carnis exterioris & quasi brutalis, nullo modo est elicitive liberum, neque laude per consequens, neque vituperio intrinsecè dignum; sed nec principaliter liberum arbitrium omni sensitivæ virtuti, sicut nutritivæ vel vegetabili, quæ pro statuisto non audiunt rationis imperium, quicquid de statu innocentiæ diceretur.

Solatium sicut habet pro objecto adæquato bonum apparens conjunctum, sic omne quod est aut apparere potest bonum, vel conveniens, potest dici objectum Iolatii.

Solatium deceptorium tot modis oriri potest, quot modis potentiæ apprehensivæ poslunt in apparentiis & judiciis fuis falli.

Solatium deceptorium nullum fuisset in statu naturæ primitus instituta, nec in vigilia, nec in somno, nec in diversa ratione objectorum per diversa media, quoniam rationis judicium omnia direxisset, ut in Astro-

Solatium à deceptione multùm avertitur per habitus virtuales tàm intellectuales quam morales, quam infusos supernaturales, immò & per naturales.

Solatium frequenter inficitur & depravatur per affectum vitiosum qualemcumque. Hinc dictum est: Excecavit eos malitia eorum; Sap. II. 21. &, omnis malus ignorans; & quot capita, id est, affectiones, tot sententiæ.

Solatium habere potest suum contrarium, sicut tristitiam & desolationem pro objecto, & è contra; ut pœnitens gaudet quia dolet, & de vana lætitia tristatur, sicut ignis frigido flatu, frigiditas per calidum circunstans, nec penetrans confortatur.

Solatium quandoque est deceptorium, non tamen moraliter aut demeritorie vitiosum, ut dum error est invincibilis, vel corum quæ sciri non debent.

Solatium sicut variatur ex apparentiarum diversitate, sic apparentiæ suam diversissicationem accipiunt in homine & potentiis suis cognoscitivis, propter colligationem hujulmodi potentiarum ad invicem; quia Crota trahit rotam, sicut cortina cortinam, & orbis

Solatiorum apparentiæ variantur, nedum pro varietate cognitionum, sed ut dictum est, etiam affectionum, quamvis alia ratione; quia objectum intellectus practici non est verum absolute, sed verum, ut comparatur affectui.

Solatiis in homine proveniet rarior deceptio, si potentia judicativa quælibet noverit de dubiis & suspectis apparentiis suspensum tenere judicium per arbitrii facultatem.

Solatium causat in nobis Angelus de cœlo vel bonus vel malus, sicut nominatur duplex cœlum empyreum, ubi boni; & aereum, ubi dæmones, qui mydicuntur volucres cœli.

Solatium causant in nobis decem species inspiratiofanctum illabentem aut habitum causantem, sic ab Angelo bono multipliciter, sic à malo Angelo, sic à cœlo, sic ab elementis circumstantibus, sic à complexione naturali, sic à complexione accidentali, sic ab habitibus cognitivæ potentiæ, sic ab habitibus affectivæ. Et in his omnibus verum est quod diligentibus Deum, omnes inspirationes ista cooperantur in bonum de per se vel per accidens; reprobisautem omnia tandem, de per se vel per accidens, cedunt in malum, V v 3 nec

# 683 Joannis Gersonii Epithalamium mysticum 684

Domino consoletur:

Solatium causant in nobis homines, qui Angelorum officium, nomenque sortiuntur, ut Doctores & Prælati, & offerentes pro solatio Libros sanctos, necnon

veritatem ordinare proponentes. Solatium provenire potest diligentibus Deum à sex

differentiis positionis: sursum, deorsum; antè, retro; à dextris & à finistris; considerando gloriam, infernum; peccata præterita, pericula futura; prosperitatem &

adversitatem.

Solatium nonnunquam à desolatione, quasi per antiperistasim, & vice cotis, generatur; hoc in Jacob timente fratrem Esaü, hoc in multiplici Sanctorum

claruit passione.

Solatium sæpè à tentationum angustiis roboratur, quod senserat qui dixit: Dum anxiaretur cor meum, in petram exaltasti me. Ps. Lx. 3. Et rursus; secundum multitudinem dolorum in corde meo consolationes tua latificarunt animam meam. Ps. xciii. 19. Et Christus: Tristitia vestra vertetur in gaudium. Joan. xvi. 20.

Solatii causa est aliquando suga solatii, sicut è converso, quærere nimis solatium, præsertim corporale, impedit spirituale, propter hoc Psalmista: Renuit consolari anima mea; memor fui Dei, & delectatus sum. Pl. LXXVI.4.

Solatium aliquod inter Beatitudines, aliquod inter Fructus, aliquod inter Virtutes & Dona numeratur, ficut pax, luctus, & patientia.

Solatium solatio frequenter opponitur, nec se mutuò patiuntur, quemadmodum de carne & spiritu no-

Solatium frequenter impeditur à consolationibus, aut consolari volentibus, alioquin non dixisset Job: Consolatores onerosi vos estis. Job. xvi. 2.

Solatium quo fine quæratur expedit cognoscere, ut exindè bonitas ipsius, vel malitia moralis, seu gratuita cognoscatur, cùm finis sit forma virtutum, si bonus est; si malus est deformitas vitiorum.

Solatium quærendum est principaliter propter Deum, ut humiliùs timeatur, ferventiùs diligatur, & alacriùs honoretur. Sic agebat Propheta loquens optabundus Deo: Latetur cor meum ut timeat nomen tuum. Pf. LXXXV. 11.

Solatium quærere potest homo propter sc, non tamen principaliter, sed sub Deo; sicut inclinavit Psalmista cor suum ad faciendas Dei justissicationes in aternum, propter retributionem. Pf. cxvIII. 112.

Solutium propter se principaliter quærere, est tale solatium, quale docebat & quærebat Epicurus, homo

ad se referens omnia, & se fruens.

Solatii media, qualia notat in Epistolis Seneca Epicurum posuisse, vel Aristippum cum sectatoribus, laudabilia sunt in multis, si ad verum sinem solatii verterentur: ut prudenter declinare nociva, neminem lædere, fortiter ferre quæ necessitas affert, contemnere mortem, frugaliter vivere, cupiditatibus imperare, diligere paupertatem, & ita de plurimis.

Solatium Epicuri non poterat adipilci fine luctu, dolore vel tristitia, & hoc propter innatam sensualitatis & cupiditatis vehementiam quas vel reprimere, vel sanare tristitia est, sed in reprimendo languor major.

Solatium quodlibet in hac vita suspectum esse debet, quod non luctui junctum, vel in luctu fundatum est. Hinc Liber Ezechiëli traditus, habebat cum carmine D folatii lamentationes & pœnalitatis, & peccati.

Solatiorum fines, quales à mundanis præstituuntur, non consolationem, sed desolationem inducunt. Similiter & finis qualem Stoici præstituebant, aut falsus aut impossibilis, de imaginario quodam honesto sine Deo vero.

Solatii cujuslibet laudabilis exemplar dedit Christus tàm active, quam passive, & post eum Beata Mater sua, ab infantia ulque ad mortem, in lumma paupertate spiritus, summa mititate, maximo luctu, vehementissima

nec potest regula tradi generali, sed qui solatiatur, in esurie & siti justitize, summa misericordia & miseratione, purissima cordis munditia, & in tranquillissima pace.

Solatium Christi sequitur suo modo, qui Christum induit, hoc est, qui sibi sicut exemplari vivendo conformatur; neque enim tali decrit Angelus de cœlo confortans eum, dum factus erit in agonia. Luc. XXII. 43. Quisquis ergo tristatur aspiciat hoc exemplar, & psallat bono animo, exultans ad gaudentem Christum, & cum lamentante plangens. Quod docuit sub parabola puerorum sedentium in foro & clamantium coæqualibus: Cecinimus vobis & non saltastis, lamentavimus & non planxistis. Matt. xI. 17.

### **EPITHALAMIUM**

# MYSTICUM THEOLOGIA,

SUB TYPO

### JACOB & RACHEL.

Ad Codd. MSS. Vict. 180. & 267.

#### Rachel loquitur.

RO per cervos capreasque campi, Oro sacratos per amoris ignes, Per Fidem fanctam, decus & honorem. Facob amas te?

#### Jacob respondet.

PEr greges nostras ovium, per agnos, Perque formosum viridens salictum, Et per illimes nitidosque fontes, Rachel amo te. Rusticum si me genuit  $oldsymbol{D}$ ei sors, Rellor & si sim positus bidentum Nobilem claris titulis adauctam, Rachel amo te. Lucis aterna speculum decorum, Feminam fortem, decus omne sponsi, Cujus effulget species bonora, Ruchel amo te. Ibo fisus te gelidos per Alpes Africa Siries peragrabo tutus, Scylla nil terret, nihil & charybdis, Rachel amo te. Si tonet cœlum crepitu fragroso, Totus & casum minitetur Orbis, Inter hac tanta positus pericla, Rachel amo te. Nil ab amplexu placido revellet, Quicqid occurret nihil hinc timebo, Nullius vincar sub amore, quippe Rachel amo te. Ventre fœcundo Lya sit licebit, Et sit ancillis numerosa proles, Nescio quid plus nitet & placet, cur Rachel amo te. Suavis à te pax requiesque cordis, Triste nil affers, reboas camænis Ducibus prorsus, ita concinentem. Rachel amo te. Rector Egypti sapiens, pudicus Nascitur Joseph tibi , Benjaminque. Benjamin quanquam moriaris ortu, Rachel amo te.

Oscu-

685

Osculeris me labiis pudicis, Brachiis sacris mea colla stringe, Istud ut siat tibi semper bærens. Rachel **amo te**. Spiritus sanctus tibi multus unus Dona virtutum retines beata, Diligentes te satias in evum. Rachel amo te.

#### Rachel concludit.

Vere qualem dat philomela cantum Et velut sursum volitans alauda, Tale; mi Jacob resonas amænum. Carmen: amo te.

# QUOMODO PUER

### MENTE DEVOTA

Concipitur, nascitur, balneatur, nutritur, &c.

Gallice in MS. Cod. Vict. 287.

Esu, qui concipi vis in profunda humanitate; sapiens cor est quod in hoc se sundat. Veritas te debet concipere, & eo pacto ministrare. Tunc es in corde, cum veritas venit extrinsece, sicut est de fonte illo, cujus clara & sana est origo, plerumque clarus est in rivo. Sic quoque est & de te agno: cor quod se tibi jungit & tangit, illi veritas in oreaccidit. Tune nasceris in mundo, & moraris in nascendo. Cor meum intrare non spernas, quoniam vera tu es veritas. Dulcis ergo Jesu, tu es natus, esse debes involutus. Verùm requiruntur panni qui fint albi, pulchri, mundi. Panni sunt virtutes ipsæ, quæ esse debent puræ. Panni si forent immundi, aut mixti, non requiesceres ibi. Opus est ancillis duabus: una quidem est Gemitus: altera appellatur Contritio; pan-C su ergò comedisti, opus est ut laveris. nos ut hæ lavent, est ratio. Qua ipsi lavantur aqua, est animæ lachryma pura. Contritio pannos fricat, cùm lacryma ad cor usque intrat. Gemitus pannos lavant, cum oculi lachrymæ se manisestant. Oportet autem ut dilatentur, extendantur, & siccentur. Duabus opus est ancillis, non infestis, nec superbis. Una dicitur Confessio, altera Satisfactio. Confessio viam intrat, pannos capit & explicat. Confessio sine celatione, vult pannos prorsus explicare. Ipsos coram sole ponit, quos & Satisfactio capit. Et ait, quòd ipfa non recedet, donec pannos omnes ficcet. Me pœnitentiam finite complere, hoc facit virtus explere. Tunc erunt ipsi panni sicci, oportet te in cunis sisti. Cuna conscientia est, puritatis ligamen propè est. Ut puerum ligamen ligat, sic puritas te in corde servat. Justitia & pax in cunis ponere te debent, duæ hæ Dominæ hoc officium habent.

beat prima. Justitia pannos explicat, cum Deo reverentiam dat. Et cum jus facit proximo suo, tune dicit: benè se habet cuna. Tune Justitia Pacem aggreditur, & ei dicit decore. Veni, Domina, cum vis, cuna est assimulata. Tunc Pax dicit Justitize, me ergò osculare, lætor, quod fecisti de cura. Benè actum est, gaudeo valde, fine te non possem dormire. Cor enim, in quo non es tu Justitia, Pax sum ego, quam necesse estabire. Tunc Pax te capit Jesu, & dormitum ponit,

& alias duas spectat. Te servare earum est officium. Una Tremor est; altera Verecundia. Verecundia cunam accedit, cùm cor se opprobrio dignum sentit. Sed cùm se judicat deficiens, Verecundia pacat puerum. Tunc dicit Tremor, tenere me volo deinceps propè cunabulum. Observare debeo ne veniat lis, non recedam donec fuerit finita. Dicor Tremor, qui fine mora, de-A struct Jesu, quod tibi nocet in hora. Caput ergo tuum tegendum est, & mihi peplum ponendum est. Dicit Charitas; quod est opus meum? Vestire pauperes, & eos recuperare. Vado ad dulce caput ejus cooperiendum, cùm pauperes vado ad vestiendum. Dulcis Jesu, nunc ergo recubas, in miseriis es involutus. Cognitio domicella venit ad amorem, & eam vocat: dicitque; puerum discooperiamus, tu & ego eum relevare de-

Respondet Amor, nihil scirem, si viam mihi non demonstrares: & nobilis virtus summa Cognitio, quæ ducit Amorem Christe Jesu Regis Dei Filii, pone in me Cognitionem mihi. Ipsa assimulatur soli; cum accedit, oculum aperit. Et res circumstantes ostendit; Cognitio sic est dies quædam. Ostendit res coopertas, secreta cordis facit aperta. Tunc discooperitis puerum & amor præsaltat. Tunc amor te capit &

& revelat, osculatur & in ore basiat.

Deinde Amor Pietati te tribuit, & dicit Amor: Deum B tibi do Pietas, fac tuum servitium & eum lacta; hoc enim tuum est officium. Tunc pietas te capit dulcem infantulum, & te lactat in finum suum. Duæ mammæ propriæ: una Vetus est Testamentum: altera Lex est Nova, & de hac dextra mammilla nutriri vis Jesu; nam ibi dulce lac continetur. Dulce lac est Misericordia, cum cor Pietati concordat : cum quod contrà ipsum fit, parcit, tunc Pietas de dulci lacte tibi tribuit. Sed cum cor pro lacte aquam reddat, tum tibi lac dulce apparet. Discretio ad Pietatem venit, & dicit: puer lac sumpsit; parare sibi velo cibum, jejunare enim posset nimiùm. Tunc ut vis præparat, cum cor ad orandum incitat. Indè Discretio Orationem petit dicitque hunc sume cibum. Socia, cura hunc puerum, cum enim tamdiu jejunare est malum. Tunc respondet Oratio, libenter o Discretio! Tunc te pascit Oratio, cum cor te orat & operatur: & dicit; ede puer fidissime, edulium hoc bonum est & pulchrum; Discretio amica tua ipsum præparavit, ne resutes. Tunc Oratio te pascit, cum deprecatio ex corde nascitur. Je-

Devotio balneum hoc debet quærere; Desiderium verò in balneo te tenere. Tunc balneum parat Devotio, cùm tuam plorat Passionem. Et dicit: factum est balneum, fac quoque quod tuum est Desiderium. Balnea, quæso puerum hunc & cum eo jocare, ne sumat tædium. Tunc te capit Desiderium, & balneat, cùm magnam verecundiam cogitat quam habuisti, cùm fymbolum persolvisti Adæ, de quo nunquam gustasti. Tunc Cor te tenere desiderat, & tu venire desideras. Ecce Desiderium suam ostendit curam, te tenere intrà hoc balneum. Te balneando incipit canticum, & dicit: Deus, Gloriose Infantule, Angelorum Creator, qui homines formafti, qui humana corda amas; Rex divinæ nobilitatis, peccatum me occidit & offendit: à corde meo dele, ne amplius in eo appareant maculæ: retracta mihi sententiam per tuam benignam vigilan-Modum talem habet Justitia, ut ad cunas esse de- coelos composuisti: hessias avec constitution propose and in the land the same of the coelos composuisti: hessias avec constitution propose and in the land the same constitution propose and in the land the same constitution propose and in the land the dedisti. In hoc mortali carcere, in quo restales nobis ostendis, certè benè nos doces. In palatio tuo gloriæ, illis qui habebunt victoriam, nobilis nobilem rem ei servas. O Jesu, sapientia vera, amor te derivavit! Cor nostrum inebrias de dulci hac caupona, quam Divinitas gubernat; tale poculum ut detur, est incœprum. Fac cogitationem meam inclinatam ad illam dulcedinem divinam, ut ea sim poratus. Hic est cantus Desiderii, duæ Dominæ volunt yenire. Conversatione honesta debet respondere hoc canticum. Est cum cor benè desiderat, ad extrà respondere debet. Cùm proprium suum alteri tribuit, tunc Canticum suum debitum canit. Quantò enim plures tales sunt cantantes, tantò concinior est Cantus. Socia ejus, dulcis Cogitatio accepit puerum, & recessit. Tunc aperit domus sua ostium, dum surgit à devotione, & dicit: Eamus hinc indè, semper enim non possumus balneare. Sed Cogitatio pergit tam lentè, quod puerum insumperdit. Tunc propriæ dicit Voluntati: per A te amisi puerum. Cogitatio cum Voluntate litigat, inter eas se Spes locat, & dicit Dominæ: sufferte, silius enim revertetur: si possum, puerum iterum inveniemus, ego & Tolerantia cum quaremus. Cùm cor sentit adversitatem, tunc te quarit, quando hoc suscipit non invitè. Per viam ivisti, & ideò deviasti.

Tolerantia in via ire debet, & te non loquendo quærere, Tolerantia tacens est & taciturna, hic est Jesus dulcis infans. Post hunc it & sequitur te, cum Spes ipsam conducit. Jesu Christe, da mihi Tolerantiam, & in patiendo veram Spein. Tolerantia seu Patientia te non haberet, si ipsa quoque Spes non iret. Tunc te quærunt, dulcis Rex divine Dominæ duæ, quæ te inveniunt in itinere: Una est Fides famata; altera Gratia est promulgata. Fides servit ad iter docendum, & Gratia servit ad te inveniendum. Tunc venit Fides & Spes & dicit: Ite vos & Tolerantia, vos oro, Dominas duas speciosas, per viam hanc quæ duodecim habet semitas, quæ sunt duodecim Articuli. Dicit Fides: in fine Regem invenietis. Sequamini charitatem propiùs, nunquam à vobis perdetur puerulus. Charitas est cum puero, secum ludens in pulchro ejus prato. Jesu cum in corde sis, Patientia citò tu venis. Patientia lusum te portat; Patientia te delectat; Patientia animam absolvit. Ecce Patientiæ Officium. Tunc socia ejus Obedientia, ut tecum ludat accedit, cum cor omnibus obedit. Et in prato colligit flores, cum propriam compellit Voluntatem. Cum cor est obediens, tunc flores sunt tibi odoriferi. Ad tales flores extendas gremium, in prato tribulationis: fine me hujufmodi flores colligere, ad dulce cer tuum recreandum: Duw ha virtutes magnum habent valorem, Dominabus carum debetis mercedem. Nemo habebit lucrum, fi defuerit Perseverantia. Tunc Diligentia te associat, viam illi ostendit, & demonstrat Domicella Patientia, recipiendi in potentia. Pro omnibus simul Dominabus mercedem recipit, ut mihi videtur. Da mihi eum in his virtutibus te oro, Jesu dulcissime. Ecce qualiter virtutes administrant puerum Jesum.

Dicebat sapiens Domino nostro: Quid suciam ut salvus siam? Matt. xix. 16. Respondetur: Fac Præcepta mea; hoc est, quòd quis salvatur adimplendo Præcepta. Quemadmodum si Rex aliquis diceret alicui pauperi homini: Vade usque ad sinem vici, & habebis quinque libras pecuniæ, ob id non lucratus esset pecunias, sed ob cam causam, quoniam Rex ita dixisset. Si nos impleamus Præcepta, non proptereà Paradisum sucrati, sed quia Deus sic dixit. Exemplum. Apostoli interrogaverunt Dominum nostrum: cùm omnia secerimus meliori modo quo potuerimus, quid tandem secerimus? Dixit Deus: dicere potestis: Servi inutiles sumus. Luc. xvii. 10.

Cùm ergò Apostoli id dicebant: Possumus-ne nos dicere, esse majoris utilitatis, &c.

### FINIS.

# SPECUL·UM BONÆ VITÆ,

In quo continetur exhortatio humani generis ad benefaciendum & mundum despiciendum.

Gallice in Cod. MS. Viet. 284.

PECUL AMINI vos, speculamini,
Venite vos huc, & meditamini,
Inspicite huc vos, quaso,
Speculamini hic & dicetis,
Cum hinc abibitis,
Ibi speculum esse pulchrè paratum.
Breves sunt dies vita nostra.
Mori oportet sine dilatione.
Nonne verum est? Immò prosectò.

#### Contra Papas & Cardinales. .

Intucmini vos hic in speculo, Papa & Cardinales,
Qui suprà Sodes Cathedrales
Sedetis in altis sedibus.
Archiepiscopi & Officiales,
Qui facere potestis bona & mala,
Potius quam alti, multis modis.
Mors accedet sine mora.
Qua vos vertet in nihilum,
Nonne verum est? Sic revera.

#### Contra Imperatores.

Intuemini vos hic in speculo, sublimes Imperatores, Nobiles, Reges, Principes & Domini, Delphini, Duces, Comites & Barones.

Whi sunt omnes vestri pradecessores?

Omnes suos sinierunt dies.

Eos amplius reperire non possemus.

Post alteram persolutionem habebimus.

Mors nostra erit persolutio.

Estne verum? Ita est certè.

#### Contra Reginas.

Speculamini vos, ô Nobiles Regina,
Nobiles Domina compta & parata,
Quid vobis profunt ingentes delicia?
Vestri apparatus, vestra longa pompa?
Pelles virides, grisca, & similes alia,
Pallia vestra subducta pretiosè:
Mors vobis serviet aromate.
Et quia tempus, quò hic manebitis eris breve.
Est ne verum? Sic est.

#### Contrà Astronomos.

Speculamini hic & vos Astrologi,
Legista, Rhetores,
Sublimes Magistri in divinitate,
Grammatici, Logici,
Decretista, Musici.
Considerate vestras fragilitates.
Verè citò moriemini.
Nil prosiciunt argumenta.
Nonne verum est? Ita est.

Con-

B

С

#### Contrà Curatos Ecclesia.

In speculo hic vos intuemini Ecclesia Curati,
Qui servitium debetis exequi
Divinum, & servare oves vestrus.
Cavete ne vos attingat
Simonia, & cupiditus.
Quoniam admodum grande est periculum.
Mors nec oculos habet, nec aures,
Nec preces prosunt, nec pecunia.
Estne verum? ita est.

#### Contrà Cives.

Speculamini vos hic Cives
Gratiofi & habiles.
Si benè speculati fueritis, plorabitis.
Relinquite delicias vestras, & vos delectantia,
Malas voluptates omnes.
Nam scitote vos morituros,
Nec unquam vos evasuros.
Mors enim nulli parcit.
Verumne est? Ita est.

#### Contrà Advocatos.

Speculamini bic falsi Advocati,
Qui magnos acquisistis status
Ob pecuniam quam adepti estis
Per fraudes vestras & deceptiones.
Mors vobis erit cara:
Cùm seceritis omnem vestram advocationem,
Restituite quod fraudulenter accepistis.
Mors proximè veniet.
Estne verum? Ita est.

#### Contrà Superbos.

Speculamini vos hic omnes luxuriofi.
Qui estis hic admedum curiosi,
Praparate vestrum cadaver,
Quod vestimenta postulat pretiosa,
Magnosque status deliciosos.
Et necesse est decoremini & balneemini.
Mors veniet sine mora.
Vobis frigidum miscere balneum.
Estne verum? Ita est.

#### Contrà Avaros.

Speculamini hic vos, Avari.
Dicite, queso, quid meditamini?
Quid vobis prodest malitia vestra ingens?
Nihil vobiscum deferetis,
Immò circumdabimini
Solo linteo sine alia veste.
Parum vobis vestra proderit avaritia,
Cùm sursum dentem erexeritis.
Nonne verum est? Ita est.

#### Contrà Luxuriofos.

Speculamini hic stolidi homines,

Qui vos destruitis, & tollitis,

Per vestram luxuriam perditis,

Volare videmini, cum voluptatem quans vultis,

sumitis,

Quotidiè in illa immunditia

Mors vos sequitur turpis & obscura,

Qua vos secabit turpiter,

Estne verum? Ita est.

#### Contrà Invidos.

Speculamini vos hic, ô falsi invidi,
Qui semper crudeles estis
De alterius bono ob veritatem,
Et estis tam infortunati,
Quòd latamini & gaudetis de alterius malo & adversitate.
Omittite talem iniquitatem.
Vel malè peribitis.
Estne verum? Ita est.

#### Contrà Gulosos.

Speculamini vos hic, Gulosi persidi, Qui pingues frequentatis morsus, Prandia magna, condimenta, & species, Immundas cogitationes, & ventriculos Impletos habetis sicut porci, Et sumitis omnes vestras delicias Spurci, gulosi, ebriosi & ebrii, Mors vobis accidet subitò.

Estne verum? Ita est.

#### Contrà Iratos.

Speculamini vos hic felliti, pleni ira,
Quibus nullus quicquam audet dicere,
Quin uti vultis vindicta,
Et vultis semper exterminare
Eos, qui vobis volunt contradicere,
Per vim vestrarum potestatum.
• Moors vobis propè est qua properat.
Qua de vobis vindictam sumet.
Estne verum? Ita est.

#### Contrà Acediosos.

Speculamini hic, stolidi pigri.

Qui die nottuque estis otiosi
Benefaciendi & laborandi.

Nimis dormitis, exargite
A peccato quod est tam turpe.

Stultum est tamdin in eo perseverare.

Mors vos veniet insestare,
Qua vos interimet breviter.

Estne verum? Ita est.

#### Actor.

Hen! hen! chim its sit
Quod vita hac durare non possit.
Et necesse sis quod unusquisque paretus sit
Ad strictam mortem sustinendam.
Nullus se facere debet securum
In hoc mundo prosecto.
Estne verum? Ita est.

Hen! cùm cumulaverimus
Incessanter the sauros diebus & nottibus;
Cor habebimus nimis clausum.
Cùm eos relinquere suerit necessarimo;
Cùm nos opinamur consiteri;
Nostrum mutabunt intelletium.
Esne verum? Ita est.

Cum conabuntur alii procurare
Quod nostram faciamus ordinationem.
Non faciemus nisi exercere rabiem,
Et nostram meditari cumulationem.
Inimicus per suam procurationem
Tunc nobis ponet impedimentum.
Estne verum? Ita est.

x X

Tune

Tomi III. Pars II.

# 691 J. Gersonii XII. Considerat. erga Decum & c.692

Tunc magna erunt pericula, Cum anima corpus est desertura. Cum videbimus malignos spiritus Ques videre non desideramus. Amici current ad thesauros, Et nos ligabunt ad postes. Estne verum? Ita est.

Cim anima corpus dimittit, Duo Angeli assistunt ad portam, Inter se divident. Qui jus habebit, animam obtinebit, Cadaver reminet mortuum. Anima salvata est, vel sustinet tormentum. Estne verum? Ita est.

#### Conclusio.

Cùm ergo sit necessitas Ut omnes banc chorizemus choream, Princeps, qui regnas in Trinitate, Velis per tuam potentiam Nobis concedere talem panitentiam. Cum ventum fuerit ad exitum. Ut te nos salvan:em cernamus propitism. Amen.

#### SEQUUNTUR

#### XII. CONSIDERATIONES,

Quas habere potest homo ergà Deum, ut sua exaudiatur Oratio.

Gallice in MS. Cod. Vict. 288.

I cad te venit, Salvator Jesu, subjecta tua creatura, nihil valens; quæ revertens ad seipsam de paupertatis regione, vult modò in præscrita tremendæ Majestatis tuæ, & totius Curiæ Paradisi inclinare precessuas; non quidem in considentia justitiarum suarum, quæ nullæ sunt, nisi abominabiles immunditiæ; sed in primis misericordiæ tuæ maximæ (quam quæso superare) facias rigorosum tuum judicium, & superabundare gratiam, ubi tantum abundat iniquitas, cum hic tempus sit miscricordiam ha-C bendi, cum suam tenet Curiam, & sedet in Judicio. Etiam in virtute Redemptionis nostræ, per quam ordinatus fuisti à Deo, propria tua voluntate, noster Salvator, Advocatus, Mediator, Rex, Prælatus, Papa, Pastor, Defensor, Protector, Redemptor. Non ergo omittas tua peragere officia, quæ à Deo tibi sunt commissa ob miserias nostras & magnas iniquitates.

Insuper in virtute nominis tui, & fidelium promissionum tuarum in Patentibus Litteris Evangeliorum tuorum datarum atque concessarum; ubi inter alias dicis promissiones: quod si in nomine tuo quicquam petierimus à Patre tuo, ipse nobisillud conferet; &, quod si petamus, accipiemus; si quæramus inveniemus; si pulsemus, aperietur nobis. Matth. vii. 7. Et quòd bonus Pater non vacuos remittet filios suos, quòdque si voluerimus paccre; & nobis venia dabitur, & sic de aliis.

Prætereà in spe intercessionis omnium Sanctorum & cantibus gratia & bonitatis tuæ divitias, & ponant in saccum paupertatis nostræ, ad quos per inspirationem tuam modo me mittis. Ideò eos capio Intercessores, Adjutores & Conductores.

Insuper in Fide & constitutione sponsæ tuæ Ecclesiæsanctie, sicut minister tuus & servus ad hoc indi-gnus; vel sicut unum membrorum ejus, quamvis mortuum vel languidum. Item in virtute Præcepti tui,

quo præcipis, ut pro me & aliis orem, spero in te, tuus sum. Juva me ergo Domine, ad faciendum quod præcipis. Item in virtute Sacramentorum tuorum, & orationum warum sanctarum & sacratarum, vel operum tuorum quæ mihi ordinasti, docuisti, vel præcepisti, per te ipsum, aut ministros tuos dicere, vel sacere, ut Missæ, vel Pater noster, Horarum, aut je-Ajuniorum præceptorum. Item in consideratione officii in quo ordinatus sum, petere spirituales eleemosynas tanquam quæstuarius, pro omnibus infirmis jacentibus in magno Hospitali universi mundi inserioris, vel Pur-

Ad quod fignificandum portantur vestimenta mea vel alia specialia signa. Item, propter compassionem tantarum necessitatum & miseriarum spiritualium quas esse cognoscis in dicto Hospitali ipsius Mundi, cùm conditio tua sit juvare in tribulatione, & magna misericordia, respectu miseriarum magnarum. Item, propter merita & benefacta vivorum, & mortuorum, in hoc confidunt & meruerunt adjuvari orationibus meis. Ideò propero eas facere tanquam missus & commissarius per eos, vel tanquam obligatus atque astrictus ad rem illam. Tales enim sunt parentes mei, quos tu præcipis honorari. Tales sunt benefactores mei in spiritualitate vel temporalitate, quibus jubes reddere bonum pro bono; immò verò & inimicis meis reddi B vis bonum pro malo. Et tu Pater misericordiæ, si tanta sit mea miseria, ut non possim, vel non debeam pro me paupere mendicante spirituales impetrare elecmosynas, nec dignus sum referre ex hac postulatione nisi irrisiones & tormenta (quoniam indigne & indebité meas quæro eleemo(ynas) da mihi pro aliis pauperibus, pro quibus sic sum astrictus, tanquam quattionarius quidam, & cursor spiritualis. Te quæso, & deprecor, non velis miseriam meam, negligentiam & culpam meam, ad impedimentum addere super corum miseriam; etiam fortisan interdum impetraturi sunt pro me ergà misericordiam tuam quod ex me ipso indignus sum adipisci, modò duntaxat priùs eorum miseraris. Item respice, Domine, in solenni hoc & magno die ad te accedo. Unde dies non est, in quo non possint rememorari singularia magnificentiæ tuæ beneficia. Item prosequi velis & confirmare quod in me operaris, per inspirationem tuam me præveniendo & vivificando, ad taliter te deprecandum; alioquin habere non possem cor te orandi.

Habetur enim medium hoc solum per speciale tuze benedictionis attractum. Et si non sum sufficiens attractione vel appellatione tua; hoc est, quod me gravat; hoc enim desidero, hoc peto, ut te insequi possim, imitari, & orare, inquantum tibi placet. Sed Domine, quomodò id fine te agam qui sum admodùm debilis, læius, infirmus & languidus? Tu ergò, Pater misericordiæ & totius pietatis sons, sana me, perficiendo quod in me incoepisti. Nam certe quò sugiam, aut cui confidam alium invenio neminem.

#### ORATIO

Breviter in effectu continens pracedentes duodecim considerationes.

ERNE, Domine, quod non in justitiis meis offerre volo orationem meamante te, & ante Cu-Sanctarum, presertim talium & talium, quos ordina-Driam tuam Paradisi; sed in considentia tuze misericorsti piissimos elecmosynarios, ut dividant nobis mendi- diæ, in officii Redemptionis nostræ consideratione quod tibi commissium est, & quod ad te resertur; quoniam tuAdvocatus noster es,& etiam in spe intercessionis eorum omnium, qui unquam tibi placuerunt, qui funt eleemofynarii tui, respectu nostrum mendicantium, & in Fide atque institutione Ecclesiae tuae sancta, in valore Sacramentorum ejus, in virtute Mandatorum tuorum, monitionum & promissorum legitimorum, ob servitutis & obligationis meze erga vivos

# 693 Expositio super Dimitte nobis &c. 694

& mortuos debitum, qui adjuvari per me meruerunt, hocque postulant, & me mittunt in benedictionis tuæ præventionem, quæ ad hoc saciendum incitat, & prosequendo perficiet, quod incæpisti.

Demùm ob hunc solennem diem, qui est misericordiæ tempue; & quoniam certe ad neminem sugere possum alium, nec sperare quam inte Deum, Redemptorem, & Salvatorem meum.

D E

### X. CONSIDERATIONIBUS

IN ORANDO DEUM:

Secundum decem dictiones versus.

'Ad MSS. Codd. Vict. 699. Colbert. 99. & Navarr. unum.

Ono Patrem, sanctosque miser quia mittor, & urgent Officion, dona debua, vis, pietas.

Oro ex affectu

Fio. Humili. Reverenti. Fide. Spe. Charitate.

Patrem qui totus est

Potens.
Sapiens.
Clemens.

Sapientia.

Qui factus est nobis

Juftitia. Sanctificatio. Redemptio. Via, veritas, vita.

Sanctos, in quibus est { Proximitas. Charitas.

Miser ex omni parte

Suprà. Intrà.

Mittor

Sub & juxtà.
Ab Ecclefia.
A Sanctis.
A petentibus vivis.
A mœrentibus mortuis.

Urgent sub conditione striplici, si volo.

Non criminari. Non damnari. Scd falvari.

Officium quasi

Genus electum, Regale sacerdotium, Gens sancta.

Dona

Naturæ. Fortunæ. Gratiæ.

Debita nocendo

Positive. Privative.
Occasionaliter.

Vis à triplici hoste.

Mundo. Carne. Dæmonio.

Pietas ad

Scipfum.
Proximum.

Quæ pietas, est amor ex genere consurgens.

Tomi III, Pars II.

JOANNIS GERSONII
Doctoris & Cancellarii Parisiensis

## EXPOSITIO

SUPER

Dimitte nobis debita nostra, &c.

Ad eofd. Codd. MSS.

ATER noster, &c. Dimitte nobis delita nofira, sicut & nos dimittimus debitoribus nostris.

Matt. vi. 9. 12. Ego in primis sic dimitto omnibus debitoribus meis, vel alienis dum sunt viatores,
quod nullo modo vellem eos damnari; immò salutem
eorum desideno, te donante & inspirante hoc quod
pium rectumque est. Sic dimitte mihi, Pater noster, &c
hoc satis erit mihi, etiam si nihil aliud præstiteris; quoniam cum ista dimissione tua, & desiderio salutis meæ
non staret, quod damnarer, sed salvarer. In hoc autem
stat desideriorum meorum cardo totus.

Rursus ego sic dimitto debitoribus meis vel alienis. quòd vellem eos esse bonos viros, modestos, temperatos, & ab omni malitia correctos, scu conversos per tuam inestabilem pietatem, sicque perindènec sibi nocerent, necaliis; sed prodessent, & nullam deinceps B pœnam mererentur: utscilicet persona servaretur, & desineret culpa. Sic dimitte mihi, Pater noster, ut in mansuetudine me corrigas, & in unguentorum suavitate vulnera mea linias, & gratiam infundas fanitatis. Ampliùs verò ego sic dimitto debitoribus meis, quòd ubi non corrigerentur à vitiis suis pravis, per mansuetudinem remissionis corrigantur in chamo & freno, ac flagellis, ne deteriores semper committentes, & aliis nocentes, sibinequamsemper existentes, & cuntes post pravitatem cordis sui in adinventionibus suis, damnabiliùs moriantur. Sic dimitte mihi, Pater noster, debita mea, sic vre, sic seca in præsenti, ne damner in suturo. Itatamen, ut in misericordia & miserationibus flagelles me, sicut & prædixi desirare debitoribus meis quibuscunque. Item ego sic dimitto debitoribus meis, quòd licct sensualitas offensa ex dictis vel factis corum remurmuret & in vindictam exardescat; nihilominùs desidero secundum judicium superioris rationis, innitentis æternæ Legi tuæ, quòd pacatior esset hujusmodi C scnsualitas, & quòd in tranquillitate inimicos suos, sic & amicos sustineret quidem patienter & benignè, sicut charitas (fine qua nemo tibi placet) patiens est, & beni-

gna, neque irritatur. 1. Cor. xIII. 4.5.
Sic dimitte mihi, Pater noster, ut nihil adversum me velis agere, nisi misericorditer & benigne; quoniam sitaliter volueris, siet utique cum tibi subsit cum volueris posse. Sap. xtt. 18. Sed non ita mihi; præsertim in sensualitatis bestiali & effreni motione, à qua tu prorsus es alienus. Denique sic dimitto debitoribus meis, quòd inspirante te & donante, ego in corum punitionem laborare vel consentire, deliberato animo, nollem viis facti, contrà regulas justitiæ tuæ, sciens, te dicere: Mibi vindistam, Rom. xII. 19. Hoc autem aliquando facis per te fine medio; aliquando per Judices à te constitutos in terra, quibus dùm defertur aut relinquitur executio Justitiæ contrà malos, illa prorsus tibi relinquitur & defertur. In his proptereà limitibus stando, & desideran-Ddo vindictam, fuperioritas tuæ Jurisdictionis nequaquam violatur. Verùmtamen video tutiùs mihi esse pusillo, qui non sum Judex constitutus aliorum, quiescere interim & silere a tali desiderio vindictæ, quale potest, immò debet haberi licenter à Judicibus tuis, quam occupetur mens mea in tali consideratione Justitiæ tuæ; quæ si velit exercere se contrà me, illa potest in Insernum me protinus deturbare. Sit igitur antè te omne desiderium meum in misericordia & miseratione, super peccatores orando, flendo pro eis; sic enim & tu misereberis, cui talem priùs misericordiam infuderis.

Xx 2

JOAN-

JOANNIS GERSONII Dectoris & Cancellarii Parisiensis,

ORATIO: CUM PECCATOR

Suis multum est anxius, eaque coram Deo, omni postposità malà verecundià, expandit.

LTISSIME & mitistime Amator Deus hominum, Creator, & Gubernator omnium creaturarum, immensæ bonitati tuæ confiteor omnia peccata mea, quæcunque quoquo modo feci, ex illa hora ex qua peccare potui, usque ad hanc horam, in qua adhuc per misericordiam tuam vivere me pateris. Omnium verò non possium esse memor, quia multa sunt & facile enumerari non possunt; sed tu gitationum, & justissimus es scrutator cordis & renum, tu nosti omnia peccata, quæcunque egi, vel adhuc ago, vel intùs in anima mea, per occultas cogitationes, vel foris per apertas operationes. Et proptereà, quia veraciter tibi hæc omnia nota esse scio, de his omnibus, quæ me fecisse contrà voluntatem tuam intelligis, coram Majestate tua, & coram omnibus Sanctis tuis, me reum & culpabilem esse confiteor. Et nisi indulgentissima misericordia tua priùs subveniat post mortem carnis; æterna morte me esse damnandum, æternis tormentis æternaliter esse torquendum scio.

Dulcissime Deus, scio quia me creasti, & creatum misericorditer dilexisti. Et quia ob hoc me creasti, ut & ego quoque te meum Creatorem, sicut dignum esset diligerem, tuisque Præceptis per omnia obediens essem; & hoc totum ad bonum meum fecisti, non ut per me, vel melior esses, vel in aliquo ditior existeres; tu enim nullo bono eges, quia tu essentialiter ipsum bonum es, & à te est omnis bonus, quicunque bonus est. Et ideò non potes esse major vel ditior. Et hoc non per falsam impotentiam, sed per veram potentiam non potes. Qui enim malum potest & facit, malo suo hoc potest & facit; sed per hanc potentiam non sursum ad excelsa erigitur feliciter, sed deorsum ad ima trahitur infeliciter. Hac potentia, vel potius impotentia miserabiliter seductus, & quasi vesica turgens inaniter inflatus, extrà orationem politus, & quasi jumento insipienti similis factus, telo superbiæ miserrimæ percussus & prostratus, te Creatorem meum, & milericordissimum Dominum, in tuis Præceptis quæ mihi ad bonum meum sic observasse dedisti, contemnens, & veluti ror, vera foliditate perdita, vias perditionis & mortis incurro, ac vanitatem, vanæque elationis ventum, stulté & insipienter sequor.

Fateor clementissime Deus, fateor coram omnipotentia, me nimis esse superbum, vanum & omni genere elationis plenum. Et puto, quia si in hoc sæculo aliquam haberem potestatem, nullus posset suffere meam superbiam. Sed & ista superbia, qua coram hominibus graviter vexor, quamvis sit execrabilis & nimis periculosa; est tamen alia superbia, qua cum diligen-ter secretum mentis mez non mihi blandiens inquiro, non parum vexatur & diffipatur infelix anima mea. A-

liquando verò si contingat (quod tamen rarò accidit) aliquid me facere, quod secundum æstimationem hominum videatur aliqua similitudo boni, non parum de hoc ipso superbio. Et si aliquis indè loquitur, & aliquo modo non curat laudare, eum quasi stultum & nihil scientem despicio. Vel etiam si quasi non curans laudationem hominum vanam & inutilem fugio, non parum in interioribus meis, ubi solus Deus videt, indè glorior. Et mirum in modum dum laudationem vito, cò ampliùs A laudationem & vanam gloriam appeto. Ecce Deus meus & Creator meus, ecce vides me ita facere; ita vivere, & totum quod vivo perdere. Ecce vides & execraris, & pro tali vita non nisi pœnas & tormenta promittis. Subveni ergò, Creator meus, subveni adjutor in opportunitatibus, subveni & adjuva animam meam, & per ineffabilem misericordiam tuam destrue & confunde superbiam meam. Ecce Deus meus, ecce confiteor immensæ bonitati tuæ, veneno hujus malitiæ me totum esse insectum, corruptum & destructum & jam ferè, nisi misericordia tua subveniat, ad nihilum redactum: sed coram Majestate tua culpam meam recognosco reus & culpabilis. Veniam & indulgentiam de hoc, & de omnibus peccatis meis à te, milericors Deus, peto, qui non vis mortem peccatoris, nec lætaris in perditione morientium. Sunt & alia multa, quæ de radice hujus pestis me habere, & corum me molestiis non parum inquietari; sed sæpissimè atteri sentio, quæ similiter confiteor, & similiter de his omnibus veniam & misericordissime & piissime Deus, cui nota sunt indulgentiam requiro. Sunt autem hæc: videlicet ira, omnia, antequàm fiant, qui verus inspector co-Bimpatientia, inimica Deo & omnibus Sanctis odiosa, discordia, indignatio, rancor animi, tædium mentis, voracitas gulæ, murmuratio, avaritia, rapacitas, & alia multa his similia, quibus vexari & affici, lacerari & discerpi infeliciter animam meam conspicio. Et præter hæc unum malum, super omnia mala malum, quo tantò graviùs & miserabiliùs laceratum & afflictum animum meum sentio, quantò & ab ipsis cunabulis semper mecum fuit, mecum crevit; in infantia, in adolescentia, in juventute mihi semper adhæsit, nec adhuc præ senectute, deficientibus membris meis me deserit. Est autem hoc malum, desiderium voluptatis, delectatio carnalis, tempestas libidinis, quæ multis & variis modis infelicem animam meam laceravit, dissolvit, & omni virtute destitutam, inanem & debilem reddidit.

Fateor mitislime & dulcissime Deus, fateor coram omnipotentia tua, me hoc opere nefario, hujus operis nefarii immundis recordationibus sæpè esse pollutum, incensum, ardores immoderatos & inhonestos passum, & non folum mearum delectationum malas memorias & stultas recordationes mihi nocere, sed etiam aliorum malefacta mihi narrata, & per recordationes fordidas ad memoriam reducta, cor meum non parvo nævo iniquitatis maculare. Ecce Deus meus, piissime & misericordissime Deus, quamvis non parvam verecundiam passus expandi coram te iniquitates meas, ostendi vulnera mea & peccata, & oftendi animam meam malis operibus maculatam, malorum operum delectationibus infectam, malarum cognitionum recordationibus fœdatam, Deus meus, misericordia mea, respice ad poenitentiam meam, & respice ad pietatem tuam, & suscipe confessionem meam, & fac mecum secundum mente perditus, dum huc illucque quasi superbè se-Dmisericordiam tuam. Si iniquitates observaveris, Domine, Domine quis sustinebit. Ps. CXXIX. 3. vel etiam justitia sua sine misericordia tua poterit liberari? Propitius esto mihi Domine, propitius esto mihi peccatori. Parce peccatis & iniquitatibus meis, ut per tuam milericordiam ab omnibus vitiis mundatus & purgatus, ab omnibus peccatis clementer absolutus, finita temporali conversatione, perduci merear ad Regnum cœlorum, ubi cum Sanctis omnibus te laudare, benedicere & glorificare valcam, in fæcula fæculorum. Amen.

JOAN-

# 697 Meditationes circa Ascensionem Domini. 698

JOANNIS GERSONII Doctoris & Cancellarii Parisiensis QUÆDAM DEVOTÆ MEDITATIONES ANIMÆ

CIRCA ASCENSIONEM

Gallice in MS. Cod. Viet. 286.

Quis pennas mihi donabit & alas ad columba similitudinem & volabo atque requiescam. Pf. LIV. 7.

IDETE hic, Deus meus, Magister meus & Sponsus meus quomodò volat in altum, altius quam venti, suprà omnes nubes, immò verò ultrà omnes cœlos. Et ego misera anima desolata in infimo moror infime hîc in terra; quomodo sequar eum? Relicta sum orphana, vidua sum, sine confirmatione; quis mihi tutor erit? Quis mihi consulet? Para te ad volandum, ad amicum tuum sequendum, tristis corde meæ: una quidem boni desiderii, altera verò devotæ spei? Sparsæ sunt hic & illic in diversas partes, per evagationem cordis in terrenis curis, in hoc parvo quod superest, quod omninò cradicatum non est. Heu! quid mihi prodest corruptæ carnalitatis fætor, qui omnia devoravit? Corporis mei onustas, & grave iniquitatis meæ pondus, me in terram & imum detrahunt; adeo ut meipsam juvare non possum, nec resurgere; quo pacto volarem? Maledicti sint proditores aucupes; mundus, caro & inimicus qui tetenderunt laqueos, gluten, retia & muscipulas quocumque ibam; sive eslet in pratis, sive in campis, sive in urbe; sive bibendo, sive comedendo; sive in lecto, sive extra lectum; male autem mihi cavi, ideò in laqueos eorum cecidi. Et eo modo pessimè ducor. O qualis miscria! nullum horum sentiebam impedimentorum; opinabar liberè surgere; tunc valde nimis percepi meam miseriam, qualiter eram irretita.

Postulo itaque nunc alas novas, pennas quoque puras, mundas & integras, ad columbæ fimilitudinem. Nolo cicadæ pennas, quibus à terra elevari non possem; & sunt pennæ hypocrisis. Non curo falconis pennas, quibus invenire non possem requiem; sunt pennæ avaritiæ & rapinæ. Sed pennas peto columbæ, pennas simplicitatis, & devotæ Meditationis, tunc volabo & quiescam. Pfal. Liv. 7. Ah! non possum, Deus meus, Pater meus, totius benignitatis, succurre mihi, aut descende consolari, & relevare miseram filiam tuam, aut mihi pennas concede & alas, mediantibus quibus ad te volare queam in sublime, ad locum usque secretum habitationis tuze in sanctis coelis superiùs; ubi omnium devotarum animarum esse debet conservatio, quo tu ascendisti, tu, inquam, qui fidus amicus es earum, totus pulcher, totus dulcis, totus bonus, gloriofissimus sponsus. Quid dico misera? Quid desidero? Quid opto? Sumne digna statu illo, teor quidem. Sed, Domine, & totius consolationis Pater misericors, pia Mater tua mihi facultatem dat sic loquendi & desiderandi. Necessitas amarissima ad tuum me compellit amorem, amor præsentiæ tuæ ad te me gemere cogit, ad pulchritudinem tuam, ad tuam societatem me impellit suspirare, conqueri, & plorare, cùm me solam desolatam video in præsenti hoc exilio, in valle hac obscura & tenebrosa, in horribili hoc dederto omnis adversitatis, omnis miseriæ, & infelici-

tatis pleno. Quid mirum, si meipsam sugiendo elongare velim? si extrà mundum morari petam? & illicte expectare, qui me salvare potes & liberare à timote, & spiritus mei paupertate, à mundi tempestate, in quo est iniquitas atque contradictio, labor, injustitia, usura, & dolositas ubique. Tu verò, corpus, quod amicus meus esse solebas, per tempus aliquod non me impediendo, quo minùs Deum adirem; sed ejusdem Amecum eras consensus in via & Dei servitio; mecum edebas dulces cibos devotorum fletuum, ac ad Deum gemituum. Mortem his opto, qui tibi hoc intulerunt, falsis videlicet inimicis qui te incitant, ut adversum me arma sumas, ac prælieris, desoleris, & rebelle sis. In hoc quod modò carnales tuas petis voluptates contrà voluntatem meam, & vagaris undique per occupationes vanas & invisibiles, contradictionem meam nequaquam audiendo.

Confœderemur denuò: multò meliùs nobis in ea erat pace, quam in hac divisione verecunda; quam in jurgio hoc & rixa, magnoperè affligente. Tu sursum evolare non potes, saltem ad præsentiam usque amici mei. Sed, quæso, non me turbes, patere ut pennas recolligam fanctarum cogitationum, & alas meas desiderii & bonæspei; patere ut eas mundem, & expediam, aut rursum acquiram alas. Tunc accedam amicum meum, volabo, & secum requiescam. Deus resume animum, renitere. Sed heu! quo sanctarum meus, & sponsus meus ascendit ad cœlos valde sublicogitationum pennæ meæ devenerunt, & duæ alæ miter, læte & gloriosissime, cum quo assumpti sunt omnesantiqui Prophetæ, & Patriarchæ, & alii justi.

Haud dubium est, quin Angelorum ibi adesset societas, & videretur omnes ignis Purgatorii captivos tunc fuisse redemptos, ut ad novumgaudium Festi illius congrue admodum spectabat; quemadmodum legitur, plures apparuisse in corporibus glorificatis, & præsertim hos qui post Passionem resurrexerunt. Et tu Virgo dignissima, quid in ea dicebas hora, cum eum aspiceres ascendentem? Quid omnes dicebant Apostoli & Discipuli? Facilè credi potest, complura dulcia suisse suspiria, multos complanctus, multa in eis similia iolatia; immò multò majora ad sursum secum volandum etiam corporaliter, si ejus suisset voluntas: faciebatistamen, quod vobis possibile erat facere & concedere; unusquisque vestrum spiritum misst per velocissimas contemplationis pennas, posteaquam corpus in imo permanere necesse erat. Angeli sancti & Archangeli quale Festum celebrarunt, qualem cecinerunt melodiam, aspiciendo hos omnes quos Jesus Christus Caue dicipated necessity de humano genere; neque dici potest, neque ut decet excogitari. Tunc aperta fuit Paradisi porta, quæ omni humano generi tanto clausa fuerat tempore. Cœlum prorsus novo hoc adventu resplenduit, quemadmodum aër lucidus fit solis præsentia absque nubibus. In isto sursum volatu nullum impedimentum fecerunt humani generis inimici. O quam felix futura cst ea anima, quæsic eos evadet! Dura nimis, horrenda nimis, & nimis expavescenda est eorum obviatio. Recitatur, quod persona quædam devota, posteaquam sancta visitasset loca, ubi Salvator noster Jesus Christus fuerat corporaliter; demum devenit ad montem Olivarum, & illic locum adoravit in quo benedicti pedes Jesu Christi fuerant, & apparebant vestigia. Ubi amplius (ait devota illa persona) Domine, te quæram, nescio, quò ampliùs cam, niss ad te volem? Tunc adeò movit sancti desiderii alas, loco illo, illo honore? Non profectò, & hoc confi-D quòd anima corpus deserces volavit: Quis mihi dabit pennas tales & alas, & volabo asque requiescam? Psal. LIV. 7. Sed heu! posteaquam misera ego anima, orphana & vidua, non habeo hanc gratiam, hanc fortitudinem, & facultatem istam volandi extrà corpus meum cum dulci sponso meo, & vero cordis mei amico; faciam saltem ad exemplum Dominæ nostræ & Apostolorum.

Posteaquam enim per obedientiam montem ascendero Oliveti, montem compassionis meze & aliorum,  $X \times 3$ 

# 699 Tenor Appellationis cujusdam Peccatoris. 700

quem præcepit Jesus adire; posteaquam secum bibero & comedero in sancti Sacramenti Altaris tabula; postquam exprobraverit & arguerit incredulitatem meam, & me prohibuerit ne per curiositatem de tempore inquiram futuro, sed semper meipsam custo-

Insuper postquam conspexero eum ascendentem in altum per claram nubem veræ Fidei; videro & audiero similitudine hominum Angelos albis vestitos, qui A me facient certiorem de adventu suo. Quid faciam? Revertar cum gaudio ad conscientiam, quæ debet esse civitas Jerusalem, ubi pax videri debet & inveniri, in monte Fidei, monte contemplationis. Illic me includam in cenaculo charitatis lato & extento. Quinque sensuum meorum occludam portas, ob metum Judzorum, hoc est, omnium adversariorum, sedendo illic & orando. Expectabo, donec induar virtute exalto Spiritus sancti. Expectabo, donec tam magnus fiat sonus, quòd ego ipse per sanctum timorem, & surda auris mea aperiatur magno illo & ingenti sonitu. Expectabo, donec ignem mittat adeò clarum, vivum, & ardentem, ut prorsus illuminer, animer, inflammer, & confirmer contrà omnia mala, & in divinis laudibus evadam optime præditus sermone & lingua. Quanto fancta anima ascendit in sublimitatem cordissui per contemplationem, tantò Deus elevat secundum Propheticum dictum. Quanto enim & dilectionis amplioris dignissimae præsentia. plus anima conatur ad Deum accedere, tanto ei ma-B Ego. N. omnium filiorum Dei ingratissi jor apparet, altior, & incomprehenfibilior; sed non conqueritur anima, verum potius incitatur ad ipsum honorandum, timendum, & illi gratias agendum. Tantò Deus magis comprehenditur & plus cognoscitur, quantò experimentum majus sumitur ipsum comprehendendi, aut omninò cognosci non posse. Sicut abyssus sine termino mirabilem spectantibus præbet cognitionem, & quantò magis inspicitur, tantò minus ejus videri potest finis, aut terminus. In hac elevatione animæ de terra in altum per contemplationem, anima omnia trahit ad seipsam. Nihil enim tunc est, quod anima videat, audiat, sentiat, guflet, tangat, odoret, aut cogitet, quin omnia ad suam illa reperiat utilitatem, ad suam in altum elevationem, ad Deum magis gustandum, sentiendum, & deside-

Per contrarium est de anima, quæ scienter labitur magis ipsa confundatur, & à relevatione impediatur. Humana creatura parvus est mundus, qui tot repletus est hominibus, quot in ea sunt cogitationes, affectiones, considerationes, & velle diversa. Jesus Christus igitur ascendit intrà animam in altum, ad supremum usque ipsius spiritus colum, quæ est superior rationis pars: ipsa enim sinc interstitio Deum tangit. Anima missa est ad prædicandum & annunciandum Evangelicam Legem omnibus gentibus seu hominibus, ad be-· nè eos regulandos ac ordinandos, eosquebaptizandos aquâ sanctarum lachrymarum: In nomine Patris, & Filii, & Spiritus sancti. Matth. xxvIII. 19. Tunc anima talem recipit potentiam, potestatem, aut signa, quia ejiciet dæmonia per orationum exorcismos, loquitur idioma novum, idioma cœleste; serpentes tollit veneficarum cogitationum. Curat omnes ægritudines intrà se existentes, per manus bonze operationis, gestionem aut tentationem, nihil ei ad mortem afferet nocumenti; quoniam venenum non ad cor usque penetrat per iniquum consensum, nec per perfectam deliberationem.

TENOR APPELLATIONIS

CUJUSDAM

# ECCATORIS,

A DIVINA JUSTITIA,

Ad divinam Misericordiam: ab eodem Cancellario editz.

Non habetur in MSS, nec videtur esse Gersonii.

'N Tua, ô Regina cœli, & mundi totius Domina, Dei Genetrix, illibata Virgo Maria, acveftrûm omnium cœlestis Regni Procerum, civitatis æternæ concivium, & beatæ felicitatis cohæredum, coram Dei Throno, & Agno jugiter astantium, Tuique, sacer Evangelista Joannes, pudicitiæ Virginalis paranymphe, cœlestium scrutator egregie, & divinorum scriba doctissime, tanquam in personæ singularis authenticæ, & prærogativæsanctitatis,

Ego. N. omnium filiorum Dei ingratissimus, meritorum pauperrimus, & scelerum heu! abundantissimus, ab omnium peccatorum meorum gravaminibus firmo correctionis proposito & animo, ad emendationem vitæ melioris fiducialiter appellandi, & lachrymarum mearum profluviis districtissima tua Domine Justitia, ad clementissimam bonitatis tuæ Misericordiam provocandi dico, protestor, consiteor & propono; quòd licèt ego peccator impius, indignus & miserrimus tantilla mea tempora, pueritiæ metas, adolescentiæ cursum & provectionem, virilitatis meæ progressum, immò omnes vitæ meæ processus, Annos, Menses, dies, horas & momenta, timore tuo postposito, animo irreverenti, & infrunito cogitatu, desideriis & conatibus malis, voluntate, proposito, & consensu pejoribus; necnon opere, consuetudine, & contemptu pellimis, incellanter & impiè transegerim; Legem tuam peccando dereliquerim; Justitias ad terram, quia de omnibus suum facit damnum, om-nia suprà seipsam accumulantur & coacervantur, quò Cta tua non custodierim; salutaria tua consilia & monita parvipenderim; pietatis opera segniter neglexerim; Dona Spiritus septiformis mortaliter à me repulerim; Beatitudines, & virtutes malitiose spreverim; Ecclefiasticis me Sacramentis indignum reddiderim; temerèque boni proprii falutis immemor peccata commiserim; observantias Ecclesiae sanctae Catholicas, & Præcepta pertinaciter transguessus, flagitiosis meis operibus fidem tuam violaverim; peccatis meis rursum Te, Fili Dei, crucifixerim; omnibus tuis beneficiis & donis gratuitis ingratus extiterim; flagella tua, licet pauca, murmurando susceperim; in superbia vitæ, avaritia cordis, inquinatione mentis & corporis, invidiosis actibus peculiaribus, gastrimargiis, iracundis motibus, acediosis temporibus, innumeris voluptatibus, actualibus culpis, & mortalibus, & criminalibus vitiis, venialibus peccatis, offensis spiritualibus, corporis, cordis, & oris iniquitatibus, factis illicitis, Et si quod venenum biberit mortiserum per malam sug-Dpræsumptionibus temerariis, crebris inobedientiis, negligentiis, & delictis plurimis, & aliis nefandis excefsibus, ex malitia & fragilitate, omnibus interioribus, & exterioribus meis sensibus, te Deum meum graviter & multipliciter offenderim. Et his malis propriis non contentus, mala malis accumulans, aliis occasionem peccandi præbuerim, eos in puteum interius mecum traxerim. Peccantibus confilium, auxilium & favorem impenderim, exemplis perversus infe perversus innocentes perverterim. Ad peccata quæ rariffime de-

# Tenor Appellationis cujusdam Peccatoris.

flevi, quasi canin ad vomitum, & sue ad volutabrum luti, 2. Pet. 11. 22. post lamenta, tanquam ea non planxissem, impudice redierim; ac præmissa & omnia alia mea facinora tibi cuncta videnti novissima, ordine, scientia, loco, tempore, & causa ultrà modum auxerim & aggravaverim; mala quorum non est numerus, nequiter commiserim, & per ea sententiam mortis æternæ (quâ dicitur: Anıma qua peccaveru , Mu morietur Ezech xvIII. 20.) damnabiliter incurrerim; in Judicium tuum horrendum & jullissimum, Domine, & in manum tuam Dei vi- A misercris; & qui gratiam & misericordiam in quacumventis perniciose nimis inciderim; indignationem tuam incurrerim; à consortio cœlestis exercitus me separaverim; & ab ea iniquitate mea, in qua usque adhuc quasi super talentum plumbi resideo, ut resurgerem non adjecerim, semperque te Dominum vocantem me ad pænitentiam, non audiverim; promittentem te præmia æterna renuerim; & te mortem comminantem perpetuam, & divitias bonitatis, patientiæ & Ionganimitatis tuæ, in animæ meæ periculum & falutis

dispendium, contempserim.

Tamen tu Rex fortis & potens, ultor metuende, terribilis,& juste Judex, de cujus ore sedentis in throno procedit gladius per Judicium & Justitiam bis acutus; contrà injuriam oftendens mihi bonitatem, & patientiam fuffinuisti & expectasti, ut mihi miserearis. Prolongavi iniquitatem & tubonitatem continuasti, in charitate perpetua milerans dilexisti me, & attraxisti, dissimulasti propter poenitentiam omnes transgressiones meas & scelera mea. Contemptus, ingratitudines & delicha non im- B milericordia multa facere digneris efficacem. properasti mihi; beneficia non detraxisti propter crimina, tolerasti patienter omnia mea flagitia, custodisti me, ne ultrà ea quæ seci, committerem graviora. Non fecisti mihi secundum peccata mea, nec juxtà iniquitates meas. Non tribuilti pro malis mala sed pro malis bona. Non intulisti mihi opprobria, non irrogasti convitia; retraxisti manum ultricem vibrantem super me vindictæ gladium; distulisti Sententiæ mortis executionem. Suspendisti Judicium & Justitiam, prorogasti spe correctionis, vitæ meæ terminum, & peccatorum meorum ultionem dignissimam usque in horam præsentem misericorditer avertisti, & in miserationibus tuis multis factum est ut non sim consumptus, ne perpetuum sustineam salvationis præjudicium, Patrimonii cœlestis jacturam, beatæ visionis carentiam, damnum corporis & animæ, damnationis poenam, non morituri vermis dolorem, inextinguibilis ignisincendium, stridorem dentium, tenebras, luctum, fletum & gravamen.

Ex præmissis igitur, Domine, si à me saciem averteris, & misericordiam despexeris, si iniquitates meas observa- C veris; si in ira tua arguendo me, misericordiam tuam attenucris, & antiquæ misericordiæ recordatus non sueris; si in perpetuum mihi irasceris, & misericordiam à me peccatore in æternum absconderis; si Justitiæ tuæ solium me judicaturus ascenderis, & oblitus fueris mei finaliter miserrimi, sciens me præ iniquitatum mearum multitudine, & gravi peccatorum onere culpabiliter in hac vita gravatum non indebite, timensque verissimiliter, si tantis tribulationibus adjutorem non invenero, post hanc vitam me plùs & multò fortiùs aggravari. Ideòque, Deus Judex juste, in his scripturis, lachrymarum mearum atramento conscriptis, à te irato & usto Judice, & à Sententia tuæ Divinæ Justituæ, au te placatum & misericordem, Patrem misericordiarum, qui tardam nescis misericordiam, & cui proprium est D misericordiam consequaris omnium dierum vitæ tuæ semper misereri & parcere, quia superiorem non habes, cum tu sis solus Altissimus, & in misericordia copiosus, ad tribunal clementiæ, bonitatis, & mitericordiæ, quæ judicium superexaltat in spe veniæ: Ego miser ad te misericordem, cujus misericordize non est numerus, provoco & appello.

Et te Reginam, & Matrem misericordiæ, omnesque Sanctos, & Electos Dei, & specialiter vos, Judices justi, commilitones, Apostolos peto, ut instanter,

inflantius, inflantissimè pro me peccatore miserrimo ad Deum meum suppliciter intercedatis, ac iterum, & iterum, & cum omni, qua possum, devotionis & humilitaris instantia, à te, cujus misericordia plena est omnis terra & per te in coelis præparata & in internum ædificata, gratiam & veniam. Et quia in misericordia dives es, clementiam & misericordiam peto mihi dari, cùm iple Deus meus sis, cujus miserationes sunt super omnia opera tua; qui, cui volucris, immo omnium, que hora peccator ingemuero, mihi dare possis, & velis, subjiciens corpus & animam, vitam & opera, res, statum & tempora mea, nec non omnes & singulos misericordiæ tuæ adhærentes, seu adhærere volentes, protectioni & gratiæ abundantissimæ bonitatis & misericordiæ tuæ, Domine Deus, Pater, Unigenite Jesu Christe, & Spiritus orphanorum Paraclete, Individuaque Trinitas benedicta.

Protestor etiam, quòd præsentem Orationis meæ devotionem aspectibus tuis supiùs publicare, ac mores & vitam, auxilio tuo, quanto celerius potero, corrigere,

& emendare volo.

Rogo etiam te, Fili Dei crucifixe, ut lateris tui vulneris signo, quo illam, in Cruce pendens, Orationem: Pater ignosce illis, quia nesciunt quid faciurt, Luc. xxIII. 34. confignafii, & in qua pro tua reverentia exauditus, hanc etiam oratiunculam meam Divinæ provocationis milericordiæ ciementer confignes, & eam

Requirens te, sacer Scriba Joannes, quatenus præsentem meam Orationem tibi commissie Virgini Matri cum exoratione pro me publices Et tu Regina misericordize eam cum oftensione pro me pectoris & uberum tuorum quem genuisti Dei Filio, notifices. Tu quoque, Fili clementissime, cam Patricum oblatione pro me Passionis, Sanguinis, vulnerum tuorum, & mortis offeras, acceptabilemque facias almæ Trinitati, ut per eam, & alia pietatis opera, gratiam & milericordiam, peccatorum remissionem & veniam, requiem & vitam mercar fempiternam. Amen.

### Sequitur datio Apostolorum. MONITUM.

Ita vocantur Littera quibiu Appellatio admittitur, & appellances remutuntur ad Judices superiores.

QUIA Justitiam meam tanquam fragilitati & meritis tuis intolerabilem declinans, ad Tribunal misericordiæ meæ, tanquam ad Superiorem Justitiæ, sub spe veniæ humiliter appeilasti. Idcircò quia miscricordia te redimi, mi ericordia te salvum seci, misericordiam docui, misericordiam & non mortem volui, mifericors fum, miferator, longanimis & multum mifericors, immò sum l'ater misericordiarum. Et quia Rcgina gloriæ, Mater misericardiæ, Mater mea astat à dextris meis, pro te bona loquens, & misericordiam postulans, cui non est mihi aliquid denegare ob reverentiam & pietatem multitudinis misericordia meæ, & intercessionem Matris meæ, omniumque Electorum, gratiæ & misericordiæ in gloria participum.

Appellationi tuæ mijericorditer defero, & te ad Tribunal miscricordia mea clementeradmitto, tibique ut terminum peremptorium ad profecutionem mifericordie & iptius affecutionem affigno: ac latam contra te Sententiam Justitice meæ propinius relaxo. Ita ut, si usque in finem misericors fueris, misericordiam tamen meam quando aliquando pecces, à te non dispergam ut damnem, neque nocebo in veritate mea, ut abjiciam te in finem; sed pro peccato vapulabis; sed tamen non

QUF-

### QUERELA DEFUNCTORUM INIGNE

# PURGATO

DETENTORUM

Ad superstites in terra amicos.

RATE pro nobis ô vos super terram viven-Orate pro nobis, miseris & afflictis animabus, quæ sumus in aspero & duro Purgatorii ignis carcere, nec nos ipías juvare posíumus.

Orate pro nobis, & nos respicite in misericordia, & compassione. Juvate nos, ut liberemur, & exeamus pœnas, graviaque quæ sustinemus tormenta in hoc Purgatorii carcere, per justam summi Judicis nostri

Sententiam.

Orate pro nobis, quæ in statu sumus in quo nosipsas juvare nequimus propria nostra prece, aut meritorio opere; sed vos, qui filii estis, & filiæ Ecclesiæ sanctæ, super terram viventes, hoc facere potestis. Vos estis in statu nobis auxiliandi, similiter, si volucritis, & vobis.

Orate pro nobis, nos devotè inspiciendo in veræ Fidei lumine, per pietatem & compassionem. Videte, quomodò nos relictæ & afflictæ Purgatorii animæ omnes traditæ sumus diversis afflictionibus, & quamvis aliquæ magis, quàm aliæ; nulla tamen in loco hoc parva est pœna, nulla est placens vel dulcis captivitas. Omne nobis oneri est, & gravamini, quodnos impedit, & retardat ad gloriam perveniendi, &c.

Orate pro nobis, devote & sancte, hoc enim agendo propriam utilitatem, & spirituale lucrum vestrum diversimode operamini; magisque interdum, quam si unusquisque vestrûm pro seipso rogaret solummodò.

Charitas communicari vult & dividi.

Orate pro nobis, & nos juvate in hac magna necessitate. Post enim liberationem nostram, cum unaquæque nostrûm fuerit superiùs in Paradiso cum Deo ætermus & intercessiones; pro illis scilicet, qui nos juverint Orationibus & operibus bonis factis pro nobis. Bonitas una alteram expostulat, & qui dat, dabitur ei: Qui fecerit misericordiam, misericordiam consequetur.

Orate pro nobis, saltem vos, qui vidistis & cognovistis nos super terram: vos, qui amastis nos, & ostendistis diversimodè vestram benevolentiam, modò in postrema hac necessitate ostendat unusquisque se verè & legaliter amasse. Dictum est commune, & quiden verum, quòd in necessitate probatur amicus. Heu! & quæ est necessitas par nostræ, aut nostrå major, nisi apud Inferos, ubi nulla respiratio, vel redemptio?

Orate pro nobis, nec recusare velitis petitionem nostram Orationem, & Precem. Non præbeatis aurem surdam pio nostro clamori; non obliviscamini nostri, quoniam die noctuque incessanter in magno dolore & lamentatione vestrum petimus auxilium. Certè cor est durum nimium & parum pium, quod compas-Domnes malas injurias & offensas, quæ vobis sactæ suesionem non habet. Et qui durus est (dicit Scriptura) duritiam experietur: quia Cor durum male habebit in novissimo. Eccli. III. 27.

Orate pro nobis saltem vos qui vivitis ex bonis terrenis quæ vobis reliquimus, sive sub titulo eleemosynæ, vel Fundationis, ut Ecclesiasticis; sive per Testamenta, vel alia dona per amorem & charitatem facta, ut pro nobis oraretur, & nostræ succurreretur necessitati. Facite debitum vestrum; alioquin certè nos fallitis & decipitis, in tormentis quoque gravibus & dolorofis

relinquitis ad justam vestram & crudelissimam damnationem, nisi emendationem seceritis. Necesse est enim, ut unusquisque juxta posse suum satisfaciat & persolvat, aut juste damnationem sustineat.

Orate pro nobis, & persolvite; nam ad hoc faciendum estis obligati, tanquam heredes bonorum nostrorum, aut ultimæ nostræ voluntatis executores, quibus confiss sumus in fee vitæ nostræ super terram. Quamquam enim misericordia suscepit ultimam nostram poenitentiam & ordinationem, hoc tamen non est, quin persolvamus in pœnis & tormentis Justitiæ suæ taxationem: si in vobis desectus sucrit, quò minùs faciatis cam, quam Jus requirit satisfactionem, & hoc relabitur in onus vestrum & condemnationem; heu! utinam per nosmetipsos, & pro nobis fecissemus omne illud, & complevissemus, cum super terram essemus, quod à vobis petimus. Malum etiam est tandiù expectare; hoc cognoscimus & asperrime sentimus, & multo plus hi qui fine ulla respiratione lapsi funt in Infernum.

Orate pro nobis, præsertim vos, qui ejus generis estis cujus eramus, cum super terram essemus. Cogitate, & aspicite, qualiter simus in gravi hoc Purgatorii carcere. Habete hanc pietatem & compassionem, quam filii & filiæ ad Matrem & Patrem habere debent; aut fratres & sorores ad invicem; aut cognati vel cognatæ; aut uxor ad maritum suum; vel maritus B ad fuam uxorem; vel parentes ad eorum filios, unufquisque & unaquæque secundum quod videt & cognoscit se facere debere. Cogitate, cum essemus super terram, quòd subsidium & sublevamen unus secisset alteri; si Mater vidisset filiam suam, vel Pater suum filium in igne comburi & flamma, nec eum liberare potuisset; cogitate quòd diligenter admodùm & citò omnem

fuum exercuisset conatum.

Orate pro nobis defunctis qui vivitis, & nos juvate in virtute charitatis quæ præcipit proximum suum amari, sicut seipsum. Auxiliamini nobis, & fuccurrite, ut exire possimus dolorosum hoc Purgatorii tormentum. Unusquisque vestrum secundum statum suum & possibilitatem, sive per Orationes, sive per jejunia, sive per eleemosynas, & summoperè offerendo Sanctum Altaris Sacramentum, in quo is est qui persolvit debita nostra, qui tollit peccata mundi, qui naliter & cum animabus Sanctis, vobis parem vicem refactiu est nobis (secundum Apostolum) sapientia, justiferemus, hoc est, nos pariter pro vobis preces offeretia, sanctificatio & redemptio. 1. Cor. 1.30. Et hac oblatio fit quotidie in Missa. Potest etiam & debet fieri per unam quamque personam Christianam in templo cordis sui, per veram Fidem & sanctam Religionem, memorando Passionem Salvatoris nostri Jesu Christi, supplicando devote, quòd velit extendere virtutem benedictæ Passionis suæ, nos consolando, alleviando, & festinanter de omnibus malis purgando, illuminando & liberando, ut digni fimus ad perveniendum ad gloriam suam Paradisi cum omnibus Sanctis, ut eum laudemus & honoremus fine fine. Si oretis, vel Orationem fieri curetis pro nobis, posthàc in gloria pro vobis orabimus, quam quidem gloriam certissimè expectamus, ad quam tandem perveniemus. Facite, aut curate, ut fiat quodcunque bonum opus pro nobis, sive sit Oratio, sive jejunium, sive eleemosyna, sive Missa, aut talis quæcumque satisfactio. Et in primis ignoscite ac parcite rint, non desiderando, aut postulando vindictam per viam facti, præliorum, vel persecutionum. Nihil est tantoperè conducens ad liberationem nostram, sicut virtus charitatis, pietatis, & veniæ.

Orate pro nobis, & supplicate sæpiùs, & devotè bonis Angelis vestris, ut nomine vestro nos dignentur visitare, salutare, atque consolari. Et tantum efficite, ut nobis significare possint ad magnum gaudium nostrum & confortationem, quòd oretis Deum & Sanctos ejus, ac Sanctas pro nobis; quòd facitis elecmo-

#### Documentum de Sacramento Altaris. 706 705

fynas & oblationes, restitutionesque & satisfactiones, pro nobis; quòd facitis aliqua jejunia, vel abstinentias, & poenitentiam pro nobis; quod cavetis & vitatis facere peccata, & offensas contrà Deum, nec vindictam petitis pro nobis; quòd docetis & hortamini invicem, & præsertim pueros innocentes, ut dicant Orationem Dominicam, & Salutationem Angelicam, aliaque bona verba pro nobis; quòd procuratis, ut dicantur Missa, & alia Ecclesiae Suffragia pro nobis. Et breviter, quòd omnem adhibetis diligentiam benè absolutæque ab omnibus pœnis, amarisque tormentis ASACRAMENTO ALTARIS. carceris Purgatorii, & citiùs etiam perveniamus ad gloriam Paradisi, quam tantoperè amamus, & non immeritò desideramus. Sic vobis Deus sit in auxilium in omnibus operibus & necessitatibus vestris. Sic vobis gratiam concedat, taliter super terram vivere, ut tandem vos videamus in æterna gloria. Ubi regnat unus folus Deus in Trinitate, Pater, Filius & Spiritus sanctus. Amen.

#### VIVI AD MORTUOS.

P Ater noster qui es in calis, &c. Matt. vi. 9. Quamquam misera creatura tua non digna sum nec sufficiens pro meipsa orare, charitas tamen, similiter & compassio, & Præceptum tuum, me constringunt ad orationes fundendas pro animabus defunctorum, quæ misericordia illis alleviamen præstet, & consolationem, aut plenariam liberationem.

Dicam igitur in persona totius sanctæ Ecclesiæ aliquas orationes per cam ordinatas. Non enim fiduciam habeo in propriam meam dignitatem, meritum, vel bonitatem.

Dicam etiam eas tanquam requisitus, & missus, & cui commissum est ad hoc faciendum ab ipsis animabus Purgatorii, quæ sunt in gratia, ut bonus carum Angelus eis precem hanc significare velit pro eis ad earum consolationem. Orabo singulariter in conscientia & virtute sancti Mysterii benedictæ Incarnationis, & Passionis tuæ, Redemptor noster & Salvator universi mundi, Rex gloriose, Jesu Christe, Pater misericordiæ & totius consolationis Deus.

Dicam ergò pro omnibus defunctis: Fidelium Deus nia secula seculorum. Amen.

Fiant pariformiter & aliæ orationes, ut pro Parentibus, dicendo. Deus qui nos Patrem & Matrem, &c.

Pro Benefactoribus, & nobis specialiter commissis: Inclina Domine aurem tuam, &c. Pf. LXXXV. cum Pater noster. Ave Marie. Credo in Deum. De profundis. Pf.cxxix.secundum devotionem & uniuscujusque scientiam, fiat, fiat. Requiescant in pace.

#### MORTUI AD QUEMQUAM VIVORUM.

Siste, nos aspice & plora, talis eris, quantum cunque diù illa tardaverit hora.

Ora pro nobis Deum, ut nobis dignetur succurrere. Novissimam mortis horam in corde tuo semper debes figere.

#### DISTICHON.

Quisquis ades, qui morte cades, sta, respice, plora. Sum quid eris, modicum cineris, pro me precor ora.

Explicit. A Joanne Gerson 1427. de Mense Octobris.

Tomi III. Pars II.

JIC

uc.

pa 1 di

icul

otė

M

id

im

洳

#### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis,

DOCUMENTUM NOTABILE

DE

Ad MSS. Codd. Vict. 180. & 698.

Us elurientes implet bonis justit nos orare tanquam pauperes & mendicos, sed Filios, à Patre qui est in coelis: Panem nostrum quotidianum da nobis hodie. Matt. vi. 11. Tu da, qui verè es amicus ille Evangelicus, ad quem eundum est media nocte præsentis miseriæ, petendo, quærendo, pulsando: Commoda mihi tres panes: commoda, hoc est, cum modo da, vel commode da, id est, ad commodum da. Quoniam amicus meus venit de via, ut ponam antè illum. Luc. xi. 7. Amicus veniens de via, potest intelligi vel spiritus proprius, ab evagatione se colligens: vel noster proximus, vivus aut mortuus suffragiis indigens: vel ipse Christus ad ostium stans, sunt in duro ignis Purgatorii carcere, ut pietas tua & B & pulsans, & cenare volens. Amicus autem est ipse Deus ad hominem tripliciter. Uno modo, ficut Do-minans ad liberum subditum. Alio modo, ficut Parens ad filium delicatum. Tertio modo, sicut sponsus, gerens se sicut philocaptum, seu inamoratum, Gallice amy par amours, quod sonat, dilectus ex dilecto. Cant. v. 9. Amicus autem iste propriè potens commodare, à quo omne donum fontaliter & initiative, liberaliter & irreditive, indeviabiliter & terminative, quasi circulo quodam intelligibili; unde sit, ut repetant proprios quæque recursus, nec manet ulli traditus ordo, nisi quod fini junxerit ortum, subtilemque sui fecerit orbem. Amicus autem veniens de via, quos panes alios petere potest, quam corporales, spirituales, & Sacramentales? & hac omnia funt unus panis, unus Dominus & trinus, qui solus est panis, secundum veram nominis interpretationem.

omnium Conditor & Redemptor, &c. Qui vivis & regnas Panis enim dicitur à pan, quod est totum. Et quid cum Deo Patre in unitate Spiritus sancti Deus, per om-Ctotum nisi solus Deus? Sicut & nihil aliud persectum ostendam tibi omne bonum, juxtà illud dictum Moysi: Ostendam tibi omne bonum. Exod. xxxIII. 19. Proptercà ut ad compendium veniamus, panis Sacramentalis solus & propriè dicendus est quotidianus, & supersubstantialis, qui noster est, nobis mirabiliter super omnem æstimationem utiliter ministratus. Ministratur itaque sicut hostia & oblatio; sicut communio & incorporatio; sicut viaticum & resectio. Ft recipitur ad inhabitationem, consecrationem, & sanctificationem; recipitur ad sui transformationem & unionem; recipitur ad nutritionem & oblectationem. Et hæc omnia per excellentiam omnimodam, quoniam excedit omnes hostias, oblationes & holocausta Veteris & Novæ Legis, quantumcunque multiplicatas. Copulat insuper omnia Ecclesiæ membra, influens motum & sensum meritorum & virtutum, ut fiant cor unum, & anima una, & unum corpus in Domino. Exten-Ddit se denique ad refectionem seu reparationem omnis virtutis, tàm corporalis, quàm spiritualis, prout necesse est, & sicut petimus, dicentes: Panem nostrum quotidianum & supersubstantialem (ut ait Matth. vi. 1.) da nobis hodie. Et dat profectò amico petenti, quarenti, pulsanti perseveranter, quotquot habet necessarios, ficut ille, qui verus & folus amicus, & adjutor est in opportunitations in tribulatione, Ps. 1x. 10. qui dixit: Nunquid potest Mater oblivisci silii uteri sui, ut non misereatur ejus? Etsi illa fuerit oblita; non tamen data obliviscar vos. Isai. xLIX. 15. Et rursus, si nostis bona dare filiis vestris, quanto magis Pater vester calestis dabit spiritum bonum petentibus se. Luc. x1. 13.

Tripliciter autem offertur panis iste Sacramentaliter. Primò: in persona totius Ecclesiæ pro sua generali refectione. \* Secundò: in persona propria Sacerdotis & debita ministratione. Tertiò: in persona conferentium stipendia pro Ministri sustentatione. Rursus offertur ficut satisfactio pro pœnis, & ut deletiva maculæ ve- A Domino; 2. Reg. xii. 25. non quia mereretur, qui tanta malis, & ut imperativa gratiæ primitialis. Offerentis autem intentio habitualis bona est, virtualis melior, actualis optima. Oblatio fimiliter, fi fiat absque conscientia peccati mortalis, & alterius impedimenti legitimi, licèt cum scrupulo & tepore, benè fit. Si sine icrupulo & cum fervore, meliùs fit. Si cum exultatio-

ne spiritus & jubilatione, 'optime sit.

Sic enim dicitur de primitivis Ecclesiæ Discipulis perseverantibus in communicatione fractionis panis. Actuum 11.42. quod sumebant cibum cum exultatione or simplicitate cordis. v. 46. & hoc quoad se : collandantes Deum o habentes gratiam ad omnem plebem, & hoc quoad Deum & proximum. Sequitur fructus: Dominus autem augebat qui salvi sierent quotidiè in idipsum. \$.47. Sumendus est panis iste, jubente Christo, qui est panis iple, in memoriam sui. Et hoc tripliciter fieri potest. Quamvis si Christum secundum carnem cog-B nisi Creator tuus? Quid enim prius merueras? Hanoverimus, non tamen secundum carnem cognoscimus, supple tanquam moriturum: nihilominus in lumine Fidei revolventes oculos ad ea quæ pro nobis suscipere dignatus est; consideramus infantiam, & omnem usque ad tricesimum Annum conversationem, pro refectione lactea concupiscibilis; consideramus prædicationem, pro illuminatione rationalis; consideramus passionem, pro stabilitione & exaltatione irascibilis. Dubitat forsan aliquis, maxime peccator, conscius immunditiæ & iniquitatis suæ, pergere ad amicum, qui respicit terram & facit eam tremere. Ps. CIII. 31... Deum ultionum, Deum terribilem super omnes deos, reformidabit dicere: Amice, commuda mihi tres panes. Luc. xt. 5.

Venit ista consideratio cuidam ex desiderantibus Deum & quasi complectens diceret: Deus cordis mei. Pf. LXXII. 26. Deus amor & desiderium; Deus duleis amor meus: repressit se continuò revolutus in indignitatem & parvitatem suam; sed agente spiritu qui sti-C nitatis, quod ubique est, & circumserentia nusquam. mulabat, cor recepit, non in se amante, sed in Deo Spem reponens. Confideravit amorem dici nedum pafsivè, sed activè, & vidit quòd nullus unquam amator, vel amor active, & infanissimus & philocaptus præ amore, tantundem amavit affectu & effectu, quàm amorosissimus Dominus noster Jesus Christus, Deus dilectionis, animam rationalem amavit; fit illa peccatrix, sit salvata; & quid distinguimus peccatricem à salvata? Omnes enim peccaverunt, & equerunt gratia Dei. Rom. 111. 23. Neque prius dileximus eum, sed prior dilexit me, inquit Apostolus, & tradidit semetipsum pro me. Gal. 11. 20. non ex operibus. Neque minus ideò, quia pro multis, sed neque minus pro non salvatis, immò tantò magis quodammodò, quò plus doluit pro talibus & de talibus, propter quorum ingratitudinem, quia non receperunt eum; vel infidelitatem, mors sua gloriosa de se sufficiens, efficaciam non est consecuta. Consisideres, obsecro, tu quisquis es, egens triplici pane unico, qui est verbum Dei, consideres quanta sidu-Dspiritus. cia ibis media nocte ad amicum istum, quo majorem charitatem nemo habet, & hoc media quadam nocte. sub umbraculo specierum Sacramentalium sub nebula, in cujus festinatione est Medicina omnium. Et dices ad eum: Amice. Nunquid non verus amicus, & solus amicus ille fuit, & est, qui prior dilexit te, qui tradidit semetipsum pro te, qui de captivitate & morte perpetua redemit te; non gratis, sed proprio san-guine; qui justit diligi se, pollicens inæstimabile præ-mium, si facias; comminans horribile supplicium, si re-

nuas? Si vendere vis amorem tuum, emit illum, quasi recogitans illud amatorium: Sivis amari, ama. Si gratis prættare volucris, nullus invenietur dignior, in quo tuum reponas amorem. Quisquis hæc recogitavit alto & fideli animo, non poterit non amare amorem suum talem, qui pure gratus est ex amore, non ex meritis, vel utilitate, vel oblectatione; sed solus amor per amorem, prout Salomon dictus est, Amabilis demeruit, nec ut dicitur, pro suis pulchris oculis, sed gratuito pror!us amore præveniente, nec aliud præter amorem quarente. Tu fac & redde fimiliter; ama amantem te, etsi non pari astectu, nec affatu, nec effectu. Fac quod tuum est, desidera; & si defiderare non fufficis, defidera defiderare & concupifcere; quoniam desiderium pauperum exaudivit Dominus, Pf. x. 17. Fiet ut aliquando cor accensum imflammeturamore, & ita lucebit & radiabit latissimè amor tuus, ambiens totam sphæram activitatis tuæ; nedum usque ad cœlum, sed ctiam suprà cœlum cœlorum. Dices ex sententia illud amatricis insanæ, sed cupientis:

Ille meos, primus qui me sibi junxit, amores Abstulit, ille habeat secum, servetque sepulchro.

Primus itaque, qui sibi te junxit, quis alius suit, beat ille amores tuos primus, & solus secum; & tuo, suoque servet sepulchro, exhibiturus cos ubi non habebit finem amor. Transfer ad te vulgare carmen illud non petulanter, sed utiliter.

#### A mes premieres amours je me tiendray.

hoc est: Ego me referam vel reducam ad primos amores meos. Vide qualo qui fuerint primi amores tui præterquam illius, de quo Apostolus: Deus autem, qui dives est in misericordia, propier nimiam charitatem suam, qua dilexit nos, cum essemzs mortus peccatis, convisicavit nos Christo. Eph. 11. 4. Consequenter adaptari possunt Considerationes variae circà panem hunc Sacramentalem & Superfubstantialem fub diversis similitudinibus, & symbolis, sub quadam inconnexione connexis, sicut omnia quæ siunt in mundo reducuntur ad monadem, quæ eit unus Deus, nostrum hic & nunc æternitatis & temporis centrum, scilicet, æter-Et postremò; qui perseveraverit pulsans dabit amicus panes, quotquot habet necessarios, Luc. x1. 8. qui prosectò omnes quotquot sunt, sunt unum necessarium quod est res hujus Sacramenti, unitas videlicet corporis mystici, qua sit, ut unus panis & unum corpus multi sumus omnes, qui de uno pane & de uno calice participamus. 1. Cor. x. 17. Unam hanc petebat David à Domino quod particeps esset omnium timentium. Pf. cxviii. Beatus qui manducat hunc panem in Regno calorum. Luc. xiv. 15. quod est, Ecclesia: qui panis est Angelorum, non sacramentaliter ut nobis, sed spiritualiter, consormitate etsi non specifica, quoniam Angelos Christus non apprehendit. Hebr. 11. 16. conformitas tamen est in genere intellectualis natura, quam in humanitate suscepit Christus, hoc est, ad se cepit in Incarnatione; sed & quotidie suscipit comedentem se, non tanquam cibum carnis, sed spiritus, qui in Deum suo modo convertitur, & fit unus cum Deo

Proptereà voluit in Scripturis beatitudinem Christus significare sub comettionis nomine. Non enim est conjunctio proximior, realior, & intimior, quam cibi ad cibatum. Verius ergo Christus comedit nos, sufcipit nos, & continet in hoc Sacramento, quam nos ipsum. Exemplo formæ atque materiæ, quamvis ibi sit reciprocatio mirabilis, quia vicissim unum est in altero, quâ verificatur illud Christi: Qui manducat meam carnem & bibit meum sanguinem, in me manet & ego in eo. Joan. vi. 57. Hoc cst encænium singulare

# 709De Verbis Domini: Venite ad me omnes & c.710

quod Sacerdos celebrans dat Ecclesia, tàm in corpore, quam in membris. . Beatus igitur qui celebrat, maximè si non expertem se secerit per indignitatem tanti doni, quod amicus non solum commodat, ut petebatur, quasi reddendum; sed dat poslidendum: nec ad ternarium coarctat; sed ad omnem prorsus necessitatem dat sufficienter & accumulat, quia merita supplican-

tium excedit & vota.

Finaliter fi gratiam dicit Sapiens unus esse Paradisum in benedictionibus, Eccli. xr., 17. nunquid non Euchari- A Filius venit de cœlo; hac urgente, suspendi se permisit in stia, quæ per excellentiam dicitur bona gratia, in te dicetur & crit Paradilus? Est igitur recipiens Eucharistiam particeps illius superadmirandae dignitatis, promissi particeps quod Dominus petenti latroni, Domine, memento mei, dum veneris in Regnum tuum, jurejurando dixit: Amen dico tibi, hodiè mecum eris in Paradiso. Luc. xxiii. 43. 44. Ubi Papa, ibi Roma; ubi Rex, ibi Regnum. Gaudeat ideirco Sacerdos, & tantæ felicitati non sit ingratus, necabjiciat gratiam Dei, quæ nutrix est omnium, ut dicit alter Sapiens, Sap. xvi. 25. & de qua Apostolus: Gratia Dei vita aterna. Rom. vi. 23. Sit illud hodie hic & nunc temporis, per spem & subarrationem, & hic & nunc æternitatis, per finalem animæ perfeverantis affecutionem. Finis.

#### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

## TRACTATUS

Perutilis & valdè notabilis

DE PRÆSENTIBUS

# DOMINI

S. V ER B I

Venite ad me omnes, &c.

MONITUM.

Non videtur esse istud opus Joannis de Monachi cufusdam qui Divi Benedicti Regulam profitebatur.

ENITE ad me omnes qui laboratis & onerati estis. Matt. x1. 28. & reliqua. Salutare nobis est, Fratres charissimi, cum omni veneratione prædicare. Cum nulla tamen possimus ratione comprehendere magnum hoc pietatis Sacramentum, quod manifestum est in carne & apparuit in mundo, 1. Tim. 111. 16. quod videlicet Jesus Christus venit in hunc mundum peccatores salvos facere, 1. Tim. 1. 15. & quarere quod perierat. Luc. xix. 10. Venit autem, non qualis erat à principio, Creator & Judex omnium seculorum; sed qualis nobis congruebat, sicut Speciosus forma pra filis hominum, Pi. xLIV. 3. ita copiosus & dives in misericordia super omnes qui invocant illum. Rom. x. 12. Venit tanquam Salvator pro perdi-Dvirga benè aurea dicitur, quia Christi Humanitas splentis, Redemptor pro captivis, Rex pro militibus, Dominus pro servis, Dives pro pauperibus, Medicus pro ægrotis, ubi sicut nullum ab infirmitate liberum invenit, ita pro salvatione omnium advenit. Venit slos florum, dux morum, veniæ vena, fons pietatis & gratiz, patens domui Jacob, in absolutionem peccatoris & menstruatæ. Zach. xIII. I. Venit tanquam Doctor bonus, Magister pius, Prædicator veritatis & misericordiæ, mitis & humilis corde. Venit de solio Majestatis, de sinu Dei Patris, & quod ibi hauserat vocantis, invitantis, suadentis, hortantis & rogan-Tomi III. Pars II.

de fonte pietatis, hoc eructavit nobis. Et quid hoc esse potuit nisi charitas? Ipsa est, quæsola commovit viscera misericordiæ Dei nostri, quo mitteret nobis Liberatorem & Propugnatorem, qui liberaret nos de

servitute diaboli, qua oppressi cramus. Testatur hoc Apostolus ubi ait: Propier nimiam charitatem suam, qua dilexis nos Deus Pater, Filium suum misit. Ephes. II. 4. Item. Proprio Filio suo non pepercit Deus. Rom. viii. 32. Hac charitate sua urgente, Dei ligno. Hac urgente, descendit, ut suos educeret qui captivi tenebantur in Inferno. Hanc ipse & verbo docuit, & exemplo confirmavit, & proprii sanguinis effusione signavit. Hanc significavit & loco. Verbo docuit, cumdixit. Diligite inimicos vestros, &c. Matt. v. 44. Exemplo confirmavit, cùm in Cruce mindens pro fuis etiam crucifixoribusoravit: Pater, inquiens, ignosce illis, quia nesciunt quid faciunt. Luc. xxIII. 34. Sanguinis esfusione confirmavit cam, quia posuit animam suam pro ovibus suis, & pro suo grege pius Pastor mori dignatus est. Designavit eam & loco cum diceret: Venue ad me omnes qui laboratis, & onerati estis. Matt. x1. 28. Locus ergo charitatis ipse est: sed discerne, utrum sua, hoc est, divinæ; an nostræ? Si dicamus suz; nulli hoc dubium est. In 1960 en:m habitat omnis plenitudo divinitatis corporaliter. Coloss. 11.9. Si divinitatis & charitatis: nam Deus Charitas est. 1. Joan. Iv. 8. Si dicamus nostræ; constat, quia charitatis nottræ locus ipscest: quis enim magis proximus est saucio; aut quis magis diligi meretur ab ipso, quam Samaritanus, qui curavit eum vino & oleo? Ad eumdem ergo locum, quati ad idem centrum, concurrit ex omni parte divina charitas & humana, ut recte sit ipse Medsator Dei & hominum, homo Christus Jesus. 1. Tim. II. 5. Quod eleganter designat conventus illeDomini & Moysin summitate montis Sinai, cum legitur, Dominum in montem descendisse, & Moysen ascendisse ad cum. Quid per montem istum, nisi homo ille significatur assumptus à Verbo in unitate personæ? Sed Dominus suprà montem descendit, quia ut hominem assumeret, quasi à summo cœli fastigio divina se dignatio inclinavit. Moyses autem, electus Domini, ascendit, quia omnis electorum devotio ad Redemptorem nottrum se sublevat, ut ad intuitum Dei pertingat. Illud quoque quod de Esther Regina legitur, Esth. v. 2. huic sententiæ Gerson, cujus stylum non sapit; sed Copitulari videtur. Rogatura Either pro populo suo accedit ad Regem sedentem in throno, videt gloriam ejus & corruit; sed elevatur & osculatur virgam auream quam ipse tenebat manu. Rex sedens in throno, est Deus Pater, cunctis judiciaria potestate præsidens. Regina, Ecclesiam sanctam designat, quæ pro filiis suis omnibus, videlicet fidelibus, Deum Patrem interpellat. Sed gloriam Regis videns Regina corruit, quia Majcstatem Divinitatis considerans Ecclesia expavescit: Eamque Rex elevat, & virgam auream ad ipsam extendit; quia ut Ecclesiam suam Omnipotens Deus ad contemplationem Divinitatis suæ exaltet, necesse est ut pavidam priùs, per amorem Incarnationis Filii sui corroboret. Quod autem per virgam Humanitas Christi designetur, habemus in Psalmis, sic: Virgam virtutis tua, &c. Ps. cix. 2. Ac si apertè dicatur: Humanitatem tuam, ô Christe, quies virtus Patris, nasci faciet Dominus ex Judaico populo. Quæ dore sapientiæ singularis rutilare creditur. Rexergo virgam manu tenet, sed eam Regina osculatur, quia humanitatem, quam Deus Pater sibi in Persona Filii veniens quasi manu strinxit, hanc Ecclesia Fidelium Confessionis suæ labiis dulciter tangit. Ad hunc igitur locum charitatis, id est, ad seipsam charitas ipsa nos vocat, ut in charitate radicati & fundati, charitatem

> teneamus & charitatem diligamus. Dicit ergo: Venice ad me, &c. Vox ista cst

tis; & hoc totum pro nostra salute. Cum enim bonorum nostrorum non egeat; vult tamen suam nobis demonstrare charitatem & beatitudinem communicare. Indè est, quòd nos vocatad Regnum, invitat ad convivium quod electis omnibus paratum est ab origine mundi. Vocat elongatos, invitat jejunos, suadet volentibus, jubet nolentibus, hortatur lassos, cogit invitos, omnibus ergò in commune dicit: Venite ad me omnes, &c. O quam stupenda pietas! quam A dent super uno peccatore panitentiam agente. Luc. xv. 10. mira Dei dignitio! quem rogare debuimus, ut nos recipere dignaretur; ab ipso rogamur, ut ad eum venire dignemur. Qua in re quid aliud, quam prima illa gratia, quam nullus hominum promereri potest, commendatur? Primam gratiam dico, quæ perfidos & non credentes reducitad Fidem; perversos & malè viventes converticad Religionem; pertæsos & negligentes accendit ad devotionem. Ipsa est gratuitum beneficium Dei profluens ex illa ineffabili benignitate Domini Jefu, & ex intimis visceribus charitatis ejus. Ipsa est, cui nulla icelera horrida, nulla peccata magna, nulla consuetudinum vincula dura, nulla difficultatum claustra invia sunt. Ipsa nos prævenit, ut bonum velimus: ipsa subsequitur, ut possimus: ipsa stantes roborat, ne cadant: ipsa currentes expedit, ut alacriùs currant: ipsa jacentes compellit, ut surgant de lacu miseriæ & de luto tecis: ipsa quatriduanum mortuum non solum resuscitat; sed etiam ejus sorores, id est, animæ affectus con-B tatis afcanum, & considerare diligenter, utrum-ne citat, ut pro Fratre resuscitando intercedant. Ipsam nulla voluntas, nullum meritum, devotio nulla præcedit; sed sponte venit, indebita venit, ac per hoc totum hominem jure vendicat libi.

Oportet namque, ut accepto Dei beneficio tam gratuito, & tam magno ut totum hominem innovaverit, & quasi alterando ipsum mutaverit ex eo quod erat, in id quod antè non erat, hoc est, de injusto in justum, de non sancto in sanctum, de peccatore in innocentem; totum, & ex toto se homo ad gratias rependendas convertat, & nequaquam gratiæ Dei ingratus permaneat. Gratum autem veraciter existere, est ad bona agenda se incessanter exercere. Minus enim gratus esse convincitur, quisquis Mandatis ejus qui gratiam dedit, adhuc reluctatur. Sed si omnis nostra gratiarum actio, Dei est de datis beneficiis laudatio; de dandis adhuc five in hac vita, five in futura, quæ mihi erit spes & fiducia? Quibus denique meritis conquiram de malo custodiam, in bono constantiam, finem bonum & vitam æternam? Neque enim dabuntur immerito; sed undè jam mereri ea possim, non video : sed scio quid faciam. Accepto, secundum Prophetam, spiritu gratiæ & precum: gratiæ, ut bona inchoem; pre- fustinuit pro nobis, paterno vultui, quasi commemocum, ut assiduis Deo precibus inchoata commendem; exindè jam ordiar facere mihi amicos, precibus indefefsis, qui me recipiant in æterna tabernacula. Quid enim, sive alienis, sive propriis meritis adipiscar, dum modò adipiscar Regnum cœlorum; surgam proindè & circumibo civitatem, quæram sicubi inveniam virum justum & sanctum, bonis pollentem moribus, placentem Deo, sanctum, dilectum. Ipsius me orationibus commendabo, ut quod meis meritis non valeo, ejus assequar patrocinio.

Quæram dehinc in millibus animarum fanctarum, fi uspiam invenire potuero sponsam Domini mei, amicam Regisæterni. Ipsi me potissimum commendabo; ipsi adhærebo; sed & obsequar adolescentulis ejus, ut in-\_ Filius; pro me postulat Spiritus sanctus, & solus Pater dignitas mea, que per se juste despicitur, illarum que D poterit adversum me claudere viscera misericordize Sponsæ familiares sunt meritis provehatur. Egrediar suæ? Absit. Ejus quippè natura bonitas, ejus opus autem adhuc & contuebor cœlestem illam Curiam, conventus illos sanctissimos qui assistunt Dominatori universæ terræ; & hine quidem lætantur illi beatorum spirituum Ordines; illinc verò gaudent animæ Sanctorum, qui Christi vestigia sunt secuti, quos in septem gradibus Sacrosancta distinguit Ec-

Clamabo ita ad eos per diem & noctem; orabo

pro me, & pro amicis meis, postulans ut intercessiones Sanctarum omnium cœlestium Virtutum, & sanctorum Patriarcharum, & cetera ubique sentiamus. Invocabo nihilominùs fingulos quosque Sanctorum specialiter, quorum mihi & notitia major, & memoria crebrior, & intercessio assuetior est; nam sicut de claritate & gloria, ita de pietate, misericordia, & charitate omnium mihi constat, utputà, qui etiam gasi

Ecce autem super omnem gloriam Sanctorum, super omnes choros Angelorum exaltatam confidero fanctam Dei Genitricem Mariam, perditorum Reparatricem, exulum Reductricem, Matrem & Dominam om-nium Christianorum. Hac est illa gloriosa, & selix Maria, quæ in ipso sacratissimo sanctæ Trinitatis triclinio assistit parata votis poscentium, tantò potentior ad interveniendum, quantò præsentior ad intuendum ipsum fontem misericordise. Ad hanc igitur medullitus confugiam; ad ipsam tota virtute clamabo; ad ipsam suspirabo gemens & slens in hac lachrymarum valle, sciens, quia potens est, & essicax apud Dominatorem cœli & terfæ; & si locuta sucrit pro me verbum, nihil est, quod possit ei denegare dilectissimus Filius ejus. Licet adhuc mentis oculos attollere, ac de profundo lacu, & de luto fecis, qualitercunque aciem dirigere in illud incomprehensibile divinæ clarietiam ibi sit, immò ne vel ibi desit, qui pro me in-

tercedere possit.

Tres illic contucor in una Deitate Personas indivisas in essentia, indisferentes in potentia, pares in virtute, æquales in benignitate. Et cum Personarum nulla sit posterior alia, nulla inferior aut indignior, duas tamen ex eis, Filium videlicet, & Spiritum sanctum agnosco intercedere pro me, miro & inessabili modo, ad Deum Patrem Omnipotentem. Undè & uterque Advocati nomen obtinuit, testante ipsa Veritate, & dicente de Spiritu sancto: Rogabo Patrem meum, & alium Paracletum dabit vobis spiritum Veritatis. Joan. XIV. 16. Et item, alio loco dicit Scriptura de Filio: 'Advocatum habemus apud Patrem, Jesum Christum justum. 1. Joan. 11. 1. Quod autem idem Filius intercedat pro nobis, sic asserit Apostolus: Christus Jesus, qui est ad dexteram Patris, qui etiam interpellat pro nobis. Rom. VIII. 34. Justum enim est, út Medicus pro ægrotis, Advocatus pro derelictis, Frater pro fratribus, Caput pro membris, Pontifex pro populo suo interpellet. Ve-nite ad me omnes, &c. Ipsum verò ad Patrem pro nobis interpellare, est cicatrices, & quale genus mortis rando, incessabiliter demonstrare. Quod item Spiritus oret pro nobis, sic dicit Apostolus: Similiter autem O Spiritus adjuvat infirmitates nostras. Nam quid oremus sicut oportet nescimus, sed ipse Spiritus postulat pro nobis gemitibus inenarrabilibus. Rom. VIII. 26. Et alibi: Spiritus sanctus Deum postulat pro Sanctis. \$\dot\.27. Ipsum verò pro nobis postulare, & ineffabiliter gemere, est postulationes & gemitus nostros, quos, ipso inspirante, fundimus, Deo Patri, & Filio, ac sibi inessabiliter acceptabiles reddere. Ecce pro me orat omnis Ecclesia Sanctorum; pro me orant omnes Chori Angelorum; pro me intercedit piissima Virgo Maria, mundi falus & Domina; pro me interpellat Unigenitus Dei in misericordia est, ejus naturale & proprium, est misereri semper & parcere. Ipsius denique vox est illa ad Moysen: Clamabunt, inquit, ad me, & ego exaudiam eos, quia misericors sum. Exod. xx1.27. Certè cum tales ac tantos habeam Patronos & Advocatos, Interceffores & Adjutores, quem timebo? Nonne dignus ero, vel potius, nonne ipsi digni erunt, ut per eos, & propter eos obtineam quamcumque petiero gratiam, & gratiam

pro gratia? Superna etenim pietas, quæ primam gratiam dedit, id est, bonum velle; dabit & perficero pro bona voluntate, idest, gratiam pro gratia, secundam pro prima; addat & perseverantiam, id est, gratiam tertiam pro secunda, & ita misericordia ejus subsequetur me omnibus diebus vitamea. Ps. xxu.6. Ad extremum verò: gratiam & gloriam dabit Dominus; Ps. LXXXIII. 12. gratiana boni finis, gloriam æternæ beatitudinis. Ubi notandum, quòd una quælibet bona operatio nostra & regratiatoria est præteritorum, & meritoria futurorum Dei donorum; futurorum, inquam, tam in præsenti quàm in futura vita. Quod satis exprimere videtur Psalmisexagesimi noni titulus, qui inscribitur: Psalmus David in rememoratione, quod salvum fecit eum Dominus. Psalmus bonam operationem significat, quæ operatio fieri dicitur in rememoratione quòd salvum eum secit Dominus, idest, in gratiarum actione. In cujus tamen Psalmi fine scriptum est: Adjusor mens & liberator mens es in. Adjutor videlicet ad gratiam, liberator à corruptione ad gloriam capessendam. Sicut ergò peccatum aliquod poena est peccati præcedentis, & causa subsequentis; ita è regione virtus, est donum virtutis præcedentis, & causa subsequentis; & nihilominus utriusque, tàm virtutis videlicet, quàm peccati retributio manet in æternum. Ecce quibus meritis, & quibus modis obtinere possum Regnum coelorum.

Sed obsliftet fortassis antiquus ille adversarius, & non propriis operibus quisquam salvetur. Ad verbum istud, fateor, expavescerem, nisi magna mea merita recognoscerem. Habeo autem duo merita magna & valida, & meritò pro his ingrediar in locum tabernaculi admirabilis usque ad domum Dei. Et primum quidem est, Domini mei Passio: Secundum verò, mei est & ipsius operatio, etiam si minimum quid operatus fuero; etiam si vel unum in fine vitæ gemitum edidero. Quacunque, inquit, bora peccator ingemuerit, salvus erit. Primum opus operatus est Dominus meus pro me & sme me; & quia merito ejus ipse non eguit, mihi dedit. Secundum opus operatur mecum & in me, & ejus meritum mihi totum dat, ac pro co & præmium dabit. Atque ita verum est quòd electi Deo dicunt: Omnia enim opera nostra operatus es in nobis. Isai. xxvi. 12. Primum meritum januam mihi

De primo scriptum est: Occisus es & redemisti nos Deo in sanguine tuo, & fecisti nos Deo nostro Regnum, O Sacerdotes, O regnabunt super terram; Apoc.v.9. terram utique viventium. Item: Christus pro peccatis nostris mortuus est, justus pro injustis, ut nos offerret Deo. 1. Pet 111. 18. Et Magister Petrus in Sententiis. "Non potuit patefieri regni aditus & fieri salus, nisi "per mortem Unigeniti, cujus tanta fuit humilitas & "patientia, ut merito ejus patuerit in eum credentibus "Regni aditus. "

De secundo scriptum est: Unusquisque propriam mercedem accipiet, secundum sum laborem. 1. Cor. 111. 8. Et alibi. Omnis misericordia locum unicuique tribuit fecundum meritum operum suorum, & secundum intellectum peregrinationis ejus. Benè autem dicitur; secundum intellectum peregrinationis ejus; quia secundum quod magis aut minus se hic peregrinum esse quilque intelligit, & juxta intellectum veram patriam inquirit, secundum hoc magis aut minus in regno, cla-

ritatis habebit.

Attamen qui vel ultimus erit in Regno, utpotè qui illud sibi conquisierit uno solo gemitu, vel uno aquæ frigidæ potu; scimus quod tantam gloriam habebit quantum nec oculus vidit, nec auris audivit, nec in cor hominis ascendit. Quid autem putas illi erit, qui à primo manè in vinea Domini laborans, sustinuit pondus diei & æstus, & in cœlo reposuit sudores suos?

Hoc inæstimabile est: Cum ergò mihi merita ad Regniapertionem suppetant, & ad sedis collocationem, quid est jam, unde desperare habeam, præsertim cùm ad thronum gloriæ tantis Intercessoribus, quantos suprà memoravi, fultus accedam?

Hoc in me, Fratres, ex voce cujuslibet electi & dilecti Deo, non præfumptuosa arrogantia; sed pia & humili confidentia transfiguravi, quæ me judicia sequantur ignorans, sed de divina miscricordia non desperans: Non enim his perventurum me definio, quod q dem solus novit Deus: sed modum præscribo, quo pervenire debeat omnis Dei electus. Hæc & his fimilia diabolo tentanti, & peccatum suæ dissidentiæ vel desperationis ingerere volenti soleo respondere, ne quando prævaleat inimicus meus super me. At si quando me cogitatio in conspectu divinæ Majestatis rapuerit, ibi certè longè aliter procedo, quia tuno me pulverem, cineremque esse cognosco: tunc me peccatorem miserrimum & supplicio dignissimum profiteor. & cum omni reverentia veniam deprecor: tunc quasi super terram sto, & alas submitto, quas in altercatione diaboli, quasi in coelo volans, extensas teneo, ut semper & coram diabolo erectus inveniar & humilis coram Deo.

Nunc autem ad exponenda verba Dominica revertamur. Venite, inquit, ad me omnes qui laboratis & onerati estis &c. Matth. x1. 28. Quid dulcius nobis hac voce Domini vocantis, & invitantis nos, Fratres calumniabitur injustum esse, ut alienis precibus, & B charissimi. Videamus igitur, Fratres, vocationem nostram, sequamur vocantem, ut mereamur eum qui nos vocavit, in regno suo videre. Sed quidagimus? Nunquid vocationum modos prætermittimus? Minimè. Nam utilitatis non modicum afferunt, si scian-

> Sunt verò tres modi quibus à Domino vocamur. & ad Dominum vocamur: afflictio, commonitio, inspiratio. Commonitio fit extrinsecus; inspiratio autem intrinsecus; afflictio verò, utrobique. Afflictio tamen alia fit in rebus, alia in corpore, alia in mente. Afflictio in rebus est paupertas, afflictio in corpore infir-

mitas, afflictio in mente perversitas.

Nunc de fingulis videamus: Sunt nempe nonnulli, qui in hoc mundo nihil divitiarum habent. Sunt qui hoc ipsum quod habent ampliare volunt, & non valent. Duris utrique laboribus ardenter insistunt, omregni cœlestis reserat; Secundum in beatitudine se-dem collocat.

C labore deficiunt. Nihil in mundo præter prosperitates & glorias quarrunt, & nihil in mundo præter adversitates & molestias inveniunt. Cumque negotientur & deficiant, conentur surgere, & semper cadant: tantò faciliùs quandoque ad Dominum convexuntur, quantò in rebus mundi nunquam prosperentur. Sunt alii, qui repentina infirmitate correpti, vel longa ægritudine pressi, eò celeriùs ad sanitatem cordis redeunt, quò de sanitate corporis quasi desperati sunt. Generale namque est omnibus, ut cum infirmari ceperint, nunc sanctiesse vel fuisse velint, & tunc Deum invocare incipiunt, quem priùs audire nolebant etiam vocantem. Hinc per Psalmistam dicitur: Multiplicate sunt insirmitates eorum, postea acceleraverunt. Ps. xv. 4. Hos ad bonum sua paupertas, illos sua perducit infirmitas, qui si pauperes & infirmi non fuissent, in malo suo fortassis semper durarent. Ques apertè puer ille Ægyptius significat, qui cum ex Amalecitibus civitatem David deprædantibus venerat, sed eisdem cum præda revertentibus, æger in via re-Dmansit, & per triduum nihil omninò cibi vel potus gustaverat, quem David reperit, & cibum & po-tum tribuit, & ejus ducatu hostes interfecit. Amalecitæ civitatem David destruunt, quando sæculi hujus amatores imaginem Dei in semetipsis per prava opera polluunt. Cum præda revertuntur; quando etiam in mala sua operatione prosperantur. Puer Ægyptius æger in via remanet, cum peccator aliquis à sæculi

felicitatibus multimoda adversitate repellitur. Tribus diebus puer ille incibatus remansit. Per tres dies fignificari videntur tres prosperitatum species, quas amatores mundi ad cumulum damnationis suæ plerumque sortiuntur; dignitas scilicet, nobilitas & divitiæ. Puer ergò jejunus remanet, cum peccator dignitatem, nobilitatem, & divitias, quibus delectari possit, non habet. Quem David reperit, ciboque ac potu reficit, quia hujusmodi peccatorem Christus misericordito ad se trahit, eique suaves delicias impertitur. Eum A que sit, ut sua eum perversitas apud Deum promoveat. verò David exercitus sui ducem constituit, quia nonnunquam contingit ut homo qui pauper in fæculo fuerat, locum regiminis inter Religiosos accipiat; qui eos à quibus despectus fuerat interficit cum gladio verbi Dei exerto; lubricos quosque & carnales, quibus in mundo æquari non potuit, à prava sua operatione verbis & exemplis occidit.

Sic nimirum Omnipotens Deus frequenter, & quasi ex consuctudine pictatis suæ, stulta mundi eligit, ut confundat sapientes; & infirma mundi eligit, ut confundat fortia; & ignobilia & contemptibilia eligit, & ea que non sunt, ut ca que sunt destruzt. 1. Cor. 1. 27.28: Hinc in para-

claudi videntur mihi pertinere ad tertiam afflictionis speciem, quam suprà distinguendo nominavimus perversitatem. Quare autem duplici signatur nomine? Puto propter duo genera hominum: Sæcularium videlicet & Claustralium. Cæcisunt, qui lumen veritatis non vident, nec videre appetunt. Claudi sunt & non cæci, qui lumen veritatis quidem vident, sed corruptionis suæ pondere contracti, rectos in operatione gressus figere non valent. Per cæcos, sæculares accipe, qui oculo rationis carentes, & suam sensualitatem sequentes, nefcierunt, neque intellexerunt, in tenebris ambulant, Pf.LXXXI. 7. & nolunt intelligere, ut benè agant. Pf. xxxiv. 7. Per claudos, Claustrales intellige, qui assidua lectione, & jugi meditatione edocti, vident, id est, discernunt inter bonum & malum, inter sanctum C & profanum; sed tamen captivi ducuntur in lege peccati, ac per hoc claudicant in viis Domini.

Quomodò autem hos vel illos ad Deum sua trahit perversitas? Quid verò est perversitas? Et nunquid perversitas est afflictio? Breviter accipe. Perversitas, in hoc loco, est mala conscientia. Hanc perversitatem afflictionem esse nullus ignorat, nisi qui stimulos mordentis, pungentis, & tumultuantis conscientiæ non sen-Quid itaque tàm ad aratrum trahendum & retrò non aspiciendum, quam pungens conscientiæ stimulus urget? durum est, contrà hunc stimulum calcitare. Act. IX. 7. Nunquam pacem & salutem habet, qui recalcitrat; fed contunditur & confunditur, percutitur & affligitur, donec acquiescat. Conscientiam sequere, si vis salvus esse: qui sequitur eam, nec errare poterit nec timere: qui non sequitur, ipse sibi testimonium reddit, quòd damnatus sit. Conscientia enim sua judica-

bit eum in novissimo die.

Inspiciamus tamen per exempla, si placet, qualiter ad conversionem ducat quemquam mala conscientia. Contingit plerumque, ut sæcularium aliquis mo-Dferunt in patientia: Luc. VIII. 15. Illis datur malo suo, le gravatus criminum, qui nunquam voluit peccatis ponere modum; sed gravatus est in malitià, & semper prævaluit in vanitate sua; tandem aliquando ad cor redeat, & ipsam nimiam perversitatem, & perversam nimictatem scelerum suorum horrere incipiat. Cùmque ceperit cogitare mala quæ gessit, & mala quæ meruit, quam execrandus sit coram Deo, & quam damnandus coram mundo, quàm districtus Judex veniat, & quam terribiliter peccatores puniat. Cum hac, inquam, & his similia revolvere, & replicare sibi ceperit in corde suo; quanta putas undarum flu-

mina super conscientiæ navem tunc irruant! Quidni conquassetur & confringatur procellis salubriter furentibus navis illa, & pereat à via sua pessima; & à vita sua nequissima, ut eò resipiscat & reviviscat meliùs, quò salubriùs persit. Hinc Pater ad filium stulte; iracundum: Frater tuus mortuus erat & revixit; perierat & inventus est. Luc. xv. 32. Hic ergò talis cum adi conversionem venerit, eò propensiùs semper satagit Deo servire, quò se meminit nequiùs cecidisse; sicdùm eum semper acriori pœnitentia deplorat.

Contingit item, quòd Claustrelium aliquis, spiritu pulsatus invidiæ, vel iræ, curiositatis, vel ineptæ lætitiæ, seu alterius cujuslibet vitii, dum resistere neglexerit, & longa dissimulatione assuefactus in vitio, vires auxerit inimico, permittente Deo, cadat in culpam luxuriæ, vel alicujus gravioris. Solet namque superna districtio peccasim aliquotiens punire peccato, ut qui in sordibus est sordescat adhuc, Apoc. xxII. 11. & sit suprà modum peccans peccatum, qui divinum primitus noluit servare Mandatum. Quod tamen & in electis occasio est correctionis, & in reprobis cumubola veritatis dicitur: Ext cuo in piateno o vice.

tatis, & pauperes ac debiles, cacos & claudos compelle. est, reatum suum videt, nonne angum o intrare. Luc. xiv. 21. Qui autem sint pauperes & de-B a propria conscientia convictus & consulsus? Nonne biles, jam satis dictum est.

B tandem consulso illa adducet justitiam, & afflictio talis alleviabit conscientiam? Corriget equidem majus and est prena præcedentium vitiorum, peccatum quod est poena præcedentium vitiorum, & occasione illius corriget & leviora vitia quæ sue-runt causa illius peccati. Sic nimirum, mirabiliter cuncta disponente Deo, electis suis omnia cooperantur in bonum, non solum bona; sed & mala quæ faciunt; quia qui stando segnes esse poterant, cadere permittuntur, ut ferventes fiant; & magis cecidisse, quam stetisse prodest, cùm damnum ruinæ luctibus uberiobus recompensent.

> Jam verò secundus divinarum vocationum modus est (ut suprà diximus) commonitio, quam tripliciter fieri definimus. Fit enim commonitio per miracula signorum: per exempla bonorum; & per verba Do-

ctorum.

Doctores autem in hoc loco 'accipimus omnes cujuscumque ætatis vel ordinis, à quibus verbum salutis audimus. Per miracula igitur vocantur, qui exhibito vel inse, vel in aliis visibili miraculo, convertuntur ad Dominum. In se; ut cæcus natus. In aliis; ut Nicodemus, qui venit ad Jesum nocte. Nemo enim, inquit, porest hac signa facere, que in facis. Joan. 111. 2. in se quippe nullum recepisse signum invenitur. Per exempla vocantur, qui ad aspectum vel auditum, sive etiam ad memoriam alicujus viri Religiosi, ex his quos præsens adhuc seculum in carne retinet, vel suturum jam exutos corpore suscepit, anima accenditur, atque virtutes quibus illum effulsisse meminit, pro viribus imitari proponit. Per verba Doctorum vocantur, qui viva voce Prædicantium ædificantur, & ad cœleste ædificium coaptantur. O quam miranda & tremenda super nos est Dei dispensatio in hoc vocationis articulo! Enimverò multis datur verbum prædicationis bono suo; multis datur malo suo. Sic & multis subtrahitur bono suo, & multis subtrahitur malo suo. Illis autem datur bono suo, qui cum gaudio suscipiunt verbum, & frustum afqui audierunt voluntatem Domini sui, & non curant facere digna. Illis subtrahitur bono suo, qui possent exinde, nisi subtraheretur, superbire vel fastidire, aut etiam contemnere, ac per hoc gravius judicium incurrere. Illis subtrahitur malo suo, qui vel propter sua vel propter aliena peccata illud audire non merentur; qui si audirent, à sua fortassis pravitate corrigerentur. O quam infelices sunt, qui verbum Dei audire non possunt? O quam infeliciores, qui etiam nolunt! O quam infelicissimi, qui & oderunt! De primis scriptum est: impedimenta mundi fecerunt cos miseros. De secundis: Populus enim ad ira-

## 717 De Verbis Doyuni: Venite ad me omnes & c.718

cundiam provocans est, & filii mendaces, filii nolentes audire Legem Dei. Isai. xxx. 9. De tertiis: Insipiemes & maligni oderunt sapientiam, Prov. 1.22. Et iterum: Despexistis omne consilium meum. \$ . 25. Primi judicabuntur, ut negligentes servi. Secundi ut contumaces domestici. Tertii ut contemnentes inimici. Pricundis, nullus ex facili debet, nisi qui propter amicitiam, aut affinitatem, aut aliquid hujulmodi se ab cis exaudiri præsumit: si enim me non exaudiri considero, reus ero si margaritas antè porcos sparsero. Tertiis qui verbum Dei subtrahit, male non facit, quia ex hoc saluti eorum providet; quam etsi ex toto efficere non valet, tamen hoc ipsum quasi salus est quòd ex non audito verbo, ac per hoc non contempto, minus damnatur. Hinc est quod, quando cum Judæis nos loqui contigerit, confusioni magis corum, quàm conversioni disputando operam damus, quia de conversione eorum quodammodò desperamus. Et de his hactenus.

Tertius autem divinarum vocationum modus est inspiratio, quam multi modis sieri constat. Fit namque timore, amore, pudore, compunctione, devotione, intelligentia, sapientia, datione, redditione, augmentatione, & consummatione cujuslibet gratiæ. Quæ (quoniam ad alia properamus) fingillatim evolhac fola vocatio per se sufficit ad convertendum hominem; ceterarum nulla fine ista aliquid valet. Fremat mundus, premat corpus, tumultuctur conscientia, coruscent miracula, appareant exempla, addantur & Doctorum verba, magis per hæc blasphemiæ, murmurationes, contemptus & irrisiones, detractationes, & persecutiones, quam gratiæ, aut virtutes suscitabuntur.

His itaque de vocationum modis, tanquam per excessum dictis, ad propositum redeamus. Venite, inquit Dominus, ad me, &c. Matt. x1. 28. Cogitanti mihi, quid sibi Dominus voluerit in hoc verbo; Venite. Occurrit sententia Beati Bernardi in Sermone super Canticorum. Lx. sic dicentis: Ostende mihi faciem tuam. Cant. 11. 4. Ad quid? ut mihi videtur, se magis ostendere vult. Ita est, videri vult, non videre. Quid enim ille non videt? Ita fratres, prorsùs ita mihi videtur. Et in hoc loco, quòd ipse potiùs venire velle ad nos, quam nos ad eum, infinuet; utrumque tamen neceffarium est ad atternam salutem; sed suum venire noenim suum, nostri causa, sicut & sit nostri causa. Etenim nisi ipse venerit ad nos, nos nunquam veniemus ad cum.

Sed quid dicimus? Quomodò venit, qui ubique est? Quomodo venire potest, qui nusquam deest? Quomodò etiam veniemus ad eum, qui immobiliter & immutabiliter est suprà omnia, & infrà omnia, intrà omnia, & extrà omnia? Utrumque mirabile est; scilicet quòd venit ipse ad nos, & quòd nos venimus ad ipsum. Sed videamus, quomodò fiat, quod ficri omnimodis constat. Et primo de adventu ipsius ad nos. Adventus ipsius quadripartitus est. Adventus Incarnationis, adventus dispensationis, adventus advocationis, adventus ultimæ retributionis. Primus in plenitudine temporum. Secundus in cordibus electorum. Tertius in cujuslibet hominis morte. Quartus mus, adventus scilicet dispensationis, nunc agere intendimus, ceteris omissis. Venit itaque Dominus ad nos, vel in nos dispensative, cum mentes nostras illuminat, accendit & replet sui amoris igne. Tunc verò eum in nos venisse dicimus, cum intensiorem solitò sancti desiderii servorem in corde sentimus. Et quantò ferventiores sumus, tantò eum præsentiorem credimus. Venit cum menti aspirat, & vocem ejus audis; sed non seis unde veniat, aut quò vadat. Vocem audis, quia gratiam sentis; sed nescis undè veniat, quia non diferriis utrum de judicio severitatis, aut de propitiatorio bonitatis gratia procedat. Nescis quoque quò vadat; quia non intelligis ad quem finem tendat.

Si autem pro co quòd scire te putas quò vadat quià mis quilibet homo loqui potest absque scrupulo. Se- A sentis quod in cor tuum vadat, contentiosiùs quærere insistas & undè veniat : sanè me aliud respondere posse non profiteor, nisi quòd de eo cordis loco, ubi non sentitur, procedit ad eum cordis locum, ubi sentiatur. Non enim de exterioribus cujusque loci sedibus quasi localiter adveniens ingreditur, sicut nec de interioribus anima secessibus, quasi temporaliter oriens egreditur; sed incommutabilis in se manens ab inexperientia cordis ad experientiam ejus prodit, vel certè de præsentia potentiæ, quâ ubique est, veniens ad præsentiam gratiæ quâ nunc adest, nunc abest, transit. Est tamen & aliud quod de adventu ejus sicut & de recessu ejus siguraliter dici possit. Venit siquidem ad nos duobus modis & duobus modis recedit; venit cum accedit vel apparet; recedit cum abit, vel evanescit. Quocunque venit vel recedit, de loco ad locum gradatim transit. Quod verò apparet vel evanescit; ex improviso se nostris aspectibus ingerit vel cripit. Evanescere autem est; non ad nihilum redigi; sed ab aspectu repente subtrahi, sicut de Domino scriptum est: Et ipse evanuit ab vere supersedemus. Hoc solum commonemus, quod Boculis eorum. Luc. xxiv. 31. Venit itaque Dominus ad nos, cum divino nos exercitio ad virtutes erudit. Apparet nobis, cùm intelligentiam facræ Scripturæ, & quandoque etiam non meditantibus invehit, five cum subitò lumen miræ suavitatis infundit. Evanescit cùm nos inopinate in manibus advertarii derelinquit. Cùm evanescit, mons cadens defluit, & saxum transfertur de loco suo, quia robustus quisque, qui monti propter virtutum altitudinem, & faxo propter firmitatem comparabilis erat, magna & subita tentatione prosternitur. Cum redit, paulatim terra alluvione consumitur, quia infirmus terræ propter dejectionem vitæ comparabilis exiguâ, sed assidua tribulatione fran-Veniens autem five apparens, subitò l'atificat cor hominis, & pro multitudine miscrationum suarum implet omneanimal benedictione, & expectat suis sanctis monitis, factis nos respondere debere.

Undè necesse est, Fratres charissimi, ut occurramus obviam ei. Ecce audistis, qualiter ad nos venit, qualiter nos vocat, qualem misericordiam misericordia indignis prærogat. Ecce nunc tempus acceptabile, ecce strum præcedere, nemo sanæ mentis ignorat. Est Cnunc dies salutis 2. Cor. xvi. 2. & tempus miserendi ejus. Ps. ci. 14. Scriptum quippé est: Beniznus est enim spiritus sapientia, Sap. 1. 6. benignus & suavis est Spiritus sanctus, spiritus tuus ô sapientia, quæ ex ore Altissimi prodiisti dissimulans peccata hominum propter pænitentiam. Sap. x1. 24. Sed quid? Si benignus est. nunquid in æternum benignus erit: Erit quidem, sed non illis qui audituri sunt: Ite maledicli in ignem aternum. Matt. xxv. 41. Nam fubjecit Scriptura: Et non liberabit maledicum à labits suis. Sap. 1. 6. Quisquis cnim maledictum extremum subierit, quia benignitatem Spiritus sancti in præsenti contempsit, deinceps verò nec per Spiritum sapientiæ, nec per ipsam liberabitur Sapientiam: quia nec Passio Christi, nec infusio gratiæ Spiritus sancti illi unquam proderit.

Quapropter, dilectissimi, si vocem ejus audieritis, nolite obdurare corda vestra; Ps. xciv. 8. nolite spernein novissimo sdie. De co quem secundo loco posui-Dre ejus monita, nolite negligere tempus gratiæ, quod præsto est. Pensate, Fratres, pensate, qui multitudinem misericordiæ prærogavit, quantam judicii districtionem quandoque exercebit. Qui nunc sinum pietatis poenitentibus aperit, tunc januam Regni coelestis contemptoribus in æternum claudit. Qui nunc falubriter clamat: Venite ad me omnes qui laboratis & onerati estis, & ego resiciam vos, Matt. x1. 28. Tunc terribiliter intonabit: Ite maledicti in ionem aternum, qui &c. Matt. xxv. 41. O quam maledicti sunt qui

Digitized by Google

felicitatibus multimoda adversitate repellitur. Tribus diebus puer ille incibatus remansit. Per tres dies fignificari videntur tres prosperitatum species, quas amatores mundi ad cumulum damnationis suæ plerumque fortiuntur; dignitas scilicet, nobilitas & divitiæ. Puer ergo jejunus remanet, cum peccator dignitatem, nobilitatem, & divitias, quibus delectari possit, non habet. Quem David reperit, ciboque ac potu reficit, quia hujulmodi peccatorem Christus misericordite ad se trahit, cique suaves delicias impertitur. Eum A que sit, ut sua eum perversitas apud Deum promoveat, verò David exercitus sui ducem constituit, quia nonnunquam contingit ut homo qui pauper in sæculo fuerat, locum regiminis inter Religiosos accipiat; qui eos à quibus despectus fuerat interficit cum gladio verbi Dei exerto; lubricos quosque & carnales, quibus in mundo æquari non potuit, à prava sua operatione verbis & exemplis occidit.

Sic nimirum Omnipotens Deus frequenter, & quasi ex consuctudine pictatis suæ, stulta mundi eligit, ut confundat sapientes; & infirma mundi eligit, ut confundat fortia; & ignobilia & contemptibilia eligit, & ea qua non sunt, ut ea que sunt destruzt. 1. Cor. 1. 27.28: Hinc in parabola veritatis dicitur: Exi cuò in plateas & vicos civitatis, & pauperes ac debiles, cacos & claudos compelle.

Videamus modò, qui fint cæci & claudi. Cæci & claudi videntur mihi pertinere ad tertiam afflictionis speciem, quam suprà distinguendo nominavimus perversitatem. Quarè autem duplici signatur nomine? Puto propter duo genera hominum: Sæcularium videlicet & Claustralium. Cæcisunt, qui lumen veritatis non vident, nec videre appetunt. Claudi sunt & non cæci, qui lumen veritatis quidem vident, sed corruptionis suæ pondere contracti, rectos in operatione gressus figere non valent. Per cæcos, sæculares accipe, qui oculo rationis carentes, & suam sensualitatem sequentes, nes-Pf.LXXXI. 7. & nolunt intelligere, ut benè agant. Pf. xxxiv. 7. Per claudos, Claustrales intellige, qui assidua lectione, & jugi meditatione edocti, vident, id est, discernunt inter bonum & malum, inter sanctum C & profanum; sed tamen captivi ducuntur in lege peccati, ac per hoc claudicant in viis Domini.

Quomodò autem hos vel illos ad Deum sua trahit perversitas? Quid verò est perversitas? Et nunquid perversitas est afflictio? Breviter accipe. Perversitas, in hoc loco, est mala conscientia. Hanc perversitatem afflictionem esse nullus ignorat, nisi qui stimulos mordentis, pungentis, & tumultuantis conscientiæ non sentit. Quid itaque tàm ad aratrum trahendum & retrò non aspiciendum, quam pungens conscientiæ stimulus urget? durum est, contrà hunc stimulum calcitare. Act. IX. 7. Nunquam pacem & salutem habet, qui recalcitrat; fed contunditur & confunditur, percutitur & affligitur, donec acquiescat. Conscientiam sequere, si vis salvus esse: qui sequitur eam, nec errare poterit nec timere: qui non sequitur, ipse sibi testimonium reddit, quòd damnatus sit. Conscientia enim sua judica-

bit eum in novissimo die.

Inspiciamus tamen per exempla, si placet, qualiter ad conversionem ducat quemquam mala conscientis. Contingit plerumque, ut sæcularium aliquis mo-Dferunt in patientia: Luc. viii. 15. Illis datur malo suo, le gravatus criminum, qui nunquam voluit peccatis ponore modum; sed gravatus est in malitià, & semper prævaluit in vanitate sua; tandem aliquando ad cor redeat, & ipsam nimiam perversitatem, & perversam nimictatem scelerum suorum horrere incipiat. Cùmque ceperit eogitare mala quæ gessit, & mala quæ meruit, quàm execrandus sit coram Deo, & quàm damnandus coram mundo, quàm districtus Judex veniat, & quam terribiliter peccatores puniat. Cum hæc, inquam, & his similia revolvere, & replicare sibi ceperit in corde suo; quanta putas undarum flu-

mina super conscientiæ navem tune irruant! Quidni conquaffetur & confringatur procellis salubriter furentibus navis illa, & pereat à via sua pessima; & à vita sua nequissima, ut eò resipiscat & reviviscat meliùs, quò salubriùs periit. Hinc Pater ad filium stulte: iracundum: Frater tuus mortuus erat & revixit; perierat & invenius est. Luc. xv. 32. Hic ergò talis cum adi conversionem venerit, eò propensiùs semper satagit Deo servire, quò se meminit nequiùs cecidisse; sic-

dùm eum semper acriori pœnitentia deplorat. - Contingit item, quòd Claustrelium aliquis, spiritu pulsatus invidiæ, vel iræ, curiositatis, vel ineptæ lætitiæ, seu alterius cujuslibet vitii, dum resistere neglexerit, & longa dissimulatione assuefactus in vitio, vires auxerit inimico, permittente Deo, cadat in culpam luxuriæ, vel alicujus gravioris. Solet namque superna districtio peccasam aliquotiens punire peccato, ut qui in sordibus est sordescat adhuc, Apoc. xxII. II. & sit suprà modum peccans peccatum, qui divinum primitus noluit servare Mandatum. Quod tamen & in electis occasio est correctionis, & in reprobis cumulus damnationis. Cùm igitur homo, qui hujusmodi est, reatum suum videt, nonne angitur & affligitur intrare. Luc. XIV. 21. Qui autem fint pauperes & de-B à propria conscientia convictus & consultus? Nonne biles, jam satis dictum est.

Videamus modò, qui sint cæci & claudi. Cæci & lis alleviabit conscientiam? Corriget equidem majus peccatum quod est poena præcedentium vitiorum, & occasione illius corriget & leviora vitia quæ sue-runt causa illius peccati. Sic nimirum, mirabiliter cun-Eta disponente Deo, electis suis omnia cooperantur in bonum, non solum bona; sed & mala quæ faciunt; quia qui stando segnes esse poterant, cadere permittuntur, ut ferventes fiant; & magis cecidisse, quam stetisse prodest, cùm damnum ruinæ luctibus uberio-

> Jam verò secundus divinarum vocationum modus est (ut suprà diximus) commonitio, quam tripliciter fieri definimus. Fit enim commonitio per miracula signorum: per exempla bonorum; & per verba Do-

bus recompensent.

Doctores autem in hoc loco 'accipimus omnes cujuscumque ætatis vel ordinis, à quibus verbum falutis audimus. Per miracula igitur vocantur, qui exhibito vel in se, vel in aliis visibili miraculo, convertuntur ad Dominum. In se; ut cæcus natus. In aliis; ut Nicodemus, qui venit ad Jesum nocte. Nemo enim, inquit, potest hac signa facere, qua tu facis. Joan. 111. 2. in se quippe nullum recepisse signum invenitur. Per exempla vocantur, qui ad aspectum vel auditum, sive etiam ad memoriam alicujus viri Religiosi, ex his quos præsens adhuc seculum in carne retinet, vel futurum jam exutos corpore suscepit, anima accenditur, atque virtutes quibus illum effulsisse meminit, pro viribus imitari proponit. Per verba Doctorum vocantur, qui viva voce Prædicantium ædificantur, & ad cœleste ædificium coaptantur. O quam miranda & tremenda super nos est Dei dispensatio in hoc vocationis articulo! Enimverò multis datur verbum prædicationis bono suo; multis datur malo suo. Sic & multis subtrahitur bono suo, & multis subtrahitur malo suo. Illis autem datur bono suo, qui cum gaudio suscipiunt verbum, & frustum afqui audierunt voluntatem Domini sui, & non curant sacere digna. Illis subtrahitur bono suo, qui possent exinde, nisi subtraheretur, superbire vel fastidire, aut etiam contemnere, ac per hoc gravius judicium incurrere. Illis subtrahitur malo suo, qui vel propter sua vel propter aliena peccata illud audire non merentur; qui si audirent, à sua fortassis pravitate corrigerentur. O quam infelices sunt, qui verbum Dei audire non possunt? O quam inseliciores, qui etiam nolunt! O quam infelicissimi, qui & oderunt! De primis scriptum est: impedimenta mundi fecerunt eos miseros. De secundis: Populus enim ad ira-

## 7 17 De Verbis Doynini: Venite ad me omnes & c.7 18

cundiam provocans est, & filii mendaces, filii nolentes audire Legem Dei. Isai. xxx. 9. De tertiis: Insipientes & maligni oderunt sapientiam. Prov. 1.22. Et iterum: Despexistis omne consilium meum. V. 25. Primi judicabuntur, ut negligentes servi. Secundi ut contuma-ces domestici. Tertii ut contemnentes inimici. Pricundis, nullus ex facili debet, nisi qui propter amicitiam, aut affinitatem, aut aliquid hujulmodi se ab eis exaudiri præsumit: si enim me non exaudiri considero, reus ero si margaritas antè porcos sparsero. Tertiis qui verbum Dei subtrahit, male non facit, quia ex hoc faluti eorum providet; quam etsi ex toto essicere non valet, tamen hocipsum quasi salus est quòd ex non audito verbo, ac per hoc non contempto, minus damnatur. Hinc est quod, quando cum Judæis nos loqui contigerit, confusioni magis eorum, quàm conversioni disputando operam damus, quia de conversione eorum quodammodò desperamus. Et de his hactenus.

Tertius autem divinarum vocationum modus est inspiratio, quam multi modis ficri constat. Fit namque timore, amore, pudore, compunctione, devotione, intelligentia, fapientia, datione, redditione, augmentatione, & consummatione cujuslibet gratiæ. Quæ (quoniam ad alia properamus) singillatim evolhac fola vocatio per se sufficit ad convertendum homincin; ceterarum nulla fine ista aliquid valet. Fremat mundus, premat corpus, tumultuetur conscientia, coruscent miracula, appareant exempla, addantur & Doctorum verba, magis per hæc blasphemiæ, murmurationes, contemptus & irrisiones, detractationes, & persecutiones, quam gratiæ, aut virtutes suscitabuntur.

His itaque de vocationum modis, tanquam per excessum dictis, ad propositum redeamus. Venite, inquit Dominus, ad me, &c. Matt. x1. 28. Cogitanti mihi, quid sibi Dominus voluerit in hoc verbo; Venite. Occurrit sententia Beati Bernardi in Sermone super Canticorum. Lx. sic dicentis: Ostende mihi faciem tuam. Cant. 11. 4. Ad quid? ut mihi videtur, se magis ostendere vult. Ita est, videri vult, non videre. Quid enim ille non videt? Ita fratres, prorsus ita mihi videtur. Et in hoc loco, quòd ipse potius venire velle ad nos, quàm nos ad eum, infinuet; utrumque tamen necesfarium est ad æternam salutem; sed suum venire noenim suum, nostri causa, sicut & sit nostri causa. Etenim nisi ipse venerit ad nos, nos nunquam veniemus

Sed quid dicimus? Quomodò venit, qui ubique est? Quomodò venire potest, qui nusquam deest? Quomodò etiam veniemus ad eum, qui immobiliter & immutabiliter est suprà omnia, & infrà omnia, intrà omnia, & extrà omnia? Utrumque mirabile est; scilicet quòd venit ipse ad nos, & quòd nos venimus ad ipsum. Sed videamus, quomodò fiat, quod ficri omnimodis constat. Et primò de adventu ipsius ad nos. Adventus ipsius quadripartitus est. Adventus Incarnationis, adventus dispensationis, adventus advocationis, adventus ultimæ retributionis. Primus in plenitudine temporum. Secundus in cordibus electorum. Tertius in cujuslibet hominis morte. Quartus in novissimo sdie. De co quem secundo loco posui-pre ejus monita, nolite negligere tempus gratiz, quod mus, adventus scilicet dispensationis, nunc agere intendimus, ceteris omissis. Venit itaque Dominus ad nos, vel in nos dispensative, cum mentes nostras illuminat, accendit & replet sui amorisigne. Tunc verò eum in nos venisse dicimus, cùm intensiorem solitò sancti desiderii servorem in corde sentimus. Et quantò ferventiores sumus, tantò eum præsentiorem credimus. Venit cum menti aspirat, & vocem ejus audis; sed non seis unde veniat, aut quò vadat. Vo-

cem audis, quia gratiam sentis; sed nescis undè veniat, quia non difernis utrum de judicio severitatis, aut de propitiatorio bonitatis gratia procedat. Nescis quoque quo vadat; quia non intelligis ad quem finem tendat.

Si autem pro co quòd scire te putas quò vadat quià mis quilibet homo loqui potest absque scrupulo. Se-A sentis quod in cor tuum vadat, contentiosius quarere insistas & undè veniat : sanè me aliud respondere posse non profiteor, nisi quod de eo cordis loco, ubi non sentitur, procedit ad eum cordis locum, ubi sentiatur. Non enim de exterioribus cujusque loci sedibus quasi localiter adveniens ingreditur, sicut nec de interioribus animæ secessibus, quasi temporaliter oriens egreditur; sed incommutabilis in se manens ab inexperientia cordis ad experientiam ejus prodit, vel certé de præsentia potentiae, quâ ubique est, veniens ad præsentiam gratiæ quâ nunc adest, nunc abest, transit. Est tamen & aliud quod de adventu ejus ficut & de recessu ejus figuraliter dici possit. Venit siquidem ad nos duobus modis & duobus modis recedit; venit cum accedit vel apparet; recedit cùm abit, vel evanescit. Quocunque venit vel recedit, de loco ad locum gradatim transit. Quod verò apparet vel evanescit; ex improvito se nostris aspectibus ingerit vel eripit. Evanescere autem est; non ad nihilum redigi; sed ab aspectu repente subtrahi, sicut de Domino scriptum est: Et ipse evanuit ab vere supersedemus. Hoc solum commonemus, quod B. oculis eorum. Luc. xxiv. 31. Venit itaque Dominus ad nos, cum divino nos exercitio ad virtutes erudit. Apparet nobis, cum intelligentiam facræ Scripturæ, & quandoque etiam non meditantibus invehit, five cùm subitò lumen miræ suavitatis infundit. Evanescit cùm nos inopinate in manibus adverfarii derelinquit. Cùm evanescit, mons cadens defluit, & saxum transfertur de loco suo, quia robustus quisque, qui monti propter virtutum altitudinem, & faxo propter firmitatem comparabilis erat, magna & subita tentatione prosternitur. Cum redit, paulatim terra alluvione consumitur, quia infirmus terre propter dejectionem vitæ comparabilis exiguâ, sed assidua tribulatione frangitur. Veniens autem sive apparens, subitò latissicat cor hominis, & pro multitudine miscrationum suarum implet omneanimal benedictione, & expectat suis sanctis monitis, factis nos respondere debere.

Undè necesse est, Fratres charissimi, ut occurramus obviam ei. Ecce audistis, qualiter ad nos venit, qualiter nos vocat, qualem misericordiam misericordia indignis pravogat. Ecce nunc tempus acceptabile, ecce strum præcedere, nemo sanæ mentis ignorat. Est Ununc dies salutis 2. Cor. xv1. 2. & tempus miserendi ejus. Ps. ci. 14. Scriptum quippe est: Benignus est enim spiritus sapientia, Sap. 1. 6. benignus & suavis est Spiritus sanctus, spiritus tuus ô sapientia, quæ ex ore Altissimi prodiisti dissimulans peccata hominum propter panitentiam. Sap. x1. 24. Sed quid? Si benignus est. nunquid in æternum benignus erit: Erit quidem, sed non illis qui audituri sunt: Ite maledicli in ignem aternum. Matt. xxv. 41. Nam subject Scriptura: Et non liberabit maledicum à labiis suis. Sap. 1. 6. Quisquis cnim maledictum extremum fubierit, quia benignitatem Spiritus sancti in præsenti contempsit, deinceps verò nec per Spiritum sapientiæ, nec per ipsam liberabitur Sapientiam: quia nec Passio Christi, nec infusio gratiæ Spiritus sancti illi unquam proderit.

Quapropter, dilectissimi, si vocem ejus audieritis, nolite obdurare corda vestra; Ps. xciv. 8. nolite spernepræstò est. Pensate, Fratres, pensate, qui multitudinem misericordiæ prærogavit, quantam judicii districtionem quandoque exercebit. Qui nunc sinum pietatis pœnitentibus aperit, tunc januam Regni cœlestis contemptoribus in æternum claudit. Qui nunc falubriter clamat: Venue ad me omnes qui laboratis & onerati estis, & ego resiciam vos, Matt. x1. 28. Tunc terribiliter intonabit: Ite maledicti in ignem aternum, qui &c. Matt. xxv. 41. O quam maledicti sunt qui hoc audituri sunt! O quam essent miserandi, si ulla eis deinceps misericordia posset impendi! Dum igitur, Fratres Charissimi, tempus habemus, præoccupemus faciem ejus in confessione, ut tam horrendum maledictum possimus evadere; occurramus obviam Salvatori nostro, disponamus ascensiones in corde nostro, ascendamus in montem Domini, ut perveniamus ad stimabilis in perventione fructus.

Sane quinque nobis proponuntur gradus, quibus veniamus ad ipsum; sed in quatuor ad ipsum venimus; in quinto & perveniemus. Primus gradus adventus nostri ad ipsum est Fides. Secundus dilectio. Tertius obedientia. Quartus perseverantia. Quintus incorruptio. De primo dicit ipse Dominus in Evangelio: Joan. VI. 35. Qui venit ad me, non esuriet unquam, & qui credit in me, non sitiet unquam. Item de secundo: Omnis qui audivit à Patre & didicit, venit ad me, Ibid. 45. hoc est, Omnis qui audivit divinam inspirationem, venit ad me, id est per dilectionem sequitur me. Item de tertio: Si quis vult post me venire, abneget semetipsum, Luc. ix. 2.3. id est, obediat præceptis alterius. De quarto autem: Omne quod dat mihi pater ad me veniet, & eum qui venit ad me, utique perseverando, non ejiciam foras. Joan. vi. 37. De quinto dicitur sponsæ in Canticis: Veni de libano, veni; coronaberis. Cant. Iv. 8. Primos tres gradus Apostolus B do corruptio induet incorruptelam; quando mulier, breviter, sed eximià sententià complectitur, dicens: Fides per dilectionem operatur. Galat. v. 6. Reliquos duos per semetipsam Veritas his verbis exprimit: Qui perseveraverit usque in finem, hic salvus erit. Matt. x. 22. id est incorruptionem possidebit. Hos quinque gradus sic habemus in Libro Sapientiæ descriptos: Initium sapientia verissima est disciplina concupiscentia. Sap.vi. 18. Cura ergò disciplinæ dilectio est; & dilectio, custodia Legum illius est; custodia autem Legum, consummatio incorruptionisest; incorruptio autem facit pro-

ximum Deo. Ubi protinus subinsertur: Concupiscentia itaque sapientia deducit ad regnum perpetuum. Sap. vi. 21. Quod est dicere: Fides quæ est fundamentum: ad perfectionem deducit ædificium. Spientia ergò, id est cognitio veritatis, est ædificium sive fabrica, cujus initium, id est fundamentum est Fides vera. Sicut ergò impossibile est fabricam fieri sine fundamento, ita sine Fide impossibile est placere Deo. Hæbr. x1. 6. Quæ Fides rectè dicitur concupiscentia disciplinæ; quia Fi-C des vera semper concupiscit scire Legem vitæ & disciplinæ, ne fortè superfluat; ne forte in vacuum currat; ne pro spiritu veritatis spiritum sequatur erroris. Post cuncupiscentiam disciplinæ sequitur discetio, ut disciplinam quam appetis nosse studeas & diligere; ne sit tibi molesta & gravis; licet aliquatenus videatur esse non gaudii, sed mœroris. Post dilectionem sequitur custodia Legum, id est obedientia; quia, teste Beato Gregorio, Probatio dilectionis exhibitio est operis. Oportet autem, ut ipsa obedientia sit constans, sit vera, sit hilaris, sit affectuosa. Constans illorum obedientia non est, qui ad ea quæ sibi placuerint, tantùm obedire proponunt. Vera illorum obedientia non est, qui pro lucro vel commodo temporali obediunt. Hilaris illorum obedientia non est, qui cum murmupondere non audent, rancorem tamen & malevolentiam in pectore versant. In operatione tamen obedientiæ duplex solet evenire periculum. Si autem in eo quod primò suscipis benevolè; postmodùm mutato animo tenere incipiens cum rancore. Obedientiæ verò annectenda est perseverantia, quoniam initium boni operis quid proderit, si perseverantia desit? Quæ benè consummatio incorruptionis vocatur; quia incorruptionem irichoatam in via ipsa persectius consummari & coronari facit in patria. Rectè autem subinfer-

tur, quia incorruptio facit nos proximos Deo, & quod huic soli promittatur Dei visio, dicente Domino: Beati mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt. Matt. v. 8.

Notandum tamen, quòd alia est incorruptio quam tenemus in via; atque alia quam possidemus in patria. Incorruptio patriæ, est impassibilitas corporis, & ægloriam regni. Difficilis quidem ascensus, sed inæ- A terna stabilitas cordis. Incorruptio autem viæ est castitas corporis, & puritas mentis. Undè ad commendationem sponsæ dicitur in Canticis: Pulchra es & decora, Filia Jerusalem. Cant. vi. 3. Pulchra videlicet munditià corporis, decora puritate mentis.

Veruntamen & hoc sciendum, quòd hanc ipsam viæ incorruptionem perfectè nequaquam obtinere posfumus in hac vita: quantalibet enim in hac vita munditià fulgeat, quantumcunque per Fidem polleat, semper tamen in semetipso portat unde corruptionem pati cogatur: integritatem corporis si quis servaverit, ut non solum opera, sed & sensus ipsos per quos opera fiunt, mortificaverit. Sed quis gloriabitur per omnia castum se habere cor? Ex quo enim mens humana puritatis autorem in primo Parente descruit, impuris inquinationibus non coinquinari non potest, etiam si velit. Erit tamen per gratiam Dei, quando & fine termino volet, & valebit fine impedimento; quando scilicet natura nostra transibit in gloriam; quanid est fragilitas humana, amicietur sole claritatis, & lunam mutabilitatis habebit sub pedibus, dejectam videlicet & conculcatam.

Itaque incorruptio viæ facit nos propè Deum; sed incorruptio patriæ facit nos proximos Deo, utpotè jam similes ei, & hoc est quod suprà diximus; quia in quinto gradu usque ad ipsum perveniemus. Multa quidem & alia opera funt, quibus venimus ad ipfum; ut est electmos yna, jejunium, oratio, & his similia; sed hæc & quæcumque sunt talia, sub aliquo horum graduum, quasi species sub genere continentur. Ad Fidem namque pertinet devotionis fervor, justiriæ zelus, & defensio. Ad obedientiam, declinare à malo & facere bonum, abstinentia prohibitorum, & observantia Mandatorum. Ad perseverantiam vero fortitudo, magnanimitas & tolerantia. Ad incorruptionem autem oratio munda, contemplatio assidua, contemptus sæculi, & intensa dilectio Dei, aliaque quàm plurima in hunc modum.

Ecce audiftis, Fratres Chariffimi, quibus modis Dominus venit ad nos, quibusque modis nos venimus ad cum; nunc audite, quales fint quos vocare dignatus cst. Omnes, inquit, qui laboratis & onerati estis. Matt. x1. 28.

Venite ad me omnes qui laboratis 👉 onerati estis. Quotiens verba ista sancti Evangelii recitantur in auribus fidelium, elevatio mox oculorum, confusio peccatorum, & suspiria concitantur cordium. Quare hoc? Quia recognoscimus profecto omnes, recognoscimus singuli quod laboramus, & onerati sumus. In labore & sudore vultus nostri vescimur pane nostro, & onere peccatorum nostrorum omnes premimur. Omnes, qui laboratis. Istud, qui non est discretivum, ut videlicet referri debeat, ad cos tantum qui laboraverint & onere vel responsione nolentes quæ jubentur perficiunt. rati fuerint; quasi innuens aliquos fuisse laboris & o-Affectuosa illorum obedientia non est, qui etsi res- Dneris expertes, & ipsos non eguisse misericordia Domini vocantis. Est autem accipiendum causaliter, ut sit sensus: Venite ad me omnes, qui laboratis, & onerati estis, id est, quia vos omnes laboratis & onerati estis. Conclusit enim Scriptura omnia sub peccato, ut promissio ex side Jesu Christi daretur credentibus. Gal. III. 22. Omnes quippe peccaverunt, & equerunt gratia Dei. Rom. III. 13. Laboratis & onerati estis. Si quis sub eodem sensu velit accipere laborantes & oneratos, ut sequens dictio præcedentis sit quasi expositio, ego contendendum non duco. Omnis quippè

labor juxtà aliquid onus dici potest, & è conversò. Attamen humanas actiones consideranti, liquidò constabit, aliquam differentiam posse assignari. Multi enim laborant qui onera non portant; nullus autem onera portat, quin in hoc ipso quod portat, laboret. Verbi gratia; scriptores, pictores, sutores, ceterique artifices, qui in penetralibus suas implent artes, nunquid onera portare dicendi funt? At illi, qui ligna, lapides, seu alias quaslibet res humeris impositas portant; & onus ferre, & sub onere laborare dicun-A tur. Juxtà hanc considerationem, qui levem aliquam molestiam sustinet, laborare simpliciter dici potest; qui verò gravem, & quæ suprà vires suas esse videatur portat, jure oneratus esse narratur. Dicitur ergo: Venite ad me omnes.

Laborantes itaque & oneratos possiumus accipere: primò utrumque populum, Judaïcum videlicet, ac Gentilem; dehinc utrumque sexum, virum ac mulierem; deinde divitem & pauperem; Religiosum & facularem; innocentem & peccatorem; subditum & Prælatum; contemplativum & activum; tentationibus carentem, & tentationibus gravatum; idiotam & literatum; fanum & infirmum; senemarque juvenem: ut inexcufabilis fit omnis homo cujulcumque fit fectæ, conditionis, ætatis & fexus. Sicut enim nuflus est inventus sine onere aut labore: ita nullus prætermissus est absque vocatione. Et verum quidem est universaliter, quòd homo nascitur ad laborem: sed aliquis (ut diximus) respectu alterius absque onere eit.

Sunt autem multi labores, & multa onera. Laborabat itaque Judæus ab initio in custodiendo literam Legis: Gentilis autem totus & semper fuit sub onere diabolicæ servitutis.

Laborabat item, & adhuc laborat masculus curâ domesticæ provisionis: sed mulier addicta jacet sub onere maritalis dominationis, dicente ad cam Domino: Sub viri potestate eris, & ipse dominabitur tui. Gen.

Laborat dives typo elationis: pauper verò opprimitur pondere tyrannicæ dominationis, sicut scriptum cst: Venatio leonis, onager in eremo; sic pascua divitum sunt pauperes. Eccli. XIII. 23.

Laborat Religiosus abstinere se à negotiis sæcularibus, sub quibus totus succumbit, volens nolens, homo fæcularis.

Laborat innocens custodire innocentiam suam: qua peccator perdita, sub pondere peccatorum ge-C bræ. Onus autem Ægypti portant peccatores nequissimi

Laborat subditus qualiter dignam exhibeat reverentiam & obedientiam Prælatis: Prælatus autem onus sollicitudinis portat, tanquam Deo rationem pro subditis

Laborat contemplativus quomodò placeat Deo, quomodò proficiat fibi & proximo; activus verò sub onere actionis defudat, ventos & pluvias mundanorum negotiorum tolerat, ut cortina Tabernaculi in sua puritate permaneant.

Laborat tentatione carens in custodia sui & compastione proximi: sed alius multarum tentationum pondere prægravatur.

Laborat idiota scire tantum quæ sibi conveniant: literatus autem magno se sponte subdit oneri curiosi-D tatis, scire appetens, & curiosè investigans naturas & causas, motiones & mutationes rerum singularium. Vidit, inquit, Salomon, quod hoc quoque esset vanitas o affictio spiritus, cò quod in multa sapientia multa sit indignatio, o qui addit scientiam, addit o laborem. Eccle. 1.17.18. Samus etsi nulla tribulatione laborat, ipsa tamen humanarum necessitatum vicissitudo ejus labor est. Infirmo autem sua infirmitas onus

Laborat etiam senex tadio vitæ præsentis: juvenis tacens, Idumea terrena. autem sub onere est naturalium incentivorum, portans . Tomi III. Pars II.

pondus diei & æstus. Itaque si rectè consideras, si diligenter inspicis naturam humanam, quid aliud quam laborem & dolorem consideras? Quid habet amplius homo de universo labore suo quo laborat sub sole, Ibid. 1.3. nisi vanitatem & afflictionem spiritus? Libet inter hæc undecim illa Ifaiæ onera ad medium adducere, & oneratis istis, secundum interpretationem nominum duntaxat, adaptare. Nam prophetiam ordine prosequi, non est nostri propositi.

In primis ergo ponitur: Onus Behrlonis, quod interpretatur confusio. Onus igitur Babylonis portant increduli, qui per confusionem incredulitàtis, & malorum operum, semetipsos consusioni & maledictioni prieparant. Operuit confusio mentes corum, & ideo confusi sunt, quoniam Deus sprevit eos. Plal.

LII. 6.

Subditur: Onus Philistim, quod sonat potione caden-Onus ergò Philiftijm congruè imponitur miseræ mulieri, quæ tàm viro, quam & fibi potionem mortis præbuit, & cùm co pariter de statu selicitatis cadens, Leges mileriarum & mortis quas meruit, ipla propensiùs portare compellitur, sicut ipsi à Domino dicitur: In dolore paries, of fub viri potestate erus, &c. Gen. 111. 16.

Adjungitur quoque Onus Moah: & Moab interpretatur: de Patre. Quod onus benè portare dicuntur omnes qui paupertate & inopia temporalium premuntur; quia prævaricationis primi Patris Ada: potissimum in ipsis capere experimentum possumus, qui B non foluminodò peccatorum, fed & ærumnarum farcinas de Patre, quadam hereditaria devolutione, quasi filii trahunt.

Subinfertur Onus Damasci, quod dicitur: sanguinis potus, vel sanguinis osculum. Onus autem Damatci portant homines hujus saculi, qui per hoc quod secularia negotia tàm desideranter, quam indesinenter tractant, quæ vix aut nullatenus sine peccato peragi possunt, sanguinem quodammodo bibunt & oiculantur, quia peccatis quantulum cunque maculari noscuntur. Si autem in ipsis negotiis peccata voluntaria committerent, non jam sanguinem biberent vel oscularentur; sed ipso sanguine involverentur & immergerentur, quales illi funt de quibus dicit Psalmi a: Viri sanguinum declinate à me. Psal. CXXXVIII. 19. Et Isaiæ. Monus vestra singuine plena sunt. Iiai.1.15.

Et tales utique non ad onus Damasei, sed ad onus pertinerent Ægypti, quod interpretatur tenequi malitiæ suæ tenebris excæcati, quæ se mala sequuntur scire non curant, & qui ad lumen veritatis venire summopere deberent, tenebras suas semper deterius peccando augent. Ut enim beatus Gregorius ait: Habet hoe plerumque humanus animus proprium, quod mox ut in culpam labitur, à sui adhuc longius connitione separetur. Hoc ipsim namque malum qued agit, menti sua obicem ante oculos rationis interserit. Unde fit ut anima prius voluntariis tenebris obsessa, postmodum bonum jam nec quod querat agnoscat. Lux quippe veritatis, quia subtiliter reproborum culpas examinat, quò habita negligitur, eò permittit districtius judicans, ut nec amissa requiratur, & cum ab aciu repellitur, fugit à sensu.

Sequitur Onus deserti maris, per quod pondus miseriarum Babylonis recapitulatur. Mare præsens sæculum fignificat : desertum verò derelictum dicitur. Onus ergò deserti maris, id est, derelicti sæculi, portant Ecclesiarum Prælati, quia amaritudines & procellas præsentis sæculi, quas propter Deum derelinquere curaverunt, in provisione subditorum rur-

sùm subire compelluntur.

 $\mathbf{Z}_{\mathbf{Z}}$ 

Dehine ponitur, Onus Duma sive Idumææ. Duma enim regio est Idumææ. Duma interpretatur

Hoc

Hoc onus portant activi, quia terrenas actiones, ac domesticas sollicitudines pro fratribus contemplationi vacantibus, exemplo Marthæ pro sorore laborantis, piè subministrant; ac per hoc à contemplationis jubilo se quasi tacentes in conspectu Dei reputant; undè est quod grave sibi onus hoc arbitrantur, beatius existimantes & gratius amplexantes, si concederetur eis cum contemplativis jubilare Deo in a refocillavit per visitationem assiduam. Antequam revoce exultationis, quam implicari negotio terrenæ actionis. Et quia inter ipsos activos sunt plerique, qui variis tribulationibus & tentationibus fatingantur, rectè oneri Duma continuatur onus in Arabia quod fonat campestris, sive humilis. Campus ut nostis locus certaminis est; diabolus autem in campo est, vel quasi miles paratus ad prælium, vel tanquam leo rugiens & circumiens, ut inveniat quem devoret. 1. Pet.

Onus ergo in Arabia portat, qui pondere tentationum premitur, qui molestias carnis aut spiritus patitur, cui colluctatio est tam adversus carnem & sanguinem, quam adversus spiritualia nequitia in calestibus. Ephes. v1. 12. Si autem & Arabia humilis interpretatur, rectè onus in Arabia portat, qui in tentatione constitutus sponte se humiliat, & ex humiliato corde Dei adjutorium contrà adversarii tela implorat; vel certè quòd tentatum sua adversitas bum & lætum faciebat. Sequitur Onus vallis visionis, quæ Jerusalem per Prophetam exprimitur, non quòd in valle sit sita, sed propter reprobos mores despectivè ita sit cognominata.

Onus istud congruè dicitur portare Literatus sive Philosophus sapientiæ mundi deditus, quæ quia stultitia est apud Deum, quasi in valle onus suæ curiositatis portant, & arbitrantes se per suæ subtilitatis . visum occulta penetrare, ab occultorum deteriùs caligant veritate. Jam verò subditur Onus Tyri, quod

dicitur angustia.

Onus autem Tyri, id est angustiæ, portant qui diversarum infirmitatum angustias tolerant, quia hoc ipsum quod eis vivere datur, sine doloribus & ærum-

nis transigere non permittuntur.

Onus verò jumentorum Austri extremo in loco ponitur, quo nomine reliquiæ duarum Tribuum designantur, quæ, sociis transmigrantibus, in terra sua resedevationem suæ Fidei; Austri verò propter situm loci: Tribus enim Juda, & Tribus Benjamin ad Australem partem terræ promissionis sortem acceperant suæ possessionis.

Onus igitur jumentorum Austri portant juvenes, & præcipue in sancta Religione viventes, qui rectè dicuntur jumenta propter fortitudinem virium; & Austri, propter calorem naturalium incentivorum. Hi tanquam fortia jumenta, in calidis regionibus commorantia, portant onera juventutis, tolerant graviores luctas carnis, ferunt propensiùs rigorem disciplinæ, & seniores semper adjuvant in omni la-

Sed quia fastidiosum esset, de quantitate, & qualitate laborum, & onerum fingulorum tractare, lectori hoc pro exercitio relinquendum ducimus. Hoc tolum commemoramus, quòd omni laboranti & oneindicitur. Ad quid? ut requiescant à laboribus suis, & allevientur ab oneribus suis. Nam subditur: Et ego reficiam vos. Matt.x1.28. Transite ad me omnes qui concupiscitis me, Eccli. xxIV. 26. & ego reficiam vos. Quid est reficiam? Verbum hoc æquivocum est: reficere enim est reparare, reintegrare, & alimento re-

Triplex ergò in hoc verbo commendatur ejus largitas, contrà triplicem nostram necessitatem. Eramus siquidem perditi, & quasi ad nihilum redacti; eramus confracti & corrupti; sumus adhuc esurientes & jejuni. Perditi eramus per primi Parentis inobedientiam; corrupti per propriam culpam; jejuni sumus propter quotidianam desidiam. Ipse autem secundum divitias gratiæ suæ reparavit nos, reintegravit nos, refocillavit nos. Reparavit nos per Passionem & Crucem suam; reintegravit per conversationis gratiam; paravit nos, eramus filii tenebrarum & perditionis; antequam reintegravit nos, eramus filii mileriarum & iniquitatis; & nisi continuò resocillet nos, egentes fame & squalidi permanebimus. Sed non est prætereunter intuendum quòd refocillatio ista, sive refectio triplex est: alia est incipientium; alia proficientium; alia perfectorum. Incipientes aluntur pane laïco sive hordeaceo; proficientes pane fancto & mundo; perfecti manna de cœlo. Panis incipientium, est conscientiæ purgatio; panis proficientium, est sancta devotio; manna perfectorum, est pura contemplatio.

Attende singula.

Novit quis veniens ad conversionem, & afferens ad Dominum de regione dissimilitudinis conscientiam multis oneratam peccatis, quid aliud dignus est audire à Domino, nisi illud Apostoli: Tu sta illic, aut certè, sede sub scabello pedum meorum. Jacob. 11.3. Nec tamen vilipendenda est statio illa vel sessio, ubi humilem ac tristem reddat, quem prosperitas super-B peccatrix illa piissima veniam obtinuit peccatorum. Sedenti itaque ad pedes Domini Jesu, & recogitanti omnes Annos suos in amaritudine animæ suæ, apponitur à Domino panis; non quidem subtilis & candidus; sed asper & hispidus, sicut hordeum asperum & hispidum est. Panis iste afflictio poenitentiæ est; hordeum unde conficitur panis hic, est Contritio vera, confessio pura, intensa voluntas pœnitendi,& Deo in cinere ac cilicio satisfaciendi. Panis hic colligitur ex consideratione peccatorum, conspergitur timore Judicis vivorum atque mortuorum, coquitur metu gehennalium tormentorum. Panis sic collectus & sic confectus, ad pedes Domini comestus, generat satietatem, conscientiæ videlicet purgationem. Magna quippè satietas & sufficiens resectio in noviter converso, quòd videlicet non mordetur mala conscientia de præteritis, nec à spe repellitur per malam voluntatem habitam de futuris. Hic panis non inconvenienter dici potest laicus, eò quod multis, etiam rant, quæ reliquiæ jumenta dicuntur propter depra- in sæculo positis, ad manum est. Hordeaceus etiam dici potest; quia servorum, non filiorum cibus hordeum est, & incipientes nondum acceperunt spiritum adoptionis filiorum: sed spiritum habent interim servitutis in timore, sicut ex ipsorum voce per Prophetam dicitur: Sicut oculi servorum in manibus dominorum suorum, sta oculi nostri ad Dominum Deum nostrum. Psal. exxii. 2.3. At ubi processu temporis, qui ejusmodi est, jam cœperit respirare, & aspirare in libertatem gloriæ filiofum Dei, & timore deposito, jam adeptus fuerit spem veniæ propter bonam voluntatem suam; puto quod jam dignus habebitur, cui à Domino dicatur: Luc. vi. 8. Fili surge & sta super pedes tuos. Et item: accede huc & tangam te fili mi. Gen. xxvII. 21. Accede per bonam voluntatem, ut tangam te per devotionis infusionem. Stabit igitur ad mensam magnam, ut videat faciem Domini in jubi-10, ut comedat panem coram Domino, panem utirato, ad gratiam Domini, ipío vocante, veniendum D que sanctum, panem mundum, panem coloris candidi, saporis eximii, panem ex simila suavitatis confectum, & igne divini amoris coctum; panis iste siliorum est, sive amicorum, qui tam sideliter, quam fiducialiter clamare possumt ad Dominum: Pater noster, &c. Matth. vi. 9. Panis est sancta devotio; panis omnis suavitas sive consolatio spiritus; & super omnem panem panis gratize lachrymarum. Hic panis animam esurientem replet bonis, & infundit nobis memoriam abundantiæ suavitatis. Qui panis rectè potest dici sanctus, propter virtutum exercitia,

& candidus, propter lucis opera, & tam mundus, ut nulli eum edere liceat, nisi Sacerdotibus; Sacerdos dicitur quasi sacra dans, vel sacrificia pro populo offerens. orationum dignè pro populo immolet, tam sanctæ men-

fæ Christi participare non habet.

Et nota, quòd sicut est panis pane suavior, & cibus cibo melior; ita est & status statu felicior, quia timoris, & manducabat in gemitu suo panem doloris; jam nunc per spiritum pietatis surgit; per spiritum scientiæ proficit; per spiritum fortitudinis ascendit; per spiritum consilii accedit; per spiritum intelligentiæ diligentiùs intuetur & considerat quid mensa Patris familias dulcedinis contineat; spiritus namque pietatis efficit eum devotum; spiritus scientiæ discretum; ipiritus fortitudinis ad sua adversa validum; spiritus confilii ad adversa aliena charitativum; spiritus intelligentiæ ad divina speculativum; ut videre jam incipiat quæ sit voluntas Domini beneplacens & persecta, & exultet in misericordia divina. Et ita quidem se habet status proficientium, & processus de virtute in virtutem euntium. Tu quoque bone Jesu, parasti in dulcedine tua, ita, inquam, parasti cibum illorum, & pro varietate profectuum saporem diversificas internarum suavitatum. Quæ autem est præparatio cibi perfectorum? Manna est, & de cœlo nisi qui gustavit: cibus est sicut incomparabilis, ita & ineffabilis, & solus spiritus sapientiæ ministrabit illum. Ceteri cibi de terra oriuntur; orti colliguntur; collecti conteruntur; triti conficiuntur; confecti coquuntur; & sic demum comestibiles efficiuntur. Omnia hæc studii & laboris humani sunt, & singulis virtutibus assignari possunt. Nam de corde puro quasi de terra bona per affectum oriuntur; per appetitum colliguntur; per discretionem conteruntur; per approbationem conficiuntur; per amorem coquuntur; & tunc demum habiles esse inchoantur ut frequentià suavitatis cor afficiant. Sola autem contemplationis puritas quasi Manna de cœlo venit, atque in momento, & in ictu oculi mirabiliter afficit, & ineffabiliter inebriat animam fidelem, eam duntaxat, quæ digna erit ita visitari ab Altissimo, & uti tam fuavi cibo.

De his refectionibus in Canticis Canticorum scriprissimi. Cant. v. 1. Incipientes & proficientes amici vocantur, & comedere ac bibere monentur, hoc est, cum labore & frequenti studio virtutes in ventrem animæ congerere. Perfecti autem charissimi nominantur, utpotè insuperlativo gradu jam constituti, qui & inebriari exhortantur, contemplationis videlicet dulcedine à sensibus corporeis in sursum ducentis spiritus alienari. Sicut enim ebrietas mentem evertit, & penitus sui immemorem reddit; ita contemplationis impetus animam quam sublevat, ab omni sensu corporeo rapit, & quasi in oblivionem sui funditùs abducit. Tunc accenditur, & inflammatur ardore mirifico, & sopitis undique carnalium voluptatum illecebris, extinctis omnium mundialium cupiditatum fallaciis, remotis à memoria corporearum similitudinum phantasiis, & cogitationum communium impedimentis, tota fertur in amplexus Verbi, ad osculum sponsi, ad convivium Christi; ubi gustat & videt Demendabilis appareat attende. Tollite, inquit, juquam suavis est Dominus, quam magna multitudo dul-Demendabilis appareat attende. Mcum, inquam, ac si dicedinis ejus; ibi requiescit à turbine, & à pluvia; ibi fedet in sponsi umbra; ibi manducat illud dulcissimum divinæ suavitatis manna. Jamque audire digna erit à Domino. Veni sponsa mea, columba mea, Cant. 11. Ad quid? Ut vincenti dem sedere mecum; Apoc. III. 21. ut vincenti dem manna absconditum; Ibid. 11. 17. ut vincenti dem edere de ligno vita, quod est in Paradiso Dei mei. ¥.7.

Tomi III. Pars II.

Non jam sedebis sub mensa cum servis, non stabis ad mensam cum filiis; sed sedebis ad mensam cum Patrefamilias, ut de bonis Domini gaudeas, & come-Qui ergo talis non suerit, qui pro vitæ merito sacrificia das cibum illum quem ignorabas tu & omnes parentes tui, dulcem præ omni fructu frumenti, vini & olei. Talis profecto anima, cum de penetralibus sponsi processerit, plena charitate, & dilectione inebriata, & in se redierit; purà, si interrogetur unde veis qui paulò antè sedebat ad pedes Jesu per spiritum A nerit, aut quid audierit in secretario dilecti sui, quod ex memoria abundantiæ suavitatis illius quâ resecta est, eructans ex sententia respondebit: Introduxit me Rex in cellaria vini; ordinavit in me charitatem. Cant. 1.3. Et iterum. Sub illins umbra quem desideraveram sedi, O fructus ejus dulcis gutturi mee. Ibid. 11.3. Hæc est Fratres mei, resectio animarum sanctarum: hæc pascua dominicarum ovium, quam laborantibus atque oneratis ad se venientibus Dominus promittit, dicens: Et ego reficiam vos. Matth. x1. 28. Ac si patenter dicat; ego parabo in conspectu vestro mensam; ego vobis præparabo refectionem pro capacitate fingulorum differentem. Ego novi figmentum vestrum; ego novi profectum vestrum; ego novi, quid singulis expediat, quid conveniat universis. Si veneritis ad me & manseritis in sermone meo, mensuram refectionis bonam vobis omnibus dabo; sed aliis, refertam, hoc est, simpliciter repletam; proficientibus, coagitatam, hoc est, contusionibus, & quibusdam comvenit; manna est absconditum quod nemo novit, B pressionibus repletam; persectis, superessuentem vel supercumulatam. Quapropter nolite tardare, nolite formidare: venite ad me, & ego reficiam vos. Matth.

Ego sum panis vitæ; ego aqua sapientiæ; ego splendor lucis æternæ; ego vitis vera, & vinum cor hominis lætificans; ego cinnamomum & balsamum aromatizans; ego sum granum hordei pœnientibus; ego granum frumenti proficientibus: ego dulcedo mellis perfectis: ego panis de cœlo veniens, habens omne delectamentum, & omnem faporem suavitatis. Ego sum lux mundi; sucifer diei, & sol Justitiæ; ego viola horti; ego flos & lilium convallium. Ego fum via veritas & vita; ego sum myrrha electa, nardus odorifera, oliva fructifera. Ego sum sons hortorum, puteus aquarum viventium, & vena gratiarum. Ego sum venia peccatorum, gratia justorum, & gloria Sanctorum. Ego sum Adjutor pauperum, & Pater orphanorum, & Judex viduarum. Ego sum Domitum est: Comedite amici, & bibite, & inebriamini cha- C nus servorum, Pater filiorum, & sponsus fidelium animarum. Ego juvabo pusillanimes, resovebo slebiles, consolabor flentes. Quod perierat requiram, & quod abjectum fuerat reducam, & quod fractum fuerat alligabo, quod infirmum fuerat consolidabo, & quod pingue & forte custodiam. Ezech. xxx1v. 16. Venite ergo ad me & ego reficiam vos. Matth. x1.28. Omnibus omnia fio: omnes invito, dimittere vos jejunos nolo: Venite ad me & ego reficiam vos.

Sequitur: Tollite jugum meum super vos. Ibid. x1. Duobus modis possunt hæc verba accipi: ex quorum altero divina benignitas: ex altero sapientia Dei magnificè commendatur. Sapientia in hoc quod in tam brevi clausula omnis rectè vivendi norma est expressa. Benignitas verò in hoc quod fuum jugum appellavit, & hoc nos trahere monuit. Quomodò benignitas ejus in hoc comcat: jugum quoddam impolui mihi, & iplum jugum est charitas qua diligo vos: hoc ergo jugum meum tollite super vos, id est, diligite me, quia prior dilexi vos. Vide homo, si non infinita hic elucescat benignitas Dei, qui Deus est, & Creator omnium

Jugum dilectionis non dedignatur trahere nobifcum: nec sufficere sibi judicavit, ut esset inter nos, & super nos suæ præsentia Majestatis: nisi descenderet ad nos, & effet in nobis, tanquam unus ex nobis; tum per pænitentiam susceptæ humilitatis, tum per gratiam mutuw dilectionis. Nunquid tantw ac tali benignitati, immò (ut ita dicam) humilitati ejus ingratus esse poteris! Venerare, fili Adam, in Salvatore tuo sacratissimam ejus sublimitatem; sed non minus admirare sincerissimam ejus humilitatem. Reverere in illo, quòd Deus notter est, & nihilominus amplectere, quòd caro, & frater noster est. Trahe jugum dile-

redamare eum qui amavit te.

Contende diligere, certatim dilige, curre, quantum potes; præcurrere tamen non potes, quia ab æterno dilectus, & ampliùs dilectus, tamen adhuc minùs diligis. Dilige tamen Creatorem tuum, Redemptorem tuum, dilectorem tuum, quantum potes, & ex quanto debes; nam potes parum, & debes multum, vel potius debes ex multo, id est, ex toto corde tuo, ex tota anima tua & ex ornibus viribus tuis, Luc. x. 27. idest, ex omni quodscis, & es, & potes. Certè si millies & millies tantum esses, & scires, & posses, quantum es & fcis, & potes; ex hoc totaliter toto diligere tenereris eum. Et si etiam ex toto hoc diligeres, quid es tu ad Deum? Respondebo tibi, inquit Eliu, quod major sit Deus homine. Job. xxxIII.12. Quis prior dedit illi & retribuetur ei? Rom. 11.35. Quis amplius dilexit eum? vel quis saltem æquè dilexit eum? Ipse nimirum nos præcedit diligendi inchoatione, sicut præcedit æternitate; ipse nos præcedit diligendi intensione, sicut præcellit Maje-B mysterii. Et si tu melius aliquid in promptu non statis immensitate. Fac ergo, ô homo, quod potes; etsi quantum debes non potes. Diligit Philosophus eum, pro eo quod creatus ab illo est. Gratias agit primò quia voluerit eum potius esse aliquid, quam nihil; secundò, quòd potiùs hominem, quàm pecus; tertiò, quòd virum magis, quàm feminam; quartò, quod literatum potius, quam idiotam. Videtu, ô Christiane, si non multò ampliùs & excellentiùs gloriandum tibi sit; etenim te Deus tuus creavit; ab errore paterni delicti per Baptismum te absolvit; Fide sua & Sacramentis te imbuit; ex multis etiam periculis te eruit; & absque ullis tuis meritis ad sibi serviendum te vocavit; & multa te spiritus suavitate ditavit. Quid quòd antè hæc omnia morte sua, & tali morte teredemit; quòd pro te cædi, conspui, & crucifigi voluit; vincula & alapas, verbera & spinas, sputa & blasphemias pro tesustinuit. Quantum putas in hoc tibi benignitatis exhibuit; quantum propter hoc à te amari promeruit? O quam infelices, quam infidelibus deteriores, qui tantam ejus benignitatem vilipenderint, aut oblivioni tradiderint, sive etiam contempserint; C cet bos, jugo submitti solet. Est etiam animal mundigni plane quod deleantur de libro viventium, & cum justis non scribantur.

Ecce quomodò benignitatem Domini Jesu, id est, benignissimam dignationem ejus commendabilem aspicimus, cum ipse nobis dicit: Tollice jugum meum super vos. Matth. 11.28. Jam verò, quantum in verbis istis de sapientia Dei admirationis caperes, si profunditatem ipsorum dignè prospicere posses. Qui docet omnem hominem scientiam; qui condidit omnem sacram Scripturam; qui ventis pondus posuit, quid sine pondere proferre potuit? Videamus ergò quid sit: Tollite jugum meum super vos. Jugum Christi ipso nostro usu servitium dicimus, quod ipsi sub sanctæ Religionis habitu professi sumus; per hoc ergò quod dicit, Tollite, fignificare voluit, quod li-Dnis pro posse concurrere. bera electione, & voluntaria devotione jugum ipsum subeundum sit. Tollere igitur jugum Christi est, non coactos, sed spontaneos servituti ejus colla summitere. Etsi enim sunt aliqui, quos ad monasticam vitam cogat infirmitas, compellat paupertas; non hæc resideant animo; sed faciant de necessitate virtutem, mutando intentionem, & tunc ipía necessitatis occasio non nocebit, cum ad veritatis normam intentio directa fucrit. Dicit itaque: Tollite jugum meum su-

per vos: ac si dicat; coram vobis quasi posirum est jugum meum; sed penes vos fit consilium vestrum; si vultis, tollite jugum meum super vos: si vultis, perse-Eti esse vendite omnia que habetis & date pauperibus & sequimini me. Matth. xix. 21. Novit Deus, Fratres charissimi, quia bonum est homini, si portaverit jugum, Thren. 111. 27. sed de tollendo co consilium dat, non Præceptum, ne nos impingere videatur in transgressionis reatum. Si enim Præceptum daret, oporteret omctionis cum eo, quod non estaliud, nisi ut contendas A nes homines obedire, vel pro inobedientia æternaliter perire: sed quia consilium dedit, quasi in nostra voluntate posuit, utrum velimus jugum ejus tollere super nos. Sed hoc indubitabile teneamus, ut si semel nos jugo ejus astrinximus, jam ab illa die non liceat nobis de Monasterio egredi, & collum excutere de sub jugo Regulæ; quod antè quàm tollamus, tàm licitè quam libere possumus resutare, propter quod & Beatus Benedictus \* Legislator noster formam daturus tollendi jugi, non statim tollentes in ipio initio voto astrinxit sub jugo permanendi, sed Annum integrum probationi fimul indulget & deliberationi: ut videlicet probet seipsum homo, si possit; & deliberet an velit ferre jugum Domini: ac si discipulo suo verbis philosophicis dicat: Din deliberandum quod semel est statuendum , at si statueris , irrefragibile erit. '

Sed quid fibi vult, quòd jugum potiùs quam camum, & frenum, Dominus tolli consulit? Non sine causa hoc factum esse reor, sed occulti alicujus gratia habueris, ego quid mihi videatur exponam. igitur ad equum, aut mulum, qui camo reguntur & freno, sed ad bovem fieri significationem voluit, cui specialiter competit applicari jugo. Per equum designantur ambiticsi, per mulum luxuriosi, sicut scriptum est: Nolite sieri sicut equus &c. Ps. xxxi.9. Horum autem confideratio non magis convenit Ordini Monastico, quam equus & mulus jugo, sive etiam holocausto. Ad bovem ergò nostra vertatur consideratio, quoniam ad ipsum sucta videtur esse significatio. Vade, ait Sapiens, o piger ad sormi-cam, & disce sapientiam. Prov. vi. 6. Poterat & hîc dicere Salvator. Vade, ô sæcularis, ad bovem, & disce ab eo religiosam conversationem : in ejus operationibus perpendere potes abrenunciationem cultus sacularis, humilitatem cordis, ad Prælatos obedientiam, ad condiscipulos socialem vitam. Ibi notabis orationis instantiam, ibi compussionis industriam, ibi lectionis studium, & suffragia intercessionum, & his fimilia. Et audi quomodo. Hoc animal, videlidum, esui humano concessium, & divinis sacrificiis aptum. Itaque quòd bos alligari se patitur, signisicat, quòd jugum Domini tollere, & portare volentes, abnegare semetipsos sibi, & sub alienis imperiis in Monasterio degere debent. Quòd cornibus alligatur, designat, humiles nos esse debere. Per cornu namque superbia exprimitur, sicut scriptum est: Nolite extollere in altum cornu vestrum, Ps. LXXIV. 6. id est, nolite superbiam vestram erigere contrà Deum. Per cornu ergo alligari, est superbiam nostram sub vinculo amoris Christi restringere.

Quod autem in jugo combinantur boves, fignificat, oportere nos charitatem fraternitatis casto impendere amore, honore invicem prævenire, infirmantibus alie-

Per hoc etiam, quòd bos ligatus ruminat, admonentur Claustrales, licet disciplinæ legibus corporaliter astricti, corde tamen & ore incessanter sacræ Scripturæ mysteria ruminare. Quod bos ungulam divisam habet, hoc est, quod affectus ad duo dirigi debet. Ungula, pes bovis est, sicut scriptum est. Planta pedis & planta vituli. Ezech. 1.7. Per pedes autem (ut notissimum est) designantur affectus; quasi ergò ungulam dividit, qui

\* Ergo Benedictinus erat Monachus, Autor hujus Libri.

gerfino movetur affectu, amore boni, & odio mali. Vel certè ungulam dividit, qui proximi novit & profperitatibus seu felicitatibus congratulari, & mileriis compati; qui scit juxtà Apostolum: gandere cum gaudentibus, & flere cum flentibus. Rom. x11.17. Quod bos arando glebas vertit, notat quod Claustrales di- A quia ad addendum peccato peccatum semper instigat, vinæ Scripturæ invigilare debent mysteriis; sibi ad devotionis profectum, proximis ad eruditionis augmentum. Quod etiam currum trahit, aptè denunciat, quantæ venerationis sit qui Ecclesiam Dei meritis & precibus adjuvando promovere possunt. Per · currum namque Ecclesia figuratur, sicut Psalmista ait: Currus Dei decem millibus multiplex. Pial. LXVII. 18. Currum ergo bos trahit, quando pro Militante • Ecclesia Religiolus quispiam fideliter intercedit. Quòd etiam mundum animal est, & vesci licitum; declarat imitatione dignum eum qui jugum Christi piè portare fluduerit.

Bovem quippè comedere, est exemplum Religiosi fratris actibus nostris imitando quasi incorporare. Bos ctiam in facrificio & holocausto Domini offerri folct. Sacrificium dicitur hostia, cujus portio aliqua in Altari crematur, reliqua in usus cedit offerentis. Holocaustum verò est, quæ tota crematur in Altark mus, quando proponentes humiliare animas nostras & affligere carnem jejuniis, vigiliis, aliisque sancti operis exercitiis; accedente Mandato Prioris, & aliud imperante, verecunde & humiliter à proposito nostro desistimus. Nempè quòd nostram relinquimus intentionem, & voluntatem frangimus, hoc in Domini facrificium accendimus. Qued aut nostram commoditatem & utilitatem facimus, hoc quasi in usum nostrum de facrificio Domini reservamus. Cum verò ad dura & aspera, nostræque voluntati prorsus contraria, pro Dei amore obedimus, quasi bovem nostrum in holocaustum Domino offerimus; quia nosmetipsos à nostris voluntatibus occidimus, & super Altare boni operis, igne divini amoris cremamus. Vel certè facrificium est bona nostra operatio, & laudem nobis cooperans apud proximum, & meritum collocans apud Deum.

Holocaustum verò est, sinceræ devotionis affectus, seu puræ contemplationis excessus, cum mens humana Spiritus sancti servore concepto, vel effunditur su-& exactuat, ut ei dicere conveniat: Anima mea liquefacta est. Cant. v. 6. de igne sancto, igne mundo. Et si vis scire, Deus noster iste ignis est; hæc & his similia (ut mihi videtur Fratres dilectissimi) Dominus innucre voluit, cum dixit. Tollite jugum meum. Sed cur addidit meum? Utique discernere voluit suum ab his quæ sua non sunt. Siquidem est jugum status humani; jugum cordis perversi; & est Judai, faculi, diaboli, Inferni.

Jugum tlatus humani, est corruptio, & mortalitas, & multiformis infirmitas; quibus omne humanum genus subjacere dignoscitur. Unde scriptum est: Grave jugum super silios Adam. Eccle.xL.1. a:

Jugum cordis perversi, est voluntas propria, vel consuetudo prava, quà ratio nostra captiva tenetur, & sæpissime ducitur quò non vult. De quo nisi Filius nos liberaverit, nunquam verè liberi erimus: 70an, VIII. 26. D fextà vel nona: nonnulli & undecima veniunt. Hoc de cujus nobis persona promittitur: Ecce ego venio dirumpere jugum captivitatis vestra.

Jugum Judæi, est observantia Legis ad literam; de qua Apostolus Petrus dicit: Quid tentatis imponere jugum super cervices Discipulorum, quod neque vos, neque patres vestri portare potuerunt? Act. xv. 10.

Jugum sæculi, est cupiditas. Unde stultus Rex legitur dixisse ad populum suum: Pater mens aggravavit jugum vestrum, ego addam jugo vestro. 3. Reg. xii. 14. Ac si diceret: Pater meus exegit à vobis magnum quæltum, ego multò majorem.

Jugum diaboli, 'est peccatum vel iniquitas. De quo illud Ilaiæ: Jugum enim oneris ejus, & virgam hum:ri ejus, O sceptrum exactoris ejus superusti. Isai. 1x. 4. Exactor noster est diabolus, qui peccati nummum quem in Paradifo nobis obtulit, cum usura exigit; ut in fine nos ad jugum æternæ damnationis trahat. Contrà quod oramus Patrem nostrum, qui in cœlis est, ,, ut gloriosa Filii sui nativitas liberet, quos sub "peccati jugo vetulta servitus tenet. " Hujus itaque exactoris jugum, & virgam, & sceptrum apparens in carne Dei Filius superavit; cum seductionem afflictionem, dominationem, quâ cruentus ille tyranmus nos tenebat, ad nihilum moriendo rede-

Jugum Inferni, est æterna damnatio, qua fasciculi ad comburendum colligabuntur, ut illic conjungantur in pœna, qui æquales extiterunt in culpa. De hoc jugo potest accipi quod Dominus dicit per Osce: Propiereà imponeiur eis jugum, quod non aufereiur. Ofce. x1.7. Sunt & alia quinque juga boum; curiositates videlicet quinque sensuum exteriorum, quæ juga fibi quidam in Evangelio coemerat, & ut exculatus haberetur à nuptiis, ea se probatum ire dice-Bovem igitur nostrum in sacrificium Domino offeri- B bat. Dicens itaque Dominus: Tollite jugum meum super vos: non ad aliquid prædictorum nos invitat, sed ad illud de quo signanter dicere meum debuit. Sed quid est super vos? Hoc verbo admoneri nos arbitror, ut donum conversionis nos coelitus accepisse cognoscamus; vel ut de accepto gratias jugiter agamus; -vel certè, ut nos divina Præcepta ad perfectum non posse implere sentientes, ad supernæ pietatis viscera aftiduè sutpiremus.

Poslumus sanè in propositis quatuor verbis, principales quatuor virtutes approbatas intelligere, & quatuor ineptias five abutiones, quæ inter Claustrales plerumque reperiuntur, reprobatas accipere. Virtutes hæ sunt: Justitia, Fortitudo, Prudentia, Temeperantia. Justitiæ competit quod dicitur, Tollite, quia verum, dignum & justum est, ut consulenti acquiescas, præcipienti obedias Conditori. Ad Fortiatudinem pertinet quod dicitur: jugum; quia ipso nomine datur intelligi, te fortem, atque constan-tem esse debere. Prudentiæ est quod additur: meum, quia nimirum oportet esse prudentem, ut per se, vel rapitur extrà se, & tunc ita vehementer ardet Cscias reprobare malum, & eligere bonum, ac salutare jugum. Temperantiæ congruit quod subinfertur: super vos; quia temperantis animi est, ad competentem modum cunctos effectus restringere & ordinare. Abusiones verò hæ funt: continuus tepor & indiscretus fervor; indebita occupatio & nimia formido. Tepor contrarius est Justitiz, & reprehenditur in hoc verbo, tollite. Nimius fervor exterminat Fortitudinem, & damnatur in hoc verbo: jugum. Indebita occupatio expellit Prudentiam, & damnatur in hoc quod dicitur, meum. Porrò nimia formido adversatur Temperantiæ, & exprimitur in hoc quod annectitur, fuper

Singula si placet ordine prosequamur, juxtà alterius loci parabolam, ad vineam Domini Sabaoth excolendam; alii primò mane; alii hora tertia; quidam verò est, quòd ad jugum Christi, ad servitium Dei, ad vivendum religiose, ad militandum sub regula vel Abbate, quidam veniunt in pueritia; quidam in adolescentia; multi in juvenili seu virili ætate; plerique -& in ultima senectute.

Fit verò nonnunquam, ut is qui in pueritia ad conversionem venit, frigescente postmodum novitii fervoris igniculo, vertatur in teporem: & qui iquotidianis virtutum incrementis gratiam fibi apud Deum & homines comparari debuerat, vituperium sibi magnum conquirat. Qui dùm solum innocen-Zzz

Digitized by Google

tiam perpendit; ad opera virtutum se viriliter non accingit. Impatiens ad jejunia, ad vigilias somnolentus, ad orandum tepidus, indevotus ad psallendum: aliifque Christi militibus mundo, carni, diabolo usque ad sanguinem resistentibus; ipse sibi in omnibus requiem quærit, tàmacediosus, quàmotiosus, & secreta, tacitâque sibi cogitatione dicit: quidnam ego luere habeo? Ut quid ita rigide, districteque vivam, sicut illi magni peccatores, raptores, injusti, adulteri? O cogitationem stultissimam! quass nullus teneatur servire Deo, nisi irretitus criminali peccato. Certè scri-A fiatque omnibus eorum onerosa infirmitas, quibus anptum est: Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tè suit molessa sanctitas. Quantos hodieque videmus tuo, o ex tota anima tua, o ex omnibus viribus tuis. Matth.xxII.37. Eccè Deum ita diligere juberis, ut scilicet nihil in te vacare permittas, quo Deum non diligas. Quomodò autem tu diligis Dominum Deum tuum ex te toto, quandoquidem plus posses, si velles, quam facis? Sanè quantò es innocentior, tantò esse in servitio Dei debes ardentior; ut vel in sanctitate & Justitia ab ipso custodiaris; vel ut custoditæ sanctitati uberius gratieris. Non perpendis, quia cum alii sibi dimidiant dies suos, ut qualemcumque veniam obtineant, tu tuos integros servas, ut gratiam & gloriam tibi ampliorem acquiras. Quid, si internus arbiter propter hoc tibi innocentiam tuam conservare voluit, ut pondere peccatorum prægravatum fratrem tuum colloborando, & onus ejus tibi partiendo juvares? Nonne, cùm propter tuam desidiam impeditur hæc B bona Dei voluntas, per increpationem audire dignus cris? Amen dico tibi, quia publicani & meretrices pracedem te in Regno Dei: Matth. xxi. 31. vel potiùs timendum tibi est, ne illud tibi maledictionis clogium infligatur? Nunquam ex te fructus nascetur in perpetuum. Matth.xx1.19. Verba sunt ipsius Domini, maledicentis sub nomine sicus animam humanam , foliis extrinsecarum observationum plenam, sed nullo interioris suavitatis fructu ple-

Tales nimirum erant illi duo Angeli Ecclesiarum, quorum uni per Joannem dicitur: Scio opera tua, quia nomen babes ut vivas, & mortuus es. Apoc. III. 1. Utinam frigidus esses aut calidus. Y. 15. si frigidus esses, humilior appareres, & esset de te spes; si calidus esses, charitate fervens arderes in te, & alios accenderes; nunc autem quia tepidus es, & nec frigidus, nec Deum sibi ipsi statuit. Unde est illud Prophetæ: Uni-calidus; quia nec humilitate sulgens, nec charitate versa idola domus Israel depicta erant in pariete. Ezech. fervens, putas te aliquid esse, cum nihil sis, incipiam te evomere de ore meo. v. 16. hoc est, de cœtu me laudantium ejicere. Hæc de continuè tepentibus dicha sunt. Nunc consequens est, ut de nimiùm serventibus aliqua dicamus.

Sunt plerique, qui fervore novitio ducti, vel potiùs astutia antiqui hostis tracti, mox ut conversi fuerint, fanctitatis arcem arripere festinant, & omnia sine confilio, fine ordine, fine discretione agentes, effrenistudio feruntur in præceps, vigilant prolixiùs; jejunant & abstinent propensiùs, plùs orant & laborant, quàm communis Monasterii Regula, vel Majorum cohortentur exempla; si qua eis de modo, si qua de discretione suggesserie, deceptiones putant, despiciunt, sugiunt velut nociva, omnia arbitrantur ut stercora; adeò studiosa & odibili obstinatione illudentem sibi sequentur diabolum!

da lecreta cœlestia omni sese studio devotionis erigant, ad ambulandum pacifici in terra caligant; & quia oculis ad sublimia levatis, pedibus non prospiciunt, quasi cœlo intenti in terra offendunt. Nulli namque magis quàm hi unanimitatem fratrum per impatientiam vitiant, per inobedientiam turbant, per contumaciam dissipant; & nihilominus insistunt indefessis orationibus introire in Sancta Sanctorum, & fanctiffimum illud irrumpere divinæ puritatis arcanum; necdum tamen ipsi servare curant unitatem spiritus in vinculo pacis;

Ephel. 1v. 3. & quoniam non recte pulsant, fit justo Dei judicio, ut non introcant. Scriptum quippe est: Hereditas ad quam festinatur in principio, in fine benedi-Etione carebu. Prov. xx. 21. denique per Jeremiam de Moab dicitur, quin plus fecit, quam potuit, ideirco perierunt: Jerem. XLVIII. 36. si enim vires uas metirentur, scirent profectò, quòd paulatim longiùs itur; quia verò nolunt moderari quod faciunt, deficiente post modicum natura corporis, fit ut aut à coeptis turpiter desistant; aut si non destiterint, infirmitates perpetuas incurrant; cum carne inire amicitias, cui anteà graves intulerant pugnas, appetere delicata, quærere suavia, qui vilia & grossa priùs sine scrupulo recipere non poterant? Quantos item videmus propter indifcretos spiritualis exercitii labores, sensibus periclitates esse, & ad ultimum nescisse discernere inter bonum & malum, qui primitùs inter diem & diem; inter bonum & bonum, & deinde omnem diem dijudicabant. Rom. xIV. 7. Væ eis qui fic corpora fua divino fubtrahunt servitio, vitio fuo! :Væ, inquam, eis, cùm tàm milere fiant novissimi, qui videbantur fore primi. Tolerabile tamen, si fiant novissimi, & non extranci; si infirmitas quam sibi adduxerunt potius quam incurrerunt, poterit excufare eos à bonis quæ agere debuerunt, & si voluisient potuerunt.

Tertia abusio est, indebita occupatio: hæc videlicct est, cùm, postposito quis pœnitentis & plangentis officio, implicat se scientiis sæcularibus quæ ad rem non pertinent, quæ ad falutem conferendam confervandamve non valent. Alius addiscere studet syllogilmos & fallacias, alius aggerare numeros & mensuras; alius callet Musicæ proportiones; alius Philosophiæ investigat experimenta, alius perplexa Legum, Canonumque discutit argumenta. Sic quisque in eo circà quod afficitur, libenter occupatur, & in occupatione sua delectatur; & nihilominus credit se delectari in Domino, quando quidem non recedit ab Ordine Monastico. Talis ni fallor, assimilatur Samaritibus, de quibus Scriptura refert, quòd unaquæque gens cum coleret Deum, Diis quoque suis serviebant. Unusquisque etenim quod sibi delectabile, & præ omnibus diligendum, venerandumque elegit, hoc quasi VIII. 10. Paries in domo Israel, est obstinatio mentis in Religioso; qui paries continet idola non sculpta, sed depicta, cum Religiosus non omnimode diligit iniquitatem, licèt afficiatur circà aliquam vanitatem. Colit igitur Deum simul & idola, qui bonis & operibus insistit, & nihilominus scientiæ alicui sæculari vanè inten-

Quarta abusio sive ineptia, est incauta formido. Hæc ex consideratione negligentis vitæ procedit, & nisi temperantem discretionem adhibueris, ad desperationem perducit. Si de respectu multitudinis divinæ misericordiæ negligentias tuas pensare supersederis, hoc est fallere te ipsum. Si autem ex intuitu discretionis supernæ intemperate timeas, hoc est cum dolore descendere ad infernum. Quid ergò est? Nimirùm, ut adhibito discretionis studio de duobus contrariis quasi quoddam temperamentum facias; ut inter spem & me-Et quod magis est mirandum, cum ad contemplan-D tum, inter securitatem decipientem, & disfidentiam eviscerantem ambulans, medio tutissimus eas.

Nunc fingula fingulis adaptemus. Suprà diximus, quia continuus tepor contrarius est Justitiæ; quod liquidò constabit, si definitionem inspexerimus. Definitur itaque sic: Justitin est virius reddens cuique quod sum est; & tepor est virium nulli ex integro reddens quod simm est. Debitores sumus, Fratres charissimi, Deo; debitores proximo; debitores & nobis; debemus Deo gloriam & laudem; proximo congratulationem & compassionem;

nobisipsis disciplinam & sollicitudinem. Demus Deo totum quod possumus; proximo quod ab ipso nobis fieri vellemus; debemus nobifipsis quicquid virtutis, quicquid bonæ famæ, quicquid bonæ conscientiæ esse cognoverimus. Si autem in laudem Dei semper temperantes & dissoluti; in amore proximi torpentes & frigidi, in dijudicatione nostri negligentes fuerimus & remissi ; quid tam Justitiæ contrarium? A dictus jugum Domini Scholam divini servitii nominat, Vides planè quòd sic faciendo non reddimus cuique quod suum est. Denique quid tam justitiæ contrarium, quàm dicente Domino, Tollice, cum nos ipsum quod fustulimus jugum omnimodè satagimus deponere. Diximus item, quod nimius fervor exterminat fortitudinem, quod de comparatione duorum concer-

tantium dignoscere facillimum est.

Ponamus antè oculos duos in certamine congredi: unum, qui validis & continuis ictibus adversarium lacessat: alium, qui venientes ictus clypeo sagaciter excipiat & lacessentem hostem provida expectatione deludat: unum, qui totum simul proserat spiritum suum; alium qui dispenset & reservet in posterum. Nonne isto quasi segniter agente, sed utiliter sibi prospiciente, ille, dum ictus suos non modificat, fortitudinem fuam exterminat, & triumphum adversario dat? Nonne isto usque ad finem perdurante fortiter, ille succumbit turpiter, & perdet juste quod nimis fervide quærebat; quoniam finis, non pugna coronatur. Eià ergò, p tatem cordis. Apparet ergò, quàm amabilis fuit Dofrater singularis, qui singulariter & indiscrete facis; eia, inquam, extermina faciem tuam ut videaris hominibus jejunans; extermina oculos tuos, ut videaris plorans; extermina fortitudinem tuam in puncto temporis, ut paulò post nihil plùs facere possis. Hæc est tota sanctitas tua; hæc sapientia tua inspirata à rectore tenebrarum & caliginis, qui se transsigurat in Angelum lucis. 2. Cor. 11. 14. Audis, quòd Dominus nominando jugum, socialem (ut suprà dictum est) in Conventu te hortatur ducere vitam; & tamen obstinato sectaris animo odiosam superstitionem tuam: Dem inhabitare facit unius moris in domo. Pl. LXVII. 7. ut serviant ei humero uno. Tu autem alterius moris, quo humero servis, qui ab unitate recedis? Sed quorsum ista progressio? Sufficiant hæc.

Item diximus, quòd indebita occupatio expellit prudentiam, quoniam contraria est illi. Non enim benè conveniunt nec in una sede morantur scientia Majestatis, & scientia vanitatis, non magis quàm duo adver-demonstravit in dictis, quando horrendis blasphemiis sarii in una domo. Qua enim societai lucis ad tenebras? 2. Cor. vi. 14. aut quis locus templi Dei cum idolis? Aut quare filii Judæorum in Jerusalem loquuntur Azotice, qui etiam in Azoto positi, deberent loqui Judaïce? Nec hoc dicimus, quòd ista scire sit malum; sed quòd Religioso in his nimiùm occupari sit vitiosum; denique ista non modò discere, sed olim didicisse. Nunc cura alia nos follicitat. Occupantur in his fæculares, ne jocentur, ne venentur, ne fornicentur; ubi autem ista desunt, illa quid faciunt? Cùm debeas in Lege Dei meditari die ac nocte: qua mente ruminas syllogismos & argumenta vanitatis tuæ, dicente Domino, meum; tu nescio quid aliud jugum videris ducere cum sæcularibus, partem tuam fortassè cum hypocritis habi-

Diximus etiam, quòd incauta formido adversatur mperantiæ; illa delperationem re luam uta primit, suggerit; illa cor lætificat, quod ista conturbat. Si te peccatorem consideras, ait Gregorius, oportet ut à te Dfraudulenter facis, & virtus nulla est, magis vitium Dominum non repellas. Repellis autem, si de bonita- reputatur. Hinc Psalmista ait: Eructavit cor meum te ejus propter tuam malitiam desperas; si de imperfecto tuo intemperate formidas: si opera nostra sufficerent nobis, divinæ misericordiæ quis locus esset? Proptereà ergò datur gratia, un non glorietur omnis caro coram illo. 1. Cor. 1.29. cùm se videt per solam obtinere gratiam, quod non potest per virtutem suam. Si vilitatem tuam consideras, magis insta, conside, spera, clama, & deprecare Altissimum & dabit tibi petitiones

cordis tui. Pf. xxxvi. 4. Cum audis dicentem Dominum super vos; respira ad gratiam, gratus esto gratia, & de viribus tuis noli præfumere.

Ecce de jugo Domini que potuimus diximus; multa quidem, sed non omnia fortassis quæ debuimus. Sed quia ad alia sequentia properamus, ista ad præsens sufficere credimus. Verum quia Beatus Benequid in hac Schola agendum, quidve discendum sit,

vigilanter audiamus.

Sequitur: Et discite à me; quia mitis sum & humilis corde. Matth. 11. 29. Patet profecto quod Magister nosteripse est Christus, qui nos à se discere monuit, factus & ipse nobis exemplum bonorum operum. Vos vocatis me, inquit, Mazister, & Domine, & benè dicitis; sum etenim. Joan. XIII. 13. In hoc, inquit, cognoscent omnes, quia mei Discipuli estis. y. 35. si, ficut ego sum, mites & humiles corde sueritis. Mea actio, vestra est; lectio mea, vestra est disciplina: discite ergo à me , quia mitis sum & humilis corde. Pulchra, Fratres dilectissimi, exhortatio, cum Magister exhibet hoc in factis quod docet verbis; & Discipulos præcedit vità, quos vult perfectos esse & eruditos corde in sapientia. Diligendus plane, & omni lagacitate imitandus, præsertim cum nihil exhibent, nihil edoceat aliud quam mansuetudinem, & humiliminus Jesus, utpote mitis & humilis corde. Sicut enim omnis iracundus & arrogans odiolus; ità è regione omnis mansuetus & humilis gratiosus. Mansuetudo autem hominibus; humilitas Deo amabilem solet reddere hominem. Amabilis ergò erat Dominus Jesus, & multùm amabilis, tàm amabilis in mansuerudine & humilitate sua, quam magnus & laudabilis in Majestate divina. Dicit itaque se mitem & humilem corde. Nam quòd mitis & humilis effet dictis & factis, non opus habebat hoc commendare Discipulis suis: ipsi enim viderunt, & audierunt, & perspexerunt oculis suis, & manibus tractaverunt, viderunt & annunciaverunt nobis. Quæ autem videre & audire non poterant, necesse habuit, vel potius ipsi necesse habuerunt ut ipse annunciaret eis, quia argumentum cordis verba funt.

Cùm igitur virtus habeat tres differentias; duas fecit exemplo, tertiam verbo. Mitem se & humilem lacessitus, & quinquies habere dæmonium dictus, ad Doctrinam semper quam ad contumeliam se potius erexit. Mitem & humilem se demonstravit in factis, quoniam sicut ovis ad occisionem ductu & quasi agnus coram tondente se obmutuit, Isa. LIII. 7. se ligandum flagellandum exposuit, qui solo nutu potuit necuisse malignos. Cùm igitur nullus scirct quid esset in ejus interiori homine nisi spiritus ejus qui in ipso erat; bonum quod in corde habuit, verbo Discipulis proposuit, & hoc cos discere atque imitari præcepit. Est autem & aliud hîc considerandum; virtus quidem alia consistit in actu, alia in esfectu. Virtus in actu, virtus est. Virtus in essectu, virtus virtu-

tis est.

Virtus quantalibet proferatur in actu, aut parva est, aut nulla, nisi etiam de cordis emittatur affectu. Si enim bonum facis sine cordis affectu, bestialiter facis, & virtus parva est. Si bonum contrà cordis affectum verbum bonum. Ps. xliv. 2. Verbum sanè bonum non esset, nisi ex bono cordis affectu prodiret. Hinc est etiam illud quod ad commendationem sponsæ in Canticis Canticorum dicitur: Emissiones tue paradisus malorum punicorum. Cant. IV. 13. Mala punica foris rubicunda, sunt intrinsecus granis repleta. Bonæ igitur actiones, de bono corde emissæ, & egressæ, rectè paradiso malorum punicorum comparantur; quia &

Deo seie intùs copulant per charitatis affectionem. Ut ergò se Dominus nobis præberet exemplum non solùm boni operis; sed etiam mundæ affectionis; discite, inquit, ame, quia mitis sim & humilis corde; Matth. II. 29. quia nimirum nullius momenti apud Deum est exhibitio bonæ actionis, quam non commendat emissio

piæ affectionis.

Sanè notandum, quòd duas infinuavit virtutes, mansuetudinem & humilitatem; quòd in his summa consistit perfectionis. Sunt etenim duo, quibus semper impugnantibus, ab statu persectionis evertimur: prospera videlicet & adversa. Verba igitur Dominica sic debemus attendere, quòd duo doceamur opponere: mansuetudinem adversis, prosperis humilitatem. Si qui ex nobis cum prosperis ad votum successibus pollent, & bonis temporalibus, & animi tranquillitatibus gaudent; tunc se in gratiarum actionibus exerunt, atque Dei circà se benevolentiam, debita cum reverentia, suscipiunt; cum autem injuriis, incommodistanguntur, mox in murmurationem, atque in impatientiam, seu in meditationes ultionis profiliunt. Hi nimirum humiles in prosperis, sed, non sunt mansucti, & mites in adversis. At qui contrà constantiam in tribulationibus tenent, sed prosperitatis tempore de successiu intus superbiunt, hi virtutum alteram servantes, alteram negligunt. Deberem mansuetudini jungere, & hinc adversa sufferendo, illine prospera non curando elicere, ne cùm ex una parte decori apparuerimus, ex altera deturpati displiceamus.

Sed inter hæe ad memoriam veniunt octo illa principalia vitia, quorum præsentiam sentire omnium est, naturam discernere paucorum; contrà quæ, ut nobis videtur, ex verbis præmissis now mediocriter communimur. Octo quippe principalia vitia esse Sancti desinierunt, sumentes autoritatem ex Testamento, vel testimonio Legis, in qua numerantur septem Gentes, quorum olim populus Dei terras possedit. Scriptum namque est? Et introducam vos ad loca Chananei & Hethei; Amorrhei & Pherezei; Hevei & Jebuzei, & Gergezei. Exod. 111.8. Quibus septem dum Ægyptiorum Gens additur, proculdubiò octo Gentes describuntur, per quas, ut dictum est, octo principalia vi-

Ægyptius etenim interpretatur tenebræ, & designat gulam, quia gulositas obtenebrat, & obscurat intellectum, juxtà illud proverbium, quod de Græco transfulit Hieronymus in Latinum: Pinguis venter non

gignit sensum tenuem.

Chananæus exprimit luxuriam, quod & congrua interpretatione demonstrat. Interpretatur enim motus eorum, quorum? nisi Gentilium? Cetera nempè corporis nostri membra, ad nutum voluntatis nostræ moventur & stant; illa verò membra in motu suo nec voluntati nostræ obediunt, nec subjacent potestati, nec rationem sequuntur. De cujus motus repressione in laudem fortis mulieris dicitur: Et cingulum tradidit Chananco. Prov. xxx1. 24. Cingulum quippe tradere Chananco, est motus luxuriæ, continentiæ legibus restringere. Hine de Joanne dicitur: zona pellicea circa lumbos ejus, Marc. 1.6. zonam nimirum circa lumbos ponit, qui lascivientis carnis impetus stringit.

Hethæus vanam gloriam fignificat, quæ, ex eo quod in operibus suis semper displicere formidat, & non solùm aliis stupori esse solet, sed ipsa quoque de seipsa admiratur & stupet; rectè formidans vel stupens inter-

pretatur.

Amorrhæus, quod sonat amaricans sive amaritudo, significat superbiam, cujus quia proprium est tantæ semper obstinationis esse, ut nullius sensui, vel vo-Juntati cedere, nullius dignetur verecundiæ parcere;

hominibns foris rutilant per pietatis exhibitionem, & amaritudinis semper & indignationis ipsa sibi causa efficitur.

Pheresæus dicitur fructificatio, per quod designatur avaritia, quie fructum facit utique carnis, non spiritus, studiosiùs insistens operibus cum mundo perituris, quam operibus Deo placituris; ut scilicet impleantur horrea saturitate, & vino torcularia redundent; nonut corda mundentur, & virtutum receptacula fiant. Vel dicitur fructificatio, quasi fructus fuscatio, quod fructum boni operis obfuscet, & inquinet.

Hevæus interpretatum sonat ferrum sive pessimum, per quod pessimum, ut verè serreum vitium denotatur invidia, quæ duritiam cordis inducit, & summæ ma-

litiæ nutrix est.

Jebuzæus conculcationem sonat, & acediam animi fignat, quæ devictum à se tanquam plastes conculcans humum, animum elidit & conculcat, ut sternat eum dæmonum pedibus conculcandum, tanquam lutum platearum.

Gergeseus innuit iram, cò quod colonum ejiciens interpretatur, quia hoc habet præ ceterisvitium proprium, quod ipfa colonum conscientiæ suæ possessione cordis ejicit, atque duras tunc cogitationum obices ponit, & fic impedit electum, ne possit cernere ve-

rum quod in intimis manet absconditum.

Horum autem octo vitiorum duo sunt carnalia; reliqua sex spiritualia. Illa carnalia, quia in corporis memmus autem & mansuetudinem humilitati, & humilita- B bris eorum operatio consistit. Ista vocantur spiritualia five cordialia, quia in corde agitantur. Ut ergo Dominus nos ad exterminationem vitiorum suis verbis instrueret, duas tantum virtutes proposuit, mansuetudinem & humilitatem. Quæ verò vitia his virtutibus conterantur, innuisse videtur, cum apposuit, corde. Per hoc enim significare voluit, duas has virtutes spiritualibus, sed cordialibus vitiis opponi debere.

> Sed illa duo carnalia nunquid intacta relinquit? Minime. Nantad corum extinctionem pertinet quod promisit. Tollite jugum meum super vos; Matth. 11. 29. neque enim tam insipiens quis jugum Christi suscipit, qui in ipfo susceptionis initio se sciat gulæ & ventri deinceps nonserviturum. Nempè hæc sunt dura illa & aspera, per quæ itur ad Deum, quæ Beatus Benedictus jugum suscepturis diligentiùs jubet prædicari. Durum est siquidem ciborum oblectamenta assueta relinquere. Asperum quoque est, libidinis blandimenta licita non licere.

tia designantur, sicut ex carum interpretationibus etiam C Sub quo gemino maio onnies cianno, com gentiliter viveremus. All post-Sub quo gemino malo omnes eramus, cum gentes quam gentilitatem exuimus: postquam abjectis tenebris lux in Domino, Ephel. v. 8. etic corpimus: pottquam duobus carnalibus vitiis servire jam nec volumus, divinitus inspirati, nec valemus, ipsa Ordinis observantia impediti: debemus mansuetudinem & humilitatem cordis vigilanter tenere, quò sex illis vitiis spiritualibus valeamus resistere. Debet ergò harum virtutum utraque triformis esse, quia tribus utraque vitiis opponenda est. Opponitur autem humilitas superbiæ, vanæ gloriæ, & avaritiæ. Mansuetudo, invidiæ, acediæ, iræ. Sit quoque humilitas depressa in se, reslexa ad se, reclusa intrase. Depressa sit in se, ne de se alta sapiat. Reflexa sit adse, ne humanum savorem quærat. Reclusa sit intra se, ne res perituras vagabunda ambiat. Sit quoque mansuetudo charitativa, sit jocunda, sit tranquilla. Charitativa sit, ut pro aliena selicitate non teneat livorem. Jocunda sit, ut de pro-Dpria adversitate non habeat dolorem. Tranquilla sit, ut in nullo casu exerceat rancorem sive surorem. Sic sub jugo Dominico positus frater, & in prælio Domini constitutus, virtute mansuetudinis & humilitatis circumfultus undique, universa prævalebit tela nequissimi ignita extinguere, munitus ab intus contrà superbiam; deforis contrà vanam gloriam; sursum contrà gulam; deorsum contra luxuriam; à dextris contra avaritiam, à sinistris contrà acediam; ab anteriori parte contrà iram; à posteriori, contrà invidiam.

Tali in navigio subjectus per hoc mare magnum & spatiosum, octo illa notissima maris pericula providus nauta & strenuus evitabit. Dico autem: Charybdim gulæ, & Sirenas luxuriæ; Scillam superbiæ, & Syrtes vanæ gloriæ; piratas avaritiæ, & belluas invidiæ; ventos acediæ, procellas iræ.

Jam verò sublato jugo Salvatoris, & apprehensa disciplina mansuetudinis & humilitatis, quid mercedis Ve-A ritas promittat coelestibus discipulis, audiamus.

Sequiture: & invertieris koquiem animabas vestris: Matt. x1. 29. Gemina est animarum requies: Una in præsenti, alia in suturo. Ista habet meritum, illa præmium; Per primam habetur secunda, id est, per meritum præmium, sicut scriptum est: Eru Sabbatum ex Subbato, Isai. Lxvi. 23. hoc est, pro requie peccatoris dabitur requies æternitatis. Et ista quidem, quæ in præsenti est, requies animorum dici posset; illa verò, quæ in futuro erit, requies animarum. Tamen & de utraque fimul, & de utralibet fingillatim posfunt accipi verba Dominica. Prima igitur requies multis in facra pagina nominibus appellatur: dicitur enim bona conscientia, bona voluntas, pax pectoris, tranquillitas cordis, puritas mentis, refrigerium animæ, consolatio spiritus. De qua, quia, sub nomine refectionis suprà satis admodùm disputayimus, ea nunc tacità, de secunda aliquid dicendum videtur. Sed quia ipsa finem præsentis vitæ sequitur, quod de ea B tur; dum lautioribus epulis indulgent; dum vino se dicere intendimus, in finem præsentis sermonis disse-

Sequitur: Jugum enim meum suave est & onus meum leve, Matt. xi. 30. Suprà tamen de jugo dictum ests de onere verò ejus nulla fuit mentio. Jugum quidem Domini, servitutis est assumptio; onus vero ejus, quid aliud esse potest, quam hoc quod dicere sub jugo præcipimur, scilicet, ut simus mites & humiles corde. Est ergò jugum, Monasticus Ordo; onus autem, pietas mentis, & corporalis exercitatio. Dicat ergo Dominus: Jugum enim meum suave est, & onus meum

Sed quid dicis, bone Magister? Nunquid ignoras, scriptum esse: multa tribulationes justorum? Ps. xxxIII. 20. Non meministi, dictum à te: Ecce mitto vos sicut oves in medio luporum? Matt. x. 16. Et itcm: In mundo pressuram habebitis. Joan. xvi. 33. Non prævidisti divolunt piè vivere in Christo, persecutionem patientur. C impugnantium vitiorum Frimused autum jugum ejus videtur, & onus ejus onerosum: molestia videlicet volunt piè vivere in Christo, persecutionem patientur. C impugnantium vitiorum Frimused autum 2. Tim. III. 12. Ouomodò erro impugnantium vitiorum in quo value durum jugum ejus videtur, & onus ejus onerosum: molestia videlicet videntium pugum ejus videtur, onus ejus onerosum: molestia videlicet videntium pugum ejus videtur, onus ejus onerosum: molestia videlicet videntium pugum ejus videtur, onus ejus onerosum: molestia videlicet videntium pugum ejus videtur, onus ejus onerosum: molestia videlicet videntium pugum ejus videtur, onus ejus onerosum: molestia videlicet videntium pugum ejus videtur, onus ejus onerosum: molestia videlicet videntium pugum ejus videtur, onus ejus onerosum: molestia videlicet videntium pugum ejus videtur, onus ejus onerosum: molestia videlicet videntium pugum ejus videtur, onus ejus onerosum: molestia videlicet videntium pugum ejus videtur, onus ejus onerosum: molestia videlicet videntium pugum ejus videtur, onus ejus onerosum patientur. cendum: Per multas tribulationes oportet nos intrare in 2. Tim III. 12. Quomodò ergo jugum tuum suave est, & onus tuum leve? Damna & proscriptiones perpeti; injurias & contumelias non ulcisci; duros in corpore ictus sustinere; animam ponere, nunquid hoc suave est, & leve? Est utique: sed Apostolis & Mar-

Corpus castigare jejuniis; animam afficere lachrymis & orationibus; voluntatem propriam odire; solitudinem amare, nunquid hoc suave est & leve? Est utique. Sed veris Christi Confessoribus & Virginibus. Quomodò, inquis? Hic primùm videte, Fratres mei, quia Dominus Discipulis loquebatur. Si locutus fuisset turbæ, illa verbum respuisset, quia vim verbi non intellexisset. At Discipuli audierunt & receperunt; quia quod dicebatur verum esse cognoverunt. Audiamus timodæ nostræ fragilitatis. Secunda, ut agnoscamus, ergò & nos quod dicitur, & quomodò verum sit quòd necessarium nobis sit divinum auxilium. Tertia, quod dicitur intelligamus. Hæc enim quæstio duo-Dut appareat, si verè Deum diligamus, propter quem bus modis solvitur.

Primò quidem, quia animæ verè Deum diligenti, & justitiam ejus fideliter esurienti, etiam amara dulcia videntur, & aspera suavia. Novimus hoc per scientiam: sed utinam sciamus & per experientiam! Accede ergò homo & experire quam suavis est Dominus, & quam leve sit onus ejus. Nemo enim scit qui necdum gustavit. Si ita non sentis, ipse tibi testis es quòd nondum gustasti: at hoc infinita Religiosorum multitudo verum esse testatur. Alio modo solvitur hæc

Tomi III. Pars II.

quæstio, si dicamus, quòd jugi Dominici susceptio, & oneris ejus portatio, gravis quidem videatur & aspera; sed in comperatione sæcularium molestiarum valdè suavis & levis sit. Respice (ut exemplis utamur) fures & latrones; prædones & adulteros: quantos labores, quantas vigilias, quantas curas expendant, utexcogitatas nequitias ad effectum perducant.

Respicite & cos qui & honestiora quodammodò videntur exercere negotia: diversos dico mercatores, mari terrâque mercimonia sua circumferentes: quanta incommoda sustineant, subeant pericula, ut ad modica stipendia, periturasque divitias, quandoque pertingant. Respicite deinde & servos militibus, milites principibus, etiam ad illicita quæque servientes, & in eundo, in currendo, in stando die noctuque laborantes. Respicite è diverso Dei Ministros in Coenobiis sedentes, modicum quidem laborantes & plurimum paulantes, insuper & pro requietione sua, quasi pro labore maximo, requiem æternam expectantes. Nonne illi multò difficiliore via descendunt ad Inferna, quàm isti ascendant ad Regna superna? Jugum ergò Domini suave est,

onus ejus leve.

Poterat ergò Dominus hîc dixisse: Jugum meum commodum est, & onus meum salubre. Et hoc si dixisset, verum utique dixisset. Multi enim in sæculo, sæculi voluptatibus dediti, dum illecebrosis condimentis utunintemperanter ingurgitant, aut mortem sibi celeriùs attrahunt, aut molellissimasægritudines incurrunt; & dùm jugum Domini quasi asperum perhorrescunt, ipsi per jugum fæculi, sub quo deliciantur, sibi conquirunt unde à jugo Domini semper elongentur. At contra Claustrales, dùm curis se non implicant; dùm tranquillitatem corporis & animi servant; dùm carnis terunt superbiam, potus cibique parcitate; dum modicum quid laborant pro æterna requie: & infirmitates multas præter intentionem devitant, & vitam etiam nolentes protelant.

Poterat item dixisse Salvator: Jugum enim meum honorificum est, & onus meum venerabile. Sæpè etenim videmus, plus honoris & venerationis apud potentes sæculi habere pauperes Monachos, quam divites superbos. Omnia tamen hæc comprehendisse Deus intelligitur cum dixit: Jugum enim meum suave est, &c.

Est unum tamen, in quo valdè durum jugum ejus stitatis amatori nihil durius, nihil gravius occurrit turpium infestatione cogitationum. Sed non est tibi in hujusmodi desperandum; in talibus enim tentat te Deus, si verè diligas eum, ut filius; si non deseras eum in tempore malo, & nota fiant quæ sunt in corde tuo. Noli tantum abire in confilio impiorum; noli confentire suggestionibus dæmonum; resiste & certa viriliter, ipse tribuit victoriam certanti, qui coronam retribuet vincenti; super hujusmodi tamen conturbari, infirmorum est, qui non considerant quanta utilitas tentatione generetur, sed quanta consolatio tentationem subsequatur.

Ut autem à quibusdam consideratum est, sex nobis utilitates general tentatio. Prima, ut reminiscamur multalia superare contendimus. Quarta, ut occasione hujus tentationis etiam alia vitia corrigamus, de quibus antè non multum curabamus. Quinta, ut modo sit nobis pro pœna, & quasi pro satisfactione, quod olim suit in turpi delectatione. Sexta, ne de donis gratiæ quæ accepimus, superbiamus; quod forsitan accideret, si femper fine tentatione viveremus.

Plane tentationem aut major, aut saltem æqualis consolatio sequi solet. Quòd aliquando æqualis consolatio sequatur indicat Psalmista qui ait : Secundum

multitudinem dolorum meorum in corde meo, consolationes tue latific everunt animam meam, Pl. xcIII. 19. Quod aliquiando major consolatio tentationem sequatur, sestimonium habemus ex Scriptura dicente, & reddidit Dominus omnia, qua fuerunt Job, duplicia. Job. XLII. 10. Qui enim percusso cuncta quæ abstulerat duplicata reddidit, aperte innotuit quod nonnunquam tentatos uberius consoletur, quam percusserit.

Hinc est, quod quidam perfectiores, discretione Ma-gistra, dolent, si vel ad modicum sine quantulacunque AS tentatione fint; videlicet ne, cum diutius in tranquillitate militant, ex ipsa tranquillitatis requie securius torpescant. Magna quippe nobiscum dispensatione pietatis agitur, ut adversis lacessamur; quia dum ex vitio aliquo pulsamur, contrà illud, juvante Domino,

fortiùs accingimur.

Hinc est, ut puto, quòd cuilibet animæ duo Angeli deputati sunt ad custodiam: bonus & malus. Et de bono quidem perspicuum est, quòd ad custodiam datus sit. Bonus nempè Angelus, amor est virtutis; malus verò, impetus vitii tentantis. De vitio autem satis probatur, quòd ad custodiam nobis deputetur; quia dùm ejus adversitate fatigamur, ipsa fatigatione pro-

moti, meliùs in bono custodimur.

Nunc jam tempus est, ut resumamus quod suprà reliquimus, quodque in finem sermonis dicendum distulimus: videlicet de secunda requie animarum. Si, inquit Dominus, ad me veneritis & jugum meum tule- B unquam. ritis, invenietis requiem animabus vestris. Matt. x1. 29. Quæ est ista requies? Oculus non vidit eam, nec auris audivit, sed nec in cor hominis descendit. 1. Cor. 11. 9. Quid ergo de ea dicere possumus, quando quidem nullus hominum eam vidit; sed nec videre potest, nisi quod Unigenitus Dei Filius, qui est in sinu Patris ipse de ea nobis modicum quid enarravit? Inspiciamus tamen eam, quantum ipso donante possumus; dicamus de ea, quod ipso docente valeamus, & memoriam abundantiæ suavitatis ejus qualitercumque eru-

Requies illa, est decor & immortalitas corporum; honor & impassibilitas animarum; fulgor vultuum incomparabilis; divinissima jocunditas summæ & æternæ tranquillitatis; pax illa quæ exuperat omnem senfum: Philip. IV. 7. gaudium magnum, magnum valdè

Requies illa, est laboris & doloris omnis absentia; curæ & anxietatis nulla incidentia; nulla molestia, nul-Ctulit la angustia, nulla confusio, nulla formido: ubi absterget Deus omnem lachrymam ab oculis Sanctorum, Apoc.vII. 17. ubi prorsus aberit omne malum.

Requies illa, est perpetua in sanctitate firmitas inconcusta; in animi libertate suavitas; suavissima & superdulcissima in visione Creatoris delectatio; sancta & sin-

cera in fanctorum focietate dulcedo.

Requies, inquam, illa, est indui vestimentis gloriæ; cùm gloria & lætitia tripudiare in conspectu divinæ potentiæ; gloria & honore coronari, & radiis excellen-

tissimæ claritatis perenniter illustrari.

Requies illa, est indesessus irreverberatus intuitus in illud divinæ lucis arcanum: de superna potentia, sapientia, bonitate, magnificentissima admiratio, atque inter amplexus Dei Omnipotentis indeficiens commoratio, & piæ ejus præsentiæsempiternaliter jugis fruitio, perennis ex toto corde, ex tota anima atque ex omnibus viribus & virium medullis exul-Dvia Deum adeundi.

Requies illa, est circunvelata fulgidæ æternitatis inspectio; inextinguibilis ergà ipsam venam charitatis & intenta affectio: serenissima ad Patrem luminum accessio, & incomprehensibilis coelestium gaudiorum participatio.

Requies, inquam, illa, est accumbere in convivio Regis æterni; bibere & inebriari à multitudine dulcedinis Domini; accendi & inflammari; calere & super- Jesus Christus sustinuit pro nobis.

fervere in ardoribus sempiternis; ire & intrare, ac penetrare usque ad intima Dei beati vehementia amoris; haurire dulcorem fontis vitæ & sapientiæ, & esse cum Deo fine fine. Amen.

#### INCIPIUNT HîC

## MAGISTRI

DE

## TRIBULATIONE LOQUENTES.

Gallice in MS. Cod. Vict. 286.

DUNATI erant sex Præceptores, & quæsierunt ab invicem, quidnam de Deo dicerent; quibus de tribulatione sermo incidit.

Primus Præceptor dixit, quèd si quicquam est set nobilius & conducibilius humanæ creaturæ in hac vita viventi, quam tribulatio; Deus hoc ipsum Filio suo dedisset: ideò plùs dedit ei patiendum in hac vita, quam unquam dedit creaturæ, nec dabit

Secundus Præceptor dixit, quòd si aliquis homo esset sine peccati macula, ut Deus erat, & posset vivere Annis triginta sine corporali cibo, Deus quoque concederet eum loqui cum Angelis in aëre, sicut concessit Mariæ Magdalenæ; non posset in hac vita mereri tantum meritum, ficut aliqua persona mereretur in parva adversitate, ipsam patienter ob Dei amorem tolerando.

Tertius Præceptor ait, quòd si anima Christi, & omnes Sancti Paradifi simul orarent pro persona aliqua, non acquirerent tantum ei utilitatis & meriti, sicut ipsa sibi acquireret per unicam id adversitate pa-

Quartus Præceptor dicebat: Adoremus Crucem, eò quod Salvator noster Jesus Christus pependit in ea per dimidium diem. Sed dico, quod majori jure adorare deberemus tribulationem, quoniam Dominus noster Jesus Christus cam plusquam triginta Annis per-

Quintus Præceptor dicebat: Sancti minus eligerent dimittere minimam mercedem quam acquisierunt in tribulatione, quam sustinuerunt in patientia, quam renunciare Dei visioni usque ad diem Judicii. Sanctus Petrus, inquit, neminem esse tribulatione dignum, nisi cos qui ipsam puro corde & sine errore desiderant. Tribulatio extinguit peccatum, & docet agnoscere Dei secreta. Tribulatio cognoscere se facit & alia, & in creatura virtutes multiplicat, probatque, & purgat ficut aurum purgatur in fornace. Creatura si est in tribulatione, Deus in ea est, quia portat suum onus. Tribulatio tempus perditum redimit, & creaturam propè ignorantiam tenet, & stat super sui custodiam, & efficit ipsas creaturas dignas omnibus donis quæ Deus suis confertamicis: estque thesaurus, cui nihil comparabile est. Tribulatio animam hominis ad Deum perducit, & est certior, & securior

Sextus Magister interrogat, ob quas causas tam invite tribulationes toleremus? Cui respondetur quòd tribus de causis. Prima est, quoniam parum amoris habemus ergà Dominum nostrum Jesum Christum. Secunda, quoniam parùm cogitamus ad mercedem quam Deus conferre vult, nec magna commoda indè emcrgentia. Tertia, quoniam parum cogitamus & sentimus tolerantiam & passionem quam Dominus noster

Sanctus Bernardus recitat aliquas gratias quas Deus feceratei. Inter alias nominat septem, & in qualibet funt tres modi.

"Prima gratia, quemadmodùm recitat ipse, & sunt , verba ejus, quod præservavit me à multis peccatis; , quemadmodum enim sum inclinatus ad aliqua, sic ce-"cidissem in plura, sed ipse me tribus modis juvit. Pri-"mus, subtraxit mihi occasiones, quibus potuissem ha-"bere peccata. Secundus, dedit mihi fortitudinem me "præservandi: reverà non sum fortior aliis, quorum a-"liqui lapsi sunt. Tertius, præservavit me à tali affectio-"Bernardus aliqua peccata habebat in abominatione.

"Secunda gratia est, quòd licèt peccaverim, tamen "expectavit non me puniendo: sic nosco ejus patien-"tiam quoad primum modum. Tertius est, maxima ,, amoris sui teneritas; nam erat amicus meus, cum

" ego fuus essem inimicus.

"Tertia gratia est, quòd parùm fuissem lucratus, nisi "expectasset; nec volui me ad eum convertere, cum ,, conferebat mihi pœnitendi gratiam, illuminavit meam "ignorantiam. Secundò, timere me fecit infernales "pœnas. Tertiò, confortavit me spiritualiter, con-

" ferendo mihi veniam de peccatis meis. "Quarta gratia est, quòd parùm mihi prodesset pæ-"nitentia mea, nisi scirem ipsam esse Deo acceptabilem; "fed cognosco quod non me punit, fed permittit & fert "quòd ego ipse me puniam, & cum hoc cognosco, quòd B "oblitus sit peccatorum meorum. Secundus est, quod "non mihi ea improperat. Tertius est, quòd non minùs "me amat. In testes cito fanctum Petrum & Magda-

"lenam. ,, Quinta gratia est, quòd parùm mihi conduceret, "nisi me ab inimicis meis protegeret, scilicet, à carne "mea, quæ tam contraria mihi est, & tamen me eam "nutrire oportet, ut vivam. Alius est mundus qui me "tentat, & insultando affligit quotidie, nec tamen id "experior, nec ei assentior. Alius est inimicus, quem "non video, qui me tentat, nec tamen me vicit, quo-, niam ei non credo.

"Sexta gratia est, quòd, si non mihi daret meritum , quod tamen mihi pollicitus est) adhuc ipsum meri-"tum non mererer; sed dedit mihi gratiam, ut quod "folebam amare, non amem, & quod mihi placere so-"lebat, displiceat, & desiderem esse cum eo.

,, Septima est, quòd adhuc parùm lucratus essem, nisi "daret mihi hanc gratiam, ut haberem hoc quod mihi C "promisit & ostendit. In primis scio, quòd dedit mihi "absolutionem, licèt perversus essem. Deindè dedit mihi "Spem redemptionis, & per hoc se facit debitorem "meum.Cùm considero promittentis potentiam, ipse le-,, gitimus est promissor, & potens retributor. Habeo Fi-"dem, & in legitimo amore ejus facere volo voluntatem.

#### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

EPISTOLÆ QUÆDAM

Ad fuum Fratrem

#### NICOLAUM COELESTINUM

De altero Fratre suo

#### N A N E

In codem Ordine recepto.

Ad MSS. Codd. Vict. 463. & 698.

Uм placuit humili charitati Reverendissimi Patris ac Præceptoris mei præcipui, quem circumspectione & discretione fidelissima præditum esse nullus negat, qui eum cognoverit; is est

Cameracensis Episcopus; dùm, inquam, sibi placuit, ducere me ad visitandum te, & domum vestram. Tandem inter multa conveneram cùm Domino Priore vestro, & tecum, ut mutuò super statu germani nostri Novitii scriberemus, quæ inquirenda, cognoscendaque videntur. Nam ea Lex est, ut vel sermone, vel scripto libenter se visitent, se instruant, se solentur amici. Ego præterca jure meo mihi videbar rationabiliter uturpare Magisterium aliquod judicandi de statu suo, tam per experientias proprias, quam per instructiones acquisitum, jam usque ad propinquam æ-"ne, & tam corrupta, qualem habent plerique. "Sanctus A tatem senectutis, si conditiones ejustdem Fratris, si tentationes insuper aut motiones circà suum propositum emergentes, codem fraternaliter revelante cognoscerem. Ita enim composita est hominum natura; sicut ponitur apud Terentium, ut melius aliena, quam nostra videamus; quod maximè locum habet in adolescentibus inexpertis, qui de se sibi citò mentiuntur nescientes, qui prætereà suam agritudinem animorum, credunt frequenter sanitatem magnam esse, usqueadeò ut irascantur volentibus corum curam gerere, & non acquieleant monitoribus, nisi omnia dixerint, quæ in corum verlantur corde.

Fit amplius ut sæpe docendi, instruendi, consulendi, sententias adaptandi Magisterium prassumant, etiam apud incomparabiliter seniores & expertos, non aliter, quàm si ægrotus aliquis doceat Medicum, quomodo curandus ab eo sit, & quibus medicamentis, quibusve modis, & regulis, ac dictis, sublevandus. Intellige, Frater, quæ dico, res talis apud me pridem incæpta continuatur; abjicior, doccor; nolo plura dicere. Nunc verò, si ita est, Frater, ut indignus sim, insipiens sim, reprobus sim, nesciens quippiam de circumstantiis accidentibus proposito fratris nostri, judicet me secundum judicium diligentium nomen suum. Si autem aliter sentis, noli, obsecto, dare sollicitæ charitati meæ repulsas jam acerbas; noli tibi, tuæque opinioni affectæ ad Religionem propriam sic inniti, ut lædas spontè eum qui te diligit in veritate. Sit pectus tuum tam dilatatum; ut duos fratres simul recipiat; alterum & me; coangustatum esset nimis stratum cordistui, si ab codem cadere me necesse est; sed nec necesse, nec oportunum, nec etiam voluntarium scio hoc, etsi ita loquor; verumtamen vocem operis hujus voluntariæ dilectionis indicatricem exigo. Com-

municemus ut amantes, si amantes.

At verò forsitan objicies; immò objicies certè. Turbant hæ litteræ tuæ Fratrem nostrum; inquietant cum; surripiunt ab co somnum; phantasias importunas gignunt; quamobrem dimittatur sibiipsi & Deo; relinquatur conscientiæ suæ; quid oportet ejus secreta rimari; quid necesse est, quiescere volentem, te scriptis alloqui? Videbis, Frater, quid jam responderim. Volo sicut amicus & frater, vel consolari, vel gaudere cum gaudente, & flere cum flente; aut defidero, velut magis expertus & instructus viarum diverticula, & offendicula tentationum discutiendo docere, & docendo discutere; præsertim dùm adhuc est in bivio, quid expedit sibi, & saluti suæ, consideratis circumstantiis, quas qui non attendit, facillimè decipitur sub specie boni in genere, quod pessimum reddi potest. Ecce jam accipio quod gravissimis torquetur insomniis. Hanc utique molestiam DReverendus Pater antedictus, & ego, fibi maximè pertimescimus, quam tamen in sæculo sibi contigisse non memini. Et, ô salutiser Christe! quid sibi futurum est ægrotanti & senescenti, si adhuc sano, juveni & vegeto, talis cruciatus occurrit? Cruciatus, quo nullus potest reddere ipsum magis hebetem in ingenio, fluidum in memoria, turbatum in rationis judicio, & generaliter ineptissimum ad omnia. Nam parùm differt à mania, vel furia, talis turbatio. Ecce quid efficiet sollicitudo tua & tuorum preces, si de sano & ingenioso reddit stolidum, & insanum?

Digitized by Google

#### Absit, inquies, ut hoc nos unquam videre contingat. Et absit obsecro; nihilominus nequeo super hoc non extimescere; præsertim dum hocipium quod formidabam in posterum, accidit tam velociter. Non accidit, inquies, ex Religionis arctitudine vel conditione; sed literarum pulveres hanc stimulationem suis aculeis attulerunt; has volvit & revolvit invitus, nec à memoriæ domo potest eas ulla diligentiæ manu seclu-

dere. Ingerunt se nolenti, & intellectui suo rostra sigunt; hinc illa capitis turbatio; hinc somni carentia;

hinc cerebri vertiginosa rotatio.

Hæc te dicturum fore nunquam æstimasset judicium quod de te, deque tua jam in Religione experientia teneo, si non ita per expressium scripta notasset. Verumtamen attende, Frater, si solæ tales litteræ binæ vel trinæ sufficerent verecundum juvenem, disciplinatum, solitum audire longè graviora, in talem defectum inducere, nisi jejunium arctum, vigiliæsupra modum, orationis vocalis exercitium ingens, atque lecti durities, & similia concurrant; nec allegaveris alios qui similia agentes, nequaquam similia patiuntur. Siquidem potes meminisse quid Reverendus Pater prædictus, & ego diximus tibi super hoc, & ibi prænotabamus. Sunt enim complexiones diversæ hominum; sunt vocationes Dei similiter variæ; sunt sicut in corpore vero, ita & in mystico membra non p hi tunc absentia tua onerosior & sors durior suprà solieundem actum habentia; aliud oculus, aliud manus, aliud nares. Sic alius ad intelligentiam Scripturarum; alius ad vigilias orationum; alius sic, & alius sic vocatus est. Scio de meipso, quia si vigilare qualiter vigilant multi, compellerer; parùm, vel nihil differrem ab insano, cum aventagio jam habito, sicut vulgò dicitur. Denique super hac considerationis radice fundantur omnes articuli, & similes quales verè scripsi, & salubriter venirent attendendi in prosessione Religionis consummenda. Hæc interim, Frater dilectissime, malui tibi scribere, quam alteri germano nostro, quatenus satisfacerem, sicut Pater & frater indulgentissimus delicato adhuc filio, & fratri. Petivit itaque, nescriberem aliquid ulteriùs; immò obtestatus est; quàm justè, videritis omnes vos, & quàm discretè. Nolo tamen contristari eum; nolo aliquid diutiùs, etsi jure meo id posse viderer, requirere. Si nihil impedit quietem suam, neque turbaturum est præter litteras meas, ego spontè, immò cupidè de-C choat, tu salubriter positus, tu in portu quodam særelinquam illas. Sed apud me profectò caret hoc probabili ratione.

Postremò, Frater, obsecro te, cum tuis, per communem Fidei Christianæ Religionem quam professi sumus omnes sub Abbate Christo in Baptismo, & in qua sufficienter stat salus omnis carnis, per communem insuper Matrem omnium, Charitatem, quæ finis est omnis Legis; siquidem etiam germana sanguinis affinitas te movet ad compassionem discretam atque laudabilem; tu misericorditer age cum hoc germano nostro; misericorditer autem ages, si discretè. Discretè verò id agere non poteris, si propria, & libidinosa te & tuos affectio sic te obsideat, ut aliorum à te consilia non recipias, monita contemnas, aut contemnenda suadeas. Si denique nullis difficultatibus, vel accidentalibus præsentibus, aut verisimiliter futuris, nequaquam possisab inccepto de Protessione Fratris judicio deterreri. Benè vale, Frater, intime cordis mei, memor mei in orationibus Dalienæ sortis miseram suadebat, non advertens ipsa tuis. Et de statu tuo, tuorumque, maximè hujus Novitii Fratris aliquid dignum & verum rescribere non pigeat; polliceor omnia sic recepturum & interpretaturum, qualiter ego mea recipi, interpretarique

#### ALIA EPISTOLA

E | U S D E M.

F Rater secundum carnem germane; in Christi tamen charitate germanior. Salus & benedictio super te. Tardiores ad te, quam superabam, veniunt literulæ meæ; non quia tui oblitus sum, scit veritas; sed obstitit irruens aliorum negotiorum turba, quæ ad se me trahens, abduxit à te. Nunc dato paululùm ad respirandum spatio, valesacto curis aliis; & tibi, qui animum meum prorsùs habes, manum & ca-

lamum præsto.

Fatebor in primis mollitiem animi mei indicatricem, quam non fatis adhuc totus fim capax, & amator coelestium; quantum prætered tentator non deest mihi, sicut nec tibi, scio nec ulli penitus mortalium, cujus vita est tentatio super terram. Itaque, Frater, postquàm ab illa Angelica societate, in humanis corporibus existente, cui feliciter adjunctus es, separati sumus, nos illic, quos viditti, sensi equidem tum in via, tum Parisiis teneritudinem ergà te quamdam in corde meo, ultra quàm aliàs sim expertus. Visa est mi-Gemebam ad te, ut bos separatus à compare Dilaniabat insuper, & non absque sensu magno doloris quodammodò lacerabat animam meam evulsio, separatioque tui à me; atque inter cogitandum & loquendum de te, percurrebant non vocatæ lachrymæ ad oculos, & ægrè mihi erat. Coarguebam me vitio in secretis animæ ineæ; increpabam quoque ipsam hanc enervationem meam stultam, quæ condolebat felici tuo statui, cui congaudere sciebam esse justius. Sciebam, dixerim, quoniam me sciebam, quando scilicet ad me rediens dicebam in lumine Fidei & experientiæ, quòd nihil est vita præsens, quemadmodum ipsa est ad modicum parens, & omnis caro velut fenum & omnis gloria ejus quasi flos feni; Isaiæ. xL. 6. & multa fimilia exindè considerabam. Consurgens intrabam Sanctuarium Dei, & considerabam vivaciter novissima justorum, dies antiquos, & Annos aternos. Tunc verò tu mihi felix pro quanto felicitatem hîc Spes incularium fluctuum atque procellarum navigare videbaris. Magnificavit anima mea Dominum, & exultavit spiritus mem in Deo salutari meo. Luc. 1. 46. Ita, Frater, mihi erat, dum benè erat, & dominatur ra-Sed ex adverso vicissim de repentè insurgebat tumultus ingens carnalium affectionum, quæ tuam apud me objectabant imbecillitatem in corpore, pœnam intolerabilem in austeritate Religionis tuze conclamabant. Querulabatur apud me de meipso sensualitas stolida, me durum increpans, me culpabilem insusurrans, quòd parùm fraternaliter, & piè olim te tractassem, & tunc velut unum ex advenis & extraneis à me procul abjicerem. Fuisset, inquit, necessaria tibi, & jocunda societas ejus; suisset etiam sibi cum salute animæ suæ tecum minor asperitas vitæ. Ita perstrepebat in auribus meis sensualitas improba, quæ cæca est, tantummodò præsentia vix aspiciens, & de sola corporis voluptate curam habens. Ita felicitatem quam misera, & miserabilis, & pauper, & cæca, & nuda fors propria.

Fassus sum tamen, & repeto, quòd ejus vocibus graviter impellebar, & parum aberat quin in suam me traduceret sententiam. Sed obnitebatur, sicut Deo propitio jugiter ratio Fide illuminata. Hæc tibi, tuoque statui congratulabatur vehementer, & de meo congemiscit, nec fallitur. Hæc non molestiam tui corporis; non abdicationem fordidæ voluptatis; non jejuniorum, vigiliarumque extenuationem, non frigus aut æstum considerat, ut talia in te deploret; defleret potius, si ab his licenter sepositus atque liberatus in sæculo, morbos vitiorum perniciosissimos & crudelissima vulnera introrsùs incurreres; si Religionem talibus adversam pestibus refugisses; si relicto manna descrti, & via promissionis, ad ollas aspirasses Ægyptii, & in devium damnationis retrò aspiciens corruisses. Prudenter sanc elongatus fugiens, ut salvus fieres à pusillanimitate spiritus & tempestate, Pf. LIV. 9. Nunquid tempestas in sæculo est, ubi pessima, contagiosissimaque sordet ubique societas; ubi iniquitas est & labor in medio ejus & injustuia; & non defecit de plateis ejus usura & dolus : \$.12. & similia monstrorum crimina conversantur. Quamobrem, Frater dilectissime cordis mei, noli animo contabescere, si fortè persenseris irrepere in animam tuam mollitiem tibi insidiantem, qualem de me nunc explicui. Suspicor enim hoc tibi faciliter eventurum, quoniam non dormit, qui tentat te; sed non dormit etiam, qui custodit te. Exurge velociter ergò adejus auxilium, & dic cum glorioso Martino, in cujus solemnitate professus es: Dominus mihi adjutor, non timebo, quid faciat mini homo. Ps. cxvII. 6. Noli securitatem à tentationibus tibi inaniter polliceri, quin potius audi Sapientem. Fili, accedens ad servitutem Dei sta in timore & justitia, & prapara animam tuam ad tentationem. Eccli. II. 1. Sive ergò ista tentatio, seu B periret ex facili in simplicitate aut timorositate sua, aliæ multiformes insurgant adversum te, viriliter age, & confortetur cor tuum & sustine Dominum. Ps. xxvI.

Denique, Frater Chariffime, noli in vanum gratiam accipere quæ data est in te. Noli obmurmurare, noli ingratus esse; sed dic cum Propheta: Misericordias Domini in aternum cantabo. Ps. LXXXVIII. 2. Dic animæ tuæ: Benedic anima mea Domino, & omnia que intrà me sunt, nomini sancto ejus. Ps. CII. 1. & cetera quæ sequuntur. Ille enim, qui segregavit te ab utero matris tuæ, segregavit nunc à sæculo; & suturæ hereditatis pignus dedit. Ille, qui à puero misertus est tibi, dans tibi cor pium, & timoratum, & fuper afflictos compatiens, superaddidit misericordiam, ut te repelleret à faculo nequam, in quo jam demergendus penè fueras irrevocabiliter, si Licentiam, aut Magisterium in Artibus adeptus fuisses, ut proprias conjecturas ex aliis recipe.

Porrò magna est misericordia Dei hæc, quòd neminem è parentibus, vel amicis habuisti, qui volens (ut fit) te aliquem magnum esse in sæculo, fuerit adversarius propositi tui. Mihi longè aliter est, & suit assidue, & ceteris innumeris in experientiæ Libro legentibus; quoniam inimici hominis domestici ejus. Matt. x. 36. Ut enim succurrant liberis, cos nunquam liberos esse volunt; quamquam mihi multò minor suerit inimica dilectio, fuit tamen.

Denique noli oblivisci misericordiam Dei in Progenitoribus nostris & germanis sororibus; in Matre præsertim, quæ ineffabilibus votis, etiam antè tui conceptum, te talem aliquem à Domino quæsivit, velut Anna altera Samuölem. Deinde natum & adultum jugibus ferè lachrymis in hoc te statu (sicut piè sentio) pergenuit. Meministi, ut opinor, litterarum, quæ super hoc præbent judicium, & quæ alteram Augu-Dlus; plura capere non sufficio; sed nec pauca, quæ itini Matrem repræsentant cam ergà te. Reddes ei vicem orationum tuarum. Et in te uno nos omnes ergà Deum intercessorem habebimus. Ita age, Frater, & vale in Domino feliciter. Supplico recommendari Patri nostro, Venerabili Domino Priori domus vestræ, & singulis Fratribus habitantibus in ca. Nondum scripta habeo quæ tibi mittere disposui; tu interim stude in uno voluminum Augustini super Psalterium quod apud vos esse novi. Est enim do-Arina hæc Christiana, tibi, tuisque similibus qui quotidie psallitis, supra modum utilis & approbata; quatenùs ex favo arido litteræ Psalmorum, mel sapidissi-

mum internorum sensuum cantando noveritis eliquare. Iterum benè vale cum tuis Patribus, & Fratribus. Oremus pro invicem. Scriptum quinta Decem-

#### ALIA EPISTOLA

#### Ab codem edita, de Fratre suo Nicolao.

V Enerabilis Pater, & Domine in Christo dilectisfime. Non indignetur, obsecro, charitas vestra, si idipsum quod agitis, & hucusque egistis, przesumo commonere de & super filiervestro, fratre meo Nicolao. Multum quippe follicitor, quia multum diligo, quoniam (si Nasoni, immò experientize credi-

Res est solliciti plena timoris ansor.

Supplico igitur pavidus, & in Christi visceribus sinceritatem vestræ dilectionis obtestor, ut non deseratis opus vestrum in codem fratre meo, quin fragilitatem fuam in anima & corpore pia jugiter compassione supportetis. Exhibete, quæso, vos assiduè talem, & taliter ergà eum, ut omnes necessitates suas, etiam corporales, cum omni fiducia vobis aperiat. Alioquin aut per fervorem indiscretum in lachrymis, aut in aliis Religionis, que per se dura est, exercitiis Scitis quoniam supra vires est-opus quod professus est; adeò ut admirer, & extimescam vehementer, dum mecum recogito; & deficerem, si non esset spesin Deo, & post eum in vobis, amande Pater, & in aliis Fratribus vestræ Religionis, de quibus sperandum rationabiliter esse censeos quod non crudeles sunt, non indiscreti, ut perdere sinant animam, pro qua Dominus mortuus est, & quam tanta concordia secum asfumendam, post longas probationes decreverunt. Credat igitur per omnia se & sua vestro consilio, sicut crediturum esse confido; securus reddor, non peribit, nec percat, obsecto, precor & supplico; sed habeam in eo oratorem perpetuum apud Deum, in quo benè valete, memineritisque mei peccatoris. Scriptum Parisis in nocte Conceptionis Virginis Marize gloriofæ.

#### EPISTOLA INCITATIVA

#### Ad spiritualem prosectum.

Harissime Frater, libenter tecum divido, si quid boni Dominus pauperi servo suggesserit. Ego fum pauper & mendicus; sed spero quòd Dominus follicitus erit mei, & tui similiter. Unde oro ejus clementiam, ut eleemosyna communis sit nobis de largitate mensæ ejus. Occurrit hodie Dominus mendico suo cum suavissimo pane de coelo. Dulcis admodum, & gratiosus sermo infusus est in auribus meis; fonuit enim lectio Apoc. 11. & de multitudine tantorum mysteriorum retentus est apud me brevis versicuobicurius ionant. Dedit Dominus, ut aliquid breviter & dulciter sonaret unde traheretur affectus; utinam donet etiam, ut hoc ipsum aperiatur intellectui; quia si spiritalibus videtur liquidum, manet tamen carnalibus occultum. Volo ergò te participem fieri hujus muneris. Nam tunc verè comites individui sumus, cùm in Christo unum sapimus, unum quærimus, & ad unum tendimus. Appone aurem, & ausculta diligenter, quòd sonat valde dulciter. Qui habet, inquit, aurem, audiat quid spiritus dicat Ecclesiis. Vincenti dabo manna absconditum, & dabo illi calculum candidam, & in calculo nomen novum quod nemo scit nisi

qui accipit. Apoc. H. 17. Audis jam, Frater, cœlestem vocem, utinam & interiorem cordium nostrorum auditum tangat, & vim virtutis illius sentiamus! Sermo vivus est, & omni acceptione dignus. O quam coelestis vox, quæ nil terrenum fatur! Quod si caro non capiat, capiat spiritus, quo nimirum totus hic scrmo plenus est Verba, inquit, qua ego loquor, spi- A normam ad manum Magistrorum ducti sequuntur; viritus & vita sunt. Spiritus est qui vivissicat, caro non tam Christi crucifixi aspiciunt, & jugum Domini suaprodest quiequam. Joan. vi. 64. Non ergò sentit arçave in obedientia & abnegatione propria ferunt; ita na supernæ revelationis homo externus, carnalis, vagus & clatus, Paulò attestante qui ait: Animalis homo non percipit ea que sunt spiritus Dei, stultitia enim est illi, & non potest intelligere, quia spiritualiter examinaiur. 1. Cor. 11. 14. Spinitualibus ergò loquitur, qui spiritu facta carnis mortificant, & mundum odio habent & maligna diaboli confilia respuunt. Hi enim primitias spiritus habentes, quid sit hoc absconditum manna ignorare non possunt, quia hoc gustando potiùs quam legendo, vel audiendo didicerunt. Datur autem manna dilectis filiis, ex antore Deo Patri servientibus, qui ejus voluntati semper placere, ejus gloriam student quærere. Et si non horres accipere, manna interioris mentis exprimit dulcedinem, five consolationem Sanctorum in hac vita. Est igitur congruus sensus: Vincenti dabo manna absconditum: Apoc. II. 17. contemnenti carnalem consolationem dabo spiritualem; respuenti terrena & exteriora bona, osten-B sciunt. Dicunt tamen quia libenter essent devoti, lidam cœlestia & interiora charismata quæ merito sui excedunt omnia alia delectamenta. Talia ac tanta etiam existunt, ut dignus nemo sit cognoscere, nisi priùs discat vana & vilia solatia contemnere. Scriptum est enim: Vir insipiens non cognoscet, & stultus non intelliget hac. Pf. xci. 7.

Libet autem pro expugnandis vitiis & malis confuetudinibus vincendis, aliqua latiùs introducere. Sicut quondam filiis Israel in deserto habitantibus Deus manna pluit; ita & modò spiritualibus filiis suis gratiam internæ consolationis contra tentamenta tribuit. Tandiù filii Itraël illo cibo aliti sunt, donec terram promissionis attingerent; & quamdiu electi in mundo peregrinantur, pane vitæ & intellectus foventur, donce deposito corpore, terram viventium intrent. Dum autem de frugibus illius terræ manducare cepissent, statim manna desiit, & dùm Sancti assumpti fuerint in beatitudinis gloria, amodò non indigent recreari, nostro more, spiritali alimonia. Unus tamen panis est, qui Angelos pascit & homines; animas in gloria, & viatores in gratia.

decsse manna causantur; plures qui illo refici consueverunt, gustum jam perdiderunt. Quæ estalia causa hujus ariditatis & insipidioris sensus vestri, nisi quia ad egena & infirma mundi hujus reversi estis? Mementote egressionis vestræ ex Ægypto. Dies ille, memoriale nominis Domini in sempiternum recordetur; nulli dubium quin manus Domini vobiscum erat, alioquin in fæculò remansissetis. Ubi est ergò ille spiritus, ille primitialis fervor? intentio firma? propofitum immobile? fortis nt mors dilectio? Cant. viii. 6. Quodammodò armati egressi estis mundum, dùm constanti animo omnia perserre adversa, vilia & aspera assensi estis. Insuper & cum gaudio venistis ad montem Dei Orcb, ad audiendum Legem Dei vitæ & disciplinæ; dùm monita Seniorum libenter audire, & secundùm ea religiose vivere respondistis. Cur ergo nunc vosimiscetis? Jam propter tempus & Annos, de fructibus terræ promissionis botros & malogranata aliis afferre, & propinare deberetis; & ecce vobis manna etiam deest. Convertimini filii revertentes, quia si corpore non estis reversi ad sæculum; tamen corde adhuc tenemini in variis desideriis terrenorum. Proh dolor! multi spiritualiter excunt Ægyptum, transcunt mare rubrum, & ambulant per desertum, portant tabernaculum & vasa ejus; sed non intrant terram promissio-

nis. Penè omnia accidunt eis quæ contigerunt filiis Israel, qui murmurantes contrà Moysem pœnitucrunt, quia educti sunt de Ægypto. Sic quamplures hodie reperiuntur, qui mundum relinquunt; 'parentes & amicos deserunt, peccata & vitia plangunt: prætereà carnalia desideria abominantur, ignotam justitiae ut omnes parati & ferventes funt ad labores, ad abstinentias, mites ad increpationes, humiles ad abjectiones, patientes ad correctiones & adversa quælilibet & indigna constantissimi. Sed non in tali fer-

vore omnes perdurant.

Nam aliquanto tempore egressionis, id est, conversationis suæ peracto, minus cauti & solliciti de profectu suo, incidunt in varias tentationes & ægritudines passionum; ita ut nonnulli se incepisse contristentur. Quidam verò deliberant & modum excogitant redeundi. Alii autem, etsi manserint, cum tepore quodam & usu asinariam molam trahunt, & parvam devotionem & affectum habent in his quæ agenda didicerunt; laboriosa & dura omnia sentiunt; quia manna non habent, cœlum eis videtur æneum, terra ferrea; quia neque cœlestia contemplari, neque agrum cordis virtutibus & devotis exercitiis colere benter haberent virtutes, vellent se vicisse passiones. Sed non sufficit tantum benè velle, si deest manus & opera. Oportet quod laboretis, quod vim naturæ faciatis ficut Dominus dicit: Regnum calorum vim patitur, O violenti rapiumi illud. Matt. x1. 12. Violentià opus est, & scitis quod Sancti non otio, & somno promeruerunt regnum Dei.

Usquequò tardatis? & quare non armamini contrà passiones, ut obtineatis virtutes, & diversas consolationes suscipere digra inveniamini? Quanto ampliùs tardaveritis, tantò pejùs semper, & sine dolore & labore optatam requiem non percipietis; Petite & accipietis, Joan. xvi. 24. quarite & invenietis, pulsate & aperietur vobis. Luc. x1. 9. Pigritia & negligentia vos tenent; sed contrà has primò accingimini & bellate prælia Domini. Quid negligitis proprium profectum, certè pro vobis est, & pro pace vestra exit labor vester. Dicit Scriptura: Modicum laboravi, & multam requiem inveni. Eccli Li. 35. Sed fortè respondetis: adversus vitia & passiones certare quis semper potest? Multæ Sed est quod me multum movet, quia plures sibi Csunt & penè insuperabiles, ut nobis videtur, quis tantam sustinere potest vexationem? Audite increduli & rebelles; delicati milites & servi pigri; laborem attenditis, pugnam consideratis; sed de præmio & victoria cur non cogitatis? Et quid est omnis labor ad æternam requiem? Et quid brevis exercitatio ad bonæ conscientiæ consolationem? O si inciperetis, & fortiter ac integrè proponeretis quod modò insuperabile putatis; vix aliquando ita vitiosus quis repertus est, cui diligentia cum perseverantia boni, virtutes negavit.

Videtur vobis laboriosum, vincere passiones vestras; sed nisi edomitæ fuerint, nunquam habebitis veram cordis requiem. Quandò ergò alii cum Deo sunt in devotione & bona pace, tunc vobis erit tristitia, gravedo & tædium, foris & intùs; nufiquam critis securi, & veraciter læti, nisi mortificaveritis carnalita tes vestras. Quod si non trahat vos Sanctorum retineris tædet? cur ad sarcinas sedetis, & gravati inge-Dligiositas, & plurimorum devotio, terreat saltem mirabilis inopia vestra, & divinæ ultionis sententia: Congregabo, inquit, super eos mala, & sagittas meas com-plebo in eis, consumentur same & devorabunt eos aves morsu amarissimo. Deut. xxxII. 23. Satis durè intonant versiculi isti, & utinam convertant vetustatem vestram; quatenus innovati & fervidi effecti, meliores vos quotidie & alacriores faciant promissa Spiritus fancti. Vincenti, ait, dabo manna abscondium. Apoc. 11. 17. Si volueritis & audieritis me, bona terra

comedetis. Isaiæ 1.19. Orictur vobis pro spina, rosa mon exhibes alteri, quam optas sieri tibi? Revertere ad pulcherrima, & prótribulo, candidissimum lilium. Magna funt hæc, dulcia & consolatoria cupientibus proficere. Non ergò te conturbet, homo Dei, non te dejiciat multitudo vitiorum. Crede Deo & spera in eo, & eris melior quam fuisti. Dominus pugnabit pro te, & tu tacebis: intelligisne hoc? Dominus ipse dabit fortitudinem ut resistas irae, pigritiam excutias, & concupiscenti animo non consentias, & tu tacebis, quia tibi hanc potentiam non ascribes, te pro- A peccator, in Regno Dei te præcedat, & tu cum jupter hoc non elevabis; sed Deo totum purè tribues, qui assistit à dextris pauperis: etiam quantum vales, hominibus absconde, & nihil aliud quam infirmum & inopem te confitere. Si quando infurrexerit contrarius tibi, & dixerit quòd non libenter audis, esto patiens & tace. Illatis malis Dominus respondebit: Justus enim Dominus inultum non patietur abire quodcunque nocivum verbum. Quid tibi nocere potestalterius malitia, si contrà te inflatur, si detrahit, si objurgat? Scipium magis prodit quia bonus non est. Nam si tu bonus sueris & in patientia manseris, nihil mali tibi intulit, sed potius meritum tuum auxit. Tu clarior ex opprobrio coram sapientibus, tu probatior ex virtute patientiæ. Nemini nocet pravitas alterius, neminem lædit verbum contumeliosum, quamdiù ipse pius & immotus fuerit. Omnis homo qualis interiùs est, talis ei exterior adversitas crit; quia si tubonus, fimplex & rectus, ac Deum timens probaris; nemo tibi bonitatem, justitiam & pacem tuam potest auser-B re, nisi cam voluntariè reliqueris. Non est magna patientia, quam parva res perturbat. Difce ad minus tacere ad injuriam, quia prudentius est, tacere in tempore malo. Qui vincere desiderat, victum se tradat. Cogita de corona, non de injuria; & quomodò possis alium sanare, non quid possis è contrario, quasi zelo justitiæ motusærespondere. Si ille non ignoscit, tu ignosce; quia ut frequenter majorem habet culpam, qui alteri irascitur quam qui iratum patitur. Miserorum proprium est conqueri, & impatientium citius commoveri, & causas aliis imponere. Tu ergo esto libenter reus, ut sias antè Deum innocens; tu primò à teipso incipe: & sic poteris etiam alium sa-1 nare. Audiat tamen qui zelum videtur habere adversus aliorum defectus, qui indignatur, si quid contra justitiam agitur; quàm rectè & prudenter ageres, si zelum tuum etiam contrà commotionem tuam exerceres; & quod in alio reprehendis, priùs in te emen-C dares. Cum ergò aliorum culpis iralceris, quid juvat de oculo fratris tui festucam tollere, & tuæ impatientiæ motus non cohibere? An tibi videtur non etiam festuca, sed potiùs trabs illius culpa? Vide, ne fortè ex tuo judicio trabem suspiciosè reputas, quod coram Deo vix sessua habetur. Non sidas nimis proprio judicio, quoniam homo es & non Deus, sive tamen magnum, sive parvum fuerit, utiliùs tamen semper teipsum consideres, quia & tu peccatores, & curatione indiges. In quo ergò alium judicas, teipsum condemnas, cum eadem facis. Rom. 11. 1. Quid enim mihi prodest, si aliquem verbis meis sanavero & in propriis meis passionibus mansero? Benè illi, cui malitia cedit in bonum; sed væ mihi propriæ salutis interemptori! Non est indicium mensueti cordis, inconsideratè ium corripere, aut in correptione modum transire, vel non posse motum invectionis differre, donce ira in manfuetudinem, & zelus amara redeant in dulcedinem. Forsitan tunc videbis, non esse tantæ culpæ rcum quem reprehenderas, ac etiam magis exculabis, super D super terram (si benè cogitaverit) quàmanimam suam. quo priùs subitò indignabaris; sed & tuæ malitiæ imputabis non incongruè, quod tantillum non potuisti injuriæ perferre. Lugebis quoque plus injustam correp-

tionem, quàm illius culpam. Pudeat igitur, te nondum didicisse parvos fratris defectus tolerare, qui quotidie infirmitatem propriam ab aliis desideras portari. Cur ergò eamdem misericordiam

temetipsum & pertimesce, ne graviùs deliquisti indignando & malè ferendo, quàm frater tuus peccando. Ille forte casum suum mox ut agnovit slevit, & de cetero cavere proposuit; tu verò impatiens & incompassivus peccatum tuum nec inspexisti nec slevisti. Adhuc ille satis benè in corde suo per amorem tecum stat; & nihil mali de te existimat; sed se magis humiliat, & super se justificat. Videas ergò, ne ille qui videtur stitiæ præsumptione similis sias superbo Pharisæo; qui reprobatus est à Domino propter suam superbiam adversus publicani humilitatem.

Ecce jam aliqualiter audisti, Charissime, quomodò teipsum debes vincere, & zelum contra propria vitia exercere. Studeas ergò magis ac magis proficere, & semper aliquid vitiosæ consuetudinis amputare. Sicut negligentia vitia nutrire solet, & virtutes amittere; ita diligentia quælibet inveterata mala evertit, & expugnat. Nam etsi labor est, est in principio pugnæ; tamen cum videris paulatim hostes ruere, consolaberis de prospero fine. Impedit nos valdè, quia non audemus violentiam inferre naturæ. O quantos labores faciunt homines pro terrenis lucrandis, & nos pro æternis bonis marcescimus! Nauta petit mare, mercator circumit regiones; miles fert arma bellica; rusticus vomere scindit arva, & sine labore non queunt divitias & honores obtinere.

Ut quid ergò nos virtutes, fine magna sollicitudine adipisci credimus? Hodiè aliquid inchoare, & cras modicum addere, & fic diebus fingulis virtutem virtuti, propositum proposito jungere, perficit hominem virtuosum, devotum, purum, sanctum & religiolum, Deo charum, & hominibus gratiolum. Hoc ordine promeretur homo nomen novum in calculo clausum; quia calcatis vitiis efficitur candidus interius, & sæpè fruitur consolationibus supernæ dulcedinis, quæ ignotæ manent carnalibus& tepidis. Ruminemus igigitur, sedula mente, præsentem versiculum adversus detestabilem desidiam ad igniendum nos, & fratres nostros in amorem spiritualis processus, ut & vitia nostra curentur, & donationes coelestium virtutum in nobis augeantur. Neque enim fraudabit à desiderio suo fideles certatores Spiritus fanctus, qui ut viriliter certarent, hortatoria voce insonuit, dicens: Vincenti da: bo manna absconditum. Apoc. 11. 17.

#### S $\mathbf{T}$ 0

#### de custodia habenda ad seipsum.

FRater mi, in Christo dilecte, videas quomodò cauté ambules, quoniam dies mali funt. Magna cautela est servo Dei habenda in omnibus verbis, & operibus suis. Nam qui non est prævisus in rebus suis, aut citò lædit aut læditur; & magnum damnum sentiet in fine, quisquis in principio suit negligens aut præceps. Diù perpendendum est antequam siat aliquid, & sæpiùs recurrendum est ad cordis habitaculum, ne homo sit absque consilio, sicut gens prava & exasperans, quæ non direxit ad Deum cor suum.

Igitur præcedat oculus tuus omnia opera tua, & omnia age cum prudentia, nec incedas per aliena fa cta, te neglecto; quia nemo illo sapientior est, cujus anima sua semper in manibus ejus est. Non habet homo chariorem thefaurum, nec meliorem substantiam •Debet igitur vigilare, & semper esse in custodia ani-'mæ suæ, quia nihil comparari potest saluti ejus. Salus enim confistit in veris virtutibus; odit & abominatur omne vitium. Quantò quis nititur contrà vitia, tantò magis accedit ad virtutes; quantò virtus ampliùs placet, tantò plùs detestatur ejus contrarium. Cognitio vitiorum multùm prodest ad superandum vitia:

Digitized by Google

plures non cognoscunt in varitate proprios defeatus; & quidam quamvis sciunt non satis ponderant; aut si ponderant, citò oculos avertunt, & obliviscuntur, quod tolerant. Non est ita faciendum, Charishme Frater; sed resistendum est semper malitiæ & iniquitati, & remedium inquirendum & auxilium à Deo fla-

gitandum. Maxime est autem obviandum motibus passionum in principio pugnæ; quia si magna creverit, insirmus homo ubi erit? Ex parva re fit sepè gravis inquietudo; & ex verbo uno nascuntur verba multa; & de modimelia generat stultis & inconsideratis hominibus difficilem exitum & profundum vulnus. Benè ergò & prudenter agit, qui, omnibus neglectis, se custodit, judicat & ordinat. Tantò minus potest unusquisque providere sibi, quantò pronior est ad considerandum alios. Desiderans habere pacem, debet habitare in Sion; hoc est utile homini qui non invenit requiem in hoc sæculo, ut confugiat ad Dominum, & cupiat citò dissolvi & esse cum Christo; quia non est alius, qui pro nobis pugnet, nisi ipse qui fecit nos. Si sentis insurgere vitia, oppone remedia quæ scis tibi esse utilia, & quæ audivisti ab aliis, cogita semper si tibi deserviunt. Quotidie bellum gerendum est, quoniam tentamur quotidie; nec est victus, qui vitiosam consuetudinem sæpè rebellare sentit : dolere tamen debet, quia adhuc in eo malum vivit, & nondum perfecte sibi morsæpè dejiciatur homo. In speciali proponendum est & contra illa vitia quæ magis molestant & frequentiùs adveniunt; aliquando irà, aliquando superbià, aliquando concupiscentià cor hominis tribulatur, & vehementer inflammatur; sed scuto orationis aut gemitu cordis, aut invocatione sancti Nominis Jesu est occurrendum, & in cœlum respiciendum, undè veniet omne auxilium. Et quando sic oret vel consimiliter: O bone Jesu! succurre mihi modò. Eia Domine Deus, adjuva me, quid ego miser agam, sine te: quid incipiam, & quomodo finiam dies meos, Deus meus? Melius nosti quid tibi sit necessarium magis, quia & hoc quotidiana docet infestatio, & qualiter evades docet, & docebit Spiritus sancti unctio. Ita igitur quære auxilium & confilium, & ab co postula tui cordis refrigerium. Considera teipsum, quid quaris in operibus tuis; quid diligis; & quid non diligis. Secundum desideria sua sit homo stabilis aut vagus. Qui C nobis: qui vocavit nos, ipse adjuvabit nos, & customultum conspicit, & multa habere vult, quomodò in fe manebit? Dispergitur in omnem ventum cœli, & capitur laqueo desiderii terreni. Parva res est sarpè, propter quam adipiscendam generatur homini perplexitas magna; sed qui omnia à se expellit, permittens unumquodque stare sicut invenit, benè in pace erit; qui verò multis se ingerit, ac multa ordinat & regit, iste seipsum lædit & perdit. Et quia Magister vult esse in rebus alienis, non est mirum, si nescit esse discipulus in suis. O quanta adhuc discere habet, quæ non videt! quantum illi adhuc deficit! & ô quam longè stat! Quid ergò vult se intromittere in aliis, quæ emendare non potest? Aut cur se implicat talibus, quæ ad ipsum non pertinent? Quid pertinet ad me, inquis? Ut tantum cogites de te, & aliud quodcunque fuerit, projicias procul à te. In ista cogitatione invenies te, & custodies, & proficies maxime; eris særabis de exteriorum occupatione & gubernatione eorum quæ fiunt in domo. Dilecte Frater, Dominus custodit te ab omni malo, custodiat animam tuam Do-

minus. Pf. cxx. 7.

#### EPISTOLA

pro confortatione cujusdam tentati.

S Uscipiamus, Charissime, de manu Dei, quicquid voluerit super nos venire Deus; nihil enim sine justa & certa causa agitur in terris; & ideò curemus nos Des subjicere cor nostrum & sensum nostrum, ut respiciens humilitatem, & patientiam nostram, benè disponat desiderium nostrum. Inclinemus nos sub sancta & gloriosa Majestate ejus, quia pulvis sumus: & co risu scaturit sæpè grandis dissolutio. Parva conta. A cogitemus, quam magnum & dignum sit, ut recomelia generat stultis & inconsideratis hominibus diffici. gitet aliquando de nobis Deus. Ex hac humili æstimatione sensus nostri, & accusatione culparum nostrarum, confessioneque justi Judicii Dei (quod ut frequenter occultum, semper autem rectum est) apprehendamus spem, & confidentiam ad ipsum, & oremus largiter, ac ab aliis etiam intime flagitemus orationes, quatenus sua maxima pietas nostram miseriam, & tribulationem tantarum tentationum immutare dignetur. Nec ideò diffidamus de nobis, quia multa contraria sentimus, & patimur, & sæpiùs quam vellemus, & graviùs quam alii tentamur: vel quia inconstantes sumus, & tam parum laborare possumus; seu quòd totiens cadimus, & tardè resurgimus. Aut quòd tam indevoti & aridi invenimur, & parvum appetitum ad virtutes & ad Deum sentimus. Omnia ista solent bonis accidere, & sæpissimè devotissimi talia sunt tuus est. Accipienda est semper nova fiducia, licèt Bexperti. Cum ergò taliter nos affligi senserimus inter tristitias totidem, Domino humiliter dicamus: "Do-"mine Deus si dignus non sum, nec tibi placet, ut "liberer à pressura cordis mei; saltem hoc mihi largi-"re digneris ut patiens sim, ut non murmurem con-,, trà virgam tuam, quâ me percutis. Memor etenim "benè sum, quid canitur in Ecclesia tua:

Tunsionibus, pressuris expoliti lapides.

Et quia

Illic introducitur.

Omnis qui pro Christi nomine hic in mundo premitur. Propter quod peto, ut quæcunque pro culpa ista patior, ad meam purgationem semper provenire facias, & pro figno clementiæ, non reprobationis furore, capienda esse doceas.

Debemus ergò sic nos Domino, integro affectu, resignare, & plus ejus bonitati confidere quàm audemus postulare. Ejus creaturæ sumus, & ipsi cura est de diet nos à tentatione hac in æternum, ut non velimus cum hoc mundo gaudere, neque latam viam quam multi tenent, denuò ambulare. Admonco te, attende Scripturas sanctas. Sequi vis Christum, an mundum istum? Credis Apostolo, an magis Philosopho? Christus dicit: Intrate per angustam portam, que ducit ad vitam. Matt. vii. 14. Et iterum: Tollite jugum meum super vos & discite à me, quia mitis sum & humilis corde. Matt. x1. 28. Dicit Apostolus: Nolite conformari huic saculo. Rom. XII. 2. Etsi secundum carnem vixeritis, moriemini. Rom. VIII. 13. Nemo vos seducat inanibus verbis. Ephes. v. 6. Quicumque sunt Christi, carnem suam crucifixerunt cum vitiis & concupiscentiis. Galat. v. 24. Ego Christo confixus sum cruci. Galat. 11. 19. Ego stigmata Domini Jesu in corpore meo porto. Ibid. VI. 17. Mihi mundus crucifixus est & ego mundo. Ibid. \$. 14. Omnia arbitror ut stercora, ut Christum piùs liber à suspicatione & indignatione; parùm cu-Dlucrifaciam. Philip. 111. 8. Ista sunt verba Apostolica. Sed apud Philosophos & sæculi prudentes talia non invenies. Et quamvis aliqui Gentiles contemptum divitiarum laudabant, & voluptates spernebant, & eorum doctrinam multi hodie commendant. De Christo tamen nihil sciebant, nec æternæ vitæ amore id agebant, sed evanuerunt in cogitationibus suis. Rom. 1. 21. Et omnes (ni fallor) homines cupiunt esse cum Christo, & ad populum ejus pertinere; sed pauci volunt sequi vitam Christi.

nolle sequi; sed vita paucorum continentium se à læcularibus actibus, carnalibutque desideriis ostendit, quòd multi funt ex parte ejus. Opera probant, cujus servus quis fucrit. Ait ergò Christus: Qui sequitur me non ambulat in tenebris, sed babebit lumen vita. Joan VIII. 12. In mundum hunc veni, ut qui non mundo appartii hominibus, w exemplo meo efficiantur simplices & humiles, & intelligant opera divina & cœlestia miracula ad credendum mihi. Et qui seipfos peccatores & quodammodò cæcos & inícios cognoverunt, per gratiam meam illuminari digni erunt, ficque capiunt devot humilitate quod superbi & apud se sapientes nequaquam intelligere queunt; atque ideirco in excitate cordis & stulta opinione manent, æstimantes suam doctrinam certiorem, meam autem dubiosam & mundo exitialem. Sicut olim Judæi Christum præsentem in carne contemnebant, sic modò plures carnales eum contemptui habent & in cæcitate prohdolor! perseverant. Malunt potiùs credere sibi quam Evangelio; & carni magis servire quam Deo, atque ideo longos optant dies, & voluptuosos super terram; cœlum autem respicere negligunt, & quam velociter tollentur non attendunt. Hæc si cogitas nimirum, senties melius esse sequi humi- re cordi tuo, quia vanitas est in hac vita aliquid ap-lem Deum, crucifixum & passum pro nobis, & me-B petere. Quanto inferiori & humiliori statu quis sueritò debere nos pati cum illo, & relinqui à parentibus & amicis in hoc mundo. Mane igitur apud eum qui te vocavit, & ne discedas ab amore ejus, sedascende arborem Crucis, ut indè videas Jesum ambulantem, & viam ad æternam vitam præparatam. Hac est via (ait Propheta) ambulate in ea. Isai. xxx. 21. Via crucis vita nostra; via electorum, via paucorum; via amara, via vitæ & faluris; via brevis, via directa; via laboris, via perfectionis. Via, inquam, crucis est, sed ducit ad gloriam, ad latitudinem, ad Regnum cœlorum, ad multa millia & frequentiam Angelorum, ad dulcedinem, mirabilem & interminabilem; ad longitudinem dierum in seculum seculi, ad desideratum finem omnium fruitionum & appetituum cordium, ad requiem & pacem securissimam, ad jocunditatem & exultationem amœnissimam. Quæ Brevi quodam versiculo, qui cantatur in Festo sanctæ Crucis, pulchrè tanguntur.

Servi crucis crucem laudent, Qui per crucem sibi gaudent Vita dari munera,

Quia ergò vita Christi crux suit, debet vita Christiani etiam crux esse. Et multò magis vita Monachorum, Clericorum, & omnium Religiosorum, in cruce erit. Extrà crucem non est salus, præter crucem non venitur ad Regnum Christi. Oportebat pati Christum, & resurgere à mortuis, & sta intrare în gloriam suam. Act. xvii. 3. Si aliam viam quærimus, erramus, & in perditionem ducimur. Et qui crucem fugere cupimus, in medium lacus ardentis picis & sulphuris incurremus. Crux nostra æterno cruciatui comparata, est delectabilissima; labor noster, perpetua requie donanda, levissimus est. Frangere propriam voluntatem, crux eit, & forte quâ major vix est; sed in Inferno quis unquam vel in minimo sua voluntate utitur, cùm semper quod nolit pati cogatur, quod voluerit Dsunt minus curare! venit tempus, veniet citò temnunquam accipiat. Fili, inquit, recordare, quia re-cepisti bona in vita tua, & Lazarus similiter mala. Luc. xvi. 25. Comedisti, bibisti, & saturatus es nimis. Meliora & delicatioria elegisti tibi vestimenta & ornatus es. Risisti, cantasti, saltasti præ lætitia, nec prohibuisti cor tuum à voluptatibus; sed quodeunque libuit sine contradictione implest i. Et hæc æstimasti partem tuam, & regnum tuum, & gloriam tuam, nec de Lazaro quicquam cogitasti, quantum egeret; quantum pate-Tom. III. Pars II.

Iterum dicunt se diabolum odire, & ejus vestigia retur, quantum infirmaretur. Recordare ergò, Fili quia recepisti bona in vita tua, C Lazarus similiter mala. Nunc autem hic consolatur, tu vero cruciaris. Luc. XVI. 27. Ille dùm viveret crucem habuit, & ad modicum spatium se sustinuit; tu dum viveres, cœlum tuum in terra habuisti, & libenter vitam in deliciis protraxisses; sed nunc ille nec ponam corporis nec animæ patitur, vident, vident, & qui vident, ceci fiant. Ibid xi. 4 fed in requie beata lætatur; tu verò & modò cruciatum 39. Ac si diceret: Ego humilis & pauper in hoc in anima habes, & posteà simul in corpore & anima torquendus condemnaberis. Hæc meditare inter tentationes tuas, & Domino aspirante, cessabit earum impetus. Nam solet ardor ardore expelli, & labor labore graviore minui. Sta ergò in loco isto quem elegisti, & eleva patientiæ clypeum contrà ictus tentationum, mori eligens magis, quam cedere antiqui hostis vexationibus. Qui vicerit (ait Spiritus fanctus) faciam illum columnam in Paradiso Dei mei, & scribam super eum nomen Patris mei, nomen civitatis nova Jerusalem. Apoc. III. 12. Insuper Sanctorum exempla intuere, & eorum suffragia jugiter quare. Memento, quantum Sancti pro vita æterna laboraverunt, in qua nunc cum Christo sine fine regnantes gaudent. Quantò in mundo despectiores & pauperiores suerunt, tanto nunc gloriofiores & nobiliores in coclo fulgent.

Propter amorem igitur Christi, & locus, & status inferior semper plus facere debet, & dulcescerit, tantò veriùs sæpè bona agit, & faciliùs habita custodit. Si alii præcedunt nos, quid ad nos? Sequamur Jesum humilitate, & simplicitate; & non curemus humanam vanitatem. Nos propter Christum, stulti, ignobiles & infirmi. Nos propter illum libenter simus abjecti & novissimi reputati. Ego, inquit, sum vermis & non homo, opprobrium hominum & al jectio plebis. Pf. xx1. 7. Quæ major gloria, quam cum Christo gloriari in cruce? Quæ major consolatio cordis, quam portare viventem imaginem Crucifixi? Confortare ignur, & esto robustus, & ne timeas, quia ego tecum sum ut liberem te, dicit Dominus.

Compassus tibi locutus sum tanquam infirmo, ut pariter in Domino consolati, per ipsum convalescamus in ipso. Amen.

### EPISTOLA

#### De conversione & perseverantia in bono propositio.

ILECTE Frater intime congaudeo tibi, quia invenisti locum Deo serviendi. Sit Dominus noster ex hinc benedictus, qui te dignatus est vocare ad fuum servitium. Agnosco hanc vocationem donum Dei esse; quoniam non ex meritis tuis, sed secundum misericordiam suam de sæculi vanitatibus te eripuit, & in electam societatem perduxit, ubi audires, atque oculis etiam cerneres qualiter illi servires. Quàm multi divites, nobiles & potentes, quàm multi sapientes, literati & famosi adolescentes in hoc fæculo mirabiliter fluctuant, & abjicere jugum diaboli à suis cervicibus non prævalent; nec illo spiritu adhuc moventur, ut saculo renuncient. O vanitas vanitatum! mundum diligere, & quæ Dei pus quando omnes sæculares, & carnales delectationes simul finem habebunt. Et tunc relinquent vel inviti præsens sæculum, qui modò voluntarii non sunt abrenunciare pompis ejus. Tu autem, dilecte Frater, majorem gratiam à Domino accepisti, quia inter tot sodales tuos à multis periculis corporis & animæ, à laqueis diaboli es præservatus, & in loco apto ad salvandum animam tuam constitutus. O quantas gratias Deo debes, qui tibi regnum suum promerendum obtulit, quod dives pecunia possidere non potest! Et quam miranda Dei gratia, ut invalidus & imperitus, Sanctorum viam fortiter ambuiet, quam robustus & doctus vix sequi valet! Recogita ubinam sunt olim tecum studentes; ubi illi familiares socii, cum quibus vivere & ludere, secundum carnem dulce erat, cum quibus peregrinari in remotis partibus, non amore Christi, sed cupidine temporalis processus & lucri, jocundum tibi videbatur, quàm multi jam obierunt, quàm ipsis cum sancto Moyse dicere potes, consideratis sinibus corum: Utin im superent & intelligerent, ac novissima providerent. Deut. xxxII. 29. Audistialios Romam pergere & pro Beneficiis laborare. Alios Parisiis relidere, & ad Magillerium tendere; ali, sperceptis Dignitaribus & Prælaturis in medio populi jam exaltatos elle. Tu autem quid? Gratias Deo, quia nihil horum attentasti; immò & propter Christum jam veluti flercora, isla mundana omnia gaudia reputas; adjecisti etiam teipium contemnere, loquens cum beato David: Elezi a jestus esse in amo Dei mei, magis quam habit ire in tabernaculis peccaiorum. Pfal. LXXXIII. 11. Tu itaque elegisti hodiè Dominum Deum in Patrem, cui servire regnare est; pro quo humiliari in præsenti facculo, æternæ exultationis tibi caufa erit; pro illo labor, requies; penuria, divitiæ; contemptus, honor; tribulatio, contolatio; infirmitas, robur; mœror, gaudium tibi semper sit. Et quò purius & ardentius eum amaveris, eò viliora terrena omnia censebis.

maligni spiritus consilium intrare cor tuum, ut contrineris, quia amicos & socios reliquisti, & quia ipsi jam magni Domini effecti nunciantur, & tu adhuc permanes in innocentia tua. Noli audire eos, qui te in aliam viam conantur trahere, & dicunt: usquequò sic transics? & quare ad altioris status gradum non tendis, nec aliud opus inchoas, unde aliis etiam aliquem fructum feras? Solet enim diabolus post aliqua tempora conversionis tentare servum Dei, de præteritis rebus in sæculo; de amicorum visitationibus; de multorum sociorum suorum conversationibus; quatenus talibus cogitationibus cum retrahere possit ad sæculum, aut impedire à profectu & ab oblivione mundanorum. Sed crede expertis, nocet servo Dei memoria & retractatio vitæ sæcularis, qui nondum plenè sibi est mortuus. Nocet etiam persuasio blanda multorum lequentiam de altiori gradu & meliori loco, qui ve-luti sapientes prudenter consulere volunt; sed sensum tatis est & misericordiæ. Sicut igitur nobis subveniri Christi in abjectione & humilitate, in fuga mundi & tenore altioris vitæ non habent. Nam nudum Christum sequi aut recusant, aut pigrescunt incipere; ne videantur proximis solatium subtrahere. Et quia gratiam non sentiunt, quibus Deus sibi servientes, & omnia relinquentes imbuit & confortat, durum sermonem hunc esse dicunt omnibus amicis & rebus propriis abrenunciare. Et sicut ipsi sapiunt, ita & aliis libenter persuadent. Sed contra tales loquitur sententia Salvatoris: Cavete, inquit, ad hominibus. Matt. x. 17. Multi enim sunt, qui pulchris sermonibus & aptis (ut ipsis videtur) rationibus, viam levem & planam commendare sciunt, & hominem imperitum quandoque justificant & laudant, atque per tales sermones benè proficientem, & firmiter stantem quandoque vacillare D ciamus; sed dilectionem faciamus, sive præsentes, sive faciunt. Veruntamen Deus conterit dentes eorum in ore ipsorum, Ps. LvII. 7. quia juxtà iter Sanctorum non ambulant neque loquuntur. Non veniat anima mea in confilium eorum, & domus eorum longe sit à me. Ideòque, Frater dilecte, nunquam placeat tibi talia audire; & multo minus credere velis. Sive enim diabolus insligat, sive homines fabulantur, quod incoepis fli, in co permaneas obsecro. Recurre ad Evangelium, & optimum audies remedium. Quid prodest homini, si lucretur universum mundum, seipsum autem perdat? Luc. 1x.27. Hoc apud te semper retine, & cujusvis ma-

nus pugnaverit contra te, scuto Evangelico utere. Sed solent quidam homines sine spiritu, & scientia Dei objicere quandoque sæculo renunciantibus: Ergo qui in faculo sunt peribunt, & vos soli salvi critis? Aut non potest aliquis venire ad cœlum, nisi ita vivat sicut vos vivitis? Quid fabulamini sic injuste contrà Deum & servos Dei? Neque hoc Christus dixit, neque servi ejus ita locuti sunt. Benefacite, juste vivite, & Mandata Dei custodite, & nemo vobis salutem negabit. Ad multi etiam vagi in sæculo remanierunt. Benè de Ahacilli iterato: Mandata, inquiunt, vellemus servare, sed non possumus; si debemus lucrari victum & necessaria vitæ, oportet nos sæpe contraria agere, qui cum seculo conversamur, sacularia negotia quomodo cavebimus? Si itta perfecte consideratis, & pericula atque fullacias mundi non ignoration quid ergò obloquimini, quia servi Dei mundum fugiunt, & Monari eria devotorum, aut Congregationes intrant, ut Deo sine tali impedimento serviant? Si imitari non vuitis, aut non valetis; ad minus congaudere, & adjuvare bonos pro vestra salute deberetis. Sed non plus Frater de istis; quia nec taliter loquentes excusationem habent de peccatis fuis.

Constanter igitur age; Christus qui tibi incipere donavit, ipse perficiet, consolidabitque in finem propolitum tuum. Ecce nunc tempus breve, mors incerta, omnia caduca in mundo & vana. Multi jam in sepulchrissetent, qui diù se vivere existimabant. Recesserunt à memoria hominum, qui in ore versabantur omnium. Colit mundus præsentes; absentes nescit; dese-Cave tamen Charissime, ne aliquando permittas, Brit morientes. Beatius ergò contemnere fallacem & sequi veracem, qui nobis pariter concedat vitam æternam.

## EPISTOLA

## De pia memoria defunctorum.

MULTUM jam temporis præteriit dilecte Frater. quod decreveram aliquid pro pia memoria defunctorum charitati tuæ infinuare, & maximè parentum nostrorum & amicorum specialiter, omniumque devotorum, quorum nomina Deus in Libro vitæ scribere dignetur, & inter Sanctos fuos collocare animas eorum in cœlis, ficut & corpora apud nos sepulta sunt in

Nos debemus libenter pro eis, & pro omnibus fipost mortem desideramus; ita & eis quantum melius possumus, Domino opitulante, subvenire laboremus. Qui enim pro animarum liberatione fidelis & sedulus fuerit, nimirum & sibiipsi plurimum proficit, cum pro talibus orans nequaquam se spoliat fructu orationis; & insuper sibi recordationem mortis adducit; & vix sine compunctionis gratia ad solita redit; sciens, quia omnes viam universæ carnis ingressuri sumus, & quod illi jam expleverunt, certissimè sibi constat su-

Oremus igitur pro charis nostris, quia post modicum iplos sequemur, & cum melius habuerint, omninò in eadem necessitate recordabuntur nostri. Non sit Fides nostra ore tenùs, neque quæ in facie sunt respiablentes corporaliter fuerimus. Charitas enim nunquam excidit. 1. Cor XIII. 8. & qui se in veritate diligunt, seipsos oblivisci non poterunt. In necessitate probatur amicus fidelis. Etenim impium & crudele nimis, fi videas fratrem tuum, aut cordis tui amicum carceri traditum, vel flammis injectum, nec moveris ad fletum; & cum manum porrigere possis, nihil agis charitatis; at etiam si loqui aliquid pro corum quiveris liberatione, clauso pertranseas ore. O fidelem Samaritanum, qui viso homine vulnerato à latronibus, & expoliato, misericordia motus est! Heu heu Pincernarum Magistro, qui oblitus

# 757 Considerationes XII. pro Testamento condendo.758

est Joseph sui interpretis cum de carcere esset eductus! Sic timeo; quod multotiens contingit, cùm aliquis amicorum obierit, & pro se instanter orare petierit, ac Fidei viventium se commendaverit; quòd aliquando oblivionem accipit, aut parvam & tardam sentit advenire expiationis hostiam quam sperasset.

Propter quod, dilectissime, meipsum & te pariter admoneo, ut pietatis oculum frequenter dirigamus ad memoriam defunctorum, & quicquid pro corum absolutione noverimus prodesse, devota exequamur sestinatione: ponderantes quam gravitenentur tormento; & quia nisi purgati fuerint, ad requiem transire non possunt. Eorum etenim consolatio, maxime in Christi meritis, & Sanctorum suffragiis, & Fidelium constat oblationibus. Simus ergo serventes ad solvenda beneficia salutaria, & devote oremus pro eis generaliter & privatim. Attentè Vigilias legamus; libenter & sæpiùs ad Missam ministremus, & cum Sacerdote vota labiorum nostrorum in conspectu veri & summi Sacerdotis offeramus, qui est hostia dignissima ad exhauriendum omnia peccata. In illa hora dum Christus in Altari inter manus Sacerdotis Deo Patri pro salute vivorum & defunctorum offertur, teipsum cura cum omnibus tibi in oratione commendatis offerre in acquisitionem & possessionem perpetuæ salutis; ut omnes sint participes hujus pre-tiossismi Sacrificii, quod immolatum semel in Cruce sufficiens est pretium pro peccatis totius sæculi; habeas tunc specialem memoriam eorum qui tibi sunt commendati, & recita nomina corum in præsentia Christi, & reverenter ac devote sæpiùs slecte genua cordis tui, ubi consistis antè fontem miserationum Domini.

Quotiescunque etiam ad perceptionem Corporis Christite praparas, & perceptum tecum habes: esto, quæso, memor Fidelium desunctorum, & implora tantò ardentiùs misericordiam ejus, quantò certiùs retines in te pignus æternæ redemptionis. Sæpè de mane, sæpe de vespere, sed in labore & tempore scripturæ, charissimorum tuorum recogita obitum; quomodò habcant, & quomodò aliquid facias pro eis quod ipsis potest prodesse, & tibi nihil obesse. Anrequam comedam supiro, ait fanctus Job, c ip. 111. 24. Ex quo verbo pictatis tibi & compassionis innuitur opus, ut nunquam cibum corporalem sumas, nisic priùs fidelibus defunctis aliquam spiritualem eleemofynam mittas. Ego novi aliquorum talem esse confuetudinem, qui, signo Resectorii sacto, se expediunt & vacant orationi, ad refrigerium animarum fidelium, quorum eleemosynis sustentantur, &c.

Finiunt Epistolæ.

JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellaris Parissensis,

## **CONSIDER ATIONES**

P R O

Volentibus condere

## TESTAMENTUM.

. A D

Magistrum Joannem Piscis Cancellarium Medicinæ Montispessulani Anno 1427.

Ad MS. Cod. Vict. 137.

## Consideratio Prima.

EATUS ille servus, quem cum venerit Dominus, & pulsuverit januam ejus, invenerit vigilantem. Luc. XII. 36. Sic vigilabat qui diccbat: Velox est depositio tabernaculi mei. 2. Pet. I. 14. Et alter: Anima mea in manibus meis semper. Psal. cxvIII. 109. Quales practereà sunt, qui mortem habent in desiderio, & vitam in patientia.

#### Consideratio Secunda.

Vigilat ille servus, qui cogitat quotidiè, quomodò spiritus suus redeat ad Dominum qui dedit illum, per integram pœnitentiam. Qui prætereà non negligit Eccle-siasticam sepulturam. Qui denique non omittit ordinare bonorum suorum abundantiam: quoniam in istis tribus consistere Testamentum reputamus.

## Consideratio Tertia.

Vigilans servus licèt principaliter intendere debeat de spiritu suo, & de corpore plus quam de exteriori possessione. Nihilominus exterioris possessionis dispositio multum facit ad hoc quòd spiritus redeat liber ad Dominum qui dedit illum. Sic etiam dixisse fertur tempore nostro quidam Nobilis moriens, qui postquam interrogavit si temporalia sua suerant omnia benè disposita, solutis solvendis; & responsium esset, ita esse: conversus ad Dominum dixit: ecce Domine sum positus extrà manus hominum: In manus tuas commendo spiritum meum. Psal. xxx. 6.

## Confideratio Quarta.

Vigilans igitur servus, qualia considerare debeat circà dispositionem bonorum temporalium suorum, maximè dum divitis abundans est & heredibus caret, annotemus. Et in primis recogitet issue Vivens vinanotemus. Et in primis recogitet issue issue quò in nullo majorem de distributione bonorum suorum, quàm in seiplo gerere debet siduciam: quia rursum sibi majus meritum indè certiusque resultat. Evadit denique rapacitatem tyrannicam aliquorum, qui solent post mortem divitum causas consingere consiscationum; aut de sacto tollunt illa quæ non suerunt in tutissimis manibus collocata. Nimirum quia nonnunquam insidiantur viventibus, ut ipsorum diripiant facultates ex sama, divulgatis. Undè consurrexit illud horridum: Multi propier divitias perierunt. Dicebat unus expru-

# 759 Joannis Gersonii De Testamento condendo. 760

dentibus fæculi: Nollem habere centum mille francos, si super hoc esse deberet sama per mundum. Multos certè salvavit inter medias tempeltates æstimatio paupertatis, quæ nihil persequentibus affert utili-

#### Consideratio Quinta.

Testaturus antè omnia habeat gloriam Dei præ oculis suis; non vanitatem sæculi; non memoriam nominis protinus morituri. Meminerit semper Apostoli dicentis: Omnia in gloriam Dei facite. 1. Cor. x. 31. Et illud Pfalmistæ: Non nobis, Domine, non nobis; sed nomim tuo da gloriam. Psal. exiii. 9.

#### Consideratio Sexta.

Testaturus, ex isto principio consideret, non quod utilius sit Reipublicæ, scu bono communi; dùm ordinat de rebus suis; sed quod insuper cedet amplius ad honorem Dei & cultus Christiani.

#### Consideratio Septima.

Testaturus exindè consideret, quòd reparatio, seu restauratio, vel continuatio rerum jam institutarum per alios in Collegiis, in Cœnobiis, in Ecclesiis, in Pa-B hanc sapientiam & docent instrumentaliter Libri sacri. rochiis, in ædificiis, plus cederet ad honorem Dei, & utilitatem populi, cum minoribus expensis, quam novæ fundationes nomine proprio, seu titulo faciendæ.

#### Consideratio Octava.

Testaturus advertat, quoniam Deus qui pugillo continet cœlum & terram, sciet ponderare qu'id & quantum offerat, & de quanto; quemadmodum quidam Sanctorum Patrum respondit cuidam nobili matronæ, 300. folidos offerenti, & ingerenti respicere quanti essent. Quemadmodum præterea definit Christus de paupercula offerente duo minuta.

#### Consideratio Nona.

Consideret Testator, si vult fundare Collegia vel Prioratus, aut Hospitalia, quòd ex talibus modicis & im-C perfectis fundationibus plura sequuntur incommoda, sicut expertum est in Religionibus variis, & nominatim in Collegiis Studii Parisiensis. Meliùs enim reguntur, continuantur & permanent Communitates magnæ, quàm modicæ. Sit hoc in Monasteriis, sit in aliis Collegiis Ecclesiarum, vel Studiorum.

#### Consideratio Decima.

Consideret Testator, fi Libros habeat distribuendos, qualiter, & quibus, & quomodò distribuet, juxtà qualitatem recipientium; aut committat distributionem seu venditionem, si opusest, illis de quibus considit, quatenus uno, sicut dicitur, ictu, se totum expediat.

## Consideratio Undecima.

Confideret Testator, juxtà verum confilium Evange-D licum Christi, si vultædisicare domum aliquam, quomodò perficiet eam; quia multi conati sunt facere novas fundationes, qui tot exposuerunt in domiciliisædificandis, quod pro habitaturis nihil relictum est, nec ædificia perfecta fint.

## Consideratio Duodecima.

Consideret ad extremum Testator, quoniam Deus bonorum nostrorum non indiget, faciet ipse nutrire pauperes', faciet Ecclesias, faciet Collegia, faciet Monasteria, faciet Conventus & Hospitalia, quando & quomodò, & ubi placueritei, & non glorieturantè ipsum stulta præsumptio omnis carnis. Vult nihilominùs & dignatur, quod coadjutores ejus simus ad utilitatem non suam, sed nostram.

## EPISTOLA

SUPER

## TESTAMENTO

Librorum suorum ad Cælestinos in Avinione.

ENERABILIBUS Patribus & Fratribus Cœlestinis, Joannes de Gerson Sacerdos sacræ Theologiæ Professor: Gratia & Pax.

The Jaurizate vobis the Jauros in cielo, Matt. vi. 20. dicit cœlestis noster Doctor Christus. Est autem Sapientia thesaurus infinitus hominibus, que qui usi sunt, participes effecti sunt amicitia illius. Sap. VII. 14. Repræsentant

Proptereà disposui in senectute thesaurizare juxta paupertaculam meam de Libris salutaribus. Visum est autem mihi commodiùs in Cœlestinis, velut in quibusdam cœlis, aut cœlestibus habitaculis, thesaurum hunc reponere, maximè quia duos in illa Religione germanos habui professos. Suscipiat igitur propositum meum cum bona gratia devotio vestra, Patres & Fratres charissimi, re, voceque cœlestes. Sit thesaurus iste peregrinus, dum venerit ad manus vestras, custodiendus in facro Conventu vestro apud Avinionem; non quidem alienandus, sed nec prorsus abscondendus; immò communicandus hinc & indè, prout Superioris industria judicabit. Ita tamen quòd semper tandem recolligantur sub propria clave, vel armariolo, ad hoc ipsum specialiter instituto.

Denique nomina Librorum, & Tractatuum tam ab aliis, quàm à me compositorum disposui colligere in speciali schedula, Domino concedente; ad quem essundite preces pro mea finali falute, in gratia & gloria sempiterna. Scriptum Lugduni Anno gratiæ 1428. in Novembri. Anno ztatis dierum vitæ peregrinationis mez, qui parvi funt & mali, sexagesimo quinto: & incipiet 66. Annus die 14. Decembris, Festo Sancti Nicasii Remensis, quâ natus sum, & renatus in Domino Jelu Christo, in quo det idem ipse nos omnes benè mori, Amen.

# EPISTOLA E JUSDEM

## CARTHUSIENSES UPER

ACCELERATIONE

SUFFRAGIORUM,

Sibi post obitum ejus oblatorum.

ACITE vobis amicos, Luc. xv1.9. Docet hoc Amator hominum Jesus, subdens causam finalem, ut, inquit, recipiant vos in aterna Tabernacula. Causam verò materialem tangit, esse mammonam iniquitatis; non quin illa sit potior quæ de materia venit

#### Testamentum quotidianum Peregrini 762

æquitatis, qualis est charitas gratuita qualem vos, Honorandi Patres & Domini, concedere placuit pridem mihi villico inutili, qui fodere non valeo, sed certe mendicare non crubesco, cum illo, qui dicit: Ego autemmendieus sum & pauper. Pfal. xxxix. 18. Est itaque mihi pro copia, pro divitiis & opibus spiritualis mendicitas, prout dudum sororibus scribens, latè satis expofui. Et quoniam posuit in mendicitatis meze sacculo, A immò facco permaximo & inani largitionem liberalem & grandem de participatione bonorum spiritualium pretiosi, prædivitisque Ordinis vestri benevolentissima charitas vestra, venit in cor meum fiducia petendi qualemcumque accelerationem, me vivente, suffragiorum illorum quæ post obitum sunt oblata. Movet me consideratio præcipua, quatenus impetrent spiritales amici, vivere & mori me in gratia Dei. Non quin oretur Deus, ut transeat à me calix purgatorize pœnalitatis, si possibile est, secundum ordinem divinæ voluntatis; sed quia plane mihi gratia Dei, si comitetur vitam & obitum meum, qua deficiente, nulla esset ulteriùs redemptio. Movet altera consideratio, quia videtur facilior pro Patribus & Dominis paulativa, quasi per tempus & tempora distributio suffragiorum, quam statim post obitum continuata solutio.

Denique justorum assidua deprecatio proderit spero milii ad meritum proprium cumulandum in via, qualiter esle non poterit extrà viam, quæ meriti nullius statum habet. Rogo igitur, Patres, & in Christo Fra-B tres charissimi, ut charitas vestra in me magisac magis abundet, ut in æterna Tabernacula vobiscum recipiar; fiat, fiat. Scriptum Lugduni vester Alumnus in Christo Joannes de Gerson, Theologiæ Professor indignus, & Parisiensis Cancellarius. Finis.

DE

## ANNIVERSARIO

Quod sibi sieri procuravit in Ecclesia sancti Pauli Lugduni Gallia, ubi & sepultus jacet. Repertum est quod sequitur in Libello quodam, manu sua propria conscripto, sicut & pra-c CONSIDERATIONES cedentes dua Epistola.

TOMINE Patris & Filii & Spiritus fancti primitùs invocato. Notum sit omnibus, quorum interesse poterit, quòd Anno Domini 1428. die 21. Octobris. Nos P. Camerarius, & Capitulum Ecclesiæ sancti & gloriosissimi Pauli Lugduni, concessimus, & concedimus per præsentes ex certis & legirimis causis, Venerabili Magistro & Domino Joanni de Gerson, sacræ Theologiæ Professori & Cancellario Parmerfi, & Sacerdoti Remensis Dioccesis, Anniversarium panis & vini perpettuum, more solito, per nos annuatim in dicta Ecclesia faciendum & celebrandum, die decimoquarto Decembris, in crastina videlicet fanctæ Luciæ, quà die festum est celebre sancti Nicasii Remensis Episcopi, & in tali natus est mundo & renatus Christo prædictus Joannes (ut dicit) Anno Jashum est, &c. m aliquando disponam domui mea.

Domini 1365. Concessimus pretereà eidem Joanni D. Gen. xxx. 30. Denique ne præoccupatus homo moliticalitation. liberaliter locum sepulturæ in nostris locis ad hoc deputatis, nec jam occupatis, eligendi pro se facultatem. În cujus rei testimonium sigillum nostrum duximus præsentibus apponendum. Anno, & die quibus suprà. Benedictus Deus, siat, fiat.

## TESTAMENTUM QUOTIDIANUM

## REGRINI,

Ejusdem Doctoris & Cancellarii Parisiensis.

Ad MSS. Codd. Vist. 1083. 694. & Gallice in MS. Cod. Vict. 463.

ISPONE domin tua, quia morieris tu 🗸 non vives. Isaiæ. XXXVIII. 1. Sicut homo peregrè profecturus in longinquam regionem solet condere Testamentum & copiam iecum serre; sic agere nos convenit; qui non habemus hit civitatem manentem, sed suiuram inquirimus. Hebr. XIII. 14. Sit igitur sub Orationis typo quotidianum peregrini Testamentum.

#### TESTAMENTUM PEREGRINI.

PATER: Ecce positus sum hic, & nunc, velut in articulo mortis, quoniam media vita in morte su-Compareo coram Curia misericordiæ tuæ, cui me submitto jugiter, & adeo cum fiducia Thronum gratiæ tuæ, ut misericordiam consequar, & gratiam inveniam in auxilio oportuno, dum tempus est miserendi & hora comparendi. Da continue mentem sanam; da pœnitentiam veram; da saltem in affectu Communionem facram; da fimiliter Unctionem fanctam; da remissionem plenam; da Sanctorum contrà potestates contrarias consolationem; da in exitu vitam æternam. Et quoniam nudus egressus sum de utero matris mea, & nudus revertar illuc. Job. 1. 21. temporalia temporalibus relinquo, prout specificavero. Et revertatur pulvis in terram suam, undè erat; precor, ad Ecclesiasticam sepulturam. Et spiritus redeat ad Deum qui dedit illum: Domine Jesu, suscipe spiritum meum.

### SEQUUNTUR MODO

SUMMARIÆ,

Per quatuor partes: super quotidiano Peregrini Testamento.

> PARS PRIMA. PRINCIPALIS.

> > Consideratio Prima.

TESTARI fuadet illud ad Ezechiam, Dispone domni tue, quia morieris tu & non vives. Isaiæ. xxxvm. 1. Illud prætered quod ait Jacob: rietur intestatus, & ut vigilans inveniatur, nec procrastinet. Quia

Qui non est bodie, cras minus aptus erit.

Et qui pollicetur veniam poenitenti, non dat securiratem cras vivendi.

Secunda. Testando curare solent homines de bonorum exteriorum relictione; de sui corporis sepelitione, de sux anima commendatione.

Bbb 3

Tertia.

usus sigillatim designando; vel ad aliquos usus summatim fine specificando; veladea pro derelictis, saltem in animi praparatione, reputando.

Quarta. Sepultura autem quandoque præconstitui-

tur, præeligitur, Deo & hominibus relinquitur. Quinta. Testari volentibus obstant spes, & amor diù vivendi, sicut in divite, cui dictum est: Stulte, hac nocle animam tuam repetent à te. Luc. XII. 20. Horror mortem cogitandi, juxtà illud; O mors! quam amara est memoria tua, &c. Eccli xLI.I. Zelusse, & suos, vel se vindicandi; nec ablata restituendi; nec A libidines suas deserendi.

Sexta. Testando pro dispositione domus conscientiæ, post domum corporis & substantiæ corporalis, prodest frequens mortis instantis recogitatio; prodest humilis à justitia ad misericordiam appellatio & oratio; prodest diligens corum quæ in morte fieri solent, prædispositio seu prævisio. Pro quibus attendantur sedula

meditatione, quæ sequuntur.

Septima. Dat itaque vivax memoria mortis, contemptum mundi; undè facilè contemnit omnia, qui se semper cogitat moriturum. Dat evitationem peccati. Unde Sapiens: Memorare novissima tua, & in aternum non peccabis. Eccli. vii. 40. Dat scientiam & securitatem benè moriendi. Nemo enim, secundum Vegetium, id timet facere quod se novit benè didicisse. Hinc Ambrosius: Nec mori timeo, cùm bonum Domi-num babeamus. Et alius: Si aliananda mariendum est. B veniam in tempore oportuno, dum adhus tempus est. num habeamus. Et alius: Si aliquando moriendum est, cur non modo? Rursus memoria mortis ponit hominem velut ad ostium tabernaculi, exemplo Abrahæ, & Filiorum Israel in castris: & sicut ad os speluncæ, ut videatur Dominus, exemplo Eliæ: & velut in horizonte mundi futuri, ad introitum fuum, & ad exitum carceris mundi, ut videat homo quò tendere jugiter debeat. Hinc bene justum est:

Vixeris hic & nunc, velut hic & nunc moriturus.

#### PARS SECUNDA. PRINCIPALIS.

C LAMAMUS in Spiritu fancto: Abba Pater. Rom.viii. 17. ex divina institutione & dignatione; ex creatione, & recreatione, & gubernatione; ex amore tem, Pater mi. Pater, ex quadam appropriatione, & inamissibili (nisi-per hominem stet) possessione. Ut prætered studeat homo Deum tanquam filiusimitari, ne degener sit; diligere, ne ingratus; revereri, ne superbus sit. Ecce veniet hora, dicit Christus, & nunc est, quando mortui audient vocem Filii Dei, Joan. v.25. & hoc fit in morte cujuslibet, altero trium modorum, secundum triplex Dei Forum vel Judicium. Unum horrendum: ubi sedet Justitia damnans. Alterum durum; ubi sedet Justitia purgans. Tertium pium; ubi sedet misericordia indulgens. Considerabat David hoc triplex Judicium, dum orabat: Domine ne in furore tuo arguas me, in primo; neque in ira corripias me. in secundo; Miserere mei Domine, queniam insirmus sum. Psalm. vi. 1. z. in tertio; Conformiter ad hoc triplex Judicium, audietur triplex vox Filii Dei in morte. Una au damnationem: Discedite a me maleaicti in ignem cerem donec reddat universim debitum, Matth. xvIII. 34. usque ad novissimum quadrantem. Tertia ad salvationem: Venite benedicti Patris mei, percipite regnum quod vobis paratum est ab origine mundi. Matth. xxv. 34.

Ecce notat certitudinem & oftenfivam præsentialitatem; grandem in bono vel in malo novitatem, aut admirationem, stuporem & terribilitatem. Et secundum hoc benè dicimus: ecce mors; quia nihil est morte

Tertia. Temporalia verò linquuntur, vel ad certos certius, nihil præsentialius, quoad inevitabilitatem & necessitatem rei; quia nihil in bono vel in malo plus novum aut subitaneum, propter inchoationem status immutabilis & æterni; quia nihil admirabilius & terribilius, propter incertitudinem finalis Judicii, quoniam ultimum terribilium mors, præsertim æterna. Positus est homo in articulo mortis: per considerationem intellectualem, per quemdam sensum affectualem, per præsentiam essectualem. Undè & si aliqua sit dilatio, pro nihilo & pro puncto reputatur. In respectu æternitatis, in respectu inevitabilitatis, in respectu quotidianæ defectibilitatis, præsertim in senibus. Quando advesperascit, & inclinata est jam dies hujus temporalis ætatis, aut quando jam senii nox est in altera vigilia noctis, serò, aut media nocte, galli cantu, aut manè. Quando de proximo debet sol æternitatis justis oriri, purgandis obnubilari, damnandis penitus eclipsari, ubi cadet homo à se per desperationem, & subsequent fails for the second sec

#### PARS TERTIA.

#### PRINCIPALIS.

PREVENIENS igitur faciem Domini, ego pauperculus & peccator adeo cum fiducia ad Thronum veniam in tempore oportuno, dum adhuc tempus est miserendi, & tempus acceptabile, & Annus benignitatis. Dùm insuper adhuc hodie cognominatur & dies est salutis. Dùm rursus est hora comparendi in Curia milericordiæ, quæ superexaltat Judicium severitatis; ad quam ficut ad superiorem provoco & appello, confugio & compareo. Dùm nondum accepi à te Deus tempus justitias judicandi; sed hora est secundum Ezechielem ingemiscendi salubriter; secundum Jeremiam revertendi susceptibiliter; secundum Christum in arbitros compromittendi pænitentialiter. Adeo, inquam, cum fiducia, quia Christus dixit: Eum qui venit ad me, non ejiciam forai. Joan. v1.37. Quia nostra soror & advocata Mater est gratiæ, & Regina misericordiæ, quæ defendit Jura hujus Jurisdictionis & Curiæ, quia rursus Jerusalem tota coelestis, quæ est Mater nostra, assistit nunc, & intercedit pro confugientibus ad & reverentia; & pro necessaria subventione. Scimus au-C hanc Curiam misericordiæ. Adeo rursus hic & nunc cum fiducia ad Thronum gratiæ, quoniam offero mevoluntarium stare Judicio suo, & parere judicato. Offero me subjici velle Legibus hujus Curiæ, quæ sunt: Dimittite & dimittetur vebis, Luc. v1.37. prout continetur in Evangelio scriptum. Offero, me nolle discedere contumaciter ab hac Curia, secundum voluntatem superioris rationis & ultrò, quicquid inferior sensualitas remurmuret, quam supplico violenter etiam compelli & ligari, atque flagellari ne discedat.

#### PARS QUARTA.

#### PRINCIPALIS.

POSTREMÒ supplicationem formo septuplicem ad te Deum Patrem nostrum. Prima. Da, Pater mi, continue mentem sanam; ne seducatur phanaternum, qui paratus est diabelo & angelis ejus. Matth. D tassis insanis & illusionibus. Ne absorbeatur curis aut xxv. 41. Altera ad purgationem: Mittite eum in car-, concupiscentiis corporalibus. Ne obsideatur dæmoniacis oppressionibus. Secunda. Da pœnitentiam veram. In contritione, per detestationem peccati & amorem justitiæ; in confessione, per apertionem peccatorum, & cujusliber necessariæ circumstantiæ. In satisfactione, per exercitium abstinentiæ, Orationis & elecmosynæ. Tertia. Da Communionem sacram, realiter, sacramentaliter, aut saltem spiritualiter & effectivè. Quarta. Da Unctionem extremam in actuali Sacramento, in effectuali voto, aut saltem in effectuali dono. Quinta. Da remissionem plenam. Ex tua immensa liberalitate, ex clavium Ecclesiasticarum potessate, ex sanctæ Matris Ecclesiæ unitate & charitate. Sexta. Da Sanctorum contra potessates contrarias consolationem. Dùm acriùs insidiabuntne nequissimi calcaneo meo, dùm tota malignitate accusabunt in mortis porta vel ostio; dùm occurret sortè vehemens aut nova peccatorum recordatio & insessatio: tunc assis, Virgo A benedicta, in auxilio oportuno & ultima necessitate juvans. Vel intercessivè & imperativè; vel commissivè & imperativè; ut potes præsentialiter & cooperativè, juxtà quod orat Ecclesia:

Maria Mater gratic,
Mater misericordia,
Tu nos ab hoste protege,
Et in hora mortis suscipe.

Adsis & tu Angele meus, adjutor præcipuus. Adsint & ceteri Sancti, quos sæpiùs & samiliariùs vivens & fanus invocavi & invoco. Ne, quæso, deieratur pauper vester, si fortè virtus sua desecerit: si mens conturbata nihil cogitaverit; si corpus velut mortuum languerit. Sed confortate virtutem, illuminate mentem, servate sensualitatem. Septima. Da in exitu vitam æternam, quae patria est ad quam suspiro; quam desidero & desiderare concupileo; quam velut in caligine quadam aspicio, & à longe saluto; quam in lumine prationis & Fidei contemplor, quasi colis apertis videns illic Filium hominis; & inde, frater meus est, & præsidium; amor & desiderium; susceptor, virtus & præmium. Denique redeat spiritus ad Deum, qui dedit illum, tanquam ad donum æternitatis, claritatis, & • felicitatis. Domine Jesu Christe suscipe spiritum meum, qui utique tuus est, jure redemptionis, adoptionis, gratuitæ desponsationis. Ac perindè dat spem sirmam bonitas adoptantis, veritas promittentis, potestas coronantis, ipsi gloria in secula. Amen.

## TESTAMENTUM PEREGRINI

METRICUM.

Collat. ad MS. Codic. Vict. 699.

Ratia, cui nomen confert insigne Foannes, Alvena cognomen Gerfon habere dedit. Sci e velit si posteritas, quo tempore natus. Quoque renatus sit, calculus iste docet. Mille quater centum viginti quatuor annos, Quatuor adjiciens dinumera Domini. Sitque Decembris lux mensis bisseptima, séxtu Et sexagenus inchoat annus ei. Solus porrò Deus obitus scit tempus & boram. Proptered secum ruminat ista frequens. Tu dispone tua domui, morieris, neque vives, Plenè testare, & vigilans morere. Vixeris hic & nunc, velut hic & nunc moriturus Orans dic, redeat spiritus ad Dominum. Ecce novum grande stupidum videt exul & borret, Mortis ad aspellum cor tremit, ecce venit. Ecce Pater mi, nunc & hic articulus meus instat, Quo morior, Pater & ut Pater esto pius. Esto pius satis est, dederis te, dives abundo. Te sine desicio pauperior nihilo. Tempus adhuc venia, sedes adeo pietatis. Terret justitia, subveniat pietas, Mens vigeat, cor paniteat, sacra hostia pascat, Crux olei liniat, plenaque sit venia. Sancti quos colui vivens, morior, mens ad vos Spiritus aspirat, ferte juvamen ei. Qua mortalia sunt, mortalibus ultrò relinquo. Corpus humum redeat, spiritus ad Dominum.

D

Spiritus iste, Jesu, mens à te suscipiatur. Spes mea su, Jesus es: gratia, non opera.

Aliud carmen super eodem.

Anua morte patet calestis, & indè cupivi Jugiter, ad mortem posse venire plam. Sors mortis prout & vite dependet ab ills, Cujus sunt manibus omnia desosita. Divite Mausole datur his pulchroque recondi, Absque sepultura depereunt alit. Plelen recipit alsos defosa parumper Tellus insutos paupere linteolo. Sunt & qui dicunt, facilis juliu a sepulchri, Sunt quibus & pompa mula riacet tumuli. Vestibus indutos facris devotio quosdam Spectandos offert religiosa prins. Presbyteros sancius loculo deferre parato ... Mos habet, infodiens signa Sucerdotii. Cum placet iste modus, electio chara sepulchri, Libera si data sit amhitione procul. Arbitror exemplum pietatis obtade daturum, Vita fidelis erat, Christicoliu morior. Erubuit nunquam Christum mea vita fateri: Quamquam peccator, morte fatebor eum. Iste mihi titulus, hec spes mihi soka salutis. Non confundat me spes mea, Christe Jesu. Baptismus genuit Christo, nec erant meritorum Vestimenta mihi, gratia pulchra dedit. Gaudens gandebo, quonium Deus induit istam, Desponsans animam, clara monilia dans. Taliter ornatam cupio tibi reddere sponsim, Christe, benigne, tuo semine progenitam. Neu quaras operum vestes, consusso vultus Illa mei, sordent singuine cum sanie. Qualis & ex utero genetricis spiritualis Produt, hanc recipe, dum redit, Abba Pater. Namque redit primo signata charactere sacro Regalique super uncla Sacerdotio. Tradita signa fero Fidei, vexillaque belli Mundi cum came, demonisque feris. Libera Christicolum resonat vox, armaque toto Spectanti mundo defero, Christe, tua. Te duce blasphemos haresum, falsosque suasus Credendo vici, pace fruens Fidei. Confiteor donum, frustumque tuum manifeste Gratis, non meritis retribuisse meis. Paule Fidem, neu quis insane magnificet se, Scripsisti donum solius esse Dei. Nescio, si quad sit inter miracula majus, Scandala per tanta pace frui Fides. Fure beatus eris in me non scandala passus, Christus ait, signum qui fuit obloquiis. Ecce fremunt, rident, subsannant, mortibus urgent Damon, Philosophi, vis inimica potens. Talibus impulsum perstare Fide requieta Non hominis; sed die hoe opus esse Dei. Bella tot experti, totiensque pericula passi, Felices quando non abiere retro. Gratus eris Domino, Fides petra stabilisms, Petri vox tua sit, non alium petimus. Coram Patre suo, Christo vocitante, Fideli Servo dicetur, tu meus, euge, vemi. Gaudia, delicias evo benedicte perenni, Sedibus athereis regna parata cape. Concipe qui legeris, tumuli sausam faciendi Ædibus & sacris cur monumenta paro. Bassa patet platea, Baptismi proxima fonti. Rivus ibi, recolens funde preces Domino. Vivere sis monitus velut hic of nunc obsturus Orans dic: redeat spiritus ad Dominum. Perpetuo conjunge, Jesu, tibi fadere mentem: Colitius ad cenam dic; benedicta veni. Janua cui cœli crudelibus ignibus usto

Lan-

L'aurenti patuit, hospes adesto meus.
Jungat se socium Stephanus, qui vidit apertos
Cœlos, patronus sit mihi pracipuus.
Et Paulus raptus ad athera.
Angelicus custos comitetur, uterque Joannes,
Virgo Joseph, tota calica turba fave.

#### Diem nativitatis & Baptismi canit.

P Ars anima, Gerarde, mea, doctissime, salve. Finis & initii do monimenta mei. Fausta dies rutilat tibi consecrata Nicasi, Et tibi, virgo soror, martyr & Eutropia. Luce sub hac mundo natum me, denuò natum Fons sacer ex mero protulit Ecclesia. Annus erat Domini millesunus, adde trecentos Sexaginta tres, tunc data vita triplex. Ira vita prior fuit, iram gratia dempsit, Vivificans animam, consociansque Deo. Tertia vita, licet est in spe, vita perennis, Æterna vita gratia principium est. Vita peregrinus, usu rationis ab ortu, Quarta subest operum, que vehit ad patriam. Hec operum vita non permanet absque secunda, Gratia vivificat, nutrit & auget opus. Quatuor hine vitas, totidem dicas & amores, Vita quadruplex est, ergò quadruplus amor. Omnes ille meos qui vivificavit amores. Vendicat, ille habeat, continuetque, precor. Gratus ego primos semper complectar amores, Qui si defuerint, quid niss mors superest.

# EPISTOLA CONSOLATORIA

EJUSDEM;

#### Ad

#### JOANNEM GERMANUM SUUM

Monachum, in Cœnobio sancti Remigii Rhemensis, super morte alterius cermani sui, Nicolai, Ordinis Cœlestinorum, & Sororum suarum.

#### EPIGRAMMA.

Onice, quem mihi dat fratrem natura sequen-Nostri sint generis qua monumenta vides Arnulpho Charlier, cui nupsit Elizabeth olim. Gerson origo fuit, advena voce sonans. Dotavit Deus hos bissena prole, puella Septena numero, quinque fuere mares. Primus Theologus, Monachi tres, mortuus alter Infans, & nupsit Filia sola viro. Frater Petre, rapit te mors, & te soror, Agnes, Infantes, vivit purus uterque Deo. Ægra Jabina Soror vivens mala sustinuisti Jugiter hinc moriens reddita dona capis. Chara Soror, Raulina, vale, que commeruisti Consors esse Jesu, cujus eras famula. Hospita pauperibus, & mystica Martha suisti. Te vocat inde Jesus, tu benedicta veni. Tempora complesti consummatus citò multa, Frater cordis amor tu, Nicolae mei. Calos credo equidem tu Calestinus adisti; Calica semper amans, dum peregrinus eras. Sors lugenda manet nobis, quos vita superstes Septem servat adhuc, torquet & exilio.

M Onice, cur quereris fratrem tibi morte perisse? An tua sit prudens ista querela, vide? Spiritus astra petit, linquens miserabile corpus, Carcere seu tetro carne solutus abit. Cujus erat regimen, grandis labor, asper, amarus, Blanditiis fallens, excrucians stimulis. Assiduus conflictus inest, victoria rara. Audi, quòd linguam nemo domare potest. Quid faciant aures, oculi? Quid membra pudoris. Quidve manus, gula, cor, vis quid odora petit? Bruta sub imperium videas descendere freni, Naute gubernandi dirigat arte rates. Et rigida cervice caro sua frena remordens Se rapit, & Dominum dejicit excutiens. Opprime mille modis, surget tamen usque rebellu, Nemoque perfectè suppeditabit eam. Intrò semper inest membrorum dira tyrannis, Fomentum sceleris, omnis origo mali. Allicit illecebris, acres exaggerat iras, Miscet tristitias, gaudia, spemque metum. Plurima lis, pax nulla diù, securaque nunquam, I nunc, & tale plangito mancipium Mancipium, quod obest anima, quod sarcina dura, Quam crebrò stimulis exagitare studet. Congande potins pragrandi fasce levato. Fratris spiritui, Monice, si sapias. Dices, quis novit si spiritus alta petivit? Vel barathri procul hoc corruit in puteum? Aut medio positum si purgatorius ignis Exurat, scoriam purificans scelerum? Certum te faciat vita respectus honesta, Indè salutis spem concipe, te recreans, Collige vel firmum solamen in hac ratione Lucenti speculo, quàm docet alma Fides. Omnis in hac vita peregrinans tendit ad illam Calestis patria perpetuam requiem. Scis quam gaudendum, quanto plausu jubilandum, Tali dum requie perfruitur, moreris. Si purgandus adhuc retinetur, latificeris, Pramia cœlorum quod sibi certa manent. Nil ultrà peccare potest, nullo discrimine vitane Perdere calestem, fine suo stabilis Judicio Domini justo si forte, quod absit, Perditus est, cur fles? Fletus inaniter est. Cor tenerum forsan, pietas, naturave pungit, Rumpi consueta sadus amicitia. Bos & jumentum juga se socialia plangunt Perdere, nonne magis est socialis homo? Te minus hinc miror Raulinam flere sororem. Assiduis que te fovet in obsequiis. . Ejice tristitiam saculi, causat quia mortem, Pro solo sapiens crimine rité gemit. Aspera sit sors, sit vel prospera, nil nocet ulli. Si per peccat**um** desit abusus ei. Adde, voluntati tua sit conformis oportet Divina, quid aget murmur in oppositum. An bona mors fratris carnalia vincla resolvens, Quo caperes cœlum liber & emeritus. Fraternalis amor dedit hanc mortem, quia peste Dum fovet infectos, contagione perit. Hac de valle Deus eduxit eam properanter. Ulterius ne fraus hostica deciperet. At variis nostra versatur vita periclis Omne repletur iter retibus & laqueis. Tendimus ad Patriam, suspiramusque gementes Quam Raulina Soror, quam Nicolaus habet. Haltenus hac volui tibi, Frater, scribere, quò mens Fortis & equa suam nostra petet patriam? Illic cernere nos, dare vivas reddere voces Fas erit, & quicquid cor petit, illud habet. Oremus tandem pro defunctis, m & ips Sint memores nostri, cùm benè fiet eis.

FINIS.

JOAN-

# TRACTATUS

DE

# ELEVATIONE

MENTIS IN DEUM,

CUI TITULUS EST:

# ALPHABETUM DIVINI AMORIS.

Unde & apte Tractatui de Canticis Canticorum subjungitur, in quo præcipue de amore sponsi agitur, qui à nonnullis Joanni Gerson ascribitur, quamvis ejusdem non esse videatur.

## MONITUM.

Hoc opus non est Gersonii; citatur enim in eo Gerson non semel, nec stylum ejus sapit. Et aliunde bominis est qui Religioni nomen dederat; ut colligitur ex cap. 3. Citat Regulam S. Benedicti cap. 4. & 6.

## PROOEMIU.M.

D honorem Omnipotentis Dei, aliquos modos, & vias, pro elevatione me mentis in Deum, propono conscribere. Et quamvis hoc non sit currentis, neque volentis, sed Dei miserentis; tamen cùm Dei adjutorio, habitis exercitiis & modis, multo faciliùs potest se quis elevare. Undè primò sciendum, quòd diversi diversas ponunt dispositiones. Beatus Anselmus in suis Meditationibus incipit per viam timoris. Et hæc est via inchoa-

Anselmus in suis Meditationibus incipit per viam timoris. Et hæc est via inchoativa. Beatus Dionysius ponit tres vias, scilicet purgativam, quâ primò homo mundat conscientiam suam per pænitentiam: viam illuminativam, scilicet quâ se homo accendit in amorem Dei, per memoriam ægratitudinem beneficiorum Dei, quia sicut dicit Augustinus in Meditationibus suis: Ad Deum diligendum nihil tantum valet sicut beneficiorum ejus frequens meditatio. Tertia est unitiva, quâ homo per amorosam cognitionem æ adhæsionem unitur summo bono, congratulando persectionibus suis, æ totum se ei intimè subjiciendo promptissimà voluntate. Beatus Benedictus ponit viam instructivam. A Beato Gregorio elicitur modus exemplativus. Bernardus & Cassianus dicunt, quòd oportet primò meditari quæ inducunt timorem. Secundò, quæ provocant imitationem & vitam Santomi III. Pars II.

ctorum. Tertiò, ea quæ inducunt Spem futurorum, & gaudia Sanctorum. Item Joannes Gerson Cancellarius Parisiensis dicit, quòd ad Dei timorem pervenitur per compunctionem, admirationem & exultationem. Bonaventura dicit, quòd ad hoc valent tria: scilicet divina reverentia, orationum suffragia & benevolentia; hoc est, quòd homo reputet se indignum tot & tanta benesicia à summo bono percepisse, offerens bonam voluntatem suam, ad gratitudinem omnium. Beato Hieronymo potest ascribi via peregrinativa, hoc est, quomodò Dominus Jesus in hoc mundo vitam duxerat tanquàm peregrinus. Beato Ambrosio, via comparativa. Frincisco, via compassiva. Bernardo, via asfectiva. Augustino, superlativa. Hugoni, orativa. Gregorio, exultativa. Est tamen verum quòd quilibet eorum plures vias habuit. Sed hæ quasi exemplariter eis ascriptæ sunt: & quia diversi amatores diversis moventur modis, ideò diversæ sic ponuntur viæ. In generali tamen sciendum est, quòd volens videre dilectum suum Jesum, primò mundet oculos, si sunt torpidi aut tepidi; & hæc est via purgativa.

Deindè si sunt tenebræ accendat lucernam, ut clarè ipsum videat. Et hæc est via illuminativa. Deindè appropinquat, & pro reverentia procidit ante pedes ejus, deinceps elevatur à dilecto, porrecta ei manu. Deindè suscipitur ad osculum pacis; deindè affabiliter ei loquitur; cupit semper manere cum eo; liquescit in ejus præsentia; languescit in ejus absentia, quærit, vocat, suspirat; inventum denuò tenet, in ejus amore ardet, alta fassidit, soli illi adhærere volens. Et hæc est via unitiva; & post longum tempus in ea quietatur, ita ut in pace sactus sit locus ejus. Ex his & aliis possunt elici quindecim viæ, procedentes in amorem Dei, & secundum hoc erunt quindecim Capitula de doctrinis utilibus ad ele-

vationem mentis in Deum. Et hæc de Proœmio.

# T A B U L A ILLAS VIAS OSTENDENS.

I. Inchoativa.
II. Purgativa.
III. Illuminativa.
IV. Inftructiva.
V. Imitativa.
VI. Exemplativa.
VII. Admirativa.
VIII. Peregrinativa.

IX. Comparativa.
X. Compassiva.
XI. Affectiva.
XII. Superlativa.
XIII. Orativa.
XIV. Unitiva.
XV. Exultativa.

Via.

#### PRIMUM CAPITULUM

VIA



TIMORE setvili procedit filialis. Plures enim incipientes declinare à malo, & facere bonum, incipiunt à timore; ideò hæc via dicitur inchoativa. De hac via habetur in Hieronymo: Sive comedo, sive bibo, sive

tis Patrum habetur de Elia Monacho, qui semper timuit tria, scilicet in hora mortis occursum dæmonum, deductionem ad Judicium, & Sententiam Judicis. De hac via Anselmus: O lignum aridum aternis ignibus dignum, quid respondebis in die illa, quando exige-tur à te ad islum oculi omne tempus vivendi tibi concessum, quomodò fuerit à te expensum, &c? Et quamvis multa incutiant timorem, tamen pro exemplo ponitur hæc Tabula secundum ordinem Alphabeti.

Alteratio & instabilitas mundi, quòd homo nunquam in eodem statu permanet, & nescit an amore vel odio dignus est: si enim relinqueret eum Dominus, ad ictum oculi, statim diabolus eum subverteret.

ritum hominis.

Cottidiana fragilitas & negligentia resistendi, pœnitendi, & proficiendi.

Divina severitas, quæ apparuit in casu Luciseri; in periclitatione mundi per diluvium, &c.

Exitus.dubius de hac vita, quòd nemo scit, ubi, quando, & quomodò moritur; an benè, vel malè.

Futurum Judicium, ubi erit Judex infallibilis, ineffugabilis, inflexibilis; nemo potest eum fallere, aut effugere, nec à Sententia appellare.

Gravitas pœnarum Purgatorii, quæ secundùm Augustinum excedunt omnem pænam hujus mundi.

Horror dæmonum, & pœnarum Inferni.

Ignis inextinguibilis.

Karissimorum civium cœli, perpetua separatio.

Luctus & ululatus, fine consolatione.

Maxima strictitudo, juxta Psalmistam: Sieut oves Cde in Infermo positissant. Ps. XLVIII. 17.

Notitia & confusio suorum peccatorum.

Odium sui, & omnium quæ sunt in toto mundo. Perpetuitas pœnarum Inferni; quia in Inferno nulla est redemptio.

Quictis & Spei perpetua ablatio.

Rationis obstinatio in malo, quod non vult de ceterò bonum.

Stridor dentium præ angustia.

Tentio & captivitas, quòd nec potest de loco moveri quando vellet.

Vermis conscientiæ, de omissis & scandalis.

Xriste Redemptor pie, qui sumus causa ruz passionis, ne pernas nos illa die.

# C A P. I. T. II. DE VIA

## PURGATIVA.

POSTQUAM homo tot terroribus mortis, Judicii, & Inferni perturbatus incipit timere, tune arguit sa pè sic in seipso. Quicunque peccaverit mortaliter, aut oportet eum damnari, aut lamentis purgari; sed ego peccavi mortaliter: ergò oportet me damnari, Tomi III. Pars II.

aut lamentis pœnitentiæ purgari. Sed quia damnatio est perpetua & purgatio temporalis, volo igitur agere poenitentiam interim quod tempus mihi vacat. Recogitabo igitur omnes Annos meos in amaritudine anima mea, Isai. xxxviii. 15. & quantum delectatus sum deliciis,tantùm me affligam pœnitentiæ tormentis. Unde secunquid aliud facio, semper resonat hec A dum illam viam ponat homo decem puncta, aut quot vox in aure mea: Surgite mortui ad judicium. Et in vi- voluerit, & dicat. O Pater mitissime! ego sum ille prodigus, qui hæc contrà tuam pietatem commiss, & ita ingratus fui, quòd me innocentem creasti, & ego me deturbavi. Tu pro me crucifixus & humiliatus, & ego me exaltavi; tu nudatus, & ego avarus; tu amaricatus, ego delicatus; tu felle potatus, ego crapulâ gravatus; tu totus laboriosus, ego omnino acediosus; tu pro inimicis exorasti, & ego inimicos odivi; sed quid faciam? Nunquid desperabo? Ubi est illud: Nolo mortem peccatoris? Ezech.xxxIII. 11. Ferrum, vitrum, aut speculum, cum rubiginosum est purgatur, & ego per viam purgativam limâ Contritionis, Confessionis, & Satisfactionis me purgabo; sicut me exaltavi, ita ero opprobrium hominum & abjectio plebis. Contrà Bellum propriæ carnis, mundi & diaboli adversùs (pi- $^{
m B}$  avaritiam abrenunciabo proprietatibus meis; contrà voluptates affligam me jejuniis, vigiliis, fame & siti: purgabo me per tria; scilicet per gemitum Orationis, per ignem tuæ compassionis, per ardorem tuæ Charitatis. Ut latius hæc via purgativa appareat, videatur hæc Tabula secundum ordinem Alphabeti.

> 'Amicitia Dei amissa. Bonitate Dei contempta.

Consensu & culpabili vita.

Dilapsu temporis, & virium corporis, & animæ.

Excessi Præceptorum Dei, Ecclesiæ, & Superiorum. •

Fragilitate relistendi, pœnitendi, & proficiendi.

Gravi negligentia laborandi, orandi, meditandi, legendi, &c.

Habitu & consuctudine, ex frequenti intentione peccandi.

Ingratitudine, quà iterum & iterum sibi dimissa renovavit.

Karitatis extinctione per quæcunque

Laxatione timoris Dei, quòd contrà tam magnum Dominum, tam magna & horribilia peccata committere prælumplit.

Misericordiæ implorationem. Novæ vitæ assumptionem.

Orationum suffragia. Pathonis Christi interpolitionem. Quassationem, id est, austeritatem

pœnitentiæ. Rejectionem honoris, voluptatum,

& delectationum. Sanctorum intercessionem. .

Temporis utilem expensionem. Voluntatis propriæ abrenunciatio-

Xristi benignitatem, qui non vult mortem peccatoris, sed magis ut conver-

tatur & vivat. Ezech. xxxIII. 11.

D Peccator non desperet, sed assumendo confidentiam purget se, per

Peccator

debet dolere

# CAPIT. III. DE VIA

# ILLUMINATIVA.

PURGATA conscientia jam aptior est amori divino; unde fieut speculum purgatum potest plus reluce-A re. Sequitur ergò nunc vià illuminativa, quà homo jam incipit videre, & cognoscere dilectum suum, quem priùs propter rubiginem peccatorum videre non pote-rat. Unde quærit: Quis est dilectus meus? Respondet : Ipse est, qui mihi tot & tanta beneficia contulit, quod, si possibile esset, ab ejus laude & gratiarum actione nunquam cessare deberem. Hanc viam illuminativam David habuit, cum in Psalmis ait: Benedic anima mea Domino, & omnia que intrà me sunt nomini sancto ejus. Ps. c11. 1. Considerandum tamen est. quòd non principaliter debemus Deum diligere propter sua beneficia; sed propter immensam suam bonitatem & propter seipsum: sicut enim propter lumen non videtur res finaliter; sed mediante lumine videtur clariùs occasionaliter: sic illa via dicitur illuminativa, quia accendit, provocat, & illuminat omnem hominem ad Deum diligendum. Undè Bernardus: "Tot be-"neficia contulit mihi Deus, quod si considerarem, B "& si unus rusticus mihi secisset, tenerer eum dilige-"re. Quid igitur rependam summo amatori de suis , beneficiis? Certè gratias agam & commemorabo " quantum potero. " Unde de hac gratitudine & via illuminativa videtur sequens Tabula secundum ordinem

Gratias tibi ago, summe Deus, de

Ardentissimo amore tuo: quòd creasti me, nihil mei indigens, quia me carere poteras; quia nihil tibi sum utilis; sed ex tua bonitate æterna participasti mihi esse, vivere, & intelligere, & ad imaginem tuam me formasti.

Benignissima Incarnatione tua & Redemptione: tu es enim ille Rex Regum, qui sedes super Cherubin, & intueris abyssos; qui propter nostram salutem nostros desectus assumplisti: paupertatem, famem, sitim, tristitiam & dolores, &c. In terris visus es, & cum hominibus conversatus es, & deliciæ tuæ esse cum Filiis hominum. Unde hæc? Non ex nostris meritis, sed ex tua æterna bonitate. Quantas blasphemias, ir-C risiones, tormenta pro nobis sustinuisti, non coactè; icd libenter & voluntarie; & non solum libenter, sed & ardenter? Poteras nos propter peccata nostra in nihilum redigere, aut certe alios homines innocentes creare; sed bonitate tua nos habere voluisti, immò pro nobis tanta sustinuisti, quasi te odires, & nos diligeres exaltando: quid utilius Deo, & quid vilius peccatore, qui cane pejor est, & illuditur pro peccatore?

Confidentia, quam nos vis habere ad te: Patrem enim te hortaris vocare lutum & cinerem, & petere mones, ut habeas occasionem dandi; delectaris enim in nostra salute, & das nobis plura quam ex pigritia petimus, & quantò plura das, tantò plus habes.

Donis mihi præstitis: dedisti enim mihi hoc corpus, hanc animam, & vires corporis & animæ, Angelum tuisset, nisi ille me desendisset. Et breviter, omnia quæ habeo dedistimihi, ipseenim es Deus meus, qui mercatus es me, in cujus potestate meus flatus existit, quem cum aufers, revertor in pulverent

Educatione: dedisti enim mihi laboriosos Parentes, qui me suis laboribus educaverunt, & nutrierunt, & non neglexerunt. Produxisti partem meam in frumentis, carnibus & piscibus, ac aliis quibus educatus sum usque ad hoc tempus, &c.

Fide & Sacramentis: quia dedisti me nasci inter Christianos, non per Patrem paganum, aut Judæum; sed

baptizari & aliis Sacramentis adjuvari, quibus, tua amarissima morte, efficaciam meruisti, & specialiter de hoc sacratissimo Sacramento Corporis & Sanguinis tui, in quo manes nobifcum usque ad consummationem sæculi. Et tantum Ecclesiam diligis, ut persecutiones nobis factas tibi fieri dicas, clamans de cœlo: Saule, Saule, quid me persequeris? Act. 1x. 4.

Gratuita toleratione in peccatis & revocatione: disfimulasti enim peccata mea non me demergendo & ad inferos tradendo; sed expectasti: vocasti per inspirationem ad poenitentiam, per slagella, per infirmitates, per persecutiones, per correptiones, per prædicationes, per horrorem mortis, Judicii, & Inferni,

& non cessasti, donec orationem orarem.

Hilaritate paterna: quâ me ad poenitentiam cum gaudio suscepisti, sicut filium prodigum, & renovasti; remissiti mihi delicta commissa; & de bonis omissis dedisti mihi displicentiam peccatorum; abstulisti occasiones recidivandi; dedisti gratiam promerendi, & spem progrediendi.

Iteratione gratiæ: quia recidivantem iterum suscepisti, & iterum ingratitudinem remisisti, nec posuisti

gratiæ tuæ terminum.

Kariffimo dono Spiritus fancti: quod mihi in Sacramentis immundo & indigno communicasti, ut me purgaret, illuminaret, & charitate inflammaret.

Liberatione à sæculo: ut per introitum Religionis fugerem occasiones peccatorum, cùm socii mei mortui funt fortè in peccatis suis, qui hanc gratiam non perceperunt. Heu! quot sunt damnati in Inserno, qui minora, & pauciora peccata commiserunt quam ego, & non surrexerunt. Et quot meliores me, adhuc in sæculo sunt involuti diversis occasionibus peccatorum, honoribus vanis, voluptatibus, divitiis terrenis. Quid in me invenisti, quòd dedisti mihi pennas sicut columbæ, ut volarem de sæculo, ubi sordes & iniquitates? pro quibus tibi gratias specialiter ago.

Misericordia speciali: quod custodisti me à multis peccatis, quæ circà me fuerunt attentata: adulteria, homicidia & alia quæ non evasissem, nisi tu me retraxisses: & quòd de tristitia sæpè absorptus, de tua misericordia non desperavi; sæpè consolatus es me di-

versis vocationibus suprà positis.

Notitià tuà, & notitià Scripturarum: quod aperuisti mihi intellectum carum. Quot rustici, quot ignari, qui non intelligunt quid agunt? qui si intelligerent, fortè multò plura bona fac**erent quàm ego ingratus** : tot doctrinis & Scripturis sacris facio.

Occursione tua: quocunque enim me verti, mihi occurristi; in creaturis, in scripturis, blandimentis, terroribus, beneficiis, nec effugere te potui.

Promptitudine voluntatis quam dedisti mihi grandia taciendi, gravia tolerandi, regularialufferendi contraria.

Quietatione conscientiæ: tot enim fui involutus peccatorum angulis & scrupulis, quod nisi me juvisses, nunquam fuissem quietatus.

Remotione periculorum: in quot enim fui pestilentiis, cùm indispositus sucram ad moriendum, propter magna & gravia peccata mea, & socii mei mortui fuerunt, & tu me conservasti. Insuper, fui vel potui esse in periculis tonitruorum, fulguris, fluvii, ignium, latronum, bestiarum, & diversorum capro custode; diabolus enim me millesies obruere po-D suum, in quibus si mortuus suisiem, timeo quoa mdispositus & extrà charitatem decessissem.

Servitio: supercoelestium, inferiorum & omnium. Omnia enim mihi serviunt, Angeli custodiendo, cœlum per motum suum, Sol, Luna, & sydera, per luminis ministrationem. Aerresovet spirantem, aqua satiat sitientem, terra nutrit esurientem. Animalia bruta aliqua deservaint: ut equi; aliqua incitando ad laborem, ut formicæ; alique incitando ad timorem, ut leones, ursi. Et breviter si te dilexero, omnia cooperabuntur mihi in bonum.

Totali rui diffiusione: ut omnia alia quæ dinumerare

non possum comprehendam, te totum mihi dedisti: dedisti mihi dona naturæ, gratiæ & superabundantiæ.

Te nascens in socium, Convescens in edulium, Te moriens in pretium, Et regnans in premium vis dare.

Dedisti te fratrem omnium, sponsum, Patrem, amatorem, Doctorem, nutritorem & custodem.

Ultima expectatione finaliter: Si te non dereliquero, non vis me perpetuò derelinquere, sed vis esse finis meus, complementum omnium delideriorum meorum; vis me tecum regnare, tecum gaudere, & inleparabiliter semper tecum manere.

Xristo: hoc est, de teipso: tu es donum hoc. O donum super omne donum, te nobis in perpetuum dona, & sufficit nobis; quia tu es lux vera, bonitas, vita & gaudium mundi, pietas immensa, qui nos à morte salvasti roseo sanguine tuo, & per illuminativam viam duxisti.

# CAPIT. IV.

#### DE VIA INSTRUCTIVA.

[ A M, ficut præmittitur, homine purgato & illu-Jam, neut praniment, minato, utile est habere puncta instructiva pro ipfius emendatione, ut sciat effugere occasiones peccatorum. De hac via videatur beatus Benedictus Capitulo suo quarto in Regula sua; videlicet De instrumentis bonorum operum, cujus capituli pars notabilis habetur in Tabula quæ sequitur, secundum ordinem Alphabeti.

Abnegare scipsum, &c. & sequi Christum. Bonum in se visum, Deo ascribere & non sibi, &c.

Corpus castigare.

Deum præ omnibus diligere & proximum ficut feipfum

Elationem fugere.

Facere se de sæcularibus actibus alienum.

Gulosum non esse.

Honorare omnes homines.

In omni loco & tempore Deum respicere.

Karitatem continuam habere.

Lectiones stans liberter audire.

Maledicentes benedicere.

Non jurare, ne forte perjuret. Orationi frequenter incumbere.

Præceptis Superiorum obedire.

Quæ dicunt Prælati facere.

Risum multum non amare.

Spem fuam Deo committere.

Timere diem Judicii.

Vitam æternam omni concupiscentia spirituali desiderare.

Xristo omninò nihil præponere. Zelum & invidiam non habere.

Facientibus autem hoc promittit sanctus Benedictus præmium quod oculus non vidit, &c. si autem quæritur, ubi possunt hæc custodiri? Respondetur, quod difficulter in sæculo. Ideo dicit in Regula, Officium, &c.

## CAPIT. V.

#### VIA IMITATIVA.

T T vult Joannes Gerson Cancellarius Parisiensis: ad inflammationem divini amoris valet inspectio præcedentium Sanctorum, qui nobis proponunturad imitationem in actibus virtuolis; ut in obedientia, humilitate, patientla, quorum intercessione & imitatione

potest homo proficere. Et hæc vocatur via imitativa: undè pro exemplo ponitur hoc Alphabetum, & per talem modum posset sibi homo ex Legendis Sanctorum modum vivendi colligere, juxta illud. 1. Corine. 11. Hic te doceat humilitatem, hic patientiam, &c. Quilibet enim Sanctus est nobis exemplum alicujus vir-

Ambrofius est nobis exemplum magnæ confidentiæ, id est, spei de bonitate Dei. Unde ait: Non timeo mo-

ri, q:nia habemus bonum Dominum.

Bernardus est nobis exemplum eximiæ humilitatis: qui ut fumum reputavit homines: & altæ contemplationis, qui elevatus in Deum tota die penes lacum equitavit, & de serò ubi lacus esset ignoravit.

Clemens, affabilitatis: qui omnibus ita affabilis fuit,

ut etiam Judæi & Gentiles eum diligerent.

Dominicus, magnæ charitatis: qui oravit ut se totum impendere posset saluti proximorum, qui & disciplinas tres qualibet nocte accepit pro se & pro remissione purgandorum.

Ægidius, voluntariæ perpessionis vulnerum: sagittatus enim fuit, & petivit Dominum, ut vulnus suum

interim quod viveret, non sanaretur.

Franciscus, mentalis crucifixionis: tantum enim stetit in meditatione passionis, quòd vulneratus quinque B vulneribus Domini, per triennium ante mortem suam Christo Domino suo crucifixus apparuit.

Germanus, magnæ abstinentiæ: ne enim cibus de-

lectaret eum, cineres in ferculis posuit.

Henricus, miræ castitatis: cum enim esset Filius Regis Hungariæ, & genus Regium Matrimonio augere potuisset; tamen præelegit virginitatem, & quamdiù vixit virgo permansit.

Job, magnæ patientiæ: omnibus enim bonis privatus, benedixit Dominum, & totus vulneratus dixit; Si hona suscepimus de manu Domini. &c. Job. 11. 10.

Krolus, Imperialis justitiæ: qui Imperator existens tantùm mundum contemplit, & sine personarum acceptione Leges condidit, quòd sanctificari meruit.

Laurentius, vehementissimæ tolerantiæ in passio-

Martinus, securitatis & multæ confidentiæ: requisitus à latrone, an timuisset, quando eum cum securi interficere voluit, respondit: quòd nunquàm C tàm securus suit, quia seio quòd Dominus in periculo proximus est.

Nicolaus, miræ largitatis ac mansuetudinis.

Osualdus, magnæ largitatis: qui scutellas argenteas sibi antè positas in particulas comminuit, & pauperibus erogavit.

Paulus, magnæ laboriofitatis: plus enim omnibus prædicavit; magnum zelum habuit animarum; de Re-

gno in Regnum cucurrit, & non quievit. Quiricus puer trium annorum, præbet exemplum:

quia à Præsecto renuit consolari, præcipitatus suit. Remigius, magnæ maturitatis fuit, qui Senebaldum Episcopum pro peccato septem Annos inclusit & incarceravit.

Stephanus exemplum diligendi inimicos dedit, qui pro inimicis exoravit.

Thomas, obedientiæ & longinquæ peregrinationis: qui Domino obedire volens, ad Indiam pervenit.

Vincentius exemplum perseverantiæ exhibuit, D diversis tormentis non cessit; sed ad finem perseve-

Xristus Jesus, Sanctus Sanctorum, speculum omnium virtutum, Charitatis, Humilitatis, Fidei, Spei.

Est tamen sciendum, quòd quilibet Sanctorum est exemplar plurium virtutum; sed hæc solum pro exemplo posita sunt. Item sciendum, quòd aliqua secerunt Sancti ex speciali privilegio: ut miracula & alia, ultrà humanam conditionem se extendentia, quæ miranda sunt potius, quam imitanda.

- Ccc3

CA-

## CAPIT. VI.

DE

#### VIA EXEMPLATIVA.

OUAMVIS ex præcedentibus hæc via aliqualiter patuit, per commemorationem Sanctorum; tamen ti, & per commemorationem exemplorum, ubi non ponam integra exempla, propter brevitatem, sed tangam sensum, ut indè elici poterit intentio facti.

Pro quo sciendum, quòd Gregorius in principio Dialogi vult, quòd multos ad desiderium cœlessis patriæ plus accendunt exempla, quam alta prædicamenta.

Abstinentia tenetur, cum quis cum debitis circumstantiis utitur cibo & potu, medio modo, nonse aggravando, ut sit tepidus ad orandum, laborandum, &c. & non se exhauriendo ad Dei nutum, ut sit inutilis. Remedium ejusest: ferventer se dare ad cibum spiritualem, sicut ad sacram Scripturam. Exemplum: Convenerunt duo fratres, qui orantes & legentes per duos dies & noctes, oblitifunt cibum, scilicet pulmentum quod comedere consueverant.

Benevolentia, id est, patientia, cum quis in arduis B & adversis sustinendis dicit: Merito hac patior, quia Christus qui innocens suit, quanta pro me passus est? Audiat Christum dicentem sibi: Si me pensatis, nihil est quod vos toleratis. Exemplum de Discipulo Philosophi, qui malè tractatus risit dicens: Injurias hîc gratis recipio, proquibus tribus Annis munera dedi.

Castitas tenetur: si abstinentia servetur, & cor à cogitationibus, & sensus ab illicitis reservetur, & corpus castigetur. Exemplum: Beatus Benedictus tentatus libidine, corpus suum vepribus laceravit. Bea-

tus Bernardus aquis frigidis refrenavit. Discretio tenetur, cum quis tenet medium in omnibus, ne sit nimis fervidus, aut nimis tepidus. Exemplum: Interrogantibus discipulis, Beatus Antonius conclusit, discretionem esse Matrem virtutum. Et idem vult Beatus Benedictus. Valet autem ad hanc, diversificare opera sua, Versus:

Nunc lege, nunc ora, nunc cum fervore labora. Sic erit hora brevis & labor ille levis,

scilicet in Deo.

Elevatio mentis in Deum, hoc est, contemplatio tenetur, cum quis excludit ex corde suo vanitates, & amorosè inhæret Crcatori suo. Exemplum de beato Benedicto, qui sub uno solis radio vidit totum mun-

Fides tenetur, cum quis adhæret Sanctæ Matri Ecclesiæ. Remedium Fidei est, quærere quæ non intelligit, & credere. Exemplum: Discipulus, qui tentabatur perfidia & spiritu blasphemiæ, postquam tentationem suam manifestavit, liberatus est, & quietatus.

Gratitudo tenetur, cum quis cum gratiarum actione omniabona sua ascribit Deo. Exemplum: Propter ingratitudinem suam Saul depositus suit, & Ezechias infirmitati datus.

Humilitas tenetur: cùm quis cognoscit se omnibus viliorem, & quòd fit cinis & pulvis. Exemplum: Cùm quidam cuidam Patrum ait: Populus te stultum reputat; respondit: Hoc ego volui.

Justitia unicuique tribuit quod suum est; Deo laudem; Superiori obedientiam; proximo concordiam. Exemplum de eo qui filium sororis suæ suspendi fecit, quia noluit acceptor esse personarum.

Karitas ad Deum, est Deo pura & filiali dilectione adhærere, & congratulari Deo in profectione sua,

non quærendo commodum proprium. Exemplum: de eo quem diabolus volens retrahere à bono, dixit damnandum; & ille plus proinde servivit Deo dicendo: Ego non servio ei propter Regnum cœlorum, sed quia summè bonus est. Karitas ad proximum, est quemlibet proximum reputare sicut scipsum, ita ci serviendo, cum juvando, sicut sibi rationabiliter vellet fieri. Exemplum de Sanctulo, qui se pro Diacono morti obtulit.

Liberalitas & largitas, est bona sua miscricorditer amplificanda est pro ædificatione multorum, per com-A communicare; & si non habet temporalia, commumemorationem virtutum, secundum ordinem Alphabe- nicet spiritualia; ut orando pro omnibus, pro pauperibus, pro infirmis. Exemplum de Paulino Episcopo, qui omnia sua bona pauperibus distribuit: ad ultimum seipsum in captivitatem pro filio cujusdam viduæ dedit. In Dialogo.

Maturitas, est seipsum restringere à levitate morum. Exemplum: Bernardus; Christum quater stevisse legimus, risisse nunquam. Item quidam ait: In tremendo Judicio stabimus, & tu rides?

Negotiatio, est utiliter tempus expendere, & otium fugere. Unde Hieronymus: Semper aliquid operis facito, ut te diabolus inveniat occupatum. Exemplum in vitis Patrum: qui laborare noluit, non fuit invita-

Obedientia, est obtemperare indifferenter præceptis Superiorum, sive sint gravia, sive levia. Exemplum de co qui ait: " Ego & asinus unum sumus, " quicquid ei imponitur hoc portat, & fine mora. "

Perseverantia, est ab incoepto bono usque in finem non cessare. Valet ad conservandam perseverantiam apponere modicum laborum : ficut enim ignis per appositionem lignorum conservatur; sic perseverantia per appositionem laborum. Exemplum de eo, qui quinquaginta Annis rigidè vixit, & tandem cecidit.

Quietudo, est distractiones & sollicitudines simul effugere, exemplo Joannis Baptistæ, qui fugit in desertum. Et Angelus Arsenio dixit: Fuge, tace, quiesce.

Religio principaliter confistit in tribus: Obedientia, castitate & paupertate. Exemplum: Beatus Gregorius fecit proprietarium sepeliri in sterquilinio. Et Beatus Augustinus delet eos de Tabula Clericorum, ut patet in Sermone de communi vita.

Spes, est expectatio suturæ beatitudinis ex meritis & gratia proveniens, undè fine meritis velle habere C beatitudinem, est potius præsumptionis quam spei. Exemplum: Beatus Bernardus tentus in visione ad Judicium, desperare noluit, diabolo passionem Christi objiciendo. Remedium, est videre Christum crucifixum cum inclinato capite, & extensis brachiis ad miserendum, & ad suscipiendum. Exemplum de prodigo filio in Evangelio. Luc. xv.

Taciturnitas tenetur, id est, silentium, cum quis ab otiosis, & interdum etiam à licitis linguam suam refrenat. Exemplum: Agathon per tres Annos lapidem in ore suo portavit, ut filentium disceret.

Veritas, est idem in ore & opere exhibere quod habetur in corde, & potest vocari simplicitas.

Xristianitas, vide suprà: Fides.

Zelus animarum, suprà: Karitas proximi. Sic multæ virtutes aliæ possunt sub illis comprehen-

# CAPIT. VII.

D'E

#### VIA ADMIRATIVA.

R EFORMATUS jam in se per virtutum exempla animus, poterit jam se mundius & purius elevare ad cognoscendum Creatorem suum. Primò per admirationem, quæ non debet elle incrudelitatis, sed venerationis credulitatis; unde quis attendendo ea quæ apprehendere non potest, projiciat se profunda reverentià, stupendo tam magnum & excelsum suum Creatorem. Unde admirative meditando quæratà se, unde habeat ortum tanta magnitudo Universi, scilicet Calum, Terra, Sol & Luna, &c. Esne tu Deus meus? Et respondebunt omnes: non; sed ipse secit A quod diligentibus Deum omnia cooperantur in bonum, nos, & non ipsi nos, secundum Psalmistam Ps. xcix. 3. Quo audito dicat: Quis est Deus meus? est ne potens? Et audit Scripturam: Pote, las ejus à marinfque ad mare; Zach. IX. 10. & ita ipse cst qui colorum continet thronum, & abyllos intuctur, montes ponderat, & terram palmo concludit &c. Quærat consequenter, estne pulcher? Et audit Scripturam dicentem sibi: Pulchritudinem ejus Sol & Luna mirantur, ipse enim cst, in quem desider ant Angeli prospicere. 1 Pet.1. 12. Et iterum: Speciosus sorma. Pl. xLiv. 3. Quærat consequenter, estne sapiens? Et audit: In eo sunt omnes thesauri sapientia & scientia reconditi. Coloss. 11. 3. Estne dives? Respondet: Domini est terra & plenitudo ejus. Pf. xxIII. 1. Est ne benignus? Respondet: Suavis Dominus universis, & miscrationes ejus super omnia opera ejus. Ps. CXLIV. 9. Admirando ergò magnitudinem ejus potentiæ, profunditatem sapientiæ, benig- nitentiæ in hanc terram dimissit. nitatem clementiae, clamet: O altitudo divitiarum sapientia & scientia Dei, &c. Rom. x1. 33. Illi mihi adbarere bonum est, & ponere in co spemmeum Ps. LXXII. 28. Pro quo sciendum, in hac materia debet esse admiratio; & quicquid non poterit capere ratio, capiat Fides. Pro exemplo vide infra: hic fingulis dictionibus sequentis Alphabeti præponatur. Mirare; ut:

Mirare amorolissimam in Trinitate consubstantialitatem, de qua profundissimè inter cetera dicit Bonaventura, ,, quod bonum est sui distusi-,, vum, & summe bonum est sui summe distusivum, , quæ diffusio non esset summa, nisi esset consubstan-"tialis & coæterna. Quia igitur Pater est summè bonus, summè se communicat generando Filium, communicando summam consubstantialitatem suam & coæternitatem, ac coæqualitatem, quam si non communicaret, non summe so diffudisset, quia adhuc amplius mam. Quod admirans Ecclesia in hymno canit: potuisset: qui potest capere capiat; qui non potest ca-

pere credat.

Mirare benedictam conternitatem in Trinitate, de qua beatus Augustinus adducit aliqualem similitudinem de igne; unde quam cito est ignis, tam cito de eo procedit fulgor & calor. Ponatur ergò quòd aliquis ignis fuerit ab æterno, tune simul ab æterno fuit fulgor & calor; & tamen fulgor & calor procederent ab igne, & non ignis ab illis.

Mirare coopertissimam, & occultissimam, & incomprehensibilem incircumscriptibilitatem, & immensitatem Deitatis. De hoc Gregorius in Libro quarto Dialogorum., Vide, id est, contemplare vel mirare, , creantem & regentem; implentem & circumple-,, ctentem; transcendentem & sustentantem; incircum-

" scriptum & invisibilem Deum.

Mirare dignissimam illam existentiam, ant essentiam Deitatis, quâ solus suit antequam creavit omnia, sibiipsi ab æterno sufficiens, nullius indigens, de qua quidam meditator dicit: Meditare; cum Deus fuerit folus, ubi tunc vana gloria hominum, & dæmonumDcœlum: quanta varietate avium aer: quanta piscium dolus. Sic verò omnia dilcas parvipendere.

Mirare excellentissimam ejus Omnipotentiam, de qua dicitur: Omnia quacunque voluit Dominus fecit. Pl.

Mirare unde tanta multitudo creaturarum esset,

nisi ille potentissimus cas condidisset.

Mirare famolissimam ejus sapientiam, quâ totum universum ex nihilo creavit; ubi recepit tantam molem montium, tantam multitudinem lapidum; ubi vidit prius exemplar cœli & terræ: & quomodò artifex faciet illa, quæ nunquam præcesserunt in exemplari?

Mirare quòd tam sapienter omnia gubernat, attingens à sine usque ad finem fortiter, & disponens omnia suaviter. Sap. viii. 1.

Mirare gratissimam illam bonitatem, qua tot, & tantis creaturis communicare voluit effe, vivere & intelligere; qui perfectissimus fuit, nullius indigens. Undè enim tantus decor creaturarum, & utilitas earum, Rom. viii. 28. nisi ab illo fonte summo bono.

Mirare humanam fublimationem, quod hominem de pulvere factum in Paradisum constituit, & omnia ei subdidit, volucres cœli & pisces maris, & omnia quæ sunt prosunt ei, aut serviunt. Quod etiam admiratur David dicendo: Quid est homo, quod memor es ejus? Ps. viii. 7.

Mirare infectionem totius humanæ creaturæ, quòd per peccatum Adæ in totum genus humanum per peccatum originale diffusum est. Sed admiratio tollitur, quia in simili pasta infecta, omnes panes ex cadem farina decocti infecti funt.

Mirare charissimam illam tolerationem, quâ primos Parentes inobedientes Dominus non annihilavit, & alios loco ipforum creavit, quod facillimum ei fuisset; sed tolerando vestivit pelliculis, & ad locum pæ-

Mirare lætissimum confilium Trinitatis super Incarnatione Filii Dei, de quo David dicit: Misercordia & veritas olviaverunt fibi, &c. Pl. LXXXIV. 11. Beatus Augustinus in meditationibus (uis dicit, ,, quod non , potuit satiari dulcedine animorum, admirando con-"filium Incarnationis, quòd tanta Majestas tantam ha-, buit charitatem ad hominem.

Mirare mirandam unionem Deitatis & Humanitatis, quomodò summum cum imo, æternum cum temporali, hoc est, cum homine sexto die formato, perfectissimum cum desectuoso uniri voluit.

Mirare nobilissimam Deitatis tantam humilitatem, quòd defectus nostros in se suscepit: scilicet famem, sitim, calorem, frigus, timorem, dolorem, paupertatem & infirmitatem, triflitiam, & sic de aliis. demum (quod plus est mirandum) mortem turpissi-

Que te vicit clementia, &c.

Et de Sacramento Eucharistiæ canit Ecclesia:

O res mirabilis, manducat Dominum pauper servus & humilis.

In quo principaliter tria sunt miranda. Primò: quòd tanta Majestas sub tàm specie modica continetur. Secundo: quòd idem Corpus sit in diversis locis. Tertiò: quòd fractà Hostia integer Christus sub qualibet particula perseverat.

Mirare ordinem universorum, quòd tam citò & faciliter facta sunt, & ita ordinata, secundum situationem ordinationis superioritatis & inferioritatis, nobilitatis aëris, fœcunditatis terræ. De origine mundi qui cœpit creatione, & currit per tempora naturæ, Legis & gratiæ, & consummabitur Judicio.

Mirare pulchritudinem Universi secundum varie-

tatem luminum, figurarum & colorum.

Mirare, quanta syderum multitudine decoratum est diversitete aquæ: quanta metallorum scilicet auri, & argenti, & gemmarum diversitate montes: quanta varietate plantarum, arborum & herbarum silvæ & valles: quanta diversitate animalium, secundum diversitatem generalem, specialem & individualem, decorata

Mirare quietem quam omnia appetunt: quomodò omnia ad locum suum tendunt: leve sursum; grave deorsum. Aves turbatæ fugiunt sursum: pisces sugiunt in profundum aquarum: bestiæ ad silvas: reptilia, serpentes ac mures ad cavernas terræ. Mira res

Digitized by Google

est, quomodò diversa loca pro sui conservatione ex similiter. Respondetur, si homo non peccasset, omnaturali instinctu petunt, & quomodò quælibet species sibi adhæret. Grues simul volant: lupi simul currunt: & etiam sciunt tempora sua pariendi & quiescendi: & loca caloris & frigoris: ficut hirundines, quæ præveniunt tempus frigoris, petendo regiones calidas: videri potest, & habet tot oculos & tot pedes, & caput, & corpus ficut equus; sentit & laborat.

Mirare resolutionem animalium in terra de qua fa-Eta sunt: jam homo mihi loquitur, sentit, & intelligit, mandat, regnat & terretalios: subitò resolvitur in terram & pulverem, ubi non est vox, neque sensus: & iterum de te surget homo vivus, sentiens, & intelligens, &c. Mirum nobis: sed quid mirum illi, qui omnia quæcunque voluit fecit. Quod admiratur Psalmista dicens: Quam magnificata sunt operatua Do-

mine! &c. Pf. xci. 6.

Mirare seminalem virtutem, cujus tanta, & tam mirabilis est multitudo, & abundantia formarum, secundùm rationes seminales in rebus: Terra enim tot herbas, tam diversas, & utiles, & medicinales de se producit; miramur undè habet illam potentiam. Item videmus minutissimum granum seminis, de quo producitur magna arbor, ubi habuit granum tot ramos, tot folia, tot fructus? Certè mirabilis Deus in creaturis suis.

Miremur trutinationem, librationem universorum, quòd omne, quod est, aut est substantia, aut accidens, juxtà illud:

Summus Aristoteles trutinabat culmina mundi. In duo divisit quicquid in Orbe fuit:

Item omnia constituta sunt sub numero, pondere & mensura, ut dicit Salomon. Sap. 11. 21. Numero res distinguntur, pondere situantur, mensura limitantur;

& tamen multipliciter res distinguuntur.

Prima differentia rerum. Quædam habent esse, ut lapides; quædam esse & vivere, ut bruta; quædam habent esse, vivere & intelligere, ut Angeli & homines. Secunda differentia. Quædam funt mutabilia & corruptibilia, ut terrestria; quædam sunt immutabilia & incorruptibilia, ut sunt supercœlestia; quædam sunt , corporalia, quædam spiritualia: quædam simul, &c. Ex his collige Creatorem illorum potentissimum, sapientissimum & optimum, trinum & unum: & qui, his consideratis, non excitatur ad cognoscendum suum Cognovit enim bos possessorem suum & asinus prasepe Domini sui. Isai. 1. 3. Ille autem non vult intelligere Creatorem fuum.

Mirare utilitatem, durabilitatem & firmitatem rerum; nihil enim in rerum natura frustrà; quia Deus & natura nihil faciunt frustrà; unde Sol & Luna distinguunt nobis tempora; indè scimus, quando dies est, & quando est nox, & de durabilitate Solis videmus jam, quòd plusquam per sex millia Annorum volutus est, & motus, & non deficit, ut vult Augustinus. Si fuisset rota artificis terreni, millesies fracta fuisset, & quomodò continuè lucet, & non indiget sepo. Si fuisset lucerna artificis terreni, dudum extincta fuisset. Et si objecceris de utilitate, an diabolus sit utilis? Respondetur, quod sic. Nonne tortor & lictor est utilis in civitate propter malesactores? Et in toto Universo ille tortor est, malesactor.

Item lege, quantum utilis fuit Job, cui coronam patientiæ augmentavit. Sie enim clementissimus Deus malo benè utitur. Sed diceres? Pro quo sunt damnati utiles in Inferno? Respondetur, ad ostendendam divinam justitiam, & ad augmentandam gloriam San-Corum. Sancti enim videntes tot tormenta damnatorum, glorificant Deum intimiùs, qui eos eripuit à tot

Item objicit de lupis, & serpentibus, & sic de aliis

nes creaturæ inferiores subditæ ei fuissent, & sic lupia & serpentes obedivissent ei ad nutum. Sed quia

Frangenti Fidem, Fides frangetur eidem,

quia homo non obedivit Altissimo, absolutæsunt bemirabilis Deus in creaturis suis. Vide formicam, vix A stiæ ab ejus obedientia; valent tamen adhuc homini ad terrendum eum, ne in peccato permaneat, ne fortè læsus à serpente, in peccato moriatur; & adrememorandam transgressionem, propter quam ei illa rebellant: & nonne de venenosis animalibus tyriaca medicinalis conficitur?

Item dicit: ad quid valent pulices, qui nos inquietant? Respondetur, valent ad humiliandum hominem; homo enim tumet superbià, inquietatus à pulice humiliat se, dicendo? Quid te exaltas pulvis& cinis, qui pulici non vales resistere? Pro indubitato ergò tene ex paucis multa, quòd omnia funt utilia, & derogaret ejus honori, ipsum aliquid inutile creasse. Sed si tu non intelligis, dicit tibi Augustinus; simile est; sicut si vadis ad officinam artificis, fortè sabri, aut alterius, vides ibi multa instrumenta, malleos, clavos, &c. dicis, ad quid tanta multitudo instrumentorum? Novit artifex, qui nihil ibi retinet inutile. Sic artifex omnium Deus gloriofus novit in gubernatione sua quid habeat in toto Universo, ad quid condidit, ad quid valet. Huic te subjice, & admirando magnifica, lauda, glorifica, superexalta & benedic Deum in operibus dicendo Canticum: Benedicite omnia opera Domini Domino. Dan III. 57. Item: Laudate Dominum de calis, &c. Pf. CXLVIII. 1. Glossa, id est, date actionem laudis & admirationis, omni varietate & mirabili virtute.

Christo Judice tuo, in fine sæculi mirare, quòd judicatus veniet judicaturus. Et undè ei tanta sapientia, quòd cujuslibet facta ita sciet plenè, quæcunque cogitavit, fecit & dixit, ac si sibi soli intentus suisset, ac si solum ad ipsum respectum habuisset? Et quam mirabilis erit Justitia, ubi nihil boni manebit irremuneratum, & nihil mali impunitum: certè Incomprehensibilia sunt judicia ejus, & investigabiles via illius. Rom. x1. 33. Et quamvis miranda sunt ejus Judicia, tamen hoc firmiter est tenendum, quòd omnia justissimè fecit & faciet, quia summè bonus, & nulli facit injuriam. Et quia damnatis non dabit Regnum, nos facit eis injuriam, quia nihil juris habent in Regno. Modò regula est: Qui nihil habet juris, non potest cau-Creatorem, cæcus est, surdus, mutus, & stultus; Csare de injuria; sicut nec ego possem causare, quiame non fecit Angelum, quia nec merui de jure esse vermis; nec poterit quis se excusare per ignorantiam; quilibet enim habet jus naturale in corde suo, & cuilibet inspiravit Dominus aliquod bonum, sive fuerit paganus, sive Judæus. Et quia negligentior suit pro salute sua, quam pro bonis corporis, pro quibus cucurrifict ad diversas partes mundi, si se neglexit, imputet sibi. Nec causari potest de perpetuitate pœnarum: quia enim contrà aternum peccavit, & perpetuum contempsit, & blasphemavit Dominum, perpetuâ pœnâ punietur. Quia si perpetuò blasphemaret, & solum temporaliter puniretur, maneret aliquid impunitum. Etiam quia qui committit crimen læsæ Majestatis contrà temporalem Principem damnatur perpetuo exilio. Et si perpetuò hic viveret, perpetuò staret Sententia. Una ergò gutta divinæ of-D fensæ est major omni osfensa contrà temporalem Principem, quia iste momentaneus, ille verò Princepsæternus. Benè ergò finaliter & justè omnia benè fecit, & faciet; quod si non faceret, Deus non esset: qui potest capere capiat, qui non potest, credat, & admirando veneretur.

## CAPIT. VIII.

DE

#### VIA PEREGRINATIVA.

ELEVATA mente per admirationem in opificem omnium, incidit illud memoriænostræ in persona A Redemptoris nostri dictum: Recordare paupertatis mea. Thren.111.19. Quia ergò Redemptor propter nos homines, & propter nostram salutem descendit de cœlis, & incarnatus est; dignum est peregrinationem ejus, attenta mente in hac terra, & cum gratitudine meditari: omnia enim pro nostro exemplo, & modo nobis salutari hæc egit. De hoc dicit Bernardus in persona Christi: In vita mea poteris cognoscere viam tuam, ut sicut ego paupertatis, charitatis, humilitatis, patientia, obedientia, misericordia indeclinabiles semitas tenui, sic O tu in eisdem vestigiis incedas. Item Hugo. "Conarc "quantum potes Christum sequi in vita sua, quam hu-, milis fuit inter homines; quam moderatus in come-"dendo & bibendo; misericors inter pauperes; nul-" lum horruit leprosum, nec divitibus adulabatur; pa-, tiens ad contumelias; verecundus in visu; mitis in " responsis; sollicitus de animarum salute; in medio "Discipulorum ministrator; & breviter, stans, sedens. , & incedens, ejus vitam habere debes præ oculis, & B portando fatigatur. " sic familiaritatis ejus gratiam consequeris. Et erit tibi "semper in memoria, & duces in consuerudinem sem-" per ad ipsius memoriam recurrere. " Et hæc via potest ascribi beato Hieronymo qui historiographus fuit si-

Altissimus est ab Angelo nunciatus. Beatissimus de Virgine natus.

Cœtu Angelorum in excelsis manifestatus.

Dominus & Pastor omnium; est à pastoribus visitatus. Eternus Rex est à Dominis temporalibus Regibus

Facta circumcisione in Templo præsentatus. Gracilis puer ad Ægyptum bajulatus. Humilis & obediens de Templo revocatus. In Jordane à Joanne baptizatus.

Karissimus est ab ipso diabolo tentatus. Lumina mundi post hoc in Apostolos vocavit.

Merum de aqua primò coram eis formavit. Notitiam suam aliis multis miraculis declaravit.

Omnia fovens, fame & siti lassatur. Palmarum virgulis ut Rex honoratur.

Qui posteà reprobus refutatur.

Ritu Legis cenat, lavat pedes, contristatur. Sudat, capitur, trahitur, sputis deformatur.

Torquetur, flagellatur, coronatur, velatur, alapatur. Victima bajulat crucem, cum iniquis deputatur. Xristus crucifigitur, moritur, sepelitur, resurgit,

ad astra levatur. Zelo, charitatis spiritu inflammatus, Apostolos in

universum mundum mittit, & adhuc Judex expectatur.

### CAPIT. IX.

DE

### VIA COMPARATIVA.

dicitur comparativa. Comparando enim simul Christi Humanitatem ad Majestatem suæ Divinitatis, magnus affectus devotionis excitatur; tunc enim perpenditur quantum illa tremenda Majestas propter nos se humiliavit. Et ascribitur beato Ambrosio, quia hunc processum habet in hymnissuis, ut patet in illo:

Rex Christe Faltor omnium,

in Passione.

Tomi III. Pars II.

Altissimus in abjecto loco nascitur.

Bajulator & suitentator omnium in præscepio susten-

Consolator omnium Angelorum in medio reperitur

Ditiffinus Conditor omnium, honoratur munere Ma-

Eternus nutrior omnium cibo pascitur mortalium. Fons & origo omnium, fitit potum Angelorum.

Gubernator supernorum, se subjicit imperio terreno-

Hospitator Sanctorum omnium, fugit in Ægypti

Informator sapientize audit doctrinam stultorum. Karitatis speculum, traditur ut ovis in manus lupo-

Liberator, vinculis ut fur aut latro ligatur.

Majestas, quam tremunt Angeli, ut vilis concul-

Notissimus in cœli Curia, hîc non noscitur, sed

Optatus à Patribus, à filiis hic seductor procla-

Præclarissimus, in quem prospicium Angeli, sputis maculatur.

Quietissimus, qui est Sanctorum requies, Crucem

Rectissimus Judex omnium, Sententia mortis damna-

Speciosus forma præfiliis hominum, à planta pedis usque ad verticem vulneratur.

Terribilis in confiliis, Cruci applicatur.

Vita & origo omnium, præ nimiis doloribus morte

Xristus resuscitator mortuorum ad sepulchrum por-

Amor meus. Eruditor meus. Ignis me incendens. O' \ Nutritor meus. O ≺ mans. Refugium meum. Christus misericordia

mca.

Beatitudo mea. Finis meus. Karitas me inflam-Occursor meus. Spes mea.

#### CAPIT. X.

## VIA COMPASSIVA.

IN via peregrinativa & comparativa facta est mentio de Passione Christi; sed dignum est ut adhuc de hac sacratissima Passione specialis ponatur via, in qua homo stet suspensus per meditationem, attendens Chrisum quasi antè se pendentem in Cruce, & ei compatiatur, sit crucifixus ei, & quasi vulnera ista non jam Chriito; sed quòd sibiactualiter infligantur. In hac meditatione Franciscus stans, vulnerum Christi quinque stigmata realiter in corpore suo, divino munere, per meditationem impressit, ut dicit Bonaventura. Undè pro prælenti occurrit triplex modus meditandi Pallionem VIA multum bona est pro contemplatione, qua D Christi. Primus, per horas Canonicas. Secundus modus, est contemplando Corpus Christi, incipiendo à summitate usque deorsum, sic meditando: quomodo caput coronatur. Require suprà in meditatione Passionis Christi, Cap. De diversitate modorum cogitandi Passionem Christi. Tertius modus contemplandi Passionem Christi, ut ipse stet, quasi ipse sit per se suspensus in Cruce, meditando ca quæ habentur in Tabula ubi suprà. Sic enim Christus stetit in Cruce cum ardentissimo amore, benevolâ patientiâ: ut suprà.

CA-

## CAPIT. XI.

DE

#### VIA AFFECTIVA.

🚺 🛮 A affectiva, quæascribitur beato Bernardo, per 🗚 quam quis amorosè adhæret Deo Creatori suo. Via affectiva potest dici unitiva; vocatur tamen affe-Ctiva, quia multum inflammat affectum ad Dei amorem, & mentis elevationem, & ascribitur beato Bernardo, qui ita dulcis suit in meditatione; unde in quodam sermone De Cena Domini alloquitur Dominum sub tali forma verborum, dicens: "Tu es Domine, amor meus, "honor meus, spes mea, refugium meum, vita mea, ", gloria mea & finis meus. Non aliud quæro, non aliud "volo, non aliud mihi dcatur, non aliud mihi pro-"ponatur. Et merito, quia tu es mihi sufficientissi-,, mus, tu es Pater meus, frater meus, nutritor meus, "rector meus, custos meus, qui es totus amabilis, totus desiderabilis, totus sidelis. Non est tam liberalis ,, qui seipsum tribuat; non est tam charitativus, qui pro . "tam vili peccatore moriatur; non est humilis, qui , Majestatem suam tantum humiliavit; qui nullum des-"picis, nullum horres, nullum quærentem te deseris; "tèd prævenis eum & occurris quærenti; deliciæ tuæ ,, csiè cum filiis hominum. Quid in nobis invenisti nisi B 37 fordes, & nobiscum vis esse usque in consummatio-, nem seculi, nonne satis suit, te pro nobis mori? Non-", ne satis suit, tot dedisse Sacramenta, Angelos custo-,, des? & his ingratisemper sumus; sed & tu te vis esse "nobiscum; tam bonus es, quòd te negare non potes. "Faciamus ergo cambium simul, tu intende mihi & "ego tibi; & sicut vis & scis fac mecum, quia tuus & "non alterius esse volo. Da mihi, ut ego tibi soli in-, tendam, te solum diligam, tuo semper amore fer-"veam, nihilaliud cupium nisi te, & me totum tibi of-"feram, & oblatum nec aliquatenus repetam: si enim ,, aliqua charitas, illa est in te.,, De hac via ponantur hæ Tabulæ, & semper præponitur Q. in meditando.

Director meus. Conservator meus. Gaudium meum. Honor meus. O \ Lumen me illuminans.O Medicina mca. Pater meus. Quies mea. LThesaurus meus. Vita mea. Mansuctus. Amabilis. Benignus. Nobilis. Compatiens. Obtemperabilis. Desiderabilis. Placabilis. Expectabilis. Quietus. O \ Fidus. Gratiolus. Sincerus. Humilis. Tolorativus. Verax. Jocundus. Karitativus. Xristus Dominus & Liberalis. Rex meus. Amen.

#### CAPIT. XII.

DE

## VIA SUPERLATIVA.

A Ugustinus profundas habet vias meditandi:
ut per creaturas. Dicit enim: "Interrogavi cossolum & terram: esne tu Deus meus? Et respondesorunt mihi; non; sed ipse feeit nos,, Habet & alios
modos; unde in Manuali suo inter cetera sic dicit ad
Dominum: "Si totum mundum Libri repleant, Majoso statem tuam exprimere non sufficient. Tu enimes

, quo melius excogitari non potest, qui omnem creatu-,, ram fine labore gubernas. Nihil est quod turbat or-"dinem imperii tui. " Hæc via superlativa, quæ in re est affectiva, ascribitur ei specialiter, quia illo modo utitur in suis orationibus & meditationibus per superlativos gradus, alloquendo Dominum: O Pater dulcissime amantissime, benignissime, & sic de aliis. Item in Libro De Verbis Domini dicitur, quòd quicquid perfectionis, & boni est in creaturis, hoc excellentissime est in Creatore, quia ab illo fluit. Undè sicut venator videns vestigium serze, non est contentus eo, sed quærit feram; aliàs stultus est venator, si solo vestigio contentus est, quod eum non possit satiare: sic prudens contemplator videns aliquod bonum in creatura, debet cor suum elevare in Creatorem. Verbi gratia: videat pulchritudinem syderum, florum, arborum, &c. dicat intrà se; si illa tam delectabilia sunt, ô quantum delectabilis & desiderabilis est Creator talium; quia quicquid est perfectionis in causato, hoc excellentius est in causa, & est excellentissime in excellentissima & universalissima causa. Sic homo videns hominem virtuosum, charitativum & pium, &c. dicat intrà se: Si rivulus iste est ita laudabilis, quanta laude dignus est sons & origo ejus; & sic exaltat Dominum per excellentiam in superlativo, dicens sibi hanc Tabulam semper præmittendo, O. pro elevatione, & in fine, Dous Pater, & Domine pro reverentia sic dicendo.

Amantissime. Mitissime. Nobilissime. Benignissime. Omnipotentissime. Clementissime. Dulcissime. Præclarissime. Excellentissime. Quietissime. O & Rectiffime. O Fideliffime. Gloriofissime. Sufficientissime. Honorandissime. Tutissime. Innocentissime. Utilissime. Kariffime. Xrittianiffime Deus L Pater & Domine. LLargissime.

# CAPIT. XIII. DE

### VIA ORATIVA.

POSTQUAM in meditationibus exardeseit ignis devotionis, tunc assurgit in allocutionem dilecti per viam orativam; & capio hic orationem non solum Opro petitoria; sed generaliter pro laudatoria, hymnidica, & sie dealiis; undè homo non eodem modo semper afficitur circà dilectum suum: sed nunc petit aliquid ab eo; nunc laudat in Hymnis, & Psalmis, & Canticis; nunc admiratur venerando, nunc adorando; nunc benedicit aut glorisicat; nunc gratias agit, consitetur, exaltat & superexaltat. Debet autem oratio esse (nisi ex assectu protendatur) brevis, secundum verba, sed longa secundum assectum, undè versus:

Si cor non erat, lingua in vanum laborat.

De brevitate orationis dicit sanctus Bernardus, in Regula, quòd debet esse brevis, nisi ex assectu protendatur. Er hoc in vitis Patrum habetur, quòd quidam DPatrum docuit discipulum orare hac verba: Qui creassi me; sicut scis, & vis, miserere mei. Et de Thaysi, qua petivit à Patre orationem. Cui ille ait: Dic: Qui creassi me, miserere mei. Undè ponit tantum tales & consimiles breves orationes. O piissime Pater! miserere pauperculæ creaturæ tuæ. Idem: O siumma bonitas recordare quod pro me sanguinem tuum esseudisti: non sinas me perire!

Primus modus attendendi, estattendere ad sensum verborum, & indè elicere sensum spiritualem: verbi

gra-

gratia: per David intelligendo Christum; per Goliam, daboium; per Jerusalem, supercœlestem civi-

Secundus modus attendendi est, statuendo se mental ter ad certum locum, ne mens inde evagetur, & coaptet, quantum valet sensum Psalmi ad id quod ibi gestum eit. Verbi gratia: Psalmum unum ad locum Annunciationis; quasi videat Angelum descendentem ad cubiculum beatæ Virginis Mariæ & dicentem: Ave gratia plena Dominus tecum, &c. Luc 1.28. & cum eo multitudinem Angelorum psallentium, cum quibus & ipse psallat. Secundum Psalmum in Nativitate, quem psallebant pastores, & tres Magi, & Angeli canentes: Gloriain excelsis Deo, &c. Luc. 11. 14. Tertium, transeuntes ad Templum, ubi videat Simeonem senem occurrentem. Quartum, eundo in Ægyptum; & fic consequenter de aliis Christi peregrinationibus. Specialiter tamen constituat mentem suam in locis Passionis Christi: unum Psalmum cantando in monte Oliveti; alium, in domo Annæ; tertium, antè Pilatum; alium, antè Herodem; quintum, in flagellatione; sextum, in coronatione; septimum, in limbo Patrum, alium, in cenaculo, ubi apparuit Dominus Jesus Discipulis suis post Resurrectionem; alium, in Ascensione, &c. Fixa enim mente ad certum locum mundi faciliùs attendit, quam quod mens jam sit in cœlo, jam in refectorio; jam in seculo, jam in scholis, &c. illa enim distratiunt.

Tertius modus attendendi est, quòd homo elevet cor  $^{f B}$ fuum ad peternam patriam, ubi audiat laudes Sanctorum, & cum illis putet se reverenter stare, & Deum... laudare. Unum Pfalmum cum choris Angelorum; fecundum, cum cœtu Prophetarum; alium, Patriarcha-

rum; alium, Apostolorum, &c.

Deindè sciendum quòd non debet solùm orare pro se, sed etiam pro Ecclesia, &c. Et sic potest dicere unum psalmum in persona Christi; alium, in persona benefactorum; alium, in persona peccatorum; alium, in persona pauperum; alium, in persona infirmorum; alium, in persona omnium Fidelium defunctorum, & sic dealiis. Et adhuc etiam potest mentem suam stabilire in orando pro pauperibus; videndo Christum pauperem jacentem in præsepio: orando pro errantibus; se-

quendo Dominum in Ægyptum: pro tentatis; attendendo desertum ubi Christus tentatus suit à diabolo: pro captivis, in monte Oliveti: pro infirmis, videndo Christum anxiatum in Cruce. Consequenter oft notandum quòd Bonaventura dicit, quod orando debenius tria facere. Primo, invocare gratiam Spiritus fancti, & sic possemus dicere: Vem sante Spiritus. Secundo, implorando & pro nobis interponendo Christum crucifixum in omnibus orationibus, & fic in omnibus orationibus interponimus; Per Dominum nostrum Jesum Christum, idest, meritis suæ Pathonis, & non nostris petimus. Tertio, pro intercessione possumus invocare beatam Virginem & omnes Sanctos, & sie dicere posiumus: Sancia Maria & omnes sinchi intercedite pro nalia ad Dominum. Item inter ceteros modos attendendum quoad sensum: videtur ille aptior, ut quis oret in persona Ecclesiæ, ubi proponat sibi quandam multitudinem populi stantis juxtà Crucem Domini, & clamantis ad Dominum, in qua multitudine sunt aliqui infirmi, aliqui tentati, &c. Et quia multiplex sensus in Psalmis, & multi sunt status hominum, secundum hoc aptetur unus, vel plures versus: & possit homo intentè considerare etiam Corpus Christi in Cruce, aliquos versus aptando impressioni spineæ coronæ; aliquos vulncri dextræ manus, &c. Aliud remedium attentionis est, ut homo per unum Plalmum concipit sibi unum affectum devotionis ex Pater noster, vel aliunde, quam mentaliter proferat ad fingulos versus, inclinando ad hunc fensum verborum. Verbi gratia: Dixit Dominus Domino meo: Pilcix. cogitet. ô amator ardentissime. Donec ponam inimicos tuos, ad alium mutet affectum, aut eundem continuet, si fervet; ut : Landate puers. Ps exil. O hospes suavissime, & sic continuando exclamationes, quæ loco viæ illuminativæ ponuntur in Tabula Orationis Dominicæ, videlicet: Pater nofter. Matt.vi.ix Et per singulos Psalmos potest affectum suum alligare, ne evagetur per diversa; & sic continuè erit memor Dei, & habebit cor elevatum. Ex dictis colligitur præsens Tabula pro attentione, continens vigintiocto clausulas in quatuor lineis, secundum quod in una manu vigintiocto sunt loca in quatuor digitis, in quibus versus Cifio janus computatur.

Affectus timoris cum indi-Cum Maria. gnitate sui, respectu tremendæ Majestatis. Affectus Spei de misericor-Cum Angelis. dia & bonitate summi. Affectus gratitudinis de be-Cum Patriarchis. neficiis perceptis. Affectus dilectionis de pa-Cum Prophetis. ternali charitate. Affectus laudis de ratione potentiæ & sapientiæ. Affectus exultationis de Cum Apostolis. omni perfectione. Affectus doloris de Passione Cum Evangelistis. Domini Jesu Christi.

Cum Discipulis. C Cum Innocentibus.

Pro vivis & fancta Matre Cum Martyribus. Ecclesia. Cum Confessoribus. Pro se & parentibus. Cum Monachis. Pro se, & lugentibus, & pauperibus. Cum Virginibus. Pro infirmis, & tentatis. Cum Vidnis. Pro afflictis & captivis. Cum omnibus San-Pro inimicis, infidelibus & Etis & electis. paganis.

Pro fidelibus defunctis.

PRo declaratione hujus Tabulæ est sciendum, quod bi gratia: Domine Dominus noster, &c. Ps. vitt. psallendo, affectus illi excitantur per exclamationem ex dis elevationem. Et ad hoc valent illæ dictiones: O. Quando. Si. & confimiles. Exemplum de affectu timoris. Si tu es tremenda Majestas, ubi timor meus? O ardentissime amator. Quando te diligam, dulcedo mea? Illas vigintiocto claufulas loca in finistra manu in quatuor digitis, pollice excepto, ab intrà & ab extrà: & sic in primo digito habebis septem affectus, quos excitare poteris in te, adaptando cuilibet affectui unum Pfalmum, vel plures; unum versum, vel plures; & cum pollice punge articulum illius digiti, ut illa punctio, vel impressio digiti impediat distractionem. Ver-Tomi III. Pars II.

cogita indignationem humani generis in primo articulo indicis, & fic consequenter. In aliis duobus digitis loca quatuordecim diversitates Sanctorum, & comprime cum pollice articulos singulos per singulos Pialmos. Verbi gratia: cum beata Virgine Maria psallendo Psalmum: Benedicam Domino in omni tempore. Ps. XXXIII. Cum Angelis: Cali enarrant. Pf. xvIII. In parvo digito loca hos pro quibus vis orare; in persona illorum, ac si ipsi hoc orarent, psalle, vel dic: Pater noster, aut alias orationes. Verbi gratia, dic: De profundis, Pf. cxxix. ac si animæ de purgatorio ad Dominum clamarent hæc verba: Miserere mei Deus; Ps. L. ac si Saneta Mater Ec-Ddd 2

clesia hoc pro se & suis filiis exoraret. Et hæc locatio ac punctio digitorum multum valet pro attentione; quia fi cor hominis multipliciter limitatur ad aliquod determinatum, scilicet ad certum affectum, aut ad certum chorum Sanctorum, aut ad certum affectum compassionum proximorum, & non erit evagationis tanta occasio. Hunc modum communiter habent Carthusienses, quòd totum Plalterium sibi constituent in manu, ut sic corde tenùs attentiùs psalmento Musico citharizarent. Ex illo tamen fundamento, & præcipuè ex divina clementia, quæ multipliciter distribuit dona gratiarum, poterit homo multa plura concipere, & in manu sibi constituere; in uno digito: Pater noster; in alio illas quandoque partes salutationis Angelicæ, scilicet purissima, perfectissima, &c. Et sic poterit se etiam in laude virginis ferventer exercere.. In alio digito, septem peccata

Pater noster Nos pupilli sine te. Qui es in cœlis. Nos vacui & exules. Sanctificetur nomen . Nos terrena tibi praponentes. Nos errantes. Adveniat regnum tuum. Fiat voluntas tua, sicut in Nos rebelles. cœlo & interra. Panem nostrum quoti-Nos mendici. dianum da nobis hodie. Et dimitte nobis debita Nos peccatores. nostra, sicut & nos dimittimus debitoribus nostris. Et ne nos inducas in ten-Nos tentati. tationem. Sed libera nos à malo. Nos fragiles.

PRo declaratione istius nota quòd cùm dicis: Pater noster, Matth. v1.9. attende amorem quem habet Pater ad filium: talem & ampliorem habet Deus ad nos. Quando dicis: qui es in calis, cogita Deum inhabitatorem bonarum mentium, quæ cœlorum nomine intelliguntur. Quando dicis: San-Elisteetur nomen tuum, optamus ut divinum no- est, &c. Cant v. 6. Et post pauca subdit: quia amore lan-men nobis sapiat & dulcescat plusquam terrena; C queo. v. 8. Et Psalmista: Quid enim missi est in calo: & a quia sanctum dicitur, id est, sine terra. Cum dicis: Adveniat reznum tuum; y. 10. optamus non solum æternum Regnum, sed etiam, ut hic nos regat, & ut sit Rex noster. Cum dicimus: Fiat voluntas tua ficut in calo & in terra, optamus, ut doceat nos, faxtà illud: Doce me facere voluntatem tuam, quia Deus meus es tu. Ps. cxlii. 10. Cum dicimus. Panem nostrum quitidianum da nobis hodie, Matt. vi. 11. optamus, ut sit nutritor noster corporaliter & spiritualiter, juxtà illud: Osuli omnium in te sperant. Ps. CXLIV. 15. Cum dicimus: Dimitte nobis, &c. Matt. vi. 12. 13. optamus quòd, ut pius creditor nobis relaxet quod tenemur. Cum dicimus: Et ne nos, &c. optamus, ut custodiat nos. Cam dicimus: Sed liberan terioribus ad interiora; ab imis ad summa; à temporanes, &c. optamus non solum à præsenti impugnatione, fed eriam ab omni futura, & ab omni quod noverit sibi displicere, liberari.

# CAPIT. XIV. DE UNITIVA.

VIA unitiva, est quâ quis benè purgatus, & illuminatus, amorose unitur Creatori suo, exultando de Persectionibus suis, illi soli placere desiderans promptè

mortalia; in alio septem dona Spiritus sancti; in omnibus decem Præcepta, & sic adjutorio manuum poterit in manu plangere, meditari, psallere, & Deum & Sanctos ejus magnificare, laudare, & superexaltare; & hæc de attentione sufficient. Item pro hac via orativa nota tres orationes brevissimas. Prima est. O artifex potentissime ne derelinquas opus tuum! &c. O mercator prudentissime, ne sinas perire pretium mercationis tuæ! &c. O hospes elementissime purilant, articulos digitorum percurrendo, quasi instru-A fica, salva, dirige, conserva domum tuam & hospitium tuum quod tibi in Baptismo dedicasti. Item circà primam viam nota triplicem intellectum Dominicæ Orationis, scilicet Puter noster. In prima clausula ponitur desectus noster ad correspondentiam viæ purgativæ. Secundò, gratitudo nostra, quâ cognoscimus Creatorem nostrum, &c. per modum viæ illuminativæ. In tertia, affectus noster ad correspondentiam viæ unitivæ, ut patet in Tabula sequenti.

O amator ardentis-

O hospes suavissime.

O sapor sanctissime.

O praceptor prudenti∬ime.

O nutritor sufficientissime.

O creditor largissi-

O custos diligentissi-

O liberator fortissi-

Quando te diligemus ferventer, filialiamore perfectissimo.

Quando habitabis in hospitio cordis nostri , ut in cœlis.

Quando nomen tuum dulcescet nobis, ut omnia terrena contemnamus.

O Rex' preclariff.. Quando nos subjiciemur tuo regimini, ut non regnet in nobis concupiscentia.

Quando conformablmur in omnibus voluntati tuæ.

Quando transformabimur in te, 🕯 plena satietate satiabimur. Quando suscipies nos prodigos filios, remittendo no bis omncm excessium.

Quando tutabimur tuâ custodiâ, ut non prævaleat nobis ammodò ullus adversarius.

Quando liberabimur à fragilitate hujus corporis, & ab omni disconvenienti perpetua libertate.

& læte; nunc ipsum magnificat; nunc laudat; nunc admiratur; totus languet amore ejus, ut possit dicere illud Canticorum: Anima mea liquefacta est, ut dilectus locurus te quid volui super terram. Pi. LXXII. 25. id est, ego purè amo te, non propter dona cœlorum, aut propter dona super terram. Et hæc via sæpè superius tacta est in via affectiva & superlativa. In reenim unum sunt via affectiva & unitiva, sed nomina habent diversa; undè per viam unitivam elevat quis mentem suam in Deum, excludens omnes vanitates, proponens sibi illud: Vidi cun-Eta que erant sub sole, & ecce universa vanitas. Eccle. 1. 14. Fac igitur sicut avis quæ volat sursum: & si occurrunt muscæ, id est, vanitates, non cures; sed pertranseas, dicendo: ad solem tendo, nolo cor meum cum vanitatibus quæ in terra sunt occupare. acquiritur hæc via per recollectionem intimam ab exlibusad æterna. Undè sol ille de quo facta est mentio, ille est de quo dicitur : Tn folm Sancius, en solus Dominus, tu solus Altissimus es. Ad illam viam requiritur primò, quòd homo per virtuosam assuefactionem & gratiam, sit radicatus in virtutibus; quod nullam de-lectationem habeat in appetitu vanæ gloriæ, in cupiditate divitiarum, in concupiscentia oculorum & gulæ. Secundò, requiritur internum filentium, ut non occupet se circà exteriora, quid audierit, vel viderit foris, nihil curando, tanquam in somno occurrissent. Tertiò, amorosa adhæsio cum Deo, ut omnia ejus judicia, omnia facta, omnes doctrinas cum reverentia ampleCtatur. Quartò, quòd nihil aliud quærat, sed reputet sibi illum dilectum fufficientiffimum; fuperexcellens illum, in corde suo diligat super omne quod potest videri, audiri vel cogitari; immò super omne quod imaginari potest, quia totus amibilis, totus desiderabilis, &c. ut suprà patuit in vita beati Bernardi. Quintò, quòd sæpè reducat ad memoriam perfectiones Dei, & illis intime congratuletur. Et quamvis infinitæ sint persectiones Dei; tamen communiter tres occurrunt, in quibus fic affectum excitet.

Primò, congratulor tibi, dilecte mi, quòd tu es potentissimus; non quòd mihi in hoc benè sit, quasi commodum meum quærens: sed quia illa est persectio tua, quòd nullum times, nullius indiges, nemo te expugnare potest, nemo tibi potest resistere, nullus dæmon, nullus adversarius, & de hoc primò gaudemus.

Secundò, congratulor tibi, quia tu es sapientissimus: illud est persectionis tuæ, quia sic te nullus decipere

potest, quia nihil te latet.

Tertiò, congratulor tibi, quia tu es summe bonus, hoc est, summæ persectionis, quia immutabiliter es bonus, & ita bonus, quod te melius excogitari non possit, immò nec dignius, nec nobilius.

Sextò, principaliter utile est habere incipientem aliqua verba, per quæ exprimat desiderium suum affabiliter alloquendo Dominum. De hoc Hugo de Palma Carthusiensis dat modum se elevandi per viam unitivam, qui tactus est superius in Oratione Dominica. Potest B enim homo provocare affectum fuum per illas dictiones: O. Quando. Si. & consimiles. Unde dicit, quòd incipiens utatur talibus.

Postquam autem, gratia Dei adjuvante, exercitatus fuerit, tunc fine omni cogitatione prævia centies in die multum amorose mentem suam in Deum elevare

Undè ex intentione ipfius potest colligitalis elevatio. O summa bonitas! O altissima æternitas! O incomprehensibilis sapientiæ profunditas! O Pater piissime! quando te diligam? Quando brachiis amoris te constringam? Quando tuis beneficiis, tuæ misericordiæ, quam mecum facis, vices impendam? Quando tremendæ Majestati tuæ timorem impendam? Quando speculum tuæ virtuosæ vitæ, scilicet humilitatis, paupertatis, patientiæ, obedientiæ, charitatis, & sic de aliis, debitis vestigiis prosequar? Quando Festa tua & Sanctorum tuorum, scilicet Nativitatis, Resurrectio-C& dives dicitur qui habet aurum; quantum honorari nis, Ascensionis &c. debita veneratione congratula-Cdeberes, qui fecisti aurum, & gemmas, & omnia bor? Si tu es tremenda Majestas, ubi timor meus? Si tu es amantissimus Pater, ubi amor meus? Si tu es Dominus & mercator meus, ubi est servitium meune? Si tu es inhabitator & hospes meus, ubi est munditia digna tanto hospiti? Si tu es vita Sanctorum, decor Angelorum, ubi est congratulatio mea? Et sic diù exercitatus, sicut pro ædificio pontis apponuntur quandoque sustentacula, posteà pons stat sine illis; sic posteà Spiritus Sanctus elevabit cor hominis fine illis, ut semper tendat sursum, aut frequenter, juxtà illud Canticorum. Trahe me post te, in odore unquentorum tuorum curremus, Cant. 1.3. & sic habetur aliquid de via unitiva. Tamen hæ via, & scientia, non discitur ex Libris, sed de sursum est, & cui vult participat cam Pater luminum; his quidem clarius, his verò obscuriùs. Pro ista via (sicut dictum est) valet intima congratulatio perfectionis Dei, sit homo in Hymnis & Canticis, jubilet in corde canendo, & pertractet laudes Dei. Dmajestat ejus emnia implet. Nam in inferno exerces actum De his perfectionibus five laudibus ponitur Tabula infrà scripta, & semper præmittitur clausula: Congratulor

tibi Pater cœlestis, quia tu es.

Auctor essendi, hoc est, Alpha & Omega, Apoc. XXII. 13. principium & origo omnium. Undè de te sic

scribit quidam Metrista.

Hujus in arbitrio pendent mortalia quaque, Qui solus cunctis contulit esse suum.

Tomi III, Pars 11.

Qui facit & reficit, creat, atque creata gubernat: Cujus idem posse, quod velle, nec minus habet. Congratulor igitur tibi in perfectione tua effendi, quia tuum esse est persectissimum. Primò, quia non potes cogitari non esse; quia si tu non esses nihil esset. Secundò, quia à nullo alio habes esse. Tertiò, quia omne quod est, à te habet esse.

Bonitas summa. Primò, quia nulla res est bonitatis suæ tam dissusiva, sicut tu; sed bonum quanto communius de tantò melius. Secundo, nulla res est tam citò placabilis, sicut tu. Tertiò, nulla res est tàm desiderabilis, delectabilis, & amabilis, sicut tu

Causa universalissima. Illa causa, quam Philosophi sic ex naturali ratione convincebant esse: si non est processus in infinitum in causis sibi essentialiter subordinatis: prima causa est; sed non est processus in talibus causis essentialiter subordinatis, igitur prima causa est. Tu es ille princeps de quo Aristoteles in fine duodecimi Metaphysicorum concludens Librum suum sic dicit: mala est pluralitas Principum, unus ergo Princeps.

Decus universi, qui cuncta decorasti. Tu es, cujus pulchritudinem Sol & Luna mirantur. Tues, in quem desiderant Angeli prospicere; à te habent decus pulchritudinis sydera, rosæ, lilia, &c. Et à teaves habent decus suavis melodiæ, philomelæ, alaudæ, & omnium avium genera, & omnium organa; à te habent decus saporis mel, vinum, & omnium pigmentariorum genera: à te decoratum est cœlum syderibus, aër volucribus, terra animalibus, aqua piscibus.

Evus sustentator omnium; à quacunque enim re tuam subtraheres sustentationem vel conservationem,

illicò reverteretur in nihilum.

Fons sapientiæ: à quo manant omnes thesauri sapientiæ & scientiæ; tu es æterna sapientia attingens à fine usque ad finem fortiter, disponens omnia suaviter, qui coelorum contines thronum, & abyssos intueris, montes ponderas in statera, terram palmo concludis, & posuisti legem aquis, ne transcendant fines suos. Prov. VIII. 29.

Gloria mundi: te enim adorant Angeli, laudant Archangeli; summo te jure laudat omnis creatura, spes nostra, falus nostra, honor noster, gloria nostra, finis

& expectationostra.

Habundantissimus: tua est terra & plemitudo ejus, Orbis terrarum & universi qui habitant in ea. Ps. XXIII. I.

Gloria & divitiæ in domo tua; Ps. 111. 3. fi honoratur quæ funt in Universo.

Incomprehensibilises tu. Dete enim dicitur: Magnus Dominus , & laudabilis nimis , & magnitudinis ejus non est sinis. Ps. ext.iv.13. Tantæ enim es excellentiæ, quòd tuam altissimam excellentiam nemo potest capere ad plenum, nec homo, nec Angelus; immò nulla crearura; equia omnis est finita, tu verò infinitus es, sed infiniti ad finitum, nulla est proportio.

Karitas tu es, & qui in te manet, manet in karitaté & tu in eo. Sicut natura ignis, est ardere, incendere, & calefacere, fic proprietas tuæ karitatis est creare, te largissimè dissundere, & inflammare ad amorem, accendere, salvare, redimere, custodire, liberare, illuminare. Unde & tibi dicitur : Deus ens proprium est miserers:

Loco incircumscriptibilis, & tamen ubique es. Si ascendero in calum tu illie es. Ps. exxxvIII. 8. De te dicit Bernardus: Deus ubique regnat, ubique imperat, ubique Justitize tuz; sed dicere hoc sieri in absentia tua, persidia est. Sic etiam es in tempore incommensurabilis. Res enim, quæ ab æterno fuit, atque antè omne tempus fuit; quomodo ergò commensuratur tempore, quod fuit, quando non fuit tempus.

Merces Sanctorum, jubilus Angelorum, speculum omnium electorum.

Norma, id est, regula & exemplar omnium: res enim, de quanto tibi propinquior, tantò nobilior. Ddd 3

Aliqua habent esse tecum; aliqua esse, & vivere, & hospes animæ, esto hospes, insimque tibi, tecum, sine funt nobiliora prioribus; aliqua vivere, esse & discernere, & sunt secundum naturam nobiliora prioribus; aliqua ultrà hæc habent purum esse, & virtuosum esse, & sunt tibi plus ceteris propinqua: per sincerissimam enim tuam bonitatem cit in te omnis exemplaritas, virtuositas & communicabilitas.

Ordo, sive Ordinator universorum, qui singula lo-A cas secundum suum statum, sua merita; sursum aut deorsum: fic prudens pictor ponit colores, hic rubeum, hîc nigrum, ut decoret opus suum.

Perfectissimus: sine omni desectu, qui nullius indiges; tibi ipsi es sufficiens, quo melius, aut dignius, aut nobilius, aut perfectius nec est, nec excogitari potest; quicquid est laudabile, & perfectionis in creatura in positivo, hoc est in te, in superlativo.

Quietissimus ut dicit Boëtius:

O qui perpetua mundum ratione gubernas. Terrarars, calique sator, qui tempus ab avo, Ire jubes, stabilisque manens das cuncta moveri. Principium, Rector, Dux, semita, terminus idem. Tu requies tranquilla piis, te cernere finis.

Res etiam immobilis & immutabilis, quia ubique es, ut patet ex præmiss: res autem dicitur moveri, quæ tendit ad locum, quo priùs non fuit; immobilis autem, quæ ubique est, non habet quò tendat. Re-B nem, & congratularetur honori corum; sic & tu creator omnium, qui dixisti: Venite ad me omnes, qui laboratis. Matth. 11. 28. Anima enim quæ est in te radicata; in centro suo, & recreata, & quietata est: quæ vero in te non est, multis vanis phantasmatibus fatigatur.

Sufficientissimus: qui te habet, totum habet; qui te non habet, mendicus est, & pauper, quia quicquid præter te est, non reficit, & non sufficit, & si ad tempus sufficit, non tamen perpetuò satiat, quin adhuc ampliùs quæratur; qui autem te habet, satiatus est, finem suum habet, non habet ultrà quod quærat; quia tu es super omne visibile, audibile, odorabile, gustabile, tangibile, sensibile. Item adhuc altior es, super omne figurabile, numerabile, circumscriptibile. Item altissimus es, super omne demonstrabile, definibile, opinable, investigabile, astimabile, imaginabile qui totus es amabilis, maxime laudabilis, & summè desiderabilis.

& cor nostrum. Matth. v1. 21. Quicquid enim nobis auferatur, si tu in nobis permanseris, sufficit nobis; tu es illud unum quod dixisti Marthæ esse necessarium. In te summa complacentia nostra. Et si nos horreat totus mundus, si tu nos approbas, sufficit nobis. Desiderium nostrum tu es, utinam tu placeres toti mundo, & totus mundus faceret beneplacitum tuum, pro illo deberemus mori zelo charitatis.

Vita à qua habent vivere omnia, in quo nos movemur, & sumus. De te enim dicitur: Ex ipso, & per ipsum, & in ipso sunt omnia: tibi honor, & gloria, per infinita secula seculorum. Rom. x1. 36.

Xristus intelligitur unctus. Tu similiter es talis unctio & salsa, quæ apposita unicuique rei mundi facit ipsam sapidam. In electis enim es sapor Gratiæ, & in damnatis es sapor Justitiæ, & vindex iniquitatum. perfectionibus congratulando anima mea liquefacta est. Et quid agam, nisi in pace in idipsum dormiam & requiescam, & dicam: Nolite suscitare dilectam, dones ipsa velit. Cant. viii. 4. In laudes tuas prorumpam; & si dignè laudare te nequeam, de te tamen non sileam, cùm solum de te gaudeam. Tu enim es dulcis sapor. Iste qui te gustat, Jesu Christe, tuo victus à sapore, mori posset præamore. Tu solus amans unice, dilecti mi pulcherrime, ubi quæso vis commorari, ubi vis ut quæraris, qui sapis & dulcescis? Odulcis

fine.

## CAPIT. XV.

#### EXULTATIVA. VIA

VI a exultativa est quæ ascribitur Beato Gregorio, quæ pertractat, & meditatur gaudia cœlo-Unde in quadam Homilia sic scribt: Qua lingna potest dicere, aut quis intellectus potest capere illa superna civitatis quanta sint gaudia: Angelorum choris inter esse, &c. Vocatur autem hæc via exultativa vel congratulativa quia per cam homo congratulatur gloriæ Dei & Sanctorum, & per eam homo meditatur gaudia quæ sunt in cœlo, quibus meditatis, leviùs portat omne quod gravat in hoc mundo. Unde Gregorius: Minut pondus laborum spe. pramiorum. Sciendum quod volens mentem fuam per hanc viam elevare ad congratulandum supernis civibus: primò, videat quomodò inter se distincti sunt, secundùm diversa corum merita, quod haberi poterit ex aliqua corum similitudine regni cœlestis & regni terrestris. Undè ficut in regno terrestri sunt diversi status hominum, sic poterit meditari de regno cœlesti. Et sicut veniens ad palatium Regis terreni salutaret omnes secundum ordiascende mentaliter regnum summi Regis, & saluta, lauda, & congratulare honori, & gloriæ omnium. De

hoc ponitur talis Tabula fimilitudinis.

In Palatio Regis terreni sunt primò Rex & Regina: in cœlesti Curia est Rex Regum Deus. In hoc ordine saluta quemlibet secundum suum statum & dic:Salve Rex Regum, Salvator & Gubernator omnium, congratulor Majestati tuæ. Pleni sunt cœli & terra glorià tuà. Tu præfulges in regno tuo, ficut Sol inter sydera. Secundò ibidem Regina Maria: Salve & gaude Regina coelorum, Mater Regis Angeolrum, tu chariffima, pulchra, puriffima, piissima Domina Post hanc Secretarii & Nuntii;& funt Angeli assistentes & Nuntii: Salvete & gaudete Spiritus innocentissimi, qui nunquam à beneplacito vestri Creatoris deviattis. Post hos Principes, & Comites, & senes sunt ibi; & sunt Patriarchæ: Gaudete & salvete, quia ex genere vestro natus est Salvator mundi. Post hos Confiliarii; & funt Prophetæ. Salvete, & gaudete; Thesaurus fidelis. Ubi enim thesaurus noster, ibi quia vobis inspirata sunt consilia secretorum Dei, & impleta funt quæ fideliter prophetastis. Item fideliter affistentes in exilio sunt 3 & sunt Apostoli: Salvete & gaudete qui fideliter permansistis cum Rege cœlorum in exilio mundi, qui vobiscum csurivit, comedit, dormivit & pedes lavit. Cancellarii sunt; & Evangelistæ: Salvete & gaudete Notarii Regis Altissimi, qui vitam & gesta Regis sideliter evangelizastis, & scripsistis. Milites funt & Martyres: Salvete & gaudete vos constantissimi Milites, qui pro honore Regis sanguinem vestrum fundistis. Thesaurii; & sunt Consessores & Doctores: Salvete & gaudete, qui talenta vobis tradita & thesaurum cum multiplici lucro repræsentastis, quorum doctrina sulget sancta Ecclesia, ut Sol & Luna. Vigiles; & funt Monachi & Eremitæ: Salvete & gaudete, qui aliis dormientibus contrà inimicos Regis vestri orando & psallendo vigi-Tues Creator; tu es Gubernator, tu es Redemptor, lastis. Virgines: Salvete & gaudete, qui sponsos Justificator, Retributor & Glorificator, &c. His Dmortales, & regnum mundi contemplistis propter amorem sponsi coelestis, ad cujus thalamum jam cum lampadibus intrastis. Viduæ: O dispensatrices. Salvete & gaudete, quæ opera misericordiæ Christo in pauperibus fideliter dispensastis. Communis populus aut vulgus; & est turba omnium electorum: Salvete & gaudete omnes simul electi, qui diversis meritis, & virtutibus regnum introissis, congratulamur vobis omnibus, orate pro nobis. Item pro ampliori elevatione mentis ad illa futura gaudia videatur de gaudiis cœlorum hæc Tabula.

Amo-

Amotio omnis adversitatis: ibi non erit fames, sitis, frigus, nec æstus.

Beatissima præsentia omnis bonitatis.

Consortium Angelorum dulcissimæ amænitatis. Dotes corporis: summa agilitas, subtilitas, impassibilitas, claritas.

Excellentissima dona animæ: cognitio, comprehensio, dilectio summæ Majestatis.

Fruitio speculi ineffabilis jocunditatis.

Gaudebit quilibet de bonis meritis singulorum. Honorabitur quilibet, ficut Filius Regis coclorum. Juventus sine senio.

Karitas fine odio.

Lux jocundissima fine obscuritate.

Maxima vocum jubilatio, cum perpetua securitate. Notitia omnium Sanctorum, fine dubictate.

Ordo meritorum delectabilis, cum multiplici varie-

Pax ineffabilis, fine timore inimici.

Quanta ibi funt gaudia, nec potest dici, nec scribi, nec imaginari.

Requies, fine tædio, tot milium Armorum. Satietas omnium spiritualium desideriorum.

Tristitia ibi non erit, neque luctus, neque clamor, sed nec ulliu dolor. Apoc. xxi.4.

Validissima potestas, perpetua securitas, & sani-

tas, & intimus amor. Xristu ibi sponsus, Pater & Frater, Rex, donum, & finalissimus amor.

#### OPERIS CONCLUSIO.

POSTQUAM omnes viæ taliter, qualiter, Christo adjuvante, sunt expeditæ; pro-conclusione videantur aliquæ doctrinæ servandæ circà præmisla, quæ (ut clausulatim pateant, aut ut facilius corde retineri possint) ponantur secundum ordinem Alphabeti, & antè initium cujuslibet clausulæ præmittitur.

De Abstractione. Volensferventer meditari, debet se abstrahere abappetitu bonorum, & concupiscentiarum, & divitiarum; quia hæc phantasmata distrahunt meditantem.

Bona vitæ. Debet enim fructuose vivere, quia in malevolam animam non introibit spiritus supientia, Sap. 1.4. nec spiritus meditationis.

Constanti fiducia ad dilectum: & non faciliter de-Ctò. sistat ab amore dilecti propter incursus tentationum. Nititur enim diabolus impedire meditantem per diversa. Tu autem dic: ego confido in eum, qui ait: Fili, præpara cor tuum mihi; quia non vult mortem peccatorum, qui peccatores vult salvos facere. Nihil ergò durum vel turbulentum, de dilecto meditare, sed die illud Job: Etiamsi occiderit me, sperabo in eum. Job XIII. 15.

Dispositione corporali. Cum solus es, poteris uti diversis ceremoniis in dispositionem membrorum; nunc elevando manus, ut Aaron; nune genua flectendo, ut Salomon; nunc prosternere, ut Christus in monte Oliveti; nunc sedere, ut Maria Magdalena ad pedes Domini nostri Jesu Christi: nunc brachia in modum crucis extendere, ut Christus in cruce; nunc oculos in terram deflectere, ut Publicanus; nunc in altum leva re, ut Apostoli in Ascensione Domini: & sic poterit illa diversitas exterior diversificare affectus interiores, D congruat. Quibusdam enim prodest multum insiin quantum tamen non sis singularis; sed inclina cum inclinantibus, exhibendo reverentiam filialem Domino ut Patri; flecte cum flectentibus, exhibendo reverentiam quam exhiberet servus Domino; prosternere cum sternentibus, recognoscendo in hoc tuum Judicem, & te reum, & in pulverem redigendum. Item valet de congruo tempus nocumum, & locus solitudinis. In his tamen quiliber abundat in sensu suo.

Exercitatione diversorum: & diversifices actus tuos, juxtà illud:

Nunc lege, nunc ora, nunc cum fervore labora. Sic erit hora brevis, & labor ille levis.

Si enim velles continue uni actui insistere, minus proficeres, & citò te destrueres.

Fine meditationis. Finis meditationis non propter A commodum tuum, non propter evadere pænas, aut spe lucri, aut præmii cœlestis, aut propter dulcedinem meditationis, quia ille esset amor mercenarius; sed meditare puro filiali amore, ut cor tuum præpares habitaculum Deo; ut des locum gratiæ; ut facias beneplacitum ejus, cujus deliciæ sunt, essè cum filiis hominum, qui delectatur in falute nostra. Item quia adhunc finem creata est anima rationalis, ut Creatori suo dulcissimo cordialiter & amorosè uniatur, hic in via per meditationem, & in futuro per perpetuam fruitionem; & breviter debes in hoc quærere gloriam Dei, postcà honorem Sanctorum, utilitatem Ecclefiæ, salutem tuam; ordinando tamen omnia in gloriam Dei, juxtaillud Apostoli: Sive comedamus sive bibamiu. 1. Cor. x. 31.

Gratitudine gratiæ. Si aliquod bonum in te sentis, gratias age, noli superbire. Non est volencis, neque currentis, sed miserentis Dei. Rom. Ix. 16. Noli præsumere: gratia enim meditationis datur bonis & malis.

Habundantia punctorum. Debesenim, (secundum intentionem Cancellarii Parifiensis) diversa habere puncta, per quæ te amorosè inflammare possis, cùm incipis; de hoc vide superiùs.

Intimitate. Debes in te concipere semper, quocunque vadis, quasi præ oculis tuis haberes dilectum tuum, nunc crucifixum; nunc fugientem in Ægyptum, &c. & intimis jubilationibus ad eum ab intrà laudans, dulciter & affabiliter loqui, necessitates proponere, auxilia petere?

Karitatis accensione. Qualem tibi vis esse Deum; si benignum, talem te exhibe proximo tuo, nullum contemne, fic eris amicus Dei: ille enim nullum horruit, nullum contempsit; sed amicorum idem est velle & nolle: vel si quia faciliter infrigidamur, indigemus accensione Karitatis: servore, per gemitum Orationis: igne pacis Christi, per compassionem Christi, & per desideria adhærendi ut supra. Quando te diligam &c.

Labore: oportet te apponere laborem. Et meri-

Omnibus in factis gravis est incapsio prima.

Posteà tamen alleviatur onus. Vides quantos labores sustinent agricolæ pro fructu terræ; mercatores pertranseunt mare, multis se ingerunt periculis; milites vulnera belli sustinent pro transitoriis, & tu sine labore esse non debes.

Moderatione operum per discretionem. Ne quid nimis, ne nimis volens eradere, vas ipsum frangatur. Tene medium, non sis nimis remissius nec nimis inquictus. Versus:

Omnibus adde modum, modus est pulcherrima virtus.

Naturali commixtione. Attende quid naturæ tuæ stere orationi; quibusdam meditari. Alii faciliùs trahuntur judicio rationis, alii compassione, alii beneficiorum consideratione, alii sunt utiliores ad vitam activam, alii ad contemplativam. Sic de cibo & potu debes naturam tuæ complexionis attendere, & de utroque moderate sumere. Uni enim est modium quod alteri non sufficit; sed attende, ne cor gravetur crapula.

Ordine: ut incipias à via purgativa, ut priùs abluaris & munderis, antequam per viam unitivam te dilecto conjungas. Non enim decet lutosum & sordidum, antequam lotus fit, ad osculum Regis prorumpere. Non eas primò in tecto, antequam discas ire in terram.

Promptitudine: ut in vita tua habeas refectionem in somno &c. ut semper promptus sis ad elevandum cor tuum, & verificetur in te illud: Sursum corda: habemus ad Dominum; ut prompte dicere possis: Deus, A stine. Quicquid tecum egerit, sis contentus sine mur-Deus meus, ad te de luce vigilio. Ps. LXII. 1. Sis igitur discretus vigilando, & promptus, & semper bonæ voluntatis.

Quietè: ut quicquid distractionem tibi ingerit, sugias, in pace in idiplum requielcens; nisi ex officio, aut obedientia, aut obligatione tenearis insistere occupationi. Fuge tamen judicia & suspiciones, quia multùm inquietant cor. Et si erumpunt cogitationes suspicandi, relinque eas, non determinando sententiam, sed dic: Qui nos judicat, Dominus est. 1. Cor. IV. 4. Dubia interpretare in meliorem partem; & si alter ce-B una die, ibi altera incipe, ut facias sicut volens ascenciderit, compatere ei, & die: Si hæc tentatio me in-B dere montem altum; cum quiescere vult, non semvenisset, forte profundiùs me dejecisset.

Recollectione: sæpète recollige to imis ad summa, à temporalibus adæterna, ab exterioribus ad intima, à vanis ad duratura. Noli videre vanitates, noli audire fabulas, dic: Vidi cuncta qua erant sub sole, & ecce universa vanitas, Eccles. 1.14. solus dilectus meus bonus, folus amabilis, candidus, & rubicundus, mihi sufficientissimus. Sic enim facit puer, qui non vult aliquid reputari, aut melior esse Patre suo.

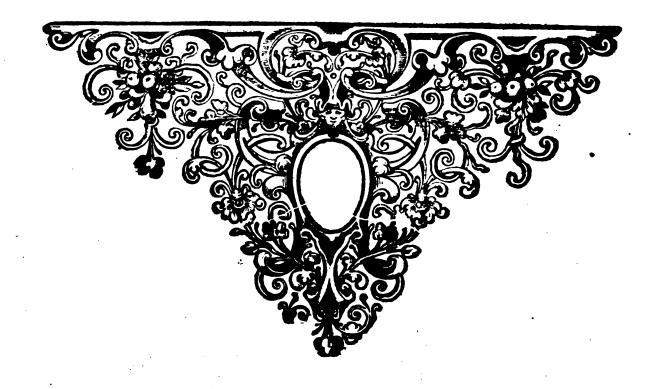
Servitio Sanctorum: habes aliquos spirituales Sanctos, quibus quotidiana impendas servitia, & semper astent in conspectu Dei pro te intercedendo: ut Beatam Virginem, Angelum tuum, Apostolum, Martyrem, Virginem aut Confessorem, aut plures, qui orent pro te.

Totali subjectione: ut totum te subjicias voluntati Dei, ut dicas ei: Pie Jesu, sicut tu scis & vis, ita mecum age. Et si gratiam meditationis tibi dederit, cum timore suscipe; si non dederit, cum patientia sumuratione, ità esto quasi unus spiritus cum co, ut nihil te putes scire, nisi Jesum Christum, & hunc cru-

Ulteriori tendentia pro quiete contemplationis. Si enim Religiosus es, ut dicit Cancellarius Parisiensis, teneris tendere ad quietem contemplationis, etiam si vix in fine vitæ tuæ comprehenderes, quia hoc exigit status tuus. Ad militem spectat, miseros desendere; ad rusticum, laborare; ad Religiosum, contemplationi insistere &c. Undè dicit Bonaventura, ubi dimittis per revertitur ad pristinum locum, sed in codem loco sedet & quiescit, & ibidem incipit post quietem: Nos autem ideò non proficimus in contemplatione, quia quod hodie cum difficultate & gratia Dei acquirimus, cras ingerendo nos levitatibus, aut fabulis, aut voluptatibus, perdimus, & sic de ascensu montis ad vallem prolabimur, & non continuamus.

Xristo: ut nihil præponas ei, ipsum deprecans, ut sit adjutor tuus, protector, director, & finis.

Tractatus De elevatione mentis in Deum, qui & Alphabetum Divini Amoris inscribitur, finit.



# APPENDIX

A D

SECUNDA'M PARTEM

# OPERUM MORALIUM

JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

CONTINENS

# TRACTATUS QUOSDAM SPIRITUALES

Gallicè scriptos, nunc primum editos.

# DIALOGUE SPIRITUEL

E D

# GERSON AVEC SES SOEURS.

Tiré du Manuscrit de St. Victor Cotté 138.



RERE GERMAIN, par-lignage charnel, mais plus par espirituel; car par vostre exhortacion, apres la grace de Dieu, & la sainte institucion de nos bons pere & mere qui sont tres passez de ce monde par belle fin, en la misericorde de Dieu:

Nous vos cinq suers, avons renoncié a tout mariage mortel, & devant & apres, pour acquerir plus con-A cions en general. venablement le mariage de celui fils du souverain Roy, qui est le glorieux espous des vierges; & ja par pluseurs fois vous aués voulu employer vostre estude & science de la sainte Escripture, pour nous enseigner diligenment, tant par vous, comme par lettres, par traitiés & par sermons, & à present long temps ha, que vous poués jugier, que nous ne fumes visitées de vous ne endottrinées; combien que souvent & ardenment nous le desirons, non mie sans cause, & en especial pour les diverses temptacions, & assaulx merveilleux, que nous soustenons, plus ce nous sanble à la fois que les femmes du siecle. Plaise vous tourner les yeulx de vostre pansée, & vos oreilles encliner à noitre humble priere, pour nous donner la maniere & l'art de savoir prendre dessense contre tous les assaulx soubtils & crueulx, qui en la bataille espirituelle nous B de ce que vous enquerés tout de premier : car ainsi surviennent on chascun jour. Et tout de commancement, nous vourions bien savoir, dont ce vient que les personnes qui se mettent à servir Dieu, sentent plus de temptacions & plus aigres que les autres.

MES SUERS tres amées en Jhesu Crist, plus que au monde: vausist Dieu que je peusse acomplir cette voltre requeste, & chascune autre, aussi effectueusement, comme affectueusement: car à ce faire je suis tenu voluntaire & enclin, & vous l'avés descri n'en ensuyant mon conseil, mais celui de l'Apostre, qui dit: 1. Cor. vII. cstre chose milleur à unue pucelle demourer en l'estat de virginité, que soy donner à mariage. Et à la verité aussi, puis que nos bons parens pere & mere ont exposé jadis leurs biens & heritages communs, pour moy vostre premier frere aprende la sainte Escripture; raison veult que ou proussit vous y participiés. Ils souloient dire que quant le premier des ensfans se porte bien, les autres en sont communement meillieurs, estoient devenus sols, sil ne se lavoit de de l'eaue des et me dois plus efforcier a estre tel que vous soye à sols, pour estre sanblable a eulx. De ce vient la moprouffit, & à nos autres trois freres aussi qui sont de querie, la haine & la persequeion des bons: car ils ne Religion, & a celle qui est loyée par mariage. Pourtant demandés ce qu'il vous plaira, & je y respondray, selond le sens & sçavoir que Dieu m'aura donné, soit de la matiere que vous aves maintenant touchée, soit d'autre: car aussi je cognois asses lamour que vous avés a moy; & est vray que medicine ou dottrine de tant plus prouffite, qu'elle vient de celluy qui est aymé.

FRERE: nous vous remerçions humblement de cette voulenté, de la quelle nous ne doubtons point; car nous l'avons esprouvée ou temps passé, quant vous avés eu le temps & l'oportunité: mais vos occupacions

Toms III. Pars II.

ont essé grandes & sont encores, ce sçavons nous, tant pour le fait de vostre office en l'estude, comme pour les legaçions faictes pour la pourssuite de l'union en saincte Eglise & maintenant jusque a Rome. Neantmoins vous nous ottroyerés s'il vous plaist l'espace de quatre jours, pour vous faire quatre manieres de interrogacions.

Ou premier Jour. De la deffense contre les tempta-

Ou second. De celle dessense plus en especial. Ou tiers. D'aucunes doubtes en fait de conscience tant en general, comme en especial.

Et affinque nostre colloqueion puisse estre mieulx retente par nous; & prouffiter aux autres; vous la metterés en escript: car c'est aussi nostre entencion demander à la fois la declaracion d'aucunes doubtes pour autrui, plus que pour nous.

Et tout de commancement nous vaurions bien signification d'ou ce vient que les personnes qui se mettent à servir Dieu, & resissent aux vices, sentent plus de temptacions & plus aigres que par avant, ou que les autres.

MES SUERS: soit ainsy fait selond cest ordre que vous baillés, & ne vous donnés point de merveille, l'avoit denuncié par avant le Saige. Monfils, dit-il, se tu viens au service de Dieu, tiens tois serme en sacrement, & appareille ton ame a temptacion. Eccli. 11.1. On seult assigner pluseurs causes a ce. L'irre vient de lenvie & malice des ennemis invisibles, contre lesquels ce dit l'Apostre Ephes. vi. 12. nous avons colluctacion, c'est à dire bataille. Car de tant plus s'efforce la personne yssir de son personage, & venir a Dieu, lequel il het sur toutes; riens de tant plus croit son envye & sa fureur, & court apres comme seroient les sergens apres leur prisonnier qui s'en seroit eschapé: & de ce sont exemples en la vie des Peres; nonmeement de cellui qui vita l'uis dun sainte hermite ennemys innumerables, & n'en vit que ung en une ville. L'autre cause vient de par le monde, qui ne scet amer fors ce qui est sien ou sanblable a lui; comme on regite par siction de celuy qui ne peut avoir paix a ses compaignons, qui font mie sanblables aux autres en entencion, ne à la fin, n'en operacion: l'autre cause naist de par la char, ou sensualité, laquelle par sa corruption du pechiè originel est tousjours contraire à l'esprit & à raison.

Quelle merveille doncques quant raison commençe a la ramener à son obeissance & service, s'elle se rebelle plus, & murmure que par avant, quant elle avoit comme la dominacion, en faisant tout ce que vouloit : car aussi plaies & maladies font aigre douleur, quant on les loye, ou remuë au commencement, plus que par avant; jusques à tant que la garison viengne; & cest signe de bien. Pareillement est de la char malade par infection originele. L'esprit en surplus ne sent point les las, & sa prison, jusques à tant qu'il y panse pour eschaper, & ce que on y sent ne deult exemple deloyel englue ou enlasse ou mauvaite acoustumance de vilains plaisirs: La quarte cause vient par la juste disposicion de Dieu, qui par telles temptacions veult qu'rabatre nostre orgueil, ou nous punir pour les messais passés, ou nous esprouver & fermer plus en son amour par pacience, & mieulx remunerer en gloire; ou si nous veult rendre plus caus & faiges contre toutes temptacions, soient les nostres, soient les autres, & c'est aussi A habitoient en Achademie, lieu pestilent ou se faisoit à la gloire de Dieu & à la confusion de l'ennemy, quant Dieu vaint en ses servans, & il remaint vaincus: On pourroit assigner autres raisons, jellescay bien; mais soit assés de cestes à present pour oster toute impacience, ou murmuracion, ou merveille, se les bons ont ou sentent temptacions en servant Dieu: mais soit oy & creu, saint Jaques, Mes freres, dit-il, panssés que ce soit toute joye quant vous serés cheus en diverses temptacions. Jacob. 1.2.

FRERE: par vos raisons vous aués satisfait à nostre premiere demande; mais puis qu'ainsy va, de tant nous est gregnieur besoing de savoir l'art de nous dessendre, qu'on pourra nommer la deffense de l'ame: & vous scavés que autre fois avés dit que ce seroit art ou dottrine de grand proufit, & que se devroit plus frequenter es predicacions, que sculement reprendre les vices sans ses & destruites; la peut un chascun veoir, qu'il doit monstrer la garison; ou que monstrer les perils des tem-Battendre de soy, non pour quant. Congnoissons nous ptacions diverses: comme ung vostre petit traitié le fait, & nous monstrer la manière de s'en dessendre, ou garentir. Si procedés oultre selond nostre peticion, & pour ce premier jour, assignés nous aucunne reugles ou

consideracions generales a cecy profitant.

MES SUERS: voulentiers y entendray, de tant que le chose, comme vous dittes, est plus proufitable & necessaire, & trop plus que n'est l'art que donnent Vegere & autres pour les batailles corporelles: de tant que l'esprit ou sa vie vault trop mieulx que le corps. Si ramanray premierementselond vostre desir cette matiere à sept reugles ou consideracions, à l'exemple de sept fortes tours: La premiere. De nostre fin mortelle: La se-

conde, De nostre fin immortelle.

Frere: nous demandons la declaracion de ces sept poins; tellement que trop grande briefté ne nous façe obscurté a l'entendre, ne trop grande longueur le, briefté luy plaist: & tout de premier voudrions sçavoir pour quoy vous commençés par la confideracion de la mort; car qui est celuy qui ne sache bien qu'il doit morir, soit bon, soit mauvais: d'ou viennent donc ques tant de pechiés, se contre eulx valoit cette pansée de

MES SUERS: pour ce que la mort est tres certaine, & commune a tous; je la met devant, comme la dessense generalle que nul ne peur nyer: mais qu'elle soit prousitable & valable, ce appert clerement. Premierement qui regarde que la naissance & racine de tous pechiés est concupiscence, ou convoitise qui tent a proufit terrien, ou charnel plaisir: or est ainsi que quant on panse bien a la mort on mesprise & tourn-on tout a nonchaloir telle concupiscence legierement, dit saint Jerome, Celuy mesprise toutes choses qui tousiours panse wil doit morir: Et nous veons ceçy par experience. certain que il n'eschapera point; soit faite a ung tel parole ou mencion des richesses de ce monde, d'or, d'argent, de pierres precieules, de grandes possessions & heritages pour les conquester: il ne m'en chaille dira-il, que me vauroit cecy pour moy: soit parlé des delices charnels & voluptés, pour en user; il n'y prendra nulle plaisance: ainsois mesprisera tout en souspirant & disant, que ce n'est que vanité & vent des choses transitoires, fol est qui s'y fie, dira-il, & meschant qui son cuer y

habandonne. Soit parlé des estas & honneurs de ce monde; & qu'est tout, dira-il, sors ung gieu de personnage, ou une Royaulté des fols, ou ung gieu des eschas, qui tantost commence & soudainnement fault? Et pour quoy vient, & d'ou ung tel mesprisement, en nom Dieu? Pour la mort que ung tel voit & congnoit vivement & clerement, & se par avant il eust formé en soy tele pansée, il eust pris tel Jugement. Pourtant nous avons que les Philozophes meismement queroient avoir memoire de la mort, pour acquerir bonnes meurs & sapience: en especial les Platonieiens qui souvent movement de terre. Et ne dit pas le grant Basile, que la descripcion de Philosophie estout la meditacion de la mort. Mais quant vous demandés oultre, d'ou viennent tant de pechiés, se contre eulx valoit ceste pensée de la mort; je respons que c'est pour ce que chaseun n'y panse mye souvent bien au vis & au cler:

FRERE: cest bien une merveilleuse merveille, que homme mortel puisse oublier la mort, laquelle il scet & congnoit si de certain qu'elle doit venir, soit tost, soit tart, & c'est vray que ce sera tost; car en si briefve espace de vie humainne n'a point de tart. Chascun peut remembrer la mort de ses parens & amys ou autres de sa congnoissance, qui n'a gueres estoient, & maintenant pourrissent les corps en terre: il ne faut que passer par les Moustiers & Cymetieres, & par les citez ruineubien, helas! par nous, & par les autres, que ceste memoire de la mort n'est point enracinée en nostre cuer;

mais faisons tout & vivons comme se jamais ne deussions

mourir, & vaurions bien congnoistre du vient tel aveuglement a cuer humain.

MES SUERS: cecy vient pour les aultres occupacions plus fortes & plus movens, tant du monde, comme de la char, en divers desirs & plaisirs, en parler, en oyr, en regarder; & samble à pluseurs aussi que jamais n'auroit bien qui panseroit tous jours a la mort, sin'en veullent oyr parler, ou y panler; mais tels faillent & sont deçeus: car la forte pansée de la mort osteroit, restinderoit la triste & angoisseuse convoitise du monde, & y planteroit la plaitance doulce & religieuse des biens de l'autre siecle, & de l'amour divine, en faisant premierement hayr & fuyr chascun pechié; car qui est celuy tant enflammé de malfaire, que se de ennuy à l'escripre ou retenir, engin humain est tost las-C present il congnoist que on le menast à mort par Justice, ou aultrement, & on luy demandoit se il vauroit accomplir tels ou tels pechiés a ceste heure, devant sa mort; qui est celuy demanderé qui respondist oy. Pourtant baille un docteur bonne dottrine qui enhorte la personne souvant panser & demander à soy meismes, que tu devoics incontinent mourir, feroyes-tu telles ou telles choses, demouroyes-tu en tel estat, y oseroies-tu bien mourir; & c'est la dessense generalle contre touttes temptacions, que tellement faire ung estu, ou une tour de la mort, par y panser vivement & sou-

FRERE: nous aperçevons bien estre verité ce que vous dittes, & que pour ce seult-on remembrer la mort & la briefveté de cette vie, tant aux Papes comme aux Empereurs a leur coronacion ou triumphe: pour ceste cause aussi trouvons de pluseurs qui faisoient ou ordonnoient leur sepulcre en leur vie, les aultres ont fait ymai-Soit vng homme au lit de mort, de laquelle il juge de ges des mors, les aultres ont habité es sepulcres, aucunes foys les aultres ont fuy en solitude & desert en grande austerité de vie, pour acquerir cette memoire de la mort en jusnes & abstinences, & en silence, les aultres ont visité hospirals ou chartres, & convoyé ceulx que on menoit mourir ou ensevelir, les aultres en ont souvent lu de ceste matiere, ou parlé, ou escouté, en fuyant les lieus dissolus des grans disners ou soupers, pour converser es lieus de pleur & de tristece, comme conscille le Saige, mieulx vault, dit-il, aler en la maison de pleur, que

de joye, car en yelle est anmonestée la sin des hommes, à ce que le vivant panse quelle chose est à venir. Eccle vii. 3. si nous soussit a tant de ceste premiere consideracion: soit parlé de la seconde.

MES SUERS: se la memoire de nostre fin mortelle venoit semée, elle ne soussiroit mie sans panser a la fin immortelle : pour quoy? Pour ce que la personne en pourroit trebuchier en desespoir de soi & de sa vie, ou par tristece, ou par delices, ou par vaine gloire; exemples sont à ce de ceulx qui se tuent par melencolie, & qui s'abandonnent à route ordure, comme se ils fucent bestes, & qui se livrent à mort soubz umbre de faire fait vertueux; comme Curcius & Decius: mais apres ce que par la remambrance de nostre fin mortelle nous aurons mesprissé toute riens de ce monde, il fault tourner les yeulx de sa pansée à la fin immortelle. Cest paradis, & perdurable joye, se nous vivons bien en nous dessendant contre les vices: ou est horrible dampnacion, se nous faisons le contraire, & nous laissons surmonter: & ce nous est monstré principallement par la lumiere de verité, de la foy avec histoires & revelacions tres certaines, & raison s'y accorde; car puisque l'omme a raison sur toutes aultres creatures, pour congnoistre Dieu, pour l'aymer & servir; & Dieu est iuste: il s'ensuit que Dieu remunere ceulx qui accomplissent ce pour quoy ils sont fais, & punit les deffaillans, & car ceste justice ne s'accomplit mie en ce monde, cest legier à veoir qu'elle s'accomplira en lautre, si faut que l'ame unie apres le corps: Bla sienne, la quelle toutefois n'a mestier d'autre gramais comme nous avons dit de la mort que on n'y panfe mie si vivement & entierement comme on devroit, encores le peut-on plus veoir en ceste matiere, qui est plus estrange & plus obscure à croire, combien que foit vraye & certainne.

FRERE: nous congnoissons bien que plusieurs laissent, & ont laissé à pechier, les aucuns pour avoir Paradis, les aultres pour eschuer enser, comme S. Jerome dit de luy meismes, quil ala ou desert pour la paour d'enfer, & ung se convertit a bien vivre, quant il pensa en son lit, quel lit auroient ceulx d'enfer, & l'autre quant il considera, que se en son lit mol, il ne pourroit durer longuement sans ennuy, comment ditil dureroie-je en perdurable painne, lautre parce que on luy dit que ce seroit grant dommaige, se si belles mains comme il avoit, & si beau visaige ardoient ou feu d'enfer, l'autre qui estoit queulx pansoit en regardant son feu, quel rage séroit de sentir l'autre: tels sont l'fise à sa fin acquerir. Grace à la fois se prent tres large-& ont esté sans nombre. Mais cest a savoir se telle abstinence de pechié pour crainte de la painne, ou pour l'esperance du louyer souffisent a Dieu.

Mes Suers: je respons que ouy, conbien que ce n'est mie le plus parfait, car la racine vient, qui bien avise, de bonne creance, & de ce que la personne croit aux comminacions ou promesses de Dieu, & ne veult mie delaisser Dieu ou cheoir en sa haine, & affin que finablement ne se perte de luy: mais autrement seroit à dire se la seule painne temporelle éstoit doubtée, ou le bien temporel desiré, sans tenir compte de l'autre vie, comme aucuns laissent à pechier pour la seule honte du monde, ou pour loenge des aultres, qui aultrement feroient, s'ils cuidoient que nul ne le deustscavoir, fors Dieu.

· FRERE: venes à la tierce dessense que vous appellés la confideracion de la necessité de la grace de Dieu: & que voulés vous par cecy dire de nouvel? Car n'est celui qui ne sache bien & confesse, que sans Dieu on ne peut riens de bien faire, car on ne pourroit ne estre Drance de ceste distinction feut cause des dictes hereou vivre; mais aussi ceste dessense confroisse aucuns, quant ils dient, pour quoy mefforceroye-je de tele ou tele chose accomplir, à Dieu en est du tout, s'il veult elle se fera; s'il ne veult, pour neant on se traveilleroit, il n'en est pas au voulent en au courrant, dit l'Apostre, mais à la misericorde de Dieu. Rom. ix.

MES SUERS ceste dessense bien prise & entendue proufite à merveille, & aultrement elle peut nuyre, comme vous aves touchié. Je dy doncques, que puis que nostre impuissance, ignorance, & malice est tele, que par nous ne pouons resister a mal, ou a la mendre temptacion qui soit, que nous ne trebuchions, ou chancellions comme la feuille au vent, nous devons mettre toute nostre estudie à ceste grace acquerir, qui scule nous peut aydier & baillier force, si nous convient garder que nous n'encourons l'indignacion de celuy Seigneur qui la donne, c'est Dieu, & que nous mettons painne à luy complaire par quelque bonne operacion, soit justice, soit oroison, soit aumosne, soit regraciacion.

FRERE: que dittes vous? Se sans la grace de Dieu nous ne pouons riens de bien faire, comment pour bien faire la pourrons nous acquerir, quant nous ne l'avons mie, il fauroit dire que nous eussions grace & non eussions ensemble: en sur plus, ne veons nous mie plusieurs grans pecheurs en aucuns vices, que pour riens ne se laisseroient vaincre par les aultres, tant n'ayent mye la grace de Dicu: mais aussi se la grace de Dieu est tant necessaire, qu'elle face tout le bien qui est en nous, quelle grace ou louenge en doyvent rapporter ceulx qui bien font; car ils ne font mie le bien, mais Dieu par eulx, ou en culx seulement; a la parfin, c'est grant merveille se ung homme ne peuse autant faire selond sa nature, comme une beste selond

MES SUERS: fortes sont je le confesse ces quatre objections, & par elles plusieurs du temps passé ont semé mauvaises heresies, en especial les Pelagiens non por quant elle ne concluent riens contre ce que dit est, & comment faire une distinction de ce mot grace: car grace se prent a la fois moult estroittement pour la virtus de charité, qui est la seule virtus qui fait estre gracieulx & plaisant a Dieu, pour estre digne de Paradis. Autrement se prent grace plus largement, pour chascun don oultre nature, que Dieu baille à creature humaine pour la conforter & aydier es moyens requisa venir à salvacion: jasoit ce qu'elle ne rende mie telle personne digne ou acceptée de Dieu pour la vie perdurable, comme est la grace de prophecie, descience, de foy, d'esperance, de bonne instruction; & à brief dire, n'est vertus aultre que charité qui de soy soufment pour tout don de Dieu soit naturel, ou aultre, comme engin, richesse, force, & autres, & respondons que les deux premieres oposicions procedent se on parloit de la grace de charité seulement; mais on prent grace en la seconde ou tierce maniere, quant on dit que on ne peut riens de bien faire sans la grace de Dieu, & que on la doit empetrer & querir par les œuvres, ausquelles faire Dicu ha desja donné aultre grace: exemple à ce. Dieu aura donné à Jehan grace de voulentiers donner aux povres, & de veiller ou de orer, lequel n'aura mye encores grace de sobresse, ou de chasteté, ou de benignité, & doit par ce qu'il ha bien ouvré pour acquerir ce qu'il luy faut, jusques à tant aussi qu'il ayt la grace de charité plus enracincement, sans la perdre par tels pechiés ausquels il est enclin; cest doncques bon conseil pour soy dessendre contre ses temptacions, que la personne par soy & par aultres labeure envers Dieu d'acquerir grace pour les survainere, & c'est ce que les Docteurs appellent faire ce que en soy est: l'igno-

Quanta la tierce objection; je respons, que la personne n'a point moins de loenge s'elle fait bien par l'ayde & confort ou operacion de la grace de Dieu, & les herites failloient en ymaginent le contraire, comme le corps humain nest pas moins à louer s'il exerce les operacions de vie, quant il est conjont asa vie, cest à di-E e e 3 re re a son ame, car aultrement ne les porroit accomplir. Aultre exemple a ce d'un cheval qui seroit mené par ung Seigneur qui le chevauseroit pour bien jouîter, se le cheval se laisse mener & obeir a son maistre, il n'est pas moins prisié, que s'il aloita la jouste sans son maistre; or est la grace de Dieu comme noval, ce dit le Prophete, & St. Augustin: combien qu'aucunes disposicions de complexion & armonie soient ou corps, avant que lame ne se joindroit mye au corps pour luy donner virtus de vie; pareillement la vie de l'ame est la grace de charité, qui ne vient point en ame indisposée par pechié mortel, se non qu'elle face par avant ce qu'en soy est, moyennant la disposicion des aultres graces.

Vostre darrienne opposicion se met au cler par une aultre distinction: cest que aucunes operacions sont que de soy mainnent creature humaine a sa fin, qui est sus sa nature, comme est la vision clere de Dieu, & sa dilection, & a celle n'est pas de merveille, se grace y est requise plus que est aultres bestes qui n'ont point de tele fin sus leur nature, les aultres operacions disposent a tele fin, comme si les virtus morales; & encores n'est pas de merveille s'aucune grace y<sub>1</sub> est requise plus que es bestes; les tierces sont naturelles & cestes peuent faire les hommes comme bestes les leurs, combien que les

pechié originel.

FRERE: ceste matiere a ce que nous veons est trop haulte & subtille selond nostre simplesse, combien qu'aucunnement nous entendions miculx que devant la maniere comment grace est requise, & que neantmoins elle se doit acquerir par autre œuvre de grace, & nous samble que le livret De mendicité espirituele, lequel nous filtes jadis pour nous, vous estant ou lit d'enfermeté vault a cecy congnoistre & exercer, pour demander grace quant on se sent tempté, & c'est grace de ce savoir, & que apres la victoire on rende humblement graces a Dieu, comme a celuy duquel victoire nous vient, & ceste grace on aperçoit a la fois moult clerement, quant soudainement une personne se sentira dehivré d'un vice, lequel par tres long temps avant ne l'avoit pu surmonter; si doit aussi la personne tousiours faire le bien que elle peut, & eschener le mal, tant soit elle en aucuns pechiez mise, affin que Dieu l'en oste plustoft, selond le conseil saint Ambroise. Aucuns sont le contraire qui gettent le manche apres la coingnye, lent mie bien a certes ou si tost eschapper; ils attendent à bien faire de demain à demain, & cuident que ils se convertiront bien quant-ils vouront, & plus tost que de present, ce qui est tres solement pansé, car plus peche la personne & plus courouce Dieu, & se rend indigne de sa grace, & puis que sans ceste grace la personne ne peut vaincre pechié, elle est de present moins indisposée a bien faire qu'elle ne sera, plus attendra de jour en jour en mal failant, & encores si joint bien un meschief de mauvaise constume qui lye & enlasse la personne trop puissanment. Mais vecy que nous leur oyons dire, que vauroit ce que je feroie de bien, quant il ne proufiteroit riens a ma salvacion, si vouldriens scavoir de vous que nous responderons.

MES SUERS: se teles gens entendent que pour souffisent mie a salvacion, cest verité; mais je dis qu'elles y proufitent & disposent par la maniere dessus dite, & en acquiert la personne plustost l'estat de grace caritative, en soy relevant de pechié, soit par prosperité que Dieu envoye, soit par adversité, soit par bonne inspiracion, ou predecation, apparut de Cornelius Centurio, & aultres, est aussi certain que son offense, & sa painne en est & sera mendre, que plus pech-on & pis vault; disons oultres que entre teles oeuvres faites en pechié

mortel, l'une des plus valables a issyr de pechié par charité, est d'avoir charité ou misericorde envers son .... foit vif soit mort par les oeuvres de misericorde corporelles, soit par les espirituelles, car ne mentoit point, qui dit, Fais misericorde & in la ironveras. Avient que la temptacion procede seulement de l'ennemy, & constre meneur & conduiseur, & nostre ame comme che- A cre celuy n'est presque autre remede fors recourir a oraison, car q'uest ce de puissance ou prudence humainne encontre la tirannie & mal engin de l'ennemy: & se la temptacion vient de la char, justies y prousi-tent; se du monde, aumosnes sont valables: vray est auffy que Dieu a voulu diverses graces a divers Sains, contre diverses maladies, tant corporelles, comme espirituelles, aux quels cest bon de recourir, comme a Marie Magdelaine contre durté de cuer qui ne peut plourer; a faint Anthoine contre seu materiel & espirituel; aux saintes vierges contre charnalité; aux saints Martirs contre inconstance & pusillanimité, & ainsi des autres: & se aucun ne se sent tantost claucié en ses prieres ou bonnes oeuvres, ne doit mie pourtant delaissier tout par desperacion, car Dieu le suesfre ou pour estre plus humble, ou pour plus ardenment & peseveranment desirer & demander, ou pour recongnoistre miculx en apres & garder le don de Dieu, & pour len regracier de meillieur cuer, ou pour aucune tele cause; Concluons à la parfin, que jamais on ne doit hommes encores sont navrés es vertus naturelles pour le B conseillier eschener ung vice par ung aultre vice, comme fornicacion, pour eschener desnaturelle pollucion, ou vainne gloire, pour eschener paresse; car la grace de Dieu ne s'aquerroit jamais par pechié, & sans la grace de Dieu pechić destruire ne se pourroit : appart aussy, que la correction des vices par ung praicheur ou confesseur, se doit plus empetrer par requerir devotement l'ayde de Dieu, que par industrie humainne & dottrine ou eloquence que bien ne soit mie a delaissier ceste industrie, affin que Dieu ne soit tempté.

FRERE: bien nous plaist ce que vous aves dit de la deffense de grace, & à vray dire ceulx principaument & comme seulement congnoissent la necessité, qui s'efforcent de bien vivre & bien resister aux temptacions, car n'est que paille au vent la force de creature humaine, ou chose morte, se la gracede Dieu ne s'y enbat, & congnoistre cecy, comme dit le Saige, est tres grant don, Sap. viii.9.car on scet de qui on doit demander ayde & reconfort & combien que chascun presque juge bien selond raison, qu'ainsy va, neantmoins on en treuve peu qui bien le sentent au vif, par humble & entiere affection, ce quant ils se sentent en aucun pechié, du quel ils ne veul- Un'est apres grande exercitacion, ou par especiale inspiracion, toutjours samble a presumption de cuer humain, qu'elle peut quelque chose faire, comme pour prevenir & attraire Dieu a soy ayde, ce qui ne se peut faire: car Dieu previent tousjours, & par ceste prevencion la personne peut proufiter de plus en plus a bien ouvrer, & souffise a tant de ceste tierce consideracion:

convertissés vous a la quarte.

MES SUERS: je mes la quarte generalle, la meditacion des Jugemens de Dieu en severité. Qui est celuy pecheur, que s'il panse en profond la severité inportable des Jugemens de Dieu contre des obeissance a ses commandemens, qui ne tranble tout plus que la feuille sus l'abre, & qui ne refraigne & refroidisse sa male inclinacion a quelconque pechié, Se Dien n'espargna point, comme dit saint Pierre, 2. Epist. 11. 4. les euvres sans charité, comme donner aumo- Angels, tant parfais, & dignes, que soudainnement ne sines ou jeuner, ou dire ses heures en pechié mortel ne D sucent trebuchiez sa pis en perdurable dampnacion de si hault si bas, & sans remede, s'il punit Adam & toute sa lignée tres angoisseusement, pour ung morcel de pomme, s'il plunga tout ung humain lignage fors huit personnes es caux du diluge, s'il foudroya du seu des cieulx les cinq citez pecheresses & toute la region samblable a paradis terrestre, s'il empescha son singulier amy Moyse d'entrer en la terre de promission pour une doubte de la virtus divine, s'il dampna Judas son Apostre, & familier de luy, de sa Mere, & des aultres

Apostres; s'il adjuga qui plus est son propre fils innocent & sans coulpe à tres a mere & tres honteuse mort pour esfacier inobedience; se à la parfin petit nombre fera fauvé & à painne, & les plusieurs seront dampnés, voire en tourmens inestimables dolereux, sans jamais en avoir conpassion ou mercy, làs, helàs! plus de cent mil fois, que panle miferable creature qu'elle doye devenir, se elle trebuche & coule tant souvent en l'offense de ce tres rigoureux Juge par ses pechiés continuer Apentiroient, souvent pechez, souvent repentez vous; ou acroistre: qui est celuy qui ne s'escriea haulte voix, comme par admiracion espoventable, ce que dit le prophete, venés & veces les oenvres de Dien qui est terrible es conseils sur les sils des hommes! Ps. L.xv. 6.

FRERE: & que pouons nous devenir, ou sera nostre fuyte, quant nous oyons remembrer tels Jugemens de souverain Roy? comment oserons nous apres ces choses presumer, voir, esperer de nostre salvacion, quant si petit nombre de gens sera sauvé, & le plus condampné, & ne sommes nous mie à compter ou plus grand nombre, quant à vie & à merite; mais demerite, & ne scavons que nous doyons faire ou suyr, mesmement quant nous remanbrons ung aultre mot de grant trement que dit le Saige: Regarde les oenvres de Dieutres merveilleuses, car nul ne peut corrigier celui qu'il

despite on relengint. Eccle. VII. 14.

mortelle, & vous tournerés & commettrés en la misericorde de cestui Juge, pour la quinte dessense: n'ostés vous mie tant que vous estes en vie ou regne misericorde, vous poués appeller de la Court de Justice à ceste de misericorde. Justice vous condampne, condampnés vous aussi, & misericorde vous absouldra: en considerant Justice, aves paour de faire offence contre elle, & oftez tous Jugemens ou mesprisemens de vostre perfonne; car ne sçavés qu'il vous penta loyel, ce dit le proverbe, vous ne içavés qu'il vous est a venir, boutés hors de vostre cuer toute fole presumpcion ou arrogance, toute convoitise, ou mondainne, ou charnelle plaifance, quant vous vivés dessoubs ung si rigoreux Juge, en tel peril continuel de trebuchier en perdublement que Dieu est Juste en tous ses fais, & n'est aucun qui luy puisse dire, pourquoy fais tu ainsy; il est Maistre & Seigneur, & vous sçaves que s'il vous sueffre dampner, vous l'avés deservi, quoy que fust des aultres: & tels proffis fait & telle dessense contre temptacion ceste consideracion de la Divine severité: mais affin que vous ne demourés sans esperance, jettés vous tandis que vous poués es mains de l'infinie & incomparable misericorde de Dieu, remenbrés les Jugemens de sa miser orde, & serés consolées, & qui plus est, honte & vergoinne vous sera de riens messaire, contre tele doulceur & tele benignité pour obeir a mauvaise temptacion. Ceste benignité ne seust elle mie bien demonstrée es Angels qui sont sauviés perdurablement, pour le service d'un peu de temps: en Adam, qui feust receu à qui feust sauvé en la montaigne: en saint Pierre, en faint Pol, en la Magdelaine, en la Chananée, en la femme adultere, en David, en Manasses, en jouvencel fils luxurieux, le quel le pere si tost receut & hon-nora, sans reprochier le temps passé, & par ainsy d'autres sans nombre. Apparut aussi benignité par dessus toutes choses en la Passion nostre sauveur Jhesu Crist, qui pour nous racheter & sauver nous a esté donné, O comment doncques, ce dit l'Apostre, Rom. vIII. 31. ne nous auroit il donné toutes choses avec luy? Et se vous oyes petit nombre sera sauvé, n'est pas si petit nombre que vous n'y puissiès estre comprises: adjoustés à ceste deffense de miscricorde, l'ayde des benois Angels & de tous Sains & Sainctes, le confort des virtus, des dons, des beatitudes, des saints Sacremens, & des Indulgences, ne tenra qu'a vous, se vous n'enusés, & en espe-

-cial du Sacrement de Penitence, & puis du Saint Sacrement de l'Autel. Entendés je vous prie quelle benignité nous est monstrée en penitence, En quelconque heure, dit Dieu, par la bonche Ezechiel, le pechenr gemira il neme souvenra de ses iniquitez: & a saint Pierre, premier Pape, & consequemment à chaseun Prelat ou Prestre, il commanda quæ sans terme ils pardonnassent aux pecheurs, toutes fois quantes fois ils se re-

que peut on plus benignement dire?

FRERE: helas! comment oferons nous incontinent que nous aurons pechié tant honteusement, nous presenter à nostre Dieu, & par especial apres ce que n'agueres tant de fois nous a esté pardonné, & tant de fois sommes rencheutes pis que devant, ce ne senbleroit que une moquerie, ou comme ung gieu d'enfant cecy faire envers Dieu & plus le pourrons tourné à ire, ce samble, que à pardon, non pour quant aultre fois nous avés allegué le Prophete Jeremie, par la bouche du quel Dieu dit ainsy, Jerem. 111. 1. Cest le proverbe que se une femme a este repudice, c'est adire deboutée hors par son mari, & elle se joint a aultre, elle fera orde, & ne reconrnera plus a lin; encertes, dit il a la personne qui ha pechié, as commes fornicacion avant plusieurs de tels amateurs, neantmoins retourne a moy & M e s S v e r s, vecy que vous ferés, vous ofterés B Je te recevrais. O parole de tres certainne esperance! toute esperance ou confiance de vous, & d'aultre ayde o promesse de tres bonne confiance! & à vray jugier, encores mieulx vault tantost retourner par repentence à celuy qui seul peut donner garison nette, & pardon, que plus attendre en sa langueur, en son ordure, en son obligacion de pechié, plus tart se fait & plus empirc.

Mes Suers: vous prenés bien, mais soit fait ce retour à Dieu par humilité vergoigneuse, non mye par une effrontée presumption. Aucuns attendent par une seulle maniere d'indignacion despiteuse contre leur inpuissance, malice, ou ignorance, à lexemple de l'ensfant selon, qui fiert sa teste encontre terre quant il est cheu, & ne daigne soy relever ou tendre sa main a sa mere, qui luy tent la sienne pour le soublever: ceste demeure vient d'orgueil, comme se la rable mort. Creés neantmoins certainnement & hum-opersonne voulust par soy & do soy resister contre temptacion, sans trebuchier; trop mieulx vault incontimant recongnoistre humblement sa tres grande fragi-·lité, & retourner fiablement a la souveraine benignité, & cecy faire est puissante dessense contre les temptacions: car Dieu nostre bon pere ne suesfrera point a la parfin, qu'il ne donne force, & puissance a tel, qui tant souvant & debonnairement le requiert, & se soublieve; & appart veritable la parole ou il dit, que sa servience est doulce & son fais legier, Matth. x1. 30. ear en ung seul moment on peut devenir bon & vertueux, sans qu'il faille ensuir l'estroitte doctrine des

Philosophes, quine reputoient homme vertueux senon par tres longue exercitacion.

Or tournons nostre parole a la sixieme dessense, qui est le signe de la Croix, en remembrance de la digne penitence: en Noë, qui escheva le diluge: en Loth, passion de Jesu-Crist, car en ycelle surent monstrées ensamble souverainne seureté, & souverainne benigni-

té, comme aucunement avons dit.

Je parloye n'agueres a une devote femme nommée Agnes, demourant a Aussoire, à l'occasion de laquelle je fis jadis le Livre De mendicité espirituelle, pour ce que on m'avoit recité qu'elle queroit ses aumosnes de graces, & faisoit sa procession de Saint en Saint tres diligenment & ardenment, pour soy, & pour les aultres, & en especial quant elle se doubtoit estre elongée de Dieu, & se mettoit devant Dieu comme condempnée devant son Juge, comme povre mendiente devant ung riche seigneur, comme malade devant son myre, ou escolier qui ha meffait devant son maistre on fon pere, & comme espouse desloyale devant son espous, ou comme une questeresse d'ospital pour les aultres povres, & me demanda ceste devote semme,

qui dés son enssance sert à Dieu en estat de virginité, fans reproche jusques à son ancienneté, laquelle me represente Anthienne de l'Evangile, qui est, dit elle, le remede ou la deffence plus valable contre toute temptacion? Je respondis que c'estoit humilité, comme il feut revelé à saint Anthoine, quant il vit le monde plain de las, & en souspirant, s'escria à Dieu. O Sire & qui les eschapera? Fu respondu humilité, & raisonnablement : car chascun pechié naist d'orgueil, si est humilité contraire à tous. Lors ceste bonne semme dit en sa saige simplesse, qui c'estoit le signe de la Croix; ces luy accorday asses tost, & monstray que sa response s'accordoit a la mienne, car oncques ne seut monstrée plus profunde humilité, que en la Croix & son mi-

FRERE: il nous samble avec ceste devote semme, que le figne de la Croix voirement est la baniere & le figne de victoire du souverain Roy, en la bataille contre les vices, & en especial contre la puissance du prince de tenebres, qui par ce signe seur consundue: Si n'est pas de merveille s'il fuit ce signe & le redoubte. Nous avons à propos oy plusieurs figures, & histoires, comme du serpent d'arain que Moyse fit ellever ou defert, par le regart du quel chascun estoit asseuré contre la mortelle morsure des serpens du desert; & vous scavés que Jhesus Crist se compara à ce serpent, & seut mis en figure de croix, selond saint Augustin. Se au-B vres, il aveugle ses yeulx, il se rent au dyable son cun doncques se sent en peril de la morsure des serpens vicieulx, comme d'orguel, d'envie, d'ire, d'avarice & aultre; si regarde ce signe ou la face, lors il sera seur. Soit tousjours doncques ce signe levé ou baton ferme de la loy, tout au plus hault du chastel de l'ame, c'est la prophetie de l'entendement. L'autre figure avons oye du sanc de l'Aignel, .... du qu'el feurent arouses les posteaus des hus des Juiss, pour eschuer l'exterminacion d'eulx & de leurs ensfans premiers nez L'autre figure, du bois qui rendit doulce l'eaue amere du desert; l'autre du signe de Thau en Ezechiel Ezech. 1x. 4. par lequel chascun qui l'avoit, eschapoit la persecucion, de l'Angel. Histoire avons de Constantin, au quel seut monstré le signe de la Croix ou Ciel, & Juy feut dit, Constantin en ce signe tu vaincras. Le pareil assés avint à Eraclius. L'autre histoire recite saint Gregoire, du Juif qui se signa de la Croix au quel les ennemis ne porrent aproucher, & ..... recite saint gne de la Croix. Telles approbacions de la virtus de ce signe victorieux & de ceste baniere triumphale avons oy autresfois reciter, & vous passerés à tant, s'il vous plaist, pour proceder oultre aux aultres def-

MES SUERS: vous estes à loer quant vous avés telement retenu ce que faisoit à vostre dessense par ce signe de la Croix, combien que on pourroit encores trop plus avant dilater ceste matiere, en parlant de Jhesus Crist, qui la sainttessa, consacra, & honnoura; ou quel reluit l'exemple & le livre de toute virtus pour exterminer chascun vice contraire, & qui nous est fait, ce dit l'Apostre, Justice, sapience, sanctificacion, & redempcion. 1. Cor. 1. 30. Mais pour ce que ceste matiere est ailleurs traittié habundanment, je m'en passeray, & sclond vostre peticion, parleray des aultres deffenses. Vray est que nous poserons cy ung petit à ceste heure de midy, pour prendre aucune recreacion, tant pour l'esprit que pour le corps, affin aussi que vous puissiés ce qui est dit ramener a rumgé entre les dens de meditacion, pour le mieulx diriger ou ventre de recordacion.

MES SUERS: J'apercoy vostre desir vous retour... .... legierement a escouter les aultres deffenses: soit Dieu en mon ayde selond vostre bonne foy, & le desir d'aprendre pour donner vertueux effect à la mienne; mais la sienne procede Prossuyons doncques en ceste confiance, & disons que l'aultre dessense septieme en ordre est,

la consideracion des maulx qu'amainne pechié, quant on consent à la temptacion & quels maulx sont certes innumerables, habominables, & detestables. Pechié tout de premier oste la subjection & amour que doit avoir toute creature à son Createur, servant à son Seigneur, espouse à espous, fils à pere, escolier à maiître, respite de mort à son redempteur: pechié fait guerre au tout puissant, si n'est pas de merveille s'il est vaincus & confundus par dolereuse punicion: pechié est tant hays de Dieu, qu'il n'a si bon amy en paradis, que pour pechié il ne le liurast à perdurable dampnacion, comme il a fait Lucifer & ses Angels, qui tant estoient beaulx & parfais; pechié seust tant inportable à Dieu, que pour le destruire, il livra a mort son benoit Fils, & persa sa Mere par le cuer du poignant glaive de la passion & les aultres mendres sans . . . . . ..... s'ils pechent que s'attendent à devenir ou à fuyr; pechié ofte à celluy qui le fait son seigneur & son pere, Dieu, son heritage, paradis, la fraternité des bons, les bienfais de l'Eglise, puis le fait serf à tres vile servitute; & à brief parler, pechié le met en tel estat, que miculx vauroit à tel que oncques neust esté nez: si est tres fols que se rent à pechie & tres crueux, car il se tue luy mesmes de pire mort que n'est celle du corps & comme la .... semme qui ensfantte tous ses ensfans . . . . . c'est à dire ses oeuennemy mortel, & sert à celluy qui ja bien ne luy fera, mais qui sans fin le punira. Il se gette de son gré en seu & en eave, entre larrons, entre les bras des quels il se gist & endort, il se depart de celuy du quel tout le bien vient, si n'est pas de merveille se bien le fuit, & tout mal l'assault; il forge le glaive pour soy tuer, & la chaine pour soy estrangler, & qui luy demanderoit ou il va & court, que pourroit il aultre response faire, fors ceste surieuse: Je me voy pendre, yoir à quel gibet, au pire quil soit, c'est en enfer. Ala parfin, pour tout dire, pechié est tant mauvais que riens n'eust onques grevé ou fait mal à creature, ne ja ne feroit, s'il n'estoit, dit sainte Eglise en une oroison, que nulle adversité ne pourroit nuyre, se n'avoit dominacion aucune iniquité: & qui voudroit descendre en particulier par chascun pechié en verroit d . . . . . bulacion, misere, & affliction amainne pechié à son Jerome qu'en la mort souvant faisoit en sa bouche ce si-Cacteur, comme orgueil l'abat, envie l'aveugle, ire le dessire, avarice le detraine, paresse le loye sans se pouoir aidier, gloutenie l'ensevelit, luxure l'art

> FRERE: il nous soussit pour le present ce qu'avés. dit en general des maulx que fait pechié sans aultrement descendre icy aus especiaulx vices: & en bone foy, bien est folement deceu plus de la moitié, qui d'assault d'une temptacion se laisse vaincre & livrer à tele desolacion si dolereuse, & tant honteuse. Mais nous voulons bien oyr pour l'aultre deffense huitieme en ordre les biens qu'amainnne vertus, quant on vaint temptacion, affin que qui ne doubte assés la painne, apreigne au moins à desirer la joy & le solas.

> Suers: je vous diray comment aucune fois vertus s'est representée devant les yeulx de ma pensée, tant belle tant clere, tant serie, tant solacieuse & delicieule que riens plus, & apres grande admiracion je m'osay enhardir de luy demander, Dame qui estes vous? que queres vous en ce lieu de tenebres, en ceste valce de plours? Je suis, dit-elle, fille de Dieu, Royne, espouse, & garde & amie de tous les bons; je suis celle qui par ma presence dechasse tout mal, & mainne tous biens. Je quiers moy hebergier aveuc les fils des hommes, l'ame delite, là les console, là je les oste puissamment de toute villainnie servitute, & de crueuse mort; je leur donne liberté tele, comme les faire fils du souverain Empereur dignes de l'heritage paternel, c'est Paradis, voir tout le monde;

je les rens personniers de tous biens fais, soit es cieulx, soit en terre, & les remes ou giron de S. Eglise leur bonne mere; en oultre celuy qui me reçoit par la porte de bon consentement, reçoit seurre lumiere, doulceur, leesse, suavité, attent la mort à joye, & en sueffre paciemment ceste vie, en esperance serme de l'autre. Par moy est fait le lit de conscience pur & tion du vers de pechié, remordant & aguillonnant tres aigrement. Par moy est rendue sainne & alegié l'ame en tous sens, sans lesion ou infiction d'enfermeté, pour soues flurier la souverainne odeur, pour bien veoir la souverainne lueur, pour gouster la souverainne saveur, pour embraser & baisser la souverainne doulceur, pour escouter la souverainne armonie, & accort melodieux. Par moy prent sa plaisance l'ame en ses operacions, qui sont selond Dieu & nature, & tiennent le moien, car chole vicicule ou deraisonnée comment plairoit elle. Par moy est fait le corps fubjet à l'ame, par amiable conjunction, & volaintaire communicacion, tout est en ung accort. Par moy tourne a l'ame qui me reçoit à hostesse toute chose à proffit & à bien, soit prosperité, soit adversité, soit male ou bonne renommée, soit richesse, soit povreté, soit vie, soit mort, soit enfer, soit Paradis, soit dampnés, soit sauvés, tout tourne a son gaing, B selond que descript Virgile: tel Seneque: tel le vil-& aide & bataillent pour elle, veoir nez ses ennemis mortels, & que dirroye je plus, de elle & de Dieu est fait comme ung esprit, ung amour & une voulenté, si n'est rien qui luy nuyse ou desplaise; comme le pecheur de tout fait son dommaige & tout luy nuyt, tout le guerroye & vaint.

FRERE: quelle est ceste felicité, vivre en l'estat que nous oyons: O vray Jhesus! quelle maleureté estce trebuchier, pour consentir à temptacion, du vertueux estaten l'estat vicieux! O fils des hommes jusques à quant amerés vous vanité; comment suivés vous mensonge & consentés à iniquité? Ps. iv. 2. mais nous avons yey biau faire une doubte, comment vous entendés ce que vous avés dit des biens de vertus, comme en sa puissance; car ne veons nous mye plusieurs que se Dieu plaist sont en estat de grace de salut & vertus, ausquels del faille ce samble plusieurs des condicions dessus dittes, comme avoir le corps du tout subjet à l'ame; se ne sont par aventure aucuns parsais & bien exercités, & Cart. On dit que Jule Cesar conquist toute Galle, & creons bien que de tels entendés vous: quant à une partie des loenges que se donne vertus, les aultres conviennent à tous, soient commensans, soient profitans, ou parfais; comme est devenir Fils de Dieu, digne de Paradis, participant de tous bien fais, & ainsi d'autres

tres excellans perfections.

Si ne vous arrestés plus à cecy declairer; mais tournés le cours de vostre parole aux quatre autre darriennes dessenses, que vous nommés Saige prevision. Clere discrecion. Veillant circonspection. Secrete exhortacion. Dittes l'office propre d'une chacune, & de la diversité de l'une à l'autre.

MES SUERS: entendés que saige prevision est comme la guette mise ou plus hault du dongon de la cité de l'ame, pour adviser & speculer de long les adversans temptacions, avant qu'elles soient approchées, vise bien tout leur enbuche & tapignage, tout leur effort & preparacion, lors par son signe, par sa... par son escri, signifie tout ce qu'il peut avenir à la Dlaquelle bien entenduc est vraye, & non contraire à ce cité de l'ame par tele ou tele temptacion, affin que jamais l'ame ne soit par se despourveuë ou à descouvert & qu'elle ne die la parole des sos Capitaine qui riens n'avisent, fors ce qu'ils voyent. Je ne le cuydoye pas, dient ceulx, quant ils se treuvent deceus: c'est à dire à nostre propos, je ne me gardoye mye d'une tele ou tele temptacion, dit l'ame; je suis soudainne-ment souprise: & vous savés que trop' legierement deçoit & vaint l'ennemy duquel on ne se garde. Si doit un chaseun qui est mis ou chant de batail-Tomi III. Pars II.

le, ou en lot de chevalerie contre les temptacions, soigneusement aviser, & mettre devant ses yeulx toute chose qui luy peut advenir, pour l'encliner à pechié, viengne adversité dure, tele ou tele: viengne decevable prosperité, & à quel fin? Assin que la soudaine venue ne trouble ou espouvente la personne qui n'y pensoit, & qui se reputoit seure de tel assault. En net, souef flairant, pour y bien reposer sans manuta- A ce faisant s'il advient ainsi, comme saige prevision denunce estre possible; l'ame est j'à deliberée de ce qu'elle doit faire, ou recevoir pacienment, se c'est tribulacion; ou sobrement & humblement, se c'est consolacion; & se mieulx advient qu'elle n'esperoit ou attendoit, c'est comme ung gaing ou aventage. Adjoutés à ce que par tele prevision, l'ame devient plus saige, prudent & caute, plus forte ausly & asseurée contre l'ennemy de quelconque temptacion, quant par avant elle du tout en tout interroge soy meilmes: & se tele chose avenoit, soit mort d'amis, fils, ou fille, ou femme, soit honteus dissame, soit maladie longue, soit laide povreté, que seroies tu? comment te porteries tu? Et par le contraire quel seroit ton maintieng, se ton estat croissoit en honneur, en richesses, en renommée, en loenge; ou se tu es contrainte venir en compaignie qui attrairoit à volupté orde & dissolucion, à fraude ou decepcion. Tel feust Enée, lart du quel parle Terence: tels aultres saiges qui prevenoient tout ce qui leur povoit avenir, & en contre se proveoient, apareilloient, & armoient: en figure de ce lisons nous que Abrahan étoit à l'us de son Tabernacle, & regardoit de loing, & comme sus sa garde. Si est ceste dessense plus contre les temptacions qui surviennent soudainnement & despronevement. comme discrecion est plus contre celles qui serviennent frauduleusement, & circonspection plus contre la multitude & varieté; secrete exhortacion plus contre la violence & perversité d'icelles.

> FRERE: il nous samble que ceste deffense est bonne: car à parler des armes comme on oyt dire, & comme semmeletes, il n'est riens qui plus aist destruit grandes citez, grans pais, ou fortes batailles, que la soudaine venue des adversaires, quant on n'enqueroit paravant l'entreprise diceulx, & ne les sentoit on pas jusques à tant que ils seroient ou .... par tel ceulx de la Lugroye dan prirent la cité Lachis, qui estoit seure & point ne se gardoit : mais vivre huy comme huy, morir, & jour au jour la vic: mais nous laissons tels exemples aus plus experts, & nous vient au devant ce qu'aucune fois avons oy & veu de plusieurs, qui maintenoient de fait & de parole, que on ne se devoit baillier cure ou soucy du temps avenir, alleguent l'Evangile Ne veuilliés, dit Jhesus Crist, panser du demain, il soussit bien au jour present sa malice, Matth. vi. 34. il samble aussi que par telement penser aus mals qui pourroient advenir, ne seroit sois se donner tristece & melencolie, & devenir meschant avant le temps; & pour incertaine avanture, prendre certainne & nuylant cure. De celle opinion ce samble est le livret qui se nomme Caton, qui plusieurs sois commande à delaissier la paour de la mort, pour ce qu'elle ofte les joyes de vie.

> MES SUERS: je prens bien vostre opposicion, qui est dit; car je n'enttens point que la personne panse telement aus choses à venir, par saige prevision, qu'elle s'en desconforte, ou qu'elle delaisse riens à faire de ce qui se doit faire pour ce jour, voir pour ceste heure: mais tout au contraire je veuil que ceste prevision rende, comme dit est, avisée, serme & asseurée la personne contre tout ce qui luy peut avenir, pour y proveoir saigement, sans demourer pour peu de temps en vainne seureté ou leesse, pour incontinent trebuchier ou est dolereuse impacience, ou, qui pis vault

> > Digitized by Google

à la fois en dissolue plaisance, pour ce Catonnet, qui ne dit mie que on ne panse a la mort, mais que on ne la doubte. Autrement l'autre dessense dixième en ordre que je nomme clere discrecion, ne porroit bien estre exercée. Pourquoy? Pour ce que discrecion est comme la portiere de la cité de l'ame, qui considere bien & de pres, tout ce qui veult entrer par les portes des cinq sens, ou par le guichet secret du cuer, & diligenment tout interrogue, & encherche jusques aus nus. Estes vous, dit elle, ennemis ou amis; pour nous, ou contre nous; que querés vous, nuyre ou aydier; que portés vous, habit de pais, ou atour de bataille; est vostre venue seure ou traiteuse; qui vous envoye, est ce Dieu nostre souverain Seigneur, ou le sien & le nostre adversaire? Q veés suers, se tele portiere avoit nostre Dame en la porte de sa glorieuse cité, quant à la salutacion de l'Angel Gabriel elle pensa incontinent, quelle estoit ceste salutacion, ainsois que la receust.

Or dy-je que sans l'office de prevision qui fait le guet, ou hault du dongon, & regarde de long, discrecion portiere poroit plus de legier estre souprise, sans avoir à temps closes ses portes, ou qu'elle y eust mis soudoyers

pour soy deffendre.

FRERE: nous accordons ce que vous dittes, si declairés plus avant l'office de discrecion portiere, comment elle gardera d'estre traye, ou esforcée par les, temptacions qui entrent en l'ame, par les portes du B Paresse quiert avoir sa vie sans labeur, ou affliction, corps: car vous sçaves, selond ce que experience monstre trop souvent, que les premiers mouvemeus ne sont pas en nostre puissance, car ils previennent discrecion, & entrent dedens, veuille ou non : ce n'est mie en nostre puissance, que les choses veues, senties, ou oyes ne nous meuvent; que fera doncques discrecion?

Suers: la nature de l'omme en l'estat d'innocence eust esté tele, que riens n'eust entrè dedens la cité de l'ame, sans le congié primerain de discrecion: mais helàs! par le pechié originel tout-est retourné, toutest desordonné, non pourquant tels movemens ou suggescions premiers ne nous sont point inputées à pechié mortel, mais que la porte du cuer soit bien tenue sermé sans l'ouvrir par la clef de consentement; heurtent tant comme vauront, huchent & brayent les temptacions, soit toudis le guichet secret du cueur serré, jamais ne vainqueroit; se on les sent & on n'y consent, c'est plus imputer à painne que à coulpe; c'est grant merite lors de retenir constamment la clef de consente-C ment en la main de franche volenté, contre tels inportuns assauls en l'ame. Sans cette clef & y venissent tous les ennemys de creature humainne à une fois, & peut & doit toujours discrecion arrester chascune temptacion, ainsois que elle oeuvre la guichet du cuer, & par avant bien examiner & discerner la nature & condicion de chascune d'icelles: & pour ce faire deuement, sont aucunes dottrines necessaires, des quelles on porroit faire ung tres grant livre: mais de present il soussira que j'en recite ung petit nombre.

La premiere principale dottrine, & comme generale, & infaillible est, que discrecion sache & voye s'en la suggescion ou salutacion est point enpraint le signe humilité, non mie seulement par dehors en la robe; mais par dedens, comme au vif; & s'ainsy le treuve elle peut seurement donner entrée, autrement non. Car humi-Lucifer, & se peut nommer humilité signe de Thau, ou de la Croix. Pour tant je croy que nostre Dame, comme tres discrette, retint la clef de consentement à la falutacion de Gabriel; car elle pretendoit gloire & loenge, jusques a tant que par Gabriel luy seust monstré que en ceste salutacion estoit emprainte parfaite humilité de soy soubmettre du tout, & en tout, à la Divine volenté; tant sanblast merveilleuse: & se discrecion veult & scet bien user de ceste doctrine, elle trouvera que chaseune temptacion mauvaile, viengne de l'en-

nemy, viengne du monde, viengne de la char, viengne du movement naturel corrumpu, porte sans faillir en foy ou sus soy, le signe d'orgueil; cest desir de propre excellance à la samblance aucunne, ou imitation de Dicu, comme le declaire saint Augustin en ses confessions, & les docteurs, quant ils monstrent comment orgueil est fin, & commencement de tout pechié.

FRERE: nous avons autre fois oy bien comment chascun pechié se naist d'orgueil; mais nous vodrions bien avoir la declaracion comment c'est par especial en paresse, qui ne quiert quelconque honneur, aussi ne fait sa fille, ennuy de vie, ou cuer failli, & leur sucr pusillanimité, qui refuit toute dominacion & tout escar, qui pour doubte d'orgueil ne veult prachyer qu'eux estre en solitude & en subjection: scrupules auslyde conscience comment venroient d'orgueil quant ils naissent de trop grant paour en dejection de cuer: gloutenie pareillement, & luxure, ou avarice, qui ont afaire d'orgueil ou d'onnesteté; bien leur souffit vivre bien ayse blasme qui vodra samblablement, comment verroit in-

fidelité d'orgueil ou desperacion.

Suers: chaseun qui fait pechié mortel oste la subjection deue à Dieu & l'obeissance, pour acomplir la volenté, & la mettre devant celle de Dieu, sans en avoir punicion; ou disons que chascun pechieur quiert liberté ou franchise de faire tout son plaisir; ce que doit estre propre à Dieu: si est yey tres grand orgueil. comme Dieu n'a quelconque painne, ainsy sont ennuy de vie, & cuer failli, & pusillanimité propose la volenté & son jugement au jugement & volenté de son souverain Prélat: si est orgueil, scrupules de consciences, naissent de ce que la personne ne veult croire autruy conseil ou le .... pour reduire son jugement au jugement de plus saige & plus discret ou expert qu'il n'est: gloutenie & luxure quierent dilectacions sans en estre reprises ou punies, comme Dieuse delite à son plaisir sans reprehension. Avarice quiert soussifance fans indigence; infidelité maist de l'orgueil d'entendement, qui ne se veult sousmettre, ou captiver, pour obeir à la saintte Escripture revelée de Dieu; desperacion vauroit que par soy se peust sauver, & ne s'attent pas du tout à la divine misericorde; si est orgueil qui veult presumer de soy & de son propre povoir: & à brief conclurre, n'est temptacion inclinant a pechié s'elle est bien examiné par discrecion, que on n'y voye orgueil d'entendement ou de voulenté, & querant propre excellance, plus que le droit. Si soussisé à tant de ceste premiere dottrine & desa declaracion: & disons pour la seconde, que discrecion doit bien aviser qu'elle ne laisse mie dedensentrer effronteement & sans arrester quelconque temptacion tant samble petite ou veniele; car avient que teles temptacions comme parole oyleuse, ou ris dissolus, ou exces de mangier, ou vain regart entrent dedens, a l'exemple de petis larronceaus, & puis ouvrent les portes au grans pillars pechiés mortels. La trierce dottrine est, que discrecion ne veuille pas tousjours soy arrester ou combattre contre chascune temptacion; pour les dechassier hors du tout en tout, car souvent elle s'efforceroit pour neant, comme s'aucun queroit retenir le vent en fon mantel, qu'il ne vantast, ou comme s'aucun vouloit empescher que petis chiens ou oysons ne glapissent ou pipassent: lité est le signe de Jhesu Crist, comme orgueil signe de D soussisse à discrecion, qu'elle n'abondonne la clef de consentement à teles nayseuses plus que . . . . . . ou puissans temptacions; assés mieulx luy vault les passer comme sans en tenir compte; car par ainsy plus tost s'en iront ou cesseront, que s'elle se debatoit tousjours à elle. Ceste dottrine est en especial tres especiale & necessaire contre les temptacions abhominables de blasphemes, ou de trop grans scrupules, les queles & quels soustiennent souvent les plus purs & innocens cuers contre leur gré, & c'est plus à imputer à leur merite, ou à aucunne affliction par l'ennemy, que n'est à pechié; on ne doit guerres tenir compte de ses pansées, ou cogitacions, ou ymaginacions, & ne les doit-on confesser; mais que le consentement n'y survienne par plaisant & deliberée delectacion.

La quarte dottrine est, que discrecion tant plus apercevra l'esprit en serveur de bien faire, & en plus grant pais de conscience, de tant soit elle plus esveillée & plus loigneuse, ne soit pas comme la portiere, qui en la cha-A leur du mydy s'endormit l'uy s ouvert, quant elle devoit purgier son grain & le separer de la paille, survinrent deux larrons qui prindrent le grain, & occirent Nusboseth; & nous veons que ung cheval plus est ardent d'aler, & plus ha besoing de frain pour l'arrester, ou le donbter à la voulenté son maistre: ainsi va de servent affection, tant samble bonne elle ha mestier de conduite & de frain; & n'escript pas Virgile que Palinur le Maistre de la nef Eneas pour ce qu'il s'endormit, en la confiance que la mer estoit passible, & le temps scrain, trebucha en la mer? A la parfin pour dottrine universale, discrecion ne se doit jamais reputer tant saige, & clairvoiant en son propre fait, en especial, qu'elle ne soit prest & voluntaire d'obeir humblement à aultrui conseil, lequel elle doit querir & demander, le croire & executer, sans tousjours racommancier nouvel conseil, puis d'un, puis d'autre, fans fin & sans arrest, car dit saint Gregoire, que conseil s'enpeche qui trop se multiplie.

dis, tout revient à ce, discrecion ne laisse entrer dedens la cité de l'ame par consentement, se non les affections qui quierent plus l'onneur & l'excellance de Dieu, que la sienne; & à cecy proffite, ce nous samble, que discrecion les examine sur ce, comme en demandant. Soit mis par exemple à l'affection de praichier: desires tu à praichier pour ta gloire ou renommée, ou pour celle de Dieu & le prossit de ton.... principaument. Se elle te respont que ouy? Soit oultre interrogié pour sçavoir qu'elle ne se mente & deçoive. Voldroyes tu bien que ung aultre praichast en lieu de toy presentement, & que par luy Dieu....tele ou plus

Frere: à ce que nous povons entendre de vos

grande edificacion, & que ton bien espirituel te seut gardé en te reposant? Se elle respont veritablement l'affirmative, c'est à dire, que en ce cas elle aymeroit mieulx taire & parler, c'est signe qu'elle ne quiert point sa propre gloire. Pareillement pourroit estre demandé à desir de prelature, ou d'autre office, ou Et quant aux affections qui fantent d'umilité, de

subjection, de despense, de pardonner, & d'affliction, n'est pas si fort d'en jugier, se non que par telles choses on veuille tendre à gloire, ou renommée d'umilité, & de sainteté, ou de largesse, ou de benignité envers le monde, plusque pour obeir à Dieu & à ses souvrains, car icy, comme vous sçavès, seroit double mal, c'est d'orgueil & de faintise, & quant à l'autre dottrine qui parle de fervent affection, nous l'avons souvent esprouvé, que se nous n'avons tousjours tele affection en nostre pouvoir, pour l'amener ça & là, ou l'arrester, ou delaissier du tout, se mestier est, nous nous en trouvons deceutes & communement trebuchons en la fosse d'aucun inconient: & n'est pas de merveille; car elle n'attent n conseil, ne raison; & quant à la par fin vous parlés comme tele fervent affection: car avant qu'elle demande conseil, elle à ja en la teste ce qu'elle veult faire, & qui dira selond son desir, elle le crera, aultrement non. Et en non de Dieu ce n'est mie icy croire conseil d'autrui, mais le sien propre trop aymer & executer: il fault, comme autrefois l'avons apris de vous, & tout ce que nous disons icy, que qui demande conscil, il soit prest de le croire, soit pour soy, soit contre soy, & que il le quiere conseilliers des quels il tiegne fermement, que ils sçauront Tom. III. Pars II.

& vauront bien jugier selond Dieu & droit, plus que selond faveur desordonnée à luy ou à eulx, ou quelconque aultre; aultrement ne dessèrt mie tel que pour conseil il raporte decepcion; car il la quiert.

Suers: Je m'esjoy quant vous n'aves mie oublié ce que vous à jadis esté monstré, & que vous prenés bien les dottrines dessus dittes. Si parlerons de l'unsième dessense, que je nomme veillant circonscripcion : c'est comme celle qui fait le guet ou la cherche par toute la cité de l'ame tant en la nuyt de peché, ou de tribulacion, comme ou jour de grace ou de consolacion: car circonscripcion selond son nom, vault tant à dire comme telle qui regarde tout en l'environ, de ça, de la, hault & bas, d'une part & d'aultre: tres necessaire est son office, & moult conforte discrecion, selond ce que j'ay secu par elle. Quant ou secret parlement de ma panice je luy ay aucunefois demande de quoy elle servoit; je sers, ditelle, à bien regarder diligenment quant discrecion ma seur est occupée en la garde d'une des portes, soit des yeulx, foit des oreilles, ou de la bouche, que par aucun aultrui lieu ne le face assault ou enbuuche, . . . . eschielement à la cité de l'ame, par dedens ou par dehors; car que vauroit garder vigoureusement une des portes, se par aultre lieu la cité se prenoit, ardoit, ou destruisoit. Il n'est anglet en la cité de B l'ame tant soit secret, ou obscur, que je ne cherche avec les torches cleres de prudence, de Foy, de science, de conseil, d'entendement, de sapience; car avient que sans le sceu discrecion, entrent à la fois aucunes temptacions tres perilleuses pour le temps à venir; qui de present sanblent petites, ou nulles, ou profitables, & demeurent en tapinaige, jusques à l'eure qu'elles voyent l'oportunité d'envayr, & de nuyre; & les enqueres de toutes parts, ou bien les examine: avient aussi que bonnes pen ées ou affections entrent dedens pour l'eure, & pour le lieu, ou pour aultre circonstance qui n'est pas convenable. Comme par exemple: l'omme vaulra dire sa Messe, venront audevant pansées de ses subges bien ordonnées, ou de faire ung bon Sermon, ou de trouver l'exposicion d'un obscur pas de l'Escripture. Ces affections sont de soy bonnes, mais je circonspection apercoy bien que il n'est pas temps de les soustrir à demourer. Avient aussi que pour le temps que la personne devra dormir ou lit de contemplacion, venra une affection noyseumestier honnorable, ou de franchise & de propre proffit. C se de bonne pratique, ou action qui la vanra sans necessité lors esveillier : ou par le contraire, quant la personne devra labourer ou cham d'action, venra une affection devote pour la faire monter ou reposer en la montaigne de contemplacion. Tels exemples plusieurs se pourroient amener, & quant au lieu, & quant aux austres circonstances diverses: mais l'office de moy, circonspection, est de prouveoir à tous ces perils. Que diray-je en surplus des temptacions qui portent biau sanblant, ou bel acueil de premiere venue, pourquoy on les reçoit; mais au long aler, ou demourer, tournent à tres mauvaise fin. Exemple de ce es temptacions de querir Hermitages, ou solitudes, ou Religions dures, qui pour le commencement plaisent, comme choses nouvelles, & samblent legieres, mais au perseverer est la maistrise; car avient que ces temptacions retracent peu à peu ce qui plaisoit, & adoucissoit, & de croire conseil, n'est riens qui tant y soit contraire D delaissent l'austerité de vie pour une serveur fins science, l'ennuy de solitute ou la rigueur indiscrete des fouvrains, ou la dissolucion des Freres, ou la debilitacion du corps & du cerveil; sine respont mie la fin au commencement: mon mestier doncques est de regarder tout ce qu'il peut advenir, & à quel fin tout doit ou peut tourner, selond le lieu, le temps, la complexion, la compaignie, la constance ou inconstance, & pareillement en toutes choses; & lors je ne fauls point: car qui bien congnoist en chascune pansée, ou affection, à quelle fin elle doit tourner, l'election est legiere de la recevoir, ou debouter : car à l'opposite de l'exemple dessus ditte, avient que une sugescion samblera nuylable de premier regart, qui attrait à profitable fin.

FRERE: Or vausit Dieu, que nous puissions tousjours avoir cette veillant circonspection plainne de yeulz, devant & darriere, à dextre & à sencstre, hault A ne remambrer de soy-mesmes. & bas, & portans les clers cierges dessus nommez qui sont fais & fournies de la cire de Sainte Escripture, & des reugles morales, comme par cordons, pour donner lumiere, à sçavoir quant une affection qui se presente tournera à bien, ou à pechié veniel, ou à mortel, selond diverses circonstances de la besongne; & à cecy vault, ce nous famble, le Traitié que vous nous envoyates jadis, qui parle en brief des dix Commandemens, & l'autre des temptacions, & l'autre qui baille reugles à congnoittre la distinction des pechiès veniels & mortels; & n'est pas doncques cecy necessaire à sçavoir, affin que circonspection ou discrecion puisient mieulx prouveoir ou est le plus grant peril: sachent aussi trouver victoire de leurs ennemis, aucunefois par les fuir, ou non recevoir; aucunefois par en non-Chaloir, s'ils entrent jusques au guichet du cuer, & puis ho; aucune fois par les debouter hors incontinent; aucune fois par les recevoir de certainne science pour que les vertus de l'ame ou de l'esprit soit plus esprouvée & exercitée, combien que l'experience soit tres perilleuse souvent, qui ne le fait en toute humilité, & pour l'eure & le temps que l'esprit est bien armé de vertucuse constance, en tele grace, ou tele qui soussise certainnement pour exterminer tels ennemys dedens ses portes. Exemple de ce: quant la personne se sent si refroidée, nette, & assoigée par la doulce & pure rousée de chasteté, qu'elle ose bien appeller pansées d'incontinse tres lubriques, & mauplaisans & alechans, pour les astraindre, ou occire, ou estrangler hastivement, & gloricusement dedens sey, par continence contraire: mais deceu est & fols qui presumptueusement si enbat, & sans la conpaigniée de veillant circonspection, affin que d'un costé ou d'aultre ne survienne pire bataille de fole ventence, ou arrogance, qui aime le peril, seul alleguer du Saige, en celuy perira. Eccli. III. 27.

S v E R s : autrefois de cecy, bien m'en recors, parlames ansamble; mais encores est circonspection neporra exposer à action s'elle ost perilieuse à exercer, comme seroit oyr confession, par especial de semmes joines, ou prendre correction de ses subges, ou faire aucune œuvre de grande renommée, car on doit avant, par circonspection, regarder & penser toutes les circonstances, pour sçavoir se on se sent soussisament armé, pour pouvoir surmonter tout ce qui se melle en teles operacions, maintenant luxure, maintenant ire, maintenant vainne gloire, foit au commencement, ou moyen, ou la fin, se on se sent indisposé, ou necessité, ne contraint, on doit lors cesser: mais necessité qui n'a loy se doit lors du tout commettre à Dieu, & en sa constance, exposer son inperfection, puis que le cas necessaire est obligant pour son office, ou qui pour le lieu & temps y eschiet.

Je congnois bien que plus au large pourroit estre deduite la matiere de cette dessense, & aussi celle des pre-D pour oster sa mauvaise acoustumance; ou se elle enccdentes, mais en querans tousjours briefveté passons nous à tant, & suions ce premier jour qui desja tent à basses vespres, en parlent de la darrienne dessense, laquelle ha nom secrette exhortacion, c'est comme la capitaine en la bataille espirituelle, contre les temptacions qui enhorte l'ame & tout son ot & sa puislance, à vigoureusement & saigement bataillier, par bonnes & vives paroles, comme par esperons ou aguillons, à l'exemple de Judas Machabeus, de Jule Cesar, & generallement de tout bon capitaine.

FRERE: Secrete exhortacion ne samble riensad-

jouter aus dessenses dessus dittes; car la consideracion d'ycelles, quelle autre chose est-ce fors secrete exhortacion? En sur plus que vault souvent tele exhortacion, quant raison est presque essourdée, suffoquée, ou endormie par les temptacions, qu'il ne peut à pain-

Suers: Je vous accorde que secrete exhortacion se funde sus les considerations devant mises, qui sont comme reugles, ou liens generals à former especiales raisons, si applique exhortacion au fait, & à pratique, ce que par avant est baillié comme par speculative. Mettons pour exemples: venra une temptacion qui enclinera fort l'ame à bailler consentement, & presque s'y enclinera, secrete exhortación tantost la confortera & elveillera, veuilles en loant, veuilles en blasmant, veuilles en conseillant, & mettra vivement au devant puis la mort, puis Enfer, puis Paradis, puis la grace de Dieu, puis sa severité, puis sa benegnité & sa croix, puis le mal que fait pechié contre les biens de vertus, & dira, povre ame que veulx tu faire, que panse tu devenir, se tu estoies ou destroit pas de la mort, oseroyes tu cecy faire ou panser, y vauroyes tu consentir, ta vile charongne querroit-elle ung tel villain plaifir: dy moy, ame, quel proffit, mais quel dommage, les occire vigoreusement, & les sacrifier à Dieu, affin B honte, travail, & painne sans fin te donroit à la mort ceste orde temptacion, se tu t'y accordoves, que responderoyes-tu aus ennemys aigrement opposans & accusans à ceste porte ou yssue de la mort, & ne teseroit pas lors Paradis clos, & ouvert Enfer, pour t'y dedens plungier, cesse doncques? Cesse de toy cy amuser, consenur & accorder, prens bon cuer, noble & vaillant, pour resister; attens la grace nostre Seigneur, doubte sa severité, ainme sa benignité, recours au signe de la croix, regarde bien ou mainne vice, & qu'aporte vertus, suscite en toy saige prevision, de ce qui t'avenroit, prens conscil à discrecion, & avise tout en l'environ par veillant circonspection.

En cette exemple povés apercevoir que vault tele secrete exhortacion, & comment elle se peut prendre & funder: de laquelle chose plusieurs ont escript, tant es oroisons, comme es meditacions, & divines admonicions, & de ceste matiere est la seconde partie du livre De medicité espirituelle, que vous avez. Mais je viens à ce que vous adjoutés, que raison à la fois est en tel point, & si opprimée par temptacion, que cessaire, pour donner l'ordre, quant la personne se Opresque elle voit goute. Je respons que de tant plus fort crier par exhortacion, pour l'esveiller, à laquelle chose proffite à la fois mettre au devant non mye seulement painne ou louyer de l'autre siecle, mais du present; car ce qui se voit & sent presentement esmeut plus fort. Il appart à plusieurs, ausquels il samble que jamais ne se porroient lever à matines de mynuyt, quant ils ne pansent sois à l'espirituel, qui legierement s'esveillent & lievent quant le proffit temporel de quatre ou six souls y va: si ay conseillié autrefois tant par paroles, comme par escript, que la personne avant la temptacion, quant elle a bon propos & horreur de pechié, ordonne aucune painne temporelle pour aucun temps, par bon avis: notez ce que je dis, & par bon conseil, la quelle elle souttendra, se elle enchiet en tele, ou tele temptacion, comme par exemple donra ung denier pour chascune fois, chiet en tele oeuvre dessendue, elle jusnera, ou donra tele chose pour Dieu, ou vestira la hayre, ou ira tantost dedens ung jour ou deux à Confession. Je dis que ceste painne mise au devant, par secrete exhortacion, movera fort & retraira l'ame du mal, par tele maniere, peu-à-peu, par bonne acoustumance, que tout sera fait legier: ainsi retrait la nourrice son enffant du lait par aucune amaritude: sinfy est nostre fraille nature souvent esmeute à bien, & retardée du mal.

FRERE: Vous avés satisfait à ce que nous querons, & vaurions encores bien oyr tandis que le jour

dure, se secrete exhortacion proffite en aultre maniere; desirons aussy que vous formissés aucunes austres teles briefves incitations, apres ce que nous aurons finie nostre colloqueion, pour les joindre ou noter en la fin, car nous sommes peu soubtives à prompte-

ment les trouver.

Suers: L'office de secrete exhortacion est tres ample & grande, & use presque de toute chose à son propos, comme toute chose se peut appliquer à aymer vertus, & suyr vices: elle descent à particulieres raisons, selond les temptacions especiales, selond le lieu, le temps, la personne, la fin, & aultres circonstances, elle met devant les yeulx de l'ame la presence de Dieu, des Angels, & de tous Saints & Saintes qui la regarde, comment elle se dessendra ou main- A nourrisson espirituelle, ont moins de cure de la cortenra, comment ses ennemys mortels sont ou champ de ceste bataille, pour la moquer & perdre, s'elle dit ce mauvais mot, je me rens: exhortacion aussi se prent garde à la condicion de la temptacion; car se c'est adversité, elle enhorte aler à l'encontre vigoreusement, se c'est prosperité ou chose de propre excellance, elle conseille vaincre par s'ensuyr, & non y amuser: elle avise quant une temptacion est amenée ou apportée par une aultre comme par la principalle; lors elle enhorte se prendre à la principalle. Comme par exemple se luxure vient pour avarice d'argent, elle se prent plus à destruire avarice que luxure: pareillement se avarice vient pour amener estat pompeux, elle prent à confundre orgueil & ponpe, tousiours, à B ne ordonnée par tout le corps; mais occupacion oste brief dire, s'efforce mettre la cugnye à la racine: finalement quant exhortacion voit faillir tout humain engin, force ou cautelle, elle ramentoit, refuit au seul remede en tel cas, c'est à oroison devote, messagiere de l'ame à Dieu, à ses Saints & Saintes, pour requerir secours.

Mes bonnes Suers, à bien soyés venues, le bon jour vous soit donné; vostre desir pour d'aprendre se monstre asses, & je le dois aconplir selond ma promesse, & le pouvoir de ma patitescience, nostre matiere, ce sçavés est pour le jour d'uy descendre à la dessense de l'ame en particulier contre les temptacions des sept vices: si tenray ceste maniere de proceder. Car premierement reciteray en brief aucuns remedes contre chalcun des sept pechiés mortels, asses pareillement aux remedes que met l'acteur De la Somme des vices, en apres je noteray les inconveniens, & dommaiges que fait ung chaseun vice, pour ce que tant de remedes sont contre eulx, .... maulx on pense qu'il aviengne par eulx. En oultre je reciteray aucunnement les biens d'une chaseune vertus, Cmance de legierement jeusner, comme en disant soupour les acquerir plus voulentiers, en surmontant temptacions qui les quierent destruire, affin que la, se la consideracion du dommaige des vices ne souffit mie à les fuir, la loange des vertus puisse à ce noble cuer esmovoir: si tenrés silence en ce jour, sans rien interroguer, mais ourés seulement acause briefté jusques à l'autre jour, ou vous pourrés tout demander ce qu'il vous venra à double: finablement je mettray aucunes briefves exhortacions, que porra faire l'ame secretement en ses temptacions.

FRERE: ceste ordre nous plaist, & vaurions bien que vous ramenissies à briefs termes aucuns tels remedes contre chascun des sept pechiés mortels, sust en rime ou aultrement, en adjoutant aucune declaracion pour les avoir plus legierement en memoire, & D delectacion; car qui ainme le peril, dit le Saige, il seà la main, & premierement contre gloutonnie qui ouvre les portes de l'ame à chascun aultre vice, quant elle s'y enbat, & abat le corps telement, qu'il ne peut

ou ne veult à raison obeir.

SUERS: nous povons conprendre les remedes encontre gloutonnie, soubz ceste briefre forme de parler: oy la parole de Dieu: prens occupacion: vise à la soif Jhesus: suy male occasion: voy le meschies des povres: des glous l'affliction: ne pers sens, corps, biens, temps, pour vile egestion.

Le premier remede est noté, en ce qui se dit, oy la parole de Dieu. La parole de Dieu de sa condicion & nature donne nourisson à l'ame, comme nostre Seigneur le respondit à sathan, qui le temptoit de gloutonnie, l'omme, dit-il, ne vit mie seulement de pain, mais de la parole qui vient de la bouche de Dieu. Matt. iv. 4. C'est la fainte Escripture, & generalement toute dottrine enhortant à bien vivre, N'avons nous mie de plusieurs Saintes personnes hommes & semmes, qui oblioient leur mangier en parlant de nostre Seigneur, telement qu'elles ne sentoient quelconque fain, comme nous vons que les personnes charnelles qui entendent fort à nourrir leur corps, oublient de legier à nourrir l'ame, avient par le contraire que celles qui pansent fort à la porelle. En consideracion de ce, remede est ordonné es Religions, que on lise au diner: & ce gardent plusieurs Prelas: si doubte la personne quant son asne mange, tourner Dame raison à plus haulte table de viande espirituelle, ou aultrement, quelle honte est-ce veoir la Dame mengier comme beste aveuc son asne de sa viande?

S'enfuit du second remede. Prens occupacion. Personne oyseuse est comme affenmée, non mie seulement ou ventre, mais par tout son corps; les oreilles desirent nouvelles, les yeulx regardent çà & là curieusement, la bouche parle sans mesure, & mains & piés n'ont point de stableté, ne de disciplicelle fain. Nous avons d'un saint Heremite qui estoit tempté de mengier des le matin, il disoit à soy-mesme, tu attendras jusques à tant que tu ayes dit ton service, puis apres mettoit des palmes tremper, des quelles il faisoit panniers, & disoit, tu attendras encores jusques à tant que ces palmes soient trenpées, & que tu en ayes fait aucun ouvrage, & ainsy par heures se contraignoit à jusner jusques à heure deube: tel remede peut une chascune personne ordonner à soy, selond son labeur, & son estat, & vault en especial à ce que on attende heure convenable.

S'ensuit du tiers remede. Vise à la soif Jhesus. Ceste soif seur en l'abre de la croix, il or aussy souvent fain & soif par avant en sa vie, tant en enssance, & en jonesse, comme en plus grand aage; ou defert, & aillieurs: si ne devons mie querir tousjours nostre ventre renplir, que nous ne veuillons bien souffrir fain & soif, a l'exemple de nostre Seigneur, qui pour nous sauver ainsy souffrit, & pour ainsy nous ferons penitence, & porrons venir à bonne acoustuvent à soy mesmes, tu te garderas de mangier tel ou tel morcel, ou de boire à present, en l'onneur de la soif & de la fain que souffrit nostre Seigneur; & aussy pour monstrer que tu as franchise sus ta bouche, & que tu n'es point serf de gloutonnie, & n'est ce mie honte que pour ung tel ou tel morcel, tu ne puisse user de franche voulente, & que raison ne soit maistresse; tu n'en gousteras ja, & ne seust que pour garder l'auctorité de raison, & en despit de c'este vile charongne qui la veult surmonter, & maugré tous les ennemis qui l'enhortent a tels desirs.

S'ensuit le quart remede. Fuy male occasion; combien que ce remede soit general contre tous vices. & en especial contre les charnels, & ceulx qui enclinent à ra perdu , Eocli. 111. 25. Neantmoins nous apportions ce remede contre gloutonnie, par l'exemple que nous veons es oyseaux, qui diligenment avisent la viande ou le grain avant qu'ils y touchent, affin qu'ils ne soient prins aus las, ou aus trebuchès: si doit estre personne raisonnable plus ententive qu'en sa viande, elle ne soit prise aux las de l'ennemy, par encourir pechie, ou occasion certainne de peché, car en tout ce que nous mangons & buyons sont las espandus,

espandus, pour prendre nos ames comme on prent le rat au lardon, & doit on eschuer sausses fortes, & enflanmans à male charnalité, & viandes trop curieusement appareillées, & trop grand multitude, ou aultrement on aguse ou affile le coutel pour plus legierement nous trenchier la gorge de l'ame, on adoucist le poison pour plustost & sans resus nous enpoisonner, A cy, paour, & charge: si dois souvent penser à ce & on doit aussy fuyr la compagnie glous, qui veullent avoir tres grande quantité de mes & de viandes, & veullent tres longuement seoir & parler a table, & contraigner les aultres à boire d'autant ou à plus mangier que la santé ne requiert, & plusieurs ont sote honte de le refuser, les aultres n'ont mie force vertueuse de y resister, & se laissent couler telement, que ils se trouvent yvres & enslés quant ne s'en donnent garde, ou quant se lievent de table, que la langue begoye, & le pié chancelle, & le cerveil tourne & se deult. Si donna saint Ambroise une dottrine entre les aultres à saint Augustin, qu'il n'alast es noces & es grans diners: & à vray dire, c'est fort de s'y sçavoir bien maintenir, que on ne excede, ou que on ne soit noté de singularité; & se tu dis que tu ne l'oseroyes resuser a tel, ou a tel Seigneur, s'il t'en prie, affin quil ne t'en sache mauvais gré: respont saint Jerome, ung mot bien à no-ter: Je ne scay comment, dit-il, celuy qui te semont à diner te reputera moins, quant tu y seras alé, que se tule refusoyes constanment, & l'une cause entre les B té sote & sans frain, & une servitute tres dure & aultres est, car c'est fort que on ne faille en quelconque petite contenance, soit en parler, soit en mangier, soit en regarder: & nous scavons que les gens du monde cuident, ou veullent que les personnès renommées de devocion soient comme Angels, & qu'il n'y aist riens à reprendre, meismement selond leur jugement, quin'est point droit souvent. Si porras dire a toy meilmes quant on te appellera a tels mangiers, avise bien que tu veulx faire, & a quel fin tu en venras se tu estoics malade corporellement, comme en fievre ou en ydropisse, telement que par le conseil des medecins, il te falusist tenir diete, c'est à dire saire abstinence pour venir à santé, & reputeroies que tu devroies refuser & eschuer tels grans disners; & diroiton encores que tu seroies que saige, & qu'autrement faire seroit grant folie: dy moy doncques se tu sens malade plus griefvement en l'ame, par trop boire, ou trop mangier, ne doit tu mie, par plus forteraison, & raisonnable excusation faire diete, & suyr teles occasil fions: ne doit pas souffire à celuy qui te semont, s'il anme toy & ta fanté, que ainsi lui respondes. N'est C nieres: tellement que pour ung diner d'une heure, il pas à oublier, que aucuns efforcent aultrui à boire ou à mengier par tres male entencion, ou pour sçavoir son secret, ou pour congnoistre mieulx son desfault, & le grever, & moquer, ou pour l'induire à villainne charnalité, ou pour gaigner le sien par gieus de dés ou faulx marchiés, ou pour esprouver son inpacience, comme font à la fois aucuns Seigneurs envers leurs serviteurs: tels sont pis à la sois que ceulx qui donnet à ung viande laxative, affin que il soit contraint faire son ordure en plainne table; & en appert : car à bien penser l'ordure de pechié est plus honteuse que celle du corps: si est bon suyr toute tele occasion, & meismement quant au monde, & encores plus quant à Dieu : car avenra que pour un exces fait en viande rop chaude, ou trop ardent, ou en vin trop fort, la personne cherra en tel pechié de son corps que javirginité en une maniere ou aultre, ou ung baillera tel coup de coutel, ou dire tele injure, qu'il en perdra tout le sien, ou la vie.

S'ensuit du quint remede. Voy le meschief des' Povres. Ce que tu despens par aventure à ung diner outrageusement, soussiroit à la resection de plusieurs povres, qui a grant painne ont pain a mangier, & si sont souvent meillieurs que toy, & le gaignent plus loyalment au labeur de leurs corps, & d'iceulx vien-

nent les biens que tu despens : de l'un un denier, de l'autre une maille, de l'autre plus en dismes ou cens, selond que tes revenues se paient en especial. Se tu es personne Ecclesiastique, si dois bien penser que tu en rendras compte, & te sera chier vendu, se tu ne vis comme tu dois, de quoy tu dois avoir continuel sourestraindre ta bouche, pour repaitre celles qui sont tant vuides & indigens, à l'exemple de celle personne qui avoit de coustume laissier partie de toutes les viandes qu'elle mangoit, pour donner à aucun povre, selond ce ainsi que la nef ou le plat des Seigneurs est pour ce

S'ensuit du fixiéme remede. Voy des glous l'affliction. Aucuns glous seulent dire, je veuil bien vuire, & me donner du bon temps, mais ils y faillent trop clerement; car pour ung plaisir qu'ils prennent à mangier & à boire, & à soy remplir, ils demeurent tout le jour & toute la nuit en affliction, pelanteur & griefveté du chief, & de tout le corps; mais les sobres sont au contraire: car pour soustenir ung peu de faim, qui se passe tantost quant on ha pris sa resection souffisant & sobre, ils demeurent tout le demourant du temps liez & alegiez, & esveilliez, & est merveille comment apres tant d'experience en soy & en aultrui, le glout en ce ne se corrige; c'est bien une bestiali-

S'ensuit du septiéme & du huitiéme remede ensanble. Neperssens, los, biens, temps, pour vileegestion. Cler sens & vif, comme dit le proverbe des Grecs, & le recite St. Jerome, ne peut venir de crasse panse. Vous vées comment par trop boire, on en pert jugement de raison, ou tout, ou grant partie, si chiet le glout en tout decepcion, en perils de corps & d'ame, & en derission; il y pert son bon los, quoyque dient pour l'eure ceulx pour lesquels il fait trop excessive despense, certes culx meismes souvent s'en moquent en leur cuer, ou s'en rient par darriere; ou reprennent les deffaulx que ils ont veu, ou es serviteurs, ou es viandes mal ordonnées, ou appareillées, & dient que ils eussent esté plus aises en leur hostel; ou sont tristes quant il faut rendre le pareil; ou se moquent des contenences nices de l'ostel, qui s'abandonne à courroux, a notes, ou à tensons, ou se tourne en genglerie & venterie & dissoluë léesse. Mais n'est point de doubte qu'il y pert ses biens temporels en diverses maen auroit une cotte pour luy, ou pour ung aultre, que dureroit ung an ou deux, de quoy aussi à la fois il devient meschant, ou toute sa famille ou ligniée; si est tempté demander honteusement, ou de ravir l'autrui secrettement, ou publiquement, par diverses fraudes, felond ce que l'occasion & son mal engin offre. Mais quelle perte est-ce du temps, qui est tant precieus; du temps, par lequel nous povons aveuc Dieu tant gaignier, & besoignier, & proffiter à nous, & à aultrui; & regardons pour Dieu, qu'elle est la fin ceste vile egestion, c'est à diresses & ordure, qui est honteuse nes à nommer ou regarder. On ne doit point avoir grant cure, comme dit St. Jerome, de quelle viande soit faite une tele ordure. Contre glotonnie oy la parole de Dieu, prens occupation, vile à la foit Jhesus, suy male occasion, voy le meschief des pomais ne l'amendera, comme une pucelle en perdra sa pvres, des glous l'amendera, ne pers sens, les biens temps, pour vile egestion. Contre luxure, suy le feu, ou le mouille, ou oste le buchier; suy pour ung repentir honteux, vil, ort & chier, bestial, estre & dur, de pis en pis glassier. Contre paresse prens labeur atrenpé, prens variacion, voy quel mal est langueur, quel mal dilacion, quel mal est perdre temps, perdre salvacion, voy le travail des bons, des mauvais l'action. Contre avarice peu soussit à nature, riens n'est asses à vice, riche est à qui soufist, qui ne souffit

est nyce; riche est frugalité; tout fault à avarice. Joins toy aux mendres, & voy des riches la malice. Contre ire patience .....vamt, vaincue tousjours est ire, jure, & menace, & seul secret est blasme d'ire furicuse est, & l'aide à tous perils elle attire cuer bening est joyeulx; mais selon se dessire. Contre envie, tout pert envie, amour par tout & tout acquiert, louche & sole est envie, du bien a mort se fiert pour nuyre aultruy se nuyt, & ou fiel le miel quiert, assés ha Dieu pour tous, tretout à toy n'assiert. Contre orgueil voy quel monstre est orgueil, il naist de de son contraire, mist de la mort, & sert à chascun vice traire, fuy hautains, & enfuy coulx qui sont d'umble affaire Noia sepiem . . . . . spiritualia nequiora les douse dessenses generalles, fin mortele & sans mort, de grace necessité, les haulx jugemens de Dieu & sa benignité, la croix, le mal des vices, des virtus la bonté, prevision de long, & clere discrecion, circonspection saige, secrete hortacion, donnent dessense à l'ame encontre temptacion.

Temptacio Socculta, - Fallax.
Crebra,
Violenta.

# DISCOURS

de l'excellence de la

# IRGINIT

Tiré da Manuscript de St. Victor cotté 207, r. to. Mr. Colbert, 6459. Sans nom d'Auteur.

S'ensuit ung petit Traité, enhortant à prendre l'estat de Virginité plus que de Mariage;

Salut en Jesus Christ vray espous de Virginité.

RES chieres & tres amées Sueurs: Je vostre aisné, Frere charnel, d'un Pere & d'une Mere quant au monde, & Frere espirituel quant envers Dieu nostre vray Pere, qui en nostre Mere Sainte Eglise nous à regeneré par ung Baptesme commun, & en ungs meitmes fons; vous signifie & tesmoingne, que souventes soys & de long temps, j'ay pensé comment vous qui estes josnes filles, & en l'azge de marier, fuciez bien assignées & ordonnées en bon Mariage, ou charnel ou espirituel, Dieu le scet, devant qui, & à qui j'en ay fait maintes prieres, assin qu'il vous inspirast, & à moy aussy, quel estat vous seroit plus convenable & profitable; & car Dieu ne fault point au besoing, & ne refuse point les prieres qui luy sont faittes en bonne entencion, & à son honneur. Je croy sermement, que tant par vos merites p on ne puet retourner & à la parsin mainne en sossez ou & desertes envers luy, comme pour l'entencion bonne que j'avoie, conbien que en autres choses je soye abhominable pechieur, qu'il m'a monstré quel estat vous sera en ce mortel & brief pelerinage du monde, le plus profitable, & à luy plus aggreable: & vous requier conjure & prie, que amiablement & saigement vous entendez & souvent recordez ce que sus vostre estat, je vostre dit frere, trueve & ay trouvé estre le meilleur, le plus seur, le plus saint, & le plus despeschié pour bien vivre en ceste presente misere, & pour parvenir à celle gloire, pour laquelle avoir nous fommes fais & formés.

Pieça le jour de la feste du tres glorieux Confesseur, Monseigneur Saint Martin, qui est en yver, en penfant selond ma coustume, à vostre estat, me survint comme foudainement que ung mary estoit en ce mon-

de le plus bel, le plus riche, & plus loyal des aultres, qui non pas une de vous mes Sueurs, mais toutes vous pourroit & vauroit espouser, se vous ne le refusés, & me feust monstrée la maniere de ce Mariage espirituel commencier, continuer & acomplir moult legierement, & sans perils de ame ou de corps, ce qui m'avoit toudis esté le plus fort à trouver & considerer; car à vray dire & fans blasine de Religion, je n'avoye pas inclinacion grande que vous fuciés mites en Religion que je cogneusse, pour causes plusieurs qui à ce me mouvoyent, mais autre maniere de vivre pour vous moult seure & legiere, que je diray. En la fin me vint des lors en consideracion, & depuis continuellement mes cures, mes pensées & soucys furent pretques toutes passées, & bien me sembla que mieulx ne pourriés estre mises ou assignées, & que d'aultre Mariage ne vous devoye parler, jusques à tant que je sceusse vostre voulenté & response sus cely cy. Vray est que non pas par bouche d'aultruy, mais par moy maismes, je vouloye ceste chose dire & exposer, pour ce que je tiens & croy que vous prendrés mieulx en gré ce que je vous diroye de bouche, & mieulx l'entenderies & croiriés, que se ung aultre qui ne vous ayme pas tant & qui ne a pas tant pante, & qui n'a mye tant la besongne a cueur le vous disoit : car vous B devés tenir d'une part que pour riens je ne vous vaurroye decevoir, ou quent chose qui ne vous sust pour

D'aultre part vous devés savoir que je dois par raison allés cognoistre ceste besongne, tant par science acquise, & par ce que je y ay souvent pensé, comme par experiences diverses que j'ay veu au monde trop plus que vous; & carempeichemens me surviennent que je ne puis si tost vous veoir. J'ay voulu mettre en escript mon entencion sus ceste belongne, & tout mon avis. Vray est tres chieres Sueurs, que l'estat du quel je vous veuil anmonester & consciller est tel, & si noble & vertueux, que à le prendre ne doit estre semme quelconque contrainte; mais doit venir de sa franche voulenté; ja foit ce que bon conseil y face moult: car voulenté de creature humaine, en especial de semmes josnes, Cest encline souvent a ce qui ly est contraire, & a ce qui finablement ly tourne à misere & desplaisir. Si doit regarder par elle & par aultruy ce qui est simplement le millieur pour tout le temps de sa mortelle vie, & pour parvenir a sa finable entencion, qui est d'estre sauvée en gloire; & cecy je monstre par exemple entendible & scnsible.

Ung pelerin veultaler a saint Jaques, & demende le chemin, on I'y en monitre deux, desquels l'un est moult bel & plaisant au commencement, plein d'erbes de flourestes de bois vers, environnés de rivieres : l'autre chemin par le contraire est sec, plain de pierres agues, & de montaignes; mais le premier a dedens soy par tout serpens venimeux, & couleuvres mordens cachiés, & muciés dessoubz la verdure; & qui point ne se monstrent, fors quant on est dedens entré, & que sont larrons & murtriés, qui souvent estoient les pelerins: par l'autre chemin on parvient a son terme: n'est point de doubte, que quant à la voulenté sensuele, qui ne seult regarder que le plaisir, & delit appetissant & present, le pelerin prendroit le premier chemin, mais, en nom Dieu, raison corrige, & doit corriger ceste voulenté, & croire conseil de ceulx qui bien scevent la nature des deux chemins, & mieulx que le pelerin qui passer y doit.

Or est ainsy, tres chieres suers, que ou plerinage & ou trespas de c'est brieve vie, vous povez prendre deux chemins, l'un est du mariage espirituel, l'un est grant & large, par lequel vont plusieurs semmes maintenant: l'autre ost estroit, & est de nostre temps peu cheminé: en l'un on pert son noble en precieulx tresor de virginité, en l'autre on le doit garder; qui l'a,

& qui ne l'a, doit avoir entiere & viduable chasteté pardurablement.Le premier sanble plaisant & delicieulx à ceulx & celles qui point ne sont entrés dedens, ou qui ne l'ont point bien exploré & avisé; mais il est plain & tout remplis de curcs, de soucis, de sollicitudes, qui poingnent jusques au cueur, plus que langue de serpent, ou de scorpion. L'autre par le contraire samble de premiere sace & regardure, moult dur; moult triste, & desplaisant: mais a bien considerer, il est plain de joye, & leesse espirituelle. Le premier chemin seult estre plus plaisant au commencement; mais Aquant à la conparoison ils despendent, tant pour tant, au declin, il seult mener la creature humaine entre l'arrons, & dedens fosses de pechiés, ou sont murtriés de l'ame, comme je declairerai cy apres. L'autre plus vient avant, & plus est seur, plaisant & delitable. Ou premier estat semme se marie à homme mortel, & se donne à cely qui ly peut faillir, & peu aidier: en l'autre, la femme se donne à Dieu son Createur, qui est le bon amy loyal, qui point ne fault au besoing, & tres habondammant remunere. Ou premier estat la femme, comme dit saint Pol, panse ce qu'il doit plaire à son mary, ou second elle panse ce qu'il dont plaire à Dieu. 1. Cor. vII. 32. 33. Si est doncques le second chemin & estat de tant meillieur & plus a eslire, de conbien que ses condicions & proprietes passent celles du premier. Bien je cognois & confesse, que convenable chose est, & comme necessaire, que aucunes femmes soient mariées charnelement, tant pour auoir lignée au monde, comme pour eschener le pechié vil & ort de ne fois pour avoir heritier, qui succede en leurs grandes terres & possessions: mais en bonne soy celles icy prennent la mains bonne partie simplement, & sont comme les enfans qui de leur voulenté se mettent à garder les brebis, ou vaches, ou pourceaux à grant painne & povreté, qui pouoient eslire par eulx ou par leurs amis mestier plus riche, plus plaisant & honnorable, & conbien qui y faille avoir des bergiers, toute fois cil que je dis ne seroit pas reputé bon ou saige car chascune creature doit prendre son milleur.

Apropos, tres amées Sueurs, n'est j'a necessité quant à vous, que soyés mariées charnellement, pour avoir lignée: car allés en y a d'autres pour acroitre crestienté: il n'est pas de necessité aussy, comme je tiens, que vous le soiés pour eschener le vil & ort pechié de la char, car vous, ou la plus grant partie de vous, auès ja presnalité est plus dissoluë & plus encline à ce pechié, & & avés vescu jusques à cy bien & honnestement, & entierement comme je croy; & veritablement, selond que je pansé declairer cy apres, aussy grandes temptacions, ou plus grandes, pueuvent voir les mariées à soy font faire comme les vierges, & se Dieu plaist je vous donray telle dottrine de vivre; que moiennant son ayde, vous surmonterés vigoreusement ceste ordure de mauvaise charnalité & le vilain plaisir. A la par fin vous n'aués mie possessions telles & si grandes, que vous doyes prendre la servitute de mariage pour ce que

vos biens viengnent à vos ensfans.

Maintenant je veuil descendre à declairer plus en particulier les griefs maulx que vous auriés, ou fanblablement porriés avoir, se vous preniés le loyen de ma-

Presente; je considere vostre naissance & vostre chevance, & ne voy point bien que convenablement vous puissés estre mariées à plus riche de vous ou au moins

gences de tous les deux, soit par labourer terres, soit par menues marchandises ou sanblables ouvrages: & puis que il faut acquerir son vivre si angoisseusement en mariage, pour plusieurs personnes; n'esse pas le meillieur & le mains penible de laenquerir pour vous tant sculement, trop mains sans conparaison fault à une pucelle pour son vivre, que à ung mainaige d'ome & de femme, de valles de chanberieres & d'enffans enfamble. Et se tu me dis que en mariage plus de gens labeurent à gaignier: je respons, que trop plus grant & n'est point doubte que ung vostre amy qui vous vaudroit aydier vous trouveroit trop plus legierement vcître vie honneste en tout, ou en partie, que se vous e-

Ities en mariage. Regardons en seurplus ce qui puet avenir, & qui avient de jour en jour, c'est que le mari sera buveur, joueur de dés, despendeur de tout le sien, & pour ung denier que il gaingnera ou sa semme, il en despendra fouvent les deux: l'autre sera de contraire condicion, car tout il vaudra espargnier & sera vivre sa semme & son mainnage tres durement, tres povrement & escher sement, & soit en maladie, soit en gesine d'ensfant, soit entre ses amys, riens ne li sera donné qui soit à son plaisir se riens il couste, & par ainsy la semme vivra malement à la voulenté d'autruy, qui sans mariage porroit honestement vivre à la sienne. En surplus regardons autres perils & autres causes de tristeces qui sont en mariage, & non pas en l'estat de virginité: i la char, au quel aucunes sont trop enclines: & aucu-B vendra que le mary sera noyseux, & ryoteus; batera son voisin ou luy dira villenie, & faudra grande amende, & perdera plus à une heure que il ne gaingnera a dix jours ou à ung an, & toute la parte & doleur cherra sus la povre semme, que coupe n'y aura; & bien souvent en aura du pis; car avecques la parte, le mary qui sera courssé ou yvre la tensera & rictera jusques à coups ferir : Ce meschief n'est point à doubter, en l'estat solitaire de mariage espirituel: je laisse les exemples qui sont sans nombre, car experience asses le preuve. Je venra ung autre meschief, que le mari sera malade ou par ses excés, ou autrement; n'est pas de doubte que la painne & la douleur rechiet sus la povre semme, & ses enssans, se elle les ha; & aucune fois mieulx aimeroit pour ses enssans povres qu'elle meismes mourut, que son mari: vecy grant meschief & grandemisere, qui fait desirer la mort. Et prenons que le mary soit bon, ques passé le plus fort, & estes hors l'aage, ou la char-C soit sain, soit bon gaigneur; si aviengnent souvent griefves aventures par lesquelles il pert sa chevanse, ou par sterilité de terres, & dessault de blés, & de vin, & par mortalité de bestes & de chevalx, ou par perissement de marchandises, s'il s'en entremet: & conbien que en l'estat solitaire de Virginité puissent advenir aucunes telles adventures; neantmoins elles ne font point si griesves, ne tant perileuses, & sont plus legieres à amender: & se tu dis que ung mari fait grant confort à la femme, quant elle est malade, il peut estre; mais aussy peut advenir souvent le contraire, que le mari la laissera & s'en ennoyera, & l'y denyera les choses qui luy seroient profitables, & se traira par devers autres femmes, pour le temps de ta maladie, quant il ne pourra avoir compaignie charnelnement avecques toy; si entreras en melencolies & riage, du quel je ne veuil point mauvaisement mesdi- tristeces sans nombre : & se tu es sans mari, ne pore; mais je veuil hardiement monstrer, que quant a ra une chanberiere ou une tienne voisine te garder en vous, mes sueurs, cest estat vous seroit plus grief & ta maladie? Oy certes mieulx bien souvent que le proplus penible, & plus aventureux au mal du corps & pre mari ne feroist. N'est pas'à oublier quant à la de l'ame, que l'estat de virginité. Et cecy ne se puet pmisere corporelle & de ceste vie presente, que on monstrer, sans declairer la nature de tous les deux estas. Treuve en mariage l'angoisse & la doleur qui est à por-Et premierement quant au corps, & ceste vie ter enssans, & de ceste matiere vous sauront mieulx ensaignier les femmes mariées, que je ne veuil à present expliquer: c'est certaint que tout le plaisir charnel que prent une femme avecques son mari, n'est pas à à si riche, que vous deux puissiés soustenir les frais de comparer à la grief doleur & misere que fait le pormainage & de mariage, sans tres grans labeurs & dili- ter ensfans, & le nourrir, & par especial, quant

l'onime & la femme sont povres, & que ils n'ont pas chemin, pour y parvenir. Et qui est il ce chemin? bien de quoy supporter les despenses de mariage, sans continuel labour. Helas! ne veons nous fouvent perir & mourir femmes en enfantant & cheoir en maladies diverses, oy voir: las! quel fommeil entier, quelle joye, quelle léesse peut prendre la semme qui nourrit son ensfant: maintenant le faut apaisser, maintemaintenant à paitre; & jaçoit ce que aucuns plaisirs naturels y soient, neantmoins la doleur passe & surmonte. Or est cler que de tous ces meschiess & angoisses, la pucelle qui est en estat solitaire, est franche, & quitte. Peut bien avenir que la femme sera sterile ou brehangne, qui n'aura point enfant; mais ce est contre l'entencion & la fin de Mariage, & est fort que le mari ayme la femme longuement, & qu'il prengne plaisir en elle, se tele il l'aparçoit, & treuve. Aucunes gens reputent estre moult grant plaisir, joye & consolation d'avoir enstans; & par ce loent Mariage; mais je porroie alleguer dis de Clers & Philosophes enciens, que ce leur à esté chose plus contraire à leur felicité mondainne que d'avoir enffans: mais, car mon propos est parler clerement & vulgairement, je me passe cy & aylleurs de telles allegacions; bien m'est avis que gens mariez, quant ils ont ensfians beaus, & sains, & bien enclins à bonnes meurs pour les aydier continuellement, en ont grant joye & consolacion: mais, en nom Dieu, trop souvent ceste réugle .... l'un ensfant sera bossu, contresait derier, ou entechié de maladies diverses, ou sera rebelle à Pere & à Mere, sera dissolus de mauvaises meurs, qui riens ne voudra faire de son proussit, grant despendeur, rioteus, & ainsy d'autres condicions sans nombre, des quelles ou d'aucunes sont ensfans souvent entheciés, & se non, toutefois avient souvent entre povres gens que ils n'ont de quoy les avencier selond leur inclinacion & volenté; mais fault que ils demeurent en la povreté, sans esperance d'avancement: puis reviennent nouvelles cures de leur Mariage, ou autre estat avoir, qui sont interminables, & chascun jour à recommencier; par especial se la semme demeure vesve, chargiée de petis ensfans, comme avient souvent. Las! quel doleur, quelle misere & labeur, lors souhaidera souvent la povre semme mieulx morir, que vres ensfans point ne sçaura ne porra proveoir, ils criront de costé elle, brairont & languiront, & autre chose n'en porra faire: Dieu qu'elle angoisse. Se elle se marie, d'aventure sera que jamais ses ensfans aient bien qui ont acquis parastre. Mais de toutes ces aventures douloureuses sont delivrées & seures les vierges de Dieu qui vivent solitairement de leur labeur ou autrement, comme je diray cy apres.

Apres ce que j'ay aucunement declairé la doubte perilleuse qui est en Mariage quant au corps, & ceste presente vie mortelle; je veuil tourner mon langage à monstrer le peril trop plus grant quant à l'ame & la vie espirituelle. Et premierement; tres amées Sueurs, vous devés savoir que tous les Theologiens & Clers qui scevent la faintte Escripture, & la maniere d'acquerir Paradis, dient concordement & tiennent, que l'estat de virginité est plus noble, & plus plaisant à Dieu, D'fort est semme & homme conjoins par mariage estre & de plus grant merite, & aura plus grant louyer que cil de Mariage; & dire le contraire seroit mal dit, & contre nostre Foy: si est ycy grande approbacion & grande asseurance pour vous, que vous doyés prendre cest estat qui tant est meilleur par dessus l'autre; car vous scaucs que quant à ce monde, ce n'est que une vanité, une sumée, une umbre, unpeu de vent qui tantost se passe & que nous n'y sommes mis, fors pour acquerir nostre cité & heritage, & vie pardurable, la gloire de paradis. Et doit chascune personne bien avisée querir le meilleur, le plus seur & le plus droit Tomi III. Pars II.

Je respons que ce n'est mie celuy de Mariage, car il attrait souvent a divers pechiés, plus sans comparaison que l'autre estat solitaire de virginité, & ne laisse pas si bien panser à Dieu & a son sauvement, c'est chose certaine, dit l'Escripture saintte, 1. Tim. vi. 10. que la racine de sous manix est convosise, car elle est menant beisier, maintenant chausser, maintenant laver, A re de larrecins, de sraudes, de usures, de parjeuremens, de fausses marchandises, & maulx innumerables. He Dieu & quelle chose enflanme plus la semme à convoitise que mariage; car detant que plus luy fault de choses, tant met elle plus sa cure & diligence à les avoir, plus de robes & autres ornemens pour estre honnestement entre ses voisines, plus de toutes choses generallement pour elle, pour son mari, ses varles fon mainnage & ses enffans. Nous veons que les bestes sauvages pour querir proie à leurs saons petis, se mettent en tous perils; samblablement amour naturelle est souvent si desordonnée de femme à ses ensfans, que pour pardre honneur en ce monde & paradis en l'autre elle ne se tenroit point d'acquerir à tort ou à droit pour laisser à ses ensfans, & treuve-on plusieurs qui quant est pour leurs personnes ont grande souffisance; mais la consideration de leurs ensfans les ensfanment à convoitile, tellement que ils ne reposent ne nuyt ne jour, ne prennent leesse, ne regardent aus perils de leurs ames, & disciplines, & que ils ont chevance soussissant B & par ainsy ont enser en ce monde & en l'autre; grant est enser que de convoitise. Vous trouverés qui se diront nou vouloir estre en Paradis, pour laissier leurs enssans en la povreté ou ils sont. Veés quelle sorce & grandeur de convoitise, & quelle misere elle amainne anvecques soy: car souvent avient que telles gens n'ont Paradis en la fin, ne richesse pour leurs ensfans au monde, mais sont plus povres en cest an que en l'au-

De ceste misérable convoittise est franche & quitte, quant a ceste cause, une vierge solitaire, quin'a fors elle, & par aventure sa chambriere à gouverner, à qui ne fault pas grans paremens de robes, ne de jouyaus; car elle veult plaire a Dieu, non pas au monde: elle quiert pas grans viandes & chieres, ne grant richesse à ses ensfans, mais luy soussit jour au jour vie honneste & sobre; elle nese melle de fausses marchandises, ne de usures, ne de telles decepcions, mais vit de son labeur, ou de ses rentes sans faire tort à autrui, & n'est vivre. Que fera elle se elle demeure ainsy, ses po-C pas chargée de paier inposicions, tailles & autres subsides comme mariées.

Venons aux autres pechiés. Se femme mariée ha de fon mari robes & paremens à son plaisir, elle prent orgueil sus les autres qui ainsy ne l'ont, pas: si elle est povrement habituée, envie tantost si boute, ire & courous, tensons & riotes à son mari, & se conplaindera nuyt & jour que ses voisines qui n'ont pas si bien de quoy, sunt mieulx vestuës que ly. Samblable misere peut avenir pour ses enstans; & n'est pas doubte que femme mariée ha trop plus occasions de courous & de ire & d'inpacience, que une autre, pour les diverses condicions qui souvent sunt es maris, comme dit est, & pour les miseres aventureuses qui plus souvent si enbatent. Nous veons à louel que deux freres ou deux tres grans amys à grant peinne pevent demourer entemble, ians avoir riote: trop plus continuellement ensamble, sans ce que l'un ne face aucune chose desplaisant à l'autre, maismement quant ils sont gens povres, car povreté est de soy rioteuse & chagrineuse, & se prent à autrui voulentiers, soit droit, soit tort. Avendra que aucune mauvaise condicion sera en la femme corporelle qui desplaira au mari, & qui pour riens jamais ne l'aimera, ne voudra avoir compaignie charnelle avecques ly; & en ce cas qui souvent avient, je cuide que en ce monde n'est plus miserable estat: ou par revers peut avenir ainsi du mary au regart de la femme &c de ce vient le pis du

meschief; car jamais ne se pevent departir ou despeschier du lien de mariage, se non par mort; & fault que l'un sueffre de l'autre toutes les condicions mauvaises qui par avant on ne povoit bien appercevoir: car aucunes personnes sont qui tant en condicions & en meurs, comme en naturelle disposicion du corps, samblent bien estre doés & ornés par dehors, & bien se celent; qui apperent bien autres par longue & prochainne conversacion. Selond la Loy ancienne, l'omdesplaisans, s'il les trouvoit en elle, & leur feust cecy parmis & ottroyè de Dieu, à ce que ly Juissn'eussent cause de occire leurs semmes, se pardurablement leur failloit avoir à leur desplaisir: bien est doncques reputée ceste misere grande quant elle estoit ditte occasson de murtre. Par quoy appart que l'estat de mariage est plus cause de pechier par orgueil, par envye, par yre, & par haine, que l'estat de vie solitaire en

virginité ou en chasteté.

Nous trouvons encores que femme mariée ha occupacion & sollicitudes sans nombre qui l'enpeschent à Dieu servir, & detourbent son sauvement: ne sault il mie que plus souvent elle ensuye les noces, elle visite ses voisines gisans, elle maismes soit visitée; & boire à l'appetit & voulenté de son mari, & de ceulx en qui conpaignie elle converse: serviennent detractions & parolles mal dittes d'autrui, qui est fort à oyr sans pechier, & fort à les non oyr, ou rebouter, sans desplai-B re à autrui. La se diront parolles deshonnestes, & se d'aventure par telles ou en telles conpagnies le mari aparçoit chose de soupeçon contre sa semme, & que par aucuns fignes, ou ris, ou regars, ou atouchemens trop familiers, ou par demeures trop longues, l'omme se prent à doubter que sa semme ne sourface, ou veuille fourfaire son mariage, & que par ainsy qu'il entre en jalousie; certes vela la povre semme pardue, tant soit bonne & loyale: lors venront tenfons & riotes contre elle, lors ne pourra faire ou dire chose à autruy ne faire lice chiere, que le mari ne se courouse à elle, qui sus ly ne prengne & face prendre garde, comme on fait sus ung larron, affin qu'il n'emble.

Tu vois doncques que se la semme est belle, legierement son mari tourne en jalousie, qui est maladie inconparable à autre: se la femme est layde, legierement il la laisse, & n'en à cure; ainsy la femme soit belle, soit layde, est en perils chascun jour d'estre en Cnée & la forte chaleur reviendront plus aigrement haine de son mari. Femmes non mariées n'ont pas occasions telles de visiter par la ville leurs voisines, ne deltre en conpaignies telles, comme j'ay par avant dit, & s'elles y sont contraintes aler aucune foys, leur estat n'est pas de rire ou jouer aux autres, mais

simplement de se maintenir.

Il m'est avis maintenant que je voye & oye personnes plusieurs de divers estas, par especial du peuple, qui contre moy & mes dis s'opposent en disant, que au mains femme qui est en mariage garde mieulx son corps & son honneur quant à Dieu & au monde, que une pucelle, qui sans marier demourra, & point ne leur femble que ce ne soit grande franchise pour eschuer les mauvaises temptacions de la char, qui surviennent nuyt & jour, que une femme le joingne en marrage, & est la cause plus commune de marier les filles, car il samble à plusieurs que lors la fille nesera point temptée de luxure, & sans des honneur vivra. Mais point Dabondéement en sa voulenté; mais tou dis quiert & ne leur samble chose saisable, que fille sans marier puisse demourer sans pechier par luxure, pour aucunes femmes de Religion & d'autre estat que on treuve en ce cas fourfaire: mais à laide de nostre Seigneur qui est amis & espous des vierges & de vierginité, & qui conseille cest estat sus tous autres, je panse monstrer que c'est aussy possible ou vraisamblable que semme mariée peut peschier par luxure, & que mains de temtations elle n'a pas que une vierge à marier.

Toutesfois, tres amées Sueurs, je vous supply que vous me pardonnés, si je parle de ceste maniere plus avant par avanture que vous ne vauriés, ou devriés oyr; car verité me contraint à cecy faire, & la grant amour que j'ay à vous affin que vous preniés & creiés bon confeil. Je sçay bien que la matiere n'est pas moult honneste à vous oyr, mais tenés vos oreilles chastes & vostre cueur entier envers Dieu, que point n'ayés mauvais esmouvemens & perilleux assaulx charnels pour me posoit deguerpir sa femme pour aucunes choses A les parolle que je diray. Je requierre en surplus pardon aus preudes femmes mariées, singulierement à ma tres chiere & tres amée Mere, se maintenant ou par avant je parle de mariage ou des Dames mariées plus durement, ou mains reverenment & honnestement qu'elles ne vausissent, on se je descueuvre les secres de mariage trop avant; car j'afferme en bonne conscience que envis le fais, se n'estoit la cause dessus ditte qui me contraint; & proteste que des bonnes & preudes femmes qui loyallement & chastement se maintiennent en mariage comme plusieurs sont ces ny je certain, je n'ay entencion de parler en blasme ou deshonneur aucunement; & qui bien regarde mon entencion, ce n'est point blasme de dire que souventessoys aussy forte chose est à semme mariée se bien garder chastement jusques à la mort, comme à pucelles non mariées, & autre chose ne veuil-je prouver presentement; & fun-

deray eecy par trois raisons.

La premiere raison à prouver mon entencion, se funde sus la proprieté & condicion du pechié charnel, qui selond mot acoustumé se nomme luxure. Je treuve que luxure & aucuns autres vices pareils ont telle condicion, que point ne s'estaindent, point ne cessent, ou defaillent du tout en la personne sainne, par faire ou acomplir ce a quoy ils esmeuvent; bien peut estre que par ung peu de temps la personne qui aura acompli son charnel & desordonné plaisir, n'aura point si forte temptacion, ne si fort esmouvement à tantost racommencier, comme par avant; mais ne sera pas que dedens brief, l'assault & les mouvement de la mauvaise voulenté ne reuiengne, ne renaisse, ne se ralume & enflamme trop plus fort, ou aufly fort que par avant: tout ainfy que se aucune personne ha fyevres chaudes, & par ce aist tres grand desir de boire caue froide; s'elle en boit, n'est pas doubte que par brief moment sa soif cessera & sa chaleur; mais en nom Dieu, assés tost apres, la soif desordon-& plus desatrenpeement que par avant. Veritablement ainsy est il de la soif & de la chaleur espirituelles de ce vice luxure, que par l'aconplir & faire ce qu'il requiert, d'irevient & se remslambe plus mauvaisement. Je regarde que ung fevre pour alumer plus fort les charbons de sa forge gette aucun peu de chose froide dedens; pareillement l'ennemy d'enfer enhorte à la personne qu'elle aconplisse son desir & qu'elle refroide, affin que plus fort retourne. Gettez du bois un peu vert dedens le feu, il s'apetissera au commencement, mais incontinent s'alumera plus habundamment: ainsy quant tu cuideras que le feu de la charnalité soit apetissié, par ce que tu l'auras aconpli, dedens brief s'ardera plus granconcert ou auily que paravant.

Autre condicion de ce vice charnel est tele, que point ne luy soussit de ce qu'il ha en sa puissance, & demande de plus en plus nouvel les manieres de trouver plaisirs & delectacions desordonnées, comme ung homme qui est glous & friant n'est point content d'avoir du pain & de l'eau pour estaindre sa faim & sa soif, mais demande avecques du vin; quant il aura du vin, il vaudra avoir de la char de beuf ou de mouton; puis s'en ennoyera & demandera autres chars plus delicieuses, comme poissons, ou oyseaux de riviere; puis vaudra ung temps avoir poissons, puis

Digitized by Google

plus que on ly donra ce qu'il demande: pareillement, voir plus fort est temptée une personne qui veult acomplir son mauvais desir, & sa desordonnée plaisance charnelle : car quant une semme sera saoule d'un homme, elle sera temptée d'un autre, ou pour ce qu'il scra plus bel, ou plus fort, ou plus apert, ou briefvement pour ce qu'il luy plaira miculx, tant

des hommes au regart des femmes.

Je me tais des autres temptacions, car ce vice de luxure aveugle tres horriblement la createure qui le veult ensuir ou acomplir, & est comme une beste forsonnée & sans frain. Doncques il apert que semmes mariées ne sont point hors d'estre temptées de ce vice charnel, & que elles ont grant painne s'elles veulent estre preudes femmes, de resister ou repugner aus temptacions de l'ennemy. Et conbien que aucunefois leur temptacion cesse aprés l'acomplissement de la charnalité, neantmains aprés tres briefvement & par avant, elles sont temptez comme dit est, & bien souvent plus aigrement & plus merveilleusement que s'elles eussent toudis vequ sans operacion charnelle, comme j'ay mis exemple de la fievre & de gloutenie: encores y à cy à considerer ce que dient les Philosophes & les I heologiens, & je l'ay tres souvent esprouvé, c'est que en plusieurs choses une personne se tient trop poir s'elle ne veult trop grandement pechier envers mieulx & plus legierement, de en riens saire & de Dieu & son mari: le mari sera malade ung moys, ou laissier du tout la chose, qu'elle n'en prent à modereement ou attrenpéement & par mesure; tellement qu'elle ne excede ou passe les termes de raison, quant elle en veult prendre ou user. Tu le vois souvent en mangier, que avant souper tu jusneroies bien, & sans grant desplaisir ou grevance; se tu viens à table, & on te montre bonnes viendes & que tu commances à mangier, tu auras plus fort à faire de prendre la viande atrenpeement sans exceder, que se tu n'en eusse point mangié: soies couroucié contre ton voisin, tu te tendras mieulx de parler à luy par t'enaler, ou autrement, que tu ne te contenteras luy dire villenie ou faire chose dessenduë en nostre foy, se tu commence à luy respondre : & pareillement en pluficurs vices, comme par exemple nous veons que se nous sommes sus une montaigne à cheval nous retenons plus aise le cheval sans point descendre, que nous ne feriens par le laisser aler & descendre sans cheoir ou trebuchier.

A brief parler: encores est plus ceste maniere trouvée en luxure, car c'est trop fort & avient trop peu souvent, estre chose plus faisable legierement s'en tenir du tout, que en user amoderéement sans pechier: & comme en dit vrayement de l'avaricieux, que plus ha & plus veult avoir, ainsy le peut dire du luxurieux, & est famblable à l'omme ydropique que plus boit & plus veult boire, & se garit mieulx par non boire que par boire: samblablement la maladie de luxure se garit mieulx par s'en tenir constamment & perseveran-

ment, que par en user peu & souvent.

Seconde raison. Je funde la seconde raison à prouver l'avantage que ha une pucelle ou vierge oultre les mariées, que point elle ne peche en luxure, parce fourfaire, que une mariée; experience monstre que disposoit la besongne laquelle pieca j'avoye pansée sur honte ou vergongne est une des choses qui plus en-Dvostre estat, & que ma ditte Sueur annec ne seroit pesche & retrait cuer de bonne semme à messaire de fon corps, & en aucunes est honte grande & si forte, que mieulx elles ayment occire leurs propresenffans, les quels nature leur ensaigne tant amer, que estre notées ou mocquées au monde d'avoir en compaignie d'omme. Ores est certain que ceste retrahence est plus en pucelle non mariée, que en mariées; car dessoubs l'ombre de mariage la semme à esperance d'estre celée en son pechié & sourfait, pre-Tom. 111. Pars 11.

autres viandes plus estranges de plus en plus, tant nons qu'elle eust ensfans batart. En surplus la semme mariée peut plus franchement parler aux hommes, & estre auvecques eulx que une non mariée : & la verité est que plus ha la femme mariée occasion diverses de pechier, & plus grande esperance ou confiance d'estre celée, de tant chiet elle plus legierement en ce pechié, & par cspecial s'il avient que femme marice soit ou hosteliere, ou taverniere, foit lait aucuneiois & mal gracieulx, & pareillement A ou marchande, & ainfy d'autres mestiers publiques des quels sera son mari, la est le peril gregmeur. Je adjoute à ce, que les non mariées ont plus grant ayde, & mains d'empechemens: n'est point de doubte, que une semme mariée ne peut si souvent penser à Dieu, le persaire juines & abstinences comme la non mariée, pour quoy? Pour les enpeschemens sans nombre qui surviennent, ou pour les enffans, ou pour le mary, ou pour la mainie, avenra que la mariée sera en bonne devocion & sans convoitise charnelle, il convendra que à la volenté de son mari elle laisse tout, c'est aussy trop forte cho-se de . . . . . . & trop mal aissée à de guer

> Veons pour la tierce raison, demener les aventures diverses qui viennent en mariage, & regardons comment y convient souventes sois, que la mariée veuil-le ou non, face abstincnce de l'operacion charnele, deux, ou demi an, la femme se devra contenir & vivre sans charnelle conpaignie d'omme, & s'elle s'en peut garder demy an en mariage, pourquoy sans mariage ne le porra elle faire aussi legiérement, & se par demi an elle s'en passe, pourquoy ne s'en passeraelle aussy aisement par l'autre demi an, & ainsy le tiers, & ainsy par le quart, & en avant avendra que le mari sera en ses marchandises, sera en prison, sera en son labeur, devenra inpotent non puissant, par le temps dessus dit, ou plus; & lors luy sera plus grief avoir default de la conpaignie de son mari, que s'elle ne l'eust point acoustumé: & tant de temps pourtant la non mariée doit avoir mains de temptacions, & plus aisement les seurmonter, que la mariée. Et se les mariées es cas dessus dis gardent leur mariage, & la foy & loyauté à leur mari, pourquoy ne pourra garder une non mariée samblable foy à Dieu son loyal espous, & qui tant bien guerdonne ses amies,

qui purement & chastement le servent.

Je me tais de plusieurs temptacions que ont les mariées anvecques leurs maris, desquelles sont delivrez que la personne qui s'y abandonne n'y excede, & cuide Cles pucelles non mariées: car j'ayme mieulx mains prouver mon entencion, que de descouvrir inhonestement chose à celer. Que diront nous des iosnes marices, qui ou premier temps de leurs mariages pardent leur maris par mort honneste ou deshonneste, ceste aventure dolereuse est avenue à la plus agié de vous, mes Seurs, de qui n'agueres est mort le mari, conbien quel fut moult iosne, & bien sanblant avoir bonne complexion pour longuement vivre: & icy je diray familierement ce que m'avint, quant j'oy premierement sa mort, apres ce que je eu prié pour luy, car je l'amoye bien: incontinent une liesse espirituelle me survint ce que je n'avoye point autrefois acoustume à la mort que une pucelle non mariée à mains de franchise de se d'autrui; & la cause fust, car bien me sambla que Dieu point separée de vostre compaignie, maismement que autresfoys pieça j'avoye sceu la bonne & grande volente qu'elle avoit à servir Dieu, à estre à l'Esglise plus volentiers & plus plaisanment que au monde, ou à mainnage, ce qui estoit chose peu trouvée en autres personnes femmes mariées, & de tel aage: & comment povoit Nostre Seigneur autrement mieulx ordonner les besoignes pour cette bonne voulenté ceste grande devocion mettre à œuvre. Et croy & tien en bonne foy

que Dieu a envoyé ce meschief de la mort son mari, pour son grand bien, jaçoit ce que ce soit fort qu'elle n'en ait pris tristece: & non pas seulement cecy est pour son bien; mais pour le bien de vous toutes mes Sueurs, se vous en voulés bien user, & le tourner à bien, comme je diray, & comme j'en ay bonne espe-

rance & confiance qu'ainsy les ferés.

Mais en retournant à ma premiere matiere, vous aparcevés, mes tres chiers Sueurs, comment la mort prent aussi bien les iosnes maris comme les autres, & regardés que vostre année Sucur dorcsnavant vivra sans conpagne charnelle d'omme, car je cuide que pour rien se vausit remarier: & ne sera pas aussi legiere chose, ou plus à vous qui ne fustes oncques mariées, non entrer en mariage, comme à elle qui l'a esté. Bien me souvient que j'entendi pieça comment elle entra mariage plus par voulenté d'autrui, & par une maniere de coustume, que par affection qu'elle y eust : neantmains j'ay esperance que Dieu l'a fait pour le meillieur, affin qu'elle sceut par experience que c'est de mariage, que par elle, & Par l'aventure qui luy est avenue, vous fucies enseigniées Croire le meilleur conseil, & plus enclines à vous non marier, & se je ne suy deceu, elle ha maintenant plus de repos, de plaisance & de bonne léesse, que par avant en mariage, & je m'en raporte à ce qu'elle en trueu-

mes mains, me sont venues Lettres de par vostre Pere & le mien; lesquelles m'ont baillé telle & de si grande joye au cuer, que dire ne le porroie; car en icelles estoient escriptes mot a mot ces parolles de vous, que, ma foy, je ne fauroye mieulx efcripre, ne dire comme elles se portent. La grace à Dicu: premierement elles aiment Dieu, & doubtent pechié, & junent ung jour ou deux la sepmainne, & dient tous jours leurs Heures de nostre Dame, & les ha Marion aprises puis que son mari fu mort, & ne sont effraées nez qu'elles estoient de fix ans & n'aparcoy point qu'elles se veuillent marier a nul estat, jusques a tant qu'il plaira a nous & vous. C'est ce que nostre bon Pere m'a escript, de vous, mes Sueurs, he Dieu nostre Sauveur quelle joye, quelle consolacion ay-je pris, & prens chascunesois à ces parolles oyr, à ces nouvelles cscouter. Tu sces, vray Dieu, que c'est ma priere continuelle, & mon principal desir, que tes petites chamberieres, tres humbles pucelles, mes Suers soient telles comme ton servi- ctres briefve. Vous, mes six Suers, demourés ades teur leur Pere & le mien par serment l'afferme, c'est à savoir que elleste servent de bon cuer & te aiment & eschevent pechié. Ores oy-je mon desir & mes prieres acomplies jusque à cy, & te supply de rechief tres douls Dieu en souspirs, en l'armes, lesquelles tu vois; que ceste bonne voulonté de celles, ce tres loable acommencement tu veuilles continuer en elles & parfaire, jusques à la fin, selon la forme & maniere que tu sces qui mieulx leur est profitable, daigne les recevoir pour tes petites chanberieres & vaisselles, & les veulles enbraser & enflamer de plus en plus de ton amour, affin qu'elles n'aiment autre que toy, qu'elles ne s'aconpaignent d'autre que de toy, qu'elles ne quierent autre espous que toy, qu'elles ne baillent leur virginité à autre qu'à toy, qui es vray amy de chasteté & loyal espous de virginité; n'estrichesse, n'est lygnye que je tant souhaite en elles, comme ton amour; & que perseveramment demeurent en ton service chaste-ptien sans ponpes & sans orgueil, & sans joliveté & ment, purement & saintement: car n'est service au monde qui plus te plaise, n'est vie que plus aymes, que de virginité entiere en corps, & en pensée. Et certainnement, ô Vierge, & glorieuse Mere de Jhesus-Christ, nostre Seigneur, je croy que moult se plaist & delite veoir tres humbles pucelles, mes Suers, s'efforcier de te servir, de dire tes Heures, & que telle diligence en ont fait, que elles qui sont j'a asses en 22-ge, qui sont de village & de la bourage, les ont apri-ses: & Grandierement ses: & singulierement c'est à louer en celle qui apres

son mariage, les a voulu & peu aprendre, je cuyde que longuement eust esté en mariage avant que tant en eut apris. Et te prie Vierge precieuse veuilles par grace & ta pitié enpetrer perseverance serme en elles, que à ton exemple puissent demourer en virginité celles qui l'ont & generallement toutes en chaste-

Maintenant apres ce que vous, mes tres-chieres Suers, avés oy & aperceu comme je croy la legiereté, l'excellance & la seurté de la vie qui est hors de mariage, trop plus que dedens, tant envers le monde comme envers Dieu, le temps requiert, & ainsi cuide que le desirés, que je declaire & œuvre la maniere de vous vivre en c'est estat, selond qu'il m'est venu au devant, le jour que j'ay dit au commencement : & avant je vous supply & requiert en Jhesus-Crist & à vous, mes tres-chieres Pere & Mere, de trois choses. La premiere: que avant que vous refusés cest estat que je diray, se par aventure il vous apparoit estrange ou fort à l'oir: premierement; vous pansés & avisés diligenment, meurement & souvent à ce qui est dit par avant, especialement à la briefté de ceste mortelle misere, & à la fin pourquoy nous sommes en ce monde, & pourquoy nous vivons, & à la gloire inestimable que nous attendons. Secondement : que vous ne pansiés mie tant à la coustume des gens de maintenant, Tandis que j'avoye ceste escripture & ceste matiere en p & à leurs paroles ou jugemens, comme à la verité du fait, comme au temps passé, ou tres communement les pucelles vouoyent à Dieu leur virginité & demouroient sans mariage. La tierce, que vous tenrés certainement ainsi, comme la verité est, que la grant amour que j'ay à vous m'a fait à ces choses tant longuement panser & que se je creoye que vostre prouffit plus grant fut ailleurs, je le vous conseilleroye plus voulentiers; mais nenny, & se d'aventure l'une de vous, mes Suers, ou pluseurs, apres toute chose considerée veult vivre en mariage, en nom de Dieu soit, mais garde soy celle ou celles d'enpechier les autres qui auront meilleur voulenté, & de les non enhorter au contraire; car elles pecheroient griefvement, & tous ceulx qui cecy feroient, & car j'ay bonne confiance que vous m'ottroyerés ces trois choses, ou nom du Pere, & du Fils, & du saint Es-

Je vous descoveray mon entencion qui est tele & ensamble sans entrer en Religion, sans demourer en citez, & durant la vie de nos Pere & Mere vous serés avecque eulx, comme vous aves esté jusques cy, & à plus grant devotion, selond aussi que mieulx le porriés faire par la maniere que diray ou samblable, & viverés de vostre labeur ensamble, & de l'eritage qui vous peut ou pourra appartenir, qui doit estre fouffilant pour vostre vie: car quant à vous; vos Freres je cuyde que jamais riens n'en prendrons, & serés toutes fichées & arreltées de jamais non prendre autre estat, & de jamais non demander autre mari que Dicu: & ainsy le voulés faire & acomplir, plus grande léesse je ne porroye avoir, ne meilleur nouvelle de vous, & lors je vous escripray plus à plain la maniere de vostre vivre: toutessois quant à present je vous di-

Le premier : que vous ieres en veitures et en mainsans excez, garder toudis souffisante honesteté.

ray sept enseignemens.

Secondement: que vous dittes vos Heures & autres Oroisons à certainnes heures ordonnées, comme au matin, à tierce, & à vespres, & au couchier; que vous oyés Messe le plus souvent que faire se pourra, par especial les Festes commandées, car à ce estesvous obligées: le demourant du temps vous labourerés diligenment, non pas tant pour acquerir richesses, comme pour eschuer oyseuse & peresse & setardie, qui sont meres & causes de tous maulx, comme nous le pouvons veoir es filles qui sont en ces cités sans la-

Tiercement: vivés le plus sobrement que vous porrés bonnement, & par especial que vous ne buvés point de vin sans eaue, grans foison, & ne vous remplissés point de viande trop largement, & ne mangés espices & aulx & teles viandes qui engendrent mauvaises chaleurs & perilleux esmovemens.

Quartement: mettés painne de vous confesser souvent, comme chascune semaine, ou chascune grant Feste; car Confession est une chose qui moult plait à Dieu, & moult retrait de pechier, & recevés selond vostre devocion le vray pain Divin qui nourrit l'ame,

c'est assavoir le Corps nostre Seigneur.

Quintement: aiés bonne pais ensamble, bonne amour, & vous enhorter a bien faire l'une à l'autre; maintenant ensemble, aucunefoys a part deux & deux, ou ainsy, & vous gardez sus toutes riens de mesdire d'autruy, ou d'avoir haine contre personne quelconques, & que la plus grande soit comme la plus petite, & supportés l'une l'autre comme bonnes Suers doyvent faire, & servés de bon ceur à vos Pere & Mere; car en ce aurés vous bon louyer.

Sixtement: gardés vous diligenment de non parler à homme estrange, fors en publique, & veans oyans les autres, & le mains souvant que vous porrés, & ne vous chaille d'aler a dances & autres dols esbatemens,

ou plus de folye y a que de bien.

plaisir, & seroit chose tres profitable, que vous peussiés aprendre à lire roumant, car je vous bailleroie livres de devocion, & si vous escriproie tres souvent à moult grant joye & grand plaisir. Plusieurs autres bonnes instructions sont à dire, mais celles icy me soufficent à present, jusques à tant que je sache plus à

plain de vostre bonne entencion.

Pourtant en faisant fin & conclusion je vous pry, tres chieres & tres amées Seurs, que vous ayés bon cuer & devot pour non challoir des foles plaisances de ce monde, qui ont plus de meschiefs que de joye, & comme on seult dire, pour ung plaisir quatre douleurs. Regardés pourquoy vous demanderés la charge de mariage: pour laisser la franchise de la vie dessus ditte, qui est plus sainte & plus seure, & plus devote; & se vous dittes que vous ne porrés surmonter les temptacions de la mauvaise charnalité, je y ay respondu par avant; & encores par quant à ce vous povés regarder & adviser, que nous quatre, vos freres, fommes sans mariage & autres sans nombre; pourquoy ne porrés vous estre en sanblable estat, vous y le quel representoit & signifioit, que l'ame devote doit avez ja demouré l'une vingt-six ans: & pourquoy ne porriés vous accomplir le demourant; car le plus fort est comme passé, mais que vous prenés & retenés tousjours bonne voulenté enflanmée de l'amour nostre Seigneur. Pour Dieu, avilés quantes pansées, quantes follicitudes & soucys vous osterés à nos Pere & Mere, & à vous-maismes, par eslire le dit estat. Bien me souvent que en mon enfance, en l'aage par aventure de sept ans, nostre Pere me dit que le Pere à nostre Mere sus toute riens anmonestoit nostre oncle Nicholas, que point ne se mariast pour les meschiess qu'il y savoit estre: pansés bien, pansés bien, comment desores enavant vous viverés licement, franchement & honnestement quant au monde, & seurement & devotement quant à Dieu, & pour le falut de vosames D& entier, jasoice que conjonction charnele ou cor-& de nous tous. Dieu nostre Sauveur & Gouverneur vous doint en ce cas tele & si bonne congnoissance, & si entiere voulenté de croire & recevoir bon conseil, & de l'acomplir comme il scet que mieulx est pour vous. Amen.

# CONSIDERATIONS

# SAINT JOSEPH.

Tirées du Manuscrit de St. Victor, Costé 138. Rt.

Onsiderons, mon ame, par religicuse & pure devotion, pour revenir de toy dedens toy: considerons sur le virginal mariage de nostre Dame & de saint Joseph aucunes choses qui foient à nostre recreation, doctrine & consolation; plus belle matiere ne pouvons-nous avoir: nous oublirons tandis les douloureuses, les miserables, les angoisseuses de ce mortel & soudain pelerinage; nous passerons plus seurement les perilleuses temptacions qui nous quierent enlasser, murtir & estrangler, s'elles nous treuvent vacans à oyseuse la fole, ou engloutis ou goufre de mundaine occupacion.

Considerons, puis que tu le veulx, tout de premier en priant, & prions en considerant, & disons: glorieux Dieu, vous avés tant daigné amer l'umain lignaige, que vous avez voulu vostre fils par l'operaplus de folye y a que de bien.

Septimement : quant au surplus, je auroye tres grant B qui est merveilleuse conjonction, car limon est joint à Deité. Vous avez en surplus voulu que ung autre mariage fust fait pour acomplir le mistere de ce mariage, ce fut le virginal mariage du Juste Joseph, & de la Vierge Marie, Mere de vostre benoist Fils: du quel mariage vos Secretaires, les Sains Evangelistes font mencion; Saint Mathieu en especial qui escrit Matth. 1.18.19.20. &c. comment par le commendement de l'Angel, Saint Joseph print Sainte Marie à femme & espouse. Nous vous supplions glorieux Sire Dieu, par icelle excellence d'amour, par ceste inestimable dignacion & dilection, que nous puissions dignement penser, dire & escripre aucunes considerations proffitables à nous, & aggreables à vous, & honorables pour les virginals espousée & espous, ou mariage de quels vostre Fils nostre Sauveur & souverain Seigneur & Docteur fut nez & gouverné.

Considerons, mon ame, que ce mariage virginal de saint Joseph & de Marie fut plain de grand & merveilleux mistere, autant ou plus que celuy qui premicrement fut ordonné en l'estat d'innocence, entre estre conjoinre à Dieu, comme la bien aimée espouse à son bien aimé espous, selon le mistere des Cantiques que fit Salomon entre les autres chansonnetes d'amour divine: Dilectus meus mihi & ego illi, Cant. 11. 16. Mon amy dit l'ame devote est à moy & je à luy, & plusieurs sont illecques Sains dis amoureux à

ce propos.

Confiderons en surplus que ce mariage, comme dit l'Apostre Ephes. v. 32. est grant Sacrement en la signification de Dieu & de l'Eglise: car icy furent les trois biens de mariage, Foy, Lignie & Sacrement; icy fut Foy sans violacion ou fornicacion; icy fut Lignie par legitime generacion; icy fut Sacrement sans dissolucion o separacion. Si est icy mariage parfait rupcion n'y aist esté.

Considerons en apres que Jhesus-Crist comme il Vierge, est conjoint à sainte Eglise, Vierge pareillement: on treuve en ce Virginal mariage de Marie & de Joseph que Vierge est joint à Vierge; non pour quant comme Jhesus-Crist ha lignie espirituelle de fainte Eglise, sans corruption: pareillement saint Joseph & nostre Dame ont eu ce bel enfant, ce benoit fruit de vie Jesus, en virginal integrité, & de tant est

ce mariage plus honoré & doué de ceste lignie, de combien sans vile corruption & concupiscence charnele ce bel & benoist enfant nous a esté nez, & comme selon le dit Ysayen chap. ix. 5. pour nostre redemp-

Confiderations encores pour l'entendement des choses dittes, que le precieux & virginal corps de sainte A me. Pour la consideration de l'enfant Jhesus. Pour la Marie fust à saint Joseph, par la loy & foy de mariage; comme aussy le pur & caste corps de Joseph sust à la vierge Marie, par ceste meisme loy, en tant que il furent deux tout ung seullement en coraige, ou en esprit & en volenté, ou en biens temporels comme tous amis ont unité, selon le proverbe ancien, mais furent une char & ung corps par union sacramentele, jasoice que point n'y fut honteuse conjonction, & plus furent tout ung, en ce que pere & mere ou seur & frere, & aufly tout ung excellemment par union de grace espirituele de tant que eulx furent plus parfais en charité que les aultres ne furent.

Considerons en oultre par ceste consideration, que puisque le benoit enfant Jhesus su selond nostre humanité fils de la Vierge Marie, espouse legitime du juste Joseph, par l'operation du saint Esprit, que en ce tint le lieu de Joseph lui consentant, car il vouloit

ee que le saint Esprit vouloit, Jhesus doit estre raisonnablement dit fils de Joseph, comme fait & forcorps estoit à soy, & en ce ne erroient point ceux qui cuidoient Jhesus estre fils de Joseph, selond l'Evangile saint Luc, Luc. 111. 23. mais en ce estoient deceus, que il tenoient ce fust par charnele conjon-

ction, car ils ne comprenoient point le hault mistere, mais c'estoit pour seur impersection.

Confiderons encores les principes de nostre Foy, & ce que la sainte Escriture nous tesmoigne & afferme de Joseph, qui estoit homme juste & qui su joint à nostre Dame, Mere de Dicu, par loyal mariage, selond le commandement de Dicu fait à luy par l'Angel, & autres teles plusieurs loenges: & nous estudions prendre aucunes considerations particulieres selond probables raisons ou argument morales & topiques, comme appartient à tele matiere, & comme elle les peut fouffrir & recevoir sans temeraire ou fole assertion, car en ce faisant on edifie l'affection devote qui s'esmeut plus en considerations particulieres que universeles, & c'est ce que nous appellons en Latin Pietas sides & nous le povons dire en François: Religieuse estimation.

ril de errer, car nostre assercion ou estimation ne se met point à dire certainement que ainsi soit, ou ainsi aist esté, mais se met seulement nostre credulité ou assentement ou opinion sus les apparences ou probabilités que on treuve à dire que ainsi est ou ha esté. Et cccy se peut maintenir sans erreur & sans presumption, car ja soit ce que deux affertions & jugemens contradictoires ne puissent estre ensemble vrayes, neantmoins chascune partie de contradiction peut avoir son appa-

rence ou sa probabilité.

Si soit ainsi pris & entendu tout ce que nous avons à dire ou avons dit oultre la determination de l'Escripture saincte, pour loer saint Joseph & levirginal mariage de luy & de sainte Marie, & pour nous esmouvoir à sa louenge & veneration, & ceste considera tion proufite à merveille pour entendre & concevoir comment les sains Docteurs ont parlé & parlent chascun D& se la benignité & humanité de Dieu su tele qu'il jour es matieres de nostre Religion, & comment saincte " Eglise use de leurs dis en ses Legendes & en ses chans; car autrement on pourroit prendre legierement occasion de errer & de fole ou presumptueuse assertion d'une part, & de fole reprobation d'autre part.

Considerons doncques en apres selond ceste precedent confideration, que la providence Divine ordonna en son eternité, comment Joseph seroit espous & mari legitime de sa benoicte mere; si semble que Joseph de-

voit estre moult privilegié entre les autres hommes & femmes, dez l'eure de sa conception & de sa nativité, & par toute sa vie jusque à la mort, & apres sa mort en gloire, & raison donne qu'ainsy convenoit ou afferoit à faire, selond quatre considerations. Pour la consideration de Dieu. Pour la consideration de nostre Da-

consideration de humaine instruction.

Considerons que Joseph devoit estre reputé Pere du Fils de Dieu, & estoit pere selond une des considerations dessus dittes, & selond ce que le nomma sa Mere nostre Dame, & que les gens le jugoient. Or est le commandement de Dieu, In honoreras ton pere & tamere. Deut. vi. 7. ne la point trespassé Joseph; aussi estoit ordonné à nourrir & garder & servir le benoit fils de Dieu, voir de son propre labour & de sa substance. Si veult la vertus de liberalité que Dieu rende le pour quoy, c'est à dire le pareil, & non mie seulement le pareil ou l'equivalent, mais l'excellent sans comparai-

fon, quelconque il est en tout excedent.

Considerons quant au regart de nostre Dame, que Joseph fu son loyal & vray espous & mari, & le tout bien & sainctement amé, & estoit chief de nostre Dame, selond la reugle de mariage donnée de Dieu, & promulgée par saint Pierre, 1. Petr. 111. 6. quant il allelegue l'exemple de Sarré qui appelloit Abraham son Soimé du corps precieux de son espouse Marie, lequel Bgneur. Et n'est point à doubter que l'umilité nostre Dame estoit si grande, qu'elle se rendit autant ou plus subgette à son loyal espous Joseph, comme autre semme doit & peut faire à son espous. Vées doncques quele dignité c'est icy de Joseph que il soit chief & seigneur de la mere du chief & du Seigneur de tout le monde: si est bien à tenir que il ut les graces & dignités teles comme il appartenoit a l'espous de la mere de Dieu, & à la Royne des Cicls, ou autrement se nostre Dame avoit trouvé grace pour empetrer à son fils tout ce qu'elle vouloit, comment eust elle honoré son chief, son seigneur & son amé espous, sa garde & son tesmoing, & son feal gouverneur, s'elle ne luy eust empetré toute grace & dignité que bonne espouse doit vouloir & defirer à son loyal espous.

Considerons encores quant à l'enfant Jhesus, que Joseph le nourry, le porta, le conduisit en Egipte, le ramena, le mena puis chascun An ou Temple, l'enseigna & disciplina selond paternele auctorité, & à brief dire il accompli toute la cure que bon, & loyal & saige pere, peut & doit faire à son vray fils. Si re-Considerons que en ce saisant nous escheuons le pe-C venons a ce que dit est que Jhesus, non pour quant sust il Dieu, honora Joseph comme son pere, son nutriteur, son conduiseur & dessenseur, son docteur & instructeur, & ces choses comment se doivent entendre & se povoient faire nous declairerons cy en apres.

Considerons à la parfin quant à humaine instruction, que n'est exemplaire plus vray, plus plain & plus parfait en toutes vertus & en especial à plaine humilité fondement des vertus, & à confondre tout l'orgueil de sote humaine presumption, que de regarder comment le benoit Fils de Dieu, pareil au Pere, à voulu estre subget à la loy des hommes & donner exemple que le plus grant obeist au mendre, & le fils au pere tant eust excellence ou dignité le fils dessus le pere: Car dit l'Evangile que Jhesus vray Dieu, estoit subget à Joseph & à sainte Marie. Luc. 11. 25. O quele merveille comme prosonde humilité: ha voulu estre subget à ung sevre en bois, c'est à dire à ung charlier ou charon, ou à ung charpentier, & à une texceresse ou povre ouvriere en soye, la presumption de quelconque homme ou sera-elle trouvée, qui ne daignera obeir & se non à homme, au moins à

Considerons doncques selond les prerogatives que raison juge avoir estées appartenans ou deues ou decens à saint Joseph, que c'est bien à croire religieusement qu'il su sainctifié ou consacré ou ventre de la bres, & ou corps adversant à la loy de raison & capti-Mere, comme saint Jean Baptiste, comme Jeremie, comme son espouse nostre. Dame, & comme autres plusieurs de mendre merite. Entendons qu'il devoit atouchier souvent & tres familierement au Saint des Saints, c'est à Jhesus trop plus souvent que ne sit saint Jehan Baptiste, & luy devoit faire plus de service. si devoit estre ce semble sa pretieuse char moult pu- Ate belle Vierge, & pucelle Nostre Dame, la quelle rifiée & nette des le commencement de sa tormation, comme su celle de saint Jean Baptiste.

Adjoutons à ce, que la char Joseph su après la char & le corps de Nostre Dame, comme est dit paravant, & ce fut par l'union & confederation de Mariage selond le dit de l'Apostre, que l'espous & l'espouse ne sont pas deux corps mais une char, Ephes. 7.31. & s'aucun oppose que St. Joseph su circoncis, de laquelle circoncision il n'eust eu mestier, s'il eust esté sanctifié, la response est clere en plusieurs tels cas: car la Loy l'obligoit à ce, & de ce fu sa grace plus

augmentée & plus parfaite.

Considerons oultre que St. Joseph demoura vierge comme Jeremie, & Helye, & St. Jehan Baptiste, & son espouse Sainte Marie. A cette consideration valent les raisons maintenant dictes, valent aussi aultres raisons, car la saincte Escripture & les Docteurs determinent que Dieu ne volt point bailler quelconque ce virginal jouvencel St. Jehan l'Evangeliste, non pour quant su ja Nostre Dame aagée, & hors de mauvaise soupecon: si est bien à croire plus fort que à Nostre Dame quant elle estoit josne, pucclle de treise ou quatorse ans, Dieu ne luy eust point assignée garde qui n'eust este pareillement Vierge. Adjoutons à ce, que le benoit fils de Dieu ama tant virginité, qu'il ne volt point acomplir le mistere de son Incarnation, se non par Mere vierge; si est bien à croire que aussi il ne volt point estre gardè nourri, baissè, portè & gouverné, senon par cellui ou quel reluisoit pure virginité; car comme dit le Saige qui aime la netteté du cuer il aura le Roy à ami & qui est miculx ce Roy que Jhefu Crist?

Considerons apres, que pour ces raisons & autres semblables, les sains Docteurs reputent, & ont reputè saint Joseph vierge, contre l'erreur d'aucuns preha son titre, De l'enfance du Sauvein, la quele ent au-cuns attribue à saint Jerome, mais on voit clerement, le jour de Penthecouste; temptation quelconque na tant par la stile & mariane l'action de l'entre de la serverie l'action quelconque na tant par le stile & maniere d'escripre, comme par une Espiltre que fait saint Jerome contre Helvidius herite, que oncques ne fit tel Livre; car en la diôte Epistre saint Jerome, il dit par exprez que saint Joseph demoura vierge. Paravant, dit-il, Joseph n'avoit point este marié, si n'avoit point eu cognoissance charnele de femme puis qu'il estoit juste, selond le temoignage de la sainte Escripture. & en mariage il ne congneust oncques Nostre Dame, ne autre, comme l'Eglise le tient, & saint Jerome le preuve; si s'ensuit ce que dit est. A ce s'acorde Maistre P. Lombart que nous disons Maistre des Sentences, Cest bien a croire, dit-il, que sunt Joseph & nostre Dame sirent exprés vœn de virginité, au quel dit, comme religieux, saint & raisonnable, chascun devot cuer des sains Docteurs &

expoliteurs s'est accordé.

aus objections que faisoient les herites au contraire par aucuns mos de l'Evangile, & disons que c'est bien de croire que saint Joseph, & en son corps & en sa char estraint ou amoins reprime, refroidis & afebloy le nourrissement de pechie qui vient en nous par le pechiè originel lequel nourissement depechiè est appellè par l'Apostre concupiscence, & le tirant de nos membres qui nous encline & trait & necessite à pechier, au moins veniclement, par quoy nous sentons une loy en nos mem-

vant ou mettant en servage à la loy de pechié, Rom. vii, 23. comme experience le monstre, & Aristote le dit, & Platon & autres le jugoient; mais ils ne congnoissoient point la racine & la cause.

Considerons pour preuver ce que est maintenant dit, que saint Joseph devoit fiancer & espouser la touestoit tant belle, qu'elle conceu & enfanta le plusbel des hommes Jheiu Crift, tel le fils tele la Mere en ceste beautè: Joseph aussi devoit converser avec ceste Vierge familierement longuement & continuellement, en apparent & en privè par licence juste de loyal Mariage, sans charnele conjonction. Joseph avec ce estoit esseu de Dicu à converser continuelment en la compaignie du tres bel & tres avenant & delicieux enfant Jhelus, à le porter, & le nourrir, à le baisser par licence & amitiè paternelle. Joseph doncques s'il eust eu dedens soy en sa char, male & forte concupiscenoe charnele, enclinant & trahant à folement convoitier beauté de femme ou autre, veons en quel peril, veons en quel dangier, veons en quel dur & grief assault continuel il eust esté, pour garder sa virginale purcté: si est bien à croire, que par regart ou par familiarité tele comme dit est de Nostre Dame ou d'autre, saint Joseph ne sentoit pointures garde à Nostre Dame pour la gouverner, nourrir & ou aguillons ou rebellions de la char, moins que l'en-accompaignier aprés sa mort & de saint Joseph, sors B fant d'un An, comme nous le monstrerons apres de Nostre Dame. Nous lisons d'un hermite, le quel Dieu volt envoyer en predication, il s'escria & dit: Sire osté moy doncques l'esprit d'orgueil & de fole complaisance en ma predication. Lors su dit aluy, qu'il mist sa main sus sa teste, & qu'il ensevelist ou sablon ou en terre ce quil trouveroit: ainsi sit & tira jus comme un noir Ethiopien, & le couvri du sablon, & depuis il ne senti

> Considerons encores que nonobstant ce qui est dit, tant Joseph comme Nostre Dame peurent avoir temptacion par dehors par la suggession de l'ennemi, comme leur enfant Jheius qui avoit Justice originele, comme aussi Adan & Eve furent temptés; mais les vertus de chasteté & autres estoient si fortes & excellentes en Joseph & en Marie & en Jhesu Crist, que riens ne valoit a elmouvoir la vicieuse temptacion de l'ennemy pour subvertir ou player virginité: pareillement d'umilité & autres vertus, & se nous tenons que Joseph le jour de Penthecouste; temptation quelconque ne elmeu Joseph, à ce que il s'enclinast & trebuchast à ung pochié mortel: & s'aucun demande comment cecy se faisoit; respondons que la raison estoit tant sortifiée par la vigueur de grace Divine & des vertus, que tousjours raison prevenoit les mouvemens sensuels, & ne s'eslevoient point sans le consentement de raison & sans son congié, & son commandement; mais autrement las, las autrement est de nous, quin'avons pas tele habondance de grace, car veullons ou non, nostre charnele concupilcence s'esmeut soudainement. quant aucun object lui est offert delitable & plai-

temptacion d'orgueil en sa predication.

Considerons en apres pour la loenge de saint Joseph. que selond le tesmoignage de saint Mathieu Math. 1. & de saint Luc Luc. 111. Joseph su fils de David & ainsi le nomma l'Angel, qui lui apparu en dormant, & Considerons en oultre, sans respondre de present Ddit Joseph sils de David ne sais point doubte de prendre Marie ton Espouse, & ot Joseph ce lignage Royal de double ligne, selond la description de sa double gencalogie. Car aussi il ot deux Peres, l'un legal, l'autre charnel on naturel, & la declaration de ce je laisse aux Theologiens & aux gloses des saints. Ceste noblesse Royale su tele en David & si prochaine, que selond aucuns Docteurs, le Royaume des Juiss appartenoit à Joseph par legitime succession, & de ce dient que Jhesu Crist pour ceste cause su appellé Roy des

fant.

celui qui estoit fils de Joseph nommé par generation charnele; mais comme est dessus exposé, par le droit qu'il avoit ou corps Nostre Dame, ou comme dient les autres, Jhesus estoit fils de Joseph par legal ou civile adoption: mais ce dit ne plaist mie a aucuns; car selond leur advis, ce cust esté presumption que Joleph eust fait du fils de Dieu tele adoption qui sonne en subjection, combien que l'umble Jhesus volt estre bien A quoy il fait à recommender de ceste noblesse, & pa-

subget plus que en tant.

Considerons encores pour essargir ce que dit est, que Nostre Dame su de la lignie Sacerdotale de Aaron; car autrement Sainte Elzabeth, qui estoit des filles de Aaron n'eust point esté sa cousine, contre ce que Gabriel le tesmoigne, mais avec ce, Nostre Dame su de la lignie Royal selond ce que chante nostre Mere Saincte Eglise, & un Docteur Grec Damascenus le declaire. Si dient aucuns Docteurs que le Royaume des Juiss appartenoit à Nostre Dame, par prochaine succession & heritage, acause de Joachin son Pére, & de Sainte Anne sa Mere, & à ceste cause dient que Jhesu-Crist su vray Roy des Juiss par droit, à cause de sa Mere Nostre Dame, laquelle chose ont voulu les Anglois alleguer aucunefois pour eulx, en disant que femme povoit bien succeder ou Royaume de France, selond la response de Dieu en l'ancien Testament, B l'autre, combien qu'elle les pouroit tout faire ensemdes filles: s'alleguent aussi pour eulx ce que Jhesu-Crist fu appellé Roy des Juiss par les trois Roys, Ubi est qui natus est, &c. Matth. 11. 2. & fu dit de lui par l'Angel Gabriel, que il serroit sus le throne David son Pere perdurablement; & par le Prophete Zacharie su dit, en parlant de Syon & de Jerusalem, Vecy ton Roy qui vient à 10y, &c. Zachar. 1x. 9. Et semble que Jhesus n'eust point esté plus appellé Roy des Juiss, que de Egypte, ou de France, ou de Rome, se non pour ceste cause. Vray est que ces allegations & samblables, ne souffisent point à conclure evidemment que · Jesu-Crist devoit estre Roy temporel de Juiss, comme le plus prochain, si laisse ceste matiere à la disputacion des Clercs.

Considerons aprés, jouxte ce que dit est, à quoy vault la recommenacion de noblesse de lignage; car nieres, les queles n'est besoing de reciter. Or est ce n'est mie pour neant que les plusieurs Saints & Saintes sont recommendés par l'Eglise en les Legendes, que ils estoient de nobles lignies; noblesse, comme dit Aristote, est la vertus de lignage: car quant en un lignage ont esté plusieurs gens vertueuses & honorables, & dignes, on dit l'omme qui est de ce lignage estre noble. Si est à presumer ou à jugier que tel homme soit semblable à ses predecesseurs & parens: car l'effect porte de commun cours la similitude de sa cause, & les ensans ensuivent leurs parens; autrement on dit que ils fourlignent, & sont comme batars. Dit en oultre Aristote, que les vrays nobles ont plusieurs bonnes condicions; car ils sont de hault & de grant quer pour mesprisser choses viles & vilaines, ils sont frans & liberals en donner & pardonner, n'est riens tant bien ordonné de quoy à la fois ils sont ingenieus & saiges, tant pour la bonne nour-D mauvais n'abusent, comme des Cantiques & des risson corporele, comme pour leur diligent instruction; ils sont aussi courtois & bien enparlés, pour la frequentacion des gens; car on les regarde souvent & leurs bons font de tout leur prossit, & de venin font miel. faits, si s'efforcent de bien faire pour leur honneur, se n'est que ils soient deceus par flateurs, qui loent tout ce qu'ils font, tant soit malfait, & les deçoivent à leur perdicion: les nobles aussi, en tant que ils sont riches, se portent bien envers les choses Divines, c'est à dire à honorer Dieu & ses serviteurs, & sainte Eglise; pour ce que ils voyent que richesses ne sont point venus à euls, fors par la providence Divine, non mie par leur labeur ou industrie.

Considerons, que chascun peut acquerir en soy propre noblesse par vertueuse operacion, & estre le commencement que ses successeurs soient reputés nobles, selond le dit de Tulle contre Saluste; comme par le

Juifs, plus que des Romains ou des François, comme contraire un de noble lignie peut finer la noblesse en sa personne, par vil pechié & mauvaitié: & pourroit icy estre fait un long proces doctrinal de noblesse; mais southie à tant pour le present, & disons que St. Joseph su de tres haulte & approuvée noblesse, tant de par le Roy David & ses successeurs, comme de par Abraham, & les autres Sts. Patriarches, & il les ensuy en leurs bonnes & sainctes condicions, pour reillement sa chiere espouse nostre Dame saincte Ma-

> Considerons encores, que les Royauls & de haulte noblesse doivent avoir especiale devocion, tant à St. Joseph, comme à Nostre Dame, à cause de leur Royal & digne noblesse: si doivent promouvoir que memoire solennele soit faite d'eulx deux, & de leur sacrée desponsacion plus souvent ou service de l'Eglise, soit par confrarie, soit autrement. Et s'aucun dit que ce seroit introduire nouveleté en l'Eglise, qui sembleroit peril ou temerité; car c'est bien à savoir dira aucun que nos predecesseurs, qui furent tant saints & saiges, eussent pieça de leur temps ordonnée tele solennité, se ce eust esté bien & convenablement fait. Nous pouvons respondre que la providence de Dieu fait ses choses par saige ordonnance, l'une après ble, & nous le veons à nostre propos, que les Festes des Saints, & Sainctes ont esté successivement ordonnées & les verités de la Foy successivement prechées. La Feste de la Nativité Nostre Dame su faicte moult long temps aprés celle de son Assumption, puis on a fait nouvellement la Feste de sa Conception & n'agueres que la Feste du saint Sacrement su instituée, & celle de sainte Anne, & ainsi de plusieurs tels cas; car Dieu veult bien que nostre devocion se torne puis en une chose, puis en l'autre, mais que ce soit selond verité & bonne entention, car saincte nouvelleté peut bien plaire sans reprehension.

Considerons en especial, que au commencement de l'Eglise plusieurs herites dogmatiserent contre la perdurable virginité de Nostre Dame, en maintes mamaintenant Dieu grace ceste verité, que Nostre Dame demoura tousjours vierge, telement enracinée es cuers des Crestiens, que on n'en fait doubte quel-conque: si peut on plus seurement parler & solennifer le-Mariage nostre Dame avec saint Joseph, sans quelconque male estimacion ou suspicion charnele que par avant, quant les heresies encores regnoient, & peut estre que pour ceste consideracion, les paintres au commencement paignoient saint Joseph comme un moult vieillart homme, à la barbe florie, ja force fust il plus josne, comme nous dirons cy aprés, & prouverons qu'aucuns par leur fole dissolution ou incredulité abusassent de la celebrité de ceste desponsation, ce n'est mie cause soussilant de l'empeschier, car ymages, & autres institutions: tels tornent tout à leur dommage & font de miel venin, comme les Et à verité dire la commemoration de saint Joseph, & son histoire approuvée, baillent tres parsait tesmoignage à la perdurable virginité de Nostre Dame; car saint Joseph en su certisse par Divine revelation, qui ne peut decevoir, autrement jamais saint Joseph ne l'eust retenue avec soy, mais l'eust repudiée & de

Considerons encores, que Dieu veult à la fois elmouvoir les cuers de ses serviteurs par diverses manieres, & selond diversité de graces, tant pour eulx comme pour aultres, & à la fois le fait pour accroitre l'onneur d'aucuns de ses Saints ou Saintes. Si fait Dieu à la fois nouveaux miracles, & gracieus se-

coursen tribulacion, à la personne qui requiert tel ou tel Dieu, & veritablement n'est omme qui puisse estre Saint, ou selontele, ou tele devocion. Or est vray que plusieurs de nostre temps, tant Religieux, comme autres, les aucuns mors, les autres vifs, ont jugié, & cru religieusement, que secours leur a esté fait en leurs necessitez par la requeste du virginal espous Nostre Dame S. Jofeph, le quel l'Euangile appelle juste, & fils de David, & en la confideration de son mariage saint & sacré avec la Vierge Marie, de la quelle l'onneur accroit en l'honneur de son espous : si est bien à croire que Nostre Dame repute que l'onneur faitte à S. Joseph est faicte A mais à tant nous soussife de ce pour le present. à elle, & presques plus que à elle, selond humaine estimation. Est faict aussi cest onneur au benoit Jheius qui le daigna appeller Pere, & ellre subget à lui, estre nourry de lui, estre porté de lui, estre baissé chastement & souvent de lui, estre instruit selond son enfance de lui, estre tres familierement & souvent interrogué de lui, auquel il apprist les sacrés misteres de nostre Religion.

Considerons jouxte ce qui est presentement dit, qui est la chose que S. Joseph vouldra demander au benoit fils de Dicu, soit par le moien son espouse Marie, soit par soy melmes, qui lui soit resuscé, quant Saint Josepha tant fouvent par loyale & laboricuse sedulité servi à Dieu, & qui est plus à merueille, quant Dieu a voulu servir à lui, & effre subget obeissant à lui : & s'aucun oppose que autrement est de present es ciels que n'estoit en terre; respondons que gloire ne oste point nature, mais la parfait, & que la dignacion amoureule de Dieu n'est pas mendre en Paradis lassus, que en terre, jasoice que c'estoit par

autre maniere sans indigence ou imperfeccion.

Considerons en apres que S. Joseph, puis qu'il su nez, fu circoncis le huitieme jour, selond la Loy, & lors lui fu imposé ce nom, Joséph, qui selond son interpretacion signific accrossement ou augmentacion. Et raifonnablement su ainsi nommé celui qui devoit croiltre de vertus en vertus, & de honneur à honneur, jusque à tele dignité, que il su appellé Pere du benoit Fils de Dieu Jhesus, & maintenant est glorieu-sement couronné lassus. Nous lisons d'aucuns qui orent semblable nom: comme Joseph qui sauva Egipte contre la famine de sept ans; mais nostre Jo-C mie grande force, ou distraction. seph su plus parsait, qui gouverna le Sauveur de tout le monde environ trente ans. Nous avons d'unautre Joseph de Arimathie qui estoit Disciple occult de Jhesus, qui l'enseveli hardiement & precieusement, comme dit l'Euangile Matth. xxvII. 57.58. & mais nostre Joseph fu plus que Disciple de Jhesus & lui fit trop plus de service en son vivant: on parle d'un autre Joseph es fais des Apostres.

Considerons en oultre, selond missique entendement, que Joseph signifie l'omme contemplatif, qui s'eslieve sus soy, & va de clarté en clarté, jusques à la vision des choses divines, de plus en plus: combien que ce soit icy comme en miroir & en umbrage. Ce contemplatif est fils de Jacob qui signifie selond fon interpretacion supplantateur ou luitteur, par quoy nous entendons l'omme actif qui supplante, & met dessoubs ses piés de l'affection les vices, & luicte contre eulx vigoreusement. Ce Jacob engendre Joseph; car la vie active precede la contemplative: & pour neant, comme dit saint Gregoire, un homme s'efforce de monter le mont de paisible contemplacion, qui par avant ne s'a exercité ou champ de la-D quel aage povoit avoir Joseph quant il prit Nostre Dame borieuse action: & c'est contre ceulx, & celles de nostre temps, qui du premier sault veullent estre mis en vie solitaire, ou en vie de hermitage, ou demourer ou monde, & ilec tantost estre ravis jusques au tiers cicl, sons avoir vesqu en discipline de la supplantacion des vices, & martificacion de leur charnalité: mais c'est en vain, & souvent tourne en leur irrision escande & perdicion.

Considerons encores, que Joseph ot son Pere legal qui se nommoit Hely, selond l'Euangeliste S. Luc. chap. 111. 23. Hely vault autant comme donation mon venement Jhesu Crist, met que ou temps d'iceluy le Tomi III. Pars II.

Joseph par contemplacion, se non par Dicu qui la donne, combien que humaine diligence en oroisons, en juines, en aumoines, en bonnes operacions, dispose à cette grace recevoir de congruité, non mie de necessité. Si seroit icy proustable & large matiere de continuer nos confideracions, a congnoistre la nature de devote & ellevée contemplacion, en la quelle c'est bien à croire que Joseph proffita moult, en la tres familiere societé de son amée espoule, & du doulx enfant Jhesus:

Considerons encores, jouxte ce que dit est, que action precede contemplacion; comment faint Joseph vint à aage vigoureux & de discretion, ne voulu point citre oyicus, mais se donna a labour & à mestier, tant pour soy bien occuper; comme pour gaignier honnestement & justement sa vie, & pour acquerir la benediction de la quele parle le Prophete, quant il dit, Psal. CXXVII 2. Pour ce que tu mengeras les labeurs de tes mains, c'est à dire que tes mains gaigneront, Tu es benois & te fera bien. Si se donna faint Joseph en son joine aage à cstre sevre en boys, comme à saire charretes ou huches, ou fenctires, ou nefs, ou maisons, jasoice sust il de tres honeste & noble signée en la cité de Nazareth: & c'est contre ceulx ou celles qui ne veulent ouvrer, & reputent à honte ou à servage, si sont souvent povres & meschans quant au monde, & trop plus quant à Dieu: carteles personnes sont communement serves & subgestes à tous vices, & à tres viles abhominables & ordes maleuretés, plus que nous ne voulons icy dire & declairer. Saint Pol ditoit 2 Theff 111. 10. Qui ne labeure point, ne menque point, il meilmes labouroit, tant fust il Apostre, & noble, & occupé en continuele predicacion, au quel soussificit tres petite sustentacion corporele. Ainsi firent S. Crespin & Crispinien, & autres; & ceest contre plusieurs gens d'Eglise de nostre temps Religieux & autres, qui au moins se porroient occuper à honneste & paisible labeur, comme à escrire ou à corriger Livres, ou à aucun mestier qui ne requiert

Considerons en oultre, selon la benediction que donne le Prophete par l'auctorité de Dieu à ceulx qui menguent pain de labeur & bien gaignié, que de S. Joseph on peut dire ce qui s'ensuit ou Pseaume devant allegué. Ta femme dit le Prophete Psal. CXXVII. 3.4. sera comme viene habondant es costez de ta maison, & tes enfans seront comme nouveletes plantes d'olives en l'environ de ta table. Vecy comment sera beneis qui doubte nostre Seigneur. La femme que S. Joseph ou fu Nostre Dame de la quelle chante S. Eglise en sa personne, jay dit elle fructifié comme vigne odeur foef flairant, ceste vigne porta le precieux & doulx fruit de vie Jhesus, qui ditoit a ses Apostres Joan. xv. 1. Je suis vigne of mon perc est le vigneron. Le quel Jhesus est aussi comme la belle olive planturcuse & fructueuse, & fu jadis environ la table S. Joseph par maintes fois, si fu bien la dicte benediction accomplie, car cest enfant povoit estre dit à Joseph, selond l'entendement dessus exposé, & il seul en valoit cent, voir plus sans nombre.

Considerons, sans nous arrester de present au sens missique du precedent dit du Prophete, & pensons à espouse, & semble que auctorité & raison probable donnent que il estoit en l'aage de jouvent, le quel aage selond ce que dit Ysidore en ses ethimologies commence depuis vingt huit ans, jusques à cinquante car le premier aage est enfance, qui dure jusques sept ans; puis est l'aage de pucchage, qui dure jusques à quatorse ans; puis est adoleicence, qui dure jusques à vingt huit ans; puis est jouvence que nous disons l'aage d'omme parfait jusques à cinquante ans; puis est viellesce. Or disons que Ysaie en prophetisant de l'ad-

Digitized by Google

vencel? c'est selond la glose autentique, Joseph, qui conversa avec Marie, qui tousjours demoura vierge, comme Trisantus aussi demoura vierge jouvencel avec Darie vierge. Adjoustons raison naturele: car dit Aristote en ses Politiques, que le convenable temps que homme se marie premierement est de trente six bien à penser que Joseph attendi jusques environ cest aage, selond ce que les anciens soloient attendre à ma-

rier, le parfait aage de commun cours.

Considerons encores les causes pourquoy Dieu volt que Nostre Dame fust espousée à saint Joseph, & nous verrons que il devoit estre de bon aage & parfait: premierement pour nourrir & gouverner Nostre Dame, & l'enfant Jhesus de son labeur; & aussi pour les mener ou moult lontain pelerinage de Egipte, ou eulx turent par sept ans, & pour aler en Jherusalem es l'estes solenneles, comme il apparu quant Jhesus avoit douse ans, Luc. 11. 42. & paravant il y avoit esté presenté par saint Joseph le jour de la Purification. Saint Joseph aussi avoit menée Nostre Dame, qui estoit grosse, en Bethleen, depuis le lieu de lacité de Nazareth. Si convenoit pour les dits offices deubment faire, que saint Joseph ne fust point viel, lait, deffectueux & feble, & comme impotent au labeur, & qu'il eust eu gregneur besoing d'estre servi mens de Dieu; car Justice comprent & enclot touque de servir; si eust esté plus à la charge Nostre Dame, que à son aide ou consolation: car viellese est une maladie, tant semble saine, laquele dure & empire jusques à la fin, & rent l'omme doleureux, triste, enianfonneux.

Considerons encores, que l'une cause pour la quele Nostre Dame su mariée, estoit assin que sa renommée demeurast entiere envers les Juiss, & que pourlors on ne cuidast point que nostre Dame eust son enfant autrement que par loyal mariage: & se Joseph eust esté trop ancien, ceste estimacion ou opinion, que Joseph fust Pere de Jhesus, neust point esté legierement semée entre les Juiss, comme elle y su, selond plusieurs dis des Evangiles. Mais aussi l'autre cause du mariage estoit pour celer l'enfantement virginal à l'ennemi. Or se l'ennemi eust veu que Joseph fust si ancien & impotent à avoir lignie, l'ennemi cust plustost congneu le mistere de l'Incarnation, que il ne sit, & n'eust point procuré la mort au Seigneur

de gloire, comme dit l'Apostre.

Considerons encores icy la malice des herites, qui pour coulourer leurs faussetez & blasphemes, ont souventesois composé Livres ou Traittiés, ou nom d'aucuns docteurs approuvez, pour plus legierement decevoir. Nous disons cecy en especial, pour un Livre que on intitule De l'enfance du Sauveur. Et dit le prologue, que St. Jerome le translata, & que St. Mathieu l'Euangeliste l'avoit escript & composé en Hebreu. Ce Livre met illec que St. Joseph estoit tres ancien, quant il prit Nostre Dame, & avoit esté marié, & avoit fils & filles plus anciens que nostre Dame, lesquels & quelles les Euangiles appelent freres & seurs de Jhesus. Autres erreurs & folies on y treuve. Et tout de premier c'est certain, que oncques St. Ierome ne composa, ou translata, ou approuva le dit Livre: car il met & afferme tout le contraire en un moult elegant Epistre contre un herite appellé Dle ils savoient bien : & St. Joseph escoutoit tout be-Helvydius, qui nyoit que Nostre Dame eust demouré Vierge. Illec St. Jerome met, que St. Joseph fu vierge, & que oncques par avant n'avoit esté marié, & demoura vierge, & respont tres vivement & evidamment aux raisons contraires, fondées sur aucuns dis des Evangiles mal entendus, des quels nous pourrions une autrefois parler.

Considerons encores, que Jasoi ce que ou dit Livre De l'enfance du sauveur soient aucunes narrations, les queles l'Eglife reçoit, non mic comme verités de la

jouvencel habiteroit avec la vierge. Qui est ce jou- Foy, & necessaires à croire; neantmoins le dit Livre devroit estre condampné & ars, pour les erreurs qui y sont; car avient bien que aucun herite sera un beau Livre & moult veritable, & proffitable plusieurs poins, & tout pour plustot decevoir, en y mellant son erreur: & de ceste malice, avons nous autrefois parlé, en reprouvant le tres perilleux, faulx & domans, s'il veut avoir forte & convenable lignie; si est A mageux Roumant de la Rose, qui de tant est plus prejudiciable, comme il est de plus doulx langage, & que il met plusieurs belles & prossitables doctrines; mais c'est le miel qui envelope le venin. Pareillement Mahommet composa sa detestable Loy de plusieurs dis de l'ancien Testament & du nouvel; mais c'estoit pour encliner Juiss & Crestiens, & autres plus legicrement a sa desloyauté. Les erreurs aussi devant dis vinrent par gens de petit entendement, & sans instruction de la Saincte Escripture en ses gloses & expositions. Si est tres perilleuse chose a gens lays, ou a femmes bailler l'Escripture Saincte en commun langage, car c'est occasion souvent de er-

Considerons a la parsin, quant a la premiere partie de nostre escripture, que St. Joseph attendi l'aage parfait sans soy marier jusques lors, en toute pureté & chasteté; car dit l'Euangile Matth. 1. 19. que il estois juste, & l'omme juste accompli les Commandetes vertus. Si n'avoit point St. Joseph male concupiscence de femmes, selond le neusieme Commandement de la Loy, & se garda de toute conjoinction charnele, puisque toute tele est dessendue, hors mariage comme pechié mortel: si en estoit St. Joseph plus fort, plus bel, plus sain & plus alegre; car son cuer n'estoit point occupé, ou traveillié, ou ars, & bruis par l'aspre & surieuse passion de vil charnel desir. L'une cause & principale estoit la grace de Dieu qui le gardoit, comme un vaissel Saint & Sacré, pour servir en apres la Vierge des vierges, & le Saint des Saints l'enfant Jhesus. Les autres causes furent, car il fuyoit oyseuse la fole, qui est la portiere de la dicte passion, il s'occupoit en prieres, en jusnes, en son labour, & suyoit toute occasion perilleuse, qui eust peu attraire a male concupiscence, & Son cuer enflamer, & à tant mon ame nous cesserons pour aucun temps, pour prendre aucune recreation.

Considerons, mon ame, apres ce que nous avons C pris aucune interpelation, comment le mariage se sit entre St. Joseph & de Nostre Dame, & ce qui s'en ensui. Considerons par devote estimation sans temerité, comme paravant avons promis & protesté, que les parens & voisins de St. Joseph & ceulx qui avoient leurs filles à marier venoient à la fois à Joseph, en parlant & l'enhortant de mariage, les aucuns allegoient son aage, son estat, & sa condition; les autres induisoient la coustume de la Loy, que chacun devoit multiplier lignie en Israel; aucuns qui estoient plus instruits en la Loy, & qui attendoient l'advenement du Sauveur du monde, le quel ils nommoient Messia, & nous l'appellons Jhesu-Crist, & savoient que il devoit naistre du sanc Royal de David, conseilloient & induisoient Saint Joseph a soy marier; car ils savoient bien que il estoit du sanc Royal de David moult prochain, selond sa genealogie, laquelnignement, & y pensoit profondement & prudemment, respondoit a chascun, selond que le cas reque-

Confiderons encores, que les aucuns par aventure le donnoient merveille, comment Joseph ne se abandonnoit plustost aux plaisances de mariage, cuidans que chasteté luy sust triste & penible, selond ce que St. Augustin dit de St. Ambroise, que son estat lui sembloit moult honorable, mais il reputoit que sa chasteté lui fust dure, posant & triste, car je ne consideroic point lors, dit St. Augustin, les tres doulx, les tres paisibles & joyeux plaisirs que St. Ambroise sentoit en la chastete partenet de son cuer, selon que depuis il le recongneu, quant il disoit à raison à la quelle il parloit, que non mie à plaisunce, mais en abhomination o forte des lustance, il remembroit les delices charneles, qui sont en conjonction d'omme & de femme. Si estoit ainsi & plus de St. Joseph, pour l'especiale grace de Dieu qui refroidoit en lui le nourrissement de l'originale concupiscence. Sus quoy chascune perasseurement exemple, que s'elle se donne du tout par l'ayde nostre Seigneur à garder chasteté sayne & entiere, elle aura fans comparaiton plus de vray plaisir espirituel, que n'ont les maries ou les luxurieux 'en leur delit charnel, mais ne le scet qui ne l'a esprouvé, ou auquel n'est revelé.

Confiderons d'autre part que les parens & amis de nostre Dame, qui estoient tant en Nazareth, comme en Jerusalem & en Bethleen, en avoient semblable cure du mariage Nostre Dame, puis qu'elle su en hage convenable de marier, le quel aage selond la sentence d'Aristote vient ou dixhuit ans à la femme, combien que aucune fois on le commence plus-tost: Nous avons que Sainte Anne Mere Nostre Dame fu de Bethleen, & Joachin fu de Nazareth, & la fu née Nostre Dame, puis su menée ou Temple de Jerusalem, à l'aage de trois ans, & presentée pour estre lignie, avec aucunes autres qui semblablement y estoient, & la s'occupoit selond l'accroissement de son aage à laborer & ouvrer de tisseure par certaines heures; & autres heures elle oroit; aux autres elle aprenoit & estudioit en la Loy de Dieu, & est bien à penser que souvent estoit visitée & consolée des An-

geles ou invisiblement, ou en appert.

Confiderons encores que c'est bien à croire, que tant par le St. Esprit; comme par instruction humaine des Prettres de la Loy, Marie congnoissoit & creoit ce que dit Isaye chap. VII. 14. Vecy, dit il, que la vierge conceura, & enfantera un sils, & sera appellé Enmanuel, qui est interpreté, Dieu avec nous: & combien que Nottre Dame ne secust point lors, que ceste Prophetie deuft estre accomplie en elle, non pour l'Angel Gabriel, elle ausli considerant devotement ceste dicte Prophetie, print desir & propos de virginité garder, pour ce que virginité plaisoit tant a Dieu, que il en vouloit estre conceu & nés. Si vouloit Marie soy mettre en son devoir, par propos de virginité, ou cas que Dicu la daigneroit regarder & eslire à si hault mistere accomplir, toutessois sans presumption, & n'est pas de merveille se Nostre Dame congnut les misteres de nostre Redemption successivement, comme pour la cause qui dessus est notée, combien que par le divin mouvement & inspiracion, elle ouvroit, selond les moyens que le St. Espritavoit ordonné, supposé qu'elle ne congnut pas au cler toutes les fins, en l'exemple que nous veons en nature, que oyfillons font leurs nis sans cognoistre au cler la

& plus merveilleusement si doit on y consier. Considerons en surplus, que S. Joseph, comme vray obcissant, visitoit trois sois ou au moins unc'sois à Pasque la cité & le Temple de Jerusalem, & les parens de Nostre Dame aussi surent en Nazareth de par D& aucune sois ils ne dispensent point, mais declairent Joachin qui en fu nez, aussi furent en Betleen de par Sainte Anne qui en fu née; or est bien à croire que St. Joseph, qui estoit du lignage Royal de David, & il le favoit bien, ne oublioit pas visiter la pucelle Marie, qui estoit ou temple, & estoit de ce mesme fait mariage, est tel de la part de l'omme, & tel de la lignage, si parloit à elle familierement : les parens

fin; mais Dicu qui les gouverne la cognoit bien, & les y adresse, & pareillement fait souvent es hommes,

Tom: III. Pars 11.

St. Joseph & à ses parens, si se cognoissoient & parloient ensemble seurement de leurs affaires, & avoient communication tant ou Temple comme ailleurs, en aucuns tobres difiners, ainsi que gens de divers lieux qui sont d'une cognoissance & d'un lignage sont, quant ils se treuvent ensemble, & par especial en bonne cité, comme estoit Jerusalem. Aucuns par aventure induisoient Joseph à se marier, en allegant comment sa Mere ot tel desir de avoir lignie en Israel, que elle se maria la seconde fois au frere de sonne ecclesiastique religieuse & autre, doit prendre A son premier mari, qui se nommoit Hely, le quel estoit mort sans lignie, si succeda son frere pour sufciter lignie ou nom du mort : pour tant Joseph avoit deux Peres par diverses manieres, Hely estoit Pere legal, & Jacob Pere naturel; si devoit Joseph par cette consideration, soi encliner à mariage pour avoir lignic en Itrael.

Considerons en oultre, que par teles convencions & alloqueions se peurent faire les seancailles de Saint Joseph à la pucelle Marie, ou temps que saint Joseph visitoit Jerusalem à la Feste de Pasque, combien que les feancailles lors se faisoient bien entre personnes en leur absence, par promesse de futur; & à ce faire laborerent premierement les parens de saint Joseph, ausquels appartenoit mieulx parler de mariage, que à la pucelle ou à ses parens, & tout assin de obeir à conscil de ses amis, & pour avoir lignie, & non pour eoncupiscence charnele, iclond ce que disoit la joine nourrie illec comme fille de Royale & Sacerdotale BSarré, Tob. vIII. 9. qui depuis fu au joine Thobie: selond ce aussi que nous le devons croire de ceste pucelle sainte Marie, que pour obedience, non mie pour concupilcence, elle consenti en mariage.

Considerons encores, que la narracion qui parle comment le mariage Nottre Dame fu celebre par le figne de la verge qui flori en la main de Joseph, su prite ou dit Livre apocrife & faulx, intitulé De l'Enfance du Sauveur. Si en est moins à reputer, combien que pluficurs verités y sont; mais plus est à presumer ceste maniere que dit est, car puis que la pucelle Nostre Dame estoit pressée par ses parens d'estre mariée, & que les Prestres de la Loy allegoient que la semme en Israel qui estoit brehaigne & sans fruict estoit maudite, elle volt obeir en commettant son veu de chasteté à l'ordonnance de Dieu, sans reveler par dehors, quant elle le congnut apres par l'annonciation de & car elle estoit heritiere seule de Joachin son pere, elle ne se povoit marier selond la Loy, fors à omme de son lignage, c'est à dire qui ne fust du sanc Royal, & du Sacerdotal; car les Prestres lors estoient mariés, si ne su point mis en doubte de la quelle lignie des douse Nostre Dame prendroit mari, pour la Loy dessus dite qui limitoit la lignie.

Considerons encores pour cognoistre quel fu le consentement Nostre Dame à prendre mari, sans prendre le veu ou l'estat de virginité, & disons en brief ce que les docteurs declairent par maintes manieres: disons que chascun veu a en soy ceste condition enclose, se Dieu n'en dispose aultrement; c'est à dire que l'auctorité de Dieu & la voulenté de Dieu est toussours exceptée, si tost & en tant que il la manisestera; & ceste condicion n'enpesche point que le veu ne soit dit absolu, & ne convient point que telle condicion soit exprimée, car elle y est de soy entenduë. Pareillement disons, que nous de l'auctorité du Prelat & du Pape en plusieurs cas de veu & de seremens. & sus ceste reugle se fonde la dispensacion que le Pape & autres Prelas font, quant elle est raisonnable, que le veu ou le jurement n'estoit point à tenir, pour ce qu'il tornoit à male yssue ou male fin, ou empeschoit trop plus grant bien.

Considerons que le consentement par le quel est part de la femme, que l'omme donne son corps à la aussi de ceste pucelle avoient amitié bien especiale à semme, & la semme à l'omme, & s'entent pour en Hhha

loy & fon ordonnance generale ou especiale; & cecy nous disons: car se l'omme vouloit abuser du corps de sa femme, ou que autre en abusast, la femme y devroit resister, autant ou plus que à un estrange. Se l'omme aussi vouloit user du corps de la femme, quant l'aueroit dessendu ou demonstré sa voulenté eitre au contraire, la femme n'y deveroit point obeir, combien que son corps fust par droit donné à l'omme, & pareillement est à juger de la femme quant

au corps de son mari.

Considerons donc en concluant par ce que dit est, que le veu Nostre Dame absolu & simple de virginité, n'estoit point contraire au consentement qui souffit à faire mariage: car Dieu peut vouloir que le corps de l'omme & de la femme se transferent l'un à l'autre par droit, sans ce que jamais l'un doye demander l'uiage charnel du corps de l'autre; & cecy appert clerement: car quant la semme est espousée par parole de present, avant conjonction charnele, c'est vray mariage; toutesfois elle peut nyer l'usage de son corps, jusques à deux mois, pour deliberer s'elle veult faire veu solennel de Religion: pareillement la femme pour aucun temps & aucun cas, comme de maladie, peut refuser l'usage de son corps, & l'omme à la femme, & s'il est ainsi pour deux jours, R faisoit quant la feancée se transportoit en l'ostel de semblablement peut estre pour quatre jours, voir pour toute leur vie, & en especial se le commande-

ment de Dieu y survenoit. Considerons encores, que nous povons dire, que le consentement de Nostre Dame a mariage su absolu, comme dit est, mais elle estoit acertenée ou parfait Joseph, qui fit veu avec elle, selond le dit de plusieurs, quant il congnut que Nostre Dame avoit fait veu. Aucuns dient plus avant, que Nostre Dame povoit en son consentement envers Joseph mettre ceste condicion, que Joseph ne demanderoit jamais l'usage charnel de son corps, pour garder sa virginité; car il leur semble que ceste condicion est licite, & honneste & possible, & que par ainsi une vierge se pourroit marier sus ceste condicion, que son mari ne demanderoit point jusques à deux mois apres le mariage l'usage de son corps, & n'empescheroit point le mariage: & se on ditainsi de deux mois, on pourroit ce semble dire pareillement d'un an, ou de C Nostre Dame, filles de sainte Anne de deux autres deux, ou de toute leur vie en certain cas, & pour la fin dessus dicte; car la condicion n'est point illicite ne contraire à mariage, ce semble, pour la raison predicte, quant la condicion se met pour meilleure sin, comme pour garder perdurable virginité, par quoy est recompensé le deffault de lignie: Autre chose est se une tele condition se mettoit pour mauvaise fin,

ou quel cas par aventure parle le Decretale. Considerons encores, que par ce que dit est, on ne peut conclure ce que aucuns vouloient arguer, c'est que mariage porroit estre entre deux hommes, puis que il souffit à mariage que les corps se donnent sans usage charnel, ou que les ames soient d'un accort. Maistre Hugues de saint Victor sit un Traiclié pour respondre à c'este frivole objection, & monstre que entre deux hommes, ou entre deux femmes, ne peut estre Sacrement de mariage, pour ce que la si- ment une vierge devoit concevoir & enfanter un fils qui gnification fauroit, qui est de Dieu & sainte Eglise se nommeroit Eumanuel qui est interpreté Dieu avec nous; d'une part, & de Dieu & de l'ame d'autre part; car D puis induisoit l'Escripture de Jeremie, puis celle de en mariage doit estre en l'une des parties auctorité & vertus parfaite, & comme active qui est en l'omme, & represente Dieu; & en l'autre partie doit avoir indigence & comme vertus passive, qui est en la semme, & represente sainte Eglise & l'ame: or ne peut estre ceste conbinacion & concorde trouvée entre deux ommes, ne entre deux femmes, comme c'est cler à cellui qui bien y pense: mais aussi mariage emporte de soy conjonction de masse & de semelle, pour avoir lignie, combien que puisse avenir cas acciden-

user en tout usage licite & plaisant à Dieu, selond sa tel, pour le quel ceste sin ne se ensuit point, comme vieillesse, ou maladie, ou sterilité, ou par devocion de garder chasteté ou virginité.

Confiderons maintenant comment Marie & faint Joseph convincent en mariage, & treuve selond les saints Docteurs exposans les Euangiles, que entre eulx fut triple convencion successivement, seion la maniere accouftumée entre les Juiss pour lors, & encores se fait bien la semblable aucune fois. Premierement saint Joseph seança Nostre Dame par parole de futur, & se povoit cecy faire en absence ou par procureurs, ou par les amis, combien que c'est bien à penser que saint Joseph parla lors à Nostre Dame, & elle à luy, ou Temple de Jerusalem, en la presence de leurs parens, & des gens de la Sinagoge. Ou le Nostre Dame estoit ja retornée à sa ville Nazareth, hors de Jerusalem & du Temple; toutesfois n'estoit point en l'ostel de Ioseph, ne en la familiere conversacion, & povoit le temps de ces seançailles durer longuement un an ou deux ou trois, comme encores se fait aucune fois. Et en ce temps la Vierge pucelle, comme c'est bien à croire, prioit Dieu moult instament, que il la gardast de corrupcion en sa virginité, & se fioit du tout en luy.

Considerons en apres, que l'autre convencion se l'omme, comme à une familiarité de vivre, pour micula cognoistre ses meurs & ses condicions, & telement fu la Vierge pucelle en l'ostel de Joseph par aucun temps. Si eit bien à croire, que Nostre Dame monstroit illec toute humilité serviable, toute devocion & toute honesteté plaisant & agreable, elle ordonnoit l'ostel, puis ouvroit de son mestier, puis estoit en oroison, puis en devote meditation de la Loy de Dieu, selond ce qu'elle en estoit aprise, tant par doctrine des Prestres de la Loy ou Temple, comme par divine inspiration; & est bien à croire que aucune fois en conseroit avec Ioseph, qui l'oyoit voulentiers, car il n'en estoit pas tant instruit par escole, ou par estude, ou par revelacion. Les voisins, les pareas & amis d'eulx deux les visitoient aux Sabbas & aux Festes, & prenoient grant devocion, plaisir & consolacion à oyr le doulx & le saige & devot parler de ceste pucelle, comme estoient les seurs de maris, des quelles chascune se nommoit Marie, & au-

tres plusieurs.

Considerons en especial, que ceste Vierge, tant bien endoctrinée de la Loy, exposoit aucunesois les pas de l'ancienne Escripture qui parlent de l'advencment Messas, c'est à dire de Crist, non pas q'uelle preschast en publique ou solennelment, mais c'estoit par maniere de familiere & privée colloqueion, amenoit à la fois la Prophecie de Jacob Gen. XLIX. 10. qui parle, que quant la lignie de Juda n'auroit point sceptre Royal ne Duc ou peuple des Juifs, Messias venroit, qui estoit des gens le desiré: si monstroit comment de leurs temps Herode regnoit, qui estoit de estrange lignie, pour quoy il sembloit que Crist deust asses tost venir: puis elle induisoit la Prophecie de Moyse; puis celle de Isaie vii. 14. qui parle com-Ezechiel, puis de Daniel, & de Zacharie, & des autres Prophetes, en concluant que le temps de la redemption de Israël estoit moult pres.

Considerons, que par tele consideration, la Vierge pucelle estoit moult loée & honorée, & moult plaisoit à saint Ioseph de plus en plus, sans quelconque vilaine pensée ou mauvaise concupiscence; mais en toute honesteré, non por quant eussent leurs chambres separces & secretes. Bien eureux est Ioseph, disoient les uns aux aultres, quant il ha une tele pucelle fean-

cée, Dieu leur doint ensemble paix, & belle & bon- tourné, avant que la convencion solennele du Mariane lignie: & Nostre Dame croissoit tousiours en grace, en aage & en humilité devant Dieu & les hommes, en priant Dieu tres devotement, comme dit est, & en suppliant qu'il avançast la venue de Crist le Redempteur du monde, c'estoit son occupacion principale, & povoit dire avec Sarré espouse du josne Thobic Tob. VIII. 9. Tu sces, Sire Dieu, que je ne convoitay oneques homme & ay gardé nette mon ame de Aelle su trouvée avoir ou ventre du saint Esvit, & est toute concupiscence, je ne me suis point messée avec les à entendre, comme dit est: car Nostre Dame su ainsi jouans; & avec ceulx qui vont en legiereté je n'ay point voulu estre participant; je me sui consentu prendre homme en la paour de toy, Sire, non mie par ma mauvaise inclination.

Considerons apres, que quant saint Joseph ot bien cognue la conversacion sainte de la Vierge, & que ses parens pressoient que les Espousailles se ficent, saint Joseph print à faire la preparation des noces, affin qu'elles se ficent honorablement & solenneement, tant pour la liberalité & honesteté de lui, comme l'usage garder qui estoit lors, & qui est encores gardé, & se garde presque en toute nacion, & pour tout temps & en chascune Loy. Je laisse les exemples, & en ce temps, comme tient saint Jean bouche d'or, saint Joseph espousa Nostre Dame par parole de present; mais pourtant n'avoit il point intencion de requerir na à oroisons plus que devant, & dit à son espouse, qu'ainsi le fist à l'exemple des Saintes gens, qui pour trois jours furent en oroisons, voir tant fust le disner

des noces accompli. Considerons encores icy, que c'est bien à estimer que en ce temps, & en ce point, ou quel estoient les dispositions des noces, comme dit est, approcha la solennité de Pasque, à la quelle saint Joseph estoit tenus aler en Jerusalem selond la Loy: il vouloit aussi par aventure passer par Bethleen, qui est assés pres de Jerusalem, ou sainte Anne Mere Nostre Dame avoit este née, & y avoit eu sa revenue & ses terres, ou possessions, les quelles devoient appartenir, ou parties d'icelles, à la Vierge espouse Joseph. Si les vouloit bien visiter, vouloit aussi inviter ou semondre les parens son espouse, de par sa Mere, qui là estoient, pour venir à la solennité des noces. Et Nostre Dame demoura en Nazareth en l'ostel saint Joseph, bien accompaignée de ses parens, & honestement, selond ce que le cas le vouloit, pour l'onneur & la consolasion d'icelle, & pour l'aprochement de la solennizacion des noces.

Considerons icy, car bien y gist consideracion, quelles oroisons, quels regres, quels pleurs, quels gemissemens, quels obsecracions la Vierge pucelle povoit faire à Dieu, au quel elle s'estoit du tout donnée & consacrée. Et pour aucunement concevoir miculx ceste besoigne, tornons les yeulx de nostre pensée à l'histoire que nous lisons de la Noble Vierge sainte Cecile, de la quele on recite, que continuelment elle portoit l'Euangile reclose en son cuer & sa pensée, & n'estoit jour ne nuit qu'elle cessast des saintes alloqutions divines & d'oroison, en plorant & priant Dieu que sa virginité par son aide demourast ans corruption. Se ceste vierge Cecile faisoit ainsi, c'est bien à croire que la Vierge Marie plus souvent ment cecy se sust sait, se Nostre Dame eust semblé dignement & devotement le accomplissoit.

estimer que saint Joseph sust en la solennité de Pasque, quant la solennité de ses noces approchoit; car avant ceste solennité des noces, comme dit un Docteur, nommé Rabanus, l'Angel vint à Nostre Dame faire son annonciation en Nazareth, & nous veons que ceste annonciation qui su faite le vingt cinquième jour de Mars, en un Vendredi, est tout temps assés pres de Pasques. Si est bien à croire que saint Joseph y estoit alé, comme dit est. Or quant Joseph su re-

ge fust accompli, il trouva que son espouse avoit ou ventre du faint Esprit, c'est à dire qu'elle avoit conceu par l'operacion du faint Esprit: le texte de faint Mathieu le donne ainsi à entendre, Muth. 1.18. avec la glose de saint Jehan bouche d'or, car dit ainsi le texte de l'Euangile, Quant la Mere de Jhesus Marie estoit espousée à Joseph, avant que eulx convenissent trouvée, non mie d'autre que de Joseph, & Joseph cognut qu'elle estoit non mic seulement enceinte ou pregnant, mais que c'estoit du saint Esprit, & en ce que l'Euangile use de ce mot, trouva, c'est signe que Joseph l'enqueroit ou avoit, . . . . si le trouva.

Considerons jouxte cette maniere d'entendre le texte de l'Euangile, comment saint Joseph cognut que Marie qui estoit desponsée ou espousée à lui, estoit enceinte par l'operacion du saint Esprit, car le texte ne le dit point, & aucuns Docteurs n'ont mie voulu dire que Marie dist à Joseph, pour ce que il leur semble, que Joseph n'eust point receu l'assercion de Marie en ceste part, c'estoit son fait. Autres comme Origenes, semblent dire que Joseph aperçeu que Nostre Dame estoit enceinte par l'esleveure ou grosseur de son benoit ventre; mais sauve la reverence de tantost la compagnie de Nostre Dame, ainsois se don-Bchascun Docteur en tele matiere, en la quele chascun Crestien peut sobrement & sans fole assercion sentir ce que probabilité de raison ou devotion lui donne; car autrement on ne doit riens dire oultre ce que la sainte Escripture nous determine, selond le dit saint Denis & faint Jehan en son Apocalipse, il semble que Nostre Dame revela le mistere de l'Adnonciacion qui fu faitte à elle par Gabriel, à son loyal & bien amé & juste espous saint Joseph, paravant que l'Angel le visitast en son dormant, ou avant ce que il en cust autrement cognoissance.

Considerons pour cognoistre ce que dit est, que se Joseph eust trouvé que son espouse eust esté grosse seulement par signe corporel, il n'eust pas pour ce congneu que ceste grosseur eust esté du saint Esprit. Si fault dire, que il eust de ce mistere cognoissance autrement. Veons en oultre, que Nostre Dame aslés tost apres l'Adnonciation, ala visiter sa cousine sainte Elizabeth. Or est bien à penser que ce ne su mie sans demander congié ou licence à son espous saint Joseph, en la maison du quel elle estoit. Si fu doneques la pucelle Marie trouvée de saint Joseph estre enceinte, que c'estoit du saint Esprit, avant que elle alast visiter sa dicte cousine. Or est ainsi, que lors le precieux & virginal ventre Nostre Dame n'estoit point esleué telement que par ce on la peuft jugier estre enceinte, jasoit ce que le benoit Jhesus sust parfaitement sait & formé; mais c'estoit en si petite quantité, que le ventre Nottre Dame n'en estoit point engrossě ou esleué.

Considerons en surplus, que saint Joseph convint avec Nostre Dame tantost aprés ce que l'Angel lui commenda en son dormant, que il ne se doubtast point de prendre son espouse Marie, & ceste conjonction s'entent, comme dit est, par la celebration des noces en la presence des amis. Or veons grosse à loyel ses parens; que eussent eulx dit; com-Considerons encores ce qui nous peut mouvoir à Dment eust esté sauvée l'onneur & la bonne renommée de cette pucelle nouvelle espouse, la Vierge Marie; comment eust eté cesé le Mystere de l'Incarnation; comment on eust pensé en aprés que saint Joseph sust Pere du benoit enfant Jhesus? Car on savoit que saint Joseph estoit juste, & que jamais avant les noces celebrées, il n'eust eu compaignie charnele à son espouse.

Confiderons doncques, que faint Joseph trouva que son espouse Marie avoit enfant, & par le Saint Esprit assés tost aprés le jour de l'Adnonciation; & Hhhz

que ce su par la propre revelacion de son espouse Ma- les la Vierge peust demander, se Joseph avoit point rie, & cecy nous fera plus legier à croire, se nous remembrons la dessus dicte histoire de sainte Cecile, qui avoit un espous josne nomme Valerien, lequel pour l'ardent amour qu'il avoit à elle constitua le jour des noces: car comme dit est, & nous le veons bien encores avenir, entre les espousailles, tant fussent de A temps & occasion de dire à Joseph tout son secret, present, estoit à la sois long temps, jusques à la solennisation des noces. Dit aprés l'histoire, que sainte Cecile avoit à la char par dessoubs une haire, & par dehors estoit vestue de robes d'or; car l'instance de ses parens, l'amour de son espous envers elle, estoient si grans, quelle ne povoit demonstrer ouvertement, qu'elle aimoit seulement Ihesu Crist. Que dirions nous plus? Vint le jour ou quel la chambre fu ordonnée pour eulx, & quant les orgues chantoient, elle chantoit en son cuer à Dieu seul, & disoit: soit fait, Sire, mon cuer & mon corps sans tache, à ce que je ne soie confondue; elle prioit anisi en jusnes par deux jours, & par trois jours, en commendant à Dieu ce qu'elle doubtoit, elle semonnoit les Angels par ses prieres, & tous Saints & Saintes qui servoient Dieu, affin que par leurs intercessions, eulx ly sussent en ayde qui commendoit à Nostre Seigneur sa chasteté. Ainsi que ces choses se faisoient, vint la nuit en la quelle elle su mise secretement en la chambre de son espous. Lors le va telement araisonner, ô tres douls B chains, & parens, eulx deux familierement sus la bas-& tres aimable jouvencel, j'ay un mistere que je te veuil confesser, se tu me veulx jurer que tu le garderas de toute ta diligence. l'Espous Valerien jure que pour quelconque raison, ou pour quelconque necessité, il ne le revelera. Lors elle dit, j'ay l'Angel de Dieu à amy, qui par trop grande jalousie garde mon corps, s'il aperçoit tant soit legierement, que tu me touches d'amour corrompue, incontinant il monstrera sa fureur envers toy, & perdras la fleur de ta tres agreable jouvence; mais s'il aperçoit que tu m'aimes de pur cuer, & de pur amour, & que tu gardes ma virginité entiere, & sans violacion; il te amera comme moy, & te monstrera sa grace: dit consequemment l'histoire, que Valerien par la voulenté de Dieu su corrigié, & la crut; & en ot depuis clere cognoissance par Angelique visitacion.

Considerons par ceste devote histoire laquelle nous avons mise mot à mot, comment l'amour de virginitè bailla hardement à sainte Cecile, de reveler son secret & son euer à son espous, tant fust il encore juvencel, charnel & mondain; & comment elle at-Cce qu'elle voudroit. tendi jusques à l'eure de necessité, quant elle estoit ja en un meismes lit avec lui, & comment la voulenté de Dieu fu que Valerien la crut. Considerons ces choses, & il ne nous venra pas à merveille se la Vierge pucelle dit le secret mistere de son concevement à son espous juste, loyal, saige, & devot saint Joseph, quant elle aperçeu que c'estoit temps, & que c'estoit à certes, comme on seult dire, c'est assavoir que la solennité des noces se faisoit par saint Joseph, & par les parens d'eulx deux, aprés le retour de Joseph, quant il revint de la Feste de Pasque faite en Jerusa-

lem, il revint à sa cité de Nazareth. Considerons icy selon devote estimacion sans peut dire de verité, que la Vierge pucelle quant elle vit son espous Joseph revenu en son ostel, elle lui ala au devant moult meurement, en sobre & honorable lesce, & en joyeuse honesteté; & dit bien, viegniés D. Ne te doubte Marie, tu as trouvé grace envers Dieu, Sire, comment se est portée la solennité de Pasque? D. vecy tu concevras en son ventre un fils, & appelleras son avés vous eu en alant ou en demorant fors tout bien? comment le font tous nos amis de par dela, tant en Jerusalem, comme en Bethleen & ailleurs? Et Joseph à chiere meure & serie lui respondi, que tout aloit bien, & que dedens brief eulx tous venroient aux noces. Si demanda Joseph d'autre part comment elle & les siens avoient eu, & avoient en son absence: la Vierge respondi que bien. Puis entre les autres paro-

veu sa cousine Elizabeth, & Zacharie son espous. Joseph par aventure respondi que non, car Elizabeth se celoit, & tenoit..... ja depuis six mois, & aussi l'Euangile le dit, & Zacharie ne parloit point.

Considerons maintenant, que Marie avoit assés qui lui estoit avenus, tant pour ce que la proximité & necessité des noces à ce la contraignoit, affin que Joseph ne requist l'usage de son corps, comme pour reveler le concevement de sainte Elizabeth sterile, que Joseph en eust joye, & l'eust pour excusée, s'elle ne se monstroit; comme aussi pour demander congié & licence de aler la visiter & servir, jusques à la nativité de son enfant, qui depuis sut nommé Jehan. Et semble que ces causes soussissiment, attendu encores ce que dit l'Angel à Thobie, Tob. XII. 7. Que reveler les œuvres de Dien c'est chose honorable, attendu qu'elle cognoissoit bien tant les mers & vertus de saint Joseph, que il n'aueroit point mauvaise ou destraisonnable soupeçon & mescreance, de ce qu'elle lui affermeroit, attendu à la par fin la bonne confiance quel-le avoit à Dieu, & que sans escandre il parferoit ce

qu'il avoit acommencié.

Confiderons doncques que la Vierge pucelle, apres ce que les bien veignans furent faits des amis, & prose vesprée, se retrairent en la chambre saint Joseph, pour avoir alloqueion plus secrette, & plaisant ensemble, & pour parler par aventure plus à plain de la disposition de leurs noces, & de l'appareil qui y seroit, & quelles personnes y estoient, ou seroient appellées: puis pouvoit revenir au devant la memoire de Zacharie & de Elizabeth, comment eulx ne porroient estre aux noces: & aucuns tels parlemens tenoient en-1emble. Lors la sage & bien endoctrinée, la vierge pucelle, toute enamorée de Dieu, & enflammée du faint Esprit commensa à torner son simple & humble regart par devers saint Ioseph, & comme en souspirant doulcement & en pensant meurement va prendre un tel commencement de parler, à la maniere saincte Cecile. J'ay un grant secret & haut mistere, que je vous ay à dire mon tres loyal & bien amé espous, se vous le voulés tenir secret : lors saint Ioseph comme celui qui estoit raisonnable, & qui avoit singuliere amour à son espouse, & certaine reputacion de sa faincte & honeste conversacion, lui ottroya dire tout

Considerons doncques que Nostre Dame lui povoit dire, en poursuivant la verité de ce qui estoit fait, selond la narracion de St. Luc Euangeliste. Advint n'agueres, ô mon loyal espous, que moy estant presques à tele heure seulete en ma chambre, en oroison & meditacion, pour la redemption du peuple d'Israel, mon Angel familier, l'Angel Gabriel, fut envoyé de Dieu en ceste cité de Galilée, de la quelle le nom est Nazareth, à moy vierge espousée à vous, mon homme qui estes nommé Joseph, de la Maison de David, & mon nom est Marie: & quant l'Angel entra à moy, il dit, Luc. 1. 28. 29. 30. &c. Je te salue plaine de grace, Nostre Seigneur est avec toy, tu es benoicle entre les femmes. Quant je oy ces choses, je fu troublée en son parler, & pensoie quelle estoit ceste salutacion. Lors l'Angel respondi & me dit: nom Jhesus, ycellui sera grand, & sera appellé sils du treshault, & nostre sire Dieu, lui donra le siege David son pere, & regnera en la maison Jacob, sans terme, & son regne n'avera point fin. Lors je Marie, dis à l'Angel: Comment ce fera ceste chose car je n'ay mie cognoissance de omme, ne propos de cognoistre. Et l'Angel respondi & me dit: Le St. Esprit survenra en toy, & la vertu du tres-hault obumbrera en toy, si sera ce

qui naistra de toy, Saint, & sera appellé Fils de Dieuz & vecy Elizabeth ta cousine, & elle à conceu un fils en sa vielliesse, car n'est parole qui soit impossible envers Dien, lors je Marie dis, vecy l'ancelle de Dien, soit fait a moy selond ta parole, & a tant se evanoy l'An-

gel & se parti de moy.

Considerons maintenant que povoit dire ou faire S. Joseph, apres ceste narracion: s'il fu esbahis & paoureux ne fu pas de merveille. O glorieux Dieu, dit qu'est ce que j'oy, que scray-je; manisesteray je ce merveilleux mistere, en revelant celle qu'il a commis à ma foy & loyauté? Non; voir que feray je doncques, la retenray je avec moy, la retenras tu povre pecheur, retenras tu celle qui est Mere de ton Seigneur & de ton Dieu, auras tu bien hardement desormais que tu approches à elle, ou que tu converse avec elle, la quele tu sens tant digne, & que tu cognois estre dù tout à Dieu consacrée & donnée; tu non feras, voir qui es tant povre, indigne & miserable? Las doncques, beau Sire Dieu, enseignés moy quel conseil je auray, quel chemin je tenray, telement que je cele ce qui ne fait de present à reveler, & d'autre part que je ne soye repris de fole temerité, se je presume continuer la desponsacion commencée, & se je m'avance plus converser comme espous avec une tele Vierge Saincte & Sacrée, & Merc de mon Sei-

gneur.

Considerons icy, que la Vierge pucelle aperceu bien la turbacion de saint Joseph, combien qu'elle n'entendist point ce quil parloit, & arguoit en sa pensée; si s'elonga & se parti à tant de sa presence, pour lui donner espace de deliberer, & de mettre son cuer en paix, & en sa chambre acoustumée, su là seulete en tres instant oroison à Dieu, lui depriant qu'il conseillast & confortast son bon & loyal preud-ome, & espous Joseph. Pensons que Joseph puis que il estoit homme juste, selond l'Euangile, & homme c'est à dire que Vierge enfanteroit. Juste vit de Foy, & en Foy, comme dit l'autre Escripture Habac. 11. 4. il avoit Foy de ce mistere qui lui estoit revelé, & pour ce parloit-il ce qui est dit maintenant: car il creoit aux paroles de Marie, autrement il eust ycelle sans autre deliberacion repudiée, puis qu'il estoit juste en sa Loy, laquelle commandoit adultere estre punés par seu, en la pucelle qui estoit de la lignie Sacerdotale, comme estoit ceste pucelle: comme celle de Zacharie par aucun signe, ce que nous ne trouvons point avoir esté fait en riens: mais à la parfin selond le dit saint Jehan bouche d'or, faint Joseph eust plustost creu que une vierge peut enfanter . . . que il eust jugié mal de la fain-cteté son espouse Marie, tant la cognoissoit il loyale, devote & bonne, & encores cecy se devoit mieulx croire, quant elle, qui estoit tant veritable, l'affermoit & reveloit.

Considerons icy la benignité de Dieu, qui ne fault point au besoing, & qui ne mesprise point ceulx qui ont esperance en lui, & qui se humilient dessoubs lui, car dit St. Mathieu Euangeliste, chap. 1. 19. que Joseph ainsi que il pensoit, comment il delaisseroit secretement son espouse, affin qu'il ne l'encusast d'une parts & d'autre, pour ce qu'il se sentoit indigne de sa conversacion, il sendormi, comme pensés, triste & angoisseux, de ce qu'il avoit à faire, & vecy l'Angel de D Joseph comme par Marie, & ce su le jour de la Cirnostre Seigneur qui estoit selond une opinion, l'Angel Gabriel, secretaire especial du mistere de l'Incarnacion, & apparu à Joseph en son dormant, non mie par maniere de songe, mais par certaine & clere vision en revelacion, & dit, Matth. 1. 20,21. O fefeph Fils de David, ne doubte point prendre Marie son espouse, car ce qui est nez en elle est du Saint Esprit, & vecy qu'elle concevera & enfantera un fils, & appelleras son nom Jhesus, car it sera son peuple sauve de leurs pe-

Confiderons aucunes declaracions literales sus ce que dit est, selond le texte de l'Evangile, & disons que plus convenablement l'Angel revela le mistere de l'Incarnation à Joseph en dormant, que en veillant: un cause est; car la chose en su plus certaine, en tant qu'il veoit que par fraude d'engin humain, il n'estoit point deceu comme aucuns ont esté deceus aucune fois, cuidans que on parlast a eulx de par Dieu, & c'estoit par fiction humaine, que on faisoit aler la voix il, à soy meismes & en silence, Dieu tout puissant, A de loing par aucunes fistules, pres de l'oreille du veillant: l'autre cause su, selond aucuns docteurs; car l'ame est plus disposée en dormant à recevoir les divines inspiracions, pour ce qu'elle n'est mie tant occupée comme en veillant : mais icy on porroit faire un long proces, comment l'ame reçoit ses illuminacions tant naturelement, comme dessus nature, & par miracle: mais laissons cecy à l'Escole. On porroit aussi parler selond le sens mistique du sommeil espirituel de l'ame, & de ses visions ou contemplacions; lesquelles nous povons en ce sens nommer comme songes estranges & merveilleux; mais une autre fois nous porrons revenir à parler de tels misteres.

Considerons encores selond le sens literal, que l'Angel en sa revelacion appella Joseph par son propre nom, en signe de familiere cognoissance, & le conforta en disant, ne te doubte mie: & est à entendre, non mie de doubte de incredulité; mais de doubte B de trop grande reverence, & humilité, & l'enhorta, qu'il eust en soy magnanimité; pour tant l'Angel le nomma fils de David, affin qu'il print courage plus noble & vigoreux, que il congneust que à David & à sa lignie estoit promis que de la descendroit le Redempteur du monde; si adjousta l'Angel presques teles paroles, comme la saige pucelle Marie lui avoit recité, & est bien à croire que il lui donna grande cognoissance du mistere de l'Incarnation, & comment la Prophetie de Isaïe seroit accomplie en son espouse,

Considerons cy en concluant, que St. Joseph ot l'esprit de Prophetie en bien hault degré, plus que par visions imaginaires, & tant du preterite, comme du present & du futur, & plus-clèrement que les Prophetes anciens, voir que Saint Jehan Baptiste, ce semble, quant en aucune maniere: car St. Joseph ne monstra mie seulement le Fils de Dieu ou doy, mais le porta, le nourri, & le traicta des son enfance, & mais aussi son incredulité cust esté punie, ce semble, conversa plus prochainement & plus souvent avec la Saincte des Sainctes, la quelle le salua non mie une fois, mais plus de mil. Et se à une salutacion St. Jehan s'esjoy ou ventre de sa Mere Saincte Elizabeth, en su remplie de l'esprit d'exultacion & de Prophecie, con-

cluons que nous povons penser de St. Joseph.

Confiderons en apres la grande Foy & bonne obedience de Saint Joseph, car, dit le Texte. Matth. 11. 24. Que il se leva de son somme, & sit ce que l'Angel lui avoit commandé. Notés bien ce mot commandé, que ce ne fu mie seule annonciacion: si print son espouse, c'est à entendre que il sit la celebrité des noces, qui estoit la tierce & principale convencion, car aucuns eussent peu soupeçonner que sainct Joseph eust demandé l'usage du corps de son espouse apres la dicte solennizacion: dit l'Euangile Matth. 11. 25. que il ne la cognoissou point avant qu'elle enfantast son fils premier nez, lequel fu appellé Thesus, tant par

Considerons sus ce mot, que Joseph ne cognoissoit point son esponse avant qu'elle enfantast son sils premier nez, que aucuns ont voulu dire que la clarté de la face Nostre Dame, pour le temps que elle estoit enceinte, estoit tele, que St. Joseph n'y po-voit regarder, comme on dit de la face Moyse, apres ce que il ot parlé à Dieu: mais cecy fait peu à propos, car ainsi diroit-on que les autres gens ne la cognoissoient, & par ainsi chascun eust tantos peu cognoistre le mistere de l'Incarnation. Si ont es. qui ont pris ce mot cognoistre, pour charnele conjonction, & par ainsi ont dit, que Joseph apres la Nativité de Jheius, congnu Nostre Dame, & en ot des enfans, les quels sont nommés en l'Euangile les freres & les seurs de Jhesus, car aussi Jhesus ne seroit

Confiderons icy comment les herites ont pris occasion de errer, en ce qui les devoit edifier: car demandons, pourquoy Sainct Joseph ne cognut point Nostre Dame, avant la Nativité de Jhesus, cest certain que ce fu pour la reverence du sainct Mistere; & pour la dignité de Nostre Dame, qui estoit Temple de Dieu Sacré! Or est tout cler que ceste cause fu apres la dite Nativité & plus cogneue que par avant, tant pour le tesmoignage des Angels, & des Pastours, & des trois Rois, comme par les dis de St. Symcon & de saincte Anne, & autres. En surplus nous avons tant ou commun langaige, comme en la saincte Escripture, que se on dit tel n'a point sait tele chose avant tel temps, ou jusques à tel temps, il face la dicte chose: comme on diroit que Judas ne se repenti pas avant qu'il fust mort, il ne s'ensuit point que apres sa mort il se repenti, je laisse les autres exemce qu'il excepta le temps ou quel il l'eust plustost cogneue au commencement des noces, car il n'en fit riens pour la cause dessus dicte, il donne à entendre aussi ne sit il en apres par trop plus sorte raison.

Confiderons quant à ce que yceulx herites alleguent, que Jhesus ot freres & seurs, cest erreur vient par l'ignorance de l'usage de la sainte Escripture, qui appelle seurs & freres ceulx qui sont d'un meismes lignage, comme cousins & consines, laissons les exemples: & quant à ce que Jhesus est dit premier nez, c'est à entendre que devant lui ne su autre, & non mie que apres en cust aucun, selon l'usage de l'Escri-

pture & du commun parler.

Confiderons quant aux noces de St. Joseph & Nostre Dame, qu'eles estoient moult honorables, car eulx deux estoient de la lignie Royal de David, & de la Sacerdotale de Aaron: jasoit ce ne fussent moult habondans es richesses mondaines, mais eulx en avo-C doulx enfant Jhesus, que on puisse en vostre dicte ient à souffisance & à honneur, & pour soustenir convenablement leur estat & menage: l'espouse estoit ja Mere de Dieu, laquelle estoit moult belle & benigne, & plaisant à regarder, sans quelconque vilain desir ou mouvement à mal : l'espous estoit St. Joseph, qui ja estoit instruit du saint mistere de l'Incarnacion, & qui se reputoit moult honoré de ceque l'Angel lui avoit commandé de par Dieu, qu'il espousast solennelement une tele Vierge pucelle, lui qui estoit aussi vierge. Si faisoient eulx deux bonne & lye chiere

& voisins & amis qui estoient venus à la feste des noces, lesquels conjoissoient les uns à la Vierge pucelle, d'avoir un tel bon & noble espous, les autres à St. Ioseph, d'avoir une tele belle, saige, & noble pucelle à espouse: & s'aucuns sont icy curieuses questions, comme de l'abit & de l'ordonnance de la Vier- D ge, s'elle estoit vestue richement, s'elle estoit en cheveux, teste descouverte, s'elle avoit fermaulx d'or, ou chapiaux en couronne d'or, se la furent aucunes. canses, ou chansons, ou menestres jouans d'istrumens; respondons à toutes teles demandes, que eulx deux & leurs amis presens firent selond la coustume du temps de lors, voir en toute honesteté & chasteté, & en sobre leesle, sans dissolucion, fust en dis, tutt en chansons, fust en maintien, fust en boire ou en mengier; mais tout ainsi que appartenoit à tele saincte convencion.

Considérons en oultre, que toute la Court de Paradis des benois Angels menoient joye de ce Saint & Sacré Mariage; car virginité est cousine aux Angels, & car par ce Mariage leur nombre en seroit reparé, & les saints Peres qui estoient ou limbe, comme on peut estimer, orent cognoissance, de grace especiale; de ceste soleunité, si en furent esjoys, car leur redemmie dit premier nez, dient eulx, s'aucuns n'estoient A ption approchoit. Mais aussi veons se c'est point à croire, que pluseurs des prisonniers de Purgatoire en fussent delivrés & essargis, en l'onneur & faveur de ce joyeux, faint & glorieux Mariage: oy voir, nous en surplus povons religieusement penser que toutes & quantes fois nous pecheurs faisons memoire honorable de ce Mariage, nous en raportons les biens & les aumosnes de grace & de pardon d'espirituele joye, & de devocion; car pour nous pecheurs, & pour nostre salvacion principalment, su celebré ce Mariage: si y devons avoir singuliere siance, amour, honneur & reverence, de quelque estat, de quelque aage, & de quelconque sexe ou condicion nous soions, & quelconque grace nous vueillons empetrer, ou meschief eschiver, & en especial, pour demander paix & union: car icy est fignissée l'union de sainte Eglise à Jhesus son espous, & de l'ame à Dieu. Si doivent aussi nouveaux mariages prendre exemple & devocion à cest icy, comme nous l'avons touchié ces choses en ples. Il soussiloit à St. Mathieu declairier que Joseph une brietve epistre, qui s'adresse à saint Eglise. Dine cognut oncques charnelement Nostre Dame, par sons à la parfin, que en la tres solennele Eglise de Nostre Dame de Paris, ha une cause especiale de faire la celebrité de la Desponsacion Nostre Dame, car illec sont deux anneauls d'or, lesquels on tient avoir esté à la Vierge pucelle, & est consequemment bien à tenir religieusement que saint Joseph les y donna en sa Desponsacion & Mariage, illec est avec cel la ceinture Nostre Dame, à la quele touchier prennent les femmes enceintes leur devocion, illec est de son precieux lait, du quel fut nourri le Roy des Roys qui tout gouverne.

## ORACIO.

R vucillés Vierge pucelle Saincte & Sacrée, vueilliés empetrer grace envers vostre chier, & Eglise, & toutes autres par Crestienté, celebrer dignement sans fol usage, le virginal Mariage du saint, & juste, & vierge Joseph avec vous, à l'onneur d'icelui vostre espous, lequel comme ama tant purement, vous garda & le benoit enfant Jhesus, tant loyaument vous gouverna, tant soigneusement vous acompaigna, tant continuement, chastement & sainctement vous honora, & vous lui tant benignement & humblement, & maintenant est avec vous glorieusement, assin que moyennant ses merites & intercessions & les le bening & glorieux Jhesus qui vot estre nez & nourri en ce Mariage sacré, nous face estre participant des noces celestiales, & perdurable gloire, il qui est espous detoute l'Eglise triumphant, & Dieu benoit sans fin.

### AULTRES

## CONSIDERACIONS.

Onfiderons, mon ame, d'or en avant aucunes des choses que saint Joseph & la Vierge pucelle I firent depuis la solennité de leurs noces, selond le texte de l'Evangile, avec estimacion religieuse: mettons tout de premier devant les yeulx de noître consideracion, comment les parens & les amis, qui furent es

plus que riches & precieux, & en prenant aimable congié. Lors eulx deux se retrairent en oroison, à l'exemple du jone Thobie & de Sarré: illec eurent comme c'est bien à savoir, solitaire & familiere colloqueion, sus la merveilleuse providence & disposicion divine, & sus les graces que Dieu leur avoit fait. Or hauls, les dignes, & les secres misteres, des quels ceste Vierge & St. Joseph parloient & se delictoient sobrement & chastement, en enslamant toute leur pensée, & les levant en la dileccion de Dieu, & en l'enfantant espirituelment par nouvelles cognoissances de sa verite; & en lieu de lignie corporele estoit bon fruit de vertus, & lignie espirituele en plaisance trop plus delictable, que ne peut estre delit charnel: illec n'avoit quelconque mouvement ou pointure de charnel desir, & dedens tout estoit purté, tout estoit chasteté, tout éstoit espirituauté, ce que pensoient, parloient, fai-

Considerons, que la virginale familiarité & conversacion de Marie plus esmouvoit St. Joseph à toute chasteté de corps & de pensée, que ne faisoit son absence, comme le regart & l'approximacion du savinier, selond les Philosophes, esmuet à chasteté, & refroide la fievre de charnel desir. Certes voirement est charnel staint ou refroide: mais quant grace descent, la fournaise embrasée de charnele concupiscence en nostre char corrompue se fait comme un vent de rosée, ventant seriement & telement, que nostre esprit avec ses trois vertus ne se bruslent en riens par mauvais consentement, à l'exemple des trois compaignons Daniel, les quels Nabugodonosor sit getter en la fornaise ardant. L'istoire est commune, mais le mistere y est

Confiderons doncques, moname, que ceste pure rosée estoit si habondant en Nostre Dame, que par fon bening & divin regart, par ses saintes & chastes paroles, par son honneste & attrempé maintieng, ventoit au dehors ceste souesve & refrigerative rosée de grace & de virginité: si n'estoit pas de merveille se Joseph en son esprit & es vertus de son ame, ne bruissoit point par l'ardeur de vil concupiscence; meismement que icy estoit ou milieu celui qui non mie seu- me chiens & bestes, à nommer toutes choses par leur lement resembloit ou fils de Dieu, mais helas ce fourneau d'ardant concupiscence destruit, art & occit les gens de Babilon, c'est à dire de confusion & de conversacion seculiere, qui servent à Nabugodenosor, c'est le prince d'enser: tels attisent le seu en la fornaise de leurs corps en toute guile, & en tout norrissement de fors vins, de viandes, de curieux & fols & fichiez regars, de vains & lubriques parlers, de dissolues contenances, & souffle ce seu Dame oyseuse, par les foussles de toute male occasion, en recevant & attraiant les vent de toutes viles pensées, & luxurieux desirs, si n'est pas de merveille se tels perissent.

Considerons, mon ame, que n'est pas de merveille se tels fils de Babilon, c'est à dire de consusion, sers à Nabugodenosor, qui figure l'ennemie, ne croient pas de legier ce que nous avons dit de la tres chaîte conversacion & tres familiere de St. Joseph, & de la Vierge pucelle; car eulx en jugent selond leurs meurs & condicion corrompus, par la desordonnée fievre Dbien nommer ouvertement, y penser, sans tel peril. de vile concupiscence. Nous veons que un febricitant desire tant à boire eaus, que bien lui semble que il buveroit un seau de eaue ou deux, & s'il estoit bien sain, il n'en auroit cure. Nous lisons & avons veu de pluseurs, & encores en y a, qui tant pour leur bonne complexion corporele bien ordonné, comme pour leur bonne occupacion, & principalment pour le don de grace, peuvent converser avec aultres per-fonnes belles & plaisans, sans eulx bruler par vilains

Tomi III. Pars II.

noces, se partirent, en donnant aucuns gracieux dons desirs, en plus que deux petits ensans seur & frere, ou que le Pere & la Mere envers leurs enfans: or est gra-

ce plus puissant que nature.

Considerons lexemple de David, auquel servoit Abisac, pucelle tres belle, & tres desirable, & couchoit avec lui en son lit, & l'eschausoit; non pour quant David ne la congnut oncques charnelement, ne pleust à Dieu, mon ame, que tu cogneusses bien les A s'anslamma de son amour en mal. Nous lisons de Sarré, vierge & pucelle, fille à Raguel, qui appelloit Dieu en tesmoing Tob. vIII. 9. en disant, tu sces, Sire, que je ne desiray encques homme, & me suis gardée de tout male concupiscence: non pour quant avoit elle espousé sept maris, lesquels avoient esté occis pour leur male concupilcence, par l'ennemi qui se nommoit Hasmodeus. Nous avons d'un Philosophe au quel se venta & gaiga une sole semme, la plus belle qui lors fust, qu'elle le trairoit à son amour, vint couchieravec lui, mais pour neant fu ce, car oncques ne le pot esmouvoir à son desir, & quant les jouvenciaulx qui avoient gaigié à elle, se moquoient d'elle, ô respondi-elle, j'ay fait gaigure d'un homme, non mie d'une statue ou d'une pierre.

Confiderons encores comment, selond le dit Saint Augustin, quant on a gousté l'esprit, c'est à dire chole espirituele, toute char, c'est à dire charnel desir n'a point de saveur: ainsi l'avoit il esprouvé, selond ce desir ou concupiscence comme une sievre, qui nous qui est dit paravant; ainsi l'espreuvent les cuers devots, art & enslamme, se la rosce de la grace Divine ne l'e-B qui à la sois sont remplis de tels plaisirs divins & savoureux, que tout delit charnel leur torne en habominacion, quans eulx y pensent; à l'exemple de celui qui seroit bien repus de tres delicieuses viandes, toutes viandes grosses lui torneroient à desplaisir, & les verroit ou penseroit sans appetit, ou contre cuer. Pareillement, un cuer bien en amour de Dieu, voit à la fois toute beauté dehors, sans la desirer, mais la tourne à son prossit; & à plaisir espirituel: combien que ce n'est mie trop ieure chose de soy trop y sier, ou longuement abandonner; car on pourroit y estre prisou las, ou trebuchier en la temerité, & fole erreur des Turelupins, qui vouloient converier nus & nues, sans honte, à l'exemple

de Adam & Eve, ce disoient, mais eulx n'estoient pas

en estat tel de Innocence; mais en celui ou quel Adam & Eve curent honte d'apparoir nus.

Considerons jouxte ces choses, que surent jadis aucuns Philosophes, qui commandoient à aler nus compropre nom, sans honte; du quel fol erreur fu le compileur du vicieux Romant de la Rose: mais tels faillent contre toute honesteté, & contre l'enseignement de nature, selond le dit de Tulle, combien que Tulle ne sceust pas si bien la racine & la cause de ceste besoigne. Verité est que nature humaine, selon sa premiere institution, en l'estat d'innocence, n'avoit riens vergoigneux, pour ce estoient Adam & Eve au commencement nus sans honte, mais depuis leur pechié concupiscence honteuse, & rebelle contre raison, s'embati en leurs membres, & se hontoyerent, & se couvrirent de feuilles. Et de la vient que regarder nuement & parler ouvertement, en la matiere du fait de generation, esmeut de plus en plus ceste vile & rebelle concupiscence, & attile son seu, selond ce que experience le monstre à I'ueil & au cuer: mais ainti n'est mie des autres membres. & des paroles des autres pechiés, comme de larrecin, ou de murtre, ou de mençonge, si les peut on

Considerons encores, que pour ceste corrompue racine de vile concupiscence, avient que plusieurs devots & chastes sont à la fois esmeus à temptacion orde, & vilaine, que nous nommons temptacion de blaspheme contre la purté de Dieu, ou des Saintes & Saintes: vient à la fois par la suggestion de l'ennemi, par dehors; mais on doit mespriser teles temptacions, & les passer sans en tenir compte, & sans penser que ce soit pechié, ou qu'il s'en faille confesser, puisque tele temptacion deplaist du tout, & ne vient point du consentement ou voulenté de celui qui la soustient : tel la sent, mais point n'y consent, sy n'y à fors peine travail & desplaisir, combien que tele temptacion se perde plustost & mieux par s'en moquer en son cuer, que par s'en couroucier, & y cuidier resister par sorce & par penser. On doit tenir que ce n'est fors comme vent qui se passe, ou comme le sissement d'une oye ou l'abayement d'un A à dire; & nous veons que Sainte Eglise finie toutes chien, & l'esbaboynement d'un moqueur, ou truffeur,

ou d'un singe qui fait la moe à un enfant.

Considerons pour revenir à nostre matiere ou nous estions, que saint Joseph conversa avec la belle pucelle Marie en toute honesteté & virginale purté, tant sust familier à elle, comme espous & espouse: toutessois sans conjonction charnel, la quele il ne desiroit point; car à ce ne l'enflammoit point charnel plaisir, ne plus que le regart & le corps du tres bel enfant Jhesus, quant il funez; mais c'estoit par le don & merite de Nostre Dame, & par l'especiale grace de Dieu, sans la quele nul ne peut, ce dit le Saige Sap. vIII. 21. garder chasteté parfaite, soit seul, soit en compagnie, car personne seule, homme ou femme, pert bien sa virginité. Or senti bien saint Joseph ceste grace, & en usa bien; car selond le dit du Maistre des Sentences & d'autres, il voua virginité garder, apres ce qu'il ot cogneu le veu de Nostre

Dame & le propos.

Considerons maintenant, que la Vierge pucelle & B nouvelle espouse, n'oublia pas en ses meditacions ce que l'Angel Gabriel luy nonça de sa cousine Saincte Elisabeth; si li print desir de la visiter, aydier, conjoir & consoler, pour ce, quant vint l'oportunité, que toute la solennité des noces su passée, selond le commandement de l'Angel fait à Joseph, la Vierge pucelle se trait en familier secret, pardevers son virginal & nouvel espous, & par doulx, saint, & saige langaige, l'araigua comme en disant: puisque le plaisir du souverain Seigneur & tres puissant Seigneur ha & est tel, que je son humble ancelle suis donnée en garde comme espouse & compaigne à vous Joseph, montres honorable Sire, & tres amé espous; raison veult & je l'acorde de tout mon cuer, que je face desormais par vostre ordonnance, bon plaisir & licence, & Dieu le doint; & combien que vostre digne presence & conversacion me soit joyeus & agreable, ainsi que bien estre me doit; neantmoins je vouroye bien, se vostre plaisir y estoit, autrement non, que avec tele compaignie que vous cordis, ut cantem gloriam tuam, tota die magnitudinem Plairoit à moy donner, je visitasse nostre ancienne couline Sainte Elizabeth, qui est enceinte d'un fils ja ix moissiont pour la servir & consoler; n'est chose ce sayés bel espous plus plaisant à Dieu que le servir en ses membres, & plus quant eulx sont domestiques ou d'un lignage: plaist à Dieu que des autres je retorneray à vostre bon plaisir, ou je vous porray illec attendre, juiques à ce que vous aliés en Jerufalem, à la Feste de la Penthecoste, & lors vous porés visiter nostre dicte couline, qui est pres d'illec, & son mari Zacharie, Prestre en la Loy; & lors pourray retorner avec vous, ou plus demourer, selond ceque vous venra à voulenté & bon plaisir.

Considerons comment Saint Joseph benignement ottroya sa petition, jamais ne lui cust refusée: il cognoissoit bien que Dieu estoit avec elle, non mie seulement par grace, mais par presence coporelle; si l'appelloit Dame, & l'onnoroit comme Dame, combien D luy cuer, que nous disons Mondain: car les trois preque l'umble Vierge le nommaît Seigneur, & fust obeifsant à lui en toutes choses sans faintise. Aucuns porroient cuider que Saint Joseph convoya Nostre Dame jusques à l'ostel Sainte Elizabeth, comme depuis il la mena en Bethleem; mais par aventure autrement fu, pour ce que ce n'est mie la coustume, que hommes visiterat semmes enceintes, & en especial Sainte Elizabeth comme dit l'Evangile . . . lors & se tenoit reclose. Luc. 1. 24.

Considerons comment ceste humble pucelle va par

le chemin asses hativement, avec toute honnesteté, elle ne arrestoit mie à chascun qui aloit ou venoit a bande chiere; mais à humble regart, & à mos briefs, resaluoit ceulx & celles qui la saluoient: & on trouve en escript, qu'elle respondoit à toutes salutacions ces deux mos, Deo gratias, Dieu graces, les quels sont bien loués de Saint Augustin, comme tres profitables les Heures du jour & la Messe par dire Deo gratias, Dieu graces. Nostre Dame en alant & en montant, car le chemin est montueux, levoit à la fois les yeulx au ciel, là montoit son cueur en hault & les yeulx de sa pensee, illec estoit tout son desir, & sa conversacion, illec souspiroit souvent, comme à son pais, comme au port de salut, comme à la fin de ce mortel pele-

Considerons, que Nostre Dame remembroit souvent, & chantoit en son cuer ce biau cantique, lequel elle avoit fait en ses meditacions, depuis le concevement du Fils de Dieu, & le quel elle declaira par dehors, apres ce que St. Elizabeth ly ot donné la salutation & benediction; Magnificat anima mea Dominum. Luc. 1.46.

Deo gratias Amen.

## CONFERENCES SPIRITUELLES,

JEAN GERSON Docteur & Chancelier de l'Eglise de Paris.

Tirées du Manuscrit de St. Victor Cotté 138.

Le Proheme de toute celeste doctrine du nouvel chant du Cuer.

Eus canticum novum cantabo tibi Ps.CXLIII. in toto corde meo, Dieu chant nouvel te chanteray, de tout mon cuer te loueray, & car cecy ne se peut faire se mon cuer n'est rempli de ta grace, quia ex habundancia cordis os loquitur, Matt. XII. 34. Selon le cuer la bouche parle, Repleatur os meum laude ex habundancia tuam. Ps.Lxx.8. Soit, Dieu Nostre Seigneur, ma bouche remplie de ta louenge, a ce que je chante tousjours ta gloire, & ta haultesse, tant en ce mortel pelerinage. In loco peregrinacionis mea, comme lassus en gloire, ubi una vox leticia, & vox laudis: mais affin que nostre doctrine soit plaisant & plus comprenable par les simples cuers espirituels, in simplicitate cordis, quia Cum simplicibus sermocinacio ejus, Prov. III. 32. nous introduirons nostre matiere en guise de dyalogue, ou personnaige, ou quel parleront deux cuers: l'un se dit cuer Mondain, l'autre se nomme cuer Seulet. Le personnaige de cuer Mondain se commence par M. Celuy de cuer Seulet par S. Et est à sçavoir que nostre doctrine contendra sept collacions, comme par sept jours, ou paules: car entre les aucunes collacions, sera faitte grande pause, selon ce que la matiere le requerra, & le proces demonstrera, pour les diverses mutacions de cemieres collacions & journées, il est tout indevot & charnel ou sensuel; mais es aultres il est purgié & clarisié, & tout fait raisonnable & espirituel; puis est parfait en bonne amour ardent, comme deissé & celestial, à l'exemple du cuer des deux pelerins alans en Emaus, ausquels Jhesus se joigny en forme de pelerin, qui dirent, Luc. xxiv. 32. Nonne cor nostrum ardens erat in nobis dam loqueretur in via, & aperiret Scripturas? à l'exemple aussi du cueur des Apostres le jour de la Penthecouste, qui Repleti sunt Spiritu Santto,

loquebantur variis linguis magnalia Dei, Act. 11.4. sicut fuadet Apostolus, Ephes. v. 19. nos cantare in cordibus nostris Domino ut dicat quilibet, .... Immist in os meum cantisum novum, carmen Deo nostro. Ps. xxxix.4. & rursus, Dieu chant nouvel te chanteray. Ps. extiii. 9. De tout mon cuer te loueray, & se on expose point tout le Latin qui est induit, c'est pour briesté, & qui ne l'entendra le pourra interroguer.

S'ensuit la premiere colacion du dialogue, sur la A doctrine du chant du cuer que nous disons, . . . . . pelerin. Cuer mondain parle premierement à cuer seulet. Cor accipitur hic pro cordato seu corculo; pars pro toto, comme on seult dire de aucune personne, c'est tout

cuer, l'autre n'a point de cur sine corde.

M. Dy moy je te pry, cuer seulet, pourquoy te tiens tu en cesse place deserte, comment y peux tu vivre ou durer ainsi enclos, hors du monde sans compagnie des aultres, & sans leur consolacion, mais y es comme ung oyselet en solitude, ou en desert: n'est ce pas fait d'un triste & d'un melencolieux. Homo naturaliter est animal sociale.

S. Je te respond certes o cuer mondain, que je ne fuis point trifte ou melencolieux ainsoys suis toudis joyeux, aliegé, lye, & amoureux, mecum est consolator mens

mens secura ..... in voce exultacionis.

M. Dont te vendroit ceste joye, qui te pourroit ou vouldroiticy, car tu es seul & amor est inter plures.

ou apparcevoir ce qui me delitte par dedens, Quia animalis homo non percipit ea que sunt spiritus. 1 Cor. 11. 14.

M. Dy moy pourquoy je ne le puis voir, reputestu que je soye ung aveugle sans yeulx, ou une teste fote sans sens, pourquoy me juges tu tel, on me repute ung saige mondain, & toy à tout dire ung fol triste, melencolieux, secundum illud: Tota die contristatus ingrediebar. Pf. xxxvII. 7.

S. Pour moy respond Dieu par la bouche du Prophete, Psal. XLVIII. 20. homo cum in honore esset, non intellexit, . . . . . jumentis insipientibus & similis factus est illis. Celuy cuer qui ne se veult essever à Dieu, congnoi-

stre, louer & honnourer, est comme une beste qui n'a point d'entendement, & vit mondainnement au plaisir de son corps, comme s'il n'eust point d'esprit, ou de raison donnée à l'ymage & semblance de son Createur. Deum qui te genuit dereliquisti & oblitus es ..... crea-

toris tui. Deut. xxxII. 18.

M. Dy comment j'ay perdu les yeulx, & qui les m'a ostés, puisque tu apparçois bien que je parle à toy,

& te regarde, Intelligas sensum.

S. Je n'entens pas, ô cuer mondain, que tu n'ayes les yeulx charnels, mais ceulx ycy ne pevent attaindre & parcier par dedens, où est mon solas & ma gloire, Omnis gloria ejus ab intus. Psal. xLIV. 13. Tu quiers ta joye & ta gloire au monde, ..... & je la quiers es cieulx lassus, Nostra conversacio in calis est. Philip. 111. 20.

M. Dy moy par ta foy, se tu songes, ou se tu es en frenesse ou resverie, qui ainsi parles comme se tu povoyes estre en deux lieux distans, comme sont le ciel & la terre, se tu n'y es de ceulx qui Posuerunt in cœlum os suum & lingua eorum transivit in terra. Ps. LXXII.9.

S. Tu monstres bien par tes paroles que tu n'as point les yeulx d'entendement, ne de l'esprit, mais seulement du monde, selon ton nom; neantmoins se tu veulx croire à ce que le cuer celestiel te diroit, inspiré & endotteriné du saint Esprit, & que tu delaisses les tenebres du monde tu verroye merveille; Dtionis par quoy tu confermes & bailles voye de declatu congnoistras la joye & le solas que le cuer seulet sent & apparçoit, en jouant & chantant par nouvelle musique le doulx chant du Canticordum. Deus canticum nonum cantabo tibi Ps. CXLIII. 9. Tu sentiras ce que dit le Saige de la musique de sapience & de sa doulceur & delectacion, Vinum & musica latisticant cor, & super utrumque dilectio sapientia, Eccli. XL. 20. & w Tomi 111. Pars 11.

dois sçavoir que n'est nulle joye, se d'amour ne vient; entens de bonne amour.

M. Dy va, qu'est ce, ne sces tu pas que on doit fuyr nouvel languige, comme est gergon Devita prephanas vocum novitates. 1 Tim. VI. 20.

S. Croy moy je le te diray, Quia oportet addiscentem credere il fault croire qui veult apprendre, Nis

credideritis non intelligetis.

M. Je te croy vaille que vaille, monstre moy sa façon & sa figure en ymaige ou pourtraiture, Plus exempla movent quam verba, & omnis cognicio nostra incipit à sensu.

S. Je le feray, mais pourtant ne pouras tu oyr ou veoir son melodieux son, serin & delicieux, se tu ne deviens espirituel; car il ne sonne que dedens le cuer, & à l'Esprit du cuer, & vecy sa figure en semblance des quatre costés de la croix, le hault, le bas, le dextre, le senestre, altidudo, longitudo, sublimitas & profundum & le point du milieu quasi centrum. Et sont yey situées les cinq lettres vocales A. E. I. O. V. Comme les cinq voix ou notes du chant: & se nomment aultrement, c'est à sçavoir, A. Joye, E. Espoir I Pitié O. Paour V. Doleur & sont correspondens aux cinq notes de la main que nous disons la game & pour V, Re. Pour E, My. Pour I, Sol. Pour O, Fa. & La. pour, A.

M. Tu monstre bien, ô cuer seulet, que tu y es tout fantasieux. Que me vault sçavoir ces cinq lettres S. Je te respond, que tu cuer mondain, ne pues veoir Bien, & tu me veulx faire une constant apparcevoir ce qui me delive annut in a pues veoir bien, & tu me veulx faire une constant apparcevoir ce qui me delive annut in a pues veoir bien, & tu me veulx faire une constant apparcevoir ce qui me delive annut in a pues veoir bien, & tu me veulx faire une constant apparcevoir ce qui me delive annut in a pues veoir bien apparcevoir ce qui me delive annut in a pues veoir bien apparcevoir ce qui me delive annut in a pues veoir bien apparcevoir ce qui me delive annut in a pues veoir bien apparcevoir ce qui me delive annut in a pues veoir bien apparcevoir ce qui me delive annut in a pues veoir bien a pues veoir bie ces cinq voix, comme se c'estoit ung droit miracle de les sçavoir, Gloriaris in nihilo, gloria tua nihil est.

S. Je te dys bien, cuer mondain, que c'est voirement miracle & grace pure de Dieu chanter & entendre, & escouter ce chant dedens son cuer, par la maniere que les cuers piteux, devots & religieux en usent, & le congnoissent dedens eulx, en mervilleux filence, en paix & en racoy de conscience. Dum hor à vel dimidià sit in calo silencium. Apocal. VIII. I.

M. Or voy cuer seulet comment tu oses ainsy parler choses contraires, que une chanson se face en silence: car son & silence sont choses contraires, Silen-

cium est privatio soni.

S. Or entens, cuer mondain, ce que je te vueil demonstrer par tout fait mesmes: ofte toy ung peu hors du monde, & de son bruit, où tu es tout espars, & assedens; remens ung peu dedens toy, & avise se tu prins oncques jo-C ye de quelque chose, ou paour, ou douleur, sans ce que aultre par dehors le cogneust, ou apparçeust, tant seust avec toy ou pres de toy, Quod proxima nesciat uxor.

M. Pourquoy me fais tu ceste demande, car cecy m'avoient ung chascun jour, quant je vois une chose qui me plaist, je prens joye, & s'elle me deplaist j'ay doleur pareillement: j'ay souvent espoir de venir à ce que je desire, & ay souvent paour que je n'y faille, & tiens que ainsy soit de ung chascun mesment. Nous congnoissons ces passions, mouvemens, ou affections es petis ensfans, voire es bestes mues par voix ou sons que ils monstrent par dehors, lesquelles voix nous disons en Gramaire interjections, & en commun langaige on l'applle aucunes fois degoissement, ou patoys, ou gergon, ou raige: & briefment chascun oysel ou beste a propre son; pareillement ou treuve des dictes passions: car qui se deult ou esjoye dit aucunes fois A, ou E, ou I, ou O, ou V. Est enim interjectio pars orationis, significans mentis conceptum voce incognita ut sunt quinque vocales ista.

S. Tu n'as mie pour neant oy ton Donat Partes orarer nostre doctrine du Canticordum. Vray est que je te vueil interroguer en especial de pitié, à sçavoir se tu as aucunes fois pitié ou compassion du meschief d'autruy ou de toy mesmes, quant tu es en affliction, ou que tu ne peux venir à la joye que tu esperes, ou que tu doubtes que doleur ne te viengne; par especial au regart de tes parens & affins de lignage; car ceste

amour on dit proprement pitié. Piesas est amor consurgens ex genere & affinitate.

M. c'est verité & qui n'aimeroit ceulx de son lignage qui suos, &c. Que veulx tu par ces choses conclu-

re? Loquere ut videam te, ait Socrates. S. Je te vueil donner à entendre la nature & la condicion de nostre Canticordum, mais que tu vueilles & legiers à consentir, Oportes convenire in quid nominis & in principiis notis.

M. A cecy faire ne tendra ja, declaire quels sont ces

poins, Clarificate ipsum & me.

S. Plusieurs sont, mais je les rameneray à trois, comme trois supposicions. Le premier est, que jassoit ce que on puisse bien chanter de la voix corporelle, sans quelconque art, ou artifice des notes, que nous appellons Ut. Re. Mi. Fa. Sol. La. qui sont la game vocale; neantmoins cest art est tres prossitable, pour mieulx sçavoir & plus seurement chanter. L'autre point est, que nous povons raisonnablement imposer les cilla lettres vocales A, E, I, O, U. aux cinq affections que nous sentons souvent dedans nous, sans laisse le monde qui se maintient par conpaignie, Creles monstrer, quia ..... placitum si povons entendre scite & multiplicamini. Gen. 1. 22. & ait Plato. par A. doleur. Par E. espoir. Par I. pitié. Par O. paour. Par U. joye. Vray est que je laisse scy dire la convenance de ces cinq vocales aux cinq notes qui se for- Bhors, ou de mutacion d'abit corporel, Sicut in Monament chascune par l'une de ces lettres, comme j'ay steriis. L'autre solitude est par dedens, hors de cuers & dit  $\mathcal{U}_{t}$ , par  $\mathbf{U}_{t}$ . Par  $\mathbf{E}_{t}$ .  $\mathcal{M}_{i}$  par  $\mathbf{I}_{t}$ . Fa. &  $\mathcal{L}_{a}$ . Par  $\mathbf{A}_{t}$ . Solitudes mondaines, tant soit la personne entre les Sol. par O. Je ne diray point aussi, comment l'ordre de ces cinq vocales convient tres raisonnablement à l'ordre de ces cinq affections dessus escriptes, doleur, espoir, pitié, paour, joye: en surplus je me tairay de present, donner la nature & declaracion de ses affections, qui se nomment par les Philosophes passions, des quelles plusieurs en ont escript maints Livres. Je viens doncques au tiers point, pour convenir avec toy, ô cuer mondain, c'est que ses affections ont quant aux causes, comme ont toutes aultres choses, fors Dieu. On nomme ces quatre causes efficient, matriel, formel & final, Nihil est ortum sujus causa legitima non pracedat. Que dis tu, consens tu à ces trois poins, ou verités?

M. Conbien que je ne congnoisse point encors bien ou tu veulx venir, non pour quant ces trois poins me semblent raisonnables, & octroyables; dy plus à plain C que tu entens par ces trois poins conclure: Sophista

est celare quod intendit; sapientis aperire.

S. Je te vueil monstrer trois conclusions. La premiere que chascun cuer, soit seulet, ou mondain, puet avoir dedens soy ung Canticordum par la maniere qui est descripte: car Canticordum vault autant que chant de cuer. L'autre conclusion est, que c'est moult proffitable & convenable chose, enseignier & sçavoir l'art & la nature de ce Canticordum. Car l'esprit humain ne se peult mieulx congnoistro que par bien noter, & par mesure chanter, & deschanter, selon ce Canticordum; comme plus à plain sera cy aprés dit, se tu me veulx escouter. Et tu sces que n'est rien tant necessaire à creature raisonnable, comme est cest oracle Divin: Congnois toy. Latine. Cognosce te ipsum. Aultrement l'omme n'est que une beste. Si ignoraste, o pulcherrima mulierum, egredere & abi post capras aut vestigia gregum. Cant. 1.7. La tu scauses les causes. Scire, est rem per causam cognotierce conclusion est, que le chant du cuer mondain ne se sceuses. doit mye proprement nommer Canticordum: mais Discordum, quant le cuer est indevot, fel & crueulx: car il n'a point d'accort en soy, mais desacort en maintes guises. Or est ainsy que Canticordum, selon son propre mot, signifie chant concor, quasi concordum. Or est quant le cuer en ses affections est piteux, devoe & religieux Pax hominibus bona voluntatis, Luc.11. 14. sed Non est pax impiis dicit Dominus. Isai. xLvIII. 22.
M.... cuer seuler touches fort mon honneur, en

ceste darrienne conclusion, ou tu dis que cuer mon-

dain ne peut avoir en soy Canticordum, mais Discor-Ne judices quemcumque.

S. Entens sainement, ô cuer mondain: je ne vueil pas dire que tu ne puisses avoir le Canticordum dedans toy, car je, îçay bien que tu peulx devenir piteux, seulet, devot & religieux; mais tant que tu soyes toudis mondain, sans estre devot à Dieu, tu ne peux convenir avec moy en aucuns poins bien raisonnables, a estre paisible, ne chanter d'accord par toy, ou avec aultre, Conveniet nulli, qui secum dessidet ipse. Cuer qui demeure mondain a la voix aucunes fois casse ou enrouée, par paresse, ou luxure, l'a trop rude ou furicuse, & aspre par avarice, & ire, l'a trop haulte jusques à rompre le gorgeron par orgueil, & desdaing; l'a toute perdue & estranglée par yvresse & glouton-Sepulcrum patens est guttur eorum. Psal. v. 11. Pareillement des aukres vices qui empeschent doulcement chanter & plaisanment dedens le cuer. In hymnis & canticis supernaturalibus, & psallere aquo animo sicut Musica in luctu, importuna narratio. Eccli. XXII. 6.

M. legierement tu me cuides conclurre que je deviengne comme tu es seulet, & Religieux, & que je

S. Maintes manieres sont de solitude ou de Religion: l'une maniere est quant au lieu ou habitacion par degens, Sicut dicit in Lege unusquisque secum habitet. Et sterum. Convertimini ad cor & .... tecum habita: & pareillement est de religion que nous disons devocion, contenplacion. Vray est que solitude du lieu fait & vault souvent à solitude du cuer, par dedens, & de sa pays & de sa devocion. Et se tu veulx, nous considerons plus à plain encores ceste proffitable matiere: mais je voy bien que tu n'y pourroyes à present entendre, pour tes aultres occupations, qui te appellent & contraignent. Se tu veulx retourner ung aultre jour, tu me trouveras prest à chascune heure.

M. Soitainly, car j'ay de present foison à besongnier, je revendray une aultre fois, & prie tandis pour moy, Multum vales deprecatio justi assidua. Jacob. v. 16.

Cy finie la premiere callacion de la dostrine du chant du cuer, qui se dit Canticordum au pelerin.

Cy commence la seconde collacion du dyalogue, ou personnage de la doctrine du chans du cuer, qui se dit Canticordum. au pelerin en la qu'elle parle premierement cuer mondain.

Temps est que je visite cuer seulet: & le voy qu'il est en sa solitude & meditacion, s'y me approcheray & le salueray, pour entretenir le parler de l'autre jour. Dies diei erustat verbum. Psal. XVIII. 3.

S. A bien sois retourné, cuer mondain; mais ta demeure a estée longue, & ton retour, Longe à pec-

catoribus salus in regione dissimilitudinis.

M. Ce n'est pas de merveille; car maintes occupacions me sont survenues, & maintes cures & soucis, en tant que j'ay souvent souspiré & desiré & loué ta solitude, s'ainsy est povoit faire Vexatio dat intelletium. Isaiæ. xxvIII. 19.

S. C'est bon commencement quant tu viens à congnoistre la misere du monde, & le bien de solitude, conbien que trop plus porras tout congnoistre, quant

M. A ceste fin suis je revenu; car tu me dis l'autre jour que ton Canticordum avoit quatre causes, selon lesquelles on povoit congnoistre la diversité de son chant au mien, le quel tu nommoies Discordum & le tien, Concordum, & monstroyes comment ou chant mondain tout est confus. Confusa sunt hic omnia: spes, metus, mæror, gaudium.

S. C'est verité, tu n'as pas perdu ta memoire, s'y ay bonne confiance que tu proffiteras encores plus. Nemo repente sit summur. Entens donques que le chant

du cuer nest pas du tout semblable au chant de la bouche: non pourquant la congnoissance du chant vocal vault moult à congnoistre la maniere du chant cordial, qui se fait par dedens, & ne peut estre ouy des oreilles corporelles. Nemo novit que sunt spiritus, nisi spiritus qui in spso est. 1 Cor. 11. 11. Et tout de premier, comme le chant vocal doit avoir certaines mesures, attrenpance & armonie, selon la lettre que on veult mettre avec les nottes ou les voix : pareillement fault faire ou chant cordial. Si saches que ceste mesure & armonie ce tient en ce que les cinq voix du cuer, A Angels, fors que aux hommes de bonne voulenté. les quelles nous disons les cinq principales affections, doleur, paour, pitié, espoir & joye, douvent tenir le moyen par mesure vertueuse: c'est que doleur ne soit mye plus grande, ne plus petite que elle ne doit, selon la lettre, c'est à dire, selon la matiere de laquelle on se veult & doit on doloir. Pareillement des quatre aultres: car nul trop n'est bon Ne quid nimium. Je congnois bien que ainsy nous le trouvons, se nous y prenons garde; mais la maistrise est de trouver ce moyen en toutes ses affections, car il n'y a que une voye pour aler droit le moyen: mais infinis sunt des voyes pour fourvoyer, Cum in une offendit factus est omnum rem. Jacob. II. 10.

S. C'est verité, & pour ce est donnée la doctrine morale par les Philosophes: sy ne convient mye que je me areste à declairer ceste besoigne, qui est tant bien & largement monstrée par aultres, & en tant de Livres, en Latin, en Grec, & en commun langaige, B car le cuer n'a point pitié, s'il n'est devot, & relique nous disons icy François, ou romant ou maternel. Mais je vendray promptement au point de nostre inquisitition, & diray, que comme les notes, ou les voix de la game voçale sont trouvées par grant art, à monstrer comment la bouche doit former son chant, & deschant: pareillement est trouvé ung art, pour monstrer comment le cuer doit former & ordonner son chant, selon les lettres vocales, en concorde & plai-

fant armonie, selon la lettre de son chant.

Vox suavis, vos decora, Quando cordi concanora, Pura vox est cordium.

M. Enseigne moy, je te pry, avant que tu voises oultre, qui est la lettre du chant cordial, selon les cinq voix ou affections. Parvus error in principio, maximus est in sine, & quod precipiti via rectum deserit erdinem comme à une teneur, & à une sin, tout demeure en latos non habet exitus.

S. Ta peticion est raisonnable: car san savoir la lettre, on ne pourroit bien ordonner son chant. Cansa formalis formatur in materia & in fine, Tu demandes icy la cause materiele & la finale de nostre chant; si dy que la matiere, ou la lettre de nostre chant, est J.C. nostre Sauveur principalement, & toute la benoite Trinité en unité; car toute aultre chose creéne se doit chanter, senon à la louange de Dieu. 1 Cor. x. 31. Omnia in gloriam Dei facite. Et par ainsi nous avons la cause finale de nostre chant: nous avons aussi la principale cause efficient; mais la cause formale est la grace de Dieu, qui donne bon vouloir au cuer, & le fait bel & plaisant à Dieu, & bien en amouré & navré de son amour, ou charité; Cant. 1v. 9. Vulnerasti cormeum, & vulnerata Charitate ego sum. Sy est dit nostre chant nouvel, pour ce qu'il est de choses eternelles, qui sont toutes idez nouvelles en pardurable eternité, Nichil novum sub sole. Eccle. 1. 10.

M. Je commence voir la difference de ton chant & du mien, selon les quatre causes: car la lettre & la fin mutaciones secit periculose. de mon chant n'est pas Dieu principallement, mais leD monde avecques ses concupiscences charnelles, en avarice, en orgueil, ou en l'uxure, & n'y est point la belle forme de la grace plaisant à Dieu, comme tu dis: mais je mes Dieu & sa bonté ou pitié comme en

oubli: quasi mortuus sit à corde.

vouloyes appliquer & donner à nostre canticordum. ceste vie, puis à ses pechiés, puis aux peines d'enser,

Mais c'est plus fort & plus laborieux ensuyr & acquerir pure affection, que clere cognicion; & toutesfois que vault cler entendement, se la voulenté demeure mauvaise: c'est icy l'entendement dyabolique, qui interpretatur sciens. L'ennemy scet maintes choses, & a bien cler engin, mais ne met riens à son proffit pour ses affections, les quelles il tourne toutes à mal vouloir & faire . . . non bonne. En oultre tu peut promptement apprendre, pourquoy tu n'as point paisible & serain chant: car paix n'est chantée par les Gloria in excelsis Deo & in terra pax hominibus bona voluntatis. Luc. 11. 14.

M. Pourquoy doncques m'as tu mis en nombre bonne voulenté, en figurant ton chant, puis que elle est seule cause de paix & de concorde, & ex consequemi,

cansa est omnis armonia.

S. Certes je n'ay pas oublié bonne voulenté, quant j'ay mis en colloque pitié ou milieu, & comme ou centre du Canticordum, en remanbrance de J.C. qui est nostre paix & sacrement de pitié. Magnum pietaris sucramentum 1. Tim. 111. 16. & figuré par J. qui est la plus petite lettre, comme ce nom Jesus se commence par J. & fignifie le plus petit par humilité qui oncques fust le plus simple, quasi ovis, Isaia. Liti. 7. & hault en sa divinité & selon ceste voix petite, humble, & moyenne se doivent toutes les autres quatre notes, ou voix, ou affections regler, moderer, & attrenpers gieux & bening à son prouchain. Et je te diray dont vient cecy. Tu dois sçavoir que l'affection de pitié, ou pitie, se fonde sur prochain recte de lignage, ou de parenté, comme j'ay dit oir, est ainsy que nous sommes tous par creacion fils de Dieu, & le devons estre par gracieuse adopcion, Dedit eis potestatem filios Dei fieri, &c. Jean. 1. 12. pour tant voult Dieu, qu'en toutes nos peticions, nous l'appellons nostre Pere des cieulx, cy est noble lignage. Etenim genus sumus, Actor. xvII. 28. Cy est divine fraternité entre les hommes, fratres enim sumus. Doncques à ceste voix moyenne d'amoureuse pitié, ou pitie; se doyvent accorder les autres quatre voix, afin que le Canticordum soit vray Concordum, non Discordum: car puis que elles seront d'accord à ceste unité, accord & en armonie, Qua dicitur quasi armonia, idest ad unitatem concordia, O fit unisonum sive monocordum à monos, unum.

M. Par ce que tu me declaires la cause de l'armonie melodieuse de ton Canticordum, je congnois la cause de mon descort ou Discerdum, car je n'ay point une principale pitié à Dieu; Ançoys domine en moy cupidité ou iniquité, pour dire verité: si n'est pas merveille se je ne puis ordonner mes affections, quant je n'ay point une certaine teneur. Cor impii quasi mare fervens quod quiescere non potest, Isai. LVII. 20. Et Non ali-ter durare queunt res, nisi causa restuant qua dedit esse.

S. O si tu vouloies user de la merveilleuse nuance qui le puet faire, & se fait ung chascun jour de fainte & faulse musique, à la vraye & certaine; de faulse joye à vraye; de faint espoir à bonne esperance; pareillement de mauvaise paour & de doleur en bonnes; & ceste nuance ne se puet faire sans la quinte note que nous disons pitié. Pietas ad omnia valet. 1. Tim. IV. 8.

M. Expose moy la maniere de telles nuances, quia

S. Voulentiers, & pour exemple je te reciteray ce que faisoit des son jone aage ung cuer que tu as bien congneu, Nomen ejus sit in Libro vita. Celuy cuer sentoit souvant tristesse en soy, & ne sçavoit souvant pourquoy. Entens & oy qu'il faisoit souvent pour vaincre, ou oster, ou muer ceste tristesse. Il com-S. Tu monstres bien que tu as cler engin, se tu le mençoit tantost penser à sa mort, & à la briefté de pour eschuer dampnacion, en depriant Dieu, qu'il le menast à bonne fin en pardonnant ses pechiés; il pensoit fort à la Passion nostre Sauveur J. C. & pourtoit, sa Croix emprainte en soy, je ne diray pas comment, Lex Dei ejus in corde. Ps. xxxvi. 31. Lors souvent & asses tost, il sentoit une autre doleur, ou tristesse deavant, qui le grevoit; & par ainsi male tritlesse se muoit en bonne & doulce, & alegeant doleur: Dolor est medicina doloris.

M, c'est merveille que tu dis que doleur puisse estre doulce & plaisant : dy moy comment? Quis conjun-

get contraria?

S. Saint Pol l'Apostre parle de deux manieres de tristesse, l'une il nomme tristesse du siecle ou du monde, & quelle elle est, car elle engendre mort, mortem operatur. 2. Cor. v11. 10. L'autre tristesse est selon Dieu, la quelle œuvre & amainne salut, & pour tant elle est joyeuse. Pour quoy? Pour ce en nom Dieu que la personne qui ainsy se deult a bonne esperance que Dieu luy pardonne ses pechiez, & la sauvera finablement, & ceite esperance ainsi messée est cause de grant liesse, De dolore gaudeat, comme ung malade, quant il scet par son medecin, que s'il boit ung bu-B tune homo moritur mundo, & vivit Christo. Il vit d'avraige amer il sera gairy tantost, il prent desir & plaisir à boire ceste pocion, combien que elle soit amere au goust, Sape bibi succes quamvis invitus amares. Or est ainsy qu'en la tristesse premiere que nous disons du monde, n'est point jointe une telle esperance de pardon & de salvacion, ainsoys croist de plus en plus comme au desespoir, jusques à se pendre ou occire aucunesfois, comme appert en plusieurs exemples, & de nostre temps. Mais en la seconde tristesse croist toudis bon espoir & leesse, jusques à non chaloir de peine quelconque, ou tribulacion, selon ce que nous L'avons des Apostres & sains Martirs, qui ibant gaudentes. Act. v. 41. & des devots repentens qui font alegrement & liement les afflictions de penitence: De ceulx dit l'Evangile, Matth. v. 4. Beati qui lugent, quia consolabuntur: n'est ce pas ycy belle & prouffitable mu-dicebat: Cantabiles michi erant justificaciones tua in loco sique, de pleur en chant, de trittesse en leesse, peregrinacionis mea. Ps. CXVIII. 54. Tristitia vestra convertetur in gaudium, (sequitur,) & gaudium vestrum nemo collet à vobis. Joan. xvi. 20.

M. Certes oy c'est une belle muance, Mutacio dextera excelsi. Ps. LXXVI. 11. Et si voy maintenant

le cause & la maniere pour quoy.

S. Entens encores que ceste muance se puet faire, & fait souvent en bonne musique de nostre doulx Canticordum, tellement que n'est voix ou note, que legierement ne se muc en chascune des autres, de quoy vient merveilleuse melodie : car de bonne tristesse le cuer saulte en bonne joye, comme de  $\mathcal{O}_i$ , en La: & de bonne paour en bonne espoir, comme de Re en Sol. Et pitié generalment se joint à l'une voix, puis à toutes ensemble, en maintes guises, & modulacions, & toudis en accort :  $\circ$  ita [cantus] quastus De que par ton.

magnus est pietas cum sufficiencia. Dicit Apostolus 1. Tim.

M. J'ay deput

M. Telles muances aufly se font ou Canticordum seculier ou mondain, que tu nomme Discordum, de tristesse en lecsie, & de lecsie en plours. Versa est cithara mea in luclum, Job xxxvIII.31.noclem verterunt in diem. xvII.12.

S. Vray est certes que mutacions ou muances se font ou Discordiem: mais las! elle ne sont pas telles comme en nostre Concordum, mais tres diverses & perverses: car toudis sont en desaccort, & chant horrible, entens que de males joyes trebuschent en pires tristesses, en pires paour ou desespoir. Et car il n'y a point de doulce pitié, mais impieté, ou iniquité, ou cruaulté, felonie & dure, tout se desjoint sans ordre, & sans raison, comme en une mer flo-EAINT & boullant. Cor impii sicut mare fervens quod qui-

puis prenoit pitié, ou conpassion de soy meismes escere non potest. Isaiæ. LVII. 20. Et par ainsy, tu cuer mondain, voix la cause pour quoy tout par tout ou tu quiers consolacion, tu treuves desolacion, decepcion, infection & interfection, trouble & desac-

M. Et tu cuer seulet que treuves tu; n'as tu pas souvent confusion en ton chant, selon ce que j'ay ov dens soy, qui deboutoit hors celle qui y estoit par- Adire & exposer, & tu le dysoyes par avant que chante l'Eglise, Confusa sunt hac omnia, spes, metus, mæror, gaudium. La char n'est elle pas souvent mais tout à descontraire à l'esprit, si fault que de cette contrarieté naisce chant desacort.

Mundus caro damonia

Diversa movent prelia.

S. Helas! voir je ne puis nyer ce que opposes icy; mais moyennant la grace de Dieu & sa pitié & compassion, tout à la parfin revient à bon accort; car le discort de la cher cesse, & se tient comme en silence, sans ce que paour lors empesche la doulce melodie de mon espirituel Canticordum. Vray est que c'est apres maintes meditations, & vertueuses operacions en la vie active, par avant que ceste pays & accord soit en la vie contemplative. Tunc omnia consonant rationi, tunc non contristabit justum quidquid ei acciderit. mour.

M. Que doys je faire & par ou commencier, pour ainsy plaisanment jouer du Canticordum, combien que je n'ay pas maintenant grant loysir de l'escouter, car on me attent des pieça en mon hostel & ou marchié; fonitus terroris est in corde mco, & habeo tribulationem

hujus modi.

S. Je louë doncque que tu reviengnes ung autre jour. Non oneranda memoria, omne supervacuum pleno de pestore manat, quicquid precipies esto brevis. Si te souffise à tant pour ceste foys, & va de par Dieuentendre à tes besoingnes mondaines. Je demourray en mon desert & solitude, vaccant à moy & à mon Dicu de virtute in virtutem, Psal. LXXXIII. 8. & cn consolacion du Canticordum au pelerim, cum illo qui

M. Et je me pars, Dieu soit tousjours avec toy, & prie pour moy, Oracio humilium celos penetrabit.

S. Je le feray & retourne quant te plaira, Paratus sum reddere rucionem omni poscenti de ea qua in me est Fide & spe, 1. Pet. 111.17. in explanacione Deca-

S'ensuit la tiers collacion ou dyalogue, sur la doctrine du nouvel Caniscordum, pour les tiers jour.

Et parle premierement cuer mondain, qui se commence à convertir, Cor meum conversum est in me. Ceste collacion contient vingt quatre notes principales, solon le mistere viginti quatuor serniorum in Apocalipsi Apoc. IV. 10. citharix ancium in citharis suis: Et y a plusieurs minutes & grandes notes. Cuer mondain parle, graces à Dieu, & à toy cuer seulet, de

M. J'ay depuis que ne te veis commencié sentir une ardeur, & doulceur, & clarté ne sçay quelles dedans moy. J'ay plus grant desir & voulenté d'enquerir, & sçavoir la doctrine de ton nouvel chant, que tu nommes Canticordum au pelerin, Concaluit cor meum intra me, & ceco carpitur igni. Je sens comme unes premieres amours d'autre nature & condicion que ne sont les amours foles ou charnelles, il me prent talent de chanter devotement, comme se le printemps sust venu dedens moy, Venit tempus amancium. Si vouldraje bien ô beau pere & frere, cuer seulet, que tu me declai-rasses plus avant tout le mistere, & l'art de la doctrine de ce nouvel Canticordum & de sa figure, Quia intelligencia opus est invisione.

S. Esjois toy, cuer mondain, de ceste mutacion & souldaine conversion, dy avec le Prophete en son

mutacio dextera excelsi. Ps. LXXVI. 10.

M. Tume disoyes bien par avant que cuer mondain puet bien muer sa nature & son chant, car le saint Esprit œuvre ou il veult, & quant il veult, & comment il veult, Joan. III. 8. Spiritus ubi vult spirat, si ne fault nul avoir en desespoir ou desdaing, Spernere nullum.

S. C'est verité mais tien que souldainnement nul n'est parfait, Nemo repente sit summus, comme on A dire, ou m. Comme disoit Alixandre à son Maistre, seult dire, on n'est pas maistre au premier coup, tu le voys en toutes besoignes, tant natureles comme artificieles; il fault monter de degré en degré, qui veult venir au derrain bout de l'eschelle, ou de la tour: voy comment se font maintes mutacions, avant que de une herbe ou d'une pierre on face le voirre; ou de diverses terres, de l'une plons, de l'autre estaing ou argent ou arrain, azur, ou or: ne convient il mie avant que une personne soi parfait clerc aprendre fon A, B, C. & avant qu'il soit bon chantre par art, & par usaige, convient qu'il apreigne sa main ou ga-

M. Par foy je le sçay bien, si veuil de toy maintenant, plus que par avant, aprendre l'art de ce nouvel chant, & sa game, & à moy sera la mettre en usage & exerce Studium . . . . perceperis artem.

Usus & ars docuit quod sapit omnis homo.

S. Les dessus dites collacions je, t'ay declairé rudement & en gros la figure & teneur du Canticordum par cinq lettres vocales, situées ou ordonnées en la forme de croix, en hault, en bas, à dextre & à senestre, & ou milieu. Je te dis que joye en hault estoit signifiée par A. ou la. Espoir ou desir ou dextre costé par E. ou re. Paour à senestre par O. ou sol. Doleur, ou bas pié de la croix, par V. ou m. Mais pitié se fichoit ou milieu, qui est signissé par I. ou mi. Si pourrions ainfy dire par cinq briefs mos, cuer piteux soit joyeux, desireux, paoreux, doloreux. Le cueur quant envers Dieu & J. C. doit estre piteux & à tous ses proesmes pour l'amour de luy qui est nostre Pere commun, en luy sommes freres d'un hault parenté & d'un noble lignagne, Aquo omnis paternitas in calo & in terra nominatur. Eph. 111. 17. Le cuer piteux quant au regart de Paradis, doit estre joyeux, & pour enser douloreux, & de bien faire desireux, & de messaire

M. Bien me plaist ceste briefve reduction, Et lu-

S. Comprens en ce que dit est, non pas seulement les notes, ou les voix de nostre chant, mais avec ce la lettre, comme en briefs mots, Dieu, Paradis, enfer, vertus, pechié: & quant à Dieu c'est la principale lettre, selon la quelle se doit former nostre chant par Mi en Bemol, la voix d'amoureuse & honnourable pitié, qui se figure par I Omnia in gloriam Dei facue, I Cor. x. 31. Considere comme ce nom Ihesus, qui est nom de salut & de toute pitié, se commence par I, & comme I, est la plus petite vocales des aultres. Pareillement Ihesus est se plus humble neantmoins I peut estre commencement de toutes aultres figures, & en especial pour nostre propos. Qui veult faire une croix il ne fault que mestre ung I droit, & l'autre de travers par le milieu ainsy H, & qui vouldroit plus proceder en une figure parfaite selon la consideration des Philosophes, en la forme du monde Pro una sphera solida, habente tres dimensiones, On adjousteroit le tiers I. par le moien point de la croix: nous aurions par ainsy toutes les dimencions.

Psaultier, Nunc capi, j'ay bon commencement, Hac hault, bas, dextre, senestre, devant & derriere, & le point du milieu, Quasi centrum ubi tria I intersecant se octogonaliter, scilicet ad octo angulos rectos, si peux veoir en aprés que en ceste sillabe.. m. qui est de trois tires en figure de trois I. nous est representé comme une trinité en unité.

> M. Mon entendement n'est pas encores si esclarci ne agu, que je puisse bien conprendre ce que ru veulx conclurre par ces figures, ou par ces I. deux ou trois Doce me facilia, aprens moy choses legieres.

S. Ce n'est pas de merueille, je te dy bien que je y ay fort estudie, pour ramener ceste consideracion à entendre le mistere des Roes, & des cercles, & des croix; des quelles on fait mencion en la sainte Escripture, tant en Ezechiel, comme en l'Evangile, ou nous lisons quatre croix; ou quatre manicres de porter la croix, Quisque suam patitur crucem sorte sed non impare pænæ. N'est cuer mortel qui n'ait peine & sa croix; mais en diverses guiles. La croix portoit J. C. par pitié; Symon Cirenen par contrainte, voulsist ou non. In Angaria: le bon larron en penitence, le mauvais en desperance: mais je croy bien que c'est le meilleur que je me passe à tant de ceste matiere, qui m'a esté moult proffitable, pour briefvement ramener & fichier en ma memoire les B speculations & meditations, tant à la Foy, comme de bonnes mœurs, & pour avoir mieulx congnissance de moy. Nous en pourrons autrefois conferer: si vendray à nostre Canticordum; & te diray qu'en iceluy son trois manieres de resonances, l'une en bas & grave son, que nous disons la basse game, l'autre en moyen, l'autre au plus hault & agu son, que nous disons la haulte game, qui singulierement se termine en unison. Le premier chant puet convenir à ung chascun cuer pitueux, devot & religieux, qui est comme commençant à l'escole de ce chant, qui met ion estude à estre purissé: le secont chant appartient à cuer piteux, devot & religieux, qui longuement a proffité à estre clarifié: mais le tiers & le darrien ne le peut chanter, fors par le cuer enslamé de l'amour de Dieu, tout ardent & comme deifié, qui ala Loy de Dieu en figure de croix emprainte ou milieu de soy: Quia finis legis Dei Christus, Rom.x.4. Lex Dei ejus in corda Christus. Tellement qu'il ne peut ou ne veult paoureux, Declina à malo fac bonum. Psal. xxxIII. d'aultre chose penser, escouter, ou chanter, d'aultre chose n'est il piteux, ne pour aultre chose n'est joyeux ou desireux, ou en ce mortel pelerinage paoucidus ordo, quia nichil est quod texitur ordine lon- reux ou doloreux; quant se sent loingtain de Dieu & de sa gloire. Tel fut le cuer de Nostre Dame, Quod persransivit gladius & vulneravit caritate, tel de saint Pol, Christo confixus sum cruci, vivo ego, jam non ego, &c. Gal. 11. 20. Tel des Apostres à la venue du saint Esprit, en signe de langues enslammées, Ibant Apostoli gaudentes, &c. Att.v. 41. Tel le cuer des deux pelerins alans en Emaux qui disoient, Nonne cor nostrum ardens erat, &c. Luc. xxiv. 32. Tel le cuer de Saint François, à qui le crucifix apparut en guise de Seraphin tout embrasé, & crucifié de ceste amour: chantent les vierges Regnum mundi & omnem ornation seculi contempsi, &c. Et Ignacius Avicenius crncifixus de cuer, le plus mol, doulx, & piteux, Mitis sum & humi- est. Vray est que Dieu inspire ce hault chant glolis corde Matth. 11.29. O novissimus virorum, Isaie. L111.3. rieux, & ceste grace tres especiale aux cuers selon Considere oultre, que non pour quant soit I si petite Dson bon plaisir & voulenté. Quando pervenit in benote, car elle se fait à ung brief sens & droit tirer; nedictionibus dulcedinis. Se par faintise, paresce, ou malice le cuer ainsy attrait n'y met aucun empeschement, Quia nemo salvatur invitus. M. Plainement je voy bien que je suis bien loing-

tain de cette haulte game. Longe à peccatoribus salus, si me soussit pour le present que tu me donne la do-Arine plus especiale de ce nouvel Canticordum, selon la basse game ou la moyenne; Dimidium qui capit habet.

S. Dit nostre Sauveur J.C. que De habandancia

cordis os loquitur, Matth. xII. 34. de habundance de cuer la bouche parle: & se puet ycy prendre parler pour toute maniere de chanter, soit ou cuer soit dehors le cuer; soit de la bouche, soit de tous signes par dehors, qui se forment par armonie, ou musique, pour signifier l'abondance du cuer en joye, ou en doleur; en espoir ou en paour; en pitié & en amour. Si est à sçavoir que la cause materiele de tous ses signes par dehors, puet estre ditte la lettre de toutes les affections dessus dittes, & plus appropriement une let- A& espirituels, qui se font & forment dedens le cuer. tre sert à aucuns cantiques, ou instrumens de musiques, que l'autre: comme par exemple, la tierce des dix Commandems, sert au Psalterium comme à ses dix cordes de hault en bas, prima minucia septieme note. la lettre du Psalterium Adoure ung Dieu. Ne jure en vain. Garde les festes! Tes parens aime. Fuy murtre. Luxure, embler, mentir. Fuy convoitier. Fuy fol desir. La lettre de la harre Dieu, Paradis, aumosner, orer, jusner, confesser, la mort, purgatoire, enser, pechié. La lettre du cantique Gloria in excelsis Deo, & c. . . occuritte ad judicium salva-La lettre d'une toris. La lettre de la harre se prent selon dix consideracions qui servent à penitence de bas en hault; la lettre de la trompette, ou buttine, se prent selon la diversité des offices de buttine, maintenant, & anciennement: car les aucunes se sonnent pour esmouvoir à la bataille & deffense, & à faire le guet; les aultres novissima tuba, I Cor. xv. 52. surgite mertui: les aultres on fonne pout signifier & denoncier les festes & solemnitez buccinate, Gc.Ps. LXXX. 4..... les aultres se sonnent pour faire les assemblées en la ville ou cité : les timbales que nous disons les cloches, ou clochettes, on fait sonner pour l'une des six causes: pour Dieu louer, pour le peuple appeller, pour le Clergié assembler, & pour les mors plorer, pour la tempeste debouter, pour les festes honnourer.

Les orgues on sonne en sainte Eglise pour telles causes & signifiance, & selon telles notes, comme le chant vocal se fait ou Cuer, ou Chanteau, que nous appellons Chorus: & dehors l'Eglise ung tel Chor ou Chorns se fait en danser ou trecher Tripudium ou caroler, Corea, les musettes, chalemies, & tybres, & bonbardes, & fistules, & cornes de cor, & tels instrumens qui sonnent en soussant de la bouche; ont pour la lettre ou matiere les diverses causes ou fins taille, soit aux noces ou confrairies, ou es convois, foit aux obseques de mors, comme on souloit faire anciennement, & l'Evangile en parle In suscitatione filia Archisnagogi & comme die cantabatur tibiis aut fistulis imparibus la . . . que nous povons autrement dire doulcaine. On puet appliquer à l'oroison de la Patenostre, & des sept petitions en icelle, seriement, doulcement, humblement & devotement, simphonie qui se fait en sonnant les cordes des instrumens autres que dit est, comme vielle, citotle, eschanguier, rote, guiterne, rebebk. On joint souvent à chanter de gest, comme de Rolant, ou de Olivier, & se varient selon la matiere des histoires qu'on chante, ou recite; le tympane, qui autrement se dit bedon, tabour ou naguaire. On fouloit sonner anciennement es caroles ou danses, ou tresches; il apparut quant Marie seur de Moyse Cum tympano ducebant chorum encores les gens de villages ou d'umble estat le font. A ce tympane ou bedon, se joignent toutes manieres de gesticulacions ou jubilacions, ou exultacions, qui se monstrent es personnes enseignées par dehors, comme sont ces bastelleurs & ceux qui treschent ou dansent, ou mainnent les piés, & les aultres membres en maintes manieres.

De ces instrumens musiquaux est escript en Daniel, quant Nabugodonosor contraignoit adourer son ydo-

le, Quacumque hora audieritis sonitum tuba, fistula, cithara, sambuca, psalterii, & simphonia omneque genus musicorum, &c. Daniel. III. 5. Sy povons par la consideracion de ses neuf manieres de musique, assés correspondenment aux neuf muses poétiques, entendre & appliquer toute la maniere de louer & de magnifier Dieu, selon que la saincte Escripture en fait tant diligenment & souvent mencion, en usant de ces exemples materiels, en la moralité des chans divins Loquentur mutuo corda exultacionis Dei in gutture.

M. Donne plus à plain l'entendement de ceste applicacion ou Cinticordum: quia rudis sum corde.

S. Vecy comment: Le le cuer pense aux dis Commendemens de la loy, & prent sa joye en Dieu, que de sa grace il les garde bien sans trepasser, lors il chante comme ou Psalterium; & se il se deult de ce qu'il ne garde pas si bien ou à garder ses dis Commendemens comme il vouldroit, ou devroit, son chant cordial ou moral se fait en la harpe de penitence, & par ainsy se joingnent Psalterium jocundum cum cithara: Pf. LXXX. 3. & cit ycy comme fe le chant du roffignolou de l'aloue s'accordoit au souspir ou gemissement de la tourterelle, ou du coulon; Sic concordat philomena turturis sussitium. Veulx tu jover musiquement, de la luterne, ou de la trompe, pense aux jugemens de Dieu, à la voix, & note de grant paour, ou par bon on sonne pour signifier justice & jugement, sieut in B espoir jouë des trompettes d'exultacion, en memoire de la solemnité de gloire, en la cité de Paradis, Ubi sicult letantium omnium habitacio est in te. Ps. xxxvi. 7. Se tu pries Dieu en humble & doulee devocion, tu joues de la doulcaine ou de bas instrumens musiquaux, soient de cordes ou de fistules, comme en ta chambre secrette; mais quant tu penses aux solennités publiques de sainte Eglise, & aux six causes dessus dittes, pour les quelles on sonne les cloches; tu fais le semblable missiquement dedens ton cuer, soit en joy, soit en doleur. Pareillement dirions nous des aultres manieres des soms melodieux, qui se rameinent à trois, selon Philosophie & experience, car tout chant musical se forme ore, pulsu, flatu: par chanter de la bouche ou pour touchier & frapper en quelconque maniere que ce soit, ou par soussier en maintes gui-

Or vois tu bien que non sans cause la sainte Escripture, par especial le psaultier, en horte tout cuer depour lesquelles on les sonne, soit en paix, soit en ba-C vot former son Canticordum par la similitude des instrumens de par dehors. Dieu mesmement en parlant de la Resurrection J. C. en usa, selon les Docteurs en ce pscaulme, Exurge gloria mea Exurge psulterium & cithara respond le fils, Exurgam, diluculo. Ps. Lvi. 9. Jhesu Crist quant à la divinité estoit appellé le chant du Pere, & sa gloire; & quant à l'esprit il estoit nommé Psalterium decacordum, de dix cordes; & quant au corps passible, il est diot Cuthara, harpe: pour ce quant nous, honnorons J. C. nous faisons ce que dit David Bonum est consiteri in Domino, &c. Ps. xci. 5. sequitur. Psalterio cum cantico in cithara. \$.4.

M. Par ta foy cuer seulet, comment cuides tu que ceste matiere soit peu plaisant ou savoureuse aux cuers mondains, tels que moy, ce n'est que une vanité legiere & vulgaire selon leur jugement, de dire que Dieu vueille estre loé par telles menestraudies, quant ils voyent en painture que les Angels des cieulx Cantemus Domino gloriose Exod. xv. 21. Et de present Djouent de tels instrumens, cecy ne les esmeut point à quelconque devocion, mais plus les tourne-on à moquerie & à derission: car ils scevent bien que Dieu & ses Saints ne se delictent point en tels sons materiels, de harpes, ou de tabours, ou de muses, ou de clochettes. Sieue non est regnum calorum esca & potus, Rom. xiv. 17. sic nec musicorum carnalium sonus.

S. A bon droit reputent ainfy les cuers mondains pour ce qu'ils ne se scevent ou veullent esseuer du chant materiel par dehors au chant espirituel par dedans le cuer: Car s'ainsy le sçavoyent & vouloyent faire, à l'exemple des saints Prophetes, qui par leurs fais & escriptures monstrerent & enseignierent telles manieres de loer Dieu; tout leur sembleroit tres bel & tres bien ordonné. Pour tant nous estudions nous ramener toutes les choses corporelles au sens espirituel. Sicut Deus est Spiritus & adorandus est in Spiritu veritate. Foan. IV. 24.

M. Raisonnablement & proffitablement ceste reduction se doit enseigner & faire, pour oster les erreurs des foles ymaginacions des cuers bestiaux, & mal apris; mais je te demande pourquoy on ne assigne plus ou moins de notes ou de voix que cinq, selon

ou game, Ut, Re, Mi, Fi, Sol, La.

S. Je respond que cuer tout chant cordial se pourroit ramener à une seule voix, qui est la voix de charité, d'amour, ou de pitié: on le pourroit ramener à deux voix, joye & doleur; puis à quatre ou cinq, comme nous avons fait; puis à douse, selon la tradicion des Philosophes. Mais la moyenne maniere que nous tenons semble plus expedient, de ramener tout à cinq voix; car à chascunes d'elles se reduissent plusieurs particulieres voix & nottes d'affection, qui se nomment par divers noms, Propier diversas connataciones. La voyx de joye se nomme aultrement leesse, volupté, jocundité, hillarité, alacrité, liquesaccion, deffection, par joye ebrieté, sacieté, transformacion, faulter, regracier, loer, glorifier, manifier, benir. La voix d'espoir que nous prenons icy B generalment pour desir, se nomme tendence, expectacion, faim, soif, ardeur, hardiesse, jalousie, emulacion, souspire, concupiscence. La voix de pitié se nomme aultrement compassion, miseracion, misericorde, mittité, ou debonnaireté, mansuetude, benignité, liberalité, munificence, humanité, clemence, benivolence. La voix de paour se ditaultrement fuyte, desperacion, paresse, espouventement, admiracion, erubescence, vergoigne, horreur, refverie, trepidacion, formidacion, abhominacion, nauseacion, ennuy, refilicion dedans soy, ou exilicion à chose qui peut aidier à sa necessité. Lá voix de tristesse s'appelle aultrement contricion, doleur, hayne, C detestacion, envye, cruciacion, torsion, plainte, lamentacion, rugissement comme les lyons, gemisfemens, langueur, ululacion.

M. Tu monstres, bien ô cuer sculet, que tu n'es gueres en besoignie, & que tu es bien de loisir: tu ne sces pas bien comment il me va de mes affaires, Tu si hic sis aluer sencias, Non pour quant je vouldroie bien que tu me monstrasses par exemple dedans le Plaultier, la maniere de trouver & appliquer ces cinq voix aux notes du cuer, en aucuns Psaulmes, car à trestout congnoistre je ne pourroye vacquer de present. Dy moy ausly pourquoy sont ordonnés tant de chans de par dehors, puisque le chant du cuer souffiroit, & sans son chant proffitent peu les aultres: mais qui plus est, l'empeschent souvent, Quia pluri-

bus intentus minor est ad singula sensus.

S. A bon droit ne quiers tu mie, que soit exposé & appliqué tout le Psaultier à ces cinq voix, ou notes cordiales, pour le present; car à peine souffiroit ung jour entier à exposer l'un des maindres Pseaulmes; comme par exemple le derrain Pseaulme, contenant cinq versets, Landate Dominum in Santlis ejus. Ps. cl. à la voix & note de joye, de louange, & jubilacion; car icy D me: selon l'ancien proverbe je estoye l'asne de la harest touchée toute la musique par dehors, & la lettre en gros de tous cantiques, soient cordiaux, soient matericls. Considere que le Prophete use par dix sois de ce verbe, Landaie, Loez, & une fois de ce verbe Laudet, pour enhorter à loer nostre Seignieur, selon quatre manieres de lettres en general: l'une est Laudate Dominum in Sanctis ejus, car les Saints & les Saintes de Dieu sont causes, & lettres, & exemples Tomi III. Pars II.

de le loer : puis die, Landate eum in virtutibus ejus, v. 2 Loés Dieu en ses vertus, nous entendons les Angels des neuf ordres, & les Jherarchies: qant a la tierce cause & lettre de loer nostre Seigneur qui les a fais tant biaulx & tant parfais, & comme fans nombre; Qua sapientia ejus non est numerus; Ps. CX LVI.7. pus quartement dit, Laudate eum secundum multitudinem magnitudinis ejus, cest à enclorre tout le monde, tant qu'il est grant, & toute sa vertus nature & persection. Invisibilia Dei per ca que facta sunt Rom. 1. 20. & pulchrum pulcherrim us ipse mundum mente gerit, similique imagine format a imagnitudine specie & creatura.

M. Bonnement je me commence de plus en plus les cinq vocales correspondens à cinq notes de la main, A ouvrir les yeulx de mon cuer en hault, & entendre dedans moy. Intelligere intus, lege le sens espirituel de cesse lettre de tout le monde, & d'autant plus me plaist, & congnois ce que on dit, Coram cum Christo ludens in Orbem. Or dy des autres trois ver-

sets, Laudate eum in sono tube. \$.3.

S. Souviengne toy de ce que nous avons parlé de la diversité des instrumens de musique, & des neuf Muses, qui se ramenent à trois. Dit premierement In sono tuba, ou son de la trompe, ou luctine: puis joint In Psalterio & cithara en Psalterium & harpe: puis joint In tympano & choro, ou tympane & en dance, ou tresche ou gesticulacions des mains, des pies, & de tout le corps; ou en ung commun accord de diverses voix, comme ou chancel de l'Eglise, ou en ronde barole: puis joint In cordis & organo, \$\psi\$. 4. par lesquels mots il comprent toute la musique qui se sonne par cordes quant on les touche, vielles, guiternes &c. & toute celle qui se fait par souffler, nommeement en orgues, & generalment ou toutes fistules, & tibies, & musettes: puis joint deux manieres de timbales ou cloches, les unes de grant son, comme es Eglises, les aultres de plus delyé son, en jubilacion, ainsy que on sonne le quarrillon, ou comme en aucuns horloges sont clochettes, selon le chant d'aucunes proses; & à bien considerer, tout le monde n'est que ung tel horloge. Conclud David à la par fin. Omnis Spiritus laudet Dominum. Ps. CL. 6. Toute riens qui respire loe nostre Seigneur: cy nous est monstrée la tierce espece de musique, qui se fait & forme par la bouche en chantant de la voix, qu'elle soit d'ommes ou d'oisillons, & plus eslevement en espirituaulté se ramene ce chant ou chant de gloire, selon ce que dit Jsaye en sainte Eglise, Cherubin & Seraphin incessabili voce proclamant Smiths, Sancius, Sancius, &c. Isaia. vi. 3. Et c'est icy proprement le chant de la haulte game, au quel chascun cuer raisonnable & intelluctual se doit efforcier & tendre à y venir, selon le don de Dieu: car le chant de la basse game est plus approrié à la harpe de penitence, & devotion; le moien au Psalterium de joye, & speculacion: mais ce hault chant qui est de gloire pulciative, convient à unison de gloire, & parfaite contenplacion, à la quelle ne puet parvenir cuer, s'il n'est seulet, en repos, & tout ravi en J. C. qui par son saint Esprit sur toute la puissance ou industrie de nature, inspire ceste voix de unison, & de gloire, Tanquam spiraculum vita spiritualis, sicut spiravit in faciem Ada spiraculum corpora-

M. A merveilles me vient ceste exposicion tant clere que je ne iceus oncques apparcevoir par is loing temps, & tant de fois, quant on chantoit ce Pleaulpe, Asinus ad liram: cum illis de quibus dicitur aures. habent & uon audient: vel qui judicant sicut fabulosus Midas cum auribus, . . . Que seroit ce je te supplie, se plus au plain tu vouloyes & povoyes entendre à chaicun Pseaulme, & entendre comment par les cinq notes de nostre game cordiale, chascun Pseaulme se chante en maintes variacions, & diverses muances; maintenant par nature: puis par BeMol en

My, puis en ligne; puis en espasse; puis par musique desjointe; puis par les huit tons; puis par toutes les consonantes parsuites & doulces, dyapasan, dyapenze, dyaresseron: par la tierce, la quinte, l'uytiesme, & par doubles ou triples, chascune de ses concordances, ou joindre les unes aux autres, par l'art de musique cordiale, convenablement à la vocale: mais ce n'est pas de merveille se on ne scet cest art, quant on n'y pense point: Ut intenderis ingenium valet: car ainty le chant du cuer ne se puet accorder à parfait unison, s'il n'est tout net & purisié. Si prioit David A pour bien chanter, Cor mundum crea in me Deus, Ps. L. 12. Et qui plus est, la grace de Dieu sur toute riens y est necessaire, qui forme nostre voix, & luy donne vertus. Dabit vocisua vocem virtutis. Ps. LXVII. 43. ô Dicu emply le cuer, euvre la bouche, forme le doulx chant. Je ne allegueray riens icy en especial, car tout le Pseaultier, voire toute la sainte Escripture sont à cecy, Domine labia mea aperies, &c. Psal. L. 17.

Or pleustà Dieu que j'cusse bien ordonné de mon mesnage & aultre affaires, & que je peusse vivre & demourer avec toy seulet, jusques à ce que j'eusse apprise toute la doctrine de ce nouvel Canticordum au pelerin, car je suis pelerin, Sicut omnes patres mei, & tens à la cité de Paradis, ou y dois tendre. Je le croy bien de mon enfance, Non habemus his civitatem manentem. Hebr.

stat via: y convient, selon le dit commun, mettre la main à l'euvre; car scavoir l'art ne soussit mie, qui ne l'exerce & pratique, comme nous disons n'agueres: mais oufly pour entendre mieulx cette doctrine, on se doit exercer ou appliquer à la doctrine morale des vices & des vertus, & plus especialment à aucuns livrcs qui sont fais pour venir à devocion, puis à speculacion, puis à contemplacion; selon les trois poins de nostre game, la haulte, moyenne & basse. Tu en pourras trouver es Monasteres des Celestins, & Chartreux & aultres, tant en Françoys comme en Latin, qui parlent des temptacions, & de la distinction des pechiés mortels, venies, & du mont de contemplacion, & de medicine espirituelle, & De Theologia mistica. Horologium sapientia & Meditationes sanctorum Au-C gustini , Anselmi , Bernardi , & similium. Collaciones Patrum. Vita & narraciones . . . . Gregorium, Augustinum, Bernardum, Hugonem, Richardum, Bonaventuram, Guillelmum Parisiensem, & aultres, tels qui singulierment ont eu la Foy & la Loy de Dieu, comme le signacle de la croix emprainte dedens leur cuer. Pone me nt signaculum super cor tuum. Cant. viii. 6. Tellement l'avoit fait David qui disoit, Legem tuam in medio cordismei. Psal. xxxix. 9. C'est ycy la note & voix de pitié, signifiée par I. ou my qui rent le cuer piteux, devot & religieulx, Unde dicitur cor pium, & homo pius. Unde ciconia dicitiir pin avis, quia fovet parentes suos. Hino & illud, sum pius Eneas. Saiches qu'il n'est plus belle condicion à bien chanter, que d'avoir le cuer mol & piteux, Quia cor durum male habebit in novissimo. Eccli. 111. 27.

M. C'est bien loing du jugement des saiges mondains, qui reputeroient ung tel cuer failly, ou cuer de femme; & se ung docteur, tant soit grant clerc, se donne à telle pitié ou devocion, on le nomme comme par moquerie, Doctor pius.

Mais je suis contraint moy partir de toy, ô mon biau Pere & Frere, cuer seulet, ne scay quant je te reverray: je me recommande à tes bonnes & devotes prieres, esquelles j'ay grant fiance. Quia voluntatem timentium se faciet, Pf. CXLIV. 19. &c. Puisque le saint Esperit t'a inspiré de vouloir estre piteux, devot & religieux, c'est tres grant conmancement de prouffiter, que on vueille estre bon, selon le dit Socrates. Dieu soit en ton chemin, & fon bon Angel.

S. ... secum Or s'en ya cuer mondain tout esploré,

plain se semble de bonne indignation contre soy meismes, & sa vie mondaine, Dieu parface ce qu'il à encommancé, Ut conversum sit cor suum totaliter ad Christum, & qu'il die en exultacion d'esperit, Dous canticum novum cantabo tibi.Pf. CXLIII.9. Dicu chant nouvel te chanteray, de tout mon cuer te loueray. Amen.

Cy confine la tierce collacion sur la doctrine du Canticordum au pelerin. Vray est que entres les aultres doctrines contenues es quatre collacions derrenieres, seront de presens recitées seulement trente notes, ou consideracions petites. Parlons de la haulte game du chant du cuer, selon que cuer mondain, qui à la parfin devient Theologien les recite, & ordonne ou chant de la haulte game, n'y a que voix une principale que nous povons nommer charité, ou pieté, la quelle se forme sans moien & sur toute nature par la benoite Trinité le Pere, le Fils, le St. Esperit, A quo omne datum optimum, & c. Jacob. 1. 17. & qui dat voci sue vocem virtutis, cujus sermo vivus est, & velociter currit; ceste voix ce fait ouyr quant elle veult, & non pas selon la puissance ou voulenté d'ycelluy cuer qui la chante, ou escoute, Ubi vult spirat vocem cantus sui. Ceste voix ne se fait ouyr dedans le cuer, se non en fouveraine filence; c'est à dire que nulle aultre voix formée par le cuer, soit haulte, ou basse, ne soit escoutée, Fit in calo filencium. Apoc. VIII. I. Ceste voix se forme, ou fait ouyr pour le temps de ce peleri-S. Tondesir est à loer, Sed grandis adhuc tibi re- B nage .... obscurté & en tenebres divines, comme Moyse en la montaigne escoutoit Dieu parler. De medio caliginis Exod. xxIV. 16. & de ce dit David, que Posmit tenebras latibulum suum. Ps. xvII. 12. Il convient que le cuer devot soit seulet, & ravy comme en une solitude secrete, ou deserte, qui veult ceste voix escouter, & par icelle chanter. Ducam eam in solitudinem & loquar ad cor ejus, Ozea. II. 14. Il convient que celluy cuer devot soit seulet & ravi & ne scet, & ne s'efforce point de riens veoir par les yeulx de son entendement, ou pensée; mais luy doit souffire la creance de soy, qui ne puet entrer à veoir ceste voix. Fides est non apparencium. Heb. x1. 1. Il convient que celluy cuer devot & seulet soit ravy par esperance, jusques dedans les tenebres ou sonne ceste voix, comme dit l'Apostre, Usque ad interiora velaminis, Hebr. vi. 19. non pour quant esperance ne se attent point à parfaittement comprendre ceste voix, jusques en paradis, ne celuy qui la sonne. Il convient que le cuer devot & seulet, soit ravy par amoureux desir dedans les dittes tenebres ou sonne ceste voix, & qu'il soit joint à celluy qui le forme & sonne, c'est ung seul Dieu en son eternité. Its sides dirigit, spes erigit, charitas se ingerit, & unit. Combien que le cuer seulet & ravy, comme dit est, est tellement joint à Dieu & enamouré de luy, & par esperance eslevé, ne puisse former icelle voix de soy, ne de sa nature ou substance, ne par industrie quelconque créé, non pour quant il est esmeu par ceste voix tant amoureuse ot doulce à y consentir de l'escouter, & par icelle chanter, combien que Dieu forme tant seulement ceste voix ou parole. Neant-D moins ceste voix est ditte commune au cuer & à Dieu, car Dieu la donne au cuer, & le cuer par consentement & souverainnement la rent à Dieu, en soy joingnant à luy, & comme l'enbrasant par devot & amoureux plaisir. Exemple que se ung instrument de muuque avoit entendement, ou ientiment, quant on le fait sonner, on diroit que le son est sien, s'il vouloit & consentoit qu'il fust ainsy sonné, combien qu'il ne peust, ne ne sceust former le son de soy, ne de telle voix; combien que ce chant de la haulte game soit formé de Dieu, par & sur toute nature, & par pure charité grace & pitié: neantmoins qui l'escoute & par consentement chante en ce pelerinaige, en acquiert grant merite envers Dieu, autant & plus comme s'il formoit par soy mesmes une telle vois s'ainsy mais ne se povoit faire combien que Dieu & cuer hu-

main soient deux choses si diverses & si distans, que bonnement l'une ne puet estre faitte l'autre, en muant l'une nature en l'autre, comme est certain estre impossible. Neantmoins par l'union de ceste voix que Dieu donne au cuer, & le cuerrent & sonne à Dieu, sont verifiées les paroles divines de la saincte escripture que nous toucherons maintenant en ce chant.

Dieu & le cuer sont dis estre tout ung, comme le pria J. C. en son derrein & long Sermon de la nuyt A lenté se muevent par maniere diverse & oppositive, en du grant Jeudy, Ut sint consummati in unum: Joan.xvII. 23. Et l'Apostre dit, Qui adheret Des unus spiritus est cum èo, 1. Cor. vi. 17. En ce chant est verifié que Dieu est ou cuer humain, & cuer humain en Dieu, par commune & amoureuse adhesion & union. Et car ce chant se fait plus convenablement & haultement en la table du Saint Sacrement de l'Autel, In voce exultationis, en la voix d'exultacion, dit nostre Sauveur. J.C. Car qui mengne ma cher & boi: mon sang demewe en moy & de moy sans sin, Joan. vi. 56. Et saint Jehan dit, Deus caritas est & qui manet in caritate, in Deo manet & Deus in eo. 1. Foan. IV. 8. En ce chant n'est point si parfaitte union comme est celle de la benoite Trinité. Car illecques trois personnes sont d'une mesme essence & fubstance; mais yey non: car l'unité n'est point essenciel, mais par une commune voix de grace, comme dit est, & oultre ceste unité qui sut singulierestre Sauveur Jhesu Crist, elle sut jointe à la divinité en l'unité de la personne du Fils, In unitate persona. En ce chant de la tres benoite & digne Mere de Dieu, sa fille, & son espouse fut singulierement unie à la divinité par charité, grace & pitié, comme le monstre bien son tant hault & bel cantique, Magnificat. Mais en oultre fut une aultre union en elle & d'elle, par la Sante Incarnacion pour quoit fut fait ce bel . . . qui se pourroit longuement exposer.

Salve Mater pietatis, Et totius Trinitatis, Nobile Tricinium. Verbi tamen incarnati. Speciale majestati. Praparans hospicium.

En humain cuer sont maintes puissances & vertus, lesquelles congnoistre est moult expedient, pour parvenir au chant du cuer que nous disons Canticordum. Mais en especial sont trois vertus, C par la maniere qui est ja aucunement touchée: c'est que nous disons memoire, entendement, & voulenté, selon lesquelles on prent puissance, sapience, & bienveillance, qui constituent liberté, & ont trois operacions, que nous pouvons nommer tenir ou retenir, quant à memoire; congnoistre, quant à l'entendement; vouloir, ou non vouloir, quant à la voudenté. En l'umain cuer se forme le chant de la haultre game, en la souveraine porcion ou partie de la vertus volitive, pour le temps de ce pelerinaige: car la voix est de charité, grace ou pitié seulement ou principalement, & convient que l'entendement & toutes les autres vertus de l'ame, soient silence. Mais ou hault chant de Paradis, tout perra, tout chantera, Una vox letancium, & unus ardor cordium. En l'umain cuer chantant la haulte game en ce pelerinaige, il convient que la voix de Dieu face separacion de l'ame & de l'esprit, selon la parole de l'Apostre, & l'exposition des Docteurs, Vivus est serme Dei & efficax, & penetrabilior omni gladio ancipiu : persingens usque ad divisionem anima & spiritus, compagum quoque & mediflarum, & discretor cogisationum & imentionum cordis, D est ravie l'ame, quant Dieu parle à son cuer, seul à Hebr. IV. 12. De la vertus de ceste voix aussi est presque tout composé ce Pscaulme: Afferte Domino. Pf. xxvIII. ou quel par sept sois est mis ce mot vox, ou voix, avec fes operacions en l'umain quer chantant la haulte game, ou quel est ceste division de l'ame & de l'esprit, & de la vertus intellective à la vertus souveraine volative. L'esprit & l'entendement apparçoisent bien la . Tom. III. Pars II.

voix, & l'oyent seule & divine qui se chante en ceste partie volative : j'assoit ce que icy ne la puisse chanter ou former, ne clerement regarder, comme sera en Paradis, Ubi vox ista clarè videbitur una in omnibus, quantum ad objectum principale; Et prenonsicy veoir ou regarder, comme l'Escripture, Quod populus videbat voces in monie, Exod. xx. 18. id est intelligebat, seu percipiebar. En ceste haulte game l'entendement & la vouleur maniere de proceder à celluy proces qui se tient en commun cours de nature humaine; car tousjours selon le commun cours, l'entendement precede la voulenté, & ne veult riens la voulenté, fors ce que l'entendement luy monstre: Quia non fertur ad incognita: Mais ycy la voulenté premierement est esmeuë de la voix divine, seulette à seule, en tenebres & en obscurité, In divina caligine, ut dictum est. Puis l'entendement qui ne pourroit veoir quelconque chose creé par dehors, apperçoit bien ce mouvement de sa compaigne voulenté, & comme son espouse: Jassoit ce que voulente soit Dame. A ce puet estre amenée la parole de St. Jehan Baptiste Quod sponsus audit & gaudet propier vocem sponsa. Joan, III. 29. Et notés ce mot audit escoute, & non pas qu'il la voye: car il est en tenebres quant à l'ueil, comme il ne puet icy veoir nisi per speculum in anigmate, sed bene audit per Fidem, quia Fides ment sur toutes aultres creatures en l'umanité de no- R ex auditu. En ceste haulte game convient de necelfité dire que l'entendement ayt aucune operacion ou perception: car aultrement ne seroit point ce hault chant plaisant & delictable, Et ex consequenti nec fruicio. De quoy le contraire est veritable: car n'est riens plus delectable.

Or est ainsi que selon la deffinition de delectacion, il convient que elle viengne de la percepcion, ou congnoissance de la chose convenable, qui est conjoincte à l'affection ou voulenté. Est enim delectatio, secundum Avicennam, perceptio convenientis conjuncti: spectat autem perceptio ad vim cognitivam, vel apprehensivam, & non ad motivam, vel affectivam, ut sic. Et de cela vient que les plantes n'ont point de delectacion en leur operation; car elles n'ont point de perception en ceste haulte game, qui est proprement la Thologie mistique; & qui entent l'un, il entent l'autre, & è converso. L'entendement, ou la vertus intellective est dicte cesser de toute son operacion, que l'entendement ne pense de fait à quelconque chose creé, ou qui se puet creer, se non à Dieu; & encores ne pense-il point à Dieu par clere vision, car il est en l'obscurté de soy, & en divines tenebres. Mais Il persoit bien en escoutant la voix de ce hault chant, qui est la voix d'amour, qui fait trembler, mouvoir, & reformer la souveraine partie volitive, ou affective, qua est velut sponsa sua, sed nequit eam impragna-re tali voce, sicui nec Joseph Mariam, saltem pro statu vita. En ceste haulte game l'entendement n'a point son operacion ou affection pour regarder les fantosmes ou fantasses de l'imagination, ne les sciences de raison, soit haulte, ou basse; mais prent tant seulement sa congnoissance par entendre ceste voix divine qui sonne en voulenté. Itaque ipsa sola est in hac cognitione objectium intellectus, mediante quâ cognoscit etsi non clarè videndo essentiam suam in hoc affectu vocis sua, propier speculum mundissimum, & candor lucis aierna. L'union actuelle de l'ame à Dieu par hault chant de unison, en la solitude ou seulet, & ung à ung, mais en tenebres se contient la plus parfaite sapience & congnoissance de Dieu, que ne peurent oncques avoir les Philosophes & saiges de ce monde: car elle se donne seulement par l'inspiracion & voix du saint Esprit, Qui scientiam habet vocis, & de quo Christus quacumque audiet loquetur: pour tant est approprié ce cantique de unison aux K k k 2 seules

seules personnes Chrestiennes, qui en l'amour de J. C. doivent estre cor unum & anima una. Lunion actuelle de l'ame devote à Dieu, conbien que elle se face de sa seule grace, quant il veult, & comment il veult, neantmoins une chascune personne se doit efforcer selon son estat & vocation, de participer par fainctement vivre en ce melodieux chant de unison, selon la parole de Una pretiosa margarita. Matth. XIII. 46. Et quia Maria optimam partem elegit. Luc. x.42. Et s'ac quiert mieulx par bonne vie, que par Clergie, combien que sobre Clergie ou Theologie y vaille moult, tant à l'obtenir, comme à l'enseignier, tant que enseignier se peut; car nul, fors Dieu, ne peut donner l'experience en la quelle seule est parfaite science en toutes choses. Sy prenons ung exemple entre les aultres de la voix & A parole de J. C. comme elle fut de grant vertus, par toute l'histoire de l'Evangille, mais en especial aux deux bons pelerins alans en Emaux le jour de la Refurrection, & y prenons aucunes confideracions, pour y faire fin. La voix & la parole de J. C. avoit en soy vigueur, lueur, & ardeur; car elle faisoit ces deux pelerins avoir en leur cuer ces trois conditions, comme il appert, quant de l'abondance du cuer, ils dirent depuis que J. C. se party deux, Nonne cor nostrum ardens erat in nobis dum loqueretur in via & aperiret scripturas? Luc. xxiv. 32. Icy avoit unité de cuer: car ils dirent, cor nostrum, non, nostra: cy estoit une voix percant, dum loqueretur in via; & lettre patent, & aperiret scripturas: & cuer ardent, B Nonne cor nostrum ardens erat? La voix & la parole de J. C. estoit quant à la Divinité la parole de Dieu le Pere, Quia verbum Patris quod ex ore altissimi procedit ex habundancia cordis sui , id est ex secunda memo-ria essentia sua. Hinc est illud: Erustavit cor meum verbum bonum. Psal. XLIV. I. La voix & la parole de J. C. selon la divinité, produit avecques le Pere la flame amoureuse du St. Esperit, qui conjoint le Pere au Fils, & le Fils au Pere; Quia nexus est Patris & Filii. Sy n'est pas de merveilles se la parole de Jhesu Crist étoit enflamant les cuers comme il fut de monstré, tant ycy, comme jour de Penthecouste, visiblement & invisiblement, & chascun jour es cuers devots. La voix & la parole du Fils avec le Pere & le St. Esprit, comme par une bouche parlant, toute chose crée, c'est à dire tout le monde par dehors qui est comme une chançon tres melodieuse, en laquelle sont tant de cordes sonans, tant de tuyaux ou fistules raisonnans, tant de doulces voix chantans, comme il y a de creatures; & de ce vient que tout riens créé magnifie, honnoure, loue & glorifie le souverain Dieu, com- C prier Dieu sans faillir. I Thess. v. 17. me ion chant, sa voix & armonie; mais en especial la creature raisonnable & intellectuele, quant elle est bien pacifiée, purifiée, enluminée, parfaite & vivifiée.

Si avons parlé du chant qui appartient à creature raisonnable, pour ce mortel pelerinage, en tant que son chant approuche plus à cely de paradis, en pardurable eternité, le quel chant du cuer nous disons Canticordum de la haulte game qui appartient au cuer, depuis qu'il a esté sensuel, puis espirituel & devenu celestial, c'est assavoir à devocion, à speculacion, puis a contemplacion. Dieu chant nouvel te chante-

ray; de tout mon cuer te louveray. Amen.

Cernite miseri quanta pro vobis subivi. In cruce morte mea dampnatur mors aliena, Et sic emendo quod Adam perdidit edendo, Cerne quis es, quid eris, moreris, duc duc cor in alta, Fac opus injunctum, deinde vacato tibi, Concine sicut olor, tua dum mors imminet, ô mors Mortua morte Jesu sis michi porta poli! Tempus adest, ô anima, quo sponsa cubile beatum Sponsi conscendas, sedere perpetuo. Ergo cantet hymen mens, os, cor, lingua vigorque, Plaude, sale, totam te jubilus rapiat:

Te tamen & tua fle, tua sit spes unica Christi, Passio sit meritum gracia sola tuum - - - tua sonitu vario tuba duplex. Terreat ire tonans, blanda venite lenet Turturis hac faciens, junges suspiria suavi Quod vel alauda canit, vel philomena melos, Cor tremet obtractus varios, dum letitia vis Cor vehit in latum, mox premit anxietas: Carmina nocte Deus tibi dat, dum te peregrè fers, Fac resonet sua lex jugiter ore tuo.

## I JEAN GERSON

Dotteur & Chancelier de l'Eglise de Paris.

Pour la

# CONDUITE CHRESTIENNE.

Tiré du Manuscrit de St. Victor Cotté 138.

Cy s'ensuyent neuf Consideracions.

Imer Dieu sus toutes choses, selond que Dieu l'a commandé, est avoir bonne voulenté & ferme affection d'accomplir ses Commandemens, & mettre arriere toute chose, nez sa propre voulenté & son propre corps, qui seroit au contraire de la voulenté de Dieu: & par ainsy homme ou semme n'aime point Dieu sus toutes choses qui peche mortellement, car il aime mieulx faire sa propre voulenté que celle de Dieu, & la met devant la soye.

En toutes choses que nous faisons de bien, soit mengier, soit labourer, soit dormir, soit dire oroisons, soit prendre esbatement, . . . . & sobre nous devons avoir une pansée à Dieu, pour ordonner tout à son service, & lors toutes nos operacions seront meritoires & saintes, & vaudront prieres, par ainsy nous acomplirons ce que dit l'Apostre Que tous dis fault

Chascun jour la personne se doit ramener à soy maismes par ung peu de temps, & penser ce quelle a fait la journée, & demander mercy à Dieu du mal, & le regracier humblement du bien, en depriant que de miculx en miculx elle puisse perseverer, puis de son Confiteer & autre oroison selond sa devocion, par ainsy la personne dormira seurement entre les bras de son bon amy Dieu, & son Angel qui nous garde: & qui ne le fait, il est en perils bien souvent de dampnacion, par mort subite ou autre cas, qui peuent avenir & s'elle est en pechié, sans avoir tele repentence, comme dit est, elle gist entre les bras de son ennemy mortel le dyable.

Contre la temptacion de la char ny a si bon reme-D de, aprés la grace Dieu, que fouyr tantost la temptacion & se convertir à oroison, par especial à son espous. J.C. & la glorieuse Vierge, & à son profre Angel. Et se par ainsy ne se part la temptacion; c'est bonne chose de faire le signe de la Croix, & de dire par grant courage & indignacion, fy de telle ordure, que je face tele vilenie à mon espous & amy J.C. que je soie soulliée & ordoyée en tele vile & abohominable ordure, comme garse fausse, orde & desloyale; veant non mie ung homme seulement, mais J. C. &

Digitized by Google

# 889 Considerations sur le peché de Blaspheme. 890

tous Sains & Saintes, & mon Angel qui si amiablement me gardo: & ainsy de tels langages doit user l'ame devote, contre les mauvais ennemis, qui par mauvaise temptacion nous veulent oster nostre integrité & chasteté: car personne qui prent par deliberacion plaisir en delectacions & pansées luxurieuses, peche mortelement, & plus quant elle vauroit aconplir par œuvre son villain plaisir, se ne soit par aventure A pour la pour d'omme, & plus quant par soy ou autrement elle l'aconplit.

### CONSIDERATIONS

sur le peché de

### BLASPHE ME.

De novo edita à MS. Cod. Vict. 284.

L'honneur de Dieu & de ses glorieux Saints & Saintes, & pour le salut tant espirituel comme temporel des Chrestiens, soient nostres les considerations dessoubs escriptes.

Le pechié de blaspheme est quand on mesdit de Dieu contre sa vraye Religion Chrestienne, ou quand on dit chose au diffame de son Saint Nom, comme en le maulgreant ou despitant, ou deshonnestement & vilainement parlant & jurant de luy & de ses benoits C juremens qui sont pechiez mortels.

Le pechié de blaspheme est de soy pire & plus horrible, que n'est embler l'autruy, ou que n'est man-gier char le Vendredy ou le Caresme, & c'est proprement le pechié & le langage de l'ennemy d'enfer &

Le pechié de blaspheme est plus à punir par justice que ne seroient les pechiés devant nommés. Et à ce est la Sainte Escriture & les Loys, & les Decrets & les Constitutions faites en France & ailleurs; les aucu-

nes sur peine de mort: pour ce que aucuns blasphemes sont plus griefs que les aultres, & sera bon de les

reveoir & monstrer. Le pechié de blaspheme est grand cause des pestillances, & des guerres, & des famines, & aultres tribulacions en Chrestienté, & par especial ou noble Royaulme de France qui a le nom d'estre tres Chrestien, & toutesfois, dont c'est douleur, ce detestable pechié y est acoustumé plusque ailleurs, en son grand diffame & evident dommage & desolacion.

Le pechié de blaspheme n'est point à excuser parcequ'il est tourné en mauvaise & tres damnable & perverse coustume, tant en general, comme en particulier, ne parceque les blasphemeurs dient qu'ils ne s'en pourroient tenir, mesmement quand ire les surmonte. Car se on les punissoit incontinent, on les garderoit bien.

Le pechié de blaspheme rechiet sur tous ceulx & celles qui l'oyent volentiers, on qui s'en joüent, ou qui ny mettent empeschement, chacune personneselon son povoir, & sçavoir, & son office. Ci soient notées les aultres v1. Consideracions.

L'est expedient pour eschever l'ire & la punicion de Dieu presente & avenir, que les Prelats de France & gens d Eglise, chascun en son endroit, sans attendre l'vn l'autre, mettent provision contre les dits vi-lains blasphemes, selon leurs povoirs autant ou plus que se on leur vouloit tollir on usurper leurs temporelles possessions.

L'est expedient, que les Seigneurs & Capitaines de gens d'armes & Officiers temporels labourent diligemment, à ceque dit est, chascun selon son endroit, pour exequiter les peines desja instituées, ou pour en instituer de nouvelles, & desait les exequuter sans B espargnier aucuns. Car autrement ce n'est que une moquerie faire les Loix qui ne les tient.

L'est expedient, que les bourgeois & autres qui ont mesnage & famille, fassent diligence que leurs enfans & serviteurs se gardent de tels blasphemes, & que à ce faire les Seigneurs de l'Eglise & temporels les exhortent & baillent auctorité, & ce vauldroit moult que on accoustumast les enfans & jeunes gens à non jurer Dieu ou ses Saints, par la doctrine & bon exemple des grands. Car par bonne coustume seroit aussi legiere & creable chose non jurer, comme jurer: pourquoy on echeveroit innumerables par-

L'est expedient, se semble, veu que ce diabolique pechié est tant general & tant enraciné en plusieurs lieux, que du commencement fussent ordonnées aucunes peines legieres, afin que on les peust exequiter sans espargnier aucune personne, de quelconque condition qu'elle fust, grande ou petite, ancienne ou jeune, riche ou pouvre, noble ou non noble, Eccle-

siastique ou seculiere.

L'est expedient, que sur les choses dessus dictes les gens de la Justice Ecclesiastique aient leurs conseils & advis, & pareillement les gens de la Justice seculiere. Et puis, que par un commun accord on procedast en la besoingne diligemment, & sans faintise, autant ou plus que ce c'estoit pour un grand proussit temporel acquerir, ou garder en la chose publique ou particuliere.

L'est expedient, que soient faites exhortacions publiques, non pas seulemeut par predicacions & de parole; mais par lettres & par cedules és Dimanches & Fettes, & és Processions; pour monstrer & declairer tout ce qui semblera convenable à l'accomplissement de ceste Sainte besoingne. Dieu doint qu'ainsi se fas-



Kkk 3

JOAN-

# JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# OPERUM

TOMI TERTII

PARS TERTIA

CONTINENS

# SERMONES

DE

TEMPORE

ET DE

SANCTIS.

Digitized by Google

# PROLOGUS

# JACOBI WIMPHELINGII

IN

# SERMONES & TRACTATUS JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Ecclesia Parisiensis.

è Gallico ab ejus ore excepto, in Latinum per Joannem Brisgoicum Theologum translatos.

BERMONES bîc sequuturos ne dubita, Candide Lector, fuisse Gersonis; nec eos despexeris, proptered quod majestatem stili sui nequaquam redolere videntur. Sermones enim istos, cum Christianissimus Cancellarius ad populum faceret, s ex ore ipsius concionantis à pijs Auditoribus excepti sunt; & licet non ad verbum, tamen ad sententiam utcunque stransscripti. Et id quidem in Gallica lingua; sed indubié non eo tenore, non ea dulcedine, non illo ornatu quo ipse, dum pradicaret, Deinde ex Gallica lingua in Latinum ab Alemano traducti sunt. Maluimus enim vel frusta, vel seissas, vel diffluentes particulas, etiam minus eleganter interpretatas assequi, quam suavissimas illas & prastantissimas exhortationes omnino labi, & prorsus interire. Quisquis igitur sanctam veritatem, & divinam sapientiam amas; quisquis Dei verbum esuris; quisquis sancti & devoti Cancellarij optima doctrina delectaris; non tibi stomachum aut fastidium moveat simplicitas translationis quam statim visurus es. Cogita & scito, non tam verba, quam sensum; non tam ornatum, quam sententias; non tam aurium voluptatem, quam salutiferum mentis fructum esse metiendum, atque ponderandum. Si splendida verba desunt, adest electa sententiarum honestas. Si ornatus abest, offert se virtus & gravitas negotiorum. Si delicia & lenocinia sermonis sese subtrahunt, spiritualem utilitatem, & jocundum pastum invenies animorum. Elige potius aurum in crumena ex corio facta latitans, quam plumbum in marsupio deaurato repositum. Elige potius phalernum in ligneo scypho, quam palustrem aquam, que in aurea tibi patera propinatur : Lege, obsecro, & labori tuo senties quastum nequaquam defuturum. Humili stilo, qualem observant posteriores plerique omnes Sermonum Scriptores, videbis multam, 😉 affluentem, salutiferamque prudentiam, & animarum refectionem admiscert. Vale. Ex Eremitorio divi Guillelmi in Suburbano Argentinensi 16. Kalend. Octob. Anno nostra Salutis 1401.

# JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

### CONTRA GULAM.

### DOMINICA PRIMA ADVENTUS.

Collat. ad Msf. Codd. Vict. 256. & 287.



CIRE vellem, sitibi placeret, Mater Dei gloriosa, an fueris in societate benedicti Filii tui, cum adivit Jerusalem Dominica die antè Passionem suam, cujus Adventus meminit hodiernum Evangelium, & Evangelium diei Palmarum? Quod

test) reor te habuisse magnam lætitiam ex una parte, cum videres talem honorem exhiberi Filio tuo, & talem fieri Processionem. Sed ex altera parte, amarissimo afficiebaris dolore, cum benedictam Passionem, quæ appropinquabat, contemplabaris, & cùm ob hanc causam inter alias percepisti eum flere. Dicit enim quidam Evangelista, quod Videns Jesus civitatem, slevit super illam. Luc XIX. 41. Quid faciemus? Mater Dei gloriosa, quid faciemus? cum Deus intrà nos vult venire, & percipit nos debere refutare eum per iniqua peccata, & quasi rursum crucisi-gere, secundum quod dicit, sanctus Paulus: Rursum crucifigentes &c. Hebr. vi. 6. Peccator obligat Deum, quantum in se est, rursum mortem accipere. Prosectò si Deus & tu plorastis suprà civitatem Jerusalem; multoplùs plorare debemus super destructionem nostræ spiritualis civitatis, quæ est anima nostra. Jerufalem enim temporalis erat, & anima nostra æterna est, ut dicit Chrysostomus. Non est ergò conve-B nientius remedium, ô devotissimi, quam facere quod dicit thema nostrum: Panitemini, Marc. 1. 15. & sic Deum recipietis per gratiam. Et ut eo modo ipsum hodiè recipere possimus in religioso hoc Adventu, eumque in honore retineamus cum intraverit, & ei humiliter serviamus, expandendo propria vestimenta nostra in viam suam, hoc est, propriam voluntatem nostram; & spargamus ramos nostros & flores diversarum virtutum, & dulcia cantemus devotarum orationum cantica, & ctiam verbi Dei; te salutabimus, Virgo dignissima, ut coram eo pro nobis intercedere digneris: hoc facere potes non amittendo eam quam in Paradiso sentis gloriam. Tibi ergò dicemus: Ave Maria.

Poenitemini &c. Priusquam descendam ad materiam meam, exponam causam, ob quam accepi thema hoc, & meam dicam intentionem. Multò ante infrà secretum cogitationis meæ consideravi quòd peccatum infidele, & maledictus proditor Dei C justi Domini sui, inferebat prælium asperum & mortale contrà humanam naturam. Heu! hoc in meipso sensi plus quam opus foret, & in aliis percipio quotidie. Ideo dicit Job cap. vIII. 1. Militia est vita hominis super terram, in qua necesse est die quolibet

præliari, contrà omnem maledictam focietatem tyranni hujus capitanei peccati mortalis falsi proditoris, quæ est sine numero: contrà eum se tenent pro humano genere divina præsidia & omnis multitudo virtutum, quarum gratia Dei est Regina; alioquin tota humana natura jamdudum fuisset amissa. Quis nobis dedit hoc pulchrum adjutorium virtutum? Respondeo, si aderas, (quemadmodum fine periculo cogitari po- A quod supremus Dominus noster, &, Salvator Jesus Christus, mediante suo suprà terram Adventu, nostram assumendo humanitatem; quem Adventum rememorat Mater nostra Sancta Ecclesia in hoc tempore. Deindè vidi quòd prælium peccatorum multos habet satellites, tubicines, & musici concentus, modulatores, ad hortandum ad victoriam. Non est interrogandum, qui fint; funt omnes peccatores mundani, qui per facta, per verba, & pessimas exhortationes trahunt alios ad malefaciendum. Ideò ex alia parte convenit quòd virtutes habeant satellites & admonitores, ut attrahant & moveant corda ad bend faciendum, & benè vivendum. Hi admonitores sunt Prædicatores veritatis, qui ascendere debent, & alta voce vocare ad virtutes laudandas, & culpanda vitia. Ascende tu, qui evangelizat, quas tuba exalta vocem tuam. Isai. xl. 9. Et quia interalios hujusmodi tubicines, Imperator noster, & Rex Jesus Christus voluit me indignum esse hujus officii unum in Ecclesia sua, & in populo suo, volui sæpius me ad hujusmodi officium exercendum exponere, sed timor deficiendi, & consideratio ignorantiæ meæ, ac debilitatis, & fortassis interdum acediosa negligentia, me diverterunt, cum hoc quòd habeo alias occupationes permultas, & quòd priùs debebam superintendere mihiipsi & insultui qui intrà me siebat, quàm extraneis: Nemo sibi secundus. Et illud: Quid prodess homini &c. Matt. xv1. 28. Modò (Deo sint gratiæ) non sunt mihi tot hujusmodi excusationum, quæ me priùs urgebant. Ideò, auxilio Domini nostri Jesu Chriiti, proposui deinceps sæpiùs ascendere cathedram prædicationis, nisi aliud supervenerit impedimentum. Et ad sumendum vocem meam hujus prælii virtutum contrà vitia: consideravi me non posse invenire aliam magis propriam, nec magis vigorosam, quam eam vocem, quam etiam sumpsit Imperator noster in prima sua Prædicatione, & antè eum Commissarius suus Præcursor, tubicem, & buccinator, Sanctus Joannes Baptista. Clamor ille, vel vox, est verbum propositum, & primum verbum primæ Prædicationis Domini nostri, quod scriptum sit in Evangeliis. Intelligite propter quid.

Invenio quòd poenitentia reficit quòd peccatum destruit, & inficit. Peccatum interimit & occidit ani-

# 901 Sermo Dominica I. Adventus: contra Gulam. 902

mas mille, & mille modis mortis, non quidem temporalis, sed æternæ; pænitentia eas vivificat, resuscitat,& vitam tribuit: peccatum ligat animas & incatenat admodùm amare (ficut dicam in sequentibus in mysterio Evangelii;) pœnitentia eas absolvit: peccatum facit animas inimicas & odiosas Deo, pænitentia reficit concordiam & pacem: peccatum aufert & impedit gloriam Paradifi; A appellata cattellum, quià jam amiserat honorem suum. pœnitentia cam restituit; & brevi verbo peccatum adducit omne malum; pœnitentia verò omne bonum: multùm itàque congruit veritatis Prædicatori ad unumquodque verbum altatoce clamare, & vociferare omni tempore: Panitemini, &c. Et ad intelligendam hanc vociferationem, fanctus Gregorius unus de quatuor principalibus tubicinibus Sanctæ Ecclesiæ; nobis exponit quid hæc sibi velint, dicens: Panitentia est praterita mala plangere, & plangenda iterum non admittere. Idem est pœnitentia, sicut præterita peccata plangere, & de futuris cavere. Meum ergò propositum, est, divino auxilio meditante, facere me formalem partem contrà publica vitia, tùm propter gratiam acquirendam, & veniam de peccatis meis erga Deum Patrem meum; tum ut merear habere vestras orationes. O devote populus, valdè opus est eas mereri, nec aliud pretium peto. Et quià non possem in quolibet Sermone præliari, aut loqui fimul contrà omnia vitia, & pro omnibus virtutibus, sumam eas per partes. Et dicam primum de septem peccatis mortalibus, applicando septem petitiones ipsius Pa- Bter noster, & loquendo de decem Præceptis Legis. Et deinde de septem donis, de septem beatitudinibus, & septem virtutibus; quatuor cardinalibus, & tri-bus Theologicalibus. De septem quoque Sacramentis, & septem operibus misericordiæ, tam spiritualibus, quam corporalibus. Ac de septem diebus septimanæ, quomodò se habendum sit specialiter unoquoque die, secundum quod Deus concedet, loquendo semper aliqualiter de materia diei. Et pro quatuor Dominicis hujus Adventus immorabor circà duo peccata carnalia, videlicet gulam & luxuriam. Rogate Deum, ut me confortet, & conducat in hac bona voluntate, & incoepto, ad honorem suum, laudem & gloriam, ad nostram quoque communem utilitatem. Descendo ad propositum temporis, deindè ipfius diei, propter quod scire velitis nos celebrare Adventum, principaliter in honorem gloriosi Adventus & Nativitatis Domini nostri Jesu Christi. Fit tamen mentio quatuor modis Adventuum. Unus est secretus in animam per gratiam. Alius publicus in die slibet hominis. Alius Incarnatio Jesu Christi, cum assumpsit humanitatem nostram in pretioso templo ventris Mariæ. Est & alius, qui est manisestatio Jesu Christi in terra, ab hora Nativitatis suæ usque ad Ascensionem. Quoad primum, qui est pro præsenti Do-. minica, recitabo vobis figuraliter Evangelii textum, quià etiam statim, postquam Deus dixerat: Panitemini, adjunxit, & credite Evangelio Marc. 1. 15. Cum appropinquasset Jesus, &c. qui veniebat de Jerico, & in via duos sanaverat cæcos, Cum, inquam appropinquasset Jesus Jerusalem in Retphage, in monte Oliveti, missit duos Dissipulorum suorum, dicens eis: Ite in castellum quod contrà vos est, & mox invenietis asinam alligatam, & filium suum subjugalem cum ea. Solvite & adducite mihi.: Et si quisquam vobis, aliquid dixerit, dicite, quià Dominus his opus habet, & confestim dimittet eos. Et totum hoc factum est, ut impleretur quod dictum est per Prophetam: Dicite filia Sion; ecce Rex tum venit tibi mansuetus, sedens super asinam & filium ejus. Abierunt Discipuli, & fecerunt sieut praceperat eis Jesus, & adduxerunt asinam & asellum, quibus imposuerunt vestimenta Sua, & desuper eum sedere fecerunt, & magna turba straverunt vestimenta sua in via. Alii scindebant ramos de arboribus & jaciebant in viam. Et turba qua pracedebant, & qua sequebantur, clamabant dicentes: Osanna filio David, benedictus qui venit in nomine Domini, ofanna in excelsis, · Tomi III. Pars III.

Non immortabor in magna hujus Evangelii expositione. Dicam aliquas parvas notas literales. Deindè sumam expositionem brevem & moralem secundum propositum meum. Betphage est vicus Præsbyterorum Legis, ad medium miliare ab Jerusalem. Discipuli, Sanctus Petrus, & Sanctus Philippus. Jerusalem est Jesus Christus non equitabat, sed sedebat semel super ascellum, & semel superasinam, potius per mysterium,

quam propter aliquidaliud.

Dominus noster videns civitatem flevit, tam ob Jerusalem destructionem, quam ad docendum nos, ut sic habeamus compassionem: tertio, ad ostendendum quod honores hujus mundi sunt contemnendi; & tuno magis recurrere debemus ad nostram fragilitatem considerandam, & illam quæ est aliorum hominum. Quartò, propter honorem suæ propriæ mortis. Honor iste factus suit propter miraculum Lazari, & principaliter quia Jesus Christus movit ad hoc corda eorum per invisibilem potentiam. Et per omnia facta sua hortabatur populum ad pœnitentiam, ac si diceret: Panitentia est praterita mala &c. Quoad moralitatem & propositum primi Adventus invisibilis, qui fit in animabus nostris; scire velitis, quod in statu innocentiæ humana creatura erat ficut pulchra quædam civitas, quæ poterat comparari Jerusalem, quæ interpretatur Visio pacis: Anima erat Regina & Domina. Ibi erat pax inter omnes cives, id est, inter omnes virtutes corporis & animæ. Pax rationis ad voluntatem, & pax voluntatis adsensualitatem. Pax totius hominis ad Deum. Admodum fortunata erat illa civitas. Sed heu! peccatum, invidus proditor venit ad eam expugnandam, & commist pro primo insultu gulam subbono occultatam, intrà fructum arboris, quæ dicebatur arbor scientia boni & mali. Et tantum effecit, quod anima humanæ creaturæ (quæ est quasi æqualis Angelis) effecta est tanquam muta bestia, tanquam asina. Non quidem, quod mutaret substantiam suam, sed cecidit in ignorantiam & impotentiam. Sic conqueritur Propheta: Ps. x L v III. 13. Homo cum in honore effet &c. Hoc est, in primo statu innocentia, non intellexit, & ad scipsum non vigilavit, ideò comparatus est jumentis insipientibus, & similis facius est eis. Vorax gula cum peccato ligavit animam diversis ligaminibus malarum affectionum & perversorum desideriorum, ad modum alicujus afinæ. Et erat cum ea asellus suus, seu Judicii universalis. Alius est particularis in morte cuju- C pullus; per quem possum intelligere cogitationem, quæ vaga est & levis, & malè domita. Sed videte dulcedinem Dei summi Domini nostri Jesu Christi, noluit semper dimittere animam humanæ creaturræ in tali miseria, sed voluit appropinquare illi civitati, ad solvendam nostram animam, ut sieret ei apta ad Ascensionem vel portationem per gratiam. Et omne hoc fit, mediante bona poenitentia, quæ à statu peccati reducit ad statum gratiæ per Apostolos Jesu Christi, qui funt Presbyteri Confessores, qui absolvunt animam nostram, quando propriam cognoscit miscriam, & cum perire potest cor suum Deo. Hic notentur interpretationes Petri & Philippi. Petrus, agnoscens. Philippus os lampadis. Lampas habet os apertum suprà. O devoti homines, nonne videtis quomodò gula maledicta stipendiaria peccati, redigit quotidie animam nostram in similitudinem bestiæ mutæ per nimiam repletionem, vel per ebrietatem? Conspicite, qualiter ligaverit eam in tantùm, ut nesciat, quo ire debeat per bonam cogitationem, & sanctam occupationem. Ebrietas in hoc laudari vult, quod Magistrum suum projicit in lutum. Fugite ergò adversariam hanc gulam, stipendiariam. Repugnate ei, ne vos superet & vincat, & si jam victi estis ab ea, si anima vestra impedita est ligaminibus ejus, ego vobis clamo; panitemini, scilicet de peccato præterito plorate, & de futuro cavete. Lll 2 Per-

Persistemus paulisper loquendo de malis quæ nobis infert gula, ut melius ab ea caveamus. Gula aperit nobis portam ad omnem miseriam & afflictionem quam in hoc mundo sentimus ab eo tempore quo Adam & Eva à terrestri paradiso expulsi suere. Et ab illo tempore potestatem habuit & dominium infernalis inimicus, mediante suo Capitaneo superbia, super omnem humanam creaturam. Et si petas quomodo A pro uno pomo Deus talem fecerit vindictam? Dico quod non fuit propter pomum, sed propter inobedientiam Præcepti divini quod tam facilè poterat cuflodiri; & etiam ad oftendendum tibi, quid fit aspernere Deum in Præceptis suis, quantum cunque parva appareant. Gula facit ex persona quæ esse deberet civitas, & habitatio Dei, habitationem quamdam inimicorum, & tanquam in speluncam latronum, aut haram porcorum. Per gulam homines transgrediuntur Præcepta Legis, & ideò non habet Præceptum speciale quod cam prohibeat, quià omnia funt ei contraria, & ipsa omnibus. Per gulam relinquitur Deus, ne ametur ex toto corde, ex tota vi, & omni potestate. Quare? quià persona que est subjecta gule, non est magistra cordis sui, imò ipsum perdit, nec vigorem habet, nec potentiam quoad primum Pra ceptum. Quid facit pejerare, Deum negare, & topinsmaledicere? Gula & ebrictas, quibad fecundum Præceptum. Quid facit non observari jejunia qua pracipiuntur ab Ecclesia, B res quòd persona quam melius in toto mundo amas, & omittere servitium Dominicæ diei, ordinatorum-que Festorum? Gula quoad tertium. Quid facit sæpiùs vilipendere Patrem, & Matrem, & Superiores iuos? Perversa gula, quoad quartum. Quid facit sæpiùs fieri homicidia, plagas; & alias irrationabiles violencias? Gula & ebrictas, quoad quintum. Quid facit exercere rapinas? Seepe gula, ur se nutriat, quoad sextum. Sie per gulam veniunt mendacia, salsa testimonia, & irrationabilia judicia, quoad septimum. Sed quis ambigit quoniam gula sit porta & introitus omnis luxurize, tam in viro, quam in muliere, in senibus & juvenibus? Et præsertim semina, quæ est gulosa, & ebrietati dedita, prorsus est perdita, & substrata omni immunditiæ, quantumvis inhonestæ, horribili & abominabili. Dicit sanctus Paulus, quod mulier vidua vivens in deliciis, mortua est. Verum est quoad animam, & sæpenumero quoad corpus. Sed ut dicit Terentius. Sine Cerere & Baccho friget Venus: Et per oppositum, per abundantiam panis & vini accidit horribile peccatum propter quod deleræ fuerunt quinque civitates terrestri paradiso similes. Specialiter videmus in bonis civitatibus, ubi est abundantie vinorum, & ciborum, homines vivere, sed sunt magis subjecti omnibus infirmitatibus. Pueri prorsus infirmi funt & quamvis in juventute corum ingeniosi videantur & subtiles, cum tamen ad ætatem pervenerint, ferè totum corum perditur ingenium. Cujus una causarum principalium est, quià tune nimis insequi volunt corum carnalem voluptatem, secundum consueundinem pueritiæ suæ. Intelligo, quod Medici etiam prohibeant bibere vinum juvenibus; immò verò corum nutricibus ratione lactis, quod per hoc confumpitur. Lego quod secundum Valerium usus vini erat prohibitus Romanis mulieribus sub pœna mortis, & eb hoc fuit confuetum, ut viri olcularentur mulieres generis corum, cum obviarent eis, ut scirent si mulieres non bibiffent vinum. Mihi apparet salusm com-D plures mulieres, jam benè hujus sumere vindictam.

Deinde quæres, quo modo cognoscam Adventum Dei in animam meam? Respondeo, quòd quotiescunque habes aliquam bonam inspirationem, & benè agendi voluntatem, est Deus qui appropinquat tibi, & te ad se attrahir, five medio Prædicatoris, five per tribulationem, five per infirmitates, five per prosperitatem, sive in cameratua fueris, sivein lecto tuo, ubi folus sis. Utad propositum de quo loquimur, si assideas mensa, & re-

ctè judices te nimium comedere, est Deus qui non vult te ei claudere civitatis tuæ introitum, nec quòd taliter alliges asinam tuam, hoc est, animam tuam, quin eam habere possit, cum venerit, ut voluerit. Cum tu obedis gulæ, co quo tibi dicam modo, aperis portas inimico, & cas claudis Deo; & cum abstines, aufers manum diabolo qui te voluit capere, & strangulare per gulam & guttur. Dices mihi tertio, mirabile esse, postquam Deus est omnipotens, & facit omnia quæ vult, 'cum intrare vult civitatem humanæ creaturæ, quod non cito intret. Respondeo, Deum tibi de disse liberam voluntatem ad recipiendum eum, vel non. Ideò te non vult constringere ad unam partem, vel aliam, immò vult ut roges eum quòd veniat, bellando contrà superbiam, & resutando cam, sicut omnia alia peccata mortalia. Quarto dices; si posses videre Deum qui ad te veniret, certe nunquam ei præcluderes introitum, immo eum eun magna reciperes solemnitate, sieut habemus in hodierno Evangelio, quod Filii Israel receperunt eum. Re pondeo, quod videre debes istum Adventum oculo cogitationis tuæ, & in claritate veræ Fidei. Et dicam tibi amphus, quòd omne illud quod Jesus Christus fecit ad extrà in isto corporali Adventu, principaliter solum erat in doctrinam, & præparando viam spiritualem. Sume exemplum familiare: si firmiter credead te veniret, quoties de ea cogitares, & cam videres? Supposito quòd non videres cam oculo: certè tamen istum apparatum faceres sæpiùs, immò quotidiè. Fac ergò fic de Deo, quià est in te quoties diligis cum secundum regulam Mandatorum suorum: Si quie diligit me Joan xiv. 23. &c. Enitamini igitur, devotissimi, enitamini modò, in tempore hujus Adventus plùs quam alias; enitamini ut Deus ad vos veniat. & absolvat animam vestram à malis peccati ligaminibus, ut possit sedere super eam per gratiam, & vos liberè ire possitis per Mandatorum suorum viam. Sed heu! conspicio hodie multos homines non pati ut Apostoli, Dei scilicet Pradicatores & Confessores, absolvant corum animam propriam, verum cos refutant; & quòd pejus est, aliqui impediunt aliquos à liberatione ipsorum. In figuram hujus scriptum est in præsenti Evangelio, Jesum Christum docuisse Apostolos suos quod si aliqui dicerent eis, quarè solveideft, sine pane copioso, & sine vino luxuria friget. C rent asinam, ut dicerent, quià Dominus ca opus habet. Eodem modo respondere debent Prædicatores & Confessores illis qui cos voluerint impedire. Et dicere debent quod Jesus Christus vult habere animas, & his opus habet ad eas ducendas, & salvandas. Sic respondere debent hi qui amant liberos suos, illis qui eos ducere volunt, ut assuescant in luxuria & malitia. Alii sunt qui recipiunt Christum ad tempus, sed mox dejiciunt cum in terram, & in fimum gulæ, ipsumque ejiciumt, & eum crucifigunt. Et in signum hujus slevit Jesus super civitatem Jerusalem, ut dictum est, quia videbat quæ erant ventura super eo, & illa. Si tamen millies Deum refutaveris, aut rejeceris, ecce remedium. Poenitentiam age. Charissimi, pœnitemini, hoc est, præterita mala vestra plangite &c. Humana creatura quid ultrà facit gula &c.

### Collatio ejusdem diei.

Evoti homines, benè ac salvi redieritis, Benedictus, qui venit. &c. Matt. XXI. 9. Benedictus est & ille qui venit in nomine Domini, ut audiat verbum suum. Quemadmòdùm mihi apparet (gratiæ Deo) gula, contrà quam locuturus sum, continuando verba mea, & meam exhortationem non taliter ligavit, & impedivit animas vestras, quin veniant ad Jesium Christum. Quomodò ad Jesum Christum? Profecto Jesus Christus in eo est loco, in quo sermo habetur de eo: Ubi dua vel tres

# 905 Sermo Dominica I. Adventus, contra Gulam. 906

congregati fuerint, &c. Matt. xvIII. 20. Velis ergò Mater Dei gloriosa, velis impetrare ab codem benedicto Filio tuo, ut quemadmodum omnes venimus in hac hora, ut audiamus loqui de eo, de Lege sua & præceptissuis, sic velit ipse venire ad nos per gratiam in civitatem spiritualem uniuscujusque nostrûm, mediante tua intercessione. Ad quam obtinendam te salutabimus. Posteaquam declaravi hodie, secundum Evangelii mysterium, & de benedictis Adventibus, quo-A modò immunda gula impedit Adventum Jesu Christi in nos. Continuabo illam eamdem materiam in tribus punctis. Primò, declarabo mala quæ facit gula. Secundo declarabo per partes & quæstiones quomodo cavendum sit à gula, veluti à re mortisera. Tertiò, contrà eam tria dabo remedia.

Gula non modò nobis induxit ea quæ patimur mala, aperiendo portam corum adventui; sed facit etiam

quotidiè de persona.

Videtis ergò, qualem sustineamus adversarium, & habeamus in gula; & qualiter nos ligat, ac impedit. Sed quid nos solvit? Poenitentia; mediantibus Ministris

Jesu Christi. Sed heu video!

Ad sciendum quoad secundum punctum, qualiter agere debeatis pœnitentiam contrà gulam, bonum est scire quando ipsa est peccatum mortale, & quando non. Accidit enim interdum, quòd nimis vitando gulam, quis cadere potest in vitium oppositum nimis magnæ & stultæ abstinentiæ, quæ adducit phrenesim, & offendit cerebrum, usque ad incurabilem ægritudinem. Ex altera parte, qui nimis vult conservare sanitatem suam, cadit quandoque in immundam gulæ foveam. Recitabo itaqué hanc materiam per parves quæstiones, & responsiones. Gula an sit semper peccatum mortale? Dico quòd non; nisi illa, per quam quis transgreditur, aut scienter omittit aliquod Dei Præceptum, aut cum manducatur contrà Præceptum Ecclesiæ sine excusatione. De illis excusationibus nihil dicam modò; sed cum loquar de jejuniis: ubi dicam, qui excusati sunt, & qui non. Comedere, vel bibere nimis, scienter, sine necessitate, sed ob cibi delectationem an sit semper peccatum mortale? Dico quod non; quià consensus ad peccatum veniale, solum est veniale, quod verum est, si peccatum de se veniale fuerit: Et quià non omnis voluptas in cibis est tet quod dico. Comedere & bibere ad sui gravamen notabile, & sicut priùs scienter, contra propriam sanitatem, estne peccatum mortale? Teneo quod sic plerumque; quià persona amare debet corpus suum, & ipsum per mensuram gubernare, nec est discrimen aut differentia se occidere semel, aut pluribus actibus scienter. Inebriari, estne semper peccatum? Dico quòd si persona benè scit mala quæ per ebrietatem solet perpetrare, & se scienter inebriet, ipsa peccat mortaliter: ut si per hoc sciat se non posse facere quod adimplere tenetur, aut alium percussurum, vel non exercebit dietam suam debitè, vel non adibit Missam die Dominica. Sed si per impræmeditationem ad se, & inconsiderationem, homo à casu efficitur ebrius, non dicendum est esse peccatum mortale, quemadmodum excusarur Noë. Nota hic diversos modos ebriosorum. Vinum compellit cos quos inebriat, vivere more simiarum, porcorum, vel leohixuriam, an fit peccatum mortale? Dico quòd sic, quando est extrà matrimonium præsertim; immò in matrimonio, si est ad habendum aliam voluptatem, quam requirit matrimonium. Species, vina fortia, & alia hujusmodi deberent prohiberi, tanquam mortales stimuli contrà castitatem, præsertim illis, qui non sunt in matrimonio. An omnis vomitus veniens ex nimia comestione, sit peccatum? Dico quòdaliquando non; aliquando verò sic, secundum comedendi modum præcedentem. Consulo tamen, ut omnis talis

confiteatur. Præsbyter aliquis bibens post medium noctis, potest ipse die illa celebrare? Dico quòd non, & peccat, si per desectum suum parochiani perdant Missam Dominicæ diei; & si sit lavando os suum, consulo quòd abstineat. Et si vesperi dixerit matutinas, non debet postmodum comedere. Comedere carnes die Veneris absque cogitando illud, estne peccatum mortale? Dico ignorantiam esse talem quod non, & talem quòd sic. Deglutire die Veneris manè carnem quæ remansit inter dentes de die Jovis in cena, estne transgredi Præceptum Ecclesiæ? Dico quòd Comedere carnes in his diebus, in quibus comedi vetantur, ad parvos enutriendos pueros, aut ut Magnatum pueri ad comedendum incitentur, ac moveantur, estne peccatum? Dico quòd non: si Medici id consulant, & usus sit ad hoc; nec mala voluntas propter voluptatem suam sumendi, superet rationem. Ad quam usque ætatem potest puer comedere carnes diebus abstinentiæ. Respondeo quod teneatur usus communis, nisi insirmitas aut debilitas excuset. Bibere alteri ad æquales haustus, estne peccacum mortale? Dico quòd si per hoc quisquam alium inebriari vult ad malum finem, vel nimis compellere ultra velle suum & suam conscientiam, est admodùm grave peccatum, immunda consuetudo, & non observanda. Sic etiam dico, quando quis alium inebriat ad sciendum secreta sua, vel inhonorationem, vel ut malè eum ducat. Nota de cauponibus, qui conficiunt vina. Mulier quæ fuerit inebriata, & in ebrietate lua ejus amilerit virginitatem, fueritque deflorata; anne peccet mortaliter? Dico quod in tantum peccat, in quantum ebrietas fuit mala, & si habeat aliquem consensum, poteratque percipere, aut fugere malum hoc, ipsa est culpabilis. Gloriari in hoc, quod quis potest plus bibere & comedere quam alii, an fit peccatum mortale? Dico quòd fic, si gloria hæc inordinata fuerit. Et per hoc cognosci potest, si peccatum sit optare semper comedere posse, & bibere, & non velle ut homines vivere possent absque comedendo. Optare talem paradifum, est paradisus porcorum, quem optarent porci, si loqui possent: & hunc stulte expectant Sarraceni. Mulier imprægnata, vel alius ægrotus comedet carbones, vel res irrationabiles, & disconvenientes humano corpori, estpeccatum mortale, sed sæpiùs duntaxat veniale, pa-c ne peccatum? Teneo quòd sic interdùm, non semper; quià persona debet per rationem vincere (si potest) malam suam inclinationem, & si esset ei nimis nociva quoad corpus, ficut esset alicui sebricitanti bibere nimium aquæ frigidæ. Et sic in compluribus cafibus respicite finem ad quem comedere est ordinatum. Si tamen fructus per ipsam fortem imaginationem quam in se imprægnata semina carperet, pejoraretur, potest permitti seminæ ut saciat ad appetitum suum, modò factum in se non sit peccatum mortale. Quod dico propter causam. Nota hîc de illis qui per jocum quandoque præbent aliis cattos, aut alia comedenda, unde interdum mors subsequitur; vel quando offertur potus ægroto contrà confilium Medici, & ægrotus moritur. Peccantne Parentes nutrices, quæ in magna abundantia eorum pueris vinum bibendum ministrant? Dico quòd sic, & etiam, si ipsæ nutrices nimis bibant vini, propter quod corrumpatur natura lactis; immò potest bibi aqua cum magnum. Comedere, vel bibere, ut quis inflammetur ad D no peccato. An peccent Domini, qui nimis abundanter nutriunt corum famulos, vel aliquos pauperes? Respondeo, quod hic potest considerari finis, & rationabilis consuetudo, aut necessaria. Recitat Horatius de quodam, qui sic faciebat famulis suis, quibus optimos dabat morsus, posteà eis abeundi & abscedendi dedit facultatem. Et quià non poterant perverses corum dimittere consuctudines, surabantur, & per collum corum in patibulo suspendebantur. Aliud exemplum est de filio, qui ducebatur ad suspendium, qui voluit Patrem suum osculari, & dentibus nasum ejus

abstulit, dicens; quòd ob defectum correctionis suæ duceretur ad suspendium. Debent ergo dicere Patres & Matres eorum liberis: Non nobis nasum auferetis. Ad hoc est exemplum de Matre sancti Augustini: huic Magistra ejus prohibebat, ne aquam biberet, nisi certis horis; postmodùm cum esset matrimonio copulata, non benè servavit hanc doctrinam. Hinc factum est, ut abancilla sua ebriosa diceretur, propter quod seabstinuit. Ideo dicit sanctus Augustinus, plus ei profuisse hanc irrisionem, quam alias quascumque laudes. Aliud exemplum de quodam, qui ferebat escas delicatas, gustavit, & mox arreptus fuit tali luxuria, quæ publice nec dicenda, nec nominanda est. An sit peccatum emere pisces, aut carnes magni pretii ad deliciosiùs manducandum? Respondeo, quòd status, divitiæ, & personæ conditio considerari debet, & malum quod ex hoc fumitur exemplum, ac subsequens paupertas: præcipuè Ecclesiastici debent esse magis sobrii in celebrandis talibus prandiis. Bona enim quæ exponunt, funt tanquam bona eleemofynæ, ad quæ quilibet subjectus suum posuit denarium, & obolum. Debent quoque monstrare aliis bonum sobrietatis exemplum, & succurrere indigentibus. Artifices etiam, quibus sunt uxores & liberi, non debent in hujusmodi superfluitatibus quod habent exponere. Dicam latius in materia stultælargitatis, seu prodigalitatis, & avaritiæ. Si quisquam voverit se non comesturum carnes in die Veneris, & Nativitas B Domini venerit die Veneris, poteritne comedere carnes? Consulo quòd non, sine speciali Prælati sui facultate. Si sciam aliquam escam esse furatam, vel malè acquisitam per usuram, & sine culpa mea, posfumne comedere? Hæc materia magna esset, qui veller omnia dicere. Teneo quòd si persona aliud habet quod manducet, pro tunc bonum est abstinere, & securius; licet fiat alteri verecundia; modo per hoc non reveletur alteri secreta res proximi sui. Posset fieri sermo de his qui capiunt racemos in vineis, vel fructus, quia secundum prohibitiones, & damna, peccatum est mortale, vel veniale. Duo sunt in periculo moriendi fame, unus habet panem unum, alter non: potest'alter alteri panem suum auferre? Teneo quod non, cum alius sit in simili necessitate: alias peccatum non est aliunde pro illa hora in tali casu mortis victum suum sumere. Ægrotus erit sanus, si quotidiè dem ei bona fercula & carnes, aliàs morie-tur, obligorne eum regere? Teneo quòd non; C stri? Dico quòd sic, in pluribus casibus, præsertim hoc enim esset difficile factu, nec scio quando moriendum sit. Aliquis voverit nunquam se comesturum caput piscis, vel bestiæ, accidit, eum nil aliud habere quod manducet, & moritur fame; violabitne votum suum comedendo? Dico quòd non, immò peccaret, si non comederet. Acuere appetitum suum, & famem, sale, vel condimento, ad plus comedendum & bibendum, estne peccatum? Dico quod sic, quando est ad faciendum probrum aliquod, vel dannum: acuitur culter animæ ad citius guttur abscindendum; est tamen aliquando necessarium comedere cum voluptate ad sustentandum naturam. Regulariter melius esset expectare famen suam, nullum enim condimentum est, quod fami æquivaleat. Hic dici posset; si coci peccent, apparando nimis curiosè & delicate cibos; & hic diceretur, it Jeius Christus uteretur condimentis. Nota de paradifo terrestri, & ante diluvium. Quid eligibilius est, comedere bis, qua- D bus principaliter est inspicienda. Qui tamen quæreret libet comestione, paululum comedendo, aut unica comestione tantundem comedendo sicuti in duabus? Respondeo hic, quod secundum complexiones, & secundum ea quæ homo habet exequi, vel est obligatus per votum, jejunium, vel religionem.

An audienda sit Missa die Dominico jejuno stomacho? Dico, hoc pertinere ad honestatem, non ad necessitatem regulariter. Si aliquis adjudicatus suerit ob delictum suum, ut moriatur fame: potesine, si

comestibile inveniat, comedere? Dimittam solutionem hujus quæstionis pro alio tempore: certate vos ad eam disputandam. Potest comedi caro porcina, aut pulli occisi cum sanguine suo; videtur enim quòd in principio Ecclesiæ hæc res suerit prohibita? Respondeo, hanc prohibitionem factam fuisse propter paganos qui cum Judæis conversabantur, qui quidem Judæi rem talem in abominatione habebant. Estne crudelitas occidere pulchros pullos, vel agnos ad nostrum ventrem replendum! Dico quòd non; & est stulta compassio contrarium opinari, quià Deus hæc nostræ subdidit potestati. Et boc intelligo quoad cos qui principaliter ordinati sunt ad hoc exequendum: ut carnarii, coci, famulæ & famuli: pueri malam afsumerent consuetudinem. Persona aliqua vocata suerit ad prandium. Si non ierit, reddet indignatum hospitem suum. Si ierit, scit quod nimis comedet ad gravamen corporis sui, & animæ: quid faciet? Respondeo quòd in hoc casu plerumque eligibilius esset non ire: dici solet quod de hoc citò siat pax. Item si haberes febres, esses excusatus; æquè benè te excusare debet febris animæ. Considerate igitur quantum malum sit facere hujusmodi diversos excessus. Nam faciens cos tempus perdit, & bona sua, & pacem suam; sæpè hi qui veniunt ad hujusmodi convivia, ex hoc pejores efficiuntur, & vellent absolvi ne irent, quià necesse est postmodum, ut tantundem faciant, vel ampliùs. Veniunt quoque alia complura inconvenientia in detractionibus, & comedendo carnem vivam vicinorum suorum, & in superfluitatibus, & aliis peccatis; tanta, inquam, eveniunt hujusmodi peccenta, ut mirandum sit. Nota de Agesilao, qui nunquam voluisset adire prandium, vel cenam (secundùm quod dicit Seneca) nisi æstimasset hospitem suum multum obligari sibi, cum veniebat ad manducandum. Quod plerunque in Religionibus magis est vitandum, scilicet aut dare nimium ciborum, aut minus quam necesse sit. Teneo excessum plus nocère, & sæpiùs quam sobrietatem. Desectus tamen talis esse posset, & taliter læderet, ac evacueret cerebrum, quòd pejus esset in minori cibo nimis pauco, quam in superfluo, quia jejunia irrationabilia quae fiunt proprio motu, & secundum caput proprium, non credendo confilio, periculofiora funt, quam nimis comedere. Estne peccatum comedere & bibequoad Præsbyteros epulones, qui mox post Celebrationem adeunt cauponam, quantumvis manè fuerit. Hîc dici posset de excessu gulæ, qui sæpiùs sit & major in magnis Festis, quam alio tempore. Et de samulis qui exponunt una die quod lucrati sunt in tota septimana. Nota hîc de comestionibus quæ fiunt antè Festum Purificationis in Ecclesiis chorizando, Deum irridendo, more Idololatrarum. Persona aliqua habebit in voto, vel pœnitentia non comedere carnes die Mercurii, poferit-ne comedere jus, aut offam, de carnibus confectam? Similiter si jejunare debeat persona in pane & aqua, poteritne bibere cervisiam, aut siceram, vel comedere panem strum cum sale? Consulo quòd in talibus casibus persona quærat autoritatem à Prælato, vel Curato suo, & faciat quòd ei dicetur, ad tollendos omnes icrupulos. Dico quòd communis observantia, & consuetudo in his reopinionem meam, præsertim in casu voti, & persona mihi dicere nesciret intentionem quam habebat vovendo, nec eveniret aliud malum habendo fingularitatem in societate sua. Consulerem tenere eum securius: Tene certum, hoc est securius, & magis observandum.

Insuper & postremò, postquam cognoscere potestis quomodò pœnitentiam agere debeatis, & confiteri de gula præterita: pro tertio puncto bonum est docere quomodò tibi cavebis in prælio gulæ, ut obe-

# 909 Sermo Dom. II. Adventus: contra Gulam. 910

dias secundæ parti nostræ adjunctionis, ubi dicimus: & plangenda ampliùs non committere, seu; & de suturis peccatis cavere. Primum remedium est, supius habere in ore vocem quæ fieri debet in omni prælio spirituali. Que est hac vox? Est; ô Deus tuam gratiam! O Domina nostra tuum auxilium! Angele mi tuum auxilium! Omnes Sancti & Sanctæ vestrum juvamen! Et hoc postulamus & petimus, cùm dicimus: Deus in adjutorium meum intenda. Ps. LXIX. 2. Et si particularius orare vis, die Pater noster tuum, præcipuè primam petitionem, quæ huic est accommodata. Pater noster, qui es in calis, san-A Etificetur nomen tuum, Matt. vi. 9. hocest, quod recipiam, & videam nomen tuum sancte, sine terra, sine immunditia peccati, & spiritualiter sine terra gulæ. Secundum remedium est, diligenter intrase ire, imponendo ori frenum rationis, ne sit tanquam bestia muta, sed exemplo avium, quæ jam evaserunt laqueos quos timent: fic homines timere debent laqueos & hamos quos ponit inimicus in cibis, cogitando mala quæ proveniunt ex gula, & bona, quæ ex sobrietate proveniunt. Quomodò pro una hora voluptatis quam capit gulosus, refarciendo ventrem suum, dolet tota nocte, & tota die sequente, plusque sitis patitur mane, & ei caput dolet: in infinitas quoque cadit infirmitates, facit Deum ex ventre suo, sicut dicit Apostolus. Et habendo bonum tempus, ut gulosus dicit, certè omne bonum tempus suum amittit. Gulosus majori afficitur pœna post gulam, quam voluptas sit suam de- B supplicamus nos pauperes creaturæ, dignæ condemglutiendo escam: plures occidit gula, quàm gladius, nemo negat. Et per oppositum admodum pauci moriuntur per nimis paucam comestionem, quemadmodum à Medicis intellexi. Et contrà cos, qui sunt nimiùm fastidiosi ciborum, vel qui non possunt ullum invenire saporem, nullum est remedium, nisi famem expectare. Ratione famis bonus apparet panis, nec habes condimentum, nec falem, cui valeas comparare famem. Nonnulli contrà talem, & nimium ardentem appetitum, juri, vel offæ suæ frigidam aquam imposuerunt. Alii cineres. Alii priùs gestaverunt paululum aquæ frigidæ. Tertium remedium est, quòd persona obliget se ad aliquam abstinentiam sub certa pæna. Ut dicendo, quòd solum comedet unum serculum, aut solum bibet de uno vino, certo tempore. Vel quòd non cenabit, si ordinationem hanc prætereat, & transgrediatus; vel quod persona talis Ipsa sumit cognomen gulæ, matris suæ. Vah quadabit quatuor denarios propter Deum. Vel aliquam C lis abominatio, nunquam vidi porcum magis cænotalem obligationem, non quidem adsemper, sed pro aliquo parvo tempore. Cogitandum est, nonadmodùm providendum esse, nec diligenter considerandum à persona aliqua, quo cibo repleat saccum stercorum, & nutriat vermes, quòdque quotidiè iterum inchoandum est. Et qualis res sit, de ventre facere Deum fuum, ut dicit Apostolus, ac impedire Adventum Domini nostri in civitatem nostram spiritualem. Assumamus ergò pœnitentiam, bonam ancillam, quæ nos liberabit de tempore præterito, & custodiet suturo tempore à laqueis gulæ, ut habeamus Deum per gratiam in hoc mundo, & per gloriam in altero, quam

nobis concedere dignetur &c.

## JOANNIS GERSONII Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# LUXURIAM. CONTRA DOMINICA ADVENTUS.

Pœnitemini.

Collat. ad eofd. MSS. Codd.

N Adventu Domini nostri Jesu Christi, qui fiet in postremo Judicio, tu gloriosa Mater Dei, Judici in Lua assistes Majestate, sicut assistebas, cum in magna pateretur poenalitate; non quidem ad rogandum eum principaliter, quemadmodùm solitum est te depingi cum sancto Joanne ex altero latere. Sed ad malos judicandos & bonos falvandos, in quantum spectat ad Reginam mundi & supremi Judicis Matrem. Et quoniam loqui debemus de tremendo hoc Adventu, & de Adventu etiam qui fit in morte cujussibet personæ (tunc enim apparet Jesus Judex) natione, tibi, Maria Mater gratia, Mater misericordia, tu nos ab hoste protege, & hora mortis suscipe: in illa hora, cùm aliud non fuerit nobis refugium, & in ultima nostra necessitate velisque; un in præsentiarum dicere possimus talia de duobus istis tremebundis Adventibus, generali & particulari, quæ ad nostram sint ædificationem, salutem, & securitatem. Ad quod impetrandum te salutabimus, dicentes: Ave Maria.

APUD Sanctum Germanum postremò, postquàmi adhortatus sum præliari contrà gulam quæ invadit quotidiè humanam creaturam sæpissimè, & ostendi deceptiones suas, fraudes, & medium quo sibi quisque ab ea cavere debeat; venit, & ostendit coram oculis cogitationis meæ se odiosa quædam figura cujusdam alterius vitii, quod nominatur sæda luxuria. sum, quantumcunque esset in simo, luto, vel morario deturpatus. Eam inspiciendo timui valde, & fremui; nec hoc mirandum: videbatur enim omninò insana, & rabie plena, ob hoc quod taliter dixeram contrà matrem suam, & nutricem, spurcam gulam: spurca mater, spurcior filia. Maledicta sit talis nutritio. Et quomodò (inquit luxuria) sic nos reris à mundo expellere extrà possessionem nostram, extrà viros & mulieres? cum demus eis omnem lætitiam, omne solatium & consolationem, & cum sine nobis, brevissime mundus desineret? Certe recte nominari potes vanus conatus; perdis enim operam tuam & verba tua, quia non exibimus. Si Deus non vellet homines comedere, ut quid ordinasset os & cibos? Si non vellet quòd ego luxuria regnarem inter viros & mulieres, non eos sie secisset, & formasset. Ideò tacere poteris deinceps, & aliud incorptum cogitare; D nam nullo pacto movebimur, nec mundum relinquemus. Luxuria hæc fæda, quæ sic me videbatur affari, sola non erat, id vobis affirmo. Magna quædam caterva vitiorum immundorum & spurcorum eam associabat cum parte totius mundi: nec ipsa se eodem gestu, & in uno habitu tenebat; sed tam diversimodè se mutabat, ut horror sit duntaxat cogitare, tam in extraordinariis factis, quam per signa diversa. Non est pars in homine, quin hoc modo vel illo introitum suum quærat per exm: ut per oculos; videndo: per

aures audiendo; per os loquendo, & ridendo; & sic de aliis partibus. Et quoniam semel omnia dicere nequeo & simul; dicam primum de factis luxuriæ, quæ se manisestè mala declarant, & sunt veluti sex siliæ deformes & monstrosæ. Fornicatio, adulterium, sacrilegium, raptus, sub quo comprehendo virginum deflorationem, incessus, & abominabilis immunditia, quæ nominanda non est, & sunt contra hoc Præceptum: Non machaberis. Exod. xx. 14. id est, non peccabis in factis luxuriosis. Secundò, in alio Sermone de signis per quæ hæc peccata sese ad extrà monstrant diversimode & occultius, quæ sunt potius contra aliud Præceptum: Non concupisces, per malam luxuriam uxorem alterius. v. 21. Tertio, respondebo querimoniis quas faciunt falsi amatores, aut luxuriosi contrà Deum, & rationem, & contrà cos qui ipsos arguunt, daboque solutionem ad luxuriæ allegationes.

Contrà hanc proditricem, quæ tradit animam ad condemnationem, adduco vobis Poenitentiam, quæ est bona Advocata, liberans animam. Clamo vocem meam, vocem spiritualis belli. Panitemini. &c. Fugite magni & parvi; fugite malam bestiam hanc infernalem, fœdam luxuriam, cum maledicta societate ejus; projicit ignem gratiæ, immitit tela incensa quibus comburit, & urit cor, corpus, & animam, & quicquidattingit. Per luxuriam venit diluvium super terram, quod submersit humanum genus, parvos & magnos, B ulque ad numerum octo personarum. Propter luxuriam fuerunt confusæ & destructæ igni cælesti usque in abysium quinque civitates, Sodoma, & Gomorra, & aliæ tres, cum circumjacente regione. Luxuria in ignem posuit, & flammam, pulchram civitatem, magnam Trojam. Nota de pluribus quam triginta duobus millibus occisis de Benjamin. Et de consilio Balaam ad decipiendos Judæos per adorationem feminarum suarum. Et Salomon, & David &c. Luxuria, breviter loquendo fecit, & facit quotidiè homicidia, latrocinia, proditiones, & alia mala plura quàm dici possint, aut recitari; quià de animabus, quæ sunt filiæ Dei, facit filias diaboli. Et illæ animæ quæ esse deberent templum Dei sacratum, & Spiritu sancti hospitale, ipsa urit, & Fætentem imponit flammam. Luxuria adducit sui oblivionem, contemptum amicorum suorum, furiosam lætitiam, infidelitatem de Deo, & incredulitatem de Judiciis ejus. Luxuria occupat & stringit taliter cor, animam, & corpus hominis qui se dedit, quod est velut excæcatus & stultus, obliviscitur sui, & aliorum. Inspicis personam stolide amantem, ipsa non intelligit, non credit, nec magni facit quamcunque rem quæ ei dicitur, quantum cunque dicentes sapientes suerint, parentes sui, aut amici, vel quantumvis magnum fuerit periculum, inhonestas, pudoris amissio, & slagitium. Ipsa se dat prorsus suæ miseriæ, & hoc sæpiùs scit & dicit, nec tamen propter hoc cavet & abstinet. Malè ago (dicit persona illa) & id scio, & cognosco, sed non faciam secus. Stultus amor, aut immunda voluptas trahit personam ad mortem infernalem, & in fine ad mortem corporis, quemadmodum carnarius trahit vitulum ad occisionem saltantem & lætantem, ostendendo ei parvum quemdam viridem ramusculum. Demum mala luxuria ducit in oblivionem Dei, & Judiciorum ejus, ac mortis, quæ tamen adeo certa est; sicut habemus de generis, id D est, maritis filiarum ipsius Loth, qui judicabant fabulam omne illud quod dicebat eis Loth de Sodomæ destructione: unde factum est quod illa nocte perirent per terræ deglutionem cum aliis: fatuus non credit quousque capit. Et quia incidi ad loquendum de Judiciis Dei, quorum luxuria facit oblivisci, volo recitare Evangelium hodiernum quod facit ad hoc propositum. Et per hoc loquar de secundo Adventu, qui est quando Deus judicat, & judicabit humanam creaturam generaliter in ultimo die & particulariter in

morte uniuscujusque. Dicit Evangelium: Erunt siggna in sole, & luna, & stellis, ac pressura gentium erit
in terra, propter confusionem sonorum & sluctuum maris,
& cadent omnes propter metum & expectationem, que superveniet universo mundo. Virtutes enim cœli movebuntur, & tunc videbunt silium hominis venientem in nube,
cum potestate magna & majestate. Cum hac incipient sieri, respicite & levate capita vestra, quoniam appropinquabit redemptio vestra. Et Jesus dixit eis similitudinem: Considerate sicum, & omnes aliai arbores, cum
ecce producunt sructus, scitis quoniam propè est astas. Sic
cum videritis hac sieri, sciatis, quoniam appropinquabit regnum Dei. Amen, id est, verè, dico vobis quod non desinet generatio ista quoadusque hac omnia siant. Cælum & terra transibunt, verba autem mea non desicient. Luc. xxi. 25.26 &c.

Immorabor parum in aliquibus notis literalibus. Primò confiderate quòd mox post hoc Evangelium, quod scribitur Luc. xx1. Jesus Christus dicit: Superintendite vobis, ne forte graventur corda vestra gula, G ebrietate, G curis hujus seculi, ne ventat contrà vos ut fulgur subita hac dies. Docuit etiam, semper vigilare, & orare. Et omne hoc sumo pro documento ad propositum nostrum quod consideratio & timor Judicii Dei, nos retrahere debet à peccatis carnalibus, gula, & luxuria, ficut in sequentibus latius exponam, & quemadmodùm oratio est necessaria. Oratio est continua, cum non est rupta per peccatum mortale, & appellatur talis continuitas, moralis unitas. Mundus in fine suo turbabitur, tum ad ostendendum mala ventura perversis hominibus; tum ad puniendas perfonas in omnibus rebus per quas peccaverunt, & ad mundum renovandum.

Signa in sole, luna & stellis erunt quod sol retrahet claritatem suam. Luna erit umbrosa & tanquam sanguinea & rubea, sicut quando eclipsatur. Stellæ amittent claritatem earum, & sic dicentur veluti cadere: vel per stellas, quæ casuræ sunt, intelliguntur hæ quæ fiunt inflammationes. Jesus Christus erit Judex in forma humana, & apparebunt plagæ suæ ad damnatorum consussonem. Eritque altè in aere tanquam suprà nubem quandam, & apparebit Jesus Christus lætè & hilariter bonis, & cum magno horrore malis. Exemplum de invido, qui pejus se habet cum alteri succedit melius; Vixque tenet, &c. Boni lætari debent in tribulationibus, quià sunt pro redemptione eorum. Tribulationes mundi, sunt signa peccatorum nostrorum, & damnationis iniquorum, & purgationis bonorum. Ideò non estaliud remedium, quam se emendare, & in patientia cas acceptare, & suscipere, & eis emendari; alioquin incipitur infernus in hoc mundo. Possent fieri multæ curiosæ quæstiones. Quando veniet Judicium, & si ipsum possit aut debeat investigari? Dico quòd non, secundum autoritatem Jesu Christi Ast. I. Et ad hoc est Augustinus. An in hieme, an inæstate, an nocte, an die? Si Enoch, Elias, & Antichristus venient immediate ante finem, vel si post hoc erit tempus mille Annorum ad pænitentiam agendam. Si quindecim signa præcedent. Videtur quod non; sed quod subitò bibendo & comedendo, &c. Si Antichristus erit homo aut diabolus corpore humano? Teneo, quod erit homo plenus inimico. Nota de Athila. An habiturus sit Angelum? Si in initio. Quarè non erit fides adhibenda suis miraculis? quià priùs homines sufficienter sunt præmoniti, & avisati per Scripturas. Si ignis Judicii erit talis qualis est ignis quem videmus, & si comburet mare? Et quare finietur mundus per ignem? Et quomodò loquuntur Seneca & Ovidius. Dico ignem fore talem, quemadmodum pertinebit ad executionem divinæ justitiæ. Hi qui morientur in gratia, non faciendo eorum poenitentiam, anne sint damnandi, vel in Purgatorio, vel quomodò? Dico quòd Purgatorio. Vel quomodò? Dico quòd purgabuntur omnino de gratia speciali. Si mali videbunt Jesu Chri-

# 913 Sermo Dom. II. Adventus. Contra Luxuriam. 914

sti Divinitatem? Dico quòd non. Si tubæ Angelorum erunt materiales? Teneo quòd sonus unus erit sensibilis, & alter spiritualis. Si Sententia dabitur per vocem sensibilem? Teneo quòd sic; & per vocem intellectivam. Si unusquisque videbit secreta cujuslibet, & præsertim si unusquisque videbit peccata quæ A fecerunt salvati; sed sunt absoluti? Dico quòd charitas & pœnitentia cooperuerunt peccata salvatorum, nec apparebunt ad confusionem, aut verecundiam. Ubi erit locus Judicii, & cujus magnitudinis, & quomodò Jesus Christus videri poterit ab omnibus in aere suprà vallem Josaphat, & erunt ibi miracula multa? Si Apostoli in Judicio sedes habebunt? Si post Judicium cessabit omnis motus cœlestis? Dico quòd sic, secundum Doctores. Si posteà suturæ sint, & erunt bestiæ, & aves? Dico quòd non: & quòd in inferno non sunt hujusmodi bestiæ. Si cælum & terra deficiunt esse? Dico quòd non; sed renovabuntur. Si damnati resurgent in corpore immortali cum his defectionibus quas habebant in mundo claudi, cæci, & hujusmodi? Dico quod corpus corum deformius erit & abominabilius ipsi animæ quam cadaver quodcunque &c. Quid dicetur de his qui nati funt mortui? Denon baptizatis? Dico nos non habere specialem revelationem &c. Si Sancti habebunt compassio-R nem de damnatis? Dico quòd non. Devoti homines, omittamus has & alias curiosas quæstiones quæ non spectant ad populum, immò verò nec ad Theologos, quoad multos eorum. Sed hæc referenda funt ad sapientem Dei ordinationem, quia nil aliud scimus nos, nisi quod ei placuit revelare nobis; nec habemus revelationes per Scripturam: vel aliter de multis hujusmodi quæstionibus quæ possent formari.

Redeamus igitur ad primam nostram materiam pro ædificatione nostra, & quæramus à fæda luxuria quid factura sit, quid dictura, quò se absconsura, quando veniet postremi Judicii dies. Quomodò apparere audebis, ô deformissima deformitas, coram oculis totius mundi, coram Deo & omnibus Angelis ac San-C ctis Paradisi! cum etiam hi qui te acceptant & amant in hoc mundo, verentur te apertè monstrare ad visum alicujus honestæ personæ, immò nec coram extraneo samulo, aut stabulario. Exemplum de sancto, proboque homine, qui petivit societatem cujusdam stultæ feminæ in pleno foro, & ipsa facere non est ausa, estque per hoc conversa, quòd considerabat esse rem multò magis pudendam hoc exercere coram oculis Dei, & Angelorum. Alia dixit, non esse locum tam secretum, quin Deus videret. Nota, quòd multæ abominationes fiunt in calore & furore, quæ postmodùm videntur tam pudendæ, quando persona ad se rediit, quòd vix ipsamet crederet, nec alii qui hujusmodi res exercerent, & hinc accidunt damnationes plurium, qui nunquam audent confiteri. Et ideò bonum est in juventute confiteri de juvenilibus illis stulæstimetur. Sed si tu, persona luxuriosa, forsitan parvipendis diem Judicii universalis, quia videtur tibi multùm longinqua, quemadmodùm dixit latro honestæ matronæ, quando dixit ei quòd rationem esset reddiditurus in die Judicii: Bonus, & prolixus, inquit, est terminus: loquar tibi de Judicio tuo particulari; reducam ipsum ante oculos tuæ memoriæ: de quo Judicio est miraculum valde evidens, per quod fundati fuerunt Carthusienses. Justo Dei Judicio &c. Ostendam tibi mortem tremendam (quæ est porta & introitus hujus Judicii) quam nec evadere potes, nec fugere nec protelare. Non potes evadere quin mors te vincat fuis telis, quin te in terram prosternat, quin te languere faciat, & totum corpus tuum reddat pallidum, quantumcunque fuerit pulchrum, tibi placens, forte, potens, aut agile. Videsne mortem, inspicis eam? Considera, quæso, quomodò te sequitur proximè, quemadmodùm ei quotidiè facis dietam, quomodò Tom. III. Pars III.

quotidiè concomitatur te, sicut umbra corpus insequitur, quocunque ingrederis &c. Heu ô miserabilis creatura luxuriosa! Si ad solum nomen, ad solam memoriam mortis fremis, times, aut contremis cis? Quid facies, cùm de facto eam senties, cùm per eam dentes tibi constringentur, vertentur oculi in capite tuo, aures surdescent, universum corpus capietur? Voca tunc, voca foedam luxuriam, cui serviendo omne tempus tuum exponis; sensum tuum, corpus tuum, cor tuum, possessionem tuam, famam tuam, omnem vitam tuam præsentem & suturam. Voca cam, voca, dicque illi ut ad tuum occurrat auxilium, te consoletur, te liberet ab amarissima mortis hora. Videsne benè modò qualem habeas magistram, cuique servies magistræ, quo pretio tibi satisfaciat, & luserit te salsæ societatis ludo. Relinquit te in necessitate. Quid, inquam, relinquit? Non relinquit, immò verò te concomitabitur fine fine. Non quidem ad consolandum te, quemadmodum proditorie facere solebat, sed erit ad dejiciendum te in ardentem infernalem ignem, ut ibi fine fine ardeas, & fine morte moriaris, & fine revelamine vel liberatione, in rabie & furore, in maledictione Dei & Sanctorum, & Sanctarum ejus; & desiderabis mortem quam tantoperè modò resugis, quæ refugiet à te. Hîc forsitan excusationes aliquas habent & consolationem juvenes homines, quibus stulta juventus, & stolida spes longam vitam promittunt, promittunt pænitentiam agere antè tempus, promittunt mirabilia. Magni promissores, interdum videntur deceptores: hujusmodi promissiones revera posuerunt, & ponent mille & mille; immò verò centum millia in puteum infernalem. Sed tu, senex persona, sive vir sis, sive mulier, tu, in quo signa mortis, signa judicii tui apparent, & nihilominus semper putrescis in immundo fimo abominabilis & spurcæ luxuriæ, tu, inquam, vetus bestia, quid meditaris, quam spem habes? Vides signa Judicii tui per universum corpus tuum, & animam tuam, caput tuum floret & fit canum; lumen oculorum debilitatur, memoria deficit, ingenium induratur: attamen tenes hanc proditoriam luxuriam, quæ te ligat, & catenis vincit, teque ponit in immundum sepulchrum, ut statim te reponat in sepulturam infernalis coemiterii. Et si dicas quòd tam citò moritur vitulus ficut vacca, ut respondit quædam Domicella Romana cuidam antiquo postulanti eam, & illud alleganti, dixit ipsa: Antiquum mori posse, nec diù posse supervivere; sed juvenismori potest, & diù vivere. Cogita, quæso, quòd tunc in dicto mortis articulo, in ultimo suspirio vitæ, apparebit Jesus Christus miseræ animæ tuæ ad faciendum Judicium tuum. Tunc accedent ex opposito boni Angeli & mali, & quidem subitò, nec opus erit longo processu ad dandam Sententiam & condemnationem, quia misera invenietur, & capietur in facto omninò evidenti & manisesto. Nec dicendum est te titiis: postea enim pudor est multo mirabilior quam D pœnitentiam acturum. Si enim oblitus sueris Dei in vita tua, nonne credis quòd obliviscetur tui in morte tua? Opinarisne etiam quòd maxima rabies doloris ipsius mortis te sinat de te cogitare, cum tu, qui es omninò sanus & securus, hoc cogitare non vis? Est nimis stultus intellectus. Dicitur quòd latro damnari fecit mille animas propter suum exemplum &c. Nota de scholastico, qui noluit confiteri &c. Quid faciet ergò tunc miscrabilis hæc anima tua? Hæc rapta præda inter rabidos canes inferni, qui toto posse eorum nituntur cam rapere? Quid faciet, ô boni homines? Respondete mihi. O Deus Judex omnipotens, quò se vertet ipsa? Extendetne manus suas ad te Patrem benignitatis; petetne misericordiam? Heu! nimis tardum est. Certè ipsa non petet misericordiam; nam hoc dedignaretur, immò omninò desperata maledicet Deo quòd unquam formaverit ipsam. Dicet opprobria omnibus Sanctis, immò etiam tibi, Mater Dei gloriosa, propter magnam rabiem sui Mmm

maleficii, propter inimicorum terrorem, qui eam circumdabunt, fine posse, aut spe liberationis suæ. Huc, boni homines, deducit proditrix & fœda luxuria, quam nonnulli tam parvum reputant peccatum.

Elevo igitur vocem meam hujus certaminis: Panitemini. Aliud remedium non est, Panitemini, hoc est, præterita peccata vestra plangite, & à suturis cavete. Cogitate semper ad hunc Jesu Christi Adventum, cujus meminit Evangelium nostrum, qui fit in morte cujuslibet hominis: vel ad gloriam, sicut in bonis, & noviter natis baptizatis pueris: vel ad horribilem damnationem, quoad malos, immundos, & luxuriosos. De hoc remedio dicit Sapiens: Memorare novissimatua, o in eternum non peccabis. Eccli. VII. 40. Hoc quià novissimum tuum Judicium. Nota de Sancto Éremita, petente spacium pœnitentiæ. Nota de altero, de quo dicit sanctus Antonius, quòd non potuit impetrare novem dies pœnitentiæ. Nota de Sancto Francisco. Et si dicas quòd si quis semper memoraretur mortem, non esset benè habiturus. Respondeo omninò contrarium, quòd facilè contemnit omnia, qui se semper cogitat moriturum. Multa alia remedia sunt contrà luxuriam, benè scio; sed modò fufficit mihi illud, quia volo me convertere ad declarandum vobis per quæstiones & interrogationes quomodò, & quando aliqua persona peccat per luxuriam, aperte se ostendunt esse peccata mortalia, quemadmo-

dùm dixi in principio.

Prima filia aut ramus actualis luxuriæ est, fornicatio, hoc est, opus carnale quod perficitur à viro & muliere, qui non habent ligamen Matrimonii, nec aliquam aliam dignitatem Religionis, vel consanguinitatis, vel Sacerdotii. Et de hoc peccato do vobis pro regula, quòd est peccatum mortale; & dicere contrarium, error est in Fide: sed de hoc peccato quæro aliquas quæstiones. Stolidæ mulieres anne fint in statu salutis? Dico quòd non, nec debent recipi ad Sacramentum. Debetne Ecclesia earum recipere offertoria seu oblationes? Dico quòd non, publicè, licèt benè secretè. Estne earum quòd lucrantur? Dico; quòd sic nisi exerceant rapinas aut fraudes. Sed de mulieribus Matrimonio conjunctis & Religiosus est aliud dubium: an benè sit sictum, ipfas pati in communitate? Dico quod fic, in aliquirius pœnitentiam habere, non expellendo sociam suam? Dico bonum propositum requisitum esse eam expellendi quam citò convenienter id fieri poterit, quod fieri debebit ad judicium sapientis Praelati sui, vel Confessoris; quod pono propter aliquos casus, qui possent accidere. Quod pejus est, aut ire modò ad unam, modò ad alteram, vel tenere propriam? Dico quòd in malo non est bonum: & secundum diversos casus unum interdum est pejus altero. Concubina est periculosa, quià vix patitur, ut poenitentia agatur; tum propter scandalum eorum qui hoc vident. Si vir conjungatur mulieribus communibus, vel publicis, quæ fine scitu suo sint maritatæ, vel Re-ligiosæ, vel suæ progeniei, vel quòd habuerint rem cum aliquo sui sanguinis: anne vir ille tam graviter peccet, ac si sciret? Consulerem unicuique, qui sie agit, quòd faceret conscientiam, ac si casus essent tales, & confiteretur sicut de casibus reservatis. Estne cubinario, qui non vult concubinam dimittere? Dico quòd non, si casus in Parochia sit notorius. Si autem sit secretus, Pfesbyter, quamvis eum non absolvat, debet ei dare Sacramentum suum, si publice petat. An audienda sit Missa Sacerdotis, qui est concubinarius? Dico (non omninò implicando materiam; ) si scirem aliquem hujusmodi Presbyterum, mallem non audire Missam, quam eam audere, si possem alibi invenire Missam; & si crederem quod

per hoc quod vitarem eum, deberet habere verecundiam, & se aliqualiter retrahere. Si aliquis non habeat propositum castè vivendi, potestne tamen adire Confessionem, & suscipere poenitentiam? Dico quòd sic; sed non Absolutionem, & debet omninò

denuò incipere.

Adulterium, est corrumpere uxorem alterius. Nec ambigendum est, quin hoc sit peccatum mortale adeò magnum, quòd hujusmodi persona in antiqua Lege lapidabatur: & est casus reservatus, præcipuè, si est notorius; & hîc violatur Fides, & committitur rapina, quia corpus Matrimonio copulati vel copulatæ non est suum, & dat ipsum, vel vendit, invito altero, vel altera, qui vel quæ quoad hoc jus habet. Formo hic aliquas quæstiones. An in tantum peccet maritatus, qui delinquit eo modo, ficut femina? Dico quòd sic; immò plùs quoad aliquas considerationes; debet enim magis præditus esse virtutibus ad refistendum: sed alio respectu mulier gravius peccat, in quantum majora pericula accidunt progeniei per uxoris peccatum. Si quisquam credit se esse cum sua, & est cum alia? Dico quòd ignorantia in aliquibus cafibus potest eum exculare, quamvis difficile sit quin possit percipere. Casus accidit Jacob. Persona Matrimonio conjuncta solum quærens voluptatem suam per opus carnale, sine alio sine, an & modò dumtaxat dicam de sex filiabus luxuriæ, quæ B peccet mortaliter? Teneo quòd non, si non vellet appetere talem voluptatem extrà Matrimonium, & si fervet Matrimonii honestatem; hoc dico propter aliquas inhonestates & adinventiones peccatorum, quæ interdum mererentur ignem, & sunt pejores quam in mulicribus extraneis. Habetur copula carnalis in Matrimonio ob quatuor causas. Ob progeniem contra progeniem; pro justitia contrà justitiam; ad evadendam incontinentiam; ad inflammandum. Propter folam voluptatem, hoc dupliciter. Vel ficut una altera persona, vel intrà matrimonii limites. Potessine maritus cognoscere uxorem suam imprægnatam. fine peccato. Tenco quòd fic, modò fructus non lædatur, aut efficiatur pejor. Posset haberi sermo de aliquibus aliis temporibus in uxorum infirmitate, & alias; 1ed fileo modò, & nihil dico. Debetne persona conjuncta commisceri carnaliter alteri quæ est leprosa? Teneo quòd sic, si hoc facere potest sine evidenti corporis sui periculo. Si una periona conjuncta petat ab bus casibus ad pejus evitandum. Potestne concubina- Calia inhonestatem, debetne consentire? Non, usque ad mortem, & potest conqueri; primò secretè Presbytero suo, vel amicis suis, & deinde Judici, si aliter non inveniat remedium. Si persona conjuncta fecit votum cassitatis, an peccet in qualibet copulatione carnalis Matrimonii? Dico quòd non, præsertim cum est ad petitionem expressam, aut designatam partis suæ: puta hujus personæ quæ sibi est conjuncta. Tamen persona conjuncta Matrimonio, non potest vovere castitatem sine consensu partis suæ in cursu communi, & post Matrimonium completum, & consummatum. Si persona conjuncta cogitat, & desiderat aliam personam quam suam partem quæ est cum ea, anne peccet? Dico quòd sic. Si persona Matrimonio conjuncta delinquit, debetne pars sua petere divortium? Vel, si melius est, omnino celare in patientia & dissimulatione? Hic opus esset magna distinctione diversorum casuum, & de spe emendales, & confiteretur ficut de casibus reservatis. Estne tionis, & qui dedisset occasionem, & si etiam altera absolvendus, vel Paschate dandum Sacramentum con- pars esset culpabilis. Teneo quòd utplurimum meliùs est omninò celare & cogitare ut pars sua trahatur ad emendationem, quantum fieri possit, potius quam dissamare casum. Potestne persona copulata in quocunque casu impedire ne habeatur fructus in Matrimonio? Dico quòd sæpè hoc est peccatum, quòd meretur ignem; & breviter omnis modus qui est se impedire à sobole in societate viri & mulieris, est inhonestus, & reprobandus. Persona aliqua Matrimonio conjuncta, quæ confitetur, debetne dicere secreta

## 917 Sermo Dom. III. Advent. Contra Luxuriam. 918

Matrimonii partem suam tangentia? Dico quòd sic, si aliter peccatum suum dici non possit; sed bonum est per savorem Curati sui consiteri tali Presbytero qui non cognoscat alteram partem. Qui autem talem invenire non potest, nihilominùs suo confiteatur Curato. Confessor debetne admonere alteram partem, cum venerit ad Confessionem, & non dixerit illud peccatum quòd scit per Consessionem alterius? Dico quòd non, nisi valde in generali, & dicere poteritei quod melius adhuc examinet conscientiam suam. Multæ aliæ quæstiones sunt tangentes Matrimonium, quas reservo quoadusque loquar de septem Sacramentis

Tertia filia: sacrilegium est in personis Religiosis, vel habentibus Ordinem sanctum, aut cùm sit in loco Ecclesiæ; nec dubium est quin sit peccatum mortale valdè magnum. Violatne persona votum suum, quando non servat castitatem suam, vel etiam Præsbyter, aut Religiosa persona? Respondeo quòd regulariter votum castitatis fit, quod nunquam vovens contrahere velit Matrimonium, & per hoc consequenter quis obligatus est ad castitatem. Ideò non violat votum suum is qui non contrahit Matrimonium, quamvis peccet gravissime; sed interdum promissio sit aliter super hoc quod est de Præcepto, licet non sit votum propriè loquendo, immò est alia obligatio. Quis plus peccat, an Præsbyter, an maritatus, quan- B postremi Judicii universalis, aut particularis. do uterque forefacit? Hic secundum diversos respectus & scandala peccata sunt diversa, & utrunque malum est. Inspicite in casibus particularibus, cum eos volueritis comparare, à quo peccata emanant, omnibus modis pejor effectus. Præsbyter habet societatem cum filia sua in Confessione, vel cujus audit Confessionem. Dico quod esset deponendus, si hoc sciretur; & si moveat ad malum personam confitentem, persona illa non debet amplius confiterici; immò potest, & debet revelare illis qui possunt ponere remedium. Presbyter potestne celebrare in crastinum, postquam habuerit copulam carnalem, quantumcumque confiteatur? Dico quòd non, fine magno & novo peccato, nisi casus necessitatis esset evidens; ut si in die Paschæ parochiani aliundè Missam habere non possent. Et hîc verba fieri possent de illufionibus, & fragili atibus quæ accidunt inter dormiendum, qualiter impediant à celebratione. Hîc potest notari exemplum de sancto Ludovico, & suo Ca- C pellano qui noluit celebrare, eò quod habuerit copulam cum femina vesperi.

Quarta filia: raptus filiarum, aut feminarum, contra earum voluntatem, vel parentum eorum, cum funt in tutela ipsorum; & virginum defloratio, ubi optime sciri potest, maximum est peccatum mortale, & est casus reservatus: si est cognita, est casus criminalis, & tenentur tales ad restitutionem, & satisfactionem, secundum quod ficri potest. An sit raptus abstrahere filiam per suum consensum à domo parentum suorum, ipsis quidem parentibus invitis? Dico quòd sic, si filia sit minoris ætatis. Filia deslorata, ipsa invita, perditne ergà Deum præmium suum, & si potest, aut debet quoad Deum consecrari, & quoad principalem gloriam Paradisi? Dico quod nihil amittit, sed quoad consecrationem, si casus cognitus est, non debet consecrari, ad scandalum um. Mulier an possit occidere virum qui vult eam violenter opprimere, ut ipsa suam tutetur casti- D & alias. Non est enim pejor surdus, quam anima tatem? Teneo quòd sic, si aliud non videt remedium; tamen temperantia bona est. Et notatur exemplum de illa quæ cruentari fecit Presbyterum volentem eam osculari, & Confessor consuluit ei, & injunxit, ut aliàs erueret & excæcaret oculum, nisi abstinere vellet. Persona debet desendere castitatem suam sicut vitam corporalem, & ampliùs. Filia fingit se esse virginem, aliquis illud credit, anne tantumdem peccet, ac si filia virgo esset? Dico quòd sic.

Quinta filia: corruptio sobolis est peccatum bestia-Tomi III. Pars III.

le, & caninum. Canes enim non servant ordinem, quamvis dicat Aristoteles, equum non cognoscere matrem suam, nec ullo pacto conjungi ei. Hoc peccatum reservatum est, sive soboles spiritualis sit: ut patris spiritualis ad filiam suam, sive carnalis. Et eò pejus est, quanto progenies est propinquior. Et de hoc dicam amplius in alio Sermone.

Est etiam de sexta filia abominabili immunditia, quæ nominanda non est. Omnis adimpletio luxuriæ, hoc est, quando voluptas est continuata usque ad finem extrà ordinationem quam natura ordinavit inter virum & mulierem ad sobolem procreandam, est peccatum contrà naturam. Tamen inter fœda hæc peccata aliqua sunt multò majora aliis. Et dicit quidam fanctus Eremita, quòd inimicus tentat aliquas personas potius de hoc peccato, quam alio. Primo, quia non habetur tanta verccundia & timor mundi. Secundò, ob gravitatem ejus. Tertiò, quia persona difficulter admodum ipsum vult confiteri, & tamen necesse est confiteri tale peccatum, ac si aliquis comedisset carnes in die Veneris, fancta. Nec sufficit generalitas. Verum tamen est discretionem requisitam esse, & in confitence, & in Confessore. Velit Deus illuminare omnia corda, & dare fortitudinem ad poenitentiath agendam, absque hoc quod expectetur hora

#### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

CONTRA LUXURIAM.

### DOMINICA

ADVENTUS,

Pœnitemini.

Collat. ad eofd. MSS. Codd.

Domini nostri Jesu Christi, cum assumpsit carnem humanam die Annunciationis intrà Templum pretiosi corporis Dominænostræ, & poster per gloriolam Nativitatem suam, per Prædicationem suam; Passionem, & Resurrectionem multa miracula facta fuere, de quibus loquitur hodiernum Evangelium. Inter qua miracula invenio, quòd furdi audierunt, & pauperes ignorantes facti fuerunt sapientes, ac claudi recti facti fuere. Nec fecit hæc dumtaxat quoad corpus, sed quoad animam, mediante poenitentia. Te crgo rogitamus, Virgo dignissima, ut tua intercessione, & medio, per eam quoque dignitatem, quam in te recepisti adducendo nobis Deum nostrum, Medicum nostrum, & Supremum nostrum Doctorem; velis nobis impetrare sanitatem spiritualis auris nostræ, ut possit audire digne, fructuose, & vivaciter verbum Dei modò, quæ surda est, nec audire vult; velis nobis etiam impetrare sensum & sapientiam intelligendi Evangelium, & omnem bonam doctrinam, ut etiam semper sine claudicatione rectè ambulemus à peccato per viam bonarum virtutum. Nec renuimus intercessionem cognati tui Joannis Baptistæ, in cujus sumus Ecclesia, cujus hodiernum meminit Evangelium ad tam magnam laudem, ut nominaret benedictum Filium tuum, Agnum Dei, qui tolleret peccata mundi. Placeat ergo tibi, ut tua intercessione, nostra tollat peccata, Mmm 2

919 & nobis tribuat gratiam. Ob quod te salutabimus, dicentes. Ave Maria gratia &c.

POENITEMINI. Frigendo cogitationis mez oculos, & videndo verz Fidei lumen gloriosum, & misericordem Adventum Domini nostri Jesu, tàm in te, Mater Dei gloriosa, per Incarnationem, quam in nos, & in mundum, per manifestam nativitatem fuam & prædicationem, verum invenio esse hodiernum Evangelium, tum in sensu litterali, tum morali, secundum materiam quam dicturi sumus contrà foedam luxuriam, & pro purissima castitate, ei adversante. Dicit sic Évangelium: quod Cum audisset Joan- A nes Baptista in carcere opera Jesu, misit duos ex Disci-pulis ejus dicens ei. Tu es qui venturus es, an alium expeclamus? Et Jesus respondit eis dicens : Ite & renunciate Joanni que audistis & vidistis. Caci vident, claudi ambulant, leprosi mundantur, surdi audiunt, mortui resurgunt, pauperes evangelizantur, hocest, docentur divina doctrina. Et benedictus est is qui in me non scandalizabitur. Illis autem abeuntibus, capit Jesus dicere turbis & populo de Joanne: Quid existis videre in deserto, arundinem ad omnem ventum agitatam? Sed quid existis videre; hominem mollibus vestitum? Ecce qui mollibus vestiuntur, in domibus Regum sunt. Sed quid existis videre? Prophetam? Dico vobis, plus quam Prophetam. Hic est certe de quo scriptum est: Ecce mitto Angelum meum ante faciem tuam, qui praparabit viam tuam ante te.

Sumamus hîc aliquas notas litterales. Nota de mirando Judicio Dei, qui permisit sanctum Joannem in carcere, &c. Quid dicet luxuria, &c. Sanctus Joannes misit suos duos Discipulos principaliter ut instrucrentur à Jesu Christo sermone, & opere; non autem, quòd anceps & dubius esset de Adventu suo. Alia causa: ad nunciandum illud sanctis Patribus in Limbo. Per hoc quod Jesus Christus fecit miraculosa opera quæ in hoc Evangelio scripta sunt, concludendum est, ipsum fuisse Deum & hominem, & quod fuit Christus Messias promissus in Lege antiqua, qui facere debet hujusmodi miracula. Licèt quæstio esset prolixa, ad longum eam Tractatu ultimo locutus fum in materia miraculorum Antichristi; quarè pauperes citius recipiunt doctrinam Evangelii. Nota de C gus & calorem, facere pœnitentiam, non timere hupauperibus Theologis, & quod dicit sanctus Dionyfius De divinis Nominibus. Quid est scandalum, & quarè Jesus Christus hic loquitur de scandalo? Scandalum, est obstaculum, vel impedimentum in via virtutum. Et notate, quomodò fit duobus modis per similitudinem viæ materialis. Dominus notter laudabat San-Etum Joannem post abscessum Discipulorum suorum, ut nobis daret exemplum non adulandi aliis; ut etiam hi qui audierant fieri quæstionem sancti Joannis, non créderent cam factam fuisse per ignorantiam. Deus commendavit sanctum Joannem de quinque: de constantia, deabstinentia, de sapientia, de hoc quòd erat Angelus, & quòd præparabat viam suam. Sanctus Joannes est dictus plus quam Propheta, quia mon-Uravit id quod alii solum denunciaverunt. Et dicitur omnis persona quæ allicit ad bonum, dicitur Angelus, & que attrahit ad malum, potest dici diabolus. Etiam fanctus Joannes dicitur Elias, per imitationem, & officium, & per figuram, quemadmodum de docto viro dicitur quòd est Aristoteles.

Accedamus ad moralitatem, secundum inchoatam nostram materiam, & dicamus quòd luxuria fœda & immunda, facit humanam creaturam solum delirare, & recipere omnes imperfectiones, & infirmitates que figurate sunt in nostro Evangelio, quoad animam semper, & sæpè quoad corpus. Et sunt duodecim mala. Luxuria excercat, facit claudicare, dat lepram, reddit surdum, occidit, impedit bonam do-Etrinam, dat scandalum contrà Jesum Christum, dat inconstantiam, aufert abstinentiam, tollit sapientiam,

ា ការាជានៃទី

facit officium diaboli, defædat viam Dei. Luxuria excæcat oculos animæ, & interdùm corporis. Ideò fingunt Poëtæ, quòd Cupido, quem vocant Deum amoris, est stultus puer, qui nihil videt, & trahit à casu. Et Ovidius dicit. Quid deceat non videt ullus amans. Nullus amans videt quòd bonum est & venturum. Et Propheta: Supercecidit ignis, & non viderunt solem. Pf. LvII. 9. Ignis luxuriæ dum cadit, excæcat animam ne videat solem justitiæ; de hoc sunt historiæ innumeræ. Et de iniquis duobus senibus Judicibus, qui accusabant Susannam. Et de Samsone ad literam, qui occasione hujus privatus est oculis corporeis. Luxuria facit claudicare, & delirare in via virtutum; habet enim sinistrum pedem nimis magnum, qui graditur super affectiones carnales, & dextrum pedem nimis brevem. Omitto figuram de Jacob, & quomodò per humores intrinsecos, ab aliquibus guttas appellatos, aliqui efficiuntur claudi &c. Sed infuper quid adeò reddit personam leprosam & ægrotam quoad animam, & interdum quoad corpus, sicut luxuria? Non sunt tam magna bona, quin cogitatio ejus maculet. Quid facit hominem magis surdum ad audiendum, & credendum bono confilio parentum, & amicorum fuorum, ficut luxuria? Inspicite hoc in aliquo stulto amatore, aut stolida amatrice. Certum est etiam, quòd luxuria occidit animam per peccatum; & sæpè corpus in languidis tormentis, per hoc B quòdacquirit podagram, phtysiam, aut furiam. Nota quòd luxuria abbreviat vitam. Apparet in equis &c. Nota si persona moreretur si non uteretur luxuria, esset Martyr. Exemplum de Virginibus. Demum non est vitium quod & magis impediat credere sanæ doctrinæ spirituali Evangelii, & suæ salutis, sicut sacit luxuria, cui apparent omnia esse fabulæ, aut irrisiones, tâm audiendo loqui de Inferno, quâm de Paradiso: & jurat per bonos Deos suos, se non velle jam esse in Paradiso, quæ etiamsi damnari deberet, tamen amabit. Per hoc videtis quòd persona luxuriosa est scandalizata, & omninò turbata in Jesu Christo, & in factis suis. Et quomodò scis, quòd Jesus Christus verbo & facto puritatem præcepit? Commendat virginitatem in se, & in Matre sua, docuit sustinere frimanam verecundiam. Heu quid magis scandalizare potest, quam luxuria, & magis cam turbare? Ipsa quærit omninò contrarium: deflorationem, gaudium, solatia, honores, voluptates dissolutas & mundanas. Et impedit timorem, juramenta: Vinum & mulieres apostatare &c. Eccli. xix. 2. &c. Voluptas furata est & intelleclum ipsius sapientis Aristotelis, &c. Nota de his, qui loquuntur contrà Fidem. Sed prætereà, quid facit personam instabilem, & moveri, ac flectiad omnem ventum sicut arundinem, jurando, promittendo, & pejerando abíque hoc ut quicquam servet? Ipsa luxuria, mulier bachare, condictio juramentorum mox se reddit victam, facit eam desiderare mollia vestimenta & curiosa ob tres fines: aut ad evitandum singularitatem & pudorem sui; aut ob voluptatem: aut ad pla-Angelus, ratione officii; fuit enim Nuntius Dei. Et D cendum alteri. Ipsa ausert donum prophetiæ, etiam illis qui priùs ipsam habebant. Secundum enim Doctores, Propheta pro eo tempore pro quo adimplet opus carnale, etiam cum uxore sua, non potest prophetizare. Et scitis Salomonem hac de causa perdidisse scientiam suam, qui fuit omnium sapientissimus. David Propheta amisit Spiritum sanctum, donec poenitentia eum sibi restitueret. Sanctus Augustinus dicit nihil esse quod adeò impediat veræ sapientiæ cognitionem, sicut opus carnalitatis, etiam in Matrimonio; sed longè magis extrà ipsum. De quo dicit Tullius, cum interrogaretur, quare non denuò Matrimo-nium contraheret? Quia, inquit, non possem vacare uxori, & Philosophiæ. Hinc est quod tam pauci sunt contemplativi, & verè videntes Deum : Beati mundo corde Matt. v. 8. &c. Tales ægritudines, ta-

. . . lia

### 921 Sermo Dom. III. Adventus. Contra Luxriam. 922

lia damna, talia mala adducit luxuria personæ quæ ei adhæret. Sed tu dulcissime Salvator Jesu, ut sanitatem nobis adduceres, dignatus fuisti ad nos venire, tàm per Incarnationem, ut dictum est, quam per prædicationem, & redemptionem, & si, quasi ob luxuriam dimississes ad nos venire; sed tua bonitas vinci non potest per nostram malitiam, & modò fecisti, Domine, in hoc jocundo Adventu, mediante castitate, quie omnino pulchra est & pura. Fecisti, inquam idem: scis officium inimici esse nocere alteri, & hoc quærit luxuria mille modis. Nota de Tarquinio, & his qui delectantur seducere pueros: & quæstionem, quòd eos reducere debent, & quomodò, & de Confessoribus. Et notate de Berengario. Finaliter certum est, quòd facit immundas vias Dei, & fœtentes quibusdam inimicis &c. quæ reparantur per ponitentiam. Ideò multi stulti amatores, & amatrices, à statu cæcitatis ad claritatem pervenerunt; de monstrosis, impotentibusque, facti sunt fortes ad benè ambulandum; de immunda lepra, pervenerunt ad mundiciam; de surditate, ad auditum clarum; de morte, ad vitam; de ignorantia, ad sapientiam; de horrore tuo, ad tuum amorem; de inconstantia, ad stabilitatem; de vestimentorum deliciis, ad hirsutas vestes & asperas; de carnali scientia, ad Prophetiam; & sublimiùs quàm ad Prophetiam usque ad Divinitatem Angeli; & à via turpi, ad viam pulchram & nitidam. Ad omnia hæc bona recipienda nos videre facit viam Domina Poenitentia, quæ est sigurata per sanctum

Joannem Baptistam.

Incipio ergo vocem meam, & clamo alto fonitu: Panitemini, c.c. qualem Christus vix omisit. Fateor difficile esse, vel impossibile condignam de luxuria agere pœnitentiam, qui ipsam non cognoscit, & quoad omnia facta ejus omninò completa & manifesta: unusquisque satis cognoscit cam esse peccatum mortale, & reprobandum, & confitendum esse, secundum quòd in alio dixi Sermone. Sed luxuria quæ se abscondit, celat & velat, vel solum in corde, vel per figna extranea, in umbra & cooperimento ludi, ac recreationis, non est tam facile eam perspicere, suamque considerare maliciam. Discooperiam ergò immundam bestiam, & venenosum serpentem, qui se occultat in herba viridi mundanæ voluptatis, faciamquinque exterioribus, & uno interiori, qui est cor, qui nobis dati sunt, ut eos gubernemus tamquam sex scholasticos. In primis cor interrogat rationem, &c. Cor, os, oculus, tactus, odoratus, auditus. De corde: qui cor suum custodit, animam suam servat. Luxuria est abuti, vel voluntas abutendi membris pudendis ad generationem ordinatis. An omnis cogitatio carnalis sit peccatum, ut si vir cogitat de muliere aliqua, aut mulier de viro per aliquam voluptatem? Respondeo cogitationem fieri posse quatuor modis. Primum, primo insultu, aut primo respectu, aut, ut Theologi loquuntur, primo motu, & sic sæpè non est peccatum, vel est veniale. Secundò, retinetur ad aliquod tempus dicta cogitatio, quoadusque ratio consideret, deliberet, & judicet, & tunc eam repellit pro posse suo, & ibiest peccatum veniaeam repellendo, est magnum meritum, & opus studiosum. Supposito etiam quòd cogitatio illa vinci non possit toto die; dato etiam quòd corpus taliter captum esset, ut sequeretur pollutio. Intelligo quòd ratio semper præliaretur, & respueret omnem immundam voluptatem. Sciendum est contrà scrupulosos, & eos qui fortiter tentantur, & præsertim quoad aliquos modos pollutionum qui fiunt tanquam fine voluptate, & magis per fragilitatein quandam & ægritudinem, quam aliter; veruntamen bonum est, juxta posse cujuslibet cavere sibi. Tertiò, cogitatio ad-

hæret animæ per expressiom rationis consensum, quæ se delectat, fricat, & jungit carnali huic delectationi, ficut in amplexu & osculatione; quamvis nullo modo vellet exercere opus luxuriæ ad extrà. Et hoc difficiliùs est judicare. Si hæc cogitatio & voluptas non fiat, nisi per conditionem seu conditionaliter, ut dicendo. si Deus non prohiberet mihi hoc & hoc, facerem ipsum, & sumerem meam voluptatem sic agendo. Et credo esse peccatum curiositatis. Et si caro inflammetur, fiat multum calida, & inordinatè, & ratio id benè percipiat, continuet tamen; ap. paret mihi, rationem se ponere in periculo mali consensus. Et Sapiens dicit, quod, Qui amat periculum, peribit in illo. Eccli. III. 27. Si autem ratio conetur ipsam repellere, incipit habere meritum, & præsertim inquantum bene judicat quòd postquam Deus prohibet hujusmodi immunditiam, ipsa obedict. Pariformiter dicam de his qui audiunt Confessionem, aut prædicare habent de hoc vitio. Si cogitatio placens respiciat rem quæ de se non sit peccatum mortale ipsi personæ; teneo quòd non est peccatum mortale, quantumvis consentiat ratio, si per hoc non se impediat ab alia re quam tunc facere debet, aut cogitare; ut si uxor cogitet de marito suo, & ipsum desideret, & suam societatem, nec alterius cujusvis ullo modo. Si cogitatio immunda & deliberata est in tuam contemplandam; de officio inimici, ad officium B rebus prohibitis personæ: ut si mulier Matrimonio conjuncta cogitet aliorum peccata, vel virgo ad facta conjunctorum: dicam pro securiori consilio, quòd una persona confiteatur de illo, tanquam de peccato mortali. Quartò, cogitatio est per consensum in opus carnale ad extrà, quod est prohibitum: ut si mulier vellet, & desideraret societatem alterius, si ipsam habere possit, vel ad hoc conaretur per diversa signa aut operationes. De hac cogitatione non dubium est, quin sit peccatum mortale, quia voluntas reputatur pro facto, sicut dicam statim. Notate exemplum de Regina ergà nuncios inimici Domini sui. Notate hic de pisce, qui potest capi quatuor modis, & deindè duo sequuntur mala, &c. Si persona desiderat societatem alterius in casu reservato; ut si cognatus cognatam desiderat, an sit casus reservatus Poenitentiario? Dico quòd non; & dico etiam esse multum difficile cogitationem esse adeò fortem, inflammatam, & malam, sicut esset in facto, etiamsi multa damna de que nonnullas quæstiones, & loquar de sex sensibus, C facto evenirent de quibus opus esset satisfacere, quæ non eveniunt ex sola voluntate. Attamen de his confiteri oportet, dicendo progeniem quam cogitabat quis desiderando. Quid faciendum est de aliquibus cogitationibus blasphemiæ immundis, & execrabilibus, quæ veniunt interdum contra cor, & voluntatem hominis? Respondeo eas melius vinci non posse, quam eas contemnendo, & in corde suo ridendo, ac dicendo inimico qui eas immittit: Blasphemia tua tibi sit; nec confirendum est de illis nisi alicui sapienti & experto Confessori, ad petendum consilium ad omnem casum; & pro majori securitate semel, nec amplius: quanto enim magis cogitares, & conareris, pejus esses habiturus, & dares scandalum simplici Confessori tuo. Si autem consensum habeas in hujusmodi abominationibus, confiteri debes tali, qualem dixi tibi. Exemplum esset de cane allatrante, & de le, quoad initium. Sed resistentia quam facit ratio D'incutiente timorem parvis pueris, & de historia de vitis Patrum, &c. Nota, quomodo tentationes mittuntur ab inimico; & de personis que dicunt se nunquam habuisse cogitationes: & de Adam : de Jesu Christo: & de sancto Joanne, &c. Et quomodò tales mentiuntur. Notate, si tentatio prosit. Si femina aliqua certò credit Curatum suum male adificari ex ca; & moveri ad fiulte & libidinose defide-Tandam cam si confiteatur ei omnes cogitationes suas carnales deliberatas quas habuerit, & forfitan de insomet Curato, quid faciet ipsa? Confitebiturne? Respondeo quod debet perere facultatem, ut possitalibi Mmm 3

confiteri, & si Curatus illi facultatem neget, nihilominus ire debet. Tamen persona non debet facilè hujusmodi certa judicia facere. Sic etiam dicerem in pluribus casibus, & materia Confessionis. An oporteat personam dicere omnes malas cogitationes suas, & numerum earum. Respondeo quod cogitationes quæ sunt peccata mortalia, si dici possent, & numerari, securiùs esset eas dicere; sufficit tamen in bona A quadam generalitate, & humilitate se accusare, ut dicendo; toties in hoc peccavi, ut nesciam numerum. Et taliter, ut Confessor benè intelligat quod confitens dicere intendit, non texendo longas fabulas, nil proposito conducentes. Quoad cogitationes quæ non sunt peccata mortalia, & aliquando plures movent ad malum, quàm ad bonum, non est opus dicere in particulari, immò meliùs est interdum eas subticere. An persona possit perdere virginitatem suam per solam cogitationem? Respondeo quòd sic, quantum ad virginitatem animæ, & ergà Deum, & hoc sit per malum consensum ad opus carnale. Et quoad corpus, persona per se sola virginitatem solvere potest. Quoad primum casum poenitentia restituit statum virginitatis, non autem quantum ad secundum, si corpus est violatum; Mulierem non tétigi, virgo non sum, ait Basilius. Solent vocari omnes mulieres virgines, quæ non habuerunt conjunctionem viri? Notate quòd malè cogitare est sicut coluber aut testudo, B quæ omnino intrat caput suum: Beatus qui tenebit, oc. Psal. cxxxvi. 9. Est tanquam congeries fili, & tanquam Dedali labyrinthus, tanquam carbo vivens, &c. Pepigi suedus, &c. Job. xxxI. 1. Contrà carnales cogitationes sunt remedia: puta occupatio, cogitare de mortuis, se ofsendere, vel cogitare de se, vel spuere, loqui alteri, vel projicere aquam frigidam, surgere subitò de lecto, cogitare pœnam infernalem aut temporalem quam persona sibi insliget, ut hispidum vestimentum, non bibere vinum, non habere argentum, lecto carere, aut re quam persona diligit, & erit meritorium, &c. Considerate quid postmodùm sit habitura. Et incipiendum est obligare se priùs ad dicendum semel: Miserere, vel ter Pater noster. Quod cor non videt, de hoc non dolet: Oculus mens depradatus est, &c. Thren. III. 51. Videre personam aliquam pulchram, & sumere delectationem, estne peccatum mortale? Dico sepenumerò est periculosa curiofitas, & sæpè causa malææstimationis ipsi marito, C aut Matri: & sæpè causa faciendi peccare in superbia vel luxuria personam quæ inspicitur, supposito quòd non desideretur; & secundum illos fructus bonos, aut malos judicate quale sit peccatum, & secundúm radicem cogitationis vestræ, & malum quòd infertis alteri. Cognosco personam quæ centies & centies omisit inspicere alios propter aliquas supradictas causas potius quam ne ipla peccaret. Notate de bonis personis, quæ ne videantur cavere debent, &c. Et de basilisco. Videre se omninò nudum, & nudam, vel delectabiliter speculari se, estne peccatum? Respondeo vobis quod respiciatis finem qui accidit, & intentionem quam habetis, & secundum hoc judicate de casu. Notate de Pigmalione. Notate de basilisco, aut de tigride. Videre res ad extrà in bestiis, in pi-cturis, vel alibi, quæ sunt inhonestæ, estne peccatum? Respondeo ut priùs. Dissicilè est præsertim legere libros moventes ad luxuriam, quin sit peccapelli per eorum Confessores ad comburendos eos, aut lacerandos, ne ipsi, vel alii ampliùs peccarent, sicut Ovidius est, vel pars Romantii de Rosa, vel circuli, vel chorez, aut cantus nimium dissoluti. Judicate ergo qualem pœnitentiam agere debeant illi qui eos faciunt, & publicant, super quo plenius scripsi. Eodem dicerem modo de picturis fœdis, & inhonefts. Videre, aut se ostendere in balneis, vel termis, coram pueris ejusdem progeniei, estne peccatum?

Respondeo quod regulariter est res, à qua abstinendum est, siepueri habeant ultrà duos annos; quamvis enim illi qui sunt quatuor, vel sex Annorum, ibi tunc non cogitant malum, tamen postquam pervenerint ad ætatem, memoria eorum quæ viderunt redit, & graviter eos tentat. Adhuc ampliùs dico, quòd homines Matrimonio conjuncti, vel alii, non dicant, nec faciant rem quamcunque inhonestam, videntibus vel audientibus parvis pueris, non ampliùs quàm in præsentia Angeli. Notate quosdam indulgentiarum modos. Videre choreas estne peccatum? Dico quòd si persona malè movetur tunc, vel posteà, & benè aspicit; videndum est, vel si per aspectum suum, vel assistentiam videatur dare audaciam, & approbationem dissolutioni, est periculum peccati, & abstinendum, sic debent facere Prælati, Curati, & Religiosi. Notate de Aristotele, qui præcipiebat, Helenam expelli. Notate de Pericle. Notate de David, & Dina, & Samsone. Notate desancta Moniali quæ misit oculos suos, &cc. Notate de illis qui non vellent videre Matres suas. Audire verba dissoluta, vel præceps stultorum amantium non consentiendo, estne peccatum? Dico quòd sic, & semina, quicquid dicat, casta non est quemadmodùm esse deberet, si eas libenter audiat, & rogari permittat, aut loquatur immoderate. Notate quomodò persona facere potest signa, quòd casta sir, & quomodò non. Audire seculares cantus, choreas & fistulatores, estne peccatum? Sumere potes responsum per hoc quòd dictum est, videre etiam vel audire secreta conjunctorum matrimonio, vel aliorum. Considera etiam quòd intrà periculum luxuriæ est mala curiositas, & sit alteri quod quis nollet sibi sieri, videlicet audiendo secretum alterius. Notate de bubonibus, de sirenibus, & de muliere illa quæ dicebatur Cyrce. Notate de aspide. Notate quòd mulieres hortatæ ad malum ab alio debent revelare parentibus eorum, vel marito, etiam de Confessore carum. Oscula suntne semper peccata? Respondeo, quòd oscula quæ fiunt inter maritos, in quibus servatur honestas talis, qualis est osculum pacis in Ecclesia, aut in aperto, sunt sine peccato; possent tamen fieri tali inordinatione, quod esser abominabile valde peccatum mortale. Non dico ampliùs. Si oscula fiant inter extraneos, & in publico, & per consuctudinem patriæ, & per amicitiam generis, sine immunda cogitatione, ibi non est peccatum; sed voluntas talis esse potest, & tale patet sequi malum, quòd eligibilius esset, habere puerum ex cognata sua germana. Et præcipuè hoc locum habet in hominibus Religiosis, & in personis ejusdem progeniei, aut sexus, & in loco secreto, & diù. Remitto unamquamque personam ad conscientiam propriam. Notate de Didone, quam Virgilius fingit cecidisse in amorem Æneæ per hoc quod osculata est Ascanium Æneæ filium. Luxuria nec fidem nec rationem nec legem habet. Notate de illo qui Matris suæ manum tangere voluit. Amor spiritualis facile labitur in nudum carnalem amorem. Verba quæ fiunt inter chorisandum cantando, & inter stultos amatores jurando, & pejerando, & per irrifores, & irridentes utriusque sexus decipiendo alterum, suntne peccata? Respondeo quod hoc scire potestis per hoc quod dictum est, & videndo mala quæ indè procedunt, & inhonestationes, ac contum mortale. Et hi qui eos retinent, deberent com- D trà Deum & contra Fidem errores qui dicuntur: & quòd est proprium diaboli officium; attrahere & movere alios ad malum. Juramenta stultorum amatorum suntne servanda? Dico, quòd aliqua servanda funt, & aliqua non, secundum bonum, aut malum quod eveniret. Si juramentum est honestum, & pos-sibile, debet servari. An obligetur persona reducere ad bonam viam aliam quam decepit per factum suum, vel verba? Respondeo, quòd sic, secundum totum posse sum. Et hoc ei injungi debet in poenitentia,

## 925 Sermo Dom. IV. Advent. Contra Luxuriam. 926

quòd fiat in omnibus personis. Nota, opus est hic loqui contrà Romancium de Rosa, qui vult in perfona rationis, quòd dicantur dissoluta talia verba ad luxuriam incendentia. Et est ratio quarè dicta ejus sunt prohibenda, similiter hujusmodi verba. Notate Senecam.

Turpia, &c. Noë & Cham, Tullius, fanctus Augustinus. Notate periculum Romancii, & similium gulam, vel malam cogitationem, vel per inordina-&c. Et turpitudinem finis &c. videatur finis. No- A tum gestum, vel per nimium jejunium, & magnam tate de puero, qui benè retinuit malum Romancii. Notate quod est damnatus, nisi pomitentiam egerit. Notate qu'ed pœna sua crescit, pœna quidem accessoria & accidentalis. Odorare bonos odores, vel aliam rem quamcunque delectabilem, estne peccatum? Dico quòd hic inspiciendus est finis & intentio, & honestas, vel inhonestas, & malum quod hine accidere potest, aut accidit. Dicamus finaliter de tactu diversimodé. Scribere literas amatorias viri ad mulierem, aut mulieris ad virum, an fit peccatum? Respondeo quòd respiciatis finem, & intentionem, & hic nescio quid dicam, si melius fit mulierem scire scribere, & legere, quam non, ob bona ex una parte, & mala ex altera que possunt contingere. An chorifare semper fit peccatum? Dico quod non, in pluribus casibus, quantum est de se, sed fragilitas hominum talis est, quemadmodum difficulter fiunt chorea fine diversis peccatis. Certum B communi cursu, abstinere ab hujusmodi promissioniest quo qui propter choream omittit perficcre quod est faciendum, aut facit scienter alterum peccare, peccat graviter. Et cum chorece sunt inordinatæ omninò publicæ, & sine rationis mensura, aut quando mulieres impregnatæ perdunt fructum earum, ficut accidit. Nota quòd omnia peccata chorifant in chorea &c. Tangere pueros înfacle, & alibi, estne peccarum? Dico quod melius est se abstinere, & cadere porest, vel accidere majus peccatum, quam habere decem pueros de sua propria cognata germana. Per hoc etiam quòd pueri tangant se mutuò; urinam consucrado esset in Gallia, ut puen separatism dormirent in parvis lectis, quantum cumque effent fratres, & forores, vel alii, sicut in Plandria ea est consuetudo. An possit semina sele ornare, & monstiare publice capillos suos? Respondeo hie quod major sobrietas in vestimentis & talibus ornamentis melior esset & securior. Inspicite breviter finem & intentionem, & quod ex hoc contingit; he tamen omnino C damnem omnes mulieres quæ sic se ornant, & copiosè se parant secundum statum carum, maritorum fuorum, & secundum consuerudinem patrize, ad capiendam aliqualiter confolationem fuam. Dico quòd ad hoc dabant antiquitus Romani tales habitus mulicribus, ad cas honorandas, & sustinenda mala quæ in Matrimonio filios portando patiebantur. Et certè fieri non potest quòd femina se eo modo habeat, quin stulti inspectatores earum damna faciant. Et interdùm plus inspiciendo simpliciorem, quam cam quæ est magis adornata, sicut dicit Ovidius de Lucretia respectu Tarquinii. Sunt tamen aliqui gestus qui exculari nequeunt à peccato; & aliqui habitus tam stricti sunt, ut fructus minus benè se habeat, vel moriatur. Parvi pueri, qui non norunt esse peccatum id quod alii jubent eos facere, debentne poltmodùm confiteri; quando cognoscunt malum, quòd tunc fiebant, quemadmodum sæpe accidit? Consulo quòd fic. Habetis in fancto Gregorio quòd puer quinque annorum fuit factus vesanus inter braest propter peccata quæ aliis jubentibus faciebat, pejerando, & maledicendo, & fortassis etiam aliter. Habetis quoque quòd in diluvio, & destructione Sodomæ parvi pueri simul perditi sunt. Et interdum accidit quòd comburitur bestia propter peccatum hominis, quamvis bestia nesciret quid faciebat. Et qui impediret pueros ne hoc facerent, sed celarent;

vel alio quovis modo, is non effet in statu salutis. Et scias quòd pueri non celant alibi, ubi opus esset celare, sed celant, ubi necessitas esset dicere, & per hoc mille, & mille damnantur. An confitendæ fint illusiones & turpia somnia quæ inter dormiendum contingunt? Consulo quòd sic, quia ignoratur ex qua causa eveniat talis fragilitas, ut pollutios si per gulam, vel malam cogitationem, vel per inordinadebilitatem, si post factum lataris delectatione quam

-fumpfifti, incipies peccare.

An Confessor debeat facere, ut promittat is quem absolvit, se non velle in peccatum relabi, vel recidivare. Si peccatum est valdè inordinatum, & contrà omnem honestatem, potest Præsbyter interdum fa-'cere ut promittat iple culpabilis non velle recidivare, ad oftendendum & magis inordinationem, & obligationem, quæ jam ipsum obligat, scilicet Præceptum Dei. Et hoc propriè non est votum, quia quælibet persona quæ confitetur, debet habere firmum propositum, & expressum non recidivandi; cum tamen peccata sunt communia; vel si cogitat Confessor quòd per hujusmodi promissionem persona non citius abstinebit, non sunt requirendæ hujusmodi promissiones, & juramenta. Et quia disficile est scirce illas circumstantias, securius est, de bus faciendis, & postulandis. Hic erit finis rogando Dominum nostrum per gloriosum Adventum suum, & mediante oratione Dominæ nostræ, & Sancti Joannis, quòd nos defendat & protegat à malis & incommodis quæ luxuria solet adducere &c.

### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis,

## LUXURIAM. CONTRA

# DOMINICA IV.

ADVENTUS.

Pœnitemini.

Collat. ad evid. MSS. Codd.

'N benedicta hac die ad te recurramus, Mater Dei gloriosà, in hac die quæ est Vigilia sacratæ so--lemnitatis, quando benedictum Filium tuum cum gaudio & consolatione genuisti; cùm gaudium diffusum fuit per universum mundum; cum clarum lumen descendit ad illuminandum obscuram noctem errorum, & vitiorum nottrorum; cum venit Deus noster, & visibiliter nobis apparuit, Domina Virgo dignissima, per illam dignitatem, excellentiam & nobilitatem quam ca die recepisti, concede nobis per tuam intercessionem, taliter præparare viam operationum nostrarum, taliter purgare corda nostra per integram pænitentiam, secundum quod cognatus tuus, Sanctus Joannes Baptilla consuluit, & pracepit, in chia Patris sui, quià inimici apparebant ei, & mortuus D quarto hujus Adventus Evangelio, & gloriosus Filius tuus ad nos dignetur venire, dignetur in nobis manere in hac confecrata die, ad quod impetrandum te salutabimus, dicentes: Ave Muria &c.

SI tribus transactis Dominicis diebus vos hortatus fum in poenitentiam contrà gulam, & luxuriam, in quibus de tribus locutus sum Adventibus; hodie specialiùs in hac vigilia vobis diceré debeo, ut ponatis ma-

Digitized by Google

num ad opus, ut compleatis facto bona proposita quæ in voluntate habuistis, ut confido. Devoti homines, poenitemini, quia per hoc obedietis huic propter quòd Sanctus Joannes Baptista fuit missus antè Dominum nostrum, ut hortaretur ad præparandum, & mundas faciendas vias coram facie Domini, quæ funt viæ bonorum operum. Scitis qualiter gula & A luxuria præsertim, faciunt immundas, lutosas, & scetidas omnes operationes nostras, corpus quoque, & animam. Pœnitemini ergò hodiè, citò scilicet obediendo Sancto Joanni Baptistæ, de quo dicit hodiernum Evangelium: Miserunt ab Jerosolymis Sacerdotes, & viros de tribu Levi, ut interrogarent eum. Tu quis es? Et confessus est, & non negavit; & confessus est, quia non sum ego Christus. Et interrogabant eum : quis ergo? Elias es tu? Respondit non sum. Propheta est tu? Respondit non? Descrunt eroo ei; quis es? ut responsum demus his qui risserunt nos? Qu'à dicis de teipso? Qui ait: Ego sum vox clamantis in coserto, parate viam Domini nostri, sicut dicit Isaias Propheta. Et qui missi erant, erant e:: Pharisais; & in terrogaverunt eum & dixerunt: Quare ergo baptizas, si tu non est Christus, nec Elias, nec Propheta? Respondit eis Joannes dicens: Ego baptizo vos in ay ..., jed in medio vestrum est quem vos ignoratis? hic est qui post me venturus est, an unte me factus est, cujus non sun: dignus, ut solvam corrigiam calciamenti sui. Hac trans Jordanem facta sunt in Betha- B nia, ubi erat Joannes baptizans. Quoad sensum literalem non requiritur magna expositio. Notabo aliqua hîc de Tribu Levi, ad quos spectabat officium Sacerodotale, & Legis cognitio. Benè cognoscebant tempus Adventus Jesu Christi appropinquare per Scripturas eorum, tâm per Danielem, quâm per hoc quòd dominatio corum mutata erat in manum extraneam, secundum Prophetiam Jacob. Miserunt ergò ad Sanctum Joannem, propter magnam famam ejus, ut sci-rent quisnam esset. Dicunt ulteriùs quidam Expositores, quòd Judzei de tribu Levi maluissent sanctum Joannem reputatum fuisse Messiam, quam Jesum Christum, quia Sanctus Joannes erat de tribu corum, & magis cognitus. Jam autem contrà Jesum Christum invidiam habebant, & præcipuè Pharisæi qui erant inter Judæos quales jam sunt Religiosi in Fidenostra, quoad hoc quod extrinsece sanctius vivebant, & in majori observantia, quàm alii. Considerate igitur qualis sit malitia, unum habere invidiam contrà alium ratione diversorum Statuum in Lege nostra; unusquisque qui benè agit, debet recipi ab unoquoque simili, & eodem modo, sine partiali odio, vel invidia. Hîc formant nonnulli quæstionem: si Jesus Christus habuerit calceos, & Sanctus Joannes, & qualiter dixit Sanctus Joannes se non esse Prophetam, nec Eliam, cùm Jesus Christus videatur dicere contrarium? Relinquamus hujulmodi quæstiones Scholis, & redea-

Considerando hunc Adventum Nativitatis Dei, multæ irrepserunt quæstiones &c. sed eas omitto usque ad diem crastinum, ut veniam ad materiam meam, în qua loqui debeo contrà luxuriam. Et certè una filiarum ejus mihi tam deformis apparuit, quòd sanctus Augustinus dicit, quasi Deus propter eam ad nos venire dimissifet. Dixi priùs, & de aliis modis; congruit quoque ut adhuc dicam; sed priùs inter cogitandum occurrit mihi quòd audierim tanquam multricibus, quemadmodum ipsi vani sunt, & stulti. Una querela erat: quare, inquiunt, Deus nobis prohibuit luxuriam, præcipuè simplicem fornicationem? Alia querela erat: quòd (ut in summa dicatur) non esset in potestate corum castè vivere. Tertia querela erat: quod vellent quidem caste vivere, sed non tam citò; verum necesse esset juventutem elabi, & quod esset minimum peccatum qued perpetrari posset. Quid hic dicam? Respondebone stolidis illis querelis? Re-

spondebo. Exemplo enim Apostoli satisfactionem debeo stultis, quemadmodùm & sapientibus, tanta dicendo quanta dici possunt. Aperite aures vos, oro, qui facitis querelam hanc primam, expellite, faltem modico tempore, stultum amorem qui ipsas aures vobis claudit, & impedit; atque intelligite qualia sequerentur mala, si Deus vestræ petitioni satisfaceret, ut traderet unamquamque mulierem non conjunctam cuilibet viro. Primò petitio vestra stulta est, lingua enim, manus & pedes non cohiberentur, quin eis abuteremini. Videte insuper quòd Matrimonium periret, & vilesceret. Quid ultra? Per hoc mulieres imprægnatæ malum haberent tempus, non enim proprium haberent virum, qui adjuvaret eas. Et quoniam scitis opus carnale viri & mulieris solum fuisse ordinatum ad soboles habendum, & successiones; finis ille magnoperè impediretur. Mulieres enim infructiferæ fierent; mulieres etiam cum se pauperes sentirent, & sine auxilio, aut consolatione, occiderent pueros in nativitate, vel antè : considerate qualis horror. Prætereà cogitate ad vosmetipsos, & sumite cor alterius ad vestrum. Vos interrogo, si haberetis juvenes filias, sorores, vel cognatas nondum Matrimonio conjunctas; an velletis cas esse communes omnibus viris, & liberos vestros omnibus mulieribus, vel propriam Matrem vestram, si vidua esset? Quid dicetis? Certus sum vos judicare, nullo modo pati vos velle talem immundam fœditatem, & spurcitiam in parentibus vestris. Quarè ergò velletis alios sic facere? Ratio etiam hoc dictat; dato quòd Deus non præcepisset oppositum, quod minimè est. Deus enim facere potest de creatura sua, & eam secundum beneplacitum suum obligare; & sufficit pro rationabili causa, ut dicat: sic mihi placet. Est tanquam si miles interrogaret, quarè ei non daretur honor fine certamine: & nonne potest retinere aliquod fignum dominii fuprà creaturam fuam? Nonne potest prohibere animabus quæ sunt filiæ suæ. ne immundé vivantur: quemadmodum Rex, vel Princeps terrenus vult de suis fieri? Esset stulta interrogatio, si quis diceret Principi, quare non pateris quòd filiæ tuæ possint sine peccato se dare unicuique viro nondum conjuncto? Et reverà Deus fecit utilitatem humanæ creaturæ hoc prohibendo, tam in pueris qui non nutrirentur, nec instruerentur, quam in mulieribus quæ paterentur omnia mala; quàm etiam in viris qui adeò dediti essent huic carnalitati, ut obliviscerentur Dei & propriæ salutis, caderentque in mille & mille languores, & ægritudines: vita quoque eorum brevior fieret. Exemplum de Sarracenis qui abutuntur plusquam alii, & ratione hujus, &c. Exemplum de guloso. Ægritudo quæ provenit ex combustione per non tactum, ad suam provenit sanita-

Accedo ad fecundam querelam: non possum vivere castè, dicunt aliqui. Te rogo qui sic dicis; quid intelligis, cùm dicis non possum vivere caste? Visne dicere Deum præcepisse tibi aliquid quod adimplere non possis? hoc dicere, est error in Fide, & bonis moribus; nullus enim peccat in hoc quod in sua potestate non est. Cognoscis etiam per vitam Sanctorum & Sanctarum, quòd personæ ad finem usque illibatam conservaverint castitatem. Si dicas te non posse, id est, non velle; non est excusatio. Si tas querelas quæ fiebant à stultis amatoribus, & ama-p intelligas esse difficile, & pœnale, admitto, & in hoc tecum sto: est enim gravis pœna, & immodica tentatio; verùmtamen patiendum est, ut habeatur melius ad falvandum se, ac ad paradisum acquirendum, ipsi Deo obediendo. Considera diligenter, considera quas pœnas, quos dolores, & fatigationes sustinent famuli alicujus Domini, ut parum pecuniæ lucrentur. Qualia pericula? Quales injurias, & qualia interdum verbera? Et sic mercator & stultus amator, martyres sunt diaboli. Exemplum de illa quæ mortua

## 929Sermo Dom IV. Adventus. ContraLuxuriam. 930

est. Si autem in culpa, &c. Et propter Deum supremum tuum Dominum, & pro præmio perpetuo tu nihil sustinere velles? Hoc nec potest, nec debet fieri. Esses miles sub camino. Nota si tentatio prosit, & an sit optanda, & qualiter se sit habendum. Hoc etiam certo scias, quod si tibi ipsi velis esse auxilio, Deus tibi auxiliabitur absque sictione ulla, & erit tibi leve & jocundum, quod modò in magno pateris dolore. Exemplum de duobus Eremitis. Et quod malè, &c. Si per unum mensem te castè haberes ob aliquod præmium, vel ob timorem amissionis alicujus rei, vel propter aliquam verecundiam, potes illud ideni facere propter amorem Dei, & per considerationem præsentiæ ejus in omni loco, quemadmodùm adduci potest exemplum de illa quæ dicebat, Deum videre ubique. Si autem per mensem abstinueris, faciliùs secundo abstinebis, & sic deinceps. Finaliter tu abstinere non potes, quia es assuetus. Nota de so-

cietatibus, & gulositatibus. Tertia querela, quantò est communior, tantò plures ducit in perditionem. Pœnitentiam agam dicis tu; ità cùm volvero: verè, amice mi, ages ne pœnitentiam, cùm volueris? Velis ergo modo & potiùs cito quàm tardè, quià sæpenumerò qui non vult cum potest; non potest cum vult. Non dices mini: vo-lo juventutem transigere; ô summe Judex mundi, B quot videmus qui sic proponunt in juventute, qui in senectute non se emendant, sed cadunt aut labuntur semper de pejori in pejus. Quòd si corpus desiciat; voluntas, & malus animus, malum cor, semper est recens, & versatile, plusqu'am infans natus propè mortem. Dic mihi, quæso, quis tibi securitatem tribuit te cras emendandi, vel posteà non modò te emendandi, sed vivendi? Si modò non relinquere vis perversam tuam carnalitatem, quo pacto tibi postmodùm Deus conferat gratiam, sine qua tentationem illam vincere non potes? Proponis facere, aut exhibere Deo pejus quòd potes, & speras quòd cùm eum omninò juxtà voluntatem tuam offenderis, ipse melius tibi facturus sit, quàm modò. Videris non benè intelligere quid fit sonam in infernum usque contundat more cujusdam ponderosi molaris, quantumvis homo velit, aut conetur in altum ascendere: hoc certò teneas, quòd si hodie non es aptus & voluntarius ad teabstinendum,

at minus eris cras, & minus perendie: Qui non est hodie, cras minus aptus erit.

Incipe ergò citò, & si mihi credis; hodiè. An sit minimum peccatum quod facit violari fidem Matrimonii, &c. Succedere illegitimos, furari corpus, &c. incarcerari, se occidere, mori per desperationem, occidere filios? Nota de Archita Tarentino, quòd faciat violari, & defœdari Sacramenta; quòd facit personam bestialem; quod facit insanos, & interdum mortem inducit; quòd facit oblivisci Dei & judiciorum ejus, per malam quoque consuetudinem in infernum prosternit. Dicit Romancius de Rosa, quòd est minimum pec-D trà tempus & locum & ad damnum alterius, sicut catum, quo femineum corpus sit maculatum, &c. Ratio, quià omnibus aliis malis se subdit, ac dedit. Nota de illis, qui vertunt in errores mulieres, ut abutantur eis, & faciunt eas hæreticas. Capite pœnitentiam festinanter, dum tempus est; eligite certius, & securius, &c. Panitemini. Incaepi postremò ostendere qualiter ratio bona Magistra docebat sex suos scholasticos aut discipulos, ut sibi caverent à luxuria, quæ se occultat in specie sub umbra ludorum, & recreationum, & dixi de corde, oculo & auditu. Dicam hoc de naso, ore & tactu. Ratio dicit discipulo odoratui, ne sit nuncius, aut adjutor aliorum, odorando aliquid quod verti possit ad gulam, vel luxuriam. Et odoratus quærit, si odorare bonos odores sit peccatum? Respondet ratio, quòd sic, si sinis malus sit, & est interdum nimis magna curiositas. Tomi III. Pars III.

& causa luxuriæ, sicut dicit Scriptura: Halitus ejus prunas ardere facit. Job. xLI. 12. Ideò prohibetur quòd in Confessione non fiat aspectus, nec una persona alteram sentiat, eò quòd odoratus in nobis minor cít, quàm in canibus; nos parum odoramus, & somniamus multum. Nota de illo qui in morte sua noluit odorare odorem feminæ. Ratio dicit, os benè se A gubernare Deum laudando, quia per ipsum homo differt à bettiis loquendo, per ipsum laudatur Deus, per ipsum effertur omnis immunditia de schola, & intrat Deus cum peccati fœditas est expulsa, nisi mala verecundia in Confessione ipsum claudat. Cavere debes, dicit ratio ori, ab osculis, & vanis locutionibus, &c. Os quærit, si omnia oscula sint peccata? Osculare fit, vel propter consuctudinem, sicut inter Nobiles ejusem progeniei; propter honestam voluptatem, ut inter sponsum & sponsam, & in Ecclesia; vel propter amorem naturalem, ut si deosculor filium meum; aut propter inordinatam concupiscentiam. In primis tribus casibus potest fieri osculum, salva honestate, & vitando malam occasionem, & non in quarto. Et sciendum est, quòd inimicus tendit laqueos suos, & gluten sub specie boni, taliter, ut pejus eveniat interdùm, quam effet comedere carnes in die magnæ Veneris. Exemplum de Didone, quæ osculando filium Æneæ cecidit in amorem Æneæ, &c. Notate quòd funt incensoria sulphurea. Notate de illo, qui nec Matrem suam tangere voluit, ubi nuda esset. Dico ulteriùs, quòd non minùs abstinendum est ab osculando in loco secreto, præsertim pueros, seu filios masculos, quàm seminas, vel filias. Dico quòd puer debet recusare, ut teneatur ab aliis, & osculetur, quòd si aliter secerit, debet in omnibus casibus consiteri. Et dico quòd possunt interrogari in Confessione de corum voluntate: supposito enim quòd non cogitarent malum, & alius abuteretur, potest esse culpa, & pœna in eis. Exemplum de bestia quæ comburitur propter peccata hominis. Primum, quia citiùs ibi fit deceptio. Secundò, malum est gravius. Tertiò, quia novit luxuriam in se nec Fidem habet. nec Legem. Inimicus quoque ad hujusmodi instigat de mala consuetudine, quam ponderosa sit, quod per- C recreationes. Quod si quisquam non consiteatur de illis plenariè, vix unquam habebit pacem conscientiæ, si bonus sit in juventute sua, &c. Vidi pueros slere de malitiis quibus fuerant instructi, à quibus abstinere non poterant. Et si quæras, quid vocem honestum osculum? Dico tale sicut est hoc quod fieret in publico, vel in Ecclesia. Notate quòd bonum esset pueros separatim cubare. Notate de filia qui secundùm sanctum Hieronymum in nono anno habuit puerum. Notate in miraculis nostræ Dominæ, de Matre quæ habuit puerum de filio suo quem occidit; sed poenitentia operuit eam. Panitemini ergo, &c. Prælatus vester potest absolvere.

Os interrogat, si cantilenæ sint licitæ? Ratio discernit; vel ipsæ sunt honestæ & tempore & loco; aut fædæ, & luxuriosæ, falsævel hæreticæ, vel exin Ecclesiis: tres ultimi modi sunt peccata, & prohibendi. Notate quòd vox mulieris est tanquam syrenes, quas transivit Ulysses obturando aures suas. Os quærit, si propriè loqui de membris pudendis, & de omnibus sit peccatum, & irrationabile? Et arguit quòd non. Primò, authoritate Romancii de Rosa. Secundò, per rationes ibidem contentas, quia verba de se non sunt turpia. Et si res sunt turpes, est propter peccatum, estque æquè benè peccatum in homicidio, & furto de quibus tamen licitè dicitur. Respondet hoc ratio, quià loqui propriè de rebus, potest fieri, in primis per vanam delectationem in aperto, vel ad inflammandum se ad luxuriam, vel per modum personarum, vel per modum doctrinæ inter homines sapientes & discretos, qui nil quærunt nisi rerum veritatem. Primo modo sieri non debet, &

Digitized by Google

dicere contrarium est error; quemadmodum qui dicere vellet quod nudè incedendum esset : ut qui vellet excusare Cham, quòd non cooperuit Patrem suum. Est error Philosophorum, qui ob hoc dicti fuerunt Cinici, id est, canini. Hoc prohibet Aristoteles vII. Politicorum. Seneca dicit: Turpia ne dixeris. Turpe diclum attrabit turpe factum. Augustinus dicit: Errorem esse, à seipso abscedere. Tullius in De Officiis, vocat verba turpia & illota. Sanctus Paulus dicit, multa fieri in secreto, que nominanda non funt; Corrumpunt bonos mores, &c. 1. Cor. xv. 33. Hi, qui contrarium dicebant, vellem quod ipsimet A instruerent filias eorum secundum rationem loqui-Secunda ratio & modus excusari non potest, quia etiam inter conjunctos honestas observari debet. Tertium fieri non debet in publico, propter supradictas causas, & ctiam debet servari veritas ac honestas in personis. Quartus modus & quintus fieri possent in aliquibus casibus; quemadmodum ægrotus ossendit se omninò nudum Medico, ut eum sanet. Et si Magister Joannes Meldunensis sie intelligebat, verum dicebat: sed in hoc errabat, quòd per rationes stultum effinxit amatorem. Secundò, in hoc quòd hortabatur omnes communibus & nudis loqui sermonibus. Tertiò, in hoc quòd publicavit librum suum nondum persectæætatis hominibus, qui abutebantur. Quartò, in loc quòd suæ etiam rationes monstrabant nudè rum, propter perversum quod sequitur desiderium. Nota Sanctum Augustinum. De Nuptiis & Concupiscentia, & vulgatum proverbium: Non est malum si non intendatur. Tollite, boni homines, hos Libros à filiabus, & filiis vestris, alioquin accipient malum, & relinquent bonum. Exemplum de puero, &c. Notate quis sit sinis. Notate de Ovidio qui missius suit in exilium. Notate de Matheolo fatuo. Dico tres assertiones. Prima, si esset mihi liber Romancii de Rosa, qui esset unicus, & valeret mille pecuniarum libras, comburerem eum potius quam ipsum venderem ad publicandum eum sicut est. Secunda, si scirem ipsum non egisse pænitentiam, non potius rogarem pro eo, quàm pro Juda, & augmentant hi qui in malo eum legunt pænam suam, si est damnatus, vel in Purgatorio. Tertia, si audirem Consessionem personæ quæ abuteretur, præciperem ei, ut multa deleret, C vel prorsus eum abjiceret. Sic de fœdis picturis, & quæ inflammant, vel factæ sunt pro amatoribus, & amatricibus stultis. Os quærit de illo, qui non poterit loqui: ratio dicit quòd confiteatur per figna: difficillimum autem est de mutis à natura. Et qui etiam surdisunt, inspiciendus est sensus quem habent. Nota de Sigano, qui distorsit os contrà Sacramentum in lecto mortis, &c. Hîc esset quæstio, si fistulatores fint in statu gratiæ. Teneo quod sic, si humiliter utantur, &c. Secunda causa potest habere locum in juvenibus hominibus; ut Religioso ludente ad palmam, ut dicit Seneca. Femina si sola est, mala cogitat; supple, facile: hoc debet esse tempore & loco honesto, & parum, non omittendo officium Ecclesiæ, & præsentibus amicis suis, & sine societate hominum extrancorum non honcitorum. Tertia causa ctiam bona est sub dictis conditionibus, etsi aliqui abutantur; etiam homines alieni omnibus abutuntur, & abusus fit de omnibus, sicut dicebam pridiè. Inclusa etiam in Monasterio aliquo appeti potest. Prætereo manus & alios tactus, de vestimentis & or-D namentis, quia potest sciri per hoc quod dictum est de osculis. Et dixi aliàs, quomodò habendum se sit in omnibus tactibus manuum, & aliis rebus, qui sunt facti ad incitandum ad carnalem voluptatem perficiendum; omnis enim hujusmodi tactus prohibitus est in Matrimonio, & extra Matrimonium: honestas enim

ubique servari debet. Tactus quærit de pollutionibus nocturnis, si facienda sit conscientia, cum eis resistere non possumus. Ratio dicit quòd veniunt vel ex nimia repletione, aut per præcedentes cogitationes, aut ex fragilitate, aut inimici tentatione. Et peccatum est secundum præcedentem, vel subsequentem consensum. Et confitendum est pro majori securitate de talibus quasi conditionaliter. Et notate, si completio est inter vigilandum & voluptas, eò quòd natura purgata est, &c. Ratio dat remedium primum sobrietatem contra species, fortia vina, & alia hujusmodi. Nota de mulieribus maritatis, si possint agere pœnitentiam sine facultate mariti, vel filiæ mafitandæ. Ratio dicit ubique servandam esse mensuram, & ne corpus omninò perdatur. Notate si uti possimus medicina? Dico quòd sic. Et si aliquis potest sibi auferre aliquod membrum, ut se desormem reddere, vel castrare, sicut Origenes. Requiritur distinctio de deformatione, & si per divinam inspirationem, sicut de Moniali quæ misst oculos suos, &c. Secundum remedium est de occasionibus litterarum, donorum, sermonum & tactuum. Nota de illo qui projecit rosas in latrinas. Quid faciet juvenis persona, si quisquam eam per jocum tangere velit? Debet resutare: nam & postmodum laudabitur. Si vis non sit sua, ut se possit desendere, debet clamare. Si verò timeat mortem si clamaret, non tamen ob hoc se occidere incedendum esse. Dico ergo pro responsione, quòd verba sunt turpia, ob malum quod evenit, & quod nec perdet præmium sum. Nota de sancta Lucia.

Notate si Consessor debet prohibere omnes occassor nes, & quales; & si debeat facere ut aliquid promittat ea persona siuæ consitetur. Fiat hic distinctio, & benè discernatur promittendi modus, & quid prius quam fiat, & ad quid obligat, & quid profit. Notate quod primum sciendum à Confessore, est scire quam societatem habuerit confitens. Tertium remedium, est efficere ut paucissima fiant peccata, & intereà multa bona facere. Notate quòd sit in secreto, & extrà Festa, & loca sancta, cum personis sine vinculo. Notate quòd proponatur quotidie velle agere poenitentiam, nec hoc est peccare in Spiritum sanctum, sed est, cum quiscredit sine pœnitentia se salvandum. Notate de illo qui non peccabat die Sabbati; alius in vigilia Magdalenæ, alius propter Angelos, &c. orationes, jejunia, eleemosynæ. Finaliter pæniteamus sæpè petendo ut regnum Dei nobis adveniat. Non sit, o bone Domine, bone Pater noster, talis confusio in spirituali regno tuo quod in nobis est, ut tu sis exclusus, & inimicus dominetur, ac ratio substrata sit pedibus sensualitatis quæ est tanquam asina nostra, & exemplo mulieris quæ petivit castitatem in honorem Nativitatis, & partûs Virginis Mariæ Dominæ nostræ, &c.

### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellaris Parisiensis

FACTUS IN DIE

NATIVITATIS DOMINI.

Ad MSS. Codd. Vill. 463. & Navarr. unus.

Verbum caro factum est & habitavit in nobis. Foan. 1. 14.

OSTULEMUS, Fratres in Christo, ut Verbum, quòd hodie caro factum est, illud in me Propheticum adimpleat: Dominus dabit verbum evangelizantibus virtue multa, Pfal. 121. 12.

quoniam insipidum, inane, & invalidum erit verbum oris mei, si non accipiat virtutem multam à Verbo Dei Patris. Poterit aures carnis strepitus nostri sermonis percutere; sed in auribus mentis nec fortiter sonabit, nec in eas altè fixèque descendet, si non à Verbo hoc suam sonoritatem assumat & virtutem. Et hoc ipsum ut impetremus, Te nescio an glorisicandam magis, aut stupendam Verbi hujus Matrem invocabimus, salutantes & verbis angelicis salutabimus invocantes, & dicentes: Ave Maria &c.

VERBUM caro factum est. Joan. xv. 14. Quoniam triplicem Verbi Domini nativitatem Evangelica hæc continet particula, ad sui commemorationem meum inflexit animum; quatenus verbum creatum sententio-

sententiosissimum est, sueram locuturus.

Vides itaque in præassumpto verbo, quòd nascitur Dei Filius ex paterno intellectu æternaliter, ideo Verbum appellatur. Aspicis quòd ab utero materno nascitur temporaliter; proptereà dicitur: Caro factum est. Intueris postremò, quòd in corde humano nascitur spiritualiter, quamobrem subjungitur: & habitavit in nobis.

Verbum: quid altius, quid immensius, quid divinius? Nam Deus erat Verbum Joan. 1. 1. Caro factum est, quid humilius, quid impotentius, quid fragilius? quia omnis caro fenum, Isai. xL.6. Habitavit in nobis: quid amabilitis, quid jucundius, quid appetentius? Neque enim est; nec fuit alia natio tam grandis, qua B lari meis ex regulis prohibetur. habeat Deos appropinquantes sibi, sicut adest nobis Deus noster? Deut. IV.7. Verbum, inquit, caro factum est. Verbum hoc immensæ est virtutis, nam omnia per ipsum facta sunt, Joan. 1.3. & si quæ per eum facta non sunt, co ipso nulla prorsus sunt, quoniam sine ipso factum est nihil. Quo pacto igitur entitas complexè significantibus tribuitur, quorum aliqua nullum habuerunt, aut habere potuerunt factionis initium: eò ipsò quasi insaniens dicere audet Manichæus, à Deo tenebrarum facta esse multa, quæ Deus ipse non condidit, cùm audiat quòd per Dei Verbum omnia facta sunt, & in Verbo Domini cali sirmati sunt. Pf. xxxII. 6. Et ad Hebr. 1. 3. Portans omnia verbo virtutis sue. Verbum hoc insuper æternum est duratione, quia Verbum quod erat in principio erat apud Deum. Cui concors est Propheta: In aternum Domine permanet verbum tuum. Psal. cxvIII. 89. Verbum ergò istud non est, quod per auras essando diffunditur; non quod in tabulis aut pellibus inscribitur; non denique quod animæ irrationali per inhæ-Patre emanans, per quod Pater dicit omnia, in quo tanquam in Verbo sententiosissimo, & arte perfectissima omnium factorum, omniumque producibilium imago relucet. Verbum ideò solum, quia sententiosissimum est, & omnium expressivum, cui nec imaginariè quidem addi potest aliud verbum absque nugatione, & superflua repetitione. Ideircò Verbum hoc nullum aliud in divinis producit Verbum, ne in Trinitate cadat nugatio, quippè est ipsum objectum sufficiens, adæquans, & terminans omnem producibilitatem Verbi in divinis; non tamen minus ob hoc potens, quam Pater qui gignit, quia eadem prorsus ipsum est potentia cum Patre qui gignit.

Mira profectò & inexplicabilis nativitas, quam venerari potius, & pia Fide credi convenit, quam curiosa D dum quod agitur. Neque enim potentiam, aut saverbi nostri penuria reserari, præsertim cum amplior, & exquisitior de ea sermo aliud tempus expostulet, alium locum, aliam linguam, aliud ingenium. Verum ab hac ineffabili ac æterna generatione, ad temporalem, qua dies hodiernus percelebris effectus est, pergat oratio, & quid Evangelista subjungat, audiamus: Verbum, inquit, caro factum est. Ecce quod ait Apostolus ad Rom. IX. 28. Verbum abbreviatum fecit Dominus super terram. An non benè abbreviatum, quia æter-Tomi III. Pars III.

num, temporale; omnipotens, passibile; immensum, mensurabile factum est: non tamen abbreviatum per Divinitatis diminutionem: sed per susceptionem Humanitatis, & idiomatum communicationem. Verbum, inquam, caro factum est. Hoc nullus Philosophorum intelligere, nullus concipere valuit; hoc doctus Plato nescivit; hoc Demosthenes eloquensignoravit. Fatetur Augustinus, se in Platonicis legisse Libris Joannis hoc Evangelium: In principio erat Verbum &c. usque hanc ipsam particulam; Et Verbum caro factum est. Sed dùm hic venit, calamus suus stetit, & in folio tanti, tamquam secreti Mysterii istius ultrà progredi ausus non est.

Verbum, inquit, caro factum est. Hic absque ullo dubitationis scrupulo Evangelista Joannes infinuat sissimum assumérem, qui de Verbo increato quod A Christum esse Deum, nec quicquam apertius dici potest. Deus, inquit, eras Verbum, & Verbum caro factum est. Si quis nondum illustratus est, & quomodo Deus caro factus sit non videt, non concipit, non judicat, non intelligit; consulit scientias omnes humanitùs adinventas, & de Mysterio hujus Nativitatis, quâ Verbum caro factum est, interrogat; sed aut nullam, aut dubiam, aut erroneam præstant responsionem.

Non video, inquit Grammatica, qua ratione, aut nominum impositione, æternus habere incipiat durationis initium; immensus mensuram; impassibilis passionem; omnipotens & immortalis impotentiæ mortalitatisque desectum: si enim æternus est, non habet initium; si autem initium habeat, æternusappel-

Interrogata super hoc Logica: qualiter, inquit, hic terminus, homo, qui species specialissima est, de pluribus specie & plus quam specie differentibus, verificari continget, utputa, de sorte, & Deo; hoc prædicabilia mea, hoc prædicamenta non habent. Porrò qualis sit prædicatio, Deus est homo, nissaut per se, aut per accidens, non intucor cam. Si per se dixeris, ergò vel necessariam, vel simpliciter impossibilem confiteri necesse est; ipsam verò non esse necessariam constat, impossibilis ergò dicenda. Et si prædicationem hanc per accidens asserere malueris, monstra quo pacto id fiet, cum neutrum extremorum in accidentium prædicamento reponatur.

Rhetorica persuasionibus suis astruit, quod si mulier peperit, corruptaest; si genuit, à viro cognitaest.

Ceterum Arithmetica ultra suam esse fatetur perspicacitatem, quòd in Deo partium computetur numerus, quòd duæ in eodem supposito naturæ integræ

Stupet Geometria quantitatem majorem Corporis sionem innititur; sed Verbum est æternaliter à C Christi per alteram uteri virginalis clausi quantitatem absque divisione progredi, quam penetrationis possibilitatem non concipit.

Musica nullos priùs in terris Angelicos cantus au-

Nullas hoc loco suarum personarum & calculationum; nullas constellationum vires Astronomia perpendit.

Quid de naturali Philosophia eloquar, ejus experimenta nunquam ad hoc pertigerant, ut absque viri semine puer formaretur.

Quid postremò de Metaphysica, quæ Deum nec partibilem existere posse, nec compositum, nec genium argumentis putat necessariis conclusisse.

Sed fateamur, Magistri, & Fratres in Christo charissimi, hoc esse præter naturalem investigationis mopientiam adeò coarctemus, ut infra angustos nostræ perscrutationis limites positam arbitremur. Miraris hanc Nativitatem fieri potuisse; Nativitatis hujus effectricem potentiam considera, evolabit admiratio. Miraris tantam Dei erga homines benevolentiam; attende, quia si parvus amoris igniculus in tot & tam ardua nos rapiat, quid de immensi divini amoris fornace existimandum putas? Ingens quippè amor magnum dilectionis opus flagitabat, quale fuit illud per

quod Verbum caro factum est; non, inquam, quae altera humanæ naturæ pars dicitur, ut impius sensit Appollinaris; sed caro, prout totam, integramque complectitur humanitatem. Caro, inquam, factum, non conversione divinitatis in carnem, sed assumptione carnis ad suppositum, & unione quadam ineffabili & insolita, que materiali tamen proximior est; non quod natura humana ex divino supposito siat materia- A liter, aut in co sit subjectivé, sed quia ab co, & in co

est suppositive.

At verò jam non quæramus quomodò, aut à quo; fed propter quid Verbum caro factum est: profecto ut reconciliaretur caro. Plune (inquit Bernardus) Deus jam nos despicere non poterit; frater enim, & caro nostra est. Naturalis quippè usus habet, ut caro similem sibi carnem diligat, juxtà illud Eccli. x111.20. Omnis caro ad similem sibi conjungetur. Hæc est illa conjunctio, illa pax, illa concordia, illa societas quæ per temporalem pacem figurata est in universo Orbe tunc habitam, quam insuper prophetaverat Psalmista dicens: Orietur in diebus ejus justitia & abundantia pacis. Pl. LXXI. 7. Indè est jocundissimum illud, & omni harmonicarum modulationum suavitate præstantius Angelicum carmen: Gloria in altissimis Deo, & interra pax hominibus bone voluntatis. Luc. 11. 14. Et heu! quam non bonze voluntatis esse convincimur, qui schisverbum, inquam, caro factum est; cur ita? Quatenùs videlicet ad ipsum omnis caro veniat, ut videat omnis caro falutare Dei, ut dicat quilibet gloriabunda voce cum Propheta: Cor meum & caro mea exultaverunt in Deum vivum, Pf. LXXXIII.2. Corruperat itaque omnis caro viam suam, Genes. v1.12. Proptereà per carnem incorruptam sanare decrevit.

Nec alia veniendi causa fuit secundum attestationes Sanctorum (quas omitto) quam peccatores salvos sacere. Neque enim causa Incarnationis suit persectio universi, non creaturarum in Deum reductio, non manuductio ad capescendum Trinitatis Mysterium, non aliæ hujusmodi causæ à quibusdam curiosè forsan magis quam piè, aut fideliter assignatæ; sed unica Incarnationis, aut præcipua ratio fuit, carnis nostræ

purgatio.

O glorificanda prorsus Dei caro, quæ originalem ab omni carne sufficienter diluit corruptionem. Mirus hic amor, pietas eximia. Erubescat jam hominis caro peccatorum fordibus inquinari, pro qua Verbum caro C tactum est, quinetiam Benedicat omnis caro nomini functo ejas, Pf. CXLIV. 21. Et quomodò benedicat? Utique piè, sanctèque vivendo, & spurcissima carnalium libidinum inquinamenta declinando. Quod qui egerit, secura mente illam decantabit Prophetæ vocom: Caro mea requiescet in spe. Ps. xv. 9. Felix spes, 1ed requies longè felicior quam nec in futuro, nec in præsenti quidem adipiscitur caro, quæ in brutalem carnem degenerat, pro qua (adeo enim charam habuit) Verbum caro factum est.

Penès me est, qu'am multo plurima de hoc fecundæ Nativitatis Mysterio dici possunt; immò discutiomi ultro icie offerunt & ingerunt: quibus prætergreifis (nec enim aut potestas, aut voluntas est, omnia prosequi) ad tertiam Christi in cordibus nostris spiripalem nativitatem me transfero. Et quemadmodum prima nativitas est à nobis colenda, & desideranda, D quia ex ejus visione beati crimus cum Angelis; & secunda est nobis celebranda, quia per illam visitati sumus in terra: sic tertia est à nobis eligenda & procuranda, quia ex illius foecunditate amici erimus, & affines Divinitatis. Neque enim aliud est, Dei Filium spiritualiter gigni, vel nasci in cordibus nostris, quam cum tanquam spiritualem amicum, adjutorem, protectoremque, & vivificatorem in anima nostra noviter suscipere, & inhabitatorem possidere.

Atne absonum tibi forte videatur, quod Deum

nostris in cordibus gigni dico, quasi illius Matres existamus; audi ipsum qui ait, Quiennque focerst voluntatem Patris mei qui in calis est, ipse moni fraier, & foror, & mater est. (Matth. XII. 50.) Totics namque anima velut Mater in se Deum parturit, quoties per Mandatorum suorum observationem ad gratiam ejus redit.

Optanda profectò, & toties desideriorum nisibus affectanda talis nativitas. Siquidem & à carnali, & secunda nativitate spiritualem hanc secreveris, spiritualis eligiblior etiam Mariæfuit, quam carnalis.

Verum quid faciemus, cum natus nobis fuerit, & habitaverit in nobis? Non expellemus quidem; sed sedulum eidem exhibebimus officium, quasi ad nos putemus Patrem de puero hoc dicere, quod de puero Moyse Filia Pharaonis dixisse legitur, Exed. 11.9. Accipe puerum istum, & muri mihi, ogo dabo tibi mercedem tuam. Et quam mercedem? Sanè vitam æternam.

Itàque parvulus iste, ut aliorum usus requirit, septem tractetur obsequiis. Ad horum verò quodlibet septem obsequiorum debita congruitate præstandum, totidem assumendæ sunt nutrices, & virginitate, &

lagacitate præcellentes.

Primò, involvendus est. Secundò, reclinandus. Tertiò, custodiendus. Quartò, levandus. Quintò, balneandus. Sextò, pascendus.

Et deinde aliò portandus, vel bajulandus. Puritas. Charitas. Tranquilitas. Devotio. Pietas. Misericordia.

Obedientia.

Involvit primò puerum Jesum pannis mundis, & fervido lachrymarum lixivio lotis ipsa Puritas, quæ ex Contritione, Confessioneque gignit justitiam. Quippè notum est, puerum hunc sordidis in pannis quiescere non posse, juxta illud: In malevolam animam, &c. Sap. 1.4. Quamobrem dicit cum Psalmista Lavabo per singulas noctes beclum moun, &c. Psal. vi. 7. Hæ verò lachrymæ, dum per cineres peccatorum, & per austerum amaræ recordationis saccum colatæ lunt, efficacissimum ad mundificationem mentis lixivium efficiunt.

Dehine ad Puerum in cunabulis reclinandum offert se nutrix secunda, quæ Charitatis nomen habet, ad quam spectat illa. 1. Cant. 1. 12. vox: Fasciculus myrra dilectus mem mihi, inter ubera mea commorabitur.

Reclinati porrò ad custodiam pueri necessaria est nutrix tertia, quæ Tranquilitatis vocabulo dicitur, à malorum negotiorum fragore, & à litium strepitibus hunc sedulò puerum custodit; & dùm aliis vehementior terrenarum curarum clamor infonuerit Abner 1. Regum XXVI. 14. fortiter exclamat, quis es m, qui clamas, & inquieras Regem ? Suos insurper servulos, quos Sensium nomine appellamus, iterum & iterum monere non cessat, ut ab omni nocivorum incursu pueri hujus lectulum custodiant, negligentibus autem minanti increpatione atrociter improperat, dicens illud, quod ibidem in David persona subditur: Fivit Dominus, filsi martis estis vos, qui non custodiris Do-minum vestrum Regem, Christian Domini. V. 16.

Subinde post dormitionem levandus est puer. Hoc obsequium præstabit quarta nutrix, sancta Meditatio, quæ toties puerum hunc excitat, quoties horologium amoris suo pondere ceciderit, atque pulsaverit, dicitque: Exurge, quare obdarmis, Domine? exurge, & ne repellas in sinem. Ps. 43. 13. Ipsum verò excitatum evolvit, & pannos explicat quibus ille induitur qui cst amiclus lumine ficut vestimento Ps. cm. 2. Panniautem isti quid aliud sunt, quam sue divinitatis, suorumque secretorum arcana mysteria, que evolvuntur, dum pia Fide confiderantur, instar Psalmistar dicentis: Revela oculos &cc. Pfal. CXVIII. 18.

Polimodum puezi hujus balneum przeparat quinta

nutrix, scilicet, Pietas. Hac intuens sanctam Meditationem quas puerum excitavit; quae excitatum explicuit: qua explicatum suaviter allocuta; currit propè ad fontem Compunctionis in imo pii cordis situm: Anime, inquit, mea liquefalla est, me dilectus mens lecuent est mibi. Cant. v. 6. Et iterum: Factum est cor moum sanquam cera liquescens in medio ventris mei. Pf. xx1. 17. Hac ex aqua fuavissimum efficitur Puero Jesu balneum, quià non per cineres peccatorum, ut in Contritione transit; sed de ipso Compun- A ctionis fonte pura, nitens, impermixtaque hauri-

. Amplius sextò necesse est, ut puer taliter lotus pascatur. Opus hoc à Misericordia, quæ viscerosissima nutrix est;, adimpletur, dum membra ejus reficit, præsertim pane spriritualis doctrinæ, quod est verbum Dei; eundem insuper dulcium sermonum lacte, ab uberibus Mansuetudinis eliquato potat, cui puer arridens: Esurivi, inquit, & dedistis mihi manducare, Matth. xxv, 39. & rursum: Founs distillans labia tua, mel & lac sub lingua tua. Cant. IV. 11.

Postremò puer noster Jesus bajulandus, sive gestandus est, juxtà illud Apostoli: Glorificate & portate Deum in corpore vestro. Cor. vi. 20. Hoc ipsum præstabit obsequium septima nutrix', videlieet Obedientia, imitabiturque Noemi exemplum, de qua Ruch. 1v. 16. Scriptum est, quod susceptum puerum posuit in sinu suo, & nutricis, ac gerula fungebatur officio. Et benè dicitur, posuit in sinu suo; neque enim re-Præceptis ferendusest, sed in anteriori sinu, & ad cor, inter bonæ Operationis brachia amorosè stringendus ett. Indè est illa ipsius pottulatio in canticis Cant. viii. 6. Pone me ut signaculum super cor tuum, & sicut signa-

culum super brachium dexirum. Atque summopere, summaque sollicitudine, & studio nutrix hæc Obedientia præcavere debet, ne in via Mandatorum Dei offendat ad lapidem inobedientiz pedem suum; alioquin puero casus immineret, & in nobis tali criminis allifione spiritualiter morere-

Audistis, Magistri, & Fratres in Christo charissimi, qualiter puerum Jesum in nobis per Dei gratiam spiritualiter hodie natum & inhabitantem, involvere debet Puritas, involutum reclinare Charitas, reclinatum custodire Tranquilitas, dehinc Meditatio ipsum excitat, Pietas lavat, Misericordia cibat, Obedientia gestat: quibus istis, quemadmodum præmislium est, c ignorabat, & quasi desperata erat. Cum autem die solerter, diligentérque exhibitis, proficit in habitaculo cordis nostri puer Jesus, tam ætate, quam sapientia, coram Deo & hominibus, donec crescat ad menfuram Verbi perfecti; ubi tunc habitabit in nobis, non per Fidem tantummodò, & gratiam, ut patet in prælenti vita; sed per gloriam consummatam, quam nobis præftare dignetur Verbum hodiè caro factum, Dominus noster Jesus Christus. Amen.

### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Papisiensis

# E

TISSIMUS DEVO

CHRISTI

### NATIVITATE.

Gallice in MSS. Codd. Vist. 138.774. & Colbert. 2320.

#### Puer natus est nobis. ISAIÆ 1x. 6.

EUS ut nos liberaret, disposuit ut hodiè nativitatem suam faceret in gloriosissima hac Solennitate, in qua gloriosa Virgo Maria peperit benedictum Dei Filium Salvatorem nostrum. Ut possim dicere aliquid, quod ad suam sit laudem, & ad nostram ædificationem, quatenus Deum spiritualiter per gratiam in cordibus nostris pariamus, debemus modò confidenter humiles fundere preces, quæ citissime, trò, aut contrà cor Jesus quasi sarcina gravis, suis in B & facillime exaudientur, nisi nos obstiterimus: certum est enim, quòd puerorum proprietas est, citò dare veniam de his quæ in cos quilquam deliquerit. Proptereà potens Dei Filius, qui verè in hac noche sumere voluit pro salute nostra infantiam (quemadmodum dicunt proposita nostra verba) omnia nobis relaxabit peccata, fi humiliter pro hoc cum deprecemur. Et de hoc exemplum habemus de femina quadam multum lubrica, & peccato carnis dedita. Cum ipsa interdum Paradisi gloriam cogitaret, consideravit se ea indignam esse gloria. Cum cogitaret insernum, consideravit se benè jam, ut ibi sine sine damnaretur perpetravisse propter peccata sua, & in igne quidem indefecțibili. Cum ad Passionem Domini nostri se verteret meditandam, judicabat se esse plenam ingratitudinis peccato quod tam sæpè eum offenderat, qui illam ipsam mulierem ad mortem usque dilexerat. Et proptereà quorsum se verteret prorsus quadam se in oratione prostravisset, meditata est, quoniam Dominus noster, & Salvator puer pro nobisest effectus, tunc incoepit gemere, & cordis habere conpunctionem dicens: Dulcissime, piissime, & misericordissime Deus, qui adeò miseram meam animam dilexisti, ut ad cam salvandam infans esse volueris, & assumere pueritiam: cum ita res se habeat quòd puerorum conditio & proprietas sit sacile parcere, si quid in cos delictum fit nec ejus meminisse injuriæ. In hac veritate ego misera peccatrix & indigna tua ancilla, in magno cordis supplicio, dolore, singultibus, & lachrymis, ut omnia forefacta contrà te commissa mihi parcere digneris, nec de iniquitati-D ceps munde, & fancte, & fecundum placitum tuum vivere possim. Sic sogo per infantiam quam propter me suscepisti, per tuæ misericordiæ abundantiam, perspem, fidem, fiduciam quam de te habeo. Hæc mulier hac supplicatione facta prorsus fuit confortata; & in corde suo talem sensit dulcedinem, & facilitatem talem, quòd peccandi omnem perdidit voluntatem, fuitque conversa, & prorsus ad Deo serviendum dedita. Apparet ergò quòd per Filium preces nostræ citò exaudiuntur. Quis autem dubitat, quin gloriosa sua Mater Angelorum Regina, quæ in hac noctium nocte tam ingentem suscepit lætitiam, tam Nnnz

grandem excellentiam, & tam sublimem nobilitatem, sicut est esse Matrem Dei; quis dubitat, inquam, quin valde sittinclinata, & parata ad exequenda omnia quæ sibi præcipiuntur. Certè ipsa, ut verum dicatur, quæ nunquam creaturæ defuit humanæ, quæ sincero corde ei impendisset obsequia: ob quam rem ad eam revertemer, & ipsam salutabimus dicentes; Ave Maria. ...

PUER natus est nobis, ubi supra. Charissimi fideles, gnum Trinitatis Confilium fuit, ut fieret, ordinatum. Postquam veritas ordinasset, & obviasset misericordiæ, & justitia pacem suisset deosculata, de qua materia, ut credo, alias audistis concionari Adventus tempore. In hac nocte, sicut modo est, hic hora, secundum Prophetiam David: Veritas de terra orta est, Psalm. LXXXIV. 12. hoc est, Jesus Christus, qui est Veritas Patris, natus est de gloriosa Virgine Maria, quæ est terra virginalis absque quacunque corruptione: de qua dicit Propheta David: Benedixisti Domine terramtuam. Pfal. LXXXIV. 4. Cui aspirant verba proposita Isaiæ Prophetæ. Puer natus est nobis. Isaiæ ix. 6. Sed quia congruum erat, ut Dei Filii Nativitas singularia aliqua Tuper omnes alias nativitates haberet privilegia, & excellentias, & quia etiam tota Trinitas eam operabatur Nativitatem, voluit Deus & ordinavit, ut admodum mirabiliter hæc fieret Nativitas per potenfieret per sapientiam, quæ Filio attribuitur. Quòd delectabiliter valde, amorosissime, & jucundissime fieret propter delectationem, quæ Spiritui sancto est appropriata. Quia ipía est admirabilis, nos debemus cam timere, honorare, & cum tremore colere. Quià ipsa est fructuosa, debet glorificari, & chara reputari. Quoniam est amorosa, amari debet, & de ca gaudium suscipi. Et in declaratione istorum trium punctorum noster continebitur Sermo.

Quantum ad primum punctum dico, Nativitatem hanc valdè admirabiliter factam fuisse per potentiam, quæ est appropriata Patri. Fuit admiranda, quoad ea quæ ad extra acciderunt; admirabilior, quantum ad virginem Mariam; admirabilistima, quantum ad puerum genitum. Reperimus in historiis Orosii & aliorum, quod in hujus Nativitatis hora, multa ad extra facta suere miracula. Romæ fons quidam tota die illa reddidit oleum in tanta comam est, & Tybris nominatur, flueret: & in hujus miraculi memoriam fundata est Ecclesia, quæsancta Maria trans Tyberim nominatur. Tunc tribus Regibus in Oriente pulchra & clara apparuit stella, quie eos in Bethleem usque perduxit, ut Dominum nostrum adorarent. Eadem hora imago Romuli Romanæ Urbis Fundatoris, quem Romani veluti Deum adorabant, in frusta est diminuta. Tunc templum quoddam, quod templum pacis perpetuæ nominabatur, funditus Romæ corruit, de quo dixerat Appollo, nunquam ipsum templum casurum, quoadusque Virgo pareret. Tunc vineæ Engaddi, quæ sunt juxJerusalem, slores protulerunt, fructus & balsamum, ibi enim crescit. Tunc ut dicit beatus Hieronymus, hi qui peccato carnis contrà naturam erant involuti, mortui sunt. Quià secundum quod dicit sanctus Auvitas benè fuit nobis demonstrata, dùm Deus quinque confudit civitates per ignem fulmineum & fulphureum de coelis descendentem: Causa hujus peccati patet. Genes. XIX. Aliud miraculum. Quià in propria media noctis hora Dominicæ diei, in qua Dominus noster natus suit, tanta erat claritas, quanta esse folet in meridie, quando Angeli apparuerunt pa-

storibus, ut hanc eis annunciarent Nativitatem, Et clarieas Des circumfulsit eos, dicit Evangelium Luc. 11. 9. De hac etiam nocte dicit Propheta David: Et nox sicut dies illuminabitur. Pfal. CXXXVIII. 12. Et erat significantia, quod hic natus erat in terris, qui illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum. Joan. 1.9. Significabat etiam, quòd nox & peccati obscuritas esset expellenda, & corda humana per gratiam & yeritatis cognitiones illuminanda. Aliud mipostquam Redemptionis nostræ Mysterium, per ma- A raculum fuit in hoc quod bruta ipsa muta, asinus scilicet & bos, sese coram puero inclinaverunt. Et hoc est quod dicit Deus per Haiam Prophetam, quod Cognovit bos possessorem sum, & asmus prasepe Domini sui, populus autem, inquit Deus, meus non me cognovu, Ifa. 1. 3. que est magna, ut postea dicam, ingratitudo. Hæc miracula & alia breviter

pertransco, quia sæpè de eis fiunt Sermones. Per illa apparet hanc Nativitatem fuisse admirabilem, quantum ad id quod fuit factum ad extrà. Sed fuit multò admirabilior quantum ad gloriosam Virginem Mariam, quia peperit Virgo sine corruptione post partum, &c. Peperisti sine dolore tuum sanctum Genitorem, & absque quacunque læsione. Fuit facta Mater ejus qui cam creaverat. Quid ad hæc dicet natura, dùm Virgo est Mater; dùm Virgo sine dolore suum parit Filium; dum Filius suus Pater & Creator est Matris. Nihil dicere potest, quia nunquam tiam, quæ Patri appropriatur. Quòd fructuosissimè B talia accidere vidit miracula. Nihilominus tamen sic est, quoniam Deus naturæ non est subjectus, quæ prolem absque corruptione producere non potest. Quæ apparent per id quod canit Mater nostra sancta Ecclesia: Post partum, &c. Per hac etiam patet, quod magnum errorem & turpem blasphemiam dicebat hæreticus quidam dictus Helvidius, cum ausus est asserere Mariam virginem non permansisse: contrà quem potenter admodùm argumentatus est sanctus Hieronymus: & certum est Fidei veritatem in contrarium esse. Verum hæreticus iste per malam Scripturæ intelligentiam deceptus est, quemadmodum multi funt qui Scripturam intelligunt secundum capitum suorum opinionem, & non secundum Sanctorum Doctorum expositionem, quam aut nesciunt, aut intelligere & considerare nolunt. Et proptereà sumo hic unum documentum, quòd periculosissima res est, dare hominibus simplicibus (qui non sunt docti viri) Libros sanctæ Scripturæ in Gallicum translatos, qua pia, ut usque ad fluvium quendam qui juxta Ro- C per malam intelligentiam continuò cadere possunt in errores. Debent audire per Prædicatores, quia aliàs frustrà essent. Hæreticus iste Helvidius errorem suum accepit pet Evangelii verbum quod dicit quòd Marsa peperit Filium suum primogenitum. Luc. 11. 7. Et concludit quòd postquam Jesus Christus suit primogenitus, necesse fuit alios post eum esse genitos. Sed istud argumentum nihil valet, quia sicut quando femina habet unum puerum, absque hoc quod nullum priùs habuerit, & nullum deinceps sit habitura, nihilominus tamen filius suus dicitur primogenitus, hoc est, nullum habuit filium antè eum genitum. Aliud dictum, à quo errorem suum sumpsit, fuit illud quod scribitur Matth. XII. Jesum Christum habuisse fratres & forores: Nesciebat ille modum loquendi Scripturæ, in qua sæpenumerò totius unius progeniei homines, sicut cognati & cognatæ, sorores appellantur & gustinus, Deus usque adeo odio habet hoc peccatum, & cest tam grave, & tam horribile, quòd quasi non D Abraham, & in pluribus aliis locis. Quapropter præaccepisset carnem humanam propter illos, qui tam turpiter eorum abutuntur carne. Hujus peccati gratum Evangelii dictum de cognatis Jesu Christi est accipiendum, sicut erat sanctus Joannes Evangelista, & sanctus Jacobus. Alia sui erroris occasio suit, quia intelligere non poterat, quomodò Jesus Christus qui tam magnus sicut alius quisquam erat puer, exiisset de utero Virginis Mariæ absque dolore, & fine quacunque læsione, aut carnis suæ propriæ corruptione. Sed nos videmus in sequentibus hujus veritatis aliqualem declarationem, secundum quod nobis fuerit possibile,

ut eam comprehendamus. Secundò, per hoc quod dixi, nobis est demonstratum, gloriosam Virginem fingulare super omnes feminas habuisse privilegium, quià absque dolore peperit; & exempta suit ab universali maledictione quam Deus propter Evæ peccatum omnibus dedit mulieribus, quæ scribitur Genes. 111. 16. In dolore paries filios. Et si Virgo Maria ab eo peccato, & generali ista maledictione suerit A exempta, non video quid obsistat quominus ab altera præservata suerit, quæ multo pejor est, maledictione, à peccato scilicet originali. Nec est authoritas, aut Scripturæ passus, qui convincere possit beatam Virginem sub generali Lege comprehensam fuisse, quam ponit Apostolus, quòd omnes in Adam peccaverunt, hoc est, peccatum originale contraxerunt, quià Domina nostra æquè benè potuit præservari, & excipi singulariter de hac maledictione generali, ficut de altera, à qua fine quocunque dubio extitit præservata. Tertio, per dicta concludi potest, & per textum Evangelii, hos dicere mendacium & fabulam, qui tenent Virginem Mariam obstetricum usam fuisse officio, dùm nostrum pareret Salvatorem. Non enim tali egebat subsidio, quæ absque dolore peperit. Proptereà dicit Evangelium, quòdipsa involvit puerum, & pannis, inquit Evangelista, eum involvit, & non alia mulier, & reclinavit eum ipsamet in prasepio. Luc. π. 7. animalium. Et possum hic capere unum R documentum, quòd Matres, si commodè sieri posset, nutrire debent, & lactare proprios suos filios, quia nutrimentum æquipollet naturæ, & plerùmque pueri meliùs edocentur.

Videtis hanc Nativitatem valdè fuisse admirabilem ex parte Virginis Mariæ. Sed ex parte pueri noviter nati admirabilissima profectò fuit, quia in co nostra fuit humanitas conjuncta cum sua Divinitate, taliter, quòd Deus homo dici poterat, & homo Deus is qui est æternus, dicebatur noviter formatus; & impassibilis passibilis; immortalis mortalis; & sic de multis. Sed anima ejus creata habuit gaudium, & gloriam, sicut Sancti in Paradiso existentes, & multò majorem, cum qua tamen dolor fuit. Nam puer iste ad aliorum puerorum morem flevit, esuriit, sitivit, & tristitiam habuit, ut Deo pro peccatis nostris satisfaceret. Et breviter, nunquam Deus adeò grande fecit miraculum in cœlo aut in terra, sive resuscitando mortuos, sive illuminando unionis Humanitatis ad Divinitatem, & ad hoc potest adaptari illud dictum ejus: Unum opus feci & vos miramini Joan. vii. 21. Sic patet, Nativitatem hanc mirabiliter ex omni parte factam fuisse. Et ob hanc causam dicebam cam esse reverendam, honorandam, & tremendam. Verum mox superba accurrit & superstitiosa curiositas, inquirere volens & intelligere mirabile hujus Nativitatis mysterium, dicens, non se credituram, nisi intelligat & ei monstretur quomodò talia fieri possint, ut virgo gignat, ut Deus homo fiat, & sic de aliis supradictis miraculis. O superba, perversissima & præsumptuofissima curiositas, visne intellectum tuum sapientiæ comparare' divinæ? Vis ut non possit quicquam facere, quod exiguum tuum & rude non queat capequod tu nequeas intelligere. O si parvum desectible tuum ingenium ad intelligendum hujus quod vides, veritatem considerares, hujus, inquam, quod quolibet die cernis, non ea tibi inquirendi esset audacia, quæ divina sunt secreta. Ob hoc dicit Salomon. Cun-Eta res difficiles, & non potest eas homo explicare sermoze. Eccle 1. 8. Id audeo asserere, non esse tam exiguam rem in mundo, de qua non possent quærimil-le & mille quæstiones, quas nec Philosophus, nec subtilissimus mundi Clericus secundum veritatem respondendo solvere posset; & si unus dicat unum, al-

ter dicet alterum. Et si docti viri, qui magis qu'am alii elevatum habent ingenium, totumque tempus in studio sciendi contriverunt, & ut naturæ opera cognoscerent laboraverunt, si ea intelligere nequeant, immò nec decimam eorum partem; quomodò alii præsumerent capere, & intelligere Dei sublimia mysteria? Hic certè est curiositas superba, immò verò præsumptuosa. Proptereà, charissimi, tollite à societatibus vestris perversam hanc hospitam, quam superbam nominare solent curiositatem. Aliter enim Nativitatem hanc nec honoraretis, nec dibitè veneraremini, si existimaretis eam tam parvi esse miraculi, ut cam capere possetis. Et certè non dignarer nominare mundanam aliquam rem Deum meum, si possem intelligere omnia quæ faceret, aut facere posset, esset nimis parvus Deus. Scisne quid mala hospita illa, curiositas superba, superstitiosa, in corde agat hominis ejus qui eam recipit? Veram occidit Fidem & sanctam fiduciam. Nam homines simplices, qui ita sunt curiosi scire & intelligere nostræ Fidei mysteria, plerumque in hæreticos pervertuntur publicos, aut occultos. Prætereà periculosa hæc hospita fanctam de corde hominis expellit devesionem; & absque hoc deinde in hominis corde sortilegium generat, & malis ac prohibitis artibus utendi voluntatem. Generat etiam superstitionem, hoc est, quòd persona multa opinetur esse bona & sancta, ut fiant; quæ tamen facienda non sunt, vel resaliquas aliquam habere virtutem quam minime habent. Quemadmodum funt nonnulli stulti homines viri & mulieres, qui interdum credunt, quòd portare stulta verba extranca; aut ipsa dicere; vel in pomo scripta, ca manducare, liberare à febribus; vel dare propter Deum panem prius morsum, juvare mulierem in partu: sic de aliis infinitis, stultis & perversis credulitatibus quibus graviter peccatur, quia adhibetur major fides talibus sortilegiis quam Deo. Ex hoc considerate quam damnabilis sit superba curiositas, eò quod obstat & impedit præsertim honorem, reverentiam & devotionem erga Deum. · Ideò dicit Sapiens: Scrutator majestatis opprimetur à gloria. Prov. xxv. 27. Intelligitur de scrutatore curioso. Et iterum: In pluribus operibus ejus ne fueris curiosus. Eccli. III. 22. Nonne habemus in Biblia Exod. 1x. quod cum Deus daret Legem Moysi in monte Sinaï, ipsum procæcos, & sic de aliis, sicut est miraculum hoc hibuisse sub pœna mortis corporalis & spiritualis, ne quisquam præter Moysen montem accederet ad videndum & inquirendum quid Deus faceret? quia nolebat eos esse curiosos; sed ut haberent sirmam Fidem, & simplicem credulitatem corum quæ dicebantur eis. In signum hujus in Lege prohibetur, ne populus intret in Sancta. Et Judæi quærentes miracula, à Christo reprehenduntur. Generatio perversa signum quaris. Matth. xII. 39. Et Apostolus: Non plus sapere quam oportet. Rom. XII. 3. Est enim magna cordis duritia; & magna infidelitas in his qui volunt de Fidei veritate, tanquam nova esset, inquirere, & tanquam nunquam tam approbata fuisset per tantorum Martyrum assertionem, qui ad eam suit inendam mortem passi funt, & per tantos, & tam magnos Doctores, & adeò prudentes, qui tam constanter ipsam tenuerunt, re ingenium. Valdè magni te facis, & præsumptuo- & tenent. Et timere debet homo, cum sic à curio-sam te ostentas, si cogitas Deum nihil scire facere, D sitate tentetur, ne sit ob alia peccata ejus, & ne ordinatus sit ad æternam damnationem. Et cum homo set taliter percipit tentatum, supremum remedium est, vitam suam emendare, & per devotam orationem ad Deum reverti, dicendo quod quidam dicebat Salvatori nostro: Domine, adjuva incredulitatem meam. Marc. 1x. 23. Et etlam dicendo quod postulabant à Christo Jesu Apostoli. Domine, adamge nobis sidem. Luc. xvii. 5. Et si velis debite audi-re, loqui, vel scire, vel inquirere de sublimi admirabilis hujus Nativitatis mysterio, non assumas curiofitatem, sed fanctam Fidem, & bonam credulitatem, quæ purificat & illuminat cor hominis; nec se altius erigit quam opus sit, '& sufficit credere quòd Deus præcepit. Et contingit sæpè, quòd simplex aliqua bona persona, melius intelligit aliquod Dei mysterium, quam magnus aliquis Doctor, cum malus est, & iniquus. Ideò dicebat Christus: Gratias tibi ago, Pater, quia abscondisti hac à sapientibus, & prudentibus & revelasti ea parvulis. Matth. x1.25. Ideo Angeli nunciabant pastoribus, qui erant simplices homines, Nativitatis hujus mysterium, & non Doctoribus & Magistris Legis Judaicæ, nec magnis qui A habere desiderium ut Deum nobiscum habeamus per tunc temporis erant Philosophis. Nihil melius est agratiam, quod præstabilius nobis est. quam si Deus quàm aliquem esse bonum & devotum ergà Deum. Assume ergò tecum sanctam, devotam, firmamque credulitatem, & per ejus subsidium juvabo te forsitan aliqualiter (quod credis) intelligere videlicet, qualiter Domina nostra peperit sine dolore, & sine la sione pretiosa carnis ejus. Quomodò Deus dici potest homo, & immortalis mortalis, æternus temporalis, & fic de aliis loquendi modis.

Pro primo credere debes quòd falvandi & glorificandi in die Judicii taliter habebunt corpus dotatum, ut possint amnia penetrare quæ volent, & ubi-cumque; ut terram; cœlos; absque cœlorum, aut aliarum rerum divisione, vel separatione corum quæ penetrata fuerint: quemadmodùm operatum est Domini Corpus cum coelos ascenderet, & januis clausis ad Discipulos intraret. Certum est Dominum nostrum statim post ejus Conceptionem glorificatum fuisse. Ideò non mirandum est, si facere potuit, ut Corpus suum, gloriosæ suæ Matris Virginis Mariæ exiret uterum sine divisione, aut carnis fractione, absque dolore Virginis, nec eidem auferendo virginitatem: vides enim simile aliquod in naturalibus de solis radio, qui vitrum pertransit absque ulla læsione, aut etiam aquam sive crystallum.

Quantum ad secundum: quomodò esse potest, ut Deus factus homo sit passibilis, &c? Principalis causa est, Dei potentia & voluntas, qui de creatura sua facere potest ad libitum, & eam taliter sibi potest unire, quòd ipsemet Deus nominibus illius denominetur creaturæ. Dabo tibi exemplum in hac materia satis familiare; sed cave, ne omninò credas esse simile; id enim causa esset erroris: sufficit enim, ali-C qualem esse similitudinem. Vides hominem modò nudum, & die crastina tunica vestitum: propter hoc ejus non mutabitur substantia, & nihilominus dicetur vestitus, & priùs vestitus non erat. Et si sua disrumpitur tunica, disruptus utique dicetur homo. Si ardeat ejus tunica, ipse dicetur comburi, si quicquam de ejus videatur tunica, fine hoc quod quicquam carnis ejus conspiciatur, dicetur videri, & sic de multis loquendi modis. Pariformiter Deus, qui est æternus & immutabilis, semper in eodem consistens statu, quia nostram assumpsit humanitatem tanquam vestimentum, dicitur de novo homo, & prius non erat homo; dicitur eum passum fuisse, plorasse, manducasse, quia humanitas ejus quam assumpserat, hæc operabatur. Nec propter hoc Deus in sua mutabatur essentia aut natura; sed erit & suit omninò unus, D fine principio, fine fine, & absque passione quacumque. Et per hoc exemplum videre potes, quo pacto Virgo Maria Mater dicitur ejus qui eam crearat. Quomodò etiam solus Dei Filius homo nominetur, quamvis Pater & Spiritus fanctus omnemillam operarentur Incarnationem; quia tres homines benè vestire possiunt eamdem vestem uni ipsorum; sic quòd omnes tres vestiant, solum tamen unus dicetur vestitus. Si per hoc exemplum aut fimile id quod credis valeas intelligere, benè res se habet; sin minus, non minorem debes habere Fidem; quia Nativitas hæc miraculosa est. Ideò sine magna, curiosaque investigatione eam debes credere, revereri, honorare, & cum tremore colere. Et in hoc principalem nostri Sermonis, & primum finio articulum. Et prius quam ad

secundum procedam, tribus volo respondere quæstionibus, quæ dictis nostris possent adversari.

Prima. Au fuerit maxima gratia, & maximum donum quòd Deus contulit Virgini Mariæ, ut ejus Mater fieret? Respondeo quòd non, & quòd Domina nostra potiùs debuit diligere ut esset Mater Dei spiritualiter per gratiam & charitatem, quam corporaliter sine gratia & charitate. Duo verò dona simul meliora fuerunt, quàm unum solum. Et hic vobis unum trado documentum, quod magnum debemus carnem solummodò in nobis sumeret, absque hoc ut

in sua essemus gratia, & in suo amore.

Sccunda quæstio. Quare nostra Domina suit desponsata, cum tamen semper Virgo esset permansura. Doctores multas assignant causas, & ad præsens sufficiunt mihi tres: Prima, ut Joseph testis esset virginitatis ejus. Alia, ne Judæi haberent occasionem dicendi Dominum nostrum ex adulterio fuisse progenitum, & Dominam nostram ut lapidaretur dignam esse, secundum Legem, quæ præcipiebat omnes adulteras lapidari debere. Multos necesse esset habere lapides, si Lex illa modò servaretur. Tertia causa; ut Joseph nostram comitaretur Dominam in suis quas fecit itinerationibus, tam in Bethleem & Nazareth; quam in Ægyptum; quando Herodem fugerat prosequentem. Et si quæras, ob quam causam ipsa adierit Bethleem, cum tam vicina esset puerperio? Evangelium respondet quòd suit ut Augusti obediret Præcepto, qui universaliter præceperat, ut unusquisque suam adiret civitatem, quò scriberetur, & taxam sibi impositam persolveret, nostra autem Domina obedire voluit. Et hic unum capio documentum, quòd nos debemus obedire Dominis nostris, etiam si mali sint. Sic præcipit Scriptura: Obedite Dominis vestris, etiam dyscolis. 1 Pet. 11. 18. Et qui vobis aliter prædicaret, ipse malè ageret: quamvis nonnulli minimè reputarent hominem aliquem bonum Prædicatorem & virilem, nisi Principum reprehenderet vitia; quæ res coram populo fieri non debet, ficut nunquam coram Principe arguendus est populus, aut coram Rege, quia esset occasio, ut Princeps suum odio haberet populum ex una parte, aut commoveret populum contrà Principem ex altera parte. Verùm si Principes perversi sint, subditi pro eis orare debent, & propria emendare delicta, scipsos in bonum gratiæ statum ponendo, ut preces Deo placentes fundere valeant, & quæ facilè possint exaudiri. Nam ut dicit Scriptura: Deus quandoque justo suo judicio facit & permittit regnare & dominari hypocritam aliquem, & malam personam, propter malitiam, & demerita subditorum, Deus facit regnare hypocritam propter peccata populi. Job. xxxIV. 30.

Tertia quæstio: quarè Deus potiùs voluit esse vir quam mulier? Doctor quidam Durandus nomine, tertio Sententiarum Libro Dist. 12. tres assignat causas. Una fuit, quia venit ut Gubernator. Secunda, quia venit ut Doctor. Tertia, quia venit ut contra inimicum Bellator; & hæc officia non spectant ad feminas; specialiter ipsa non debet prædicare, nec publicè docere, sicut dicit Apostolus: Mulierem docere non permitto. 1. Tim. 11. 12. Alia causa esse posset, ut Deus virum honoraret & mulierem; virum, assumendo humanitatem; mulierem, de ea nascendo. Super his quæ dicta sunt contrà nonnullas feminas sumere potestis documentum, quæ volunt loqui & de Theologia disputare, & audaciùs quidem quam Theologus aliquis. Et cum opinionem aliquam suis impresserint capitibus, ab eis auserri non potest. Non sic Virgo Maria agebat, de qua dicit Evangelium hodiernum: Maria autem conservabat omnia verba hec, &c. Luc. 11. 19. Virgo Maria conservabat omnia quæ Salvator dicebat, & omnia quæ dicebantur in corde suo. Non dicebat Bertæ, nec Gualtero. Multæ aliæ quæstiones formari possent, quas brevitatis causa omitto, & ad fecundum nostri Sermonis accedo

punctum.

Dicebam in secundo principali articulo, quòd hæc Nativitas fuit facta fructuosissimè per (quæ Filio appropriata est) sapientiam: & proptereà debet glorificari, fervari, & chara haberi. Scire A debetis naturam humanam Paradifi hereditate taliter fuisse privatam, ut nullus ingrederetur Paradisum. Modò verò natus est supremi Regis filius, qui per suam potentiam & sapientiam, ipsam (quantum in eo est, nisi nos ponamus obstaculum) sufficienter restituit hereditatem. Secundus fructus est, quia idololatriam esfugavit à majori mundi parte, quia intereà non invenitur quòd homines tam frequenter idola adorarint ficut priùs, nec serpentes, nec boves, nec arietes, & sic de aliis sine numero idololatriarum modis. Sacrificabant filios per occisionem ipsorum filiorum inimico, juxtà illud: Effuderum sanguinem innocentem. Pf. cv. 38. Et iterum: Immola-verunt filios suos, v. 37. Attribuebant unicuique rei five bonæ, five malæ, aliquem Deum: ut mari Neptunum, inferno Plutonem, vincis Bacchum, aëri Junonem, igni Vestam, lunæ Dianam, & sic de aliis rebus. Nec sufficiebat eis, ut sie Deum inhonorarent, adorando res tam inhonestas, & in tam magno R numero: sed cùm hac omnia mala & vitia de diis suis proferebant, sicut de Jove principaliori corum Deo, publice cantabant feminarum esse oppressorem, & qui se in muta transformaret animalia; ut in taurum & in aurum. Sed per hujus Nativitatis fructum infidelis hæc idololatriæ falsitas de mundo est projecta, ad minus, absque comparatione, de majori mundi parte. Tertius fructus fingulariter est Christianis, & specialiter salvandis, quia per doctrinam Jesu Christi, per suam veritatem, per factorum considerationem, & ea credendo, æternam Paradifi adipiscentur gloriam, infernales quoque poenas evadent: quia non solum Jesu Christi doctrina, verum etiam vita sua est tanquam speculum ac Liber, in quo quilibet Christianus videre potest, & omnes addiscere virtutes. Si vis esse humilis, considera Deum tuum qui adeò se humiliavit, ut in præscpio inter bestias voluerit reclinari & cubare. Si vis videre sobrietatem, considera eum nutritum suisse lacte virginali. Si cassitatem quæris, C confidera quòd virgo natus fuit, & adhuc permanebit virgo. Si desideras addiscere patientiam, meliùs cam invenire non potes quàm in Jesu Christo, qui se ad amaram mortem Crucis duci permisit, quemadmodùm ovis, non resistendo, licet potuisset, si voluisset; vilipendebatur, injuriæ illi inferebantur, blasphemabatur, nec tamen verbum reddiditullum: Cum malediceretur, non comminabatur, 1. Pet. 11. 23. Et tanquam ovis ad occisionem ductus est, & non aperuit os finam. Isaiæ. Liii. 7. Si vis videre perfectam charitatem & dilectionem, ubi meliùs invenire poteris, quàm in Jesu Christo, qui pro te natus fuit & mortuus, quia majorem hac charitatem nemo habet, ut animam suam ponat quis pro amicis suis, Joan. xv. 13. hocest, corporalem vitam pro proximo suo. Si obedientiam libet investigare, persectiorem reperire nequeas, quam in Jesu Christo, quia factus est obediens usque ad mortem, mortem autem Crucis. Philip. 11.8. Et pariformiter de contemplario ficut in perfecto quodam omnis bonitatis speculo, & totius honestatis Libro. Nonne ergo Nativitas hæc fructuosa facta est specialiter Christianis, cum fic ad omne bonum peragendum edoceantur? Sic profectò est. Et quià hac Nativitas fuit taliter, ut dictum est, fructuosa, glorificari debet, servari & chara. teneri, hoc est, dictum, quod in hoc solemnissimo Festo ab omnibus operibus prohibitis & inhonestis est cavendum, specialiter à peccato. Diligenter ad Ser-

Tomi III. Pars III.

monem eundum est divinum; Deo gratias pro tam ingenti beneficio agere debemus. Ad quòd dignè faciendum, nos ad statum gratize ponere debemus, displicentiam habendo de peccatis nostris, & sirmum propositum non recidivandi, & ea tempore & loco confitendi. Et est convenientissimum hodiè fieri Confessionem, quia quamvis non sit semper de necesfitate, persona tamen hinc magnum acquirit meritum, & se disponit faciliùs notabiliter ad Dei habendam gratiam. Heu! multi sunt (de quo mirum in modum dolendum est) quibus fructuosam glorificare, servare & appretiari curæ non est Nativitatem; nec puero huic noviter nato honorem impendunt, ad eorum salvationem. Quidam eum non cognoscunt, de quibus dicit fanctus Joannes in fuo Evangelio: In mundo erar, O mundus per ipsum factus est, O mundus eum non cognovit. Joan. 1. 10. Secundi funt, qui cum nec amant, nec recipiunt, de quibus dicit idem fanctus Joannes: Dilexerunt homines magis tenebras (ignorantiæ scilicet & peccati) quam lucem, Joan. 111. 19. Et iterum: Et sui eum non receperunt. Joan 1.11. Tertii funt, qui nonmodò eum non recipiunt, sed spiritualiter eum occidunt, sicut Judæi corporaliter, de quibus dicit Apostolus: Rursus in se ipsis crucifigentes silium Dei. Hebr. vi. 6. Primi, sunt Saraceni, qui non credunt, de quibus modò non loquar; quià si per corum Scripturas hujus nativitatis probare vellem mysterium, res esset nimium prolixa: suppono etiam benè, vos hoc mysterium credere. Secundi, sunt Christiani, qui se minime disponunt ad gratiam habendam, & ad spiritualiter puerum hunc in cordibus eorum recipiendum; sed potius eligunt in peccati obscuritate dormire, & claudunt portas animarum suarum glorioso huic Salvatori per peccati repagulum, quia Deus non intrat animam, quæ se claudit peccato. Et hi assimilari deberent pastoribus, qui diligenter vigilabant noctis vigilias, custodientes gregem suum; & proptereà hujus pueri Nativitas eis fuit annunciata, & digni fuerunt illum videre & cognoscere. Spiritualiter loquendo unusquisque bonus Christianus debet sicut pastor vigilare super oves suas, hoc est, super quinque sensus, & animam suam, quam ab omnibus periculis debet præservare: ut de lupo insernali, de frigore avaritiæ, de ardentissimo peccati luxuriæ calore, de scabie pigritiæ, de tabe, hoc est, de societate aliorum qui diversis peccatorum infirmitatibus sunt impliciti; Quià unica ovis infirma, totum inficit gregem. Cum sancto sanctus eris. Ps. xvii. 26. Unica prava pecus inficit omne pecus. Et cum ita diligenter vigilaveris ut pastor animæ tuæ, certò scias, hunc te puerum spiritualiter visurum, cogniturum, & recepturum.Grande nimis periculum est, animam suam in hujus mundi deserto absque custode relinquere, quia ejus perditio infallibiliter est damnosa, sicut prædixi. Si haberes gregem ovium, eniti velles ne perderentur; sic absque comparatione majorem debes adhibere diligentiam ad hanc solam ovem tibi custodiendam traditam, animam scilicet tuam, cui de omnibus rebus hujus mundi ad manducandum dare debes spiritualiter; cibo quodam qui nutrit cibanda est. Et quis est cibus ille? Est verbum Dei. Non in solo pane vivit home, Matt. IV. 4. &c. Hic est panis quem desideras, dicendo: Pater noster: Panem nostrum. Et qui hunc cibum non recipit, moritur spiritualiter. Sed aliis virtutibus, quæ in Salvatoris nostri vita possumus D dicebam tertios esse, qui in cordibus corum puerum hunc spiritualiter interficerent. Et sunt hi qui de peccatis non agunt poenitentiam quæ perpetraverunt, verum peccant de novo, & expendunt sacram hanc noctem immunditiis, gula; taxillorum, & cartarum, & aliis prohibitis & inhonestis ludis, in quibus jurant, pejerant, mentiuntur, maledicunt Deo & Sanctis ejus; & qui despectibiliùs jurare novit, hic honorabilior est, aliorumque magister. Dicunt autem id fieri ab eis, ne dormire compellantur. Sie

me Deus adjuver: si in campis aratrum tenendo ararent, non tam grandia mala perpetrarent. Sed corum mox novi responsionem, dicent mihi, magnos Dominos, Clericos, & Prælatos id quoque facere, & quòd adeo benè ipsis ludere liceat. Hæc prava est excusatio, quia, ut credo, si Domini tales & Clerici seipsos oculis privarent, non proptereà ejus generis homines eos imitarentur in sacto simili. Si ita agunt A Domini & Clerici, malè procul dubio agunt, nec eos debes imitari; sed bonos potius & devotos qui talia non perpetrant, si non visunà cum eis damnari. Nescio quid dicam, continuè fiunt Sermones, sed semper frustrà. Non credent quæ eis dicuntur quoad usque ab inimicis deserantur. Est magnus horror talia mala perseverantiùs in hocsolemnissimo Festo fieri, quàm in aliis, veluti si Deus magnam ea in re susciperet delectationem; bibunt & comedunt intereà dum de Deo deberent meditari, & ci de suis beneficiis gratias agere, cumque devote rogare, secundum uniuscujulque capacitatem; ficut dicebam in principio, quòd Festum hoc Nativitatis, & ipsa Nativitas, quia fructuosa est, debet glorificari, servari, & magni

Sed contra ea quæ dixi, tres fieri possunt quæstiones. Primam faciunt Judæi dicentes, per hanc Nativitatem idololatriam in nobis non cessasse, co quòd ligneas & lapideas adoremus Imagines. Quibus re-B spondeo, nos tales non adorare Imagines, quia propriè nihil adoramus, nisi Deum. Si inclinor antè Imaginem Crucifixi, non oportet proptereà me adorare illud lignum ex quo est facta, potius quam quodvis aliud; sed est ideo, quia solum Deum adoro, quem crux illa repræsentat. Quantum ad Sanctorum & Sanctarum Imagines, pariformiter cas non adoro, sed honoro Sanctos & Sanctas qui per has repræsentantur Imagines: sicut Judæi dicent mihi, quòd se inclinant coram Arca Moysi, & osculantur tunicam fuam, & habent Angelorum figna, nec tamen proptereà dicent, se esse idololatras, quià non adorant supradictas res, sed Deum ipsum solum. Et si mihi dicas, fimplices homines non eò dirigere intentionem suam. Dico quòd peccant, nisi excusantur aut per ignorantiam invincibilem, aut per hoc quod habent intentionem facere quemadmodùm facit Ecclesia in honorandis imaginibus. Et hîc possunt dari multæ doctrinæ, sed sufficit mihi ad præsens dicere vobis, c vos non debere adorare Imagines potius quam lapides; & quando osculabimini eas, aut prostrati cstis coram cis, potius quam coram aliis rebus; hoc folummodò est, ut per eas habeatis memoriam & Dei recordationem; quòd scilicet etiam ipsæ repræsentant aut Sanctos, aut Sanctas. Non enim propter aliam causam factæ sunt Imagines, nisi ad ottendendum simplicibus hominibus, qui non norunt Scripturam, quid credere debeant. Et proptereà cavendum est, ne falsa aliqua accipiatur historia, quemadmodum esset, perperam exponendo Scripturam. Hæc dico partim propter quamdam Imaginem, quæ est in Carmelitis, & similes, quæ in ventribus earum unam habent Trinitatem, veluti si tota Trinitas in Virgine Maria carnem assumpsisset humanam. Et quòd admirabilius est, depicti sunt inferi, quorum nullus cernitur exitus. Nec video quare talia fiant opera. Meâ namque sententia nulla in eis est pulchritudo, nec de-Proposueram dicere, quare potius honoratur una imago quam alia ad Ecclesias peregrinando, & d baculis his qui Parissis circumferuntur per feminas Ecclesiarum vestitas ornamentis: & qui plus offerenti conceduntur; sed timerem esse prolixior.

Secundum dubium: malè aliqui faciunt Christiani dicentes, quod postquam Deus mortuus est pro omnibus, omnes demum salvabimur, & nunquam Deus faceret virum aliquem aut mulierem, ut eos damna-

ret. Profectò omnes hi qui sic credunt, hæretici sunt, & ut igni comburantur digni, quia blasphemant Dei justitiam, eum vocando mendacem, & in Scripturis suis duplicem. Et cum dicunt, Deum mortuum fuisse pro omnibus, verum est; sed mors hæc non proderit, ut Paradisus habeatur ab eis, nisi faciant Dei ordinationem, tenendo Legem ejus, & adimplendo ejus Mandata. Cum dicunt insuper, quod Deus nullam facit creaturam ut damnetur, verum dicunt, quia cam facit ut Paradisum adipiscatur, si modò ipium lucrare velit. Ét in Dei nomine propterca punieris, si te non disponas, & laborem adhibeas ad finem habendum propter quem creatus es. Deus liberam tibi dedit voluntatem; tùm bonam, tùm malam viam tibi ostendit: si malam elegeris, te iplum argue, non Deum. Tertiam quæstionem formant alii, qui concedunt, non omnes Paradisum adepturos: dicunt tamen quòd postquam Jesus Christus novit quibus sua Nativitas & mors finaliter proderit, & qui sint damnandi & qui salvandi, quodcum-, que agat homo sic erit, quemadmodum Deus ordinavit, ideò non potiùs benè est operandum, quàm ma-Sed hi ignorant quod dicunt; simili enim modo de omnibus futuris contingentibus dicere possent, nec cavendum esset ab infirmitate, nec bibendum, nec manducandum, nec quodvis aliud agendum, quia Deus benè cognoscit, quid suturum sit, & quando tales morientur. Est grandis stoliditas ita dicere, aut cogitare. Breviter, credere debes quòd facere potes, & adimplere Legem Christi; & si sic seceris, abique ullo dubio salvaberis, & proptereà conare, ut eam impleas & serves, quemadmodum conaris, ut in mercimoniis ut lucreris, laborem & industriam adhibes, & pænam sustines, aut si frumentum habere desideras ut semines; & sicut à rebus contrariis abstines, ut infirmitates vites & te contrà corporales tuos armas inimicos, bibis & comedis cum esuris aut sitis. Consimiliter fac quod in te est pro animæ tuæ salvatione, absque hoc ut dicas: quicquid egeris, Deum non fore mutandum; sed adveniet quod advenire debebit necessariò. Audivi aliàs recitare à Patre meo, cùm adhuc essem puerulus, quòd homo quidam seipium tubmerserat. Femina quædam fimplex & stolida per urbem ibat & clamabat, ipsum debuisse mori, & submergi, & evadere non potuisse. Accessit Clericus quidam qui feminæ iili magnas duas dedit alapas. Femina illa stupida & irata interrogavit, quare Clericus eam ficverberasset. Respondit Clericus, ipsam irasci non debere, quin sic de necessitate accidere debebat, quemadmodum ipsa de eo qui se submerserat, diceret. Quæ omninò confusa cum suis recessit alapis.

In postrema parte declarabo vobis succinctim, quomodò hæc Nativitas facta fuerit valdè amorosè quantùm ad dilcctionem & charitatem, quæ Spiritui sancto est appropriata. Et proptereà est amanda & de ca gaudendum. In cujus signum dicebant Angeli pastoribus: Annuncio vobis gandium magnum quod erit universo mundo, Luc. 11. 10. & Angeli cantaverunt alta voce magnam latitiam ostendendo; Gloria in excelsis Deo, & in terra pax hominibus bona voluntatis. ¥. 14. Pacem scitis ex amore procedere. Quomodò potuit Deus humanæ creaturæ majorem ostendere amorem qùam suum dando Filium? Nunquid poterat nos alio pacto redimere? Certè potuit, sed persectum amovotio, & possiint esse causa erroris & indevotionis. D rem, quem ergà nos habuit, voluit delarare, bonam nobis dando spem quod nostri miserebitur, si ei credamus & ipsi serviamus. Frater noster est, non desinet nos amare, si ipsum amaverimus. Si timeas adire eum quemadmodum Dominum tuum, accede ad eum ut ad fratrem, ad eum qui de tua est progenie. Si nihilipendas tuam creationem, magnifacias saltem tam pœnalem ejus, quâ in te usus est, redemptionem. Ploravit, ut tibi gaudium acquireret. Passus est sitim & famem, ut te satiaret; omninò nudus fuit, ut te

revestiret (& in summa dicendo) suscepit morten, ut vitam tibi daret æternam. Nonne ergò hanc magnoperè amare debes Nativitatem & lætari. Sed dices statim, te eam magnoperè amare: ostende ergò per opera, quià ficut dicit fanctus Joannes in Epistola sua 1. Joan. 11. 4. Hic se decipit & est mendax, qui dicit se amare Deum, & mandata ejus non servat. Dicit ctiam sanctus Gregorius quòd non verbum, sed operatio facit & probat dilectionem. Vt ergo verbum A tuum verum sit, posteaquam dicis, te diligere Deum, ejus serva mandata; gaude etiam de amanda hac & fructifera Salvatoris tui Nativitate; gaudio, inquam, fancto & spirituali, quamcumque vitando inhonestatem. Lætamini pueri, quoniam Deus vester similis factus est vobis. Lætamini virgines parvæ & magnæ, quia fine dolore & corruptione peperit virgo. Lætamini feminæ Matres, quoniam femina una modò facta est Mater Dei. Lætamini homines simplices & pastores, quoniam talibus per cœlestes Angelos Filius Dei est annunciatus: Lætamini docti & Clerici, quoniam supremus Doctor natus est. Lætamini Reges, Principes & Domini, quia Rex Regum natus est. Et proculdubio, ficut dicit Leo Papa, non congruit, ut perversa & odiosa tristitia in cordibus nostris locum habeat, cùm vita nata sit in mundum. Nec animo consternari, aut dejici debet hominum humilitas, cum tam dulciter cantando Angelorum lætatur sublimitas, R & amabiliorem concinendo cantum, qui unquam fuerit cantatus. Cantate modò devotè cum eis, ut gloria sit Deo in excelsis, & pax hominibus. Et caveat unusquisque, ne dissonantiam concitet, hocest, nenimis ascendat per superbiam & vanam gloriam, sicut secit Lucifer; nec nimis decidat per avaritiam & per terrenas, carnalesque cogitationes, sicut secit Judas. Aut ne vox sit adeò discordans, ut nullo pacto quisquam cum ca possit consentire, sicut sunt mundana odia, & inimici qui odia servant in cordibus contrà proximos eorum. Et certè tales sunt sicut vox fracta & falsa, quæ cum aliis conspirare non potest. Sumat modò unusquisque secum melodiam, concitans aliquod instrumentum, scilicet psalterium decachordum, quæ funt decem Legis Præcepta, sicut dicebat Propheta David: In pfalterio decachordo pfallam tibi. Pf. CXLIII. 9. Sumat alter plectrum trium theologicarum virtutum, Fidei, Spei & Charitatis. Et alter aliud quatuor Cardinales: Fortitudo, Temperantia, Justitia, & Prudentia. Alter citharam duodecim chordarum, quæ sunt duodecim Articuli Fidei cum octo Beatitudinibus. Alius organa, viginti & unum meatus habentia, qui funt septem Dona Spiritus sancti; septem Opera misericordiæ spiritualia, & septem Opera misericordiæ corporalia. O quam dulcis & Deo placens erit melodia, si nulla fuerit dissonantia. Prosectò tota Paradisi Curia in audiendo Cantico nottro lætabitur: funt tamen nonnulli conquerentes, se canere ignorare; sicut sunt simplices homines, qui dicunt, se propriam salutem operari non scire, nec Dei Præcepta adimplere. Hi exculationem quærunt in peccatis, quia id eis affirmo, quod si secerint juxtà posse corum diligentiam, ut Deo sciant servire, sibi à peccatis cavere, & ea do quibus dubitarint à doctis quæsierint, Deus cos non derelinquet, verùm adjuvabit, & ubi opus fuerit, redarguet. Et proptereà me non piget dicere pro Clericis & Studentibus hîc astantibus, & etiam aliis probis hominibus qui filios habent Studia sequentes, quòd absque comparatione eligibilius est sanctam stu- D cum damnantur credant ea quæ eis à Prædicatoridere Scripturam, & Theologiam, quam quamcum-que aliam scientiam, eò quod ipsa docet magis, & ostendit viam & modum sanctè vivendi & ad Paradisum perveniendi. Et certus sum, multos esse qui nullo pacto apud Deum excusantur, quia litteris nullam impendunt operam. Alii pejorem quærunt excusationem, quia dicunt, se nec canere posse, nec lu-

Tomi III. Pars III.

dere, hoc est, non posse se adimplere Dei Præcepta, quia ardua nimis sint, aut ut serventur impossibilia, quemadmodum dicit gulosus, se jejunare non posse, superbus, injuriam se ferre non posse; luxuriosus, non se posse servare castitatem; acediosus, vigilare non potest; mercator non potest quin pejeret, aliàs enim nihil valeret sua (ut dicit) merx, & sic de aliis. Hic valde damnabilis est non excusatio, sed accusatio, quia homines sic loquentes malè dicunt de Dei justitia, misericordia & veritate, qui nunquam præcepit quicquam quod homo facere nequiret. Non dic, quia non potes, sed quia non vis. Quæro à guloso, qui à potu nimio abstinere non potest, quemadmodum dicit ipse; si crederet poculum hoc veneno infectum esle, anne biberet? Credo ego quod non, ut suum servaret corpus: per multò efficaciorem rationem à nimio potu abstinere potest, cùm sciat tale poculum animam occidere. Interrogo luxuriosum, si crederet quòd pro uno adulterio, aut fornicatione unus ei à manu abscinderetur digitus, anne abstinere vellet? Credo eum non usque adeò calefactum esse, quin benè sibi caveret; quarè ergò sibi non cavet, cùm sciat, non se solum digitum unum, aut manum amissurum, sed totum corpus & animam in perenni damnatione. Quis est adeo acediosus, quin surgeret & vigilaret, ut argentum lucraretur, & taxillis luderet, aut chartis? Quare ergò vigilare non posset, ut lucraretur Paradisum? Quis demum est mercator ille, qui si crederet se quotiescumque falsò juraret scienter, duos amissurum denarios, aut album unum, quis, inquam, est qui non admodum caveret jurare? Per multò fortiorem rationem vitare possent, ne tanta jurarent, & totics pejerarent, ut evaderent damnum, non unius albi, sed animæ suæ. Sunt frivola mendacia, & contrà Deum blasphemiæ: dicis te amare Deum; ostende per opera, nec eum irasci facias per tua peccata. Si ob lucri aut mundi amorem nos patiamur tantas ignominias, dolores & miserias; quomodò dicere audemus, nos pro amore Dei sua Mandata non posse adimplere? Si diabolus per aliquem comitum ejus: ut per superbiam, avaritiam, aut stultum amorem jubeat te ire per terras, per maria, per prælia, per omnia pericula, ut tuam & ejus malam adimpleas voluntatem, statim obedis. Hoc apparet in militibus, in mercatoribus, in stultis amatoribus. Quomodò ergò allechordarum instrumentum, quæ sunt quatuor virtutes C gare audes & dicere, te non posse obedire huic quod tibi præcipit Deus, & à perjurio cavere non posse? Valde magna est falsitas, & grandis præsumptio, contraque Deum contumelia. Manisestè ergò liquet, nullum se excusare posse, quin nunc cantet & lætetur modo supradicto, hoc est, acquirendo virtutes, & voluntatem Dei, & quæ præcipi adimplendo.

> Et hîc volo sex ponere conclusiones, de his qui aliter se de juramentis non disponunt. Prima conclusio. Mercatores omnes, & alii scienter falsum jurantes peccant mortaliter. Secunda. Tales homines verè & sufficienter pœnitere non possunt, nec Deo acceptum opus facere, nisi bonum & sirmum ab hoc abstinendi habeant propositum. Tertia. Verisimile est & præsumendum tales homines, qui ob consuetudinem scienter pejerant, non habere firmum abstinendi propositum, alias enim abstinerent. Quarta. Verisimile est, tales homines non habere bonam in Deum Fidem, nec in suam justitiam, cum non aliter poenitentiam agant. Quinta. Verisimile est Deum odio habere tales homines, & qui finaliter sint damnandi, cum non aliter, nisi bus dicuntur, quemadmodum verisimile est infirmum, qui ab excessibus cavere non vult, nec uti Medici consilio, sanitatem non habiturum. Sexta & finalis conclusio est, quod ejusmodi homines, si non corum malam emendarint vitam, auferentur à diabolis, absque hoc, ut Deus habeat pietatem aut misericordiam de eis; quæ certè dura est pro illis hominibus conclusio. Parifor-O00 2

miter sic dicere possem, & in sex meis conclusionibus ponere de fornicariis & usurariis assuetis. De his etiam qui funt Procuratores & Advocati, & soliti funt deducere, & defendere iniquas causas, & injustas, sive sit per avaritiam, sive per savorem, aut alteri proximo gravamen inferendo & luctamen, & præsertim pauperibus: de sartoribus etiam, pel-A lipariis, argentariis, & alios hospitio recipientibus hospitibus; aliis quoque hominibus, qui assucti sunt exercere fraudes, deceptiones, aut furta in corum negotiis. Multò major est duritia, & multò pejus est per consuetudinem peccare, quam per ignorantiam, humanam fragilitatem reccando semel, aut bis, absque consuetudine. Sed sinamus hanc materiam quæ tristis est, & Nativitatis Domini contemplemur gaudium. Ideò concludendo, charissimi, audistis, quomodò Nativitas benedicti Dei Filii admirabiliter valdè facta fuit; & proptereà eam adoremus, eam revereamus, & timeamus, quemadmodum dictum est. Ipla facta fuit fructuosissime; propterà glorisicemus eam, servemus & appretiemur. Tertio: ipla suit sacta amabilissimè; propter illam causam amemus eam, & de ca lætemur, lætitiâ, inquam, sobriâ, spirituali& devotà, absque vaga dissolutione, ut de temporali hoc gaudio ad æternum cœlorum pervenire valeamus gaudium, quod nobis concedat Pater, Filius & Spi-B ritus sanctus, qui est Deus benedictus in secula seculorum.

### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis,

### S

### DE EADEM DIE NATALIS DOMINI: FACTUS

In præsentia Regis & complurium aliorum Magnatum.

Cloria in exelsis Deo, & in terra pax hominibus bona voluntatis. Luc. 11. 14.

Uæ verba originaliter scripta sunt in Evangelio lancti Lucæ: recitata verò in Missa mediæ noctis hujus diei Natalis. Quæest lingua, quæexprimere posset aut cor quod meditari posset divinum gau-dium quod hodiè recepisti Mater Dei gloriosa? Meliùs enim te nominare nescio, quàm Matrem Dei glo-riosam. Quæ suit jucunditas, & spiritus tui exultatio, cùm Angelorum catervam altis vocibus cantantem in hora mediæ noctis intelligeres? Taliter, inquam, cantantem, ut tota resonaret terra, resonaret & cœlum novo isto cantico, quod pro nostro sumpsi themate; gloria sit in excelsis Deo omninò bono, omninò potenti. Gloria sit tibi, Domine, in excelsis, cum in terra per felicem tuam Nativitatem cessare fecisti horribile duellum quod erat inter te & humanum genus, & pacem apportasti hominibus, scilicet bonæ voluntatis. Et quid est bona voluntas, hic interrogabitis? Est voluntaria subjectio ipsi Deo: is impendit amorem & gloriam Deo qui Dei servat Mandata. Et quia Dei Mandata servari non possunt, nisi sciantur; nec iciri, nisi audiantur; nec fructuose audiri, absque gratia: nos, qui ut audiamus aliquid de tua gloria & tuis

Mandatis, in optima hac Nativitatis die congregati sumus, & quià hujus gratiæ tu es tanquam custos & Thesauraria, Virgo Mater & puella Dei, in hac benedictissima Nativitatis die, te salutabimus, ut gratiam à te impetremus, quò utiliter aliquid facientes ad gloriam Dei, & nostram pacem, audire valeamus; & ut bonam voluntatem habeamus, salutabimus te, inquam, salutatione qua usus est hic qui benedictum hodiè natum fructum tibi per Angelum annunciavit, dicens: Ave Maria, &c.

GLORIA in altissimis Deo & c. Intelligite Rex; Prin-

cipes & Domini, totæ omnesque devotæ personæ, intelligite, qualis hodie pax orta sit ipsa generalis, nec quicquam est, quin eam sentiat; ipsa comprehendit cœlum, & terram, & Deum, & hominem. Gloria data est Deo pro parte sua, & pax cadit in terram pro parte hominum bonæ voluntatis. Aliud non quærere debemus, quam ut honor sit Deo, & utilitas nobis. Et quæ est utilitas melior pace? In bona profectò pace omnia includuntur bona, secundùm quòd dicit sanctus Augustinus, quòd etiam experientia declarat in his qui conscientiæ pacem habent, & ad extrà videntur mala crudelia cogitare, quæ sunt & siunt in bellis & præliis. Loquamur igitur de gloria quæ debet esse Deo, & posthac de pace quam habere debent homines bonæ voluntatis.

Debemus Deo gloriam, magni & parvi, fine exceptione ulla, recognoscendo admirabilem suam sapientiam in hoc quod nos refecit, & reparavit hoc quod peccatum deturparat; recognoscendo finaliter dulcissimam suam bonitatem, qua nobis administravit pacem, gratiam, & gloriam perennem, si nos non obstiterimus, hoc est, perversa nostra voluntas. Et omnia hæc nos recipere possumus; præcipuè nos Christiani, mediante jocundo tuo hodierno partu, Dei Mater gloriosa, per suam Nativitatem Noël, per nativitatem benedicti Filii tui Jesu Christi Salvatoris nostri. In signum cujus, postquam hoc gau-dium quod erit universo mundo, suit per Angelum quemdam præterita nocte annunciatum, dixit Angelus: Annuncio vobis gaudium magnum, quod erit universo populo, quia hodie natus est Salvator mundi Jesus Christus in civitate David Luc: II. 10. pro vestra utilitate. Et continuò supervenit magna caterva, magna Angelorum multitudo, quæ alta voce nostri thematis resonabant verba: Gloria in altissimis Deo Quasi acclamando Noël, id est, novum Noël, Noël, quia Deus natus est. Sed mox quærit quispiam, si Deus habere debet gloriam propter suam potentiam & sapientiam, anne aliter potuerit humanum redimere genus, quam suscipiendo tales ignominias & impotentiam ad famem usque, sitim, vagitum, immò ad suscipiendam mortem amarissimam? Responsio: Deus potuit aliter secundum suum beneplacitum mundum redimere, quia in uno solo verbo est voluntas, neque erat quicquam, quòd ei deberet contradicere, quia omnia quæcunque voluit,

Verum Dominus Deus noster hunc nos redimendi assumere voluit modum ob multas causas. Primò, ut nos ad ejus commoveret amorem. Quis est homo tam duri cordis, tam ingratus & perversus, pro quo Rex (qui hîc adest) Dominum Delphinum pro prium suum Filium ad mortem daret, ut alium à morte redimeret, & eum salvaret, & honoraret, quin talis magnoperè Regem diligeret? nullus est, quin ità faceret. Nihilominùs Deus Pater sic nobiscum egit. Et fi dicas te eum amare, ostende signum, ostende opera tua, quia sicut dicit sanctus Joannes: Qui dicit se diligere Deum, & mandata ejus non servat, mendax est. 1. Joan. 11. 4. Et adhuc pejor est is qui adversus Deum de suis beneficiis bellum concitat; quemadmodum faciunt ingrati, & qui hujus mundi abutuntur bonis.

Sc-

Secunda causa, propter quam Deus nos hoc modo voluit redimere est, ut humiliemur. Ad humiliandum scilicet stultam præsumptionem, satuam superbiam quam in hoc mundo humana suscipit persona, non obstante quòd sciat, vel scire debeat continuò fe esse in terra sepeliendam, & cadaver suum à vermipœnas, dolores, verecundiam, afflictiones, infirmitates, & innumera infortunia. O stultam præsumptionem! O cadaver elatum! O faccum fimo plenum! Cur inflaris? Si omnes tuæ miseriæ non fusficiant ad te humiliandum, respice, quæso, Regis tui, Dei tui, & Domini tui humilitatem. Est irrationabile nimis, videre Dominum aliquem omni humilitate præditum, & famulum suum omni superbia & vanitate repletum. Aperite modò cordis vestri oculos, & per verum Fidei lumen hunc videte puerum hodie natum: videtisne eum? Contemplamini eum: ipse est in forma pueri in præsepio positi, at mutis bestiis associatus, ab una puella & antiquo homine, Maria & Joseph. Nihilominus tamen, sicut dicit Apostolus, ipse est Deus in æternum benedictus, est tuus Deus, tuus Judex. Hei! Undè deinceps fastum tuum sumes & gloriam? O stultum cor, ac superbum humorem creaturæ! Eritne ob tuam potentiam aut nobilitatem, quæ tibi apparere facit alios tibi similes, non esse homines? Considera hic potentissimum, & omninò B nobilissimum pannis involutum, positum, & veluti impotentem reclinatum. Eritne ex tua sapientia? Considera hîc omnis sapientiæ Deum, qui nec unum quidem dicit intelligibile, non plus quam aliquis ignorans. Eritne de bonitate tua, aut ianctitate? Ecce Sanctum Sanctorum inter beitias reclinatum & positum. Si tale exemplar, tale speculum, talis medicina ab infirmitate superbiæ cor non sanat humanum, nhil aliud scio quòd ipsum sanare debeat.

Tertia causa est, ut de facto prædicaretur contrà errores mundi. Ante Jesu Christi Nativitatem mundus omnem in scholis suis habuerat voluptatem, divitias, honores & carnales delicias, quas Christus omnes refutavit, & procul ab se abjecit, ut haberet famem, frigus, sitim, dolorem & mortem. Et in hoc tria brevia pro instructione nostra sumamus exempla. Primum clarè per hoc nobis infinuatur, nos non in hoc mundo, sed alibi quærere, & expectare nostrum bonum, nostram salutem, & bea- cher instar simiæ aut picæ, balbutiendo, nec quid dititudinem nostram. Secundum, quòd pauperes non cant sciunt, nec ad Deum excelsum cogitant. Alii debent verecundari, aut de paupertate corum contutionem habere, nec divites de corum divitiis gloriari: teneri quidem status potest, modò siat cum mensura, & in humilitate, & absque gravamine, aut alterius nocumento. Tertium, quòd quantò Jeius Christus Salvator noster, ut nos redimeret, plus contumeliæ, & ignominiæ fine causa suscepit, tantò plus honoris & gloriæ illi debemus. Sit ergò gloria in altissimis Deo, & in terra pax hominibus bonavolun-

Insuper quæro, quare Deus potius pastoribus, quam aliis suam revelaverit Nativitatem? Responsio; primò quia vigilabant, & intendebant gubernamini ovium suarum. Per quod nobis ostenditur, quòd si Dominus aliquis vigilaverit diligenter ad populum commissium servandum, & desendendum, & pacem ejusdem servandum, dico, non destruendum, D cunda, ad Ecclesiam, tertia, ad unamquamque persoaut diffipandum; Deus se illi ostendet, & etiam unicuique homini qui vigilat diligenter ad unicam ovem sibi commissam custodiendam, quæ est anima sua. Sic eam sugavit David cum dicit: Erravi sicut ovis que perin, Pf. cxviii. 176. Servetur, & servari debet ovis, hoc est; anima Christiana, ne cadat in superbiæ foveam; ne dilanietur per spinas iræ, invidice & rancoris; ne sit scabiosa per pigritiam, ne ardeat & extratur per hixuriam; ne fit exceecata per

bonorum temporalium appetitum; ne fœtens per gulam, & sic de aliis vitiis. Alia causa fuit, propter corum bonam simplicitatem, & honestam gubernationem, quia non se manisestavit his qui versipelles erant, aut immundi, dediti carnalitati, nisi ad corum confusionem & mortem horribilem, sicut dibus rodendum: & quod recipit in hac angusta vita A cit sanctus Hieronymus, quod omnes hi, qui tune peccatum carnis contra naturam (quod nominandum non est ) exercebant, subito mala moriebantur morte. Et quasi propter execrabilem hanc immunditiam Filius Dei omissilet ne assumeret humanitatem nostram. Hoc est quod à Deo vindictam petit, quod fœtidum est Angelis & diabolis, qui antè omnia hujus peccati propter ejus horrorem impediunt Confessionem; propter quod peccatum accidunt caristiæ, mortalitates& regnorum mutationes, secundum Leges quæ præcipiunt peccatum hujusmodi igni puniri debere. Hoc non dico absque causa; contempletur unusquisque propriam conscientiam. Proptereà aliqui sciro volunt, si Domina nostra in pariendo usa suerit ob-Itetricum opera. In pariendo, inquam, benedictum Dei Filium? Sanctus Hieronymus expresse dicit quòd non; & huic concordare videtur Evangelii textus, qui dicit, quòd ipsa Virgo Maria reclimavit benedictum suum Filium in præsepio & cum involvit pannis. Nec hoc admirandum esse debet, quia pariendo nihil prorsus habuit doloris: natus est enim ex ca benedictus ille Filius absque læsione corporis virginalis, sicut solaris radius vitrum penetrat non ipsum corrumpendo, aut frangendo.

Possent hic fieri variæ quæstiones, quas prætereo, & solum respondeo ad illam quæ ad hanc primam nostri Sermonis partem fieri posset. Quare Angeli in hac gloriosa Nativitate cantaverint: Gloria in exselsis Deo? Apparet enim, æquè benè gloriam Deo elle debere hic in terra inferius; secundum quod sancta canit Ecclesia dicens: Pleni sunt cali & terra gloria. Responsio: verum est quod dicitur; sed per hoc datur intelligi, quòd dando gloriam Deo, nos elevare debemus corda & cogitatus nostros ad Deum in altum, non dando gloriam Deo ore solum, quemadmodum faciunt hi qui dicunt corum Pater noster aut aliquam aliam orationem, aut Missam celebrant, & cor corum in rebus habent mundanis, hoc est cogitationes mundanas, turpes & carnales; qui habent, ut dici folet, cor in coquina. Aliqui dicunt Paier nodicunt Pater noster vulpis, qui dicunt manè Pater noster, & posteà confestim accipiunt nostra. Tertii dicunt Pater noster papilionis, qui se hypocrisis & fictionis pallio cooperiunt, hi ab operibus cognoscuntur. Congruit autem rogare Deum corde & cogitatione, propter quod gloria sit Deo in excelsis, & in terra pax hominibus bonæ volunta-

Secunda pars. Pro secunda nostri Sermonis parte & nostri thematis, quo pax hominibus hodie bonæ voluntatis per sanctos Angelos est denunciata, hominibus, inquam, in terra existentibus, sciatis velim, secundum tres terrarum modos triplicem pacem per adventum hujus pueri hodiè nati concessam suisse. Una in terra est temporalis, secunda spiritualis, tertia personalis. Prima pertinet ad Rempublicam, senam. Quantum ad pacem temporalem & Reipublicæ gubernationem, certum est ex Romanorum historiis, per adventum, & Jesu Christi Nativitatem toti mundo universalem pacem fuisse concessam, qui tunc totus Romano subjectus erat Imperio, sicut ostendit Evangelium dicens, quod in ille tempore exist edictum à Cafare Augusto ut describeretur universus orbis Luc. 11. 1. &c. Et etiam Sibvlie, & Virgilius de hac pace locuti funt. Fuit etiam pax hæc propheti-Ooo 3

zata per David dicentem: Orierur in diebus ejus (scilicet benedicti hujus Filii) justicia & abundantia pacis; Pf. LXXI. 7. & fuit pax illa temporalis in illo tempore sic concessa, ut pax significaretur spiritualis, quæ per hanc Nativitatem reparabatur inter Deum & homines, & inter homines & Angelos. Fuit etiam data ad significandum, quòd in terra spirituali Ecclesiæ, per Dominum nostrum Jesum Christum pax fuerit concessa, secundum quòd ipsemet dicit Apovobis. Joan xiv. 27. Fuit etiam signum tertiæ pacis, quæ in personali terra relicta suit, hoc est in spiritu, in conscientia omnis humanæ creaturæ quæ bonæ esset voluntatis. De qua dicit Apostolus ad Philip. IV. 7. Et pax Dei, qua exuperat omnem sensum, custodiat sorda vestra & intelligentias vestras. Et illud: In pace factus est locus ejus. Ps. LXXV. 3. O pulchra pax! O ditissimum pacis donum in terra personali humanæ creaturæ derelictum!

O desideratissima pax, quò abiisti? O devoti principes & Domini! O vos personæ devotæ! quæ hîc fimul estis aggregatæ! Heu! Nonne in cordibus vestris suspiratis, cum de illa triplici pace in omnibus his tribus terris verba fieri auditis, & confideratis tempus præsens, in quo per omnia non sunt nisi divisiones, schismata, dissensiones, odia, invidiæ, bella, & crudeles dissensiones? Credo profecto ex imis vos suspirare pectoribus. Et fortassis nonnulli vestrum quarent, unde venerit talis mutatio, de tam nobili & universali pace in tam crudele bellum, quòd B duo grossi ollam unam intrare nequeunt. modò serè per totum mundum cernitur dispersum. Quid hoc fibi vult? Unde hoc emanat? Non admodam longè eundum est, ut ad hoc habeatur responsio; convertamus oculos ad thema nostrum quod dicit, ut pax sit hominibus bonæ voluntatis; mala ergò voluntas in hac pace partem non habet, quia Non est pax impiis dicit Dominus Isaiæ. LvII. 21. Quare? Rationes sunt multæ: principalis est, quia mala vo-luntas tollere nititur & surari Dei partem. Et quæ est Dei pars? Est sua gloria. Gloriammeam alteri non dabo, dicit Dominus. Isaix. XLII.8. Est ergo congruum, ut omnia perdantur, postquam voluntas Deo partem fuam auferre conatur, hoc est, gloriam suam. Et ratio est, ut malæ voluntati sua auseratur pax: Quis restitit Deo & pacem habait? Job. IX. 4. Certe nullus potest resistere Deo, ei suam auserendo gloriam, & pacem simul habere. Propter quam causam? Quia profecto justitia soror est pacis, custos, & nutrix; C Ipsa eo modo habituata dissimulationis habitu lauda-Fruëlus justitia pax. Isaiæ. xxx11. 17. Et quid tum? batur, appretiabatur, atque pompose recognosce-Congruit quòd postquam justitia expellitur, pacem fimul abire, & quod nunquam pax fola fine justitia permanere possit, non eam osculando & castè amplexando: Justitia & pax osculata sunt. Ps. LXXXIV. 11. Quia etiam nihil est magis justitiæ contrarium & deperditivum, quam tollere supremo Domino & majori suo quod sibi pro parte sua debetur, & quod est tanquam sponsus ejus hereditas, & corona ejus. Dixi gloriam esse Dei partem singularem, sicut dici solet: Omnibus Dominis omnes honores.

Videtis igitur, admodùm rationabiliter Deum malæ voluntati pacem auferre, cùm mala voluntas Deo gloriam suam tollit, quantum potest, & quantum in se est. Paulò antè cum omnes expulissem alienas co- D habent. Per Deum non contradicam, & si omnia gitationes, & mentem recollegissem, essemque velut minus solus, sicut dicit Scipio major, quòd nunquam esset minus solus, quam cum solus esset; coepi valdè considerare diversos modos, quibus mala voluntas Deo suam auferebat gloriam. Et inter cogitandum videbatur mihi, malam voluntatem in variis modis & figuris turpibus, despiciendis, & monstrosis sese mihi ostendere; monstrum horrendum, ingens, habebat secum ut principalem suum Capitaneum, superbiam; fatuum, præsumptuosumque Dei legitimi Domini proditorem; nec solus erat Capitaneus ille, sed male-

dicta omnium vitiorum secum erat caterva, quæ enumerari non posset, sicut nec maris arenæ. Horribilem hanc aspiciendo visionem si stupesactus suerim, non admirandum, quia videbam & legebam in memoriæ meæ Libro mala quæ iniqua voluntas per auxilium Capitanei sui superbiæ, stolidè & violenter exercuerat tempore præterito, & quolibet adhuc exercet die. Apparebat mihi, quod superbia veluti se jactans & gloriam Dei auserens diceret: Sum iste itolis: Pacem meam do vobis, pacem meam relinquo A famulus, per quem magistra mea mala voluntas pulchram Paradifi Angelo Lucifero abstulit pacem, quem cadere fecit à tam sublimi loco ad tam horribilem confusionem, & zeternam damnationem. Quare? Quià gloriam Deo auferre voluit & ascendere tam altè, sicut Magister suus, in corde suo dicendo: Ero similis Altissimo. Isaiæ, xiv. 14. Sed primos Parentes Adam & Evam quis de terrestri sugavit paradiso, quistalem cis in semetipsis & contrà Deum dedit divisionem adeò irradicatam? Fuit superbia; per hoc quod ego superbia eas desiderare feci ut Deo similem haberent scientiam. Et intered quantos perdidi, & confudi, & majores quidem, ficut magnum Nabuchodonosor, Holofernem, Xerxem, Antiochum, & alios innumeros. Insuper etiam ego superbia nollem rem quamcunque fieri aut incipi, nisi honorem ipsum adipiscerer, laudem, & omnem prætereà gloriam. Qua-propter diligo, & omnem suscito divisionem, & eam semper de malo in pejus continuo in omnibus terris, in regnis tam spirituali, quam temporali, eò quòd

Sic mihi apparebat loqui superbia, dùm hæc confiderarem, oculos confiderationis mez flectendo. Ecce voluntatem malam, quæ se in varias mutabat sormas, præcipuè in quatuor quæ eo sunt in loco, in quo prædicavi. In primis sumpsit habitum, qui quidem habitus dissimulatio nuncupatur, quæ mihi familiaris proditio apparebat. Posthac suspexi quidnam mala ageret voluntas, sic dissimulationis veste vestita; & confestim se Dominis commiscuit & Principibus, quia apparebat Domina magnorum sensuum, prudentiæ, & boni confilii. Ipfa ea est quæ mox novit expediens reperire medium, & inter duas novit nature aquas, volareque decliviùs, ne eam offendant remi. Vidit quidem veritatem ipsam, bonam & legitimam confiliariam, sed non magni pendebat; verum potiùs interdum irridebat, quia veritas sæpenumero despecta erat & desolata, tanquam satua & improvida. batur, appretiabatur, atque pompose recognoscebatur; veritas quandoque, mediante conscientia, denunciabat malæ voluntati sub dissimulatione occultata quòd erraret, quòd pejeraret, quòd Dominum suum & populum contrà veritatem consulendo scienter deciperet, & per hoc quòd bonam expelleret voluntatem, pax prorsus amitteretur. Non curo, respondit ipsi conscientiæ mala voluntas, temporizandum est, tempori vivendum est, suus quoque servandus status. Si hi quibus servio, malum assequantur aut damnum, benè est, talem quærunt vitam, talem quoque invenient. Si enim veritatem sustinere niterer, continuò cum verecundia & damno expellerer. Eorum voluntatem volunt, & quod contrà voluntatem est, odio eorum facta tenderent ad perditionem. Secundum eorum choream cantabo notas. Scientiæ quoque meæ lumen per viam qua ambulaverint, feram; etiam si inter eundem collum sibi ipsis effringant: sufficit mihi, modò habeam pacem & bona; semper quoque jucundus sit adventus meus. Accidat malum; prælium. aut quicquid aliud accidere possit, omne id parvipen-

De secundo malæ voluntatis habitu. Post hac suspexi tempus in quo mala voluntas secundum suscepit habitum, primo satis similem, quæ adulatio nun-

cupatur, quæ tantum valet ac si dicatur, adulatio, five amabilis deceptio.; Ipía tunc exivit Confilium, & per Palatium sola ambulabat, per cameram, & breviter per quæcunque loca Majores deambulabant; mirabile erat audire: & videre malæ voluntatis mores. Sic adulationis habitu vestita, quia valdè magnas reverentias & humiliationes præstabat, in omnibus consentiebat, ad verbum quodlibet omnia lauda- A bat. Meus, inquit, Dominus benè dicit, jus habet; si Dominus album dicebat, ipsa quoque album affirmabat; si nigrum, nigrum. Mores quoque ejus & signa mutabat ad imaginum in speculis similitudinem erga eos qui eas inspiciunt; quie quidem imago cum quis videt, ridet; cum plorat, plorat. Proptercà faciebat de sapientibus stultos, & de stultis insanos, secundum. quod dicit Terentius, quià nihil erat secundum quod mihi apparebat) quin faceret quantumcunque inutile aut stolidum, dùm tamen ad gloriam & Magnatum esset honorem. Ipsa erat diaboli incantatrix, quæ de bello faciebat pacem, & de pace bellum; de bono malum, & de malo bonum. Nec erat vitium adeò horribile, quin parata esset ipsi obedire, ipsum quoque exequi; hæc omnia adimplebat mala quæ dissimulatio adimplere nequiverat; omne quoque impediebat bonum quod veritas bona confiliatrix confuluerat atque ordinaverat. Et hoc erat per malas ejus suggestiones apertas & secretas, dicendo capitia illa, subducta nullius existimationis reputari dehere. Et dicendo etiam: quomodò, Domine? Numquid satis estis sapiens, ut quòd faciendum sit, sciatis? Vultis statum vestrum imminuere? Vultis ad pueri morem aut pufilli sub aliorum virga gubernari? Vultis famulos vestros dedecorose coram vobis mori same? Talia mihi apparebant malæ voluntatis verba, quæ adulationis habitu erat vestita.

Prætereà quid mala faciebat voluntas, ut pacem adimeret? Alio sese induit pallio, quam superstitionem nominant, hoc est, fatuam & damnabilem assertionem, aut credulitatem, ut de sortilegiis. Et dicebat fidem talem bonæ fidei & honestæ religioni contrariam; promittebat mira, nihil præstabat; verùm potiùs impediebat, quià magnos promissores videmus plerumque insignes mendaces Non solita erat eo uti habitu, præterquam inter vetulas. Ob hanc causam vetulæ fortilegæ nominatælunt. Aut locum non habebat, nisi inter Saracenos infideles, & idololatras. Sed heu! Vidi quòd nitebatur intrare pulchriorem & C nobiliorem totius Christianitatis locum; Deusid avertat, quoniam periculosam nimiùm corpori & animæ lecum adducit divisionem. Omitto historias de Osia, & Saüle, & aliis compluribus. Sufficit id quod dicit Deus in Lege, quod occisurus esset malam talem voluntatem in medio populi sui. Superstitio, Dei gloriam aufert, veluti si diabolus Deo potentior, sapientior esset, aut amabilior. Si verba bona sint, eo pejus, quià homines eis abutuntur. Quid ergo fiet? Modus quæretur humanus, aut naturalis; & si desiciat, nil aliud agendum est, nisi misericordia postulanda divina, benè vivendo & seipsum corrigendo, non ad adversarium & Dei hostem recurrendo. Eo pacto considerabam malam voluntatem, quæ dejiciebat pacem veram & julitiam, sorores bonas, variis modis; cum eam inspicerem & in horrendas & odiolas mutari figuras aspectu abominabiles, adeò ut verbis explicare valerem minimè. Ipsa enim monstrosa apparebat bestia, duo simul juncta habens corpora, quæ in nullo corporibus assimilabatur humanis, præterquam in facie. Infernalis hæc bestia magnus à nonnullis nominabatur status, in Clericiali statu, civili& militari. Erat verò grandis destructio & dissipatio. Et in una parte immersa erat aquis turbulentis carnalium deliciarum. Et circumquaque circundata sanguilugis, colubris, lacertis, per quæ intelligo vitiosos homines, & perversa desideria quæ sugebant, &

Ĭŀ.

¢.

corrodendo comedebant bestiæ hujus partem usque ad ossa, & oninibus rebus discordabant; præterquam ad id faciendum quemadmodum duo concordant lupi, ut ovem unam comprehendant: hoc quoque faciebant volendo dare intelligi, magnam esse liberalitatem & summam ingenuitatem, ut sic nutriri permitterent. Sed profecto erat stolida & damnabilis prodigalitas, aut fatua largitas, & crudelis pictas, proveniens ex vanæ gloriæ desiderio. Et ecce quomodò; quia altera hujus bestiæ infernalis pars, aliis divertæ materiei animalibus erat circumamicta; ut vulpibus, lupis, leonibus, & ursis famelicis, per quæ intelligo affectionem, aut vitiosos & raptores homines, qui illi serviceant sub justa necessitatis titulo. Veruntamen secundum veritatem avara erat rapacitas, quæ nec viro parcebat, nec mulieri, nec puerulo, quin omnia expoliaret, extorqueret, roderet diversimoce; modo per fraudem vulpinam, modò per lupinam violentiam, modò per leoninam occisionem, & omne fiebat ut altera bestiæ hujus pars nutriretur, quam dixi fuille exiccatam, & ad offa usque corrosam. Neque erat quicquam, quod aliquam ostenderet apparentiam ex omnibus quæ illi administrabantur, non ampliùs quam in abysso est marina. Verùm mala emoriebatur fame, sicut singunt Poetæ de Tantalo. In ea tunc visione totus tremebam, & hærebam, atque præ pavore pallescebam, ne hac infernalis bestia Galliam invaderet. Quamobrem? Quià tunc ad memoriam redierunt multa sanctæ Scripturæ dieta, historiæ, & experientiæ. Nunquam scilicet suisse domum adeò opulentam, tam nobilem, aut firmam civitatem, tam potens Regnum, tam stabile Imperium, quin bestia hæc infernalis, ex duobus repugnantibus conflata vitiis, prodigalitate, scilicet & appetitu avaro, perdantur, dejiciantur, vastentur, & prorsus subvertantur, si bestia hac rebellarit, & mansionem in eis habuerit. Prætereo Tullii, Valerii & Eccl siasticas allegationes. Imperium Romanum, & præsens status Ecclesiæ id fatis declarant.

Sub hac poësi aut imaginatione, quæ videri potest obscura, quatuor brevia & clara sumo documenta, ad vestram (Domine) Regalem personam, ad quam præcipuè debeo meum dirigere sermonem. Primum documentum est hoc quod dedit sanctus Ludovicus, vester Prædecessor, amato suo Filio: ut scilicet præbeatis vos talem, cui dicere liceat veritatem, absque hoc, ut ergà vos aliqua utendum sit dissimulatione: quia quemadmodum dicit Tullius: qui claudit aures veritati, & specialiter huic veritati quam dicunt amici, & Deum timentes homines, hic dimittendus est talis, qualis est: quemadmodum infirmus de cujus vita desperatum est, & emenda io libero suo relinquitur arbitrio. Boni Domini bonos faciunt Confiliarios, ut veritas sine adulatione dici posset. Audivi Dominos de vobis loquentes, qui de ingenua hac vos commendabant conditione, quod scilicet libenter audiatis, & bonis consiliis credatis. Nilergò restat, nisi semper bonum habere consilium. Et proptereà secundum adjungo documentum, ne servaveritis, Domine, quamcunque personam, quæ vos adhortetur ad malum, aut ad veritati contrarium: quoniam dicit Sapiens, Prov. XXIX. 12. Quod Princeps qui libenter du verba mendacii & adulationis à famulis, nes ministros suos habet impios. Et quid quærunt hujuscemodi famuli apud vos? Quæruntne bonum vestrum, & honorem, aut Regni vestri utilitatem? Facile est videre & cognoscere quòd non. Retrahite, Domine, manum vestram & magnifica dona, & constantes contemplabimini. Dicit Seneca: " Ejus-" modi generis homines sequi Dominum veluti mus-", cæ mel sequuntur, Milvus cadaver, & latro mer-" catorem, hoc est, ut habeant, acquirant & ad se ,, trahant. De malis loquor, & secundum quod audivi à quodam, qui unus de Majoribus est Franciæ,

quòd interdum per aliquem talium irritum factum fuit i & diffipatum omne quod magnum deliberaret Confilium. Recitat Tullius Lib. secundo Officiorum partem unam historiæ, quam mittit Rex Philippus Filio suo Alexandro, in qua quidem historia dure admodum carpit eum de excessivis donis que suis administrabat famulis: ,, Quæ stolida' (inquit) ratio te ad hoc induxit, ut eos tibi fideles crederes futuros, quos , pêcunia corrupisses? Nunquid hæcagis, ut Græci-, te reputent non corum Regem, sed ministrum & A , distributorem : is prosecto pejor efficicitur, qui " récipit, estque semper ad recipiendum paratior, & ad semper capiendum atque petendum. " Exemplum est de canibus happelopins gallice dictis, qui semper quod datur recipiunt, & tamen à latratu corum non desistant. Intellexi quidem, id vos conqueri, & increpare Thesaurios, sed hoc non sufficit. Manus applicanda est operi. Oculus Domini conservat döinum, oculus ancillæ minimè. Non dico, Dominé, ut quiequam mihi detis; sed date secundum rationem & mensuram, ac loca, ad quæ dare fuerit non inutile, & secundum veilri status qualitatem; non nimis onerando & gravando populum, & ad impatientiam provocando per hoc quod fiunt taxæ & leveræ aliæ exactiones, quatenus ingentia dentur municia, aut fatua expleatur largitas. Et si qui sint grandia nimis postulantes aperte aut secrete, communi utendum est proverbio; Boni postulatores bonos B habeant abnegantes.

Pro tertio documento dicam id quòd jam dudùm audivi-à quodam de Nobilioribus vestræ Curiæ. Et est, quod cum semel mentio fieret de superstitionis aut malæ fidei modo, respondistis, potius vos misericordiam Dei usque ad mortem expectare velle, quam facere, aut permittere, ut quicquam circa vos fieret nostræ veræ Fidei contrarium. O pulcherrimaresponsio, & Regiæ vestræ Dignitati admodum congruens! O responsio quæ Regi Christianissimo jure optimo convenit! O responsio digna ut in publicis describatur Annalibus & Chronicis! Et benedi-Etus Dei Filius hodie ex Maria Virgine natus ad destruendas & extirpandas omnes superstitiones & iniquas credulitates, ex sua gratia semper hanc in vobis continuet voluntatem. Profecto quicquid de corpore futurum sit (ignoro enim quando deficiet) anima benè remunirabitur, & hoc fuffi-

Quartum documentum secundum modum quartæ C inférnalis bestiæ, quæ ex duobus pugnantibus est conflata vitiis, quæ sunt satua largitas & avaritia, quie suum devastant & proximi bonum. Domine, hacteniis populi veltri habuiltis dilectionem, & præcipuè aliquorum fingularem habuistis amorem, & affectum specialissimum; hoc reverà ingens donum, est, & magna Dei gratia. O Domine, si cognosceretis querimonias & gemitus, clamores & suspiria quite hactenus, & adhuc quolibet die vester facit populis; mon est in vobis cor adeò durum, quin ad compassionem moveremini. Quia certe tam magno vos diligunt amore, ut parati fint & dispositi vobis obedire, seque & corum bona pro vestra exponere persona, & regno vestro. Considerate quòd pulcherrimus est & pretiosissimus talis populus, thesau-

talis populi manu; nec promptiùs reperire possetis in riecessitate veltra pecuniam, quam in hujusmodi populi manu. Reperire, inquam, ad negotium aliquod arduum, non ad profusionem quandam, quæ sine necessitate essundit, & proptereà in necessitate sua habet nihil. Solet dici, (& verum est) hunc non esse patriæ suæ Dominum, qui à populo suo est odio habitus. Nunquam permittat Deus, Domine, ut per hunc, aut alium modum, vel permagnos, nimiùm

Quæstores aut Exactores adeò oneretis panperem vestrum populum absque evidenti, & justa necessitate: ut tandem omnia rumpi sit necesse, & pro umore fuccedat odium; pro obedientia, rebellio; pro devotis orationibus, maledictio vestri miseri populi & subjectorum vestrorum, vocantium & expectantium à Deo vindictam. Deum precor, ne tandiù me vivere finat, ut talem me operteat videre desolationem, horrorem, & confusionem. Et si à me quieratur, quæ sit justa necessitas? Non est meum definire. Finiam ergò hîc Sermonem in orationis forma. Gloriose Rex cœlorum, in cujus benedicta Nativitate pulchrum hoc factum fuit canticum, ut gloria in altissimis esset Deo, & in terra pax hominibus bonze voluntatis. Velis, Domine, potentissime, Domine misericordiæ & totius bonitavis, velis, inquam, & digneris corrigere, & convertere omnes malas voluntates in bonas, per veram poenitentiæ virtutem, quemadmodum soleo prædicare populo; hoc est, ut pænitentia de præteritis agatur peccatis, & à recidivatione caveatur; quod si fiat; bona habebitur voluntas. Fac, Domine, ut in unaquaque terra, tàm temporalitatis, quàm spiritualitatis; tàm in universali quàm in particulari, pars & donum bonæ pacis concedatur per te, qui benedictus es in æternitate; cui fit gloria in excelso cœlo. Amen.

### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

**EXHORTATORIBUS** 

CASTITATEM. ΑD

## DOMINICA

POST NATALEM DOMINI.

Ad MSS. Codd. Vict. 287. 0 256. POENITEMINI.

ASTITAS pura diuturnior est in poenitentia. Quotidie in hoc mundo Deus miscet amicis I suis tristitiam cum gaudio, ut cos probet tàm in prosperitate, qu'am in adversitate. Hodiernum Evangelium quod incipit ubi illud de Purificatione, & hoc nobis fignificat; quia in pulchra illa Processione quæ tunc facta fuit, erant Maria, Joseph, Puer Jesus, Simeon & Anna. Domina nostra portabat puerum Jesum, ipsum amplexando, & veluti dicendo: dulcissime Fili cordis mei, quis es tu, & quæ sum ego? Sum ancilla, tu es benedictus in æternitate. Tunc cum gaudio quod tibi nunciatum fuit, purissima etiam tibi nunciata fuit cordis tui triftitia, videlicet quòd gladius Passionis Filii tui pertransiturus osset animam tuam. Quid illi dicere potents? Bone Fili, si fieri potest, non habeas hanc Passionem, verumtamen siat voluntas tua. Osculabaris cum, & plorabas tenerè. Nec melius conservari posset argentum, quam in D Non ergò expectare debemus nos peccatores, quin pati habeamus, vel nobis invitis per damnationem, vel voluntarie per poenitentiam. Si enim Deus non pepercit Matri suæ puræ & innocenti; quomodò speramus eum nos liberaturum abique pœna sustinenda? Et scitis quòd pœnitere, est displicentiam habere de peccatis præteritis, contrà quæ prælium inchoavi. Exhortatio mea & advocatio est, sibi deinceps cavendo à peccatis, ornando se virtutibus, ad quòd sciendum & facere volendum congregati sumus in postre-

## 961 Sermo I.Dom. I.Post Nativit. Dom. De Cast. 962

ma hac die anni, quæ est vigilia primæ pænæ Christi. Quoniam autem gratia nobis necessaria est (quamvis quotidie inchoari possit annus) ubi melius eam inveniemus, quàm in Maria, quæ est Mater illius gratiæ? invenitur Jesus cum Maria, sicut apparet in hodierno Evangelio, & alibi in multis Evangeliorum locis. Recurremus ergò ad te, ô Maria Mater, & petemus bonum (ut dici folet) novum annum gratiæ, vel Encania: meliora Encania habere nequimus; ibi non est superstitio nec stulta credulitas & observatio. Nos cam à te postulabimus in memoriam crastinorum Encaniorum, cum dulcis Filius tuus tibi Encænia dedit de suo nomine & pretioso sanguine suo; & quoniam non fuisses Matertalis Filii, si non abhor-

Ideò te salutabimus, &c.

Valdè ad propositum recitatum est nobis hodiernum Evangelium, quamvis principaliter spectet ad diem Purificationis: In hoc Evangelio tanquam in speculo quodam pulchro & claro sele mihi ostendit pura & munda castitatis virtus, quæ dulci suo & sapido aspectu me recreavit, sicut contraria sua pcenam intu-lerat & tormenta. Video cassitatem sumere tria hospitia, secundum tres status, & secundum hoc tria habet nomina. Hospitatur in statu virginitatis, & est virginalis caflitas, matrimonii & viduitatis. Caflitas est integritas corporis & mentis, seu cogitationis nunquam habendi confensum probandi, vel experientiam faciendi carnalis voluptatis que sequitur ad ta-B Etus pudendi membri, ad generationem ordinata. Castitas matrimonialis, est abstinentia ab opere carnali, nisi inquantùm Matrimonii termini ipsum patiuntur & requirunt. Exemplum de homine, qui jejunat, quamvis in prandio manducet. Castitas viduitatis in generali, est continentia quæ servatur in corde & corpore, postquam persona sucrit in Matrimo-nio, ut Domina nostra, vel postquam expertus est carnalem voluptatem, sive in Matrimonio, five extrà. Et hoc modo Sacerdotes possunt dici ha-Lere castitatem vidualem qui vivunt caste post corum corruptionem. Et hac tria hospitia sunt secundum tres vitas: unam contemplativam, aliam activam, tertiam ex duabus mixtam, modò unam servando, modò alteram. Simili modo vita contemplativa ad virginitatem spectat, activa ad Matrimonium, mixta ad viduitatem & Prælatos. Castitas pulchra & pura, est in statu virginitatis, sicut claufura argentea in statu matrimoniali, sicut clausura auricalcea aut stannea in statu viduitatis est, tanquam clausura mixta ex auro & argento. Puer Jesus suit de solo statu virgini- C'extrà Ecclesiam, & de Missis in locis particularibus. tatis. Joseph de duobus. Maria & Anna de tribus. Dicit Evangelium: Et erat, &c. Pater Jesu & Mater ejus mirabantur super illis rebus qua dicebantur de illo, & Simeon benedixit eis, & dixit Miria Mitri Jesu: hic positus est in ruinam & resurrectionem plusium in Israel, & in signum cui contradicetur, & gladius tuam ipsius pertransibit animam, ut revelentur cogitationes multorum cordium. Et aderat Anna prophetizans, filia Phanuelis, te tribu Aser, que jamerat annosa, & vixerat cum marito siso septem annis post virginitatem suam, G erat vidua usque ad offungesimum quartum annum, qua non exibat de templo serviens Deo in jejuniis & obfecrationibus diebus & noclibus, & in illa hora supervenit & confitebatur Domino, & loquebatur de eo omnibus qui expectabant redemptionem Isracl. Qui cum complessent omnia secundum legem Dei, reversi sunt in Galilaam in civitatem eorum Nazareth, & puer confortabatur plenus sapientia, & gratia Dei erat in illo.

Joseph dictus fuit Pater per curam & gubernationem; & quia corpus Dominæ nostræ aliqualiter suum erat per Matrimonii translationem, ut utcretur eo secundum Sancti Spiritus voluntatem. Notate quòd votum Dominæ nostræ non impedivit: nam erat fa-Etum ab ca, reservando semper sapientem Dei ordina-

Tomi III. Pars III.

tionem, & ideò puer est aliqualiter ipsius Joseph. Et hic apparet fua excellentia. Nominabatur etiam Pater in appropiatione & antiquitate. Exemplum de Prælatis & senibus. Deus autem pativoluit hoc Matrimonium, tam ad celandum Incarnationis mysterium, quàm ad auferendas omnes causas Judæorum contrà Dominam nostram. Notate quod Joseph nutriebat Jesum, servichat ei, tenebat eum, osculabatur eum; Joseph erat custos Dominæ nostræ, & aliqualiter caput ejus. Vir capit, Ephef. v. 23. & per hoc habuit aliquod jus authoritatis paternalis in Christo Jesu, & ctiam ad Dominam nostram. Admiratio Mariæ non procedebat ex ignorantia, sed ex consideratione sublimium Judiciorum Dei de sua humilitate, & de sua dignitate. ruisses omne peccatum, & nisi suissent peccatores, &c. A Notate qualia mirabilia, & contrà cos qui volunt ea comprehendere, & qualiter plura sciri possent. Exemplum de pulchra imagine & abysso, quam unus quidem inspiciet, & alter duntaxat loqui auder. Symeon benedixit Dominæ nostræ in hoc quod crat Presbyter Legis, nec fecit Crucem, sed verbis benedixit. Notate de excellentiis Sacerdotum, & quod esse debent sicut Simeon justi, pleni timore sancto, Spiritu sancto, & sanctorum desideriorum; & quòd in spiritu veniant ad Templum: tunc Deus manisestabit se illis in facris. Notate de stultitiis Festi Stultorum. Notate de malis Presbyteris. Jesus suit signum cui quotidiè contradicitur, vivendo contrà Legem ejus. Et notate quòd mali de omnibus faciunt eorum incommodum, nec tamen ob illud Prædicatores cessare debent. Exemplum hie est de pluvia, quæ facit crescere malas herbas sicut bonas. Notate de tribus generibus hominum, qui audiunt Sermones, malis, bonis, mediocribus, quemadmodum infirmi sunt respectu Medicorum, aliqui pejus se habent quam priùs; alii non egent Medicis; mediocres proficiunt. Si virtutes anima Maria Virginis non confortassent cor ejus, per earum dilatationem mortua suisset in Passione, sed faciebant eam stare. Stabat, &c. Aliter fuit in Jesu Christo, quia sensualitas per miraculum remansit sine confortatione selicitatis ipsius animæ. Ut capitur ibi consecutive, non causaliter. Hie tangitur Sacramentum Confessionis. Notate quòd est tanquam miraculum, de aliquibus peccatis benè posse confiteri. Anna hîc laudatur, de qua loquar in tertio puncto. Et postquam, inquit Evangelium, peracta csient omnia: & hie laudabo perseverationem & obedientiam Legis, contrà cos qui dùm Missam audiunt impediunt, & extrà templum in particularibus oratoriis. Notate de illis qui celebrant corum nuptias

> Conclusive, nos ingredi debemus Templum, ad nos purificandos per poenitentiam, & nutriendum per gratiam Jesu, & redire in Galilwam, hoc est, in memoriam mutabilitatis nostræ, & in Nazareth, hoc est in sanctum desiderium, floridum sursum in colis: Nostra conversatio in calis est. Philip. XII. 20. Panitemini. In hoc Evangelio audistis castitatem esse ubique, & in tribus statuum modis. Præcipuè virginitas manifestior est, de qua principaliter hic dicturus sum. De viduate inquantum cum hoc statu participat. Et deinde in alio Sermone dicetur de Matrimonio, & de viduitate, in quantum ipsa aliqualiter est de vita activa, ratione filiorum suorum. Quomodò te laudabo virginitas pulcherrima, purissima & mundissima? Digna es laudari puriori ore quàm meum sit; digneris tamen, ut te laudem, & dignitates tuas recenseam, non omninò, nec omnes, quia hoc fieri non posset; sed aliquas: & praccipuè duodecim, quæ te valdè nobiliter coronant sicut duodecim stellæ lucentes & claræ, ad exemplum & figuram illius feminæ, quam vidit Sanctus Joannes in Apoc. xII. I. Qua erat amicha Sole, & Luna sub pedibus ejus, in cujus capite erat co-rona duodecim stellarum. Et etiam Anna hujus Evangelii in figura octogintaquatuor, annorum, qui faciunt septies duodecim. Aliquid ad hoc consert nu-

merus septenarius, qui fignificat persectionem, & septem dona; & numerus duodenarius significat has duodecim dignitates, quæ perfectæ sunt in virginitate. Notate hîc quod virginitas, vel castitas, non impedit vitam corporalem, immò ipíam prolongat. Sanctus Joannes Evangelista vixit nonaginta novem annis, & Sanctus Antonius centum & quatuor annis. Tu virginitas elevata fuisti ut carnaliter Dei Mater esses, & adhuc paris spiritualiter, quando virtus Dei supervenit in te, & facit quòd mundissima pars totius animæ, quæ non corrumpi potest, est imprægnata Deo per amabilem cognitionem & saporosum amo- A rari; sed non, si etiam corpus corruptum sit & violarem; hæc pars vocatur spiritus, ut si densis, &c. Et sic tu paris, amplexaris, tenes & oscularis puerum Jesum, exemplo Virginis hujus inviolatæ Dominæ nostræ, quæ eum portabat & amplexabatur admodum tenere & amicabiliter. Et velis modò sic sacere, &c. Cave, virgo, ne imprægneris vento superbiæ, aut inflationibus iræ, & invidiæ, aut mammona avaritiæ, aut cogitationibus ad intra carnalibus, quæ quidem cogitationes malisunt humores, sicut so-, let accidere. Fac te tanquam puerum cum hoc puero, sicut facit Mater, vel nutrix, & hæc sapiens stultitia placet ei: Si quis videtur in mundo, &c. 1 Cor. 111. 18. Sicut Deus factus est puer pro te in hoc mundo, sic te sac puerum pro eo. Notate hîc contra superbos pueros, qui pulsant humile ostium, quod est Jesus, propter hoc quod caput corum intellectuum nimis est elevatum. Facis mori aut migrare sine do- B ctæ Ecclesiæ portio, & mereris fructum centesimum; lore corporali: hoc apparuit in Domina nostra & in fancto Joanne Evangelista, & specialiter adducis bonam mortem, quæ separat vitam spiritualem à carnalivita: Moriatur anima mea morte justorum. Num. xxiii. 10. Pretiosa, &c. Ps. cxv. 15. Et Bernardus: O bona mors, &c. Notate quòd Rachel obiit pariendo Benjamin. Facis animam esse familiarem Dei amicam: etiam corporaliter apparuit in sancto Joanne Evangelista, qui proptereà dictus fuit Apostolus, quem diligebat Jesus. Joan. xxi. 20. Notate de amore sancti Petri, & sancti Joannis: proptereà dedit ei ad custodiam spiritualem thefaurum suum Dominam nostram: & Joseph qui erat virgo secundum sanctum Hieronymum, ad Thesephontem. Adhuc habes tu Dominam nostram in custodia, & familiaritate, & familiarius ad Deum potes recurrere, sicut fecit sanctus Joannes in cena: Qui diligit cordis munditiam, Prov. xxII. II. &c. Benjamin amantissimus,&c. Impetras quòd secreta Dei magis tibi C revelentur: apparuit in sancto Joanne & Sibyllis. Per contrarium autem est de carnalitate: In malevolam animam, Sap. 1. 4. &c. Beati mundo corde, Matth. v. 8. &c. Nota duplicem modum cognitionis: unum intellectûs, alterum affectionis: Unum siccum, amarum, divitem, inflatum, turbatum, amaræ indignationis, plenum invidiæ & iræ, sibi placentem, omnibus passionibus & vitiis servientem; alterum timentem, pacificum, saporosum, humilem, amicabilem, benignum, sibi displicentem, Deo placentem, super omnes adversas affectiones dominantem. Nota de duplici modo stultitiæ. Una quidem stultitia bona est, alia perversa: Scientia inflat: charitas edificat. 1 Cor. vIII. I. Potens es in miraculis, patuit in sancto Joanne Evangelista, & in compluribus virginibus, viris, & temellis. In terventi oleo malæ carnalitatis mansisti frigida. In exilio à Deo consolationem habes. Et bibendo iniquæ cogitationis venenum non gravaris, quia non sapis per consensum. Es in igne & non ardes. Es pulcherrimus flos lilii, nec violaris. Es tanquam fola adversus omnia vitia, nec tamen te vincunt. Fa-D Deum quam virgo, & sic de plurimis aliis conditio-cis animam martyrem inquantum moritur omnibus car-nibus. Propterea dixi, ceteris paribus, quod est donalibus desideriis, & stultævoluptatimundanæ, quod interdum difficilius est, quam decollationem sustinere. Unus modus naturæ est virginitas in juvente. Tu cognata es Angelis, & incipis vitam cœlestem, plusque commendanda es in humana natura, quam in

Angelis quoad meritum, secundum Sanctos. Cantas novos cantus secundum dictum sancti Joannis, quos alius canere non potest. Nec omninò incredibile est, quin voces sensibiles sint in Paradiso. Coronaberis quadam corona divina in Paradifo ultra alios, hoc est, una gloria & divino gaudio accessorio, in signum excellentiæ status tui, sicut etiam coronati funt Doctores & Martyres:pro alia causa, alia facta. Dixí quæ virgines perdant hanc coronam, & quæ non; si corruptio facta est per violentiam, non perdunt eam, sed augmentatur, sicut dicebat sancta Lucia. Si voluntas sola corrupta sit, potest recupetum per suum consensum. Potes consecrari in sancta Ecclesia & portare agnum aureum in fignum excellentiæ & incorruptionis. Notate quòd alii portant agnum, sed non sic per modum authoritatis & consecrationis Episcopalis, sed vel per vanitatem, vel propter aliquam memoriam boni sui propositi, vel voti. Est signum quòd tu es sponsa Dei; serva igitur ei fidem & legalitatem, ne in lecto tuo jaceat alius, hoc est, in cogitatione tua ne sinas te rogari ab alio. Non sis periculosa & superba ex amore, & repelle immundas cogitationes, quemadmodum repelleret Regina famulum suum aut despectum hominem, qui eam sollicitaret, aut postularet de amore & turpitudine. Notate de illis qui mox post cogitationes de Deo. alias recipiunt cogitationes, & cum illis colloquuntur. Tu es (secundum quod dicit sanctus Cyprianus) optima sancum viduitas solum mereatur sexagesimum: & Matrimonium, tricesimum. Tu es Regina terræ, in cœlos per igneum currum contemplationis elevata, exemplo Eliæ, qui virgo erat; & ibi esset prolixa materia.

Sed opus est ut respondeam carnalitati mundana, vanæ, & versatili, quæ contra te virginitatem loquitur, quæ etiam divisionem nititur ponere inter tres status illos; sicut singunt Poetæ de invidia, quæ pofuit se inter Junonem, Palladem, & Venerem, per contentionem de pulchritudine earum. Dicit mundana carnalitas, quòd, si quælibet esset virgo, mundus deficeret. Primò, casus minime dubitandus est, & si eveniret, mundus deficeret quemadmodum nescio quando esse desinet. Secundò, necessitas alicujus status non arguit suam excellentiam supra alios, patet de artificiis, & in corpore hominis de oculo. Tertiò, fieret provisi o per publicam ordinationem. Dicit prætereà carnalitas, Matrimonium valere meliùs virginitate, propter bona filiorum, & Reipublicæ. Nec volo hîc, nec alias culpare Matrimonium: sed dico quòd, ceteris paribus, status virginitatis, quantum est de se, '& de virginitate, & pro tempore præsenti, perfectior est. Dico quantum est de se, quiz interdum persona meliùs se salvare potest in Matrimonio aut propter conditionem suam, aut propter aliquod aliud grandebonum quod indè contingit. Dico pro tempore præsenti: quia in antiqua Lege aliter erat ad populum Judæorum multiplicandum, sed modò possumus augere Christianitatem ex omnibus. Nota dictum fancti Augustini de Abraham, & fancto Joanne Baptista: & dicunt quod opera bonarum virginum funt meliora & sæpiùs magis meritoria. Nota quòd Matrimonium pueris solum corpus ministrat. Notate quod virginitas generat ipirituales filios inter le, & per preces. Notate de prædicatione, quæ multiplicat filios Dei; non ergò requiritur hic divisio inter status, quia etiam possunt esse aliæ virtutes non æquales; sicut nupta sustinebit potius mortem propter num à Deo, &c. Tertiò, dicit mundana carnalitas, virginitatis statum esse nimis difficilem, & periculofum, & tanquam impossibilem, sive in Religione, sive extra Religionem. Respondeo, ipsum in initio esse disticilem, nisi bene gubernetur, sed postmodum

## 965 Sermo I. post Nativit. Domini. De Castitate. 956

est facilior quam Matrimonium, quoad castitatem servandam, & quoad alias occasiones peccati; ut sunt. avaritia, ira, dissensiones, zelotypiæ, & alia mala, quæ regnant in Matrimonio, nisi caveatur. Et ad hoc affigno quatuor causas pro sanatione quæ virgini contingit & non nuptæ. Exemplum de femina sese affligente propter spiritualem consolationem hahendam. Notate quod dicit fanctus Augustinus; propter verecundiam quæ ci dat in suis meditationibus auxilium; propter bonam consuetudinem quæ abscedere facit hunc humorem ad locum alium. Notate per hoc, sicut Apostolus consentit, quod melius est nubere quam uri 1. Cor. vil. 9. & tibulationem carnis habebunt hujufmodi. v. 28. Notate de manducando temperare. Vidua in principio habere potest majores tentationes, quam virgo, ratione experientiæ: aliquando per contrarium virgo, propter curiositatem desiderandi res non cognitas. Notate quòd Medici jurant, non se consulturos fornicationem. Notate de Amon, qui posteà odio habuit Thamar: & de illa quæ permisit se violari, & deinde pœnituit. Nota, quòd impeditur status perfectionis, aut ob timorem ne meliùs valeat, aut propter timorem fragilitatis, aut ad probandum constantiam, aut propter malam societatem, &c. Concludo quod parentes, vel alii peccarent qui impedirent statum virginitatis B per malitiam. Justa de causa potest quis consulere amico suo vel amicæ suæ, ut eligat melius pro salute sua, quia diversi homines salvantur in diversis statibus, & per hoc sciri potest quando est peccatum impedire ab ingressi Religionis, vel à tentatione status perfectionis, ficut impedire studium Theologicum, vel assumere Prælaturam; & quando non. Dicit deinde finaliter contrà has res carnalitas, in immunditia; esse contradictionem, statum virginitatis esse faciliorem, & cum hoc perfectiorem, quia virtus est circa difficile. Distinguite: aut difficultas provenit ex opere in se, quod est gravius; aut ob naturalem fragilitatem personæ & suz complexionis; aut propter malam societatem; aut propter iniquam inclinationem suz confuerudinis. Prima & secunda disficultas faciunt ad bet exculari, nec etiam quarta. Ad benè servandam virginitatem, aut viduitatem, inquantum habet statum similem virginitati ad vacandum Deo, Evangelium hodiernum nos docet quòd virgo habere debet, Exemplo Annæ, quæ fuit detribus statibus; primò nutricem, quam nomino sobriam disciplinam, jejuniis & obsecrationibus. Nunciam, quam voco orationem. Unam ancillam pro camera sua secreta, quam dico sollicitudinem in templo. Sobria disciplina vel pœnitentia liberat animam & corpus ab omnibus malis occasionibus, in quantum fieri potest; cor ab evagatione cogitationis; oculum à vano, aut curioso, aut luxurioso aspectu; linguam à nimia loquela, & blanda impudentia, adulatoria, vel ficta, vel lasciva, nisi fortassis in Confessione, & in necessitate se laudandi, culpabant, & deindè iralcebantur, quando dictis ejus alii consentiebant. Aures ne audiant nova hinc inde: gustum, ne nimis comedat, præcipuè simul, & escas nimis calefactivas; manus, de impudicis tactibus sine necessitate, vel ob malam voluptatem; pedes, ne eant inordinate, vel nimis citò, vel nimis tarde; corpus à vestimentis nimis indecentibus, aut nimis brevibus; nec affectatæ fordes, &c. Breviter, sobria disciplina format, & componit taliter corpus, quòd est imago, forma & exemplar virginitatis, quæ ad intra habitat, ut unusquisque qui cam viderit, dicat. Ecce personam Dei.

Et si interroget aliquis, ubi possit hoc meliùs servari & perfectius; Respondeo in Religione, si benè servata sit, & cum bona societate; alioquin totum est frustrà. Quod melius est in seculo servare virginita-

Tomi III. Pars III.

tem, vel cum voto vel sine voto? Dico, qued cum voto, si modò discretè sactum sit. Nota de illo qui dedit pira & piros. Notate quòd servitus Religionis est libertas, &c. An oporteat facere duo alia vota, paupertatis & obedientiæ? Dico quòd non; immò est periculum, nisi sit in manu alicujus Prælati, & per bonam circunstantiam, Prælatusque ordinet de loco ejus qui votum emisit, de societate sua, & de victu ejus. Potestne facere virgo votum illud contrà parentum ejus voluntatem? Dico quòd sic, si sit in attate apta Matrimonio. Nuncia est oratio, ipsa est quæ sert, & resert nova ab amico ad amicum, quod fignificat statum amborum. Notate quomodò & de periculis. Notate qualiter oratio fit superbado sua pulchritudine vel humilitate. Nota de modis petendi. Quomodò potest virgo semper orare nocte & die, sicut dicit textus? Dico quòd intelligendum est in prosperitate & adversitate. Vel illa conditio intelligitur moraliter, quando, scilicet, non est rupta per peccatum mortale. Quod melius, aut ipsam orare, aut laborare? Dico, utrumque esse necessarium, & in principio magis operandum est ad tollendas otiosas & vagas cogitationes. Quid faciet de lucro suo? Dico, quod se nutriet. Lucrum seminæ parvum est, etiam vivere debet ipsa & contentari pauco, & de residuo dabit propter Deum, si est extrà Religionem, & permanum alterius, aut secrete, ad evitandum superbiam & adulationem, stultamque reputationem. Notate, quòd vitare debet, capere & dare plus quàm possit sub titulo eleemosynæ, aut benefaciendi alteri. Eleemosynæejus potius esse debent spiritualiter, quam corporaliter. Notate de illo, qui projecit rosas ad latrinas. Ancilla est solitudo, sugere mundum quantùm potest per discretionem & bonum consilium expertorum; nam aliter incidere posset in phrenesim, vel in pejus. Fugere societatem dissolutam, & generaliter omnes recreationes quæ tendunt ad carnalitatem: ficut choreas; nec fit nimium cum juvenibus hominibus, pueris, vel aliis; ipsa dimittere debet puerorum voluptatem nuptis; statim tentaretur etiam velle habere pueros, vel de pejori, ut faciunt magnæ illæ meritum, ceteris paribus. Tertia non potest & de- C Dominæ, quæ ipsos deosculantur. Vellem pueri spuerent eis in faciem, aut eas morderent usque ad sanguinis effusionem; & adhuc pejus est, si sint nudæ. Nec sufficit dicere, nullam adesse malam cogitationem, hoc bonum esse non potest. Sciat virgo finem elle duntaxat placere Deo; sicut nupta tendit, ut placeat sponso suo. Sylvestres aves pulchriores habent pennas; hoc tamen non sit in contemptum sæcularium. Ipsa dicere debet in secreto suo, quod Deus sit ei sponsus, & ad recreationem, w sit sancta, 1 Cor. vii. 34. &c. Aliqui mundani mirantur, quid facere possit persona in solitudine, præsertim si nihil sciat legere, velscribere. Otium suum est habere, &c. Dicit S. Augustinus, multos esse salvatos per hoc, quod legerunt in libro trium virtutum Theologicarum. Salvati, inquam, funt per solam Fidem, Spem & Charitatem. vel culpandi. Notate duo exempla de illis quæ se D Notate de Marso Remensi, qui in viginti quatuor horis duntaxat quatuor horis dormit, & adhuc nimis breve ei tempus est ad meditandum, absque dicendo Horas suas: Nunquam minus solus sum, &c. Est ala tibi, te duc. Ipsa facit Processionem suam per universum mundum, per totum cœlum & totum infernum. Affectio devotam ipsam ducit. Hi qui devotionem non habent, languent malo invidiæ, ctiam inter laborandum, vel cantandum in Ecclesia. Notate inclusionem esse periculosissimam, quià si fuerit extrà bonam urbem, non reperit confilium, & nimis decipitur per illusiones, & superbiam, aut phrenesim. Si est in bona urbe, nimis visitatur ratione illius singularitatis. O virginitas sancta, & pulcher flos Ecclesiæ fanctæ! Oapis, quæ devotionis mel producis! Oflos lilii albiffimi & pulcher! fatis laudari non potes ob dignitatem tuam, nec sufficienter hortari, aut confuli,

Ppp 2

propter fragilitatem valis in quo es: Habemus thesaurum, 2. Cor. Iv. 7. &c. Et reverà nisi Deus speciali gratia ipsam servaverit, nihil est quod eam conservare sufficiat; sed ipse eam custodit in illis qui bono corde & integro ejus implorant auxilium, faciendo quod in eis est, & singulariter semper per humilem pœnitentiam propter defectus corum, & pericula, & pro aliis. Si ipsa humilis non est, omnia su-pervacanea sunt, ipsa perdita est. Ipsa fatua virgo est, quæ intrà se non habet devotionis oleum, nec æstimare debet se minus obligari Deo qui eam præservavit, quàm alia. Scire debet, amissam virginita-tem nunquam redire. Cogitare debet exempla sanctarum Virginum præteritarum, quæ potiùs permiserunt se occidi qu'am perderent earum virginitatem : Agnes, Cecilia, Agatha, & aliæ. Et notate si sese occiderent potius quam viri oppressionem sustinerent? Dico quòd non, nisi per revelationem. Nota de exemplis sancti Hieronymi, & sancti Augustini, ac S. Ambrosii. Et finaliter habeat semper oculum ad finem & præmium, cùm fuerit benè & fortunatissimè desponfata in Regali palatio cœli, in quo nuptiæ durabunt æternaliter sine tristitia vel dolore.

### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

EODEM DIE

#### AD IDEM POENITEMINI.

Collat. ad cofd. MSS. Codd.

ENE ad rem nostram, & propositum recitatum est nobis sanctum hodiernum Evangelium, ad prosequendam m.teriam meam dudum in-C cœptam, quæ est, culpare vitia carnalia, gulam & luxuriam, & commendare virtutes contrarias, ad quas pœnitentia viam facit & introitum per ejectionem peccati, perversi, scilicet, hospitis, qui dudum domum nostram inhabitabat. Et quoniam dixi in quatuor Sermonibus Adventus contra gulam & luxuriam; hodiè se offert & præsentat materia, ut loquar de sobrietate & castitate, quibus virtutibus singulariter amatæ fuerunt personæ quarum meminit nostrum Evangelium, quod dicit in hunc modum. Flectendo oculos confiderationis meæ super hunc textum ad trahendum eum ad moralitatem & nostram instructionem, invenio in hac pulchra Processione ad minus quinque fuisse personas: Joseph, Mariam, puerum Jesum, Simeonem, & Annam. Et considero quòd secundum erant illic, Castitas, inimica luxuriæ, cum bona sua servatrice sobrietate, quæ contraria est gulæ, recipit tres pulchras habitationes, tres placentes domo hospitia, & secundum hoc tria sumit nomina: Primum hospitium in virginitate. Secundum, in Matrimonio, & tertium, in viduitate. Nam interdum dicitur castitas virginalis, interdum castitas matrimonialis, interdum castitas vidualis. Castitas virginalis, est integritas corporis, & cogitationis, seu mentis, nunquam consentiendi ad experiendum, vel probandum illam delectationem carnalem quæ sequitur taetum membrorum ad generationem ordinatorum. Castitas matrimonialis, est abstinentia quædam ab opere carnali, nisi in quantum termini Matrimonii & honestatis ipsum parluntur aut requirunt. Castitas vi-

duitatis in generali, est continentia quae servatur in corde & corpore, postquam persona suit in Matrimonio, vel carnalem experta est delectationem. Et si illa experientia suit in Matrimonio, nominatur propriè castitas viduitatis, quæ modò est exrà Matrimonium. Si tamen aliter advenerit per peccatum, non habet nomen proprium, ideò proprié nominatur illo nomine, castitas viduitatis. Et invenio sanctam Annam (de qua loquitur Evangehum nostrum) fuisse de illis tribus statibus, & adhæsit illis tribus modis castitatis, qui sunt veluti tres suæ filiæ pulchræ & placentes. Nam antè Matrimonium servabat virginitatem. Deinde fuit septem annis in Matrimonio, & post mortem sponsi sui vidua permansit Deo serviendo. Domina nostra etiam, licet nunquam amiserit virginitatem suam, nec unquam experientiam habuerit illius fœdæ delectationis, nec in Matrimonio, nec extrà; possum tamen dicere (modo rectê me intelligatis & sanè) ipsam habuisse has tres filias vel species castitatis, quæ, re ipsa, non crant in canisi una, scilicet, castitas virginalis, sed secundum diversos status, diversa sortitur nomina. Non enim oportet ad hoc quòd castitas aliqua dicatur matrimonialis, opus matrimonii secutum fuisse, sed peccatum contrarium non affuerit. Et hîc est quæstio contrà stultum probrum, quomodò Matrimonium Joseph & Dominæ nostræ fuit verum, cum Domina nostra obligata fuit B per votum nunquam cognoscere virum, nec per copulam Matrimonii, nec aliter; & Joseph sponsus suus erat virgo, ut dicit sanctus Hieronymus contra stultum opprobrium quorundum hæreticorum in Epistola ad Thesephontem. Respondeo, quòd in omnibus votis semper retinetur Dei ordinatio, sive dicatur, sive non. Et quia ordinatio Dei suit quod Domina nostra nuberet, & de hoc facta suit revelatio Dominæ nostræ, ipsa potuit & debuit consenti-re. Et si quæras ulterius per curiositatem, si Joseph postulasset societatem Dominæ nostræ, an consensisset? Dico, quòd non; nisi specialem habuisset revelationem, quemadmodum habuerat de suo Matrimonio. Domina nostra post mortem Joseph sponsi sui habuit castiratem vidualem, ad intellectum modò dictum. Ideò concludo, Joseph fuisse mortuum antè Mariam, quia commendata fuit sancto Joanni Evangelistæ in cruce. Benedictus puer Jesus erat virgo, quia nunquam in Matrimonio fuit, nec ullum habuit præter virginitatem statum, quamvis approbaverit alios status, cò quòd de omnibus testimonium habere voluit & laudem, sicut in hodierno apparet Evangelio. Devotæ personæ, cum cogitarem pridiè ad hanc materiam, sensi intrà secretum cordis mei moveri disputationem quandam, quænam castitas magis esset commendanda, an virginalis, aut matrimonialis, aut viduitatis. Sed antè emnia suppono, quamlibet harum filiarum bonam esse & laudandam. Scio namque aliquos hæreticos virginitatis statum condemnare voluisse, alios statum Matrimonii. Alii parvipendebant omnem castitatem, immò luxuriam laudatres nobiles status, qui sunt in sancta Ecclesia, & qui D bant, & dicebant, vivendum esse secundum luxuriam, secundum quod Romantius de Rosa introducit dicere genium, qui dicitur Deus naturæ. Et deindè persona actoris in fine adhuc dicit turpius illud idem. Et post hanc suppositionem posui illam propositionem, quòd virginitas pro hoc tempore est magis laudanda, quantum est de se, deinde viduitas, & demum Matrimonium. Alia conclusio est, quòd quælibet istarum castitatum debet laudare & honorare alteram sine superbia: aliquæ enim personæ meliùs se salvant in Matrimonio, quàm aliæ aliorum duorum statuum. Vultis ne aperiam vobis modicum rationes quas facere solebant hæretici; & adhuc sunt aliqui contra hos tres status, & contra eam quam posui suppositionem. Credo, vos benè velle & faciam in-telligibilius quò potero, & valdè breviter unam rationem contra unumquemque statum. Quid prodest virginitas, dicebant aliqui, cum mundus deficeret, fi unusquisque virgo esset? Respondeo, non timendum esse unumquemque se tenere in statu virginitatis. Et si casus, Deo volente contingeret, tunc verè esset finis mundi, quandoque enim finietur mundus. Ulteriùs dico, non oportere, si matrimonium necessarium sit, virginitatem maledictam esse aut culpandam. Quidest magis necessarium quam sunt aliqua artificia, ut opiliones, aut fartores, aut fabri lignarii: si tamen persona eligit se esse Clericum, aut civem; non dicendum est, ipsam malè agere, vel ipsam non facere meliùs. Sic est in proposito nostro. Tertiò dico, quòd pro tempore gratiæ, & pro hac Lege ad quam possunt adduci omnes alii populi per Baptismum; Matrimonium non est tam necessarium, ficut in principio mundi, aut in antiqua Lege, quæ duntaxat Judæos complectebatur. Contrà Matrimonium arguebant specialiter hæretici, & præsertim Manichæi, dicentes, generationem heri non posse sine peccato mortali, & sine damnatione, cùm sic infans incurrat peccatum originale. Respondeo, quòd Fides, & fidelitas Sacramenti Matrimonii excusat opus illud à peccato, tam propter finem habendi sobolem quæ serviat Deo, qu'im per hoc, quod teneant sibi fidem, & legalitatem, durante vita eorum ad invicem. Et si dicas omnes Matrimonium contra- B mulos, illiterata etiam infacundaque virtus; vox hentes non habere illam intentionem. Dico eos debere eam habere. Et ob hanc causam inter alias causas contingit, ut inter conjunctos Matrimonio tantæ sint miseriæ, calamitates, & varii casus mali; quia principium, & intentio perversa fuit & corrupta: quid mirum, si pejus medium & amarissimus exitus sequatur, semper de pejori in pejus? Nota exemplum de Tobia & Sara. Contrà viduitatem & generaliter contrà omnem cassitatem extrà Matrimonium arguunt aliqui, quia videtur eis naturam velle, & consentire ad societatem viri ac mulieris, & hoc Deus præcepit. Etiam aliter credendum non est castitatem servari; quicquid dicant aliqui non maritati, se esse castos; sed sunt pejores, & pejus faciunt, ut dicunt isti. Quid dicam hic, devoti homines. Negabone naturam & Deum concedere societatem viri & mulieris? Certè nunquam inficias ibo. Dico, quòd in omnibus rebus concessis, necesse est habere modum & ordinem: alioquin stultus fiet abusus. Exempla sunt innumera in C que granis surgit ampla seges; sic copiosa ex eis; si corpore nostro, & alibi, de manibus, de pedibus, & ceteris. Sic etiam oportet, conjunctionem viri & mulieris fieri per Matrimonium propter rationes aliàs dictas. Quoad hoc quod adjiciunt caste vivendi impotentiam, mentiuntur, & dicunt injurias Sanctis qui hos status tenuerunt in statu Clericali & extrà Matrimonium æque benè, sanctè & integrè. Et contrà hunc errorem aliàs sum argumentatus in postremo Sermone. Dicamus modò in quo, & quare virginitas excedit duos alios status. Dixi in conclusione, virginitatem, &c. Notate quòd pono tempore præsenti, quià in antiqua Lege erat aliter, quemadmodùm dicit sanctus Augustinus, quòd tantum laudandum fuit Abrahæ Matrimonium, sicutsancti Joannis Baptistæ castitas. Et intelligitur, quòd unusquisque status erat bonus & permissus, & non quod simile sit omninò in perfectione. Adjunxi; quantum est de se, propter aliquos particulares caius qui faciunt itatum Matrimonii esse meliorem sibi, quia etiam aptior est ad D tium; & ne curiose vanitati deesset superstitio sacrivitam activam.

### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

D

### CIRCUMCISIONE.

Ad MSS. Codd. Vict. 463. & Navarr. unum.

Postquam consummati sunt dies octo ut circuncideretur puer, vocatum est nomen ejus Jesus. Luc. 11. 21.

ereor, ne, ut loqui cœpero, vetus illud proverbium intrò vos agitetis: Medice, cura teipsum, Luc. IV. 23. & audire cum cæco nato mercar illud Joan. 1x. 34. Tu in peccatis natus es totus, & tu doces nos? sicque è Templo ejiciar: habet itaque laudem suam, fortesque ad bonum stiverò, quamvis eloquentiæ accuratissima arte blandiens & sonora, si virtutis desit opinio, inessicax est, & derisui, contemptuique proxima, quoniam ut Satyricus ait:

Quis tulerit Graccos de seditione querentes? quin melius:

Loripedem reclus derideat, Æthiopens albus. At mihi hanc, obsecro, tollite sollicitudinem, & quid dicam, non quid vivam inspicite; atque ut circuncifus hodiè Jesus ab obdurata induratione nostræmentis aures circuncidat meas, præsertim ne ut vocalis echo, & æs tinniens, fine sensu vel auditu loquax inveniar, Matrem misericordize devote salutabimus: Ave Maria.

DOSTQUAM consummati sunt &c. Evangelicam præsentis celebritatis lectionem à capite libuit repetere, quoniam pauca ejus verba sententiarum multiplicitate gravida sunt, & quemadmodùm ex paucis parvisterram bonam invenerint, accrescet eruditio. Jam itaque misericordia pro captivati hominis liberatione imploratura, è terris in cœlum ascendens, ex opposito autem & effectum ad contrarium è cœlis delcendens veritas fibi obviaverant. Jamque justitia & pax fuerant osculatæ, cum ex earum osculo veritas de terra orta est; Unigenitus videlicet Dei Filius, quem celeberrimo Natalis sur die sincerissima ac integerrima parturiit virginitas, paupertas alieno natum in loco panniculosis fasciis involvit, eumdem in præsepio reclinavit profundissima humilitas, quem antea fortis ut mors dilectio è sinu Patris in sinum Virginis declinare compulerat.

Postquam verò consummati sunt dies octo. Prima hic oritur quæstio: Quo die, quove tempore consummatio hæc facta est? Illo quippe die, qui apud caput Orbis Romam celeberrimus habitus est, & qui anni præteriti finis, iequentis autem itatutus eit ini lega, monstruosum quemdam sibi finxere Deum, cui duas frontes, ut inverecundior ac impudentior effet, tòtidemque facies ascripsere, de quo die ad literam Fastorum descriptor Naso ait.

Prospera lux oritur, linguis, animisque favete, Nunc dicenda bono sunt bona verba die. Lite vacent aures, insanaque protinus absint, Jurgia, differ opus livida surba tuum, Salve festa dies , meliorque revertere semper, A populo rerum digna potente coli,

Hæc

Hæc, si ad execrandos gentilium ritus spectes, impia prorsùs, & falsissima sunt. Si verò ad veræ Religionis cultum, utique verissima, quoniam ottavus dies celeberrimus aique sanctissimus, Levit xxiII.7. Optima igitur dies hæc fuit, qua non temporis modo, sed totius rei præpotens initium esfulgeret, ut duis radis ab hominum mentibus tantæ dimoverentur intanarium tenebræ, & profanos sceleratosque Gentilium ritus pia sacraque Religio protinus effugaret. Exercebantur enim apud eos ludi, si tamen ludi dicendi funt, horrenda auditu, visu sœda, indignaquerelatu spectacula. Prætereà decuit, ut abjectus ille bifrons Janus, & in rifum versus, cederet vero Deo, qui non duas tantummodò partes intuetur, sed ubilihet secundum Prophetam respicit in calo & in terra Pf. CXII. 6. In mari & in omnibus abyssis: Pf. CXXXIV.

Postquam consummati sunt dies octo, &c. Tunc scilicet, cùm inclyta consuetudine homines mutuis salutationibus, ac imprecationibus, & mutuis sese præveniunt Encæniis. Unigenitus autem Dei Filius in similitudinem hominum factus Philip. 11. 7. hodiè nos benedictiffima carnis fuæ incisione encæniavit. Donum profecto maximæ charitatis indicium, & neque auro, neque gemmis omnibus comparandum. Nec vacat, aut fruitrà est, quòd tempore hoc Aquarii signum sol permeat, quod quidaliud est quam B Christus, ex urna pietatis gratiarum fluenta in homines esfundens? Deducam, inquit, imbrem, gratiæ scilicet plenitudinem in tempore suo. Ezech xxxiv. 26.

Postquam consummati sunt dies octo &c. Quilquis naturas rerum sedulò perpenderet; ut hodiè annus cursum, ità nos temporalem dici possumus inchoare vitam, cujus communis periodus vicibus duodenis, ut annus totidem mensibus tran:mutatur, Quemadmodùm nempe annus & gelu, & pruinis incipiens, paulatim per menses ad fervidum calorem, & abindè in torpidam rursus hiemem progreditur: non aliter infans ab algida & inerti infantia per senarium annorum sensim vires acquirens, ad vividum ac æstivum virilitatis robur provehitur, in gelidam subinde senectam sensim, & ut Naso ait, sine strepitu relapsurus. Venit igitur hodie Jesus, ut in peregrinatione nostra, per quam in civitate hac non manenti futuram inquirimus, se ducem esse monstraret, & nominis susminum adipiscendum monita, & salubres, per quas gradiendum est, carpere semitas edocens, contrà inianarum æstus cupidinum, contrà durissima acediæ, avaritiæ ac infidelitalis hiemem diverticula, & receffus providens tutissimos.

Postquam consummati sunt &c. Consummatum verbum, seu consummatio abbreviata, quæ inundabit justitiam. Isa. x. 22. consummatos Circumcisionis dies expectavit.

Postquam consummati sunt &c. Consonat Evangelicum istud illi quòd ad Abraham jussit Deus Genes. XVII. 12. Infans octo dierum circuncidetur. Sic Legis institutor (ut dici solet) ad unguem Legem pertulit, ejusque observationi suus conditor sponte se submi-

Postquam &c. Temporis hæc præscriptio & teneritudini confuledat infantium, & provectioris ætatis D Domini exaudibilis, est libera voluntas nostra, Deo dolori providebat, ne insolidorum & penè lacteorum membrorum læsio mortem inferret, aut vivacibus, & induratis dolor nimius causaretur. Sed in cœlesti hac prole an observanda fuit hæc cautio? Videntur siquidem Hilarii verba omnem ab ipso Christo passibilitatem exclufisse, ut puta ab eo qui ne dolerent alii pluries effecit; & effecit fatemur; quamobrem non necessifitate, sed ultronea voluntate: ut per omnia fratribus assimilaretur, Heb. 11.17. Vulneratus est propter iniquitates nostras, & attritus propter scelera nostra. Uniæ.

Postquam &c. Octo dies consummati, octo sunt Beatitudines consummatæ atque perfectæ, numerus namque numero, & nomen nomini congruit: quoniam beatifica virtute nullus est dies lucidior, nullusque pul-sis etiam nubibus nitidior esse potest. In nullo autem quam in Christo illæ Beatifudines consummatius extitêre, etiam antè ipsius Circumcissoriem corpora-

Postquam &c. Mystice octo isti dies octo sunt anni quibus filii Israël, tota scilicet Adæ posteritas servierunt Chusanrasathaim Regi, qui tenebrosa iniquitas, vel nigredo impietatis interpretabatur. Qui postquam consummati sunt, clamaverunt ad Dominum, qui suscitavit eis Salvatorem scilicet, Jesum, & liberavit eos.

Sequitur: Vi circumcideretur puer, Verba hæc obligationem quandam infinuare videntur: sed oportunitatem & congruentiam, ut circuncideretur Chriitus reperio, obligationem vero nequaquam; nisi fortassis hîc aliquis arbitretur quòd Circuncisso originalis criminis labem expiabat. At hie prorsus ab eadem semper extitit alienus. An quia Mater ejus suscepto semine conceperat? Ad hoc respondebit, quoniam virum non cognosco. Luc. 111. 34. An demum quia Circuncisio gratiam conferebat. Atqui iste est, cui secundum Apostolum ab initio datus est Spiritus sanctus, non ad mensuram. Joan. 111.34. Cur ergo dictum est: ut circuncideretur? Certè, ne Judais esset in scandalum, atque Legem reprobare videretur quam venerat consummare. Dico enim, inquit Apostolus, Jesum Christum fuisse ministrum Circuncisionis propier veritatem, ad consirmandum in nobis veritatem Patrum. Rom. xv. 8. Ut prætereà se filium Abrahæ, qui primus Circuncisione in obedientiæ maximè signum atque fœdus sempiternum susceperat. Genes. xvii. demonstraret; illudque semen ejus esse se doceret, in quo benedicendæ erant omnes gentes, Ibid. 22. Quatenus insuper humanitas ejus hominibus nota esset, & occulta dæmonibus divinitas; proinde ut ex ejus imitatione obedientiam humilitatemque conciperemus; ex beneficio autem tanto dilectionem; ut denique corpus Ecclesiæ mysticum, cujus Christus caput est, hoc cauterio fanaretur.

Ut circuncidereiur. Ut scilicet gelidissimo in tempore à Judais statueretur, & delicatissimae carnis ceptione salutarem omni ætati dans congrua ad ter- c partem petra durissima duriter comprimeret, compressam crebra ejus circunductione violenter laceraret, & cum affluenti tandem sanguine ac dolore gravi è corpore se moveret; durum opus per om-

> Ut circuncideretur. Edocere nos volebat Christus circuncidendos esse, non circuncissone manufacta, qua est in expoliatione carnis, sed circuncisione Christi spirituali, Ad Coloss. 11. 11. De qua ad Philip. 111. \$.3. idem ait Nos enim sumus circuncisso qui spiritu servimus Deo. & Deut. xxx. 6. circuncidet Dominus cor tuuns & cor seminis tui, ut diligas Dominum Deum tuum. Cujus circuncisionis figura data est Genes. xvII. ubi jussest Abraham circuncidere se & Ismaelem filium tuum, cum servis emptiis, & vernaculis suis. Abraham itaque multarum gentium Pater, intellectus noster est, varias in se cognitiones parturiens. Ilmael nata obsequi. Servi verò emptitii & vernaculi, sensus nostri sunt, intellectui ac voluntati ad serviendum adhibiti. Intellectus rectè circunciditur, cùm spissa ab eo ignorantiæ pellis lucidos ejus obvolvens oculos, per Fidei petram rescinditur; ignorantia quidem est opprobrium Ægypti, quod per Circuncisionem à Josue factam tolli dicitur. Josue. v. Liberam voluntatem in nobis circuncisam dicimus, cum passiones, amorem scilicet, odium, iram & invidiam, quasi totidem pelliculas cam circumligantes, per religiosa disciplinæ petram separamus.

Et hæc mystice est mulierilla pulcherrima, de qua habetur Deuter. xx1. quæ antequam in conjugium circuncisorum venire possit, debet ab ea primitus radi cæsaries vanitatis & superflux superstitionis; præscindi insuper ungues carnalis affectionis, & exui vestimentis superfluæ cupiditatis. Sensus suos ad extremum circuncidunt qui à motibus eos inordinatis & illicitis operibus cohibent, nec aliter debent in coloniam sive societatem circuncisorum venire, prout in veteri Lege sancitum est. Exod. XII. Multiplices autem servos illos esse nullus ambigit. Sunt aures quæ circuncidendæ funt ab abductione audiendi verba Dei. Dura cervice, & incircuncisi cordibus, & auribus, vos semper Spiritui san-gustos paludososque vicos transeuntem, homines sibi cto resistiis. Act. v11.51. Circuncidendi sunt oculi A obviam effecti aut dissimulant, aut fortassis via cedeà vago lubrico que intuitu, unde sanctus Job: Pepigifadus cum oculis meis ut nec de virgine cogitarem. Job. xxxi. 1. Est & os à vaniloquii consuerudine circuncidendum. Exod 6. \$\dot 30. Incircuncisus labiis ego sum. Est & tactus nequissimus omnium servus, ab allicita delectatione circuncidendus, de quo mystice, Exod. 1v. 25. Tulit Sephora, quæ specularis interpretatur, id est, ratio, acutifimam petram, quæ est mortis recordatio, & circuncidit praputium fili sui id est, tactus, qui veluti filius à carnalibus diligitur & ama-

Ut, inquam, circuncideretur, conveniunt ecce parentes Jesu in tugurium, vimineis stipulis cannisve palustribus adopertum. Non erat ibi quærere circunstrepentes famulantium greges, neque ferventem curiosa cisigne, nil splendidum præter Jesum, Joseph, & Mariam. Præstolabatur eos Joseph in limine, & officiose adventantem quemlibet tremulis salutat verbis. Novis assurgit hospitibus Maria, & placido ut erat vultu, ac jocunda fronte, eosdem quasi totidem Dei Angelos recipit, salutat, veneratur deinde ostentat prolem.

Videns certatim eos qui advenerant, Jesum cupidis manibus attrectare, fibi blandiri, & defixis attonitisque oculis cœlestem faciem intueri. Mulieres præfertim videre erat, quarum figit hæc blanda genis ofcula; arridet ei altera, ut idipsum similiter arrideat; addit altera blanditias plures, blesa, murmura, dulcesque susurros; suit, quæ eum inter ulnas reclinaret, cervicosam humiliare mentem. Nam, quæso, quid & ad ubera compresso eidem conniveret, oculis nutibusque loqueretur. Ceterum stupent omnes, admirantur. Laudant hi sydereos radiantesque oculos, os imperiosum atque serenum; alii vividum, alii nitorem rubore permixtum; reliqui venustissimam corporis totius compaginem. Erat enim speciosus forma pre filiis hominum Ps. x LIV. 3. Et ut de Adonide Naso ait Formosissimus infans. Nec videbatur viri mortalis puer esse, sed Dei. v11. Ethic Primò, singuli de eo singulas fecerunt sententias, de futuris eventibus augurantur, conjecturantque, & bona quisque, secundum æstimationem suam, maxima eidem imprecatur. Non defuerunt qui aurum ei, divitiarumque acervos, ac multos armentorum greges, sive dives conjugium postularent; ab aliis omnes magistratus, potentia, incolumitas, vitæ diuturnitas, propitiaque fortuna. Qui verò altiùs consultiùsque sapiebant, mores claros, generosum animum, prudentiam, sapientiam arque sanctimoriam, Deum colere & jugiter venerari. Proindè ad parentes verii, ut magnim de eo gaudium iplis obtingat, uno omnes ore, unanimique exorant voto. His adhuc per domum volitantibus verbis, Maria pardit. Reclinat in gremio collaudatum Jesum, & calidæ manus attactu nudatos refovet artus, virgineis cum uberibus allactat, & tandem pauperculis, & neque auro, neque serico contextis pannis subrigit. Post hæc suis manibus infantem, in cujus intuitu paulisper immorata, eundemque exosculata suaviter, ut ad circuncidendum duceretur, exhibuit. Suscepto Jesu domum excum, quos Maria posti, reclivis, quondusque li-

cuit, non gressibus quidem, sed oculis secuta est, & poterat tamen profectò egredi puritas ejus, sed humilitate detenta est.

Ita Jesus veluti imbecillis, & firmo nondum pede calcare terram valens, inter mortales ulnas immortalis effertur, & ut fordidus, ut immundus, ut in delictis progenitus expiari perducitur: non pomposa, aut longa Magnatum circum se turba, sed pauperem Jesum pauperes comitantur parentes. Josephque pariter trepido passu recurvus incedens, & fessos præ senio artus baculo sustentans (mira res) illum quem Angeli venerantur in cœlis, in terris positum, & an-

re non dignantur.

Ceterum introgressus Templum, infans mediis in frigoribus super algidum altare nudus sistitur: hac illac collabuntur membra velut emortua, vel languida, & parùm roboris habentia: circumplectitur puer ad Sacerdotis imperium. Porrò ipse qui vera petra est, per figurativam petram conteritur, decerpitur, & ab eo secatione violenta pars pellis extrahitur; tunc elisi trepidant nervi & latera, contrahitur caro, incisæ sibræ copioso sanguine defluunt, & læsus frigore pariter & vulnere infans pias fundit lachrymas, & vagiens prætereà clamat, cujus ad vocem languidi olim sanabuntur, & resurgent mortui. Durum prorsus, si innocentiam confideres, spectaculum! Quamobrem ô fidelis anima (neque cnim ad infideles & incredulas borum præparatione popinam, nihil ibi ornatum, nil in- R mihi sermo est, quoniam talibus obsurdescunt vocibus) fidelis, inquam, anima, potesne Regem tuum, Ducem tuum, fratrem tuum, & si parum dico, Salvatorem tuum, nudum, lacerum, cruentatum, lachrymis fusum siccis oculis intueri? Potesne auribus obturatis, & corde duro ejus miserabiles excipere planctus; Pro se siquidem nil perpetitur hæc omnia.

Repende vicem, fac saltem quod adulatorem so-

lere Satyricus ait:

Flet si lachrymas conspexit amici.

Geme igitur, & plora, & agnosce in hoc verbo; m cuncideretur, acerbitatem, cogita charitatem, humilitatemque considera. Disce amare, disce pati, disce plus admirationis habet, aut Deus flens ac gemens; aut respectu tam inæstimabilis humilitatis, patientiæ & charitatis, homuncio pauperculus, cibus & esca vermium, futurique incertus periculi, si asper, si clatus, durus, ingratus, Deo contumaxque perseverat? Sed aspecta, parum enim erat humilitatem sacris ostendisse, nisi eam insuper nominibus adaugeret. Dicitur; m circuncideretur, non Rex, non Dominus, non præpotens aliquis, sedut circuncideretur puer. O nomen humile; quam præcelsam tecum sers majestatem! O immensa sublimitas, quàm exiguo pusilloque vocabulo contineris. Ut circuncideretur puer. Deus optime; quam contraria hic hominum insolentiæ modestia repetitur! Res itaque pretio infinita extenuatur nomine: nos autem vilissima, ac dedecora, & (quod deterius est) flagitia nostra præclaris ac speciosis verbis honestare conamur. Quod si rerum veritas, non hominum fulgor inspicitur, compellemur exclamare illud Ecclesiasta initium: Vanitas vanitatum & omnia vanitas. Idque Perlii: O quantum est in rebus inane. Hos nempe quos Reverendissimos Patres, ac memoratissimos Dominos, Imperatores, Reges, Principes vocamus, si vulæ nutricis instar, ad focum solito grandiorem rese. D verè & propriè loquamur, quidaliud sunt, quam spurcus stercorum saccus, simus, & spuma fragilis, & antè impetum ventorum levis fumus, futurumque, ni Deus avertat, gehennæ incendium? Ast illi quos prudentissimos, sapientissimosque nominamus; qui etiam, ut vanus ille Orator Gorgias, nullius rei fibi deesse scientiam arbitrantur, ignorantes proculdubio dicendi sunt; in quibus si profundè intuearis, ignorantiæ plurimum, sapientiæ autem atque prudentiæ, exiguissimum reperies. Non vacat omnia percurrere, omnium si quidem summa hæc est, nos speciositate nominum & salli, & sallere. Ut circuncideretur
puer: & verè puer purus, quia virgo; parvus, quia
humilis; modico satiatus per abstinentiam. Ludens
contrà acediam, concordans contra invidiam, & citò
dans contrà avaritiam, citò pacificatus contrà rancorem inveteratum.

Puer, non similis illi de quo Isai. Lxv. 20. Puer centum annorum morietur. Et illi de quo Ecclesiastes A x. 16. Va terra, cujus Rex est puer. Quin potius Puer erat ingeniosus, & sortitus anumam bonam. Sap. viii.

Ut circuncideretur puer. Non poterat ad miserabiliorem, exundantiorem ærumnis omnibus, & alienæ opis egentiorem ætatem Dei Filius inclinari; nota est infantiæ imbecillitas, cogniti dolores, agnitaque discrimina. Qua de re memorabile extat Augustini verbum: Quis non exhorreat & mori eligat, si ei praponatur aut mors perpetienda, aut rursis insantia? Vides quam sententiosa brevitate Augustinus insantiæ

mortem præpoluit.

Ot circuncidereiur puer. Appello te Jeremia, de Christo enim in Libri tui capitulo xxxi. 22. protulisti: Nrvum, inquit, creavit Daminus super terram, semina circundabit virum. Et ecce Lucas ait: ut circuncidereiur puer. An est Evangelista Prophetæ contrarius? aut vir similis aliquis este potest atque puer. Bed actatem sanè per pueri nomen Evangelista describit. Jeremias autem in viro plenitudinem infinuat gratiarum. Audivimus primum celebritatis hujus mysterium, Christi videlicet Circumcisionem: nominisim-

positionem videamus.

Dicitur enim: Vocatum est nomen ejus Jesius. A quo vocatum si fortassis interrogas: incunctanter respondebit Evangelista, Quod inquit, vocatum est ab Angelo, priusquam in utero conciperetur. Nam si Origeni credas, non decuit illud priùs ab hominibus efferri, sed ex quadam sublimiori excellentiorique natura vocatum; non quidem fortuito, sed ex supremæ Trinitatis confilio; nec ex tempore tantummodò, sed æternaliter; quoniam ante solem permanet nomen ejus, Pfal. LXXI. 17. Vocatum ad futuri eventus indicium, non ad exaltandum conformiter nominum generis sui memoriam, quemadmodum illi de quibus Pfalmista: Vocaveruri nomina sua in terris suis Ps. XLVIII. 12. Quoniam ut de Joanne dicitur: Non erat in co- C gnatione sua qui vocaretur hoc nomine. Luc.1. 61. Vocatum, & recte vocatum, non usurpatum; ut tyrannorum mos est, atque ambitiosorum, divina nomina ut penitus indebita, temeraria præsumptione, usurpantium, quales in Gentium populis quamplurimos legimus, & non tàm litteris, quàm periculis, & damnis nostris experimur. Vocatum, ideò est institutum. Nam fanclificavit Sanctos suos. Sophoniæ 111. 7. Et quos vocavit, hos & justificavit, ad Romanos cap. vIII. 30.

Vocatum est: nomen utique novum quod os Domini nominavit. Isa. LXII. 2. Sanctum & terribile, laudabile & excelsum, admirabile in universa terra. Imprimis nomen fanctum, summis etiam Imperatoribus adorandum, quod nec dæmonum obstinata pertinacitas, nec pernitiosissimæ sectæ pernitiosissimus autor Mahometus, ausi sunt violare: nomen angelica præcellens nomina eos magis Seraphin appellans, magis hi non credis? Audi Apostolum: Dedit illi Deus nomon, quod est super omne nomen ad Philipp. 11.9. & ad Hebr. 1. 4. Tanto, inquit Apostolus, melior Angelis effectus, quanto differentius pra illis nomen hereditavit. Nomen prætereà quod nulla unquam persequentium, & toto malignitatis impetu sævientium tyrannorum atrox rabies, & impiissima crudelitas dejicere potuit, obruere, vel delere, quoniam turris fortissima nomen Dei. Proverb. xvIII 20. & bonum nomen permanebit. Fccli. xLI. 16. At è contrà nomen impiorum putrescet. Proverb. x. 7. Nomen ad extremum, in quo surreximus, & in quo erecti sumus in Christo.

Nomen ejus. Placet hæc Origenis percontatio. Cujus ejus? Placet & ejus responsio: illius qui in excelsis sine Matre, & in terris secundum corporis susceptionem in sinu est Matris, expressa est magna in vocationis modo dignitas, mira in nominis qualitate essicacitas, inessabilis insuper in re vocata majestatis sublimitas

Sed quod est illud nomen tantæ dignitatis quoad primum, tantæ efficaciæ quoad secundum, tantæque sublimitatis quoad tertium, nondum specialiter apertum est: quin etiam me, qui vir pollutus labiis sum. Isa. vi. 5. terret non negligenda Apostolicæ tubæsententia: Discedat, inquit ab iniquitate omnis qui nominat nomen Domini. 2. Timoth. II. 19. Quamobrem, me silente, Evangelista ipse loquatur; Nomen ejus Jesus. Exultent cœli, contremiscat terra, commoveatur mare, obstupescant abyssi. Et audito nomine Jesu, omne genu flectatur cælestium, terrestrium & infernorum ad Philipp. II. 10. Nomen ejus Jesus. Expergiscimini, veteres Patres, & inameni limbi incolæ sufpensis auribus quod Evangelista dicat perpendite. Nomen ejus Jesus: an auditis, an intelligitis? Intelligimus utique, & audimus, & hoc folum nomen est quod gaudioso pectore, & litis frontibus hucusque audire meruimus. Demissos igitur, & mærore confusos, & squalidos erigite vultus, exundantes lachrymis extergite oculos, & tanquam ad certum veræ liberationis nuncium tripudiate, gratulamini, & psallite. Cessent eruta ex imis pectoribus suspiria, sit gemitibus finis, & tanquam voti compotes effecti, cœlum & terram his amodò non pulsate votis: Rorate cali Isa. xLv. 8.

Nomen ejus Jesus. Exhilaresce tu qui perieras, miserande homo, neque enim jocundius, gratiusve nomen à seculis audire potuisti. Cum mileria tua equidem poterant alia de Deo nomina prædicari; nomen autem Jesus nequaquam; nam sine salute Salvator esse non potest, nec Jesus sine Salvatore. Tu captivus es, compedibus duris astrictus, constitutus inter tot externorum, domesticorumque hostium in te conjuratorum cuneos, fragilis, lassus, inscius & cæcus, per vias mundi hujus peregrinans, vias verè devias, & Dedali labyrintho simillimas; Ità est? Anfractuosæ funt viæ, prærumptæ, præcipites & lubricæ, laqueis ubilibet ac latrunculis obsesse? Nomen igitur Jesu avidè audias, loquaris libens, cogites semper, dicque cum Psalmista: Deus in nomine tuo salvum me fac. Ps. LIII. 3, Idque 6. Æneidum.

Eripe me his invide malis.

Da dextram misero, & tecum me tolle per undas. Sedibus ut sultem placidis in morte quiescam.

Nec peccatorum terror, quò minus id agas, te distrahat. Filius enim hominis non venit vocare justos, sed

peccatores. Lucæ v. 32.

Nomen ejus Jesus. Nominis hujus dulcedinem gustaprimis nomen sanctum, summis etiam Imperatoribus adorandum, quod nec dæmonum obstinata pertinacitas, nec pernitiosissimæ sectæ pernitiosissimus autor
Mahometus, ausi sunt violare: nomen angelica præcellens nomina eos magis Seraphin appellans, magis
Cherubin seu Dominationes, Thronos, Virtutes, Potestates, hoc excellentiusest atque præclarius. Mihi non credis? Audi Apostolum: Dedit illi Deus no
Nomen ejus Jesus. Nominis hujus dulcedinem gustaverat qui dicebat: Exultabo in Deo Jesu meo. Abacuc. 111. 18. ac si diceret: Exultent in opibus alii ac
fructibus terræ, alii in altis, sed præcipitibus & tremulis honorum fastigiis, reliqui in cubilibus & ebrietatibus; ego autem exultabo in Deo Jesu meo. Exultent
in rebus pessimis, Prov. 11. 14. glorientur cum malescerint, ducant in bonis dies suos, & sic ad inferna descendant. Job. xxi. 13. Ego autem exultabo &c.

Nomen ejus Jesus. O Ægypte, ipsum Joseph propter frumenti in same provisionem lingua tua mundi salvatorem appellasti; sic enim legitur Genes. XLI. quantò potius huic Salvatoris nomen erit, qui non temporalis, ut ille, sed spiritualis adipe frumenti satiat te, Psal. CXLVII. 14. Josuë prætereà non sine magni Sacramenti mysterio Jesum novimus

whher-

appellatum, cujus singula penè gesta nostri Jesu figurativa sunt, qui populum Israël ex horrida deserti solitudine, circumcisis priùs filiis Israël, & triumphatis usque ad consummatam intersectionem hostibus, in promissionis terram sluentem lac & mel, primus introduxit; non poteratautorization historia, nec sensibus mysticis secundior, nostræque materiæ vicinior adduci. Sed ad sinem propero: & hac de re Origenis lingua eleganter super Josue disservit.

Alium lego Jesum filium Josedech Sacerdotem certè magnum, sordidis tamen vestibus indutum, Zachar. III. At Jesus noster totus candidus est, & Sacerdos est in æternum. Est alius insuper Jesus, filius Sirach, vir apprimè sapiens, sapientiæque laudator magnificus, nostro tamen incomparabilis, qui vera & æterna est Dei Patris sapientia, quæ (ut verbis illius utar) ab initio & antè secala creata est &c. Eccli. xxiv. 14.

Quid multis moror? percurre, cincumgira, sive in coelo sursum, sive in terra deorsum, neque alterum talem Jesum, neque Salvatorem reperies; non si superstitiosa fassitas Jovem incæstuosum astierat, exusem Saturnum, Junonem iracundam, Venerem petulantem, claudicantem desormemque Vulcanum, aut surentem Herculem, aut omnes denique, de quibus prophetico ore dictum est: Omnes du gentium damonia. Ps. xcv. s. Reclamabit forsitan inanis vanitas, opponetque victoriosos Principes, & triumphis inclytos. Sed interrogati, se non salvatores, sed servos fragiles & salutis indigos, aut humiliter prositebuntur, aut negantes experientur inviti. Solius itaque Jesuvox illa est: Salvator non est prater me. Osea xIII. 4. & alibi: Non est absque me Salvator. Isa. XLIII. II.

Jesus nomen ejus. Jubco te mentalibus oculis circumspicere vitam Jesu, quanta ad infirmos compassio, quantus salutis nostræ ardor, quanta apud ommes benignitas; aspicies innumeros ab co incolumitati, & quod stupendum magis est, quosdam vitæ restitutos; virtus enim de illo exibat, & sanabat omnes. Lucze vi. 19. nec ipse modò; sed hoc suo nomine Jefu sui successores hoc agebant, & quod mireris, perversi quidam & increduli. Sed tanta tamque præpotens est nominis hujus prolatio! Circumflecte te per omnia, apertè videbis quam meritò vocatum est nomen ejus Jesus. Nomen victoriosum; alioquin non portasset illud tam infracta cervice insuperabilique constantia coram Regibus & Principibus, & filiis Israël, C vas illud electionis Paulus Apostolus. Dulcisonum prætereà; alioquin crebra adeò repetitione suis illud Epistolis nequaquam inseruisset, necobtruncato capite, stupentibus qui aderant, Jesum ter lingua ejus palpitans nominasset. Augustinum prætereà, Bernardumque legimus de se affirmantes, nullas omnino Scripturas eis sapere, quantacunque eloquentia, aut sententiarum gravitate pollerent, nisi vidissent nomen Jesu ibidem scriptum; recogitantes, quoniam non est aliud nomen sub colo, sub que operteat nos selvos sieri. Act. iv. 12. Quisquis acerbissimas Sanctorum passiones sideli mente petractat, recensetque cruciatus corum exquisitissimos, quantos & quales ingeniosa ad sævitiam impietas, læsaque ac irritata crudelitas excogitare, infligereque potuerunt, nominis hujus Jesu virtutem agnolcere, faterique compellitur.

Quid enim dulces fecit Stephano lapides? utique nomen Jesu, nomen id prosectò dulcia, immò expetenda eis fecit supplicia, quorum vel sola recordatio horrorem nobis incutit, & tremorem vehementem. Indè est id Actuum v. 41. Ibant gaudentes à conspettu concilii, quoniam digni habiti sunt pro nomine Jesu contumelias pati. Agnosce igitur, & vide, quam merito vocatum est nomen ejus Jesus.

troitus loqui statim, ac invocare triumphale illud nomen Jesu, quo nullum aliud perversis gentibus æqualiter formidandum. Exclamemus una cum Bernardo, Super missus est: "Veni, Domine, auserscando, super missus est: "Veni, Domine, auserscando, super missus est: "veni, dala de Regno tuo, quòd est anima mea, ut regumentas pati. Agnosce igitur, & vide, quàm merito vocatum est nomen ejus Jesus.

Mihi certè ad finem anhelanti acclamant Sancti Sanctæque omnes, & ut gloriofi nominis Jesu virtutem in corum victoriis edisseram sollicitant; ostentant Tomi III. Pars III. quot hostium acerbos conflictus, quot callidas latentesque insidias, quot fraudes, quot laqueos, quot discrimina subjugaverit eis Jesus, & terga vertere compulerit. Grandis sanè materia, & non modò collationi, sed ingentibus Libris sussectura.

Dubius pluries steti, quem potissimum alloquerer, nunc hoc, nunc illo magnis ad se vocibus perurgente, A omnibus idcircò valefacere sorte pari cupiebam; sed sub uno, quem legi (cujus nomen sit in Libro vitæ) nullo pacto absque ipsius memoratione divellere me potui, quoniam aperto ille sinu pectus suum rubricatis punctis distinctum ut viderem admonebat: ubi cum propius accessissem, legi hoc nomen Jesus acuto cultro, viva in pelle tenaciter insculptum. Hærebam cogitabundus, cum porrò in tales laxavit sono. Ego, inquit, ab initio sortitus animam bonam & Fide præditam, ipsam Salvatori suo Jesu debere, disponereque statui, sed idipsum, ut reliqua solet bona, dissuadebat, & malignis conatibus obnitebatur morticinum corpus meum. O quoties parvulo in thalamo animæ mex Jelum introducere studui, ut suo cam solaretur, foveretque consortio, & petulans corpus obstitit! Quoties jam introductum, violenta lenonum, quos induxerat, irruptione, foras abire coegit! Horresco dùm memini: bono intereà ductus consilio nomen Jesu mea in apima indebili stilo conscripsi. Nec hoc satis erat, quoniam etiam meo illud in pectore (ut cernis) exaravi, consultè id agens, ut salutiferum hoc vexillum indomitus asellus meus, quod est corpus meum, recalcitrans & invitus ferret, & meis impugnatoribus opponeret, scirentque partes adversæ à me toto indictum eis bellum, neque amplius in aliqua parte mei ullum habituras commercium. Multa vi insuper pertinacique consuctudine, corporcum os meum edidici, ad omnem hostis strepitum; ad pmnem insuper impuram ac maleluadam vocem nomen Jelu confestim acclamare: vidisses tunc eos, aspecto, auditoque nomine Jesu, surere, nil præter hoc habentes quod agerent. Porrò circundantes circundederunt me & æltuosis illecebrarum facibus exardescere sicut ignis in spinis conati sunt; sed in nomine Domini Jesu, quia ultus fum in cos.

E contrà verò anima mez, quamvis nonnunquàm aut tentationis violentia, aut sufferendi tædio, penè succumberet, dare quoque vellet tertoribus suis victas manus; ad nomen Jesu viriliter exiliebat, incendebat animum altum ac generosum, nobilitatisque suz conscium ingenuus pudor, fidei quoque ac prioris pacti memoria; nec non præhabitæ victoriæ aeutis stimulis incitabatur, stringebatur, ac tundebatur pectus nomine Jesu insignitum, & inter effrences, dissonosque ingruentium tentationum sonitus, nomen Jesu altius crebriùsque audiebatur. Adhuc resurgebam alacrior tanquam vires mihi auditum inspectumque nomen Jesu transfunderet, & transfundebat utique, perindèsalubriter experiens, quam merito vocatum est nomen ejus Jesus. His peroratis vir ille Dei subticuit, multo plus, plurima audire si vacasset, locuturus.

Spectabile dixerim hujus viri pectus, nec aliud quippiam ullis unquam gemmis, ullisve monilibus preciofius adornandum. Aft istius, & si non vulnera, verba saltem studeamus imitari. Consuescamus ad omnes, & ad primos præsertim malarum cupidinum introitus loqui statim, ac invocare triumphale illud nomen Jesu, quo nullum aliud perversis gentibus æqualiter formidandum. Exclamemus unà cum Bernardo, Super misses: "Veni, Domine, auserscan, dala de Regno tuo, quòd est anima mea, ut reg, nes tu, qui in ea debes regnare. Venit avaritia, &
, vendicat sibi sedem in me; jactantia cupit domina, ri mihi; superbia vult mihi esse Rex; luxuria dicit:
, ego, regnabo; detractio, ira, invidia, tractant in
, me ipso, cujus onus potissimum esse videar; resisto,
, renitor, te esse Dominum meum clamo; dico:

Qqq non

Digitized by Google

, non habeo Regem nisi te Dominum Jesum. Veni pergò, Domine, disperge illos in virtute tua, & pregnabis in me, quia tu es Rex meus & Deus meus. Hac ille. Verbis ad extremum Jeremiae collationem absolvamus, bona Fide ac plena Spe cùm Ecclesia dicentes. In nobis es, Domine, & nomen sanctum tuum atque gloriosum invocatum est proper nos, ne derelinquas nos. Sed qui te Jesum A re, & nomine credimus, te salvantem in nobis experire mereamur, in præsenti per gratiam, & in stuturo per gloriam. Amen.

#### P R O S A

IN

### CIRCUMCISIONE

#### DOMINI

Composita per prædictum egregium Doctorem, quæ cantatur in cantu Veni Sancte Spiritus.

APparuit hodiè mira virtus gratiæ, quæ Deum cir-

Nomen ei colicum, nomen & salvisicum, quod est Jesus, indidit.

Nomen salus homini, nomen quod os Domini, ab æterno nominat.

Dudùm Matri Numinis, hoc & Sponso Virginis Angelus denunciat.

Tu nequam vim zabuli, tu peccatum sæculi, nomen sacrum superas.

Jesu, nostrum pretium, Jesu spes mœrentium, mentes salva miseras.

Quod deest in homine, supple tuo nomine, quod est salutiferum.

Tua Circumcifio cordis sit præcisio, essicax caute-

Sanguis fusus sordidos lavet, riget aridos, mœstis

Anni nunc initio bono pro encœnio da te, Jesu,

præmium. Amen. Fratres igitur chariffimi, ad Mariam exultantes, C fic devotè jubulantes dicamus una pariter.

O Maria maris stella, alma coelorum Regina, in hujus munti procella, ad nos, Virgo, te inclina. Nunc gaudeas & lætare, quæ meruisti portare Deum rosa speciosa, super rosam tu formosa.

Tu es rosa singularis, sola rosa tu vocaris, tu lilium & viola, gaude plena savis, & suavis.

Blanda charis, nulli gravis, cordi nostro conjungaris, mentem nostram alloquaris, fac ut spernamus frivola.

Gaude vernans Paradisus, in qua viget noster visus, de qua surgit slos decoris, de qua sluit sons amoris, & omne quod est optimum.

Gaude dulcis philomela, cujus vox amore plena, tua suavis cantilena, laus sanctorum est amoena, & gaudium angelicum.

Gaude rosis coronata, omni flore purpurata, ante thronum o decora, dulcem prolem pro nobis ora, ut p spicere debemus & sequi quò nos ducat per hujus se nobis det in præmium. Amen.

Dulcis Virgo atque Mater, quam elegit Deus Pater Ave plena gratia.

Tuum natum ora Christum, ut coronet chorum istum in perenni gloria. Amen.

The Mark to the second of

### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

### S E R M O

Factus Parisiis

### IN DIE EPIPHANIÆ

Coram

#### REGE CAROLO SEXTO

Et in præsentia complurium Ducum, Comitum, excellentiumque aliorum Magnatum.

Adorabunt eum omnes Reges. Scriptum est prophetice per Psalmistam, Psal. LXXI. 11.

Uoniam sine vera & devota religione, sine subjectione Dei & obedientia bona nullus rhomo potest rationabiliter & debitè Rex appellari, dicit Propheta verba proposita: Omnes Reges qui in terra erunt Dominum eorum Jesum adobunt; quia non est dignus homo ut quisquam ei subdatur, qui Deo, supremo suo & unico Domino, subjectus esse reculat. Hoc bene docti erant tres Reges, qui tali die (ficut hodiè est ) in Bethleem venerunt, ut corum adorarent Deum, qui noviter pro nostra redemptione carnem assumpserat humanam, de quibus principaliter longo antè tempore dixerat Propheta, corum adventum designans: Reges Tharsis, & insula. Ps. LXXI. 10. Et iterum ibidem thema propositum: Adorabunt eum omnes Reges. Sed ubi tres Reges Deum corum Jesum repererunt? Respondit Evangelium, quod cum Virgine Maria: Invenerunt (inquit Evangelista) puerum cum Matre ejus. Matt. 11. 11. Quis eis viam ostendit, & eos quò rectè ambularent direxit? Fuit clara quædam & splendida stella, Siella antecedebat eos donec venirent ad locum ubi erat puer. v. 9. Loquendo spiritualiter: Si per gratiam invenire nostrum velimus Salvatorem, & per bonam devotionem ipsum adorare, accedamus gloriosam Virginem per devotam orationem; quia ipsa ea est cum qua eum inveniemus; ipsa est quæ nobis eum manisestabit, & ostendet: ipsa est vera stella quæ nos ad eum dirigit. Nonne meritò stella nominatur, cum sit clara & splendida per pulchritudinem, pura & munda per virginitatem? Ipsa est ea quæ figurata est in stellis signi cujusdam virginis, quæ puerum tenet, Jesum nominatum, ut testatur Albumasar Astrologus incredulus. Ipsa est ca stella quæ nunquam lumen amisit gratiæ, nec obscurata suit peccato mortali, veniali, aut originali. Est stella diurna, quæ diem & verum solem nobis annunciavit; necannunciavit solum, sed adduxit, & solem justitiæ peperit. Hæc stella est, quæ nos ad portum dirigit salutis, quemadmodum stella cœli nautas marinos. Ideò interpretatur Maria, maris stella. Hæc est stella quæ viam nobis ostendit, omnem evadendi tribulationem quemadmodùm stella quæ Anchisæ apparuit, & Æneæ, & eis viam ostendit, cum ex civitate Trojana quæ capta erat & ardebat, abirent, de qua loquitur Virgilius secundo Æneidos. Hæc demum est stella, quam inmundi viam ad Dei habitationem & Paradisum. Ad cam igitur si placet convertamur, & lumen gratiæ impetremus, cam ergo Angelica salutabimus salute, dicentes Ave Maria.

A DORABUNT eum omnes reges terra, ubi supra. Ad trium Regum commendationem, & principaliter ad nostram instructionem sciendum est, quòd secundum sanctam Scripturam tres Reges, & tria Regna hic in hac inseriori terra esse dicuntur. Qua per hodiernos tres Reges, & tria corum qua obtulerunt

dona demonstrari & figurari possunt. Primum Regnum personale est. Secundum, temporale. Et tertium spirituale. Per primum Regnum quod est personale, homo quoad personam suam benè est ordinatus, & hoc ad omnem humanam pertinet creaturam, quia unusquisque se regere debet debité, & sic dignus erit Regis appellatione, de quo Regno accipitur illud Evangelii: Regnum Desintrà vos est. Luc. A xvII. 21. Et illud Tragicum: Rex est qui posuit metus & diri mala pectoris. Per secundum Regnum quod est temporale, homo quoad communem politiam benè regitur. Quantum ad temporalitatem, spectat ad Principes & terrenos Dominos, ut benè ordinent corum populum in unione & pace, & eum defendant ab omnibus oppressionibus: de quo Regno inducitur illud Scripturæ, regnavit Salomon, 3. Reg. x1. 42. & similia. Tertium Regnum quod spirituale est, principaliter san-Eta Ecclesia respicit gubernamen, & eos qui eam defendere debent, & Fidem sustentare Christianam: per quod, & per nihil aliud, spiritualem finem nostrum (hoc est Paradisum) possumus adipisci: & de rectoribus Regni illius dicit Petrus, Vos estis genus electum, Regale Sacerdotium. 1. Petr. 11. 9. In figuram & ostensionem horum trium Regnorum, & quod Dominus noster Jesus Christus in omnibus his tribus modis Rex fuerit, obtulerunt ei hodierna die Reges, tria specierum dona: myrrham, aurum, & thus. B quam causam spiriualiter essetis consecratus, & non Per myrrham primum figuratur Regnum; quia ficut myrrha ex proprietate & conditione sua à putredine defendit corporali, sic ordinatum est Regnum hoc ut hominem prohibeat à putredine spirituali, per quam intelligo peccatum. Secundum Regnum quod temporale est, per aurum intelligitur; sicut aurum hominis ægestati & indigentiæ succurrit, sic Regnum hoc ordinatum est ad providendum ut homines sufficienter & pacaté fimul habeant eorum vitam corporalem, mediante Principis autoritate. Tertium Regnum figuratur per thus, cujus usus servitiis adhibetur divinis, Deum adorando, propter quod servitium hoc tertium Regnum principaliter est ordinatum, in significantiam etiam quòd in fignum trium horum Regnorum, Jesus Christus Dominus noster in die tali (sicut hodie est) tria secit miracula, absque stellæmiraculo, quamvis id fuerit in diversis annis. Qui per Baptismum suum sanctificavit aquam, quo à peccato originali omnem humanam emundaret creaturam: & tium. Posteaquàm ergo gubernamen triplicis hujus hoc est quantum ad Regnum personale. De quinque panibus refectionem corporalem dedit quinque millibus hominibus: hoc est, quoad Regnum temporale. Mutavit aquam in vinum propter Fidei nostræ confirmationem: & hoc est quoad Regnum spirituale. Multæ aliæ concordantiæ, figuræ, & fignificantiæ ad hoc applicari possent, sicut de nobis, de tribus Regibus, & de tribus stellæ conditionibus: & cum hoc plures quæstiones ad hodiernæ diei solennitatem spectantes formari possent & solvi, tàm de tribus supradictis miraculis, quàm de stella quam viderunt tres Reges; cujusnam fuerit naturæ, cujus motus, de sua magnitudine, de sua duratione, de sua figura de suo loco, de die quo primò apparuit, anne apparuerit aliis quam tribus Regibus? An fuerit stella quam vidit Octavianus nepos Iulii Cæsaris faciendo sacrificia? De qua dicit Virgilius in Buccolicis: Ecce Dionei processie Casaris astrum.

verunt nativitatem? Quomodò tam citò ab adcò longinqua terra ad Christum potuerunt pervenire? Cui scientiæ operam navabant, si verus sit ille versus:

Hec tria, &c.

Si verum sit quod solitum est dici, quòd portare nomina istorum trium Regum à morbo desendit caduco? Sed hæ quæstiones & similes, potiùs ad Scholas & ad Clericos pertinere videntur. Ideò eas omitto, etiam causa brevitatis, ut loquar plenius moraliter, & ad Tomi III. Pars III.

nostram instructionem. Et dico quod omnis homo qui aliquod alicujus supradictorum trium Regnorum habeat gubernamen, si benè vult gubernare, honorare debet Deum unicum ejus Dominum, & eum devote adorare, ad exemplum trium Regum. propter quos principaliter, & propter omnes alios dicta sunt verba proposita. Adorabunt eum omnes reges terra. O quam laudandi sunt, appretiandi, & honorandi tres illi Reges, quia Deum corum per divinam cognoverunt inspirationem, ad eum pervenerunt per diligentem operationem, coram co se inclinaverunt per devotam humiliationem, contrà eos qui in Ecclesia coram Corpore Domini nottri Jesu Christi se inclinare non dignantur. Demùm adoraverunt eum per devotam religionem, ostendendo per magnifica dona eum esse verum Deum, hominem, & Regem Regum in omnibus tribus supradictis Regnis. Ipse enim est, qui habet in vestimentis C in femore suo scriptum: Rex Regum, Dominus Dominantium. Apoc. xix. 16. Valde imitari debent eorum exemplum omnes Reges Christiani, & præcipue vos, Domine, qui in vestro gubernamine tria prænominata habetis Regna. De primo & fecundo nulli dubium est, & de tertio res certa est, & bono liquet intellectui. Non quòd Papa sitis aut Episcopus. Domine, si Rex non essetis spiritualis; ob solum liquore consecratus terreno; sed sanctæ lampadis quam misit Deus sancto Remigio Remensi, ut vobis tunc Sacerdotalis datus est amicrus? Quare Deus per sanctum Dionysium seutum dedisset de cœlis, si Rex non essetis spiritualis? Quare etiam essent signata trium florum lilia, nec plura, nec pauciora, nissi in signum quòd tria hæc Regna in gubernamine haberetis? Insuper etiam res hac per id quòd habetis nomen demonstratur: inter omnes enim alios Reges appellamini Christianissimus, quia Christianitatem & Ecclesiam vos & prædecessores vestri defendistis singulariter, sicut Rex spiritualis. Ostendendo vos hæc tria habere Regna, subjecta sunt vobis tria Statuum genera. Status popularis, qui suprà nihil à scipso habet Dominium, quantum ad primum Regnum. Status militaris, qui Dominium habet in temporalitate, quoad secundum Regnum. Status Clericalis, qui principaliter præest, quantum ad ter-Status personalis, temporalis, & spiritualis ad vos spectat, figurari potestis per Gereon, qui secundum Poëtas tria habebat capita propter trium Regnorum gubernamen. Agite ficut tres Reges hodie fecerunt: respicite per stellam, & per veræ Fidei claritatem locum in quo est Deus vester, Rex vester, & Dominus vester. Ite ad eum per conversationem, & vitam honestam, & ascendite dromedarium bonarum cogitationum & sanctarum affectionum, & post hac adorate eum per humilem religionem. Tria quoque illi præsentate munera; aurum charitatis; myrrham puritatis, fine peccati corruptione; & thus devotæ & fetventis orationis: & sic in Regali vestra persona verba adimplebuntur proposita: Adorabunt eum omnes Reges.

Sed quomodò melius adorare poteritis Deum vestrum, quam illi serviendo? Quomodò meliùs ei servire potestis, quàm illi obediendo? Quomodò melius ei obedire poteritis, quàm hæc tria Regna benè gubernando Quomodò tres Reges per hanc stellam Dei cogno- p quæ per abundantiam gratiæ suæ vobis administravit & concessit? Certe nullo pacto. Apparet mihi quòd ad hæc complenda tres in societate vestra convenit habere virtutes; quæ tres Reginæ nobilissimæ & pulcherrimæ nominari possunt, dignæ ut talem habeant qualis vos estis Regem. Ad primum Regnum sapienter gubernandum nobili & libera opus est voluntate, secundum Philosophum ix. Metaphysicæ, & Theologos. Voluntas est Regina in Regno animæ. Ad secundum Regnum sapienter administrandum legitimus

necessarius est amor, & bona charitas: nam Rex debet habere amorem ad constantem politiam. 4. Polit. Ad Regnum tertium ingenuè regendum, necessaria est firma Fides, & vera credulitas: nam dicit idem Philolophus, quòd tyranni debent esse censores Legis sua; à fortiori veri Reges. Veruntamen unaquæque harum A trium virtutum, seu Reginarum, thronum suum & sedem specialem habere debet secundim statum & conditionem suam. Ingenua & libera voluntas in rationis fede debet federe, hoc est, ut sit rationabilis. Legitimus amor, & bona charitas posita esse debet in lecto Justitiæ, sie quòd sit justa; & ne nimis dando uni, auferat alteri. Firma Fides & vera credulitas sedere debet in cathedra & throno scientiæ divinæ; quia ipsa ea est quæ nostram sustentat Fidem. Omitto concordantias. In declaratione istorum trium punctorum, per modum trium admonitionum, totus noster breviter continebitur Sermo. Quantum ad primum punctum quòd est de Regno personali talem sumere possum orationem sive admonitionem.

### EXHORTATIO AD REGEM

quoad personam propriam regendam.

NOBILISSIME & Excellentissime Princeps, primum & præcipuum Regnum quod vobis ad gubernandum est commissium, de quo majorem adhibere debetis diligentiam, est anima vestra, & Regalis vestra Persona, quia dicunt Horatius & Seneca, magnum Regnum & Imperium esse, seipsum gubernare, & multò majus qu'im totius mundi residuum regere. Et hoc probat Seneca de Alexandro Magno, qui omnem mundum sub sua habebat ditione præter semetipsum. Ducebat alios per suam potestatem, sed ambitione & superbia ipse catenatus ducebatur. Nihilominus tamen admodùm parum prodest homini alios benè regere, si proprium suum personale Regnum permittat destrui, & vastari. Et per quid destrui & vastari? Reverà per creaturæ humanæ inimicum, & per odiofum fuum & horribilem filium, peccatum, exprobrandum tyrannum. Ipse talis est qui animam tenet, & ad perditionem ducit, & qui tenet & ducit pessimum secum comitatum, qui semper conantur & parati sunt personale adoriri Regnum. Venit superbia cum magna pompa, circumdata præsumptione & vana gloria, temeritate ipsa associata, & magnis se jactat vocibus, quod in hoc Regno dominabitur & regnabit. Venit ira violenta cum desiderio & vindicta dicit; se omnia turbaturam, quòd prælia & dissentiones su'citabuntur. Luxuria clamat, quòd totum hoc Regnum amplexabitur, & imflammabit. Avaritia magnoperè constur ut in Regno hoc dominetur. Pigritia somnolenta folummodò ad hoc nititur ut benè agendi affectum ab hoc expellat Regno. Odiosa invidia in-Regnum hoc excutiet, petit introducere. Illic posses videre ebrietatem, gulam, mendacia, odia, & alia innumera vitia, quæ omnia unanimiter cum crudeli tyrano (peccato scilicet) Regnum hoc personale infestant. Intoxicatas immittunt sagittas malarum cogitationum, ignem, & lapider iniquarum affectionum, & finaliter omnia disperdunt malæ operationis gladio. Oquam ferox prælium! Quam periculosum & mortale bellum! quis vindictam sumet de inimicis? Quis cum eis congredietur? Respondeo quòd erit prima supradicta Regina, generosa scilicet & libera voluntas: nunquam pateretur se talibus subjici inimicis, & quòd per tales gancones in servitutem redigeretur despectissimam, quæ est peccati servitus, sicut testatur Boctius Lib. 3. De Consolatione; & Tullius in quarta paradoxa, & Horatius Satyra vel sermene finali, & complures alii. De hoc dicit Scriptura sacra: Qui facit peccatum, servus est peccati. Joan. viii. 34. Sumite

ergò, Domine, sumite pro Regno vestro personali benè gubernando hanc primam Dominam, quæ libera & nobilis nominatur Voluntas, eam meritò habere debetis, qui aliis nobilior estis & liberior. Per hanc sub pedibus vestris prosternetis vilem tyrannum peccatum. cum omni perversa sua comitiva; quia Princeps aliquis si benè consideret vilitatem, & peccati horrorem, pro nulla re mundi se illi subjiciet, si cor sibi sit nobile, & libera ad benè agendum Voluntas. Vcrum efficite, quòd Regina hæc suprà rationis sedeat thronum; alioquin enim nullum posse sibi esset, nec autoritas, ci non præstaretur obedientia. Ideò dicit Seneca: Si vis omnia subjecere tibi, sibjece te rationi. Cùm sic libera voluntas in throno suo sederit, & majestate, mox veniet ad eam Discretio pro suo Cancellario, pro suo Consiliario Charitas, pro suo Praposito & Balivo Justitia & Misericordia, pro satellite Providentia, pro nuncio suo agilis Inteliectus, pro suis stipendiariis & militibus venit Humilitas contrà Superbiam, contrà Iram temperata Humanitas, & sic de aliis virtutibus. Fortunatus est Princeps ille, cui ejusmodi est comitiva ad tutandum & servandum personale Regnum suum. Cum nobilis & libera Voluntas hoc pacto rationis throno insederit, & sic associata præcipiet, & ordinabit ut quatuor principaliores viæ hujus Regni benè cultodiantur; videlicet aures, ne adulatio transcat; oculos, ne stultus amor aut fatua intret delectatio; os, ne aliquod in eo sit verbum reprehensione dignum; cor, ne transiliat superbia & vana ambitio. Si benè hæ quatuor serventur viæ, Regnum erit in securitate, pace, & tranquilitate. Sed qui non benè cuttodierit viam auream, subito intrat adulatio, quæ genita est ex avaritia, & cooperta, sive ornata falsa assimilatione, quæ est adulatio proditoria, quæ ferit osculando, & occidit ampl xando; quando quis non curat, scilicet, quodeunque damnum populo suo accidat, modo iple lucrum reportet: nec ipla profectò adulatio tola venit, sed secum adducit homini, qui eam recipit, superbiam, & de seipso præsumptionem, odium bonorum, & corum qui hominem talem diligunt fideliter, amerem perversorum, qui ficto corde cum diligunt, indignorum promotionem, & finaliter fugat & occidit Veritatem bonam Confiliariam. Hoc patuit in Xerxe Perfarum Rege, in Achab Rege Irraelis, in Nabuchodonofor, & Holoferne Babilonis Principe, & in Herode, cujus hodiernum meminit Evangelium, quòd omnis Jerosolyma turbata est cum illo; propter adulationem, dicit quædam glossa Chrysostomi. Claudite, Domine, claudite viam perfido huic inimico. De vobis dici solet vos libenter credere confiliis; nil ergò restat, nisi conservare Veritatem bonam Consiliariam, ne per proditoriam hanc effugetur adulationem: quod si egeritis, errare poteritis nunquam. Hoc tamen fieri non potest nisi vobiscum homines & troitum petit, & filiam suam tristitiam, quæ semper D Consiliarios habueritis, qui præ omnibus Deum ament, Fidem, & Christianitatem. Quia homo qui Deum non amat, nec Christianam Religionem, ad omnia perpetranda scelera est inclinatus. Insuper qui ament vestrum amorem & bonam famam, qui ad Rempublicam fint affectati, & vestro compatiantur populo; qui iccrete vos arguant cum erratis five in moribus, five loquendo, five nimis vigilando, five in habitibus inhonestis & ut talem qualis vos estis vestiant Principem, indignis; sive in ludis prohibitis five in his rebus quibus juvenis Princeps errare poterit; nam non est adeò justus, quin quandoque peccet. Si aliquis Confiliarius, aut familiaris assiitens, non fuerit his præditus conditionibus; timendum est, ne ad Regnum vestrum personale fallacemintroducat adulationem. Prætereà custodiatur oculorum via, ne stultus ibi locum habeat amor, ex dissolutis omnibus aspectibus; quia nimis severa est magistra, mox decidere faceret liberam & bonam Voluntatem extrà rationis thronum. Et posteà incantaret, & cæcam eam

redderet, & eam veluti stultam suæ nobilitatis faceret oblivisci, suæ etiam libertatis, & se substernere

sine pudore, sine verecundia, & ad vitam deduceret dedecorosam & inhonestam, Deo & mundo displi-

centem. O nobile cor & libera voluntas! noli ferre,

sum magnam destruxisse Trojam propter Helenam.

Estugavit Tarquinium & omnem ejus Regalem sobo-

lem à Romano Imperio propter Lucretiam. Occidit

Samsonem propter Dalidam. Fecit homicidam David

propter Barlabee. Compulit ad mortem plura quàm

sexaginta millia hominum populi Judaïci propter uni-

cam solam seminam. Occidit Sichem propter Dinam,

& Antonium propter Cleopatram, & sic de innume-

ris aliis. Iple est qui ex Dominis suos constituit fa-

mulos & ancillas. Et demùm hominem pejerare facit,

& fidem suam, & pactum in Matrimonio promissum

violare. Admodum mirabile est, hominem aliquem

nobilem fatuo amore compulsum iri, ut pejeret &

infring.t fidem amatæ suæ conjugi, quam amicis suis

mortalibus, & ad mortem usque servaret inviolatam.

Non est igitur sapiens, qui talem recipit hospitem,

& non habet in Regno suo nobilem & liberam Vo-

Iuntatem rationis throno infidentem qui tali se-

quitiolo mendacio, quia nihil est usque adeò abomi-

nabile in ore Principis sicut infidele mendacium, & sicut promissis non satisfacere, & justa non exe-

qui : quod verum est, si rationabilia sint, quemad-

modum esse debent. Legimus de Romanis Principi-

bus eos nihil voluisse dicere, aut præcipere, quin

omninò teneretur & observaretur, sicut dicit Vale-

rius. Nunquid habemus de antiquis quibusdam Prin-

cipibus, qui proprios eorum trucidabant filios, eò

quod contra corum instituta inimicos suissent aggressi,

etsi victores extitissent. Sed cum hoc via oris non

ad inhonesta juramenta assuesieri debet : quomodò

enim putat Princeps aliquis Deum sibi auxiliari,

quando eum juramento negat, maledicit, & puden-

tissimè blasphemat. Congruit demum viam cordis

contrà dedignantem observari superbiam O quam durum hujus, Domine, servitium, quæ famulatum sem-

per petit per ambitionem, sive jure, sive injuria do-

minationem novam appetit, & hominem qui eam

la sine quiete ulla. Nimis est superbia dirus tyran-

nus, nimis malo est deditus qui tali sese dedit

Domino. Quis nobilissimum personale Regnum

Adorabunt eum omnes, &c. Modò transco primum hoc Regnum personale, de secundo temporali verba facturus.

#### SECUNDA PARS,

De temporali Regno.

ut tam dura magistra, quemadmodum est stultus a- A P Otentissime, Nobilissime & Excellentissime Prin-mor, tibi dominetur. Memorare, & recordare, ip- A P Otentissime, Nobilissime & Excellentissime Prin-ceps, post bonum primi Regni gubernamen. superintendendum est, ut secundum debite gubernetis, ac bonum vestrum populum in tranquillitate, in sufficientia, & in securitate conservetis. Ad quod agendum sumere velitis secundam præsatam virtutem, quæ ingenua est Regina, fidelis amor, & bona charitas, aut dilectio nuncupata. Quia per nullam aliam rem, quæcunque ipsa fuerit, adeò benè Regnum aliquod regi potest, quemadmodum per amorem & discetionem, & multo melius quam per timorem, & tremorem. Unde Terentius sic dicit: "Errat longe, mea " quidem sententià, qui Imperium omne gravius credit ,, aut stabilius, quod vi fit, quam quod amicitia jun-,, gitur. Augustus Cæsar, Octavianus appellatus, qui totius mundi fuit Imperator, tempore quo tres isti Reges nostrum venerunt adorare Salvatorem: amabat ne mirifice Rempublicam, cum eam suam appellaret filiam? ficut recitat Macrobius in suurnalibus nec unquam voluit Dominus dici, aut speciali vocari fe subdit. Domine: claudatur insuper oris via ne-B nomine; verùm Pater patriæ suæ vocari voluit ad ostendendum quòd non per timorem, sed amorem regere suum voluit populum, quemadmodum Pater suos regit filios, & de Julio Prædecessore suo dicit quidam Historiographus, Suctonius Tranquillus. Lib. De 12. Cesaribus, nihil eum ad majorem partem mundi partem conquirendam plus juvisse, quam amorem quem ergà suos habuit milites, & milites ergà cum. Virgilius etiam maximus Poërarum describendo morem bonum Romanorum Reipublicæ gubernandæ, fuit per hoc quod amabant. & suis parcebant subditis, debellando inimicos. r. Æneidos

Parcere subjectis, & debellare superbos.

De hac materia funt exempla Principum innumera, qui ad mortem usque populum suum dilexerunt: de quorum pluribus recitat Valerius Liber. v. 4. de Decio, Metello, Curtio, Cipo, & Codro & Themittocle. Et in Scriptura sancta legimus de Eleazaro, & de Juda Machabæo, de Fratribus ejus, & compluribus aliis. Et, Domine, quòd verum sit id quod dixi, recipit, per maria ducit, & terras, per occasionem of fine amore temporali Regnum gubernari non posse, appopuli sine pietate, & per quæcunque mortis pericu-parere potest per similitudinem Regni personalis. Nulli dubium est, quin si membra & partes hominis inter. se contrarientur sic quod una alteri obsisteret, taliter ut manus oculos creparent, & pedes corpus dejicerent, nec cor aliis membris dirigeret calorem, Regnum personale hominis citò tenderet ad perditionem, quia (quemadmodum dicit Jesus Christus) Omne regnum in se divisum desolabitur Luc. x1. 17. Ad hocapplicari posset apologia quam ponunt Æsopus & Titus Livius de membris adversus ventrem conspirantibus, ne ei quicquam deinceps conferrent alimenti, quoniam sine labore esset; propter quod accidit omnia membra perire. Sic profectò est quòd si Regina hæc, scilicet, sidus amor non est in Principis societate, Regnum suum permanere non potest. Juxtà il-lud Salustii ab Ambrosio allegatum. Concordia parva res crescunt, discordia maxima dilabuntur. Donominiosissime mortuus suit, eò quod per superbiam p mine, si vestri Regni brachia, per quæ intelligo nobiles milites, qui Rempublicam in tantum per eorum brachia & gladium... odio haberent & persequerentur oculos, hoc est, ipsos Clericos, vestrum prorsùs exocularent Regnum. Si brachia & oculi dedignarentur & destruerent pedes, hoc est, inferiorem populum, Regnum veiltrum non haberet quo sustentaretur, quia fine subjectis deficit Dominium, quemadmodum sine pedibus corpus labitur humanum. Qua de causa ordinata est politia, nisi ut unus alterum adju-

quod Deus unquam creavit, destruxit, ipsum scilicet Luciferum? Superbia. Quis potentissimum Regem Nabuchodonosor manducare fecit herbas & fenum per campos sicut mutam bestiam? Superbia. Quis fecit damnosissimum inter Julium Cæsarem & Pompeïum civile bellum? Superbia. Quid modò regnare facit, & permanere cupit crudelissimum, & damnosissimum in Christianitate schisma? Superbia. Demum Herodes qui fuit tempore Regum, per superbiam proprios suos commissi interfici filios. Propter quam causam dicit Augustus Cæsar, se malle esse por-cum Herodis, quam filium, ut recitat Macrobius in S sturnalibus: qui quidem Herodes postmodùmig-Dominum nostrum Jesum Christum occidere appetiverat, cum ejus jusiu innocentes trucidarentur. Verùm enimverò de humilitate opposito modo se habet, quia Regnum conservat personale, & confert homini, aut Principi fine comparatione plus honoris, quam conferre posset superbia. Res liquet per tres Reges hodiernos qui gloriam habent, & laudem perennem in Paradi-

so, & in terra, eò quod humiliter Dominum nostrum ado-

rabant, sicut prædixerat Propheta in verbis propositis:

vet, unusquisque secundum statum suum? Populus tribuendo victum & subsidia Dominis; Domini cos tutando ab inimicorum suorum oppressionibus & eos fideliter conservando: propter illum enim titulum honores habent, dignitates, & ea quæ colligunt subsidin. Potest poni quomodò Luciser ex hoc peccavit, quia nulli voluit subesse serviendo. Sic videtis quòd Regina hæc, fidus amor & fidelis dilectio, temporale gubernare debet Regnum. Sie reverà (quemadmodùm A dixi) sedere debet suprà Justitiæ lectum, quia aliàs in benè judicando errare posset, & forsitan uni favorem auferret, ut alteri plus contribueret favoris: ex qua re confestim oriuntur invidite, quemadmodum dicit Tullins in Lib. De officies, & finaliter totius Regni sequeretur destructio, quemadmodum per præcedens liquidum esse potest exemplum. Si cor quod corpus gubernat humanum per ejus calorem, tantum oculis mitteret caloris, ut brachiis notabiliter decsset, aut si tantum oculis & brachiis conferret, ut pedes frigore nimio mortificarentur, subitò corpus dissolveretur humanum, aut ad minus valde impediretur in vigore & incolumitate: sic est de bono amore, quantum ad Principem in Regno suo temporali, quemadmodum dictum est de calore cordis. Quantum ad Regnum temporale, si Rex tantum divitiarum duobus aut tribus conferret hominibus, ut centum aut mille ex hoc depauperarentur, amor isle non sederet in lecto Justitia, si plus B numeris? Reverà sic. Et è contrario quando Juliadebito tribueret indignis, & dignos sperneret. Aut si nimis reciperet ad statum suum manutenendum, amor ille extra lectum Justitiæ esset. Propter quod sortunatum est Regnum terrenum, cum Princeps in societate sua talem reperit Reginam, adeò ingenuæ Justitiæ lecto insidentem. Nec meliorem societatem pro persona sua conservanda habere potest Princeps, quàm sidum ergà subjectos suos amorem, quoniam certè sola non est. Non est, inquam, sola, sed quatuor nobilissimas habet silias, quæ Principem omni ex partese-curissime custodiunt. Filia magis amata appellatur Amor & Dilectio, quemadmodum Mater ejus, quià verissimum est quod dieit Seneca: Si vis amari, ama; & sic amor tanquam Mater generat amorem, & per oppositum odium concipit odium. Si Princeps aliquis odio habeat populum suum, nec populus eum diliger. Secunda filia est Securitas; quoniam si Princeps amet suos milites, suos cives, & suum populum (sicut priùs dicebam) in cis amorem generat & dile- C go posthac intervallo periret; & desineret esse. Et ctionem, hoc est quod ipsum quoque amabunt: & si eum amaverint, non est inimicus qui ei nocere possit, & sic generabitur hae secunda filia, videlicet Securitus. Opposito modo est de tyranno qui suos odio habet subditos, ut dicit Aristoteles: securus esse non potest, sed necesse est, ut meliùs sibi caveat à proprirs, quam ab alienis hominibus. Illud apparuit in tyrannis, tum Romanis, tum Atheniensibus. Proptereà dici solet plerumque cum non esse patrix sux Dominum quem proprius odio habet populus. Gloriosus igitur est fructus quem Regina hac parit, hoc est, Securitas. Tertia filia est Milericordia & Clementia; & hæc principaliter Matris suæ lectum servat, qui est lectus Justitia; sie testatur Sapiens: Clementhe robotation thrones ejus. Prov. xx. 28. scilicet, Regis. Qui bonum & fincerum erga populum geritamo rem, non potest, quin de infortuniis, tribulationibus, & indigentils misericordian habeat & compassionem; quod verum est, si eas cognovit, & utinam vellet Deus, Domine, ut eas cognosceretis: certum que filiam Compassionem haberetis. Quarta & postrema filia est Liberalitas, quæ nec nimis larga est, nec ilricta nimis. Dat quando oportet, & quomodò, & quibus oportet, præcipue dat illi abundanter qui Dominum suum super omnia diligit: Deo, scilicet ejus Ministris, & his qui suam sustentant Fidem. Et hoc apparuit de hodiernis tribus Regibus, qui nequaquam

vacui venerunt adorare Deum, sed pretiosa obtulerunt munera, sicut Propheta prædixerat. Reges Tharsi, &c. De quibus præaccepta dicta fuerunt verba. Adorabunt eum omnes reges terra.

### III. HUJUS SERMONIS PARS.

In qua de spirituali Regis vita agetur.

R Ex Christianissime, Rex miraculose consecrate, Rex spiritualis ac Sacerdotalis; benè gubernata funt, & Deo annuente, melius gubernabuntur duo prima Regna vestra, personale scilicet, & temporale. Velitis gubernamini tertii Regni spiritualis invigilare, & diligenter superintendere. Sumite in Regno vestro tertiam virtutem & Reginam, sirmam' scilicet Fidem, & religiosam appellatam. Hæc enim illa est quæ coram Deo omnia impetrat quæ bona petuntur intentione; Omnia possibilia sunt credenti. Marc. 1x. 22. Et iterum : Si habueritis Fidem sicut granum sinapis Matt. xvII. 29. &c. Hæc est per quam fiunt miracula, & qua Principes obtinent victoriam. Nunquid non curavit Constantinum nobilem Imperatorem à lepra? Nonne apertè victoriam dedit Theodosio Imperatori, Clodoveo primo Regi Franciæ Christiano, & Carolo Magno, aliisque innus apostata ipsam negavit Fidem, mala morte periit. Et rationabile est Regem Christianissimum præ omnibus aliis Christianam in se habere Fidem. Et reor, Domine, non diù insistendum esse ad persuadendum & ad inducendum, ut hanc vobis assumatis virtutem, quia vos eam habere per evidentia declaratis signa. Quorum quidem signorum duo recitabo. Unum est, quod humillimam vestram, & devotissimam filiam, Parisiensem Universitatem semper conservastis, & charè amavistis, in quo cathedra & thronus Fidei (hoc est sanctæ Scripturæ, & divinæ sapientiæ scientia) situatur, quam Theologiam appellant. Hic enim abundantiùs Theologia habetur, & verius invenitur quam in quavis alia Universitate. Thronus autem iste Theologiæ & divinæ sapientiæ, est thronus Fidem ipsam sustinens, ut clarè ratio ostendit, quia si non esset Theologia, non sciretur Fides. Si non sciretur, non protegeretur, non lonproptereà potest meritò affirmari, quod qui hunc amat thronum (quemadmodum vos modò amatis) Fidem amat. Et Ecclesiastici Prælati debent principaliter hanc cognoscere scientiam, quantum ad personas eorum, & honorare, promovere, ac remunerare quoad alios. Et si qui hunc thronum, & cathedram hanc odio haberent, & despicerent, posset sine falsitatis nota dici, eos Fidem non amare. Et per oppositum, Domine, fingularis vester amor & affectio quam semper vestræ dictæ humillimæ filiæ Universitati Parisiorum ostendistis, ubi situatus est thronus ille, edocet apertè veram vos & Christianam in vobis habere Fidem. Aliud fignum est ad hoc, quoniam de Fide & de ejus promotione omni tempore libentissimè verba fieri audistis, diù, & admodùm patienter. Est si signum certum vos cam amare, quia non solet quisquam, nec potest libenter audire rem illam quam odio habet & quæ displicet, nec id confingo per mendacia aut adulationem, Domine: mille personæ affuerunt, cum in arce vestra Le Louvre est fidum amorem sic vebis inesse, quod hanc quo- p nuncupata, vos audistis causam Fidei, & Audientiam dedistis à prima usque ad vesperas non abeundo, non ut cessaretur monendo, nec ullum signum tædii aut displicentiæ ostendendo. Ecce profecto Audientiam Regis Christianislimi, Regis spiritualis & Sacerdotalis, Principis Fidem amantis. O digna Audientia ut in Chronicis aureis literis inscribatur, digna gloriâ & perenni fama per universam Christianitatem! ORex

1 λ destinate & ordinate ad æternam salvationem, qui adeò diligenter verba Dei auditis; quia fignum præcipuum in homine, quòd finaliter salvabitur, est, quando libenter audit loqui de Deo, de sua Fide & de propria salute, quemadmodum constat vos fecisse, insequendo exemplum gloriosorum Regum Franciæ, præcipuè Caroli Magni, & fancti Ludovici, qui ejufmodi erant conditionis, quemadmodum tetlantur historiæ. Et ad mortem ulque à vobis odio habendi essent hi qui fanctifilmam & divinissimam hanc conditionem in A nes, Judzi & Saraceni lætandi materiam non povobis impedire, aut auferre vellent. Quod ne accidat precor: utinam, Domine, vobis modò tempus esset audiendi, & mihi scientia & eloquentia exprimendi, ut vobis verè, justè, & vivaciter declararem maximam & altissimam materiam (de qua homo vivens loqui posset) Fidem tangentem, quam tantopere amatis, tangentem gubernamen tertii hujus Regni Christianitatis, per quod amplificare possetis vestram laudem, vestram gloriam, bonam samam, quamdiu Christianitas perduraret, permaneretque. Sed vereor, ne aliqui, non vos inquam Domine, in quo omnis est clementia, omnis benignitas, & omnis patientia, sed nonnulli alii, qui forsitan talibus carent conditionibus, hic mihi imputarent ad præsumptionem aut stoliditatem suscipere sermonem de tam sublimi materia, licèt Christus mortuus sit pro me ficut pro aliquo alio. Sancta quoque Ecclesia me regeneravit, cui obligatus ium & Fidei, quemadmodum alius quilquam: fum denique vester exiguus Clericus & subditus, qui secundum meam parvitatem vobis teneor B integra ad Christianitatis bonum assectio, quod nunfidelitatem, fidem & veritatem, ficuti alius: & fi non possium præstare tanta servitia Deo, sanctæ Ecclesine & vobis, quemadmodùm alius; anne proptereà ab eo quod possum dessistere debeo? Revera existimarem id reprehensione dignum, nec me sufficienter Quia quemadmodum in persequendis in nemoribus bestiis parvi canes feram aliquam comprehendere non possunt, nihilominus juxtà vires corum nituntur latratu & motu concitare, quò à majoribus bestia capi possit canibus. Pariformite omnes Christiani absque exceptione ulla in materia Fidei, quod possiunt, agere debent, quocunque modo posfint. Aliqui concitando per verba. Alii prosequendo & finiendo per opera. Et quoniam, Domine, inclyta vestra Majestas omni plena clementia, & Fide sancta modeste & benigne sert, ut ego exiguus vester subjectus, & indignus Clericus sine magna scientia & eloquentia portem Dei verbum coram Regali vestra C nientibus aut damnis suturis: nec tamen periculosispræfentia, in eo quidem loco, in quo veritas manifestari debet. Per hanc sublimen Majestatem, & clementiam, & per veram Fidem, quâ modò præditus estis, per ardentem affectum quem ad tertium hoc geritis Regnum, hocest, ad sanctam Ecclesiam, & omnem Christianitatem; dignemini, Domine, patienter audire, quod per veritatis coactionem quam Salvatori meo Jesu Christo debeo, Fidei, sanctæ Ecclesiæ, vestræ quoque regali Majcstati, vobis dicere volo, & multò breviùs, quam materiam expostularet: ad ea autem respicietis, quæ dicturus sum, non ad modicam meam personam. O Rex singularis Rex Christianissime, videtis ingentem dolorem (non dubito) & cum magna cordis displicentia. Videtis, inquam, quomodò in Christianitate jam per spatium duodecim D annorum est divisio taliter, quòd una pars alteram reputat schismaticam, excommunicatam, & extrà statum esse gratiæ & salutis, hoc est, ut si in co moreretur statu, arderent, & æternis afficerentur cum inimicis infernalibus tormentis. Heu! qualis horror elt, solum cogitare, quam magnum damnum suit, & esset futurum, si tam ingens populus, si tanti Principes Christiani, qui sunt aut vestræ confœderationis, aut cognationis, perirent tam crudeliter in corpore, & in anima, fine fine, per puram unicam negligentiam. Heu! quam magna mala & inexcogitabilia

spiritualiter accidunt propter malum hoc miserabile, & infortunatam discordiam. Sed nec lingua humana recitare posset mala temporalia quæ ob hanc eveniunt; commotiones scilicet bellorum, præliorum incentiva, odia Regum contra Reges, Principum contrà Principes, populorum contrà populos, quemadmodùm docet experientia. Accidit exaltatio & promotio indignorum, depressio dignorum, sancta Sacramenta vilipendentur, dispensationes sient dissipatioterint habere majorem, & audacter invadendi & aggrediendi Christianitatem. Propter quam causam? Quia reverà iplamet se ad destructionem accinget suiipsius, per prælia & divisiones civiles; Omne regnum in se divisum desolabitur. Luc. 11. 17. Hæreses & falsæ doctrinæ publicabuntur, veniet persecutio illorum qui veritatem dicent, & annunciabunt Fidem, & eorum qui ad hoc conabuntur ut pax & unio in Sancta reparetur Ecclesia & Christianitate. Hos persequentur alii veluti schismaticos, & tunc nullum erit remedium, cum veritatis Prædicatores sibi ipsis repugna-

Ecce Ecclesiam perditam, Fidem collapsam & Christianitatem labefactatam, & breviter tanta eveniunt mala, & verisimiliter evenient in corpore & anima (nisi apponatur remedium) quod si per homines magnæ eloquentiæ & scientiæ (quorum plures sunt in Regno vestro) res ipsa verè & plenè (ut deberet) esset declarata: Domine, Fides vestra adeò magna est, & tam quam solidum dormiretis somnum, donce sirmum quæsivissetis remedium. Nec dubito quin, si jam pridem benè fuissetis informatus, de hoc quòd humillima & devota filia Parisiorum Universitas vobis voluit super hac materia declarare, & ipsam libentissimè audivissetis, & magnum bonum indè potuisset emanare. Sed dicent aliqui, & utinam absque perversa intentione, non posset quisquam invenire remedium, viam, aut modum convenientem, quin sit valdè in præjudicium veræ vestræ partis & sancto Patri. vero Papæ Clementi, quem credo, & qui de gratia sua, proprio instinctu, & motu me beneficio donavit? Hîc responderi potest per considerationem unam notabilissimam. Certum est tam damnosum, tam horribile malum, & adeò crudelem plagam, & quæ crescit indies, sicut est plaga sanctæ Ecclesiæ, non posse sanari via humana absque aliquibus aliis inconvesima hæc plaga dimitti debet, quin ejus quæratur sa-nitas. Cum miles aliquis in bello graviter est vulneratus, non omittit se sanari propter dolores à se sustinendos in scindendo, aut plagam suam iterum confuendo, quià in gravi infirmitate grave jacet remedium. Propterea non difficulter quæritur via, ubi nullum in quærendo est inconveniens, & periculum. Sed considerandum est & sciendum, si modus inveniri non posset, per quem remedium poneretur ad horribilem hanc plagam, quò non evenirent tanta inconvenientia Christianitati, & bono publico sanctæ Ecclesiæ, quæ eveniumt propter infortunatam discordiam. Non dubito tamen, quin fint mille & mille boni & sapientes homines in vestro Regno, qui hunc modum benè prospicerent & adinvenirent sine prælio ancipiti, & fine crudeli sanguinis effusione. Si enim diligenter consideretur & examinetur radix in quo jacet ægritudo, non apparebit adeò impossibilis curationis sicut nonnulli opinantur, vel confingunt, quibus forsitan non est curæ quomodò res sese habeant, modò sint magni & pingues, & tempus labatur; ipsi quoque & corum amici magna in Ecclesia sancta habeant beneficia: undique, Domine, sunt mali. Verum si aliqui essent talis (quòd non assirmo) conditionis, non essent boni Christiani, nec boni Fidei filii, nec sanctæ Ecclesiæ. Nec possent in inferno profunde satis

dejici. Est quoque certum, nullam esse humanam Constitutionem, nullam Legem, neque Decretalem, quæ debeat, aut possit impedire, aut obviare quominus fiat unio. Rigorosa nimis res foret, ut hoc quod institutum fuit pro bono sanctæ Ecclesiæ, in fuum grande verteretur præjudicium: quod pro charitate institutum est, contrà charitatem militare non debet. Cùm ergò, in hoc schismate remedium in-A veniri possit (alioquin res malèse essent habituræ) magnum est damnum quando non investigatur per quod tam magnum bonum Christianitati possit accidere, & tam magnum malum cessare: quòd si nunquam quæratur, nunquam invenietur. Proptereà mihi apparet, quòd primum in hac materia remedium est, quærere medium, ut damnosissimo huic schismati finis imponatur. O quam gloriosus & fortunatus erit dies ille, in quo hoc fiet! Deus Omnipotens! Nonnè illum videbimus diem? Anne tempore nostro discernetur & invenietur via ac modus ad pacem & unionem Christianitatis perveniendi, ols quam pridem mortem sustinuisti? O Rex Christianissime! O Rex per miraculum consecrate! Nolite permittere ut vestro tempore hæc siat divisio. Non omittatis quin honorem, meritum, & gloriam hoc in negotio vobis comparetis; sectemini vestros ma, omnem suam operam impenderunt, quacunque alia posthabita occupatione. Et si vestro tempore finiri non posset (quòd minimè credo) nihilominùs tamen honorificum fuerit incoepisse, quia initium est difficilius, dicit Horatius.

Dimidium facti qui benè capit habet.

O si Carolus Magnus, si Rolandus & Oliverius, si Judas Machabæus, si Eleazarus, si Matathias, si Sanctus Ludovicus & alii modò in vita essent Principes, & talem in corum populo, & fancta Ecclesia viderent divisionem, quam quidem Ecclesiam tam pulchrè ditarunt, augmentarunt, & honorarunt; mallent centum mori mortibus, quam eam sic permanere sinere, & quòd per negligentiam omnia tam infauste amitterentur. Hoc tamen faciendo certum est, Domine, vos non posse facere opus gloriosius, Deo acceptius, magis meritorium, & perenni fama dignum magis, quàm si vinceretis bello ingentem Saracenorum populum. Verùm etiam affirmare ausim quiddam quod nobile C cor meritò commovere deberet, & cor ad hoc faciendum promovere deberet & incitare. Et est, quòd per hoc augere potestis gloriam & gaudium omnium Sanctorum Paradisi, præter gloriam ipsius Dei, & suppetias serre animabus in Purgatorio existentibus. Immò his qui in inferno sunt pœna minor erit & tolerabilior, quam futura sit, si negotium hoc ita permaneat. Ah ergò quale opus aliud posset esse mortuis magis acceptabile & vivis, tali Principe dignius qualis vos estis, magis utile tertio huić Regno Christianitatis, quam hujusmodi invenire remedium contra schisma: difficile esset opus aliud majus acceptabiliusque reperire. Valde infortunate natus esset, odio habitus ab omnibus Sanctis, contrarius Purgatorii animabus, & generaliter Christianitatis inimicus, qui factum hoc malitiose impediret. Et per oppositum selix erit, qui tam magnum faciat bonum, negotium hoc adimplendo, & promovendo. O nobilifimi Principes & Regii Filii, Domini Aurelianensis, de Berri, Burgundiæ, Darma spiritualia, per orationes videlicet & jejunia, & Turonensis, dignemini huic negotio superintendere, per quod non solum singulare Deo servitium præstare poteritis, nec solum Fidei, Christianitati, aut Regi, sed etiam populum vestrum ad majorem ponere unionem & obedientiam, quæ verisimiliter essenon posset, si talis non finiretur discordia. O nobiles & constantes milites, qui omni estis præditi libertate, & cupidi veri honoris! Vos propter Deum obtestor, non hanc oblivioni tradatis materiam. Exponite vos libenter &t bono animo in prælio, vitam vestram &t

omnem statum vestrum, ut serviatis Domino vestro, & honorem adipiscamini: hîc periculum mortis non est istam promovendo materiam; quia verisimile non est viros Ecclesiasticos (qui secundum beatum Ambrosium pro armis orationes habere debent & jejunia) velle tam citò aliud quærere remedium, aut pati fa-Etum hoc bello terminari: videri enim posser de Principum & bonorum militum carne nimis bonum fieri mercatuum. Bonum est id terminari, modò fieri possit. Et certum est, multo durius esse, magilque timendum alicui Principi aut militi, vitam perdere corporalem, quam esse deberet alicui Pralato aut homini Ecclesiastico suam perdere Prælaturam, aut suum Beneficium. Deus tamen novit, si vellent tam citò perdere & dimittere, ut pax haberetur in Ecclesia, nisi priùs aliud quærerent remedium. Non dico plura. Hic ergò non est mortis periculum hoc agitando negotium, & tamen (illo non obstante) fingulare Deo Domino vestro præstare potestis servitium, Christianitati, & Regi plus absque comparatione, qu'am Saracenos debellando. Liquet igitur quòd quis Fidem, quis Christianitatem, quis honorem amabit? EtReverendi in Christo Patres, Domini Prælati, hoc vestra interest, vestrum est negotium. Respicite fanctam Ecclesiam Matrem vestram in pieprædecessores, qui semper ut Ecclesiæ desineret schis- B tate. Hæc est revera quæ tanta in vos contulit bona, quæ hoc pacto vos nutrit, quæ tam amplos vobis dedit honores. Referte jam illi pares vices, quia in necessitate probatur amicus. Heu! majorem neceshtatem habere non posset Mater vestra sancta Ecclessa, quàm modò habet. Opitulamini igitur, ut à suis liberetur incommodis, ne illud Prophetæ vaticinium verificetur: Filios enutrivi & exaltavi, ipsi autem spreverum me. Isaiæ. 1. 2. Et audacter affirmo, quòd ad hoc tenemini sub pœna damnationis æternæ.

Sed revertor ad Regalom Personam vestram, Domine, statim sermonem finiturus. Dicam vobis (fi audire libet ) maximum quod habeo in hac materia dubium, & maximam apparentiam, propter quam Deus non facit ut maledictum hoc schisma cesset & discordia. Et considero per veteres Bibliæ historias, quæ pro nostra scriptæ sunt instructione, sicut dicit Apostolus: Omnia in sigura contingebant illis 1. Cor. x. 11. Considero, quod populus Israeliticus, qui eo tempore singulari à Deo prosequebatur amore, læpenumerò habuit dissensiones & divisiones magnas, atque acerbas persecutiones. Verum nunquam reperio, Deum eos liberasse, nisi per devotas orationes generaliter factas, per jejunia, etiam vitam eorum emendando, ad Deum converterentur. Hoc apparuit in Ægypto tempore Moysi & Pharaonis, & in deserto tempore Judith & Holofernis, tempore Esther, & specialiter tempore Machabæorum. Undè 1. Machab. us. 44. Congregatus est conventus, ut orarent, & peterent misericordiam & miserationes. Et in codem Libro. 3. Machab. 111. apparuit, quomodò Judas oratione vicit trigintaquinque millia hominum. Sic autem est, pro hujus schismatis cessatione nullas adhuc me vidisse sieri orationes, & generales per san-ctam Ecclesiam Processiones. Nec etiam jejunia suerunt indicta, cum tamen, viso quod malum est spirituale, remedium quærendum esset; præcipuè per quia forte illud peccatum simile est dæmonio, de quo dicit Christus, quod non ejicitur nisi per orationem. Dicit Jesus Christus Salvator noster aliqua esse peccata & pœnas, à quibus nemo potest liberari sine orationibus & jejuniis, & fortassis schisma hoc tale est. Et supponamus, malum hoc Ecclesiæ per viam humanam fanari non posse, tantò magis orationes sieri deberent & jejunia. Sicut habetur 2. Paralip. xx. 12. Cium ignoramus quid agere debeamus, hoc solum habemus refulni, ut soules ad se dirigamus, per precessci-

# Sermo Domin. infra octavas Epiphania.

licet & devotas orationes. Et si dicatur, hæc sacta fuisse partim; possibile quidem est quod in aliqui-bus locis facta sint. Sed hoc non sufficit; posteaquam malum est clarum & generale, orationes & jejunia debent fieri in generali, non solum in Francia, sed per universam Ecclesiam. Et si sic sieret per bonam intentionem & bonum statum, credere non possum quin Deus suum visitaret populum, & quin inspiraret contrà damnosum schisma quod Ecclesiam vastaret, medium. Multorum preces impossibile est ut non impetrent. Glossa ad Roman. 3. Et si Deum relinquamus, magnoperè timendum est, ne ab co pariter relinquamur. Insuper quo pacto melius nostrum adorare Salvatorem possumus, ad imitationem trium Regum, quam per devotas orationes ad Deum recur-

Sed confestim dicere posset aliquis in corde suo qui non haberet cam quæ in vobis est humilitatem, magnum fore pudorem ad meum verbum tam arduum fieri debere negotium. Scitis, Domine, quòd benè agere, qualicumque instinctu fuerit, non est verecundum: quia omne verum, à quocunque dicatur, à Spiritu sancto est. Proptereà obedientia exhibetur Spiritui sancto & non homini, si quis veritati obedierit. Nonne universum Romanum Imperium stabilitium suit per unius solius hominis verbum. B De quo Valerius Lib. 1. cap. De omnibus. Nonne. fanctus Ambrosius Ecclesiæ lumen per unius pueri vocem factus est Episcopus? Nonne per Christianitatem facta fuit via marina per unius hominis promotionem? Sic profectò; quia considerandum est qualis sit veritas, & non homo qui cam dicit est inspiciendus. Nec existimet homo me laudem propriam, aut particularem meum hîc appetere honorem. Sie enim me adjuvet Salvator meus, & Pater meus Jesus Christus in postremo suo & rigoroso Judicio, quemadmodum hodierna die mori vellem in statu quo bonus mori debet Christianus, absque hoc; ut unquam suprà terram de me fieret memoria, & negotium hoc de schismatis cessatione benè suisset incceptum & terminatum, sicut mihi apparet ipsum aut per alias consequenter, qui eas ponere vellet in effectum. Et si dicat prætered aliquis, difficile esse orationes illas & generalia instituere & ordinare jejunia: videtur mihi sub correctione, quam minime, vilâ vestrâ maximâ potentiâ & amore quem tota Chriitianitas ergà vos habet; considerato etiam quòd boni Christiani homines maximoperè pacem & unionem desiderant. Et quoad Regnum vestrum, manifestum est nihil aliud requiri, præter bonam vostram voluntatem & ordinationem, qua continuò exequerentur mandata subditi. Considerate insuper, precor, nullum posse fieri inconveniens, si in Christianitate orationes sint generales. Et proculdubio magnus perciperetur profectus; quia tempora festiva quæ populus in gula consumeret ingurgitando, bibendo, jocando, ca ipía in precibus adimplerentur, orando scilicet pro D Statu vestro & vestri Regni statu: populus suos emendaret mores per bonas exhortationes quæ illi fient; & principaliter rogabunt Deum simul, ut inspirare velit, & demonstrare viam, modum, & re-medium deveniendi ad unionem sanctæ Ecclesiæ & Christiani sui populi: & si eo siat pacto, quis est quin grande bonum hinc credat futurum, si benè vim considerat orationis? Nonne habemus, quòd per orationem Deus servavit & pepercit magnæ civitati & Ninivitarum populo, quæ quidem civitas Ninive ad destructionem fuerat judicata? Per orationem Moyses vicit Abimelech. Per orationem confudit & evertit Josue muros Jericho. Per orationem Ezechiaş vitam suam quindecim protelavit annis. Per orationem Eclesiæ primus Papa sanctus Petrus miraculo à carcere fuit liberatus. Et breviter Oratio-

Towilli. Pars Ill.

mes devote facta (sicut dicit Boëtius) nunquam non sum sortita sunt effectum Unde Christus ait: Si duo ex vobis consenseritis in unum, amen dico vobis, de quacumque re, &c. Matt. xvIII. 19: &c. Sed audivi, Domine; publice coram vobis annunciari per orationem Nobilem vestram personam à Deo impetratam suisse per pium Papam Urbanum, & ita Patrem vestrum credidisse & sensisse. Filius ergò estis devotæ orationis: eam itaque valdè amare debetis veluti Matrem vestram, cique credere, eam honorare & quærere quin benè sua in vobis approbata est virtus. Et verisimillimum est Deum non talia secisse miracula absque causa magna, & quin ex hoc maximum bonum nobili Franciæ Regno voluerit evenire, & suæ Ecclefiæ per Regalem vestram personam. Quod enim est majus bonum, quam unio Christianitatis; quis meliùs eam potest facere unionem, quam Rex Christianissimus? Quomodò rationabiliùs inchoari potest, quam per generales & devotas orationes ad Deum recurrendo? Quis meliùs instituet & procurabit orationes, quam is qui filius est orationis? Quis potiùs est filius orationis, Domine, quam vos? Proptereà in summa, supreme Christianorum Rex. Rex per devotas impetrate orationes, Rex spiritualis per miraculum consecrate; quemadmodum verum est vos habere firmam Fidem & religiofam ad Deum, inclinationem ad omnia bona, & ad omnes virtutes, ardentissimam affectionem ad Ecclefiæ bonum, ad honorem Dei, & omnium Sanctorum ejus, ad alleviandas miseras Purgatórii animas, ad finem Christianorum malis imponendum; recreare & consolari dignemini omnes bonos Christianos, superintendere velitis, & diligentiam adhibere ut orationes fiant, preces, & jejunia in Christianitate generalia, ut Deus cordibus inspirare velit humanis, & præcipuè Prælatorum & Principum viam, remedium, & modum habendi pacem & unionem in fan-cta Ecclesia & populo suo Christiano. Sic vobis agere concedat Salvator noster Jesus Christus, & benedicta Mater ejus Maria; benè scilicet gubernare vos & Regnum vestrum longæve, sancte & gloriose in terminari posse benè esse possibile per istam viam, C hoc mundo, & in fine pervenire cum hodiernis tribus Regibus ad gloriam & gaudium perenne coelorum. Quam quidem gloriam nobis concedat Pater & Filius & Spiritus sanctus, Qui vivit & regnat,

> TOANNIS GERSONII Doctoris & Cancellarii Parisiensis,

## OMINICA INFRA OCTAVÁS ANIÆ SERMO AD IDEM,

Docens modum vivendi conjugatorum.

Ad MSS. Codd. Vill. 287. & CCLVI.

POENITEMINI.

OENITEMINI, quia poenitentia Matrimo-nium servat & bona. Non est homo qui comprehendere possit dignitatem quæ est de qualibet anima quæ potest esse Mater pueri Jesu per legitimum Matrimonium Dei & ipsius, secundum quod ipse dicit in Evangelio, quòd qui adimplet Præcepta sua, est Mater sua; Qui fecerit, &c. Marc. III.

35. Et crescit semper magis magisque, quò plus proficit anima. Interdum est in aliquibus ætatis unius diei, in die Nativitatis; in aliis octo dierum, in Circumcisione; in aliis unius mensis, in Purificatione; in aliis duodecim annorum, secundum quod habemus in historia hodierni Evangelii, Jesum natum suisseannos duodecim cum remantit in Jerusalem in Templo. Sistamus hîc & interrogemus Dominam nostram, ubi sit puer Jesus; dixi enim aliàs, quòd semper inveniretur cum ipsa. O dulcissima Domina, quod est os potens exprimere, aut cor concipere dolorem tuum, angustiam tuam & laborem tuum; cum percepisti puerum Jesum, dulcem filium cordis tui aliis pulchriorem (speciosus enim forma) tecum non esse in rerificari incœpit Prophetia Simeonis, quòd doloris gladius tuam pertransiret animam. Tu Simeonis benè verba ponderasti, cùm percepisti quòd Joseph solus domum redibat sine puero Jesu. Heu! dicebas: heu! Joseph, ubi ipse est, ubi est dulcis puer Jesus? Aliaex parte sic te interrogabat Joseph. Qui maternum cor habet, meditetur hunc dolorem; verba enim me deficiunt ad eum describendum aut exprimendum. Tunc haud mora eum investigare copisti, & duravit dolorosa & angusta hæc investigatio tribus diebus integris, sicut dicemus posteà. Et nos, devoti homines, quid faciemus, si perdiderimus puerum Jesum. Quomodò perdiderimus? Per peccatum, vel per iram, B Matrimonium: primum miraculum in formatione ità quod declinavit à nobis declinatione dura fine valedictione: Non declines in ira & servo tuo; Pf. xxvi. 9. aut propter aliquod mysterium, secundum quod in hoc ostenditur Evangelio. Aliquando enim perditur & declinat per amorem, ad magis inflammandum desiderium, vel ad tenendum in profundiori humilitate, & ad quærendum eum ardentiùs, sicut Mater filio sacit &c. Faciemus sicut tu, pulchra & dulcissima Domina. Eum quæramus in ploratu & gemitibus; excurrendo pedibus affectionum nostrarum per tres dies, videlicet per Contritionem, Confessionem, & Satisfactionem. Figura de Elia. Spiritus grandis & fortis subvertens montes & conterens petras 3. Reg: xix. 11. In commotione, in igne, in vento sereno & dulci. Est vos modò & dico: Panitemini: Ad quod faciendum nos juvare velis in memoriam hujus desiderii, ô Virgo Maria, quod habuisti inveniendi ipsum, quæ tunc auxilium habere volebas quod te doceret invenire Jesum. Fac nobis quòd volebas tibi fieri in tua necessitate. Ostende nobis puerum Jesum, & nos juva per intercessionem tuam & medium, ut ipsum inveniamus. Et reverà omnino parata es ad hoc faciendum, nisi in nobis steterit, in nostra perversa iniquitate, aut acediosa negligentia. Pœnitentia ipsum invenit. Et in reverentiam & recognitionem illius te salu-

Vniversum Evangelium, & præcipuè hodiernum, sublimibus refertum est mysteriis, quæ comprehendi non possunt, ideò ipsa scire omnia nequimus, nec disens propositum meum, considero in præsenti hoc Evangelio pulchram conjunctionem Matrimonii & pretiosam cohabitationem quæ erat Mariæ, Joseph, & pucri Jesu. Et videtur mihi magnoperè Matrimonium hîc laudatum esse & instructum: laudatum, inquam, inquantum Dominus noster Jesus noluit nasci nisi in Matrimonio & subjici; instructum in tribus conditionibus quas habere debent sponsi & sponsæ. Debent Fidem subiipsis, Fidem progeniei ipsorum; obedientiam religiosam, fidelitatem amorosam, disciplinam ratiosam; & tres custodes. Videtis, Mariam & Joseph religiosos fuisse ad Deum, amorosos adse, diligentes ad puerum ipsorum. Tria bona Matrimonii: Sacramentum, primum; Fides, secundum; proses, tertium. Sic dicit Evangelium: Cum factus esset Jesus annorum

duodecim, & Maria & Joseph ascenderent in Jerusalem, secundum consuetudinem diei Festi, & completi essent dies ut rediret unusquisque in domum suam. Puer Jesus remansit in Jerusalems & non cognoverunt hoc parentes ejus: credebant ipsum esse in societate, & venerunt iter diei unius & querebant eum inter cognatos eorum & cognatas. Et cum non invenirent eum, reversi sunt in Jerusalem quarentes eums. Et factum est post tres dies, invenerunt eum in Templo sedentem in medio Doctorum, audientem & interrogantem eos, & omnes qui audiebant eum stupebant super prudentia & responsis ejus. Et videntes eum mirati sunt. At Mater sua dixit ei: Fili, quare su fecisti nobis? Ecce Pater tuus & ego dolentes quarebamus te. Et dixit eis: Cur me quarebaiis? Nonne sciebatis, quod in gressu à Jerusalem in Nazareth: tunc certe recte ve- A his que Patris mei sunt oportet me esse: & non intellexerunt sermonem quem dixit eis, & descendit cum eis, venitque in Nazareth, & erat subditus eis, & Mater ejus conservabat omnia verba hac in corde suo. Jesus autem proficiebat sapientia, atate & gratia coram Deo & ho-

Sicut incœpi dicere, hîc commedatur Matrimonium, & instruitur. Nonne admodùm commendatum est Matrimonium, cum Deus voluerit Matrem suam in Matrimonio esse. Secundò, cùm voluerit nasci in Matrimonio, est pallium sub quo occultavit se Jesus Christus, & voluit subjici Matrimonio. Tertiò, cùm in terrestri paradiso ordinavit primum Sacramentum Evæ, & aliud in nuptiis. Quartò, cum virginitas, quæ tantoperè est laudanda, sicut in postremo dixi Sermone, procedit, & nascitur ex Matrimonio. Quintò, cùm amicitia generatur & conservatur per totam progeniem, vel in tota aliqua patria, interdùm per Matrimonium. Sextò, cum Deus voluerit interesse nuptiis, & primo suo miraculo Matrimonium honorare, aquam in vinum mutando. Septimò, cum carnalis delectatio quæ vitiosa esset & mortalis, excusata sit per matrimonium. Octavo: cum pretiosissimus fru-Etus qui fit quoad corpus, est pulchra proles, quæ venit & nascitur de Matrimonio; & habent parentes filios qui orent pro eis. Nonò, cùm omnia mala quæ contingunt per peccatum carnale extrà Matrimopœnitentia quæ continet has tres dietas. Ideò moneo C nium (ut sterilitas & maledictio) evitentur per Matrimonium. Decimo, cum unum septem Sacramentorum sit Matrimonium, quod non minus est in puritate servandum & mundum, quam aqua Baptismatis, qua baptizatur. Sacramentum hoc magnum est, dicit Paulus Ephes. v. 32. &c. Undecimò, cùm sola benedictio Evæ antè corpus Domini nostri est facta in Matrimonio, Noluit Benedictionem Ps. cvIII. 18. &c. Duodecimò: quòd Deus voluit tempore diluvii duntaxat salvare illos & illas qui erant in Matrimonio. Hic funt duodecim excellentiæ Matrimonium coronantes, quæ in figura notantur per duodecim annos quos natus erat Jesus Christus, cum dicit Evangelium ipsum suisse subditum Matrimonio: Et erat subditus illis. Luc. 11. 51. An præsumptio quæ per violentiam suam desiderare vult hoc Matrimonii pallium, contrà cere: sat fuerit nobis aliqua enarrare. Et quoad præ- D Matrimonium dicit omnia mala ci inesse? Responsio: nihil est tam bonum, quin homines abutantur co. Idcò necesse est docere exemplo Matrimonii Joseph, & Dominæ nostræ quale ipsum esse debeat.

Matrimonio conjuncti supradictos tres habere debent custodes. Primò habere debent Fidem ad Deum, hoc est, quod sint religiosi ad Deum. Videtis de Joseph & Domina nostra, qui ibant singulis annis in Jerusalem in Paschate, secundum Legem. Tres solemnitates principales erant; Pascha, Pentecostes, & Festum Tabernaculorum. De duobus dispensabatur, nec obligabantur mulieres ire nisi per devotionem, sicut secit Domina nostra, nec Joseph impedivit hoc: in signum quòd maritus non debet impedire uxorem suam à benefaciendo, discretione servata. Item reperio viros multos & mulieres multas non matrimonialiter conjungi

# Sermo Domin. infra Octavas Epiphania.

jungi in Deo & secundum Deum in principio, ideo medium malum est, & finis interdum pejor. Avaritia martitat aliquas personas, quæ solum desponsant pecuniam, & est interdum violentia. Avaritia est spinofa. Notate de juvenibus feminis quæ accipiunt senes viros, aut è diverso juvenes viri vetulas accipiunt, & ex hoc contingit zelotypiæ malum. Deinde notate bonum elle quòd mariti habeant aliquid ad Matrimonii onera portanda. Notate de pauperibus qui se maritant. Paupertas est molesta. Martia filia Catonis &c. Superbia desponsat aliquas personas appetentes Burgensem statum, & de Burgensi Nobilitatem. Superbia est rixosa & dedignans, omniaque perturbans. Notate quòd natura se sociat suo simili. Notate hos qui contemnunt se desponsare Ecclesiæ & A Dominæ nostræ. Luxuria violat Matrimonium: similiter aliæ delectationes luxuriofæ statim transeunt, & rixa permanet. Notate de illis filiabus quæ in Matrimonio amicos & earum amatores, qui priùs cas Dominas vocabant, modò ipsas contemnunt. Notate de Tobia & Sara. Prima nocte & secunda in oratione. Desponsare nimis juvenes; nimis citò surgere ad negotia domus expedienda est in dura servitute dominium. Primum ergo & principale fundamentum debet esse religiosa intentio ad Deum, & residuum benè succedit. Notate de Zacharia & Elizabeth: ibant in omnibus justificationibus, &c. Luc. 1. 6. Notate de parentibus sancti Nicolai. Notate de devotis mulieribus: magna bona acciderunt mundo ut B re, & honorare hospitium suum, quod est Matrimo-Rex Clodovcus fuit conversus per uxorem suam, & consequenter totum Franciæ Regnum. Per contrarium est de perversa muliere, apparuit tempore sancti Ambrosii. Et de Eva quæ erat sacta in auxilium Adæ; ipsum felellit &c. Filii Achab sexaginta. Debetne persona maritata sustinere aliam si sit hæretica? Dico quòd non, si ipsa hoc sciat, & quòd ipsam seducere velit in errorem suum, & hoc probare possit. Aliudest, quando duo infideles personæ maritatæ sunt, quarum una est conversa, alia non vult converti, & tamen ipsam non impedit, tunc cohabitare debet secum, non autem aliter. Debetne uxor obedire marito in quacumque re quæ sit contrà Deum? Dico quod non, usque ad mortem; ut si peteretur de inhonestate vel cogitaret ad usuram. Et remedium est: primò, per secretam monitionem; deindè, dicendo Confessori suo ad habendum confilium ejus, & faciendo posteà secundum bonum ejus consilium. Notate de viris qui patiuntur ut deosculentur eorum uxores. Notate de Principe qui monstravit uxorem suam nudam, quæ postmodum eum interemit. No- C communem modum: in muliere enim nihil nimis tate de his qui vendunt uxores eorum. Notate in quo consistat honestas Matrimonii; in copula carnali, socundum quod natura ordinat ad prolem habendam. Notate etiam de maritis qui se damnant, per hoc quòd obediunt ditando vel parando uxores eorum. Potestne uxor facere votum castitatis vel adire Ecclesiam, aut facere abstinentiam, ut vestire hirsutam camisiam sine consensu mariti sui? Dico uxorem vovere posse se nunquam copulam sui mariti petituram, quamvis non sit res secura; sed non potest vovere, quin sit obligata marito suo postulanti corpus suum. Pariformiter dico de marito, & adhuc amplius. Notate de loco præcedenti, & intelligitur hoc post carnalem copulam, vel post duos menses transactos: antè hoc enim tempus persona maritata intrare posset Religio- D amorosa sidelitas in domo magistram suam duo docenem. Quoad abstinentias, vel ipsæ notabiliter gravant feminam, faciuntque eam debilem, turpem, & marito displicentem; & tunc maritus potest prohibere, & ipsa debet abstinere, nisi fortasis per consi-'lium inveniret animam suam valdè indè pejorari, si non faceret tales abstinentias: vel abstinentiæ sunt faciles & fine magna singularitate, & tunc fieri possunt. Quoad hoc quod est adire Ecclesiam: dico quod Dominicis & Festis diebus præceptis maritus non potest ra-

Tomi III. Pars III.

tionabiliter inhibere uxori sux, quin adeat Ecclesiam, & integram audiat Missam. Aliis diebus potest inhibere, secandum necessitatem eorum quæ domi fieri debent. Una persona matrimonialiter conjuncta potest ne peregrinari, vel eleemosynas dare sine consensu alterius? Si peregrinationes sunt longinquæ, videtur mihi, quod non: si sint propinquæ, mulier vitare debet omnem suspicionem, & debet habere consensum maritisui, & petere societatem, & locum: Notate quomodò femina cavere debet, ne maritus ejus habeat causam zelotypiæ; sic etiam facere debet vir, nec debet quis facile conjecturare, sed suspicio nocet ad mortem. Quòad eleemosynas: vel ipsæ sunt parvæ, vel ipsæ sunt de bonis quæ sunt communia & dispositioni unius partis, & secundum hoc fieri potest elecmosyna: vel sunt de rebus magnis & talibus quòd si pars altera sciret, ipsa nullo modo consentiret, & tunc præsertim femina hoc facere non potest.

### Collatio ad idem.

AD continuandam materiam meam clarè, ordinatè, & ferventer, ut intelligatur, retineatur & in opus ponatur ad Matrimonii honorem: tu pulchra maritata Maria, da nobis gratiam ob honorem filii tui quem non habuilles, si non fuillent peccatores, nec abhorre &c. Gratiæ Deo, ostendebas te castitatem habenium. Dicamus ergò de secunda custode, Fidelitate amorosa. Notate de fidelitate Susannæ propter maritum suum, & Lucretia. Quando progenies aliqua, aut patria juncta est in amore per Matrimonium, multo plus sese amare debent dux ipsx personx sic conjunctæ. Notate quomodo Jesus Christus sponsam suam usque ad mortem dilexit. Notate uxores dissimulare debere patienter aliquos desectus maritorum, sicut laudat hoc sanctus Augustinus in Matre sua. Notate de illis quæ patiuntur verbera ab amatoribus, & amasiis fuis, & nihil à maritis. Contumaces & rixosæ uxores faciunt rixosos maritos. Nota de Abigaïl quæ admonuit maritum suum Nabal manè: sic facere debent uxores, non quidem cùm mariti sunt irati, vel dicendo injuriam pro injuria, contumeliam pro contumelia, ut fateantur se victos. Sed mariti ex alia parte sustinere debent uxorum fragilitatem, si sint juvenes. Mariti eas castigare possunt primo verbis dulcibus, deindè virgis. Exemplum de illo qui inter se & uxorem virgam posuit, &c. Custodia debet esse secundum strictum prodest. Si est bona, non nimis stricte aut rigidè teneri debet; si cst mala, non potest tam præciste servari, quin sufficienter inveniat modos. Notate de illo qui voluit custodire uxorem suam per quendam puerum, qui omnia ci revelabat. Foemina custodiri non vult; bona non debet, mala non potest. Adhuc multò minus animadvertere debet femina super his quæ facit maritus suus in hunc modum. Maritus cavere debet introducere quandam consuetudinem uxori suæ, quàm introducere non potest, aut non debet; nec facere debet inhoneslatem, ob quam uxor ejus posteà eum non tantifaciat. Nota de uxoribus & viris qui se mutuò inebriant, vel petunt inhonestatem & postea sese abhorrent. Nota quod re debet artificia: prudentiam discretam, quæ est pro vita activa, benignè supportare & admonere, onera dividere, & amicos se mutuò amare. Vir habere debet curam grandium negotiorum ad extrà, non multum dicendo uxori suæ. Et uxor manutenere debet domum in sobrietate, honestate, castitate, &. frugalitate, non nimis commovendo maritum vel vesperè, vel manè. Nimia in uxore largitas, est magna in ca vituperatio. Mulier subjecta esse debet vi-

ro coram hominibus, & socia in mensa, & in lecto sponsa amata, scilicet quòd habitandum est, & utendum est ea non tanquam serva vel ancilla, sed in omni honestate; & ipsa se habere debet in omni amore ergà maritum suum, quemadmodùm vult maritum cam benignè tracture coram hominibus. Parum loqui: humilitas, sobrietas & castitas, opera sunt quæ faciunt uxorem placere marito: dulcedo verò seu benignitas, & mariti fidelitas facit maritum uxori placere: & etiam quod unus amet amicos alterius, hi- A lo qui mordendo abstulit nasum Patris sui. Notate laritatem ostendendo, absque tamen suspicione. Notate omnia hæc in Joseph, & Maria, qui concorditer adibant Jerusalem, & quærebant filium corum &c. Notate quòd cubabant in diversis lectis, nec videbant se nudos, quemadmodum recitat sanctus Hieronymus. Femina dicit se esse indispositam, debet ne credere maritus, nec postulare ejus societatem? Dico quod fic, nisi appareret esse fictionem. Si mulieri non adhibeatur fides, & maritus petat corpus feminæ, nec ipsa eum retrahere possit, ipsa obediet sine peccato & maritus peccabit: sic etiam dico, si sit imprægnata, modò puer non pereat. Et si uxor receperit Corpus Dominicum, vel sit magnum Festum. dico pariter quòd obediet. Et proptereà bonum est uxorem, vel virum unum non recipere Corpus Dominicum fine facultate alterius & conventione nolle simul habere carnalem copulam. Si femina sorefacit, quid melius est, aut ipsam secludere, aut eam B retinere? Dico quòd si maritus habet spem emendationis suæ, potest ipsam retinere, si non, debet separari per Judicium, si factum probari possit, non alias. Securiùs est in multis casibus dissimulare. Secundum Leges aliquas civiles maritus posset occidere uxorem suam, si inventa esset in facto, sed Deus & ratio hoc prohibent. Si una partium nunquam consenserit, nisi per vim, an ne sit factum verum Matrimonium? Dico quòd non, nisi novus adveniat consensus; sed Ecclesia judicabit quòd sic. Et si votum solemne, aut progenies impediens inveniatur: dico quòd separabuntur partes, quantumcumque fuerint simul, nisi Papa dispenset. Quid dicetur de parte quæ ante matrimonium simplici voto voveret castitatem, poteritne habere carnalem copulam fine peccato. Dico quòd sic, si sit ad petitionem partis suæ, sed non ad suam petitionem; si votum esset de castitate servanda principaliter, & non de hoc quòd nunquam contracturus esset Matrimonium: tunc enim votum est violatum per Matrimonium, & post Matrimonium potest benè reddi, & postulari carnalis copula. Et apparet, votum castitatis non aliud importare, quià votum est de re quæ de se esset licita, nisi impediret votum. Si maritus esset excommunicatus, possetne uxor manere cum eo? Dico quòd sic; sed ipsum admonere debet, non impedire, nec consentire debet crimini. Notate opus misericordiæ, quòd est majus ad maritum suum servandum, &c. Et si maritus est leprosus per exemplum de Libia. Quam magis amare debet maritus, an uxorom suam, an Matrem suam? Respondeo; quoad plures res, debet habere Matrem suam in honore & reverentia, sed similiter uxorem, quia ipsa est corpus suum: & in articulo mortis tàm Matris, quàm uxoris, si solam unam liberare posset, scilicet alteram earum, liberaret uxorem suam & perire permitteret Matrem. Videtur etiam an naturali & temporali Domino suo? Responsio: secundum diversas dominationes requiritur distinctio. Nam quoad factum Matrimonii, femina magis obli-Satur sponso suo; quoad aliquas reverentias, matri fuæ; quoad hoc quod respicit Rempublicam, Domino. Quis magis amat aut Pater, aut Mater? Mater ardentities, Pater amat constantius. Et puer ma-

gis diligit Matrem in juventute, & deinde Patrem, cum effectus fuerit major, nisi consuetudo hunc mutet amorem. Qui magis amant, aut parentes filios, aut Filii parentes? Dico parentes magis diligere

Personæ in Matrimonio existentes habere debent tertiam custodem sollicitam disciplinam, quæ castigat benignè, sanctè, & sanè. Habetis pulchrum exemplum in hoc Evangelio: Fili. Et notate de ilde Heli, qui non correxit filios suos quos debebat deslituere ab officio, non modò admonere. Notate pœnam alicujus pueri qui erat contumax & inobediens, lex praccipiebat eum baptizari. Et notate Jeium Christum potius mansisse per mysterium, quam propter aliam caulam. Et habuit Domina nostra meritum investigandi eum, fuitque per specialem dispensationem quod non habuit illam non cognitionem amissionis Jesu Christi: & ad nos docendum. Notate quòd benè vivere potuit tribus dicbus fine comedendo. Notate qualiter reverentia debeatur pueris; quomodo scitum est tunc quis esset ille puer. Parentes debent instruere liberos fancte ad bonam religionem, & bonos mores, per Fidem, & alia. Notate de spiritualibus parentibus & de sidelitate hocapparet in Evangelio. Notate quare Dominus noster remansit in Templo, in significationem quòd pueri possunt & debent studere, & addiscere bonam doctrinam, etiam fine scitu vel facultate parentum corum, nisi causa rationabilis suerit ob necessitatem aliam. Notate de quo Jesus Christus loquebatur. Notate contra personas quæ exemplo & verbis nocent corum pueris, in avaritia, in ebrietate, in luxuria, in pompa, in lubricitate, in tantum eis applaudendo & ipsos tangendo, in juramentis, ad luxuriam, in superbia, in stulta credulitate; & illis faciunt pueros eorum matrimonialiter conjungi. Parentes debent habere sufficientem benignitatem ad corum liberos, non regendo eos nimis asperè, nec nimis delicatè; Mater pia &c. Benignitas melior est quam rigor; debent habere cor humanum. Notate de ave ad prædam apta, quæ ob dulcedinem, & asinus ob verbera. Notate exemplum de fiiis, qui non poterant proficere, quià nimiùm vapulabant. Virga eum cæde &c. Nota quomodo Domina nostra benigne loquebatur: Fili, &c. Luc. 11. 48. Notate de Quintiliano, qui non volebat pueros cædi. Notate de maledictionibus parentum, & benedictionibus. Notate de Elisco, & de pueris usque ad quadragintaduos, quos duo ursi devorarunt. Verecundia est ornamentum pueri. Nota de conditionibus puerorum. Sunt pueri parvi puri, modico fatiati, ludum concordant, citò dant, citò pacificantur; in infantia præcipuè, & postmodum debet conservari puerorum sanitas & eis fieri thefaurus per artificium, &c. Contrà hoc est dare perversas nutrices, ebriosas, stultas, & malorum morum in carnalitate. Notate de Matre sancti Bernardi. Contrà hoc est habere sobolem tempore ægritudinis, vel per nimium exercitium operis carnalis, aut in lcprofitate. Contrà hoc est dare nimium ad potandum & comedendum pueris, mala societas, & con-suetudo. Contrà hoc est impedire prolem, vel priùs, abutendo Matrimonio, vel post, quando fit abortus per vestimenta, aut per choream, aut per verbemihi magis eum amare debere uxorem suam, quam si-lios suos; & sic de uxore ad maritum. Cui magis obe-dire debet uxor; an Patri, an Matri, an marito suo, dicat marito suo, ponit se in periculum mortis; si permittat succedere puerum, alii decipientur, & exheredabuntur; si consulatur illi ut efficiatur Ecclesiasticus, aut ingrediatur Religionem, forsitan non obediet. Casus est periculosus. Apparet mihi in generali, quòd Mater potest dicere in secreto sola soli puero conditionem suam: quòd si ipse non curaverit,

#### Sermo Domin. infra octavas Epiphania. IOOI 1002

videtur mihi Matrem nil aliud facere posse, & esse potest in statu salutis, nisi Mater daret aliis filiis per modum do norum.

Tres modi dubiorum solvuntur per has tres custodes, quando interrogantur. Primum: quare una mulier non potest habere duos maritos, quemadmodum unus maritus solebat duas habere uxores, vel plures? Respondetur; hoc esset contrà bonum Matrimonii, & præsertim quoad prolem; nam mulier melius generat pueros ex uno viro, quàm ex pluribus. Alia causa est, quià hoc esset contrà amorosam legalitatem. Exemplum de Socrate habente duas uxores, quæ continuè rixabantur: & no- A adulari mediocribus, contemnere parvos. Ideo orditate de duobus responsis Socratis. Unum erat quòd addiscebat domi quomodò patientiam habere deberet in civitate: aliud quòd benè sciebat post talia verborum tonitrua venire pluviam, videlicet urinam duarum uxorum ejus deorsum, &c. Notate historiam quam de Papirio recitat Macrobius, quòd quælibet mulier voluit habere duos maritos &c. Tertia causa est quoad Deum; quia hortarentur ad omnem avaritiam, & propter luxuriam mariti ejus (ficut Salomon) obliviscerentur Dei. Secundum dubium, quare melius est post Matrimonium permanere in viduitate, ut serviatur Deo, & cogitat unusquisque de se ipso. Notate de viduis quæ vivere volunt in del tiis & libertatibus, quæ mortuæ sunt, sicut dicit Apo-Rolus, & sunt curiosæ, ignominiosæ, ebriosæ, superbæ & superstitiosæ, continuè addiscunt, & nihil nunt Presbyteros tanquam corum famulos propter pecuniam &c. Hypocritæ, pauperes, in talibus nil prodest viduitas, nec etiam sæpenumerò Matrimonium. Notate responsum Socratis cuidam interroganti, si uxorem ducere deberet. ,, Quicquid (inquit) consu-" luero tibi pœnitentia duceris, hic solitudo displice-,, bit, illic jurgia. Notate quod sanctus Ambrosius dedit S. Augustino tria documenta; ad non consulendum Matrimonium, ad statum Præsbyteri, & stipendarii famuli diversi. Secunda causa est amor & memoria sponsi sui defuncti, qui aut suit bonus, & stultitia est ponere fe ad fortunam probandi aliquem malum; vel fuit malus, & adhuc poterit ipsa habere pejorem. Dido sese interemit, ut fidem servaret defuncto Sichæo. Uxor Hasdrubalis Ducis Carthaginensis se misit in ignem cum duobus suis filiis. Isti ex India multas habent uxores, & melius amata vivit, ac moritur cum marito suo &c. Portigina filia Darii occiditancillam suam, quæ C tio, & horribilis confusio. Regnum hoc decorè est ei cosulit secundas nuptias. Libia desponsata Tullio, dixit se opinari omnes viros ora habere sætida. Martia Catonis filia dixit, nullam esse quæ adeò amaret maritum suum sicut ipsa. Marcella Matri suæ interroganti, si læta esset quòd virum haberet, respondit sic in tantum, ut nolim amplius. Notate exemplum de turture. Tertia causa est propter pueros, sunt duræ strenæ eos adducere, qui Gallice dicuntur paratre vel maratre.

Tertium dubium, quare Præsbyteri non ducunt uxores? Prima causa, est, ut serviant Deo munde. Notate quod Præsbyteri Legis veteris pro tempore mysteriorum eorum abstinebant ab uxoribus, ad sciendam sacram Scripturam, & eam exponendam. Et notate quòd dicit sanctus Augustinus, nihil esse quod adeò hoc impediat. Notate de Tullio qui dixit, se non posse intendere, vel vacare uxori, & Philosophiæ. Nota de irregularitibus in Græcia. Notate quæ scientia acquiri possit cum semina, & quòd non &c. Notate de Græcis, qui secundum Bonaventuram perdiderunt Scripturarum intellectum. Notate D quòd fiunt nimis multi Præsbyteri, & nimis multi Domini. Unusquisque calceator vult habere suum Cappellanum. Notate de sancto Innocentio. Notate quod bonis possumus abuti, ut Sermonibus. Notate quòd essent mercatores.

je

e-

100

時間的

Secunda causa, propter sponsam ipsorum Eccle-

siam quam spoliarent, & ei surarentur propter corum liberos & uxores. Notate de Juda. Notate de nepotibus & de stolidis mulieribus, & quomodò sunt pejores furibus. Notate quid faciat naturalis amor ad promovendum filios, exemplo bestiarum, quæ se taciunt occidiut filios suos nutriant: & per hoc multi damnantur, & malè ducuntur in hoc mundo scienter. Notate de illis qui nutriunt concubinas, & quo-

Tertia causa, ob nutritionem filiorum ipsorum spiritualium; carnis amor cos timere faceret magnos, nati fuerunt Mendicantes, ut nihil timerent; sed parùm prodest extrinseca paupertas, & nocet, si nimis lateat cupiditas, ideò non recipiuntur in testimonium. Nota quid sit expedientius: vel eos habere, vel non? Notate de fancto Paulo qui nihil capiebat. Notate Prædicatorem magis proficere, si nihil capiat, & nihil det; per donationem enim faceret hypocritas, & per captionem dissimularet vitia &c. Quod rapere à mortuis quòd nihil est & minus existimaretur. Notate de illis, qui allegant impotentiam caste vivendi, hoc est, quia non sugiunt occasiones. Notate qui pejus agat; Præsbyter concubinarius, aut &c. Notate de Theologis non uxoratis. Notate quare in primitiva Ecclesia erant uxorati; quia erant pauci, antè conversionem corum uxores habebant, & sobriè utebantur Matrimonio, nec adhuc Ecsciunt: Semper discentes &c. 2. Tim. 111. 7. Contem- B clesia dotata erat. Notate quòd si Ecclesiastici non servent fidem Deo, nec etiam servarent in Matrimonio. Et multisanantur, castèque vivunt, qui sic in principio uxores ducerent &c. Notate de Sacerdotibus Ægypti & Athenarum quibus mille erant pænæ. Notate si Sacerdotes concubinarii absolvant. Notate si debeant audiri Missæ corum. Fiat recollectio &

> O dulcis Jesu, qui es verus virginitatis sponsus, & legitimus castitatis amicus, dulcis Jesu, sine malitia, sine ira, sine invidia, velis per intercessionem Matris tuæ mundissimæ & puræ conservare pulchram virtutem castitatem in omnibus statibus, qui modò eam habent; & renovare in illis qui eam amiserunt. Quomodò renovare? Per pænitentiam. Pænitemini. Castitas pulchra per poenitentiam renovata, facit ut adveniat nobis regnum Dei, secundum tertiam ipsius orationis dominicæ petitionem, alioquin est devastaornatum, in quo est Maria, Joseph, & Jesus. Joseph est intellectus. Maria voluntas & Jesus est gratia, mediante qua Jesus est tanquam subditus aliquo modo intellectui nostro, & voluntati, in quantum impetrat, concedit omne illud quòd rationabiliter volucrit postulare. Felix est persona quæ in se habet tale regnum, talem supellectilem, quam nobis concedere velit Pater, Filius, & Spiritus fanctus. A-

> > Digitized by Google

JOANNIS GERSONII Doctoris & Cancellarii Parisensis

K CONTRA AVARITIAM MINIC POST OCTAVAS EPIPHANIÆ EVANGELIO:

Nuptiæ factæ sunt. Joan. 11. 1.

POENITEMINI&c.

Ad enfd. Codd. MSS.

OENITEMINI. Quoniam avaritiæ vitium pænitentia occidit; cognitum vobis est, & per sermonem & per picturam miraculum de mutatione aquæ in vinum, in nuptiis quibus intererant Jesus, Maria & Discipuli. Quo ad mysticum sensum. Si vinum devotionis & fanctæ consolationis deficiat in domo nostra & in habitatione nostra, ac in spiritualibus nuptiis, quæ continuè celebrari debent inter Deum & animam devotam in Galilæa, hoc est, in memoriam nostræ gressio interpretatur, & in Cana, hoc est in magno & fingulari amoris defiderio qui nec vult, nec potest pati alterius amoris saltem contrarii societatem: strvinum, inquam, nobis defuerit per nostram culpam aut avaritiam, quid faciemus? Audite quid dicat misericordiæ Mater, & totius dulcoris, & pulchri amoris, benedicto filio suo Jesu: Vinum non habent. Joan. 11. 3. hoc durum est nuncium: nam ubi tale vinum defuerit, non adeò jocundum celebratur festum. Vinum latificat cor hominis. Eccli. xL. 20. Maledicta sit avaritia quæ tale nobis aufert vinum. Obediamus Dominæ nostræ; faciamus quæcunque Domimus hydrias & vafa cordis nostri aquâ; hæç aqua est aqua compunctionis & lachrymarum quæ hauritur ex corde pœnitentiæ vase Fidei, & chorda aut sune Spei, & effunditur per diligentem meditationem & memoriam nostrorum desectuum, periculorum & finis mottri. Poeniteamini igitur, hoc est dictum, de praeteritis peccatis ploremus, & à futuris caveamus, sperantes quod pia illa Mater conqueratur Filio pro nobis, & nobis impetret vinum hoc devotionis, ut audiamus libenter & fructuose verba fieri contra vitia, præsertim contrà maledictam avaritiam. Et nos te salutabimus Virgo dignissima &c.

Si habuerim forte & prolixum contrà gulam & luxuriam certamen, velit Deus quòd fuerit ad profectum & victoriam; superest aliud non minus certamenadversùs cupidam avaritiam, malam & insatiabilem bestiam, quæ os habet simile sicut maris abyssus, vel infernalis puteus: nihil enim ipsum replet, nihil apparet quicquid imponitur. Ipsa avaritia est turpissima, & lividissima, & admodùm monstrosa. Quærit tamen nihilominus Matrimonium contrahere cum pulchra Dei imagine, humano spiritu. O infaustum & maledictum Matrimonium! O humanæ creaturæ spiritus,qui D tam nobilis es, tam pulcher, tam dignus, quare & quomodò auderes te jungere & contrahere cum crudeli hac Faptrice, cum hac damnata vetula, cupida scilicet avaritia! Certè alio Matrimonio dignus es, nec aliud obstabit niss tu, quò minus ipsum habeas. Sed quid sa-Cit monstrosa hæcbestia avaritia, ut cooperiat turpitudinem suam & deformem figuram? Se parat, & superinducit Pallium quod appellatur justa neces-

sitas, & vitæ ac status honestas, quodque oporteat. iecure, honeste & sufficienter vivere. Ipia tamen tollit omnem honestatem, sufficientiam, & securitatem. Sed quid facit proditrix illa? Se in varias mutat figuras & species; modò dicens se esse sidam mercatricom; modò alicujus artificii feminam; interdum Ecclesiasticum assumit habitum; aliquando videtur Advocata, vel Procuratrix, vel Judex; deinde se mutat in formam Dominii & dominationis; sicque safcinat humanas personas in singulis statibus, nisi caveant, & nisi infortunatum ejus fugerint Matrimonium. Infortunatum rectè dico ipsum; & in bona fide ipsum valde est sugiendum: omnia enimbona Ma-A trimonii, & omnes custodes de quibus postremò locutus sum ibi desunt; non adest Sacramentum; non fides, non bonum prolis: sed Sacramenti loco est execratio; in loco fidei deceptio; in loco boniiplius prolis, iniqua generatio. Jesus certè ibi non est, nec Maria, nec Discipuli Jesu. Et aqua non mutatur in vinum, nisi ut sint salsa testimonia, inemò semper abundat tribulationis aqua, & vinum deficit sanctæ consolationis. Verum est has nuptias fieri in volutatione & rotatione; secundum interpretationem hujus dictionis, Cana, quod interpretatur, zelus. Notate de Ixione, qui in rota vertitur secundum poéticas fictiones: & secundum verbum Evangelii de duobus, qui sunt in molendina. Exemplo Samsonis. Contrà hanc monstrofam bestiam clamo vobis? Panitemini. Nam plus pro media mutabilitatis & transitus: Galilæa, transmutatio vel re- p parte jam decepti estis si cam suscepcitis. Panisemi-

Priusquam descendam ad declarandum illud quod. proposui, audite quid hodiernum dicat Evangelium, & qualiter post sensum literalem ipsius sumpsi sensum meum moralem & dicta mea. Nuprie facte sunt in Cana Galilea, & ibi aderat Mater Jesu. Jesus quoque vocatus fuit ad nuptias & Discipuli ejus. Et cum vinum defecisset, Mater Jesu dixit ei: Vinum non habent. Jesus autem respondit ei: Quid mihi & tibi mulier? Dixis Mater ministris; quecumque dixeris vobis facite. Ibi erant sex hydria lapidea secundum purificationem Judaorum, qualibes duas aut tres continebat mennus noster Jesus dicet nobis. Quid dicet nobis? Ut replea- Csuras, quas nominabant metretas. Jesus dixit eis: Implete hydrins illas aquâ, & ipsi impleverunt nsque ad orificium. Jesus autem dixit eis ; haurite jam & date Architriclino, id est, Magistro domus. Dederunt es: & cum gustasset Architriclimis vinum ex aqua factium, O nesciret unde esset, ministri autem noverant que aquam hauserant. Archiericlinus vocat sponsum, & dicit ei : Omnis homo primim apponit vinum bonum, G cum inebriati fuerint tunc illud quod non tam bonum est: & tu bonum usque modo reservasti. Hoe suit initium signorum Jesu in Cana Galilea, & oftendit gloriam snam, Discipulique ejus crediderunt in eum. Cana cst juxta Nazareth. Jesus adesse voluit ad humanitatem suam communicandam, & ad Matrimonium approbandum. Hæ nuptiæ, secundum nonnullos, sucrunt sancti Joannis Evangelistæ: & proptereà Domina nostra aderat tanquam de progenie illa. Nec tamen credendum est quòd in Matrimonium duceret Mariam Magdalenam, quoniam ipse pauper erat, Maria verò Magdalena dives; nec etiam Jesus suit causa peccati sui, impendiendo suum Matrimonium; & Discipuli quorum meminit hoc Evangelium non erant duodecim Apostoli, sed aliqui Discipulorum sancti Joannis.

Jesus Christus sic respondit Dominæ nostræ: vel ad demonstrandum divinitatem (ad quam spectabat facere miracula) non ei, scilicet Matri esse subjectam; vel quasi diceret, desectum esse in ministris, non in Jefu, nec in Maria; vel ad oftendendum ne nimium trahamur per carnalem amorem Matris, vel cujuscunque alterius personæ progenici nostræ. Notate qualiter Deus non respondet non rogantibus; interdum tamen facere debemus quæcunque præcipit Jesus Chri-

## Sermo Domin. infra octav. Epiphaniæ

stus. Domina nostra appellatur mulier, sicut Eva appellata fuit in creatione sua; & est nomen perfectionis & fexus, non autem coorruptionis, quemadmodum aliqui hæretici dicere nisi sunt, & propter hoc Dominam nostram non esse Matrem Jesu Christi; cùm tamen præsens Evangelium prorsus asserat contrarium. Domina nostra con-& tenebant vasa illa veluti viginti aut triginta sextarios unumquodque. Et vinum bonum fuit, quia Dei perfecta sum opera. Deut. xxxII. 4. Nec factum suit vinum illud ad inebriandum, sed ad succurrendum paupertati, vel verecundiæ sponsi & Architriclini, qui erat magister domus, & erant tres ordines menfarum, aut habitationum. Quod dicit, omnem hominem bonum vinum priùs dare ad inebriandum; non est intelligendum quòd benè sactum sit; sed capit ebrietatem pro exhilaratione discumbentium, & pro liberalitate; vinum in jucunditatem creatum est, non in ebrietatem. Avaritia malo poculo inebriat. Jesus secerat priùs aliqua signa, sicut in Natitivitate alibi; sed Evangelium intelligitur de signis factis per fidem publicam, & in aperto. Nupriæillæ factæ fuerunt in die Epiphaniæ in anni revolutio-

Revertamur ad materiam nostram, & omittamus omnes alias modò morales aut myiticas expositiones B quæ fieri possent secundum diversos nuptiarum modos. In nuptiis avaritize cum humano spiritu pro Sacramento est execratio & maledictio; fidei loco, deceptio; in loco bonæ sobolis, perversa generatio. Dicamus primum in generali. Quid est avaritia? Avaritia est voluntas, & desiderium hominis acquirendi vel retinendi aliter, vel aliam rem quam ratio det, aut permittat. Et potest ista voluntas duntaxat esse ad intrà, vel sese ostendere per opus. Voluntas ad intrà fi simplex est & sine conditione habendi bona alterius, vel retinendi præter rationem, aut per media non convenientia, vel aliter quam aptum sit, aut dignum, vel per nimiam curiositatem & cupiditatem, ne permittat servitium fieri Deo, & cogitari de eo, est peccatum mortale; vel ob malum finem, postquam consensus est omnino deliberatus. Notentur partes & declarentur. Sunt quidam qui dant, & rebus semper abundant; sunt quidam qui rapiunt, & semper esuriunt. Avaritia quæ se non declarat ad extrà, est in C operibus quæ reduci possunt ad quatuor species tanquam ad quatuor filios vel filias. Quando cupida avaritia se jungit humano spiritui, præsertim sub specie alicujus bonæ mercatricis, loco benedictionis Sacramenti, execrabilis datur maledictio per os Creatoris, Scripturæ, & creaturæ. Deus maledixit serpenti in hoc quòd comederet terram, nec se in altum erigeret. Humanus spiritus avaritize junctus istam incurrit maledictionem, quià dentibus acutis cupidorum desideriorum terrram comedit. Nonne terra est omnis terrena substantia, aurum, argentum, & res similes? Certè ita: has res avarus deglutit per desideria, & devorat, & retinet per ardentem & rapidam cupiditatem in stomacho spirituali animæ suæ, quæ potest dici memoria sua, aut recordatio. Et de hoc loco capit iæpe hujulmodi elcas terrenas, ad eas ruminandas, vel rodendas denuò per cogitationes ferè continuas, milantur talpæ quæ vivit in terra, & terra cooperitur, nec videt quidquam saltem in die. Hi sunt maledicti ter in Apocalypsi per os Angeli; Va, va, va habitantibus in terra! Apoc vIII. 13. quemadmodum sunt cupidi: & quamvis cupidus nihil videat in bonis spiritualibus, est tamen securus & cautus tanquam serpens in factis suis terrenis, sicut aliqui dicere volunt, talpam videre in terra. Filis hujus seculi &c. Lupus implet se terrâ, ad dejiciendam vaccam vel bovem; & avarus ter-

renis cogitationibus, ad confundendos alios & devorandos. Non est mirandum, si talis inflatus sit ponderosus & indispositus, nec quicquam cognoscere possit bonorum spiritualium.

Secunda maledictio, est à sacra Scriptura que procedit ex ore Dei; & quamvis tales maledictiones fæpiùs repetantur & causentur, sufficit mihi de illa quòd fisa est de Jesu Christi bonitate. Et suerunt vasa re-pleta aqua, ut miraculum esset clarius & notabilius, Ne qui predaris, quia predaberis. Isa. XXXIII. 1. Pars spiritus est Deus, nulla est alia portio quæ eum sais tiare possit. Domine secisti nos ad te & inquietum est con. nostrum &c. Aug. Lib. Confes. Est pulchra & magna pars; nimis cupidus est is cui pars talis non sufficit; vel nimis infelix qui cam recusat; & tu avare refutasti eam &c. interdum pro uno denario, quem fortassis nunquam habebis. Deus ad te venit sine auro vel argento, tu eum recusas? Diabolus tibi aurum apportat & argentum, vel solum vanam spem, tu ipsum mox recipis: tu reculas portionem pretiosorum ciborum spiritualium propter simum & terram. Paulus, qui erat tam sapiens, nonne judicabat omnia terrena sicut stercora? Omnia, inquiens, arbitratus sum ut stercora: Philip. 111. 8. Et accidit supenumerò, ut comedere compellatur avarus hoc quod acquisivit per spoliationem, vel aliter. Etiam quandoque illud devorare cogitur exemplo Imperatoris, qui utebatur Officiariis luis ficut spongia: mittebat cos impleri, deinde eos constringebat tollendo ab eis quæ male acquisiverant, ut cederent in pauperum aquisitionem. Illud etiam apparet in ludis taxillorum. Exemplum de sanguisuga, quæ sugit malum sanguinem, & inde moritur. Ubi sunt opes &c. Dives spoliat, & spoliatur, comediturque, vel per Dominos suos, aut domesticos, aut per uxorem, aut per taxillos, aut per adulatores, aut per fures. Facit thesaurum suum de ira Dei, & malus est thesaurus. Thesaurizas tibi iram Dei, &c. Rom. 11. 5. Captat se in laqueis, in retibus & captiunculis, quæ avaritia ei in terra abscondit ac ponit in sua putredine; qui quidem laquei tam subtiles sunt, ut interdum vix etiam doctus eos cognoscere possit & judicare de eis. Et ducuntur in desperationem in Confessione avari propter restitutionis modum, ut quia nullus opinatur, aut percipit se esse avarum.

Tertia maledictio, est per seipsum, sæpe maledicendo sibiipsi per impatientiam, aut ob lucrum. Hoc patuit de Theophilo, qui proptereà se dedit inimico. Pauperes, & alii ipsi maledicunt. Etiam interdum omnes creaturæ ipsi maledicunt, inquantum avaritia contra earum est naturam. Omnis res naturaliter desiderat expandi & communicari, ut Confilium, ignis & alia omnia; proptercà dum cantat avarus: Benedicite omnia opera Domini Domino. Dan. III. Omnia opera Dei respondere possunt id facimus; sed tuipse maledicis & dictis & factis, proptereà te maledicit, & nos te maledicimus. Pœnitemini de prædicto Matrimonio; non libenter quis comederet escam maledictam. Hic fieri potest repudiatio, quæ melior est cita, quam tarda, & melior tarda, quàm nulla. Avaritia prætereà nec fidem servat; nec fidelitatem marito suo cui desponsata est, humano videlicet spiritui. Promittit primum sufficientiam, securitatem, potestatem, libertatem, requiem & jocunditatem; affert tamen omnia in contrarium. Nulla est in avaritia sufficientia; ipsum avarum quiescere non sinentes. Tales avariassi- D quantò plura habet avarus, tantò magis cupit, more hydropici, qui quantò magis bibit, tantò magis sitit. Ignis quantò plus habet lignorum, tantò magis ardet. Aqua salsa quo magis gustatur, cò ampliorem sitim

> Quò plus sunt pota, plus sitiuntur aqua, ait Ovidius. Exemplum de Tantalo, qui usque ad mentum est in aqua, & tamen bibere nequit. Exemplum de quodam serpente qui dispas nominatur, qui uritur si-

> ti in medio fontis. Et quidam alius mori facit siti.

Exemplum de Myda qui optabat quicquid tangeret omne id fieri aurum, & mortuus est fame. Cor quod sitit argentum ad extra, & tamen solum est ventus & res vana, & sic de omnibus rebus que non replent neque fatiant, sed secum suam afferunt indigentiam. Hoc apparuit in divite qui volebat granaria sua amphare, propter præcedentis anni fertilitatem. Inopem me copia fecie, dicit Tantalus. Et qui multa habet, multis A indiget, quia avaritia ignis est, & bona sunt ligna. Notate quòd qui assumit equum, opus est sibi samulo, deinde opus est eum nutrire, & audire ejus rixas, &c. Qui funt famuli? Sunt oblocutores, funt fimeæ, funt amari rasores, ad minus multi. Vis habere sufficientiam? Opus est ut tollas perversi desiderii sitim. Non ditaberis per plus habere; sed per minus desiderare. Cupiditatibus detrahendum dicit Seneca, &c. Notate de Alexandro. Notate de multis Beneficiis: & quomodò de superfluitate fit necessitas. Exemplum de illo qui ridendo duntaxat duos lucrabatur denarios.

Sed quoad securitatem, accidit sæpius quòd qui magis habet, minus est securus. Homo vacuus & pauper cantat per nemora fine timore latronum, ut ait Juvenalis. Dives timet omnes, timet Dominos, timet amicos suos, timet & inimicos. Exemplum de quodam calceorum refectore qui cantabat, cui dives quidam adjecit sacculum argento plenum, qui po- B & timorem adducit atque indigentiam; promittit posteà fuit melancholicus, meditans quidnam acturus

esset. Notetis de duobus muribus.

Accedamus secundam promissionem quam facit avaritia. Pollicetur & jura, & libertatem. Est ergò per Fidem meam deceptio ingens; nam servitutem adducit gravissimam, verecundamque, & onerosam, quæ tantoperè constringit & incarcerat cupiditate, ut pauper humanus spiritus plerumque non inveniat evadendi modum. Interrogate (ut dicit sanctus Bernardus) aliquem divitias habentem (malè loquor, sed quem habent divitiæ) viri divitiarum; interrogate, si hi qui dimittunt omnia, ut serviant Deo in Religione, benefaciunt? Dicit quòd fic. Fac igitur co modo, dices ei. Ipse se fricabit, & dicet, se non posse hoc facere. Quomodo? si es Magister divitiarum tuarum, tu præcipere debes, & ipiæ obedire. O avaritia quam dura es Magistra! nihil tam asperum est, aut tam difficile, quin ipsum præcipias, & facias quòd obediatur tibi. Dicis ut eatur per terram, per mare, per calorem, C lem infidelitatem, quoad intellectum; insatiabilem conper frigus, extra domicilium, dimittendo uxorem & liberos, facis ut obediatur tibi:

Impiger extremos currit mercator ad Indos.

Per mare pauperiem fugiens, per saxa, per ignes. Præcipis non bibere, non comedere, vivere modico vestitu, mori frigore, spinis affligere pedes ad parcendum calceis, facis etiam ne consumantur calcei, curas ut tibi obediatur, præcipis ut servitium præstetur inimico crudeli, qui paratus est in infernum rapere per peccati servitutem. Ah quam vilis servitus! facis tamen ut tibi præstetur obedientia. Præcipis adulari divitibus, & complacere omnibus qui conferre possunt divitias, & timere omnes qui ipsas tollere possiunt; facis ut tibi obediatur. Avaritia dicit i, itur; dicit veni, venitur; dicit jura perjura, vende Deum ficut Judas, fit; dicit quòd ponatur super collum spiritus sui ingens molaris terrenarum occupationum pondus ad obligandum magis, magilque animam suam diabolo, & fit; dicit vigilate usque ad diem: D rabilis inimicus cum omni sua vi & caterva quæ quare vigilate? Ad labendum profundius in inferni foveam, fit: hæc est admodum parva libertas, immò verè durissima & admodum verecunda servitus. O mihi dic quid sit servitus, si ejus commoda facere sit libertas?

Dicamus finaliter de tertia promissione, que est promissio requiei & jocunditatis. Cum habueris (inquit avaritia) divitias, quiesces, & Deoservies.

O cives cives querenda pecunia primum, Virini post nummos, &cc.

Mentitur, devoti homines, ipsa mentitur, non ei fidem adhibueritis; potiùs Jesu Christo credatis, qui vocat hujus mundi divitias spinas propter duras puncturas curarum, folicitudinum, & melancholiarum quæ perfodiunt animas usque ad vivam carnem, immò usque ad dolorosum languorem; immò verò usque ad amaram mortem deducunt. Et certè miser est præsertim Christianus, qui tibi credit, ô avaritia, in promissione tua, cùm Jesus Christus contrarium affirmet, & experientia ad oculum declaret. Qualisstultitia est (ut dicit Horatius) esse semper miserum o in tribulationibus, propter spem, ut aliquando sis otiosus, & sine tribulationibus. Quilibet homo requiem desiderat, & nullus cam adipiscitur, quia ab avaritia aliorsum trahitur.

O Deus optime & potentissime! Quid hoc sibi vult, quòd avaritia à mundi initio nunquam mentiri cessavit, & suam violare fidem? Et stultitia hominum talis est, quòd ei credant, quòd se ei per Matrimonium conjungant, quamvis videatur certissime quod omnino ad nudum spoliat, saltem in exitu, scilicet in morte, & tradit omnes illos qui de ipsa avaritia pœnitentiam non agunt inferni patibulo, & igni perennis damnationis: hoc saltem expediret, ne deinceps aliquis tali credat magistræ, nec cam sibi in sponsam assumat quæ sufficientiam promittit & securitatem, testatem & libertatem, reddit servitutem & impotentiam; & demum pro requie & securitate ducit animam ad amaritudinem, omnem miseriam. Confidite ergò, immò confidere nolite: violat enim fidem; non illi ergò fidem servaveritis. Devoti homines, nonne sufficere deberet, ut vobis videtur, quod dictum est, ad fugiendum maledictum & illegitimum Matrimonium humani spiritus cum avaritia? Ità prosectò. Sed adhuc pejus est quòd ipsa nec fructum affert, nec bonam prolem, quantum ad tertii Matrimonii bonum. Utinam sufficeret hoc, ut maledicta hæc sponsa sterilis esset, taliter ut nihil boni afferret, nec etiam quicquam mali; sed heu concipit dolorem & parit iniquitatem, quemadmodùm dicit Propheta Ps. v11. 15. Est perversa generatio, ipsa Mater est omnium turpium deformiumque vitiorum. Credite non mihi, sed Apostolo, qui eam vocat radicem omnium malorum. 1. Tim. v1. 10. Ipfa parit præcipuè spiritui qui cum ipsa jungitur damnabicupiscentiam, quoad voluntatem; & miserabilem terminum, quoad omne id quod est humana creatura. Apostoli autoritas nominat hanc triplicem maledictam prolem avaritiæ, cùm inquit. Quam multi, &c.

Postquam ostendimus harum nuptiarum miseriam (ministri sunt adulatores) avaritiæ scilicet cum humano spiritu, ibi quoque nec esse Sacramentum, nec sidem, nec bonam sobolem : loquamur paululum de harum nuptiarum apparatu. Mimi funt adulatores, qui ducunt notam verborum suorum secundum desiderium sponsi. Et qui falsa dicendo & mentiendo incantatione ludunt taliter, quòd de turpi avaritia apparere faciunt magnam excellentiam aut sapientem justitiam. Famuli sunt proprii pueri, aut illi de progenie quos desiderant aut cupiunt ditare; ideò vident avaritiam tanquam pulchram, honorabilem, delectabilem & utilem, quantumcunque sciant ipsam esse turpem & inhoneitam. Presbyter qui sponsalia facit, est miseadest. Architriclinus est superbia, scilicet Magister domus: superbia enim omnes superare vult, & præ omnibus se ostentare: Jesus Christus, Maria, & Discipuli non intersunt sesso nuptiarum, nisi inquantum maledicuntur, exprobrantur & negantur. Puer loco Benedicue, dicit maledicite, & in loco gratiarum est sæpè subsannatio. Ecclesia sæpè est eaupona in parochia inserni ubi est sepultura: Sepultura est &c. Luc. xv1.22. Cibi funt pauperes personæ, & omnia bona corum quæ funt comesta & corrosa per avarum, sicut

## 1009 Sermo Domin. I. post Octavas. Epiphania. 1010

solet dici. Isti usurarii comedunt me & bona mea, equum aut vaccam meam. Est ibi horrenda comestio fimilis Polyphemi comestioni, qui vivos devorabat homines, & Busiridis, qui cos equis suis dabat: & isti nutriunt equos corum. Et hæc comestio quo condimento instructa est? Condimento inferni. Et sunt cibi illi usque adeò salsi, ut malus ille dives diù post arderet mala siti in inferno, & adhuc ardet. Intermixti cibi funt immundi porci carnalitatis referti immundis & indecentibus verbis. Gallinæ macræ & ficcæ ina - A nium verborum; vel subsannationes, & colubri iræ, & invidiæ. Canes sunt qui allatrant & detrahunt unicuique bonæ personæ. Bonum quoque deest vinum, quod est spiritualis consolationis vinum, & abundat aqua turbulenta ac limosa carnalium voluptatum. Contingit bonam sapientiæ aquam præsentari, & sanctæ Scripturæ panem; sed panis convertitur in fel, puteus & aqua in modum quemdam aceti per miraculum inimici qui adest talibus nuptiis, & per exhortationem matris suæ iniquitatis. Quod est hoc vinum? Fel draconum vinum eorum, & venenum aspidum insa-nabile. Deut. xxxII. 33. Vinum draconum, aspidum, insanabiliumque serpentum; vinum hoc inebriat, soporem inducit, & intoxicat universos accumbentes in aula. Est vinum errorum contrà omnes bonos mores, Sanctamque Religionem. Omnes ipsorum trium Statuum, magni, mediocres & parvi bibunt; interdum nullus evadit, nec sapiens, nec stultus, nec fenex, nec juvenis, & omnes sunt cognati. Vinum cedit de racemo qui est ex felle, & de botro amarissimo, ficut dicit Moyses. Dent. xxx11.32. Et qui non bibit multùm de tali vino, irridetur tanquam stultus & futilis, vos videtis ad literam. Vinum hoc, & hi cibi oblivisci faciunt fraternitatis atque amicitiæ. Nominate mihi fratres duos germanos, qui optime mutuo se prius ament, date illis bibere de vino hoc in divisione hereditatis eorum, statim videbitis fraternitatem deficere. Sponsa est Domina avaritia, quæ est magistra, ut dictum est. Sponsus est servus miser, seductus & excæcatus, semper edens, & continuè majori fame affectus. Exemplum de Rege Sutrio, quia insatiabilis ibi est sames, & facit edere tanquam inter dormiendum, velut si comedat dormiens, &c.

O devoti homines, vos oro: nonne est somnium quoad omnia quæ facimus in hoc mundo, si ea non vertamus ad Deum amandum & honorandum. Hac divitiarum dormierunt somnum suum, & postea nihil invenerunt in manibus corum, cum fuerunt experrecti, hoc est, in morte: hoc accidit in illis qui somniaverunt divitias perpetuò esse suas, sed tunc vi-dent contrarium, sed hoc tardè est. Notate de corona Regis Caroli. Expergiscamini igitur, boni homines, expergiscamini per pœnitentiam, non dormiatis tam fortiter ficut glacies in hyeme, quam excitare oportet ardore. Certè, mihi credite, duntaxat somnus quidam est quod cernitis omne, respectu veritatis & diei quæ est in Paradiso omne aliud nisi umbra est & vanitas? Veræ divitiæ quas quærere debetis in Deo sunt; nam ipse omne bonum nostrum est, & solum est uml ra de supradictis mundanis reveritatem relinquere; exemplo cujusdam fatui in quodam horto existentis, qui vidit solem umbram dare cujusdam antiquæ arboris fructibus oneratæ super urticas & spinas sub arbore existentes: fatuus ille opinabatur capere umbram fructus illius, ipsumque comedere & se satiare; sed læsus suit à spinis & urticis ad gravem usque dolorem, nec tamen se satiare poterat. Hæc historia profectò nos tangit: stultiores sumus tali stulto, cum quærimis verum fructum in hujus mundi spinis, & relinquimus arborem quæ verum dat fructum, consilio stultæ avaritiæ, quæ Tomi III, Pars III,

f

3

UC.

COL

Į. VC.

stultos facit omnes se ei dedentes. Pænitemini &c. Burgensis Status panem comedit benedictum: Labores manuum tuarum &c. Pf. cxxvII.2. Ufura fc conjungit Statui Burgensi, & soror est mali contractus, & tripliciter sese variat. Interdùm tota est denudata, interdùm sucata & palliata, interdùm occulta & celata. Ufura denudata, est usura quæ clarè se ostendit, ita quòd unusquisque eam cognolcit; est quando que mutuando pecuniam: ipsa restituere facit plus argenti in dies, secundum quòd usura major est aut minor. Hac ulura reprobata est, nec opus est immorari; quia Deus, totus mundus, Fides Christiana, & antiqua Lex, Lex quoque naturæ, & omnia Jura ipsam reprehendunt, quia sumit utilitatem magnam ad alterius damnum, de hoc quod suum non est. Verè suum non est argentum quod mutuat alteri ut utatur eo; quia usus separari non petest à dominatione vel possessione. Usura talis separari debet ab Ecclesia quo ad hoc, quòd non recipiat absolutionem suam; quo ad hoc ut usurario negentur Sacramenta, vel extrema post mortem sepultura, nisi vera pœnitentia ipsam expellat : vera dico, quæ restitutionem includit. Tabelliones vel Notarii Literas super his contractibus facere non debent sub pœna amissionis Officiorum suorum, nec Domini corum sigillare debent Literas per Leonis facultatem, nec sustinere eos debent in terra ipsorum sub gravibus pœnis. Notate de famulis, vel iliis qui accipiunt eleemosynam aut oblationem ab eis. Si usura se jungat Communitati danti ad usuram, omnes qui consentiunt hoc bibitur in calice Babylonicæ confusionis, & pro- B & participant sunt extrà statum salutis. Homo obligare se non potest, quin postulare possit hoc quod nimis dedit usurario. Sed non debet postulare fructum qui indè provenit per alterius industriam, nisi clarè ostendat damnum suum, perditionem suam, & suum interesse, interea quòd alter habuit pecuniam suam. Hæc usura omnino restitui debet principali cujus est damnum, vel suis heredibus, si mortuus sit, vel ad bona & pia opera dari debet per confilium Prælati vel Pænitentiarii, si habeat facultatem. Recipere ad uluram potest fieri sine peccato in catu necessitatis, bene utendo peccato alterius, cum ponere pecuniam fuam in manum alterius dose malum non sit, sicut malum non est revelare argentum suum latronibus ad sibi ipsi succurrendum, ne ipse occidatur: ad hoc tamen nemo alius inducendus est. Usura occulta, est quæ duntaxat in cogitatione & intentione est, quæ se occultat in tali secreto, nec se ostendit nisi per conscientiæ recomparatione utitur Propheta, cum dicit, quod viri C lationem. Emere frumenta adhuc in herba, vel vina ante vindemias pro pretio parvo, propter alterius indigentiam, estne peccatum? Si hoc fit eò quòdalius vendere vult frumenta sua in sufficienti pretio, & ad fuccurrendum venditoris indigentiæ, vel propter familiam ementis, hoc benè fieri potest, & intentio judicat totum in hac secunda usura. Emere ad solvendum in certo termino & carius, fieri potest propter certam quæ habetur lucrandi intentionem, & fine hoc ut venditor quicquam perderet per hoc, quòd suo careret argento: si verò venditor potius vellet modò habere decem francos, quàm in Paschate duodecim, propter suum interesse, hoc sieri potest. Emere frumentum novum ad ·reddendum vetus, cùm fuerit carius, secundum communem curbus, Ideo stultum est velle umbram colligere & D sum, malum est, nisi excuset intentio. Commodare aliquid ad habendum obsequium aut servitium alterius, ut labores, vel vadiorum usum ad utilitatem, sicut alicujus vestis, aut equi, usura est, si intentio perversa sit; potest tamen satis intelligi quòd is cui commodatur, obligabitur commodanti, secundùm amicitiæ fidem, sed non ad certas res quæ in pro vifione jacent. Commodare ad terminum sub certa poena, de se licitum est, nisi intentio corrupta sit, hoc est, nisi commodans potius amaret poenam evenire, quam argentum suum prius sibi restitui. Habere vaccas & oves cum aliquo & ad perditionem, & ad lu-

crum, fieri potest: sed omnes contractus claudicantes de se reprobati sunt. Vocatur contractus claudicans, cum una pars est in securitate lucrandi quicquid eveniat, non autem alia; ut dare vaccam pro decem folidis fingulis annis, & semper vaccam restitui debere, etiam si moriatur: ut dare decem francos pro centum in uno anno, & in fine anni centum francos. Sicut reditus ad vitam & in fine omne argentum suum. A vamen aliorum. Secus est si à casu contractus fit, quamvis posteà bona æquitas compensare debet, si videatur notabiliter recipi ultrà argenti valorem. Potest commodari alteri res ex qua prodit utilitas, & quæ pejor efficitur au devastatur utendo, & à qua usus separari potest à possessione: ut equi, oves, tunicæ, mantilia, argentea vasa, vel stannea. Potest haberi societas in mercimoniis lucrando & amittendo, unus quidem dabit argentum suum, alter verò penum faciet. Palliatam uluram voco falsam mercantiam aut commutationem, five in una re fuerit, five in alia; & cognoscitur uno trium fignorum.

Primum, per hoc quòd res quæ venditur alia est quàm ipsa esse dicatur, aut quàm appareat. Est auricalcum, & venditur pro auro; est plumbum & venditur pro stanno; est simplex calceus, & venditur pro calceo ex corio Cordubensi; est Liber aliquis & pro, alio venditur Libro; est una herba & venditur

Secundum fignum est in qualitate: vendes malum B aurum, & durum, ac factum per artificium aliquod, vel mixtionem, pro auro bono & puro. Ostendes mihi bonas litteras ad Librum aliquem mihi scribendum, deinde scribes male; bonum piscem, vel bonum vinum & posteà malum dabis. Vendes mihi equum aliquem pro bono, sano & integro, & ipse tussim patitur. Tamen hic sciendum est aliquos esse defectus qui se declarare possunt ad extrà unicuique, & tales dicere non oportet, modò remittatur ob id justum pretium. Alii desectus qui secreti sunt, secundum Deum & conscientiam dici debent, ac secundùm Leges civiles. Et etiam pro fortiori ratione, non quærendæ sunt cautelæ plus æquo postulando, vel in tenebris, vel per celationem rei venalis, aut ostendendo omnia esse talia. Pro regula generali tenendum, quòd quotiens vendis cariùs quàm justum expostulet pretium, peccas, & ad restitutionem teneris. Bonus, famulus justum pretium quod tenet libram, & compensat res venales ex una parte, pre-C tium ex altera, & desponsavit justitiam Dei filiam, gignitque bonum ac probum hominem, legalem acquisitionem. Justum pretium est secundum bonæ fidei & æquitatis æstimationem, quod ponere potest Dominus vel Prælatus; est que res secura habere confilium, qu'od intelligitur tam de vendente, qu'am de emente. Notate historiam & exemplum fancti Augustini de Trinit: Omnes carè vendere volunt, & emere vili. & de illo qui restituit pretium. Hoc deduci potest in factis & in familia quæ interest mercimoniis; potest quoque compensari unum lucrum per aliud. Exemplum de pigmentario qui habebit provisionem multarum rerum, quæ sumentur in fine anni, hoc deduci potest. Si desectus est propter ignorantiam tuam & negligentiam, non debes decipere alterum, nec deducere illam perditionem, ficut in equis & falsis monetis, fœtentibus piscibus. Si domustua D combusta sit: si res facta fuerit melior per industriam tuam & laborem, vel per tua pericula: quòd ibi non est tanta abundantia pannorum, sicut in loco ex quo venis, potest compensare hoc, & cariùs vendere. Hic funt sex casus reprobati per probum hominem, legalem acquisitionem, quando res non est facta melior per suam industriam, & quando eam sine damno ser-vas, & nihil prodest Reipublicae, imò ei obest; sieut hi qui faciunt ad invicem conspirationem vendere ad certum quoddam pretium, ut unus qui emet

omne ferrum, aut omnes Libros, vel frumenta alicujus civitatis, vel patriæ, ut vendat in pretio quo ipse voluerit. Vel quando es persona Ecclesiastica, & debes & potes aliter victum tuum acquirere. Cum in locis sanctis prohibitis & in Festis præceptis facis contractus tuos. Vel quando hoc facis principaliter ad cumulandum fine necessitate in aggravationem & gra-

Tertium signum est in quantitate, ut in mensuris vini, 'aut frumentorum, aut malitiis, vel faciendo per malitiam rem aliquam ponderosiorem quàm sit; ut madefaciendo lanam, & simili modo; vel cum fartor furatur pannum, aut tucetarius carnes vel caseum, vel pellium artisex pelles. Facere falsa opera, falsas res in singulis artificiis. Cognosci potest per hæc tria signa si quis habeat artificium quo malè uti possit vel benè. Aliter sieri potest, si intentio bona est, & si Ecclesia patiatur de illis qui inveniunt inventiones novas & consuetudines in habitibus.

Mercatura quærit de juramentis si omnia sint mortalia & tenenda; si non sit efficiendum ut imminuatur pretium posteaquam venditor juraverit certum pretium; si in Festis diebus & in Ecclesiis sieri possint venditiones, sicut fiunt multæ mercimoniæ. Respondeo tibi, aut cum juras existimas te dicere veritatem, & ita sentis in corde tuo, & si juramentum est de rebus præteritis vel præsentibus, non pejeras nisi fortassis tua te accuset negligentia. Si sit de re futura, honesta & tibi possibili, cam tenere debes, & cum primum non eam tenere vis, pejeras. Si scias te mentriri, nec te habere intentionem in corde tuo Deum vocandi in testimonium, nec te obligare in corde per juramentum, peccas graviter, quamvis quoad Deum perjurus non sis, nec obligatus per juramentum servare quod solo ore juras. Si intelligas conditionem in corde tuo, ut dicendo: tantum dabis pro hoc, intelligo si tu vis; est aliqualis excusatio, sed non sufficiens, propter extrinsecum scandalum. Notate de directione intentionis ficut gubernator navis, per hoc quod jurans exponat & dicat juramenti sui conditionem. Dico ulterius benè actum esse, si nihil post talia emeretur juramenta, & præsertim si jurans non exponeret intentionem suam, sed nolo ementem ad emptionem obligatum esse. Bonum est etiam non inducere jurantem, ut citò juramentum suum faciat; sed quòd diceretur posteaquam jumsti, non tibi loquar ampliùs. Remedium esset, contrarium ducere in consuetudinem, & tunc emeretur, & fides adhiberetur tali personæ sine juramento, præcipuè bonæ fidei homines illi crederent, hoc patet in aliquibus benè vendentibus. Aliud remedium, quòd rebus pretium esset constitutum.

Quoad Festa & loca sancta; hæc quæstio locum habebit in tertio Legis Præcepto; saltem Missa audiri debet: humanus spiritus qui se percipit deceptum & seductum falsam per avaritiam interroget remedia, ut sine illa honestè & sufficienter præsentem transigat vitam. Non procul eundum est nobis, ut ea inveniamus remedia; interrogemus sanctum Joannem, qui bonus animæ fuit Medicus & avaritiæ contrarius, quid remedii nobis det in præsenti Evangelio secundum moralem sensum. Et video tria secundum personas quæ interfunt his nuptiis, Jelus, Maria, & lui Dilcipuli. Considera Jesum, considera Mariam, considera Discipulos. In Jesu divinam providentiam; Jesu Salvator. In Maria, amaram poenitentiam. Maria interpretatur amara. In Discipulis magnam eorum sufficientiam, hoc exemplum est per tres respectus. In schola tribulationis, in qua positus eram ad patientiam addiscendam, coram me venit remedium super omnia alia remedia, sive esset contrà paupertatem, sive quodeunque aliud malum: sumere Jesum, recurrere ad Jesum; quia per gladium considerationis divinæ suæ

## 1013 Sermo in die Purificationis B. Maria Vir. 1014

prudentiæ omnia expulit mala: Jesus dicit & promittit quòd habeamus spem in potentiam suam, sapientiam & bonitatem, & ipse nos non deseret. Præcipit ut rejiciamus omnem sollicitudinem, exemplo avium & florum. In bona fide mentiri Jesus non potest, decipere non potest. Et quid? Video quod si modò Rex aliquis, vel Princeps veridicus & potens A diceret quòd in eum speares, nec ullo modo timeres, quoniam te derelicturus non esset, putarcs te admodùm securum. Multo securiores esse debemus de Deo. Si sit tibi familia & possessiones, tribuis tibi securitatem, & expelles omnem melancholicam sollicitudinem: & tamen omne illud deficere poteit mille modis: Deus autem neminem deficere potest. Cur

ergò Deum non habes in securitatem?

Ulteriùs Deus bonus Pater noster est, quemadmodùm ipse dicit, qui nos multò plus diligit quàm mater filium: cùm ergo sit tam dives, tam sapiens,& tam potens, non nos deseret in necessitate nostra, & secundum quod sciverit opus esse nobis. Sæpiùs enim dicere debemus: Inclina cor meum Deus in testimonia tua. Ps. cxvIII. 36. Sed hîc melancholica follicitudo in corde deficienti ac timido replicat, & dicit Deum velle ut quis seipsum juvet, alioquin Deus eum non juvabit. Verum est, labora, & fac juxta posse tuum, modò hoc sit quod per ipsum Deus non ad iracundiam provocetur\_ per peccatum mortale; hoc enim se juvare non est, B sed destruere. Pete quod licitum est ad hoc quòd paternalis sua voluntas fiat in te, & tua temporalitate: ficut scit & vult illud tibi conducere, conducit: & ficut fit in cœlis superioribus vel in cogitationibus justorum, qui cœlum sunt, in quo Deus habitat. Notate de hortulano, qui cumulabat thesaurum. Notate de muliere, quæ interrogabat, si aliqui vellent: ei tollere gubernatorem suum. Si status taus tibi minor apparet quam tua exigant merius, consideragratias quas Deus tibi super alios secit, uno modo vel alio. Si enim consideres illos qui sunt ditiores te, & tu invideas: teipfum destruis & assligis. Notate de Eremira. Si habeas victum in uno statu, non quæras: ipsum augere & facere de necessitate superfluitatem. Si pati habeas pro te vel pueris tuis, accipe Fidem bonam, & hoc argue modo: vel hæc paupertas est pro peccatis meis, vel non; si sit pro peccatis meis, pœna proderit mihi, quia habeo patientiam: si est fi hæc paupertas fit ad humilandum te, vel ut castus C NOSTRA DOMINA fias, vel aliter te excitandum ad Dome sine peccato meo, Deus me remunerabit debite hîc, fias, vel aliter te excitandum ad Deum, & auserendum de peccati periculo? Et si necesse esset mori fame, si placeret Deo, ignoro quando moriendum sit, ideò habere deberem patientiam. Exemplum de pueris qui verberantur, & deinde irridentur, quia est utilitas corum.

Voca secundò Mariam; id est mare amarum, hoc est considerationem gravaminis & difficultatis quæ est in poenitentia hujus peccati, præsertim com ventum fuerit ad satisfactionem & restitutionem. Est baculus spineus: nimis invitè restituitur, vel quia expensa est pecunia, vel ob magnum qui inchoatus est statum, aut propter avaritiam quæ nimis strinxit in laqueis suis personam, proponendo ei timorem paupertatis, indigentiæ, & verecundiæ. Notate de instrumentis illis vel rebus, quæ dicuntur Gallicè tirelire, sagedde, barbe & nassee. Vide quod per hoc amit-D tis Deum, Paradisum, gratiam, totum mundum, & internum acquiris; omne quoque bonum amittis: si aliquid male acquisiveris, hoc fuerit restituendum, aut sussendium ferendum. Non igitur malè quicquam acquiras, ne labaris & decidas in hujusmodi pericula, aliquid à pueris tuis expectando.

Tertiò, Discipuli Jesu Christi hanc ejiciunt avaritiam per boni exempli eorum baculos,& eorum sufficientiam. Exi immunda ac fœda meretrix, nimis diù ibi morata es-Tomi III. Pars III.

Quis speravit in Domino & derelictus est ab eo? & si dereliquerit eum secundum vitam hanc miseram, magnoperè recepit eum, & honoravit, & retinuit in felicitate gloriosa. Vitemus perversos duos masculos, qui imprimis amant avarititiam, & magnas expensas per ædificationem, & juris profecutionem, & hominum opinionem, quæ duntaxat variatio quædam ett. Expensæ, præsertim in juris prosecutione, magis sunt nocivæ, & ædificatione: familiaritas hominum qui practici dicuntur, solum commoditatem quærit, & diversa sarpius probra. Sumamus cum magnis expensis frugalitatem, & parùm curabimus vitam noitram: parum enim eam sustentat. Habentes alimenta & quibus tegamur 1. Tim. vi. 8. &c. Nihil intulimus in hunc mundum . 7. Item non comittamus vitam nostram aliorum opinioni, sed veritati & Deo. Prudens &c. Nihil est tam fragile, nihil tam mutabile ficut hominum loquela. Mihi crede, qui vivit ad alterius opinionem, nunquam pacem habebit, nec gaudium, nec sufficientiam. Qui te reprehendunt do parvo statu, non vellent apponere quatuor denarios ad eum augmentandum. Stultum ergò est, velle ascendere altiùs quàm homo possit, ad satisfaciendum sermoni & loquelæ talium hominum. Notate historiam vel narrationem de viro, & filiis suis, & asina sua, quam quidem asinam nullo pacto ducere poterant, quin à prætereuntibus arguerentur. Duc asinam tuam secundum æstimationem tuam, suge pericula omnibus modis, imitari non poteris omnium opinionem, sume pro re tua domestica & familiari: frugalitatem contrà prodigalitatem & dissipationem, fume possibilitatem contrà vanam vulgi opinio-

### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellaris Parisiensis

DE DIE PURIFICATIONIS

FACTUS PARISIIS.

Suscepimus Deus misericordiam tuam in medio Templi. In Pfal. xLvII. 10.

Erba hæc Prophetæ David recitantur in Missæ Introitu Matris nostræ sanctæ Ecclesiæ. Utinam in spirituali templo nostri cordis modò talem reciperemus misericordiam, ut de nobisipsis & anima nostra misericordiam haberemus, quemadmodum admonet Sapiens Miserere inquit, anime tua placens Deo. Eccli. xxx. 14. Non est major cruelitas, furor, aut inhumanitas, quàm illa quæ eft hominis contrà semetipsum; quià qui sibi ipsi nequam, cui bonus? Eccli. xiv. 5. Et inter multas hujusmodi crudelitates de quibus loqui possem in sequentibus, una est permittere se mori, & scienter quidem. Et qua fame? Fame spirituali, quæ tantò est periculosior, quantò anima præstat corpori, & perpetua vita temporali. Profectò cibus animæ est verbum Dei: sicut habetur in Evangelio sancti Marthæi hominem non solum vivere pane materiali, sed verbo Dei, qui panis est animæ. Hi ergò animas corum periculosissimè same mori sinunt, veluti crudelissimi & immites, qui pa-Sss 2

nem hunc, & vitam spiritualem sibiipsis denegant, qui bonas spernunt admonitiones; aut si audierint, confestim ejiciunt, & quod pejus est, persequuntur, & odio habent misericordiam spiritualis Medici, qui hanc eis administrare vult alimoniam. Hoc apparuit de Tyrannis ergà Martyres. Taceo de tempore præsenti. Nonne est crudelitas incomparabilis & surori similis? Dicit Jesus Christus, Patrem aliquem nunquam filio suo qui cibum quæreret, serpentem loco panis præbere, quia non esset misericordia: sed heu! facimus diebus fingulis hoc miseræ animæ nostræ, quæ nobis est multo propinquior quam filius Patri. Anima nostra quolibet die (modò cam audire velimus) panem petit bonæ doctrinæ, dùm in Oratione Dominica dicimus: Panem nostrum quotidianum da nobis hodie. Luc. x1. 3. In loco hujus panis nos illi petimus serpentes & cibos admodum veneficos detractionis, luxuriæ, invidiæ, errorum, superstitionis, omnis immundiciæ & malæ suggestionis. De quibus dicit Apostolus: Corrumpunt bonos mores colloquia prava. I. Cor. xv. 33. O utinam Deo placeat ut jam à corde nostro tam horribilem crudelitatem expellamus, & recipiamus misericordiam quæ nos nutrimentum spirituale faciat recipere. Et quoniam, ô Virgo dignissima, tu es Mater misericordiæ, Thesauraria gratiæ, sons pietatis. Best qua hodiè nos admones offerendo & præfer tu ea es quæ hodiè nos admones offerendo & præfer tu ea es quæ hodiè nos admones offerendo & præfer tu en es quæ hodiè nos admones offerendo & præfer tu en es quæ hodiè nos admones offerendo & præfer tu en es quæ hodiè nos admones offerendo & præfer tu en es quæ hodiè nos admones offerendo & præfer tu en es quæ hodiè nos admones offerendo & præfer tu en es quæ hodiè nos admones offerendo & præfer tu en es quæ hodiè nos admones offerendo & præfer tu en es quæ hodiè nos admones offerendo & præfer tu en es quæ hodiè nos admones offerendo & præfer tu en es que en sentando misericordiam templo materiali. Tu ipsa es verum templum misericordiæ, in templo misericordiæ figuratum, de quo loquitur Statius Poëta libro Thebaidæ. x11. dicens: " Athenis fuisse templum quod-" dam, misericordiæ templum nuncupatum, in quo " omnis creatura auxilium, sublevamen, & consola-, tionem recipiebat., Talises tu, Virgo dignissima, tu es verus refugii locus, rationabiliter comparatus illi quem ordinavit Romulus Romam fundando, in quo omnes malefactores in securitate erant & libertate. Te igitur precamur, Virgo gratiosa: & secundum proprietatem tuam & naturalem conditionem, nunc nobis misericordiam adducas, qua devote recipiamus, & per-> severanter retineamus doctrinam quæ ad nostram sit salvationem. Proptereà te salutabimus ea salutatione per quam Angelus primò tibi hujus misericordiæ nunciavit adventum ad sanctum corporis tui templum, dicens: Ave Maria &c.

SUSCEPIMUS DEUS &c. Secundum quatuor modos templorum (de quibus loquitur Scriptura fancta) fermo noster dividi poterit in quatuor breves partes. Prima, de adventu misericordiæ ad templum materiale, secundum historiam præsentis Solemnitatis & literalem expositionem. Secunda, de adventu misericordiæ in Ecclesiam spiritualem, secundum moralem expositionem. Tertia, de templo virginali. Quarta, de adventu misericordiæ in Ecclesiam universalem, secundum expositionem mysticam & figuralem. Brevitatis tamen cau-

sâ solùm de duobus primis dicam punctis.

stræ Fidei & Religionis mysteria cognoscere desiderans, ad elevandum se in laudibus Dei sui, & sui Salvatoris, jam posset quærere à Matre nostra sancta Ecclesia suæ exultationis causam de Festo & Solemnitate, cantu & servitio quod præsentialiter explet? Cui respondet breviter nostra Mater sancta Ecclesia per verba Prophetæ proposita dicens: Devota anima, meritò exultare debemus, quià suscepimus misericordiam, quæ peccatoribus & Deo facit concordiam. Olim (ipsa Mater Ecclesia, inquit) regnavit rigorosa justitia, insidens tremebundo throno veritatis, & tenens acutum gladium vindictæ & exterminationis. Malè contingebat peccatoribus, proditoribus & malefactoribus qui contra Regalem Dei majestatem delinquebant Per Legis suæ & Mandatorum suorum transgressionem; quia sic captus, sic suspensus. Benè probavit in Luci-fero Angelo pulcherrimo, quià cùm primùm, ô Lu-ciser cifer ventus superbiæ cogitationem tuam inflasset,

atque ad hoc duxisset, ut Deo tuo æqualis sieri velles, qui tamen ut ei servires creatus fueras; nullum fuit remedium, quin justitia subitò te prosterneret, & in horribilem inferni carcerem dejiceret, à tam alto loco, in tam profundum. Adam non evasit quin post primam inobedientiam, mox eum justitia nobili suo vestimento, innocentia scilicet, spoliavit. Adduxit in regnum suum spirituale rebellionem, eum à propria paradisi terrestris hereditate sugavit, mortem illi desponsavit, servum constituit: tribulationi dedit & crudelibus satellitibus qui eum pœnis afficerent; qui quidem satellites sunt fames, sitis, angustiæ, miseriæ & infirmitates innumeræ: benè tunc apparuit regnare justitiam. Quid dicemus de diluvio, à quo solummodò octo personæ salvatæ fuerunt? De subversione Sodomæ per sulphur & ignem de cælo cadentem? De devoratione Dathan & Abiron, qui vivi descenderunt ad inferos? Hæc omnia faciebat Regina quæ eo dominabatur tempore, Justitia rigorosa. Sed in hoc tempore novo, quod gratiæ tempus nominatur, sublimis Imperator suum mutavit Judicem; quia Lex. Multum ergo hoc tempore lætari debemus, dicit fancta Ecclesia, dies Festos & Solemnes celebrare, quia suscepimus misericordiam, qui Dei & peccatorum facit concordiam. Suscepimus &c. Hæc misericordia est benedictus Dei Filius, qui tali die, quemadmodum hodiernus est, oblatus suit publice in aperto, & receptus in templo, sicut prædixerat Propheta Malach. III. I. Statim veniet ad Templum sum. Verum est quòd ante hæc misericordia suscepta suit in pretioso corpore Dominæ nostræ in die Annunciationis. Sed hoc fatis secretè factum fuit in camera Mariæ. Posthàc die Nativitatis hæc misericordia suscepta fuit in bestiarum præsepio, & paucis hominibus denunciata, scilicet pastoribus. Hodièverò eam suscepimus in loco publico, in loco fancto, in loco ad quem generaliter convenire possunt & debent tam pauper quam dives, in Templo videlicet materiali, & non in aliquo angulo Templi hujus, non in loco aliquo secreto & occulto, sed in medio, ut omnes accedere valerent. Sus epimus (inquit Propheta) misericordiam tuam. O anima hîc gloriosissimum habes donum tanquam lætissimam & gratiosissimam novitatem! Bone Domine Deus, agimus tibi gratias pro hujus doni excellentia quod quærimus cum Propheta, & devotè postulamus, dicentes: Oftende nobis, Domine, misericordiam tuam, & salutare tuum da nobis. Ps. LXXXIV. 8. Domine, non petimus sapientiam tuam, justitiam tuam, & potentiam tuam, quia plùs illa timemus, quàm desideremus: Non abs re, quia sa-Quoad primum, considero quòd anima devota no- pientia accusabat hominem peccatorem qui nequaquam poterat, neque sciverat se excusare. Proprea timebat Job. IX. 3. Si voluerit mecum contendere, non potero respondere unum pro mille. Si Deus, inquit, me secundum justitiam rigorosam judicare velit de mille accusationibus quibus me accusaret, non scirem respondere ad unam solam. Justitia condemnavit peccatorem, nec quicquam ei profuit provocare, sive appellare. Protereà timebat ille idem Job. 1x. 28. Verebar omnia opera mea, sciens quod non parceret delinquenti. Potentia in executionem ponebat Sententiam quæ effugi & evitari non poterat. Ob hanc causam timebat David: A fortitudine inquit, manus tua &c.Pf.xxxvIII. 12. Adhuc rigidis increpationibus potentiæ tuæ non potui resistere. Haud ergò mirandum suit, si peccator non petebat, sed refugiebat prædicta. Sed, bone Domine Deus, Pater misericordiæ & consolationis, ut nos lætemur & confortemur, sapientiam hanc in pueritiam vertisti, justitiam in clementiam, potentiam

# 1017 Sermo in die Purificationis B. Mariæ Virg. 1018

in infirmitatem, & solum misericordiam recipimus, quæ peccatores cum Deo concordat. Suscepimus &c. Verum enimverò misericordiæ consideremus adventum, quoniam sola non venit, sed cum magna & nobili adducitur & recipitur Processione. Maria eam præsentat, Simeon recipit & portat, Anna eam prædicat & testatur. Hic videre possumus, quare Simeon canticum suum dicendo (quod die quolibet in Completorio decantatur) tria glorioso huic puero A (qui misericordiæ dicitur) dederit nomina. Quoniam honoravit Templum, quando Maria hunc præsentavit puerum, proptereà dicitur, gloria plebis. Ostendit se benevolum & humanum, quando Simeon eum portavit, ideò dicitur, salutare. De se dedit cognitionem cum Anna eum fateretur, & ob hoc lumen appellatur. Cantamus itaque hodiè rationabiliter canticum verborum assumptorum. Suscepimus &c. Sed modò loqui desistamus de aliis hodiernis solemnitatis historiis: suppono enim, vos satis informatos esse picturis, litteris & prædicationibus. Non instamus curiosis quæstionibus parum ad nostram ædificationem proficientibus. Verum sermonem nostrum adaliquam moralitatem ex prædictis, & de hodierni mysterii præsenti Festo convertamus. Primam partem terminemus ut ad secundam accedamus. Quemadmodum in principio tetigi, in nobifipsis templum habemus & quandam Dei Ecelesiam, de quo dicit sanctus Paulus. 1. ad Corinth. 111. 17. Templum Dei sanctum est, B quòd estis vos. Murus hujus Ecclesiæ & claustrum, est corpus quod animam continet. Portæ & fenestræ, quinque sensus sunt corporales; oculi, aures, os & alii. Altare, est hominis voluntas, quæ est tanquam in medio cordis templi hujus. Super hoc Altare fiunt facrificia & oblationes bonarum & malarum affectionum. Bonus Curatus est solummodò Spiritus sanctus. Parochiana est anima nostra. Sacerdos est ratio vel intellectus, qui docet parochianam suam quonam pacto sese manutenere debeat & gubernare. Campanæ, bonæ sunt inspirationes, quibus Spiritus sanctus in eminentiori hujus templi loco sonitum incutit, & in turri quæ synderesis nominatur. Templum intrare non debent immundi porci luxuriæ, nec canes detractionis, nec excommunicati, hoc est, infernales inimici. In hoc esse debet veræ Fidei lampas, igne charitatis accensa, chorda Spei sustentata. Hujus templi picturæ, bona sunt Sanctorum & Sanctarum C desolatione miserabile templum animæ nostræ, exempla, quæ nos inspicere debemus & imitari. Et sic de multis aliis similitudinibus in hoc templo, quas omitto. Hic recipere debemus misericordiam, quia meliorem hospitem habere non possumus, nec melius præsentare Offertorium. Necesseest autem, ut nobili concomitetur Pocessione, quia Maria quam firmam intelligo credulitatem, nobis eam adducere debet misericordiam. Maria interpretata est, illuminatrix, quod Fidei convenit. Simeon, per quem veram intelligo obedientiam, ipsam recipere debet & portare. Simeon interpretatur auris sive auditus, quod convenit obediedientiæ. Demum Anna (per quam perseverantiam intelligo) eam debet diligenter serva-Legimus de Anna, quòd erat in Templo perseverans in oratione quoad primum. Quòd verò credulitas misericordiam adducat, habemus de Abraham, cui per hanc virtutem primùm facta fuit promissio. De hac misericordia, scilicet Filio Dei benedicto, legimus Dominam nostram vera credulitate misericordiam concepisse, cùm dixit: Ecce ancilla Domini &c. Luc 1. 38. Adhuc habemus in mille fanctæ Scripturæ locis eos qui habuerunt veram & firmam Fidem in Deum, misericordiam impetrasse. Apparuit de Jonatha. 1. Regum. De David. De Juda. De Maria Magdalena. De muliere Chananæa. Matth. 15. Per oppositum habemus, Jesum Christum non multùm virtutis & misericordiæ suæ patriæ infirmis tribuisse, propter corum incredulitatem. Et reverà opi-

nor incredulitatem nostram, ne misericordia adveniat, magno esse impedimento ne Rex noster sanitatem consequatur. Magnum esset miraculum si auxilium diaboli petendo auxilium Dei haberetur; unus enim destruit, & alter ædificat; nunquam talis macula domum intravit Gallorum, & timeo, ipsam non folam venire. Grande est peccatum & magna ignominia his qui sunt causa ejus. Insuper quoad secundum, quòd obedientia consequatur misericordiam, apparuit de Noë & Loth. Genes. 19. Et per contrarium hi pereunt sine misericordia, qui Deo non obediunt. Hoc clare patuit in uxore Loth & Saule, & his qui antè diluvium fuerunt, aliis quoque sine numero hominibus. Demum perseverantia virtus est quæ retinet & misericordiam servat; quia finis coronam meretur, non prælium: qui absque perseverantia inchoat, ignominiose & verecunde misericordiam de templo 140 spirituali effugat & expellit. Ideò dicit Jesus Christus: Qui autem usque in finem perseveraverit, hic salvus erit. Matt. x. 22. Qui ergò vult modò recipere fructuose & digne misericordiam nobilem supradictam, sibi asciscat & sumat Processionem, videlicet bonam in Deum Fidem. Quis nobis eam adducet misericordiam? Bona Mandatorum suorum obedientia. Quis eam recipiet? Bona Spes. Quis eam servabit & retinebit? Perseverantia. Tunc securè dicere possumus Deo verba proposita: Suscepimus Deus misericordiam tuam in medio Templi tui. Ps. xLvII. 10. Verum heu summoperè metuo quin hodiè plures misericordiæ loco intrà se sumant & recipiant crudelitatem damnabilem, odiosam, & abominabilem. Non est fimilis crudelitas aut furor illi quo quis se ipsum occidit & persequitur. Sic autem est, ut quotiescunque homo aliquis mortaliter peccat, illum seipsum morti dedere. Cui morti? Magis odiosæ & tremendæ morti quæ esse queat, hoc est, peccati morti: Stipendia peccati sunt mors. Rom. v1. 33. Et peccatum postmam fuerit consummatum, mortem generat. Jac. I. 15. Et si quæras, quo pacto miserabilis hæc crudelitas, peccatoris intret templum? Respondeo, ipsam contrario modo intrare, quo misericordia intravit; quia infidelitas eam ducit, inobedientia recipit, obstinatio autem eam servat & retinet. Revera hæc mala est Processio, & illi contraria que hodierna die fuit celebrata. In magna est confusione, miseria & quando crudelitas taliter ipíum possedit. Nulli parcit; quin potiùs omnia dissipat comburit & confundit. In primis verus hujus templi Curatus, spiritus sanctus videlicet, expellitur, cui succedit infernalis inimicus, falsus, hæreticus schismaticus. Cùm primùm intraret portas templi hujus, omnibus vitiis aperiri necesse est, & omnibus claudi virtutibus. Tunc enituntur cum magna turba & confusione infernalis inimici stipendiarii, ut pauperem parochianam Ecclesiæ illius, hocest, animam nostram, ad æternam trahant damnationem. Nota de illis, qui destruunt templa, ut laudentur. Superbia intrat cum præsumptione, ipsa animam extollit in altum, posted frontem ejus ferit, & contra terram dejicit. In Psalm. LXXII. 18. Dejecisti &c. Quando elati sunt, dicit Psalmista tu cos dejecisti, humiliasti, & suppressi-

Tolluntur in altum,

Ut lapsu graviore ruant.

De graviori autem lapsu eveniunt ira, invidia & odium quæ excæcant animam, & misere tormentis afficiunt. Horatius.

Invidia Siculi non invenere tyranni,

Majus tormentum.

Nec abest avaritia, quæ animam nostram fatigat & distrahit per mare, per terras, per ignem, per omnia mortis pericula. Horatius.

Impiger extremos currit mercator ad Indos.

Sss 3

Pigri-

Pigritia eam catenis ligat vinculo adeò duro, quòd ad benè agendum seipsum juvare non potest, nec movere. Quid dicam de gulæ peccatis quæ animam prorsus inebriant vinis & cibis taliter, ut obliviscatur Dei, & suiipsius, & omnia vertit in fabulas & derisum, quæcunque ei de gaudiis Paradisi & pœnis dicuntur inferni: de nullo enim cogitant hujusmodi gulosi, præterquam de ventre ipsorum. De his dicit Apostolus: Quorum Deus vemer est. Philipp. III. 19. Nec deest luxuria quæ comburit fætido carnalitatis igne quicquid boni est in habitatione spirituali templi nostri. Nunquam heu! civitas materialis adeò crudeliter destructa suit, à quantum cunque perversis subversa fuerit hominibus, sicut templum hoc spirituale, cum introducitur crudchtas, eo quo dictum est modo. Finaliter idololatria ibi habitat cum fororibus fuis germanis quæ sunt sortilegium, magica, superstitio, quæ faciunt ut misera anima in corum Deos credat, Baptismum suum deneget & Fidem Christianam, diabolum adoret & illi sacrificet. Reverà omnis creatura quæ se illis dedit sacrilegiis est idololatra, extrà Fidem Christianam, à sancta Ecclesia excommunicata, & secundum veterem Legem digna lapidatione; secundum nostram verò digna combustione. Cùm inimicus parochianam suam taliter videt dispositam, plenam plagis mortalibus & in lecto mortis jacentem, crudelitatem sororem suam vocat, & B ceptionis modus in præcedentibus est domonstratus, maledictam supradictam Processionem, ut parachianam hanc sepeliant. In primis infidelitas animæ ipsi oculos claudit & velat, ne videat aut cognoscat misericordiam, ut invocet eam. Inobedientia involvit linteo & ligamine iniquæ consuetudinis. Obstinatio cam ponit in secreto aut arcula, quæ Dei nominatur oblivio. Et ne un quam ab hac discedat, crudelitas illi superponit durissimum, frigidissimum; & horrendum lapidem obdurationis cordis & spei. Cirm sic anima lese habuerit, actum oft de ea, nec unquam speres remedium: quemadmodum dicit fanctus Bernardus in Libro Considerationum ad Papam Eugenium: talis enim homo neciDeum timet nec homines. Si omnes qui in mundo sunt Prædicatores quotidie incessanter prædicarent tali animæ, quæ eo se quo dictum est haberet modo, hoc est secundum malam consuetudinem & cordis duritiam, nunquam eam ad benè agendum efficerent molliorem seu proniorem, quoadusque ipsa malam suam dimississet consuetudinem, cor suum ad C nibus hujus mundi pœnis quibus afficimur, ut Dei Deum levasset, sepulchrum & abominabilem peccati fœtorem abjecisset. Nihil in ea proficerent verba dulcia ut mollior fieret, nec dura verbera ut rumperetur aut flecteretur; quoniam surda est ad omnia bona. Nihil timet, immò nec corporalem mortem quæ tam breuiter & certò illi instat, & minatur. Apparuit in Juda, & Pharaone, atque aliis. Et de hocdicit Sapiens: Vide quod nemo potest corrigere eum quem Deus despexerit Eccle. VII. 14. De Judæis pro tempore Passionis &c. Deus ex gratia sua non nobis talem evenire permittat crudelitatem, & cordis duritiam talem. Attamen audite adhuc dolum & inimici deceptionem: non ei sufficit quòd anima facta fit ejus parochiana & subjecta, & taliter (ut dictum est) sepulta; sed ut augeat malum, & ne quandoque aliquod per misericordiam apponatur remedium, superponit animæ pannum aliquem contextum hypocrifi fictione & dissimulatione, quò mundo appareat pulchra. Si enim non esset hoc hypocrisis pallium, supradicta persona appareret adeò turpis, odiosa & abominabilis mundo, quòd confestim irrideresur, & ab ho- D minibus duré infestaretur, & per magnam verecundiam forsitan converteretur. Deinde priusquam misera illa anima inferni sepeliatur cæmiterio; ibi enim inimigorum sepelientur parochiani, sicut apparuit de nequan divite, qui sepultus est inserno; inimicus procurat ut mortuorum cantentur Vigiliae. Et qui has carmant Vigilias? Roverà adulatores, qui

funt Capellani & Cantores diaboli. Vigilias quidem incipiunt per Placebo; sed loco laudum Dei Deum contumeliis afficiunt, maledicunt & denegant, fallas prædictæ personæ sic sepultæ laudes decantant: & loco fletus falsa habent gaudia, solatia & resrigeria. O Deus, si quis corporalibus posset oculis inspicere animam hominis talis, profectò res videretur extranea, multùmque horrenda, sic eam duci in mortem & inferni sepulchrum: eo tamen' fit modo. Si autem forstam quisquam præsentium ob hanc tristetur miseriam, aut quicquam boni loquatur, & emendationem suadeat, multò satiùs illi foret si abesset; conrellim enim irridebitur, digito ostendetur, & contumeliis afficietur. In hoc mortuorum Servitio non est pax, quià pax non est impiis. Isa. xxvIII. 42. Oblationes & sacrificia sæpenumerò valdè sunt crudelia, quia funt de carne, & humano sanguine. Mitto declarationem. Posset introduci de Busyride tyranno, qui sacrificabat homines diis suis. De Diomede, qui eos equis dabat. De Poliphemo &c. Considerate ergo in qua miseria sita sit anima quæ de templo suo misericordiam expellit, ut damnabilem recipiat crudelitatem. Proptereà, ô devota anima, ad Dei similitudinem creata, suo pretioso sanguine amarissimè redempta, ejice propter Deum, ejice maledictam hanc hospitem crudelitatem, & misericordiam recipe: qui resecundum hodiernæ diei mysterium. Bonam assume credulitatem quæ misericordiam ipsam tibi adducet; bonam obedientiam, quæ eam recipiet; bonam perseverantiam, quæ ipsam custodiet.

Te oro propter Deum intereà dum misericordia fuum tenet Thronum & suum Judicium, in hac vita te illi submittas; noli expectare Justitiæ Sententiam post mortem, quoniam fine remedio perdereris, & rigorose damnareris. Proptereà rogabat Psalmista dicens: Domine ne in furore tuo arguas me , neque in ira tua corripiacme. Pf. vi. 1. Et Anselmus: Ira Dei &c. Meditare, benè meditare quid profit omne illud quod in hoc mundo facis, omne quod afflictione magna perficis, omne quod per rapinam obtines, omne quod vindictam postulas, quantascunque cadaveri tuo malas ministres voluptates, si cadas in districta mortis hora in horribile Judicium Justitiæ, in mortem perpetuam. Et per contrarium non est nisi breve quoddam momentum de omservemus Mandata, eas comparando ad Paradisi gloriam quam misericordia omnibus bonis suis elargitur hospitibus. Quam nobis concedat Pater, & Filius, & Spiritus sanctus, qui vivit in secula seculorum.

JOAN-

### Sermo in die Dominica Septuagesimæ. **IO2I**

### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellaris Parisiensis

#### IN DIE DOMINICA

SEPTUAGESIMÆ.

Anno 388. Crastino Vincentii.

Ad MSS. Codd. Vill. 463. & Navarr. unum.

Missi illos in vineam sum. Matth. xx. 2.

Everendissimi Domini, Patres ac Magistri, missus ego ad vos, qui venustissimam hanc Parisiensis Universitatis vineam bonis artibus excolitis, quam tu, Deus optime, de Ægypto transtulisti, quæ extendit palmites suos à mari usque ad &c. Missus, inquam, vinum prædicationis exprimere; ubi illud hauriam, undè eliciam, vix habeo. Ita B a quodam vulgari Poëta descriptus. enim hodie præclarus ille in primis, & absque dubitatione doctiffmus viticola notter, Præceptor meus à puero, & Doctor cum Reverendissima autoritate rememorandus semper mihi; ille inquam, thematis nostri verba quasi totidem prægravidos divinæ Scripturæ racemos, per itudii torcular tanta virtute qua posset, & vinum admonitionis præservidum tam acriter, nec minus abundanter expressit, ut nihil mihi præter folliculos inanes, præter acinos, & nescio quas vini inopes reliquias dimissum videatur. Introductus tamen atque missus, nec retrò pedem vertere, nec imperantibus non obsequi possum. Proptereà cum Jesu Sirach sui Libri. Cap. xxxIII. 16. Quasi qui colligit acinos post vindemiatores, & ipse speravi.

Ego itaque tanti vindemiatoris vestigiis inhærens, quæ neglexit, vel sciens præteriit, vel liberaliter dedit recolligam, & vinum utinam tam efficax quam rude & indigestum eliciens, in vasa aurium vestrarum, meliori utique vino imbui digna, transfundam; illà C velli nequeuntes. Verùm aliter est agendum, quopriùs exoratà & in auxilium accersità, quæ absque scissira virginalis terræ, vitem veram parturiit, ad quam

recurrentes dicamus: Ave Maria. MISIT &c. Parabolicam Domini vincam Eccle-

siam figurare nemo hæsitat qui hodiernum legit Evangelium, aut matutino Sermoni præsens suit. Verum expositio hæc non adeò solitaria est, ut aliam prorsùs excludat. Quamplures nempè vineas mysticas Scriptura loquitur, quibus omissis, ad præsens tantum duas introibo, Vineam scilicet mentis humanæ, de qua Cant. viii. 12. Vinea mea coram me est. Vineam insuper sacræ sapientiæ, de qua ad literam Eccli. XXIV. 23. Ego quasi vitis fructificavi &c.

Istas ideo vineas conjunxi, quod neutra sine altera

excoli feliciter possit.

Quod ne quis false dictum arbitretur, audiat absque sapientia animæ vitam destrui. Transivi (inquit Sapiens) per vineam viri stulti, id est, sapientia carentis: credis forte, quod pulchram repererit? audi D parabilis est. Quod notavit vulgati versus gravis senquid sequitur: Et ecce totum, inquit, repleverant urtica & vepres, sed & maceria lapidum destructa erat. Proverbiorum xxiv. 30. In urtica datur intelligi mentis adultio quam voluptas ingerit; in spinis punctuosa, lacerosa, ulcerosa & dolorosa menus punctio, quam cupiditas partuit; in destructis palis, in destructa maceria, ruinosa mentis clausio, quam otiositas aperit. Sapientiam verò non nisi in bona & benè inssituta anima reperiri posse apertè monstrat illud Sap.

I. 4. In malevolam animam non introibit sapientia, nec habitabit in corpore peccatis subdito. Pie autem agentibus dedit sapientiam. Eccli. xLIII. 37.

Hanc igitur vineam duplicem nunc introgressius, excolendam esse suadebo, præsentem collatiunculam sub tribus persuasoriis orationibus absolvens. Est siquidem genus hoc dicendi vehementius atque concitatius, quod quasi aliquibus verborum stimulis mentes penetrat, & vivis eas faculis accendit ad virtutem.

Prima oratio persuasiva, erit de vinea spirituali nostræ mentis, ut ad eam primo mane consurgamus.

Secunda, erit de eadem, ut eam ipsam debite exco-

Tertia, erit de vinea sapientiæ, ut eam diligamus. Auditores autem vos benevolos habere precor, & hoc à vestra humanitate & clementia impetratum sperans

Adestote Optimi Adolescentes, & summi Patrissamilias justionem credulis auribus attendite. Itevos in vineam. Ite, currite, rumpite moras omnes. Omne ut Naso ait:

Labitur occulte falliturque volubilis etas , & nihil est annis velocius.

Tragicus quoque Seneca, Properat cursu vita citato, volucrique die. Rota pracipitis volvitur anni. Accelerandus ideireò cursus est. Neque ignotus piger ille est

Qui si manè vocetur, obandit. Si citetur adhuc iterata voce sonora. Nare vigil stertit, tandem clamore coactus. Ore tamen lento linguam movet: & mihi quid vis? Inquit, surge veni; non est permitte quiescam. Immo dies est surge Deus, miser en ego surgo. Vade seguar, 'nec eum seguitur quid desipis, & tu Non venies? dudum venissem, sed mini vestes Quaro, nec invenio; quis damon sustullis illas? Surge citò, Domine, sum prasto, nec est tamen, immò Vel caput huc illuc vertit, vel brachia scalpit, Membra vel in longum distendit, sic sibi quasdam Undelibet morulas quarit, sibi sic venit ore

Non pede, sic veniens nunquam venit ille coachus. Hæc ille.

Quam multorum hic mos est, qui non temporalis, sed æterni Domini vocationem somniantes audiunt, à cubilibus peccatorum fordidissimis 2niam magnum opus est, tempus verò brevissimum. Meminisse siquidem debetis & à Dominica parabola didicisse, unius tantummmodò diei spatium non amplius ad laborem datum esse; tam velox, tam brevis, tamque caduca est mortalium vita! Quemadmodùm itaque dies ab algida aurora inchoans, paulatim per horas & momenta ad intensum meridiei servorem. & ab indè in gelidam noctem progreditur: non aliter homo ab infantia incipiens gradatim per pueritiam, per adolescentiamque & juventutem, quasi per totidem horas, ad vividum & nubile viritatis robur provehitur: subinde in senectam & decrepitudinem, in tenebrolam denique noctis mortem sesimque ac sine strepitu relapsurus. Quam vita brevis, quæ tota su-gacissimo diei unius cursu mensuratur! Numera Menses, Annos, atque Lustra, nil aliud quam exigua diei unius momenta sunt. Adde quòd aliarum rerum perditioni utcumque succurritur; temporis jactura irre-

Quisque potest rebus succurrere, nemo diebus. Inde est Lyricum illud Hortatii ad Posthumum. Eheu! fugaces Posthume labuntur anni.

Quamobrem, præclarissimi Adolescentes, unanimes dicite, & in opus deducite illud Cant. VII. 12. Manè surgamus ad vineas; periculosa quippe est mora, ridiculosa est curvatura, fructuosa excultura, ideo manè semina semen tuum. Eccle. 11. 6. Ideo surgamus, surreximus & erecti sumus in ipso ad vineas. Plantabunt vineas, & bibent vinum eorum. Amos. ix. 14. Non expectetur tertia, non meridies, aut ipsius ad extremum solis occasus, sed mane fiat. Dedecorum est instar mortuorum prostratos humi jacere, & ut Persius indignans ait, Curvas in terris habere animas. Ideò surgamus, commissie sunt singulis singulæ vineæ, quæ neglectae peccati virus paviunt; excultæ verò fructificant in vinum felicitatis æternæ. Ideò ad has furgamus vincas.

Sed dicet for an aut pigrior aut somnolentior aliquis: cur mane & non potius vespere? Accedentes itaque novissimi præponemur primis, & mercedis tantumdem juxtà sententiam parabolæ hodiernæ sumus accepturi: incassum igitur tota die sudantes nostra attereremus corpulcula, & æstus pondusque diei into-A lerabiles gratis subiremus; ludendum potius est, & adolescentiæ, juventutisque affectibus gratissimis & placidissimis indulgendum ipsi naturæ; senectuti, quando quidem aliud agere fas non crit, vineæ cultus relinquatur. O fallacifimas spes! O expectationes vanissimas! Quot peremerunt adolescentes, quot ad colum evolaturos juvenes, in æternæ damnationis præcipitium ruere coegerunt? Non vos moveant inertium servorum voces, quoniam qui manè dedit, nec meridiem, nec ipsam quidem tertiam spopondit; sed ut sapienter Sapiens affirmat omnia in futurum servantur incerta. Eccle. ix. 2. Quam multi prolixos vitæ annos aut somniantes, aut promittentes, uno die, una B catissimus vini spiritualis potator Christus talis modi hora, unoque momento miserabiliter obierunt? Quot inter has vanæ spei voces occubuerunt, videre stupor est. Proptereà filio suo præcipiebat Dominus vineæ. Matth. xxi. 18. Fili, vade hodie operari in vinea mea. Dicere mihi visus est: Pater sum, tu filius; obtemperandum est; vade, eundum est hodie, non procrastinandum est; operari, non obtorpescendum est, in vinca fructificandum est. Sed assurgit hæc improba & temeraria spes, tacito murmure secum insusurrans: non hodie, sed cràs, erit hodiernus dies ut hesternus fit in voluptate; fit in jocis, fit in delectatione, cras ab his resipiscam, cras vineæ cultui operam adhibebo. An auditis corvinam vocem? An infidam fiduciam animadvertitis? Audite potius illud non tam creditum, quam expertum Nasonis verbum:

Qui non est hodie, cras minus aptus erit, Quòusque cràs, & nunquàm hodiè; fiant, quæso, omnia ista cràs unum hodie, aut unum manè in qua vincam tuam opereris. Nec frustrà Prophetam dixisse putes: Bonum est vivo, cum portaverit jugum Domini ab adolescentia sua. Thren. 111. 27. Jugum liberum ac regium, & nisi Christum mendacem putes, suave atque leve: gravat fortassis cum incipit; mox ut tuleris, in oblectationem veniet. Ideò benè præcipit Rhetor ille Tullius. Optima forma vivendi eligenda est, quam jocundam reddet consuesudo. Et Naso: Quod male fers, assuesce, feres. Jugum leve est, si pensentur pabulum & præmium, & facilis labor quem amor operatur; mollibus verò, & enervatis, ac non amantibus nihil non difficile est. Porrò Seneculiantur ingenia ad recti amorem, & leviter, id est non multum corruptis injicit manum veritas. Ferocifsimarum enim belluarum catulos edomamus, & teneras plantas circunflectimus ut libet: lenectam expecta, solamque temporis moram, frustrà hæc agere conaberis. Nec alia ratio est cur pueros suos conte-1tim parentes aut scholis, autaliarum rerum opificibus tradunt, nisi quòd grandior ætas minus his apta est: quantò satiùs bonæ menti ac sertili ab ineunte ætate vacandum est, qua arte alia venustior nulla est, nulla infignior, nullaque sciri difficilior, cum è contrà mala mens per se & sine magistris (ut Seneca ait) addis-Catur. Quapropter, ô ingenui Adolescentes dùm vinca vestra est ad instar ceræ slexibilis, dum que vitiorum frutices in cam nondum alte radices egerunt,

eam excolite, ad eam vigilate. Facillimè fiquidem violabilis est, aut ab æstuanti & igneo vapore libidinis, seu à gelida bruma, vel à turbido & exurenti vento ambitionis, aut alia peste hujusmodi. Quæ, & fimilia incommoda, si vineam teneram vobis non obstantibus invaserint, de ca actum est & periit. Eliquate igitur ex ea primum ac purum vinum, nec sordidis criminum fecibus mixtum, & vestris in vasis recondite, quoniam Flacci verbum est, quod Augustino placuit:

Quo semel est imbuta recens servabit odorem,

Testa din,

Ait enim Seneca 2. Epist. i quòd in ætate simili vino, primum optimum est. Ideò Virg. Optima quaque dies miseris mortalibus aui.

Prima fugit, subeunt morbi, tristisque senectus. Primum insuper vinum gratissimum est & Deo acceptissimum. Ad hoc Judæi primitias vindemiæ offerre jubebantur Sacerdotibus: contra detestandam illorum ignaviam qui primitias ætatis & vindemiarum fuarum spiritualium mundo largiter effluunt; feces suse senectutis Deo dare, dedicareque proponentes; qui cavere debent ne audire mercantur illud Christi: Non bibam amodò de hoc genimine vitis Matt. xxvi. 29. Quoniam vitis senex quæ ab initio non exculta est, convertitur in labruscam aridam, nodosam, & exo-sam, cujus liquor acerbissimus est. Nimirum si delivitis germen aspernatur: nimirum etiam si hos senes de miseriis suis quibus evelli sæpè frustra conantur, hora diei novissima ingemiscentes nequaquam audivit summus Patersamiliàs, qui eum hactenus semper mittentem vocantemque habuerunt contemptui. Mens erat mea generosorum adolescentum exempla, ut Platonis, Catonis, Cyri, Alexandri, Alcibiadii; Sanctissimorum præterea, ut Samuelis, David, Joannis, Nicolai, ac similium quorum ingens multitudo est, ad vestram revocare memoriam; sed veritus sum ne illam potius obruerem aut fastidirem rerum multitudine. Satis est dictum, modò agatis ut illorum sitis in numero, qui vincam Domini, id est animam primo manè juventutis excoluerunt, de quibus hodiernæ C parobolæ initio dicitur: quod exiit Dominus primo mane conducere operarios, & misit illos in vineam suam; quod fuit thema præassumptum: ubi conformiter ad prædicta primo mittente nobis proponitur consummata jam actio sedulitatem exprimens imitandam, cùm dicit, Misit, de præterito. Misi ad vos omnes servos meos Prophetas de morte consurgens, Jere. XLIV. 4. Ecce diligentiam quæ imitanda est. Nam Ibid. c. xx111. dicitur quòd non mittebantur Prophetæ & præcurrebant. Ergò à majori nos, qui mittimur, habemus præcurrere. Et sic in missis subjungitur firmata operatio otiositatem reprimens fugiendam, ibi scilicet operarios. Mitte illum in operationem ne vacet. Multam enim malitiam docuit otiofitas. Ecclef. xxxIII. 28, 29. Et ideò semper aliquid boni facito ne te diabolus inveniat otiofum. In vinea comprehenditur grata fructificatio steca in se expertum esse ait quòd facillimè tenera con-D rilitatem perimens rescindendam, in vineam scilicet. Ezech. xvII. 6. Facta est vinea, & fructificavit in palmites, & emisit propagines: & Fructum suum dabit vinea. Zach. vIII. 12. De tribus simul illud jam præallegatum repetatur: Fili, vade, quoad primum, ho die operari, quoad secundum, in vineam meam, quoad tertium. Hæc de prima oratione.

### SECUNDA ORATIO,

Qualiter vineam nostram excolere debeamus.

T Otis accingimini viribus, infignes Viticolæ, sumite farculos; ligones adaptate, ortus est sol, exeat home ad opus suum & ad operationem suam usque ad vesperum. Ps. ciii. 23. Pudeat servos stertere, pudeat jacere, cum jam clarum manè fenestras intrat, ut apud Persium est. Cùmque vigil ille venturus Paterfamilias pridem exierit, qui tremendis vocibus intonans acclamat: Quid hic statis tota die otiosi! Ite & vos in vineam meam, quæ est mens vestra. Præcipit incun-Chanter: Ite in vineam meam, ipsam excolite. Ite, non quidem gressibus corporis, sed piis affectibus: neque ènim maria nobis transfretanda sunt, aut desertæ solitudines adeundæ, sed quod præsentissimum est ad nos. Ite (& Persio obedientes) non vos quæsiveritis extrà. Habet itaque vestrum quilibet vitem intra sepem sui corporis interclusam, similem illi quam somnians ille incarceratus pincerna Pharaonis se vidisse refert. Gen. xL. 9. Videbam inquit, vitem coram me, in qua erant tres propagines. Mystice, vitis hæc anima nostra est. Et propagines tres, sunt ipsius vires, scilicet vis rationalis, vis concupiscibilis, & vis irascibilis. Germina, sunt cogitationes. Flores, affectiones. Uvæ, sunt operationes, quæ dùm prodeunt, quasi in vinum exprimuntur. Hæc autem vitis, sineglecta, nec cultu virtutum assiduè exercitata sit (ut fieri solet) convertitur in labruscam, seu vineam silvestrem, qualis erat illa ab Elizæi famulo reperta. 4. Regum IV. Hanc conversionem pessimam gravi interrogatione culpat Deus Jevem. 11. 21. Ego, inquit, plantavi vineam electam, quomodò ergò conversa est in pravam vinea aliena? Et Isaiæ. v. 2. Expestavint faceret uvas, & fecit labruscas. B Et quoniam qualis arbor est, tales ejus esse fructus necesse est. Matt. vii. istarum tam diversarum & adversarum vinearum disparia vina sunt, ambo tamen mixta. Primum est dulce, suave, & odoriferum; reliquum salsum, putre, & sœculentum. Primum pollicetur anima sancta dilecto suo: Dabo, inquit, tibi poculum ex vino condito. Can. viii. 2. Ideò condito, quià variis confecto virtutibus, tanquam ex multis aromatibus & pigmentis. Secundum vinum id est de quo Psalmista ait: plenummixto, idest multiplici peccato, cujus fex non est exinanita, de quo bibent omnes percatores terre Ps. LXXIV. 9. 10. & Deuter. XXXII. 33. Fel draconum vinum eorum. Videtis quam miseranda transformatio, & quanto cum discrimine nostræ mentis vinca aut inerti torpore, aut procrastinatione perversa, debito cultu exerceri contemnitur. Ecce nunc tempus putationis ac spiritualis exercitii advenit, Septuagesima scilicet, quæ in septemplici denario dierum, quasi septem horis clauditur, ubi quisquis operari renuerit, diurni expers erit denarii, nec cum Christo hora novissima resurget ad vitam. Laboremus igitur, & non labatur, nec prodigè spargatur tempus, res (ut Seneca ait) pretiosissima: non perdamus vineam pro qua irriganda noster olim Dominus est crucifixus, & non sit vilis nobis anima nostra, quæ tam chara illi fuit. Neque enim domum, neque vestem, neque suppellectilem malas habere volumus; non malam similiter habeamus mentem, sit, precor, charior nobis anima nostra quàm tunica. Undè prorsus monet Sapiens: Miserere, inquit, anima tua placens Deo. Eccli xxx. 24. Et quomodò illius misereris, quam perimis? quomodò illam amas, quam fentibus peccatorum durissimis cruentari, & densissimis vepribus suffocari permittis? Ad misericordiam tamen si ullatenùs slectere potest miseria illius, abundè miserandum erat, cum nulla sit major, nulla deterior quam quæ ex peccato oritur calamitas. Quæso te, dùm districtissimus laborum nostrorum exactor hora diei no- D dilabuntur. Hoc est quod in bestias homines vertit, vissima quid egeris percontabitur, quid dices, quam contexes responsiunculam? Non erit mendaciorum locus: tremens, pudoreque suffusus, & attonitus respondebis illud Cant. 1. 7. Vineam meam non custodivi. Delicati verè & ineritis servi responsio hæc est, quam non lento pede subsequetur crudelissima damnatio. Auslurge igitur, & operam da ut animæ tuæ vitis radicetur per profundam humilitatem, suffumigetur per doctrinæ susceptionem, fodiatur per

Tomi III. Pars III.

cordis Contritionem, irrigetar per lachrymarum effusionem, extirpetur per puram Confessionem, & tandem putetur per plenam Satisfactionem. Sit in ea torcular disciplinatæ conversationis quod virtuosæ devotionis vinum exprimat; fit turris aut specula altæ contemplationis, & diligens mandatorum observatio tanquam sepes atque maceria; serreum habeto ligonem fortitudinis, acutum sarculum temperantiæ, & vinum fraternæ dilectionis; fint capaces rationes tuæ in memoria, nec effluentes aut rimosæ, per præceptoris obligationem. Denique contrà ostentationem sint observata atque clausa cordis tui cellaria. Dùm verò mortalitatis tuæ ac fragilitatis memor rerræ diù recurvus inhæseris, subrige te interim, æther altum intuere, lassasque vires refove. Sub dio, &t in campestribus virtutum habitatio tua, & ingratæ tumultuantisque urbis curiosissima otia, & enervatas rabidasque delicias, dolos, invidiam, fraudes, ex animo tuo dimove, & detestans fuge. Arceantur à portis ac introitibus vineze tuze insidiantium demolientiumque ferarum occursationes; per portam oculorum tuorum cave ne introeat elatus superbiæ cervus, non onager jugi Dominique impatiens, non ericius malarum cupiditatum aculeis respersus; cobtrudatur aurium janua, ne vulpeculæ adulationum fallaces ac subdolæ obrepant; non pateat per gustus aperturam voracibus lupis ingressus, nec ebriosis lyncibus vini avidissimis; claudatur linguæ volubilis cardo ipsis canibus, detractoribus clamosis atque mordacibus. Super omnia observetur janua tactus, & mille seris, milleque vectibus obseretur; alioquin libidinosæ, immundæ, lutosæ ac sordidæ sues, olidi hirci, apri truces omnia subverterent, conculcarent, & solis afflatibus exurerent. Clama forti spiritu per tubam orationis contrà aves cœli quæ sunt dæmones. Math. xIII. easdem per signum crucis vineze affixum vehementer exterreas. Hac age, ne in vineam tuam incidat illud Prophetæ dictum: Exterminavit eam aper de silva, & singularis ferus depastus est eam. Pf. LXXIX. 14. Itidem illud: Dirupuerunt eam omnes transeuntes viam &c. Ps. LXXXVIII. 24. Naboth mori maluit, quam vincam suam pretio magno Regi Achab venundaret: patet 3. Reg. xx1. Et quomodò tu vineam mentis tuæ his hostibus gratis offeres? quæ non ut vinea Naboth caulibus complantanda erit, sed lappis sed tribulis, saliuncisque peccatorum acutissimis & miseras animas discerpentibus erit respergenda. Magna prorsùs esset insania.

Curandum est prætereà, ut & prænominatæ vitis propagines tribus palis fulciantur. Vis rationalis, palo Fidei; vis concupiscibilis, palo Spei: vis irascibilis, palo Charitatis. Nam hoc neglecto, vitis propriarum virium inops humi prosternitur, & in altum surgere nequiens, ex humido telluris attaclu vitiosam contrahit putredinem. nascuntur aranexe supervacuæ curiositatis, hinc spurcidæ limaces crudelitatis, hinc vorax cupiditatis eruca devotionis medullam & gratiæ rorem penitus exficcantes, afferentes insuper secum illam maledictionem Abacuc. III. scriptam; non erit germen in vineis. Nihil itaque altum, nil magnificum, nil cœleste cogitare possunt, qui Fidei, Spei, & Charitatis arctis vinculis & firmis retinaculis non inhærent; sed terrenis toto pondere incumbentes ad omnia vitia proclivi & rationis obtundit aciem, ita ut homo totus brutalis effectus sapere non possit cœlestia, sed in omne nesas atque facinus impellitur. Nam ubi, projecta Fide, regnat ignorantia, ubi desperatio Spei locum tenent, ubi cupiditati cedit Charitas; cupiditas instimulat, ignorantia excœcat, & desperatio præcipitat. Longèaliter insignis ille vineæ cultor Paulus: Scio, inquit, 2. Tim. 1. 12. cui credidi, & certas sum, quia potens est depositum merm fervare in illum diem justus Judex. Ibid. IV. 8. ecce

ligaturam ejus cum Fide & Spe. Et ad Rom. viii. 38. Certus sum enim, quià neque mors, neque vita, neque Angeli &c. & sequitur, neque creatura alia nos separabit à Charitate Dei, v. 39. Ecce tenacissimum Charitatis amplexum. Hunc imitemur & summo Patrifamilias animo prompto pareamus; valeat apud nos. tantundem Dei jussio, quantum apud improbos nequissimarum cupiditatum possunt imperia. Nam si cos mittit avaritia, illicò pergunt; si ambitio, acunt, ecce assumus; si luxuria, præstò sunt; si gula, non differunt; si invidia, detractio, ira, in auditu solo auris obediunt: & fidelis Christianus Deum mittentem & vocantem non audiet, dissimulabit, obfurdescet & excitari non poterit? Absit. Nihil est quod cupiditas suos patiservos non faciat: famem, sitim, frigora, sævitiam cæli, aërisque intemperiem, ignominias, probra, contumelias, durissima denique fervitute humeros premit, farcinas auget; in ferrum, in ignes, in pericula omnia nequiter impellit. Et tamen apud cupidos hæc pati ludus est, ut gloriunculam aliquam aut fædam delectatiunculam adipiscantur, sive ut aliquantò opulentiores fiant, immò certè ut egentiores, ut inglorii & cruciandi perpetuò remaneant. Cur Charitas idiplum efficere non poterit, quòd tam leviter potest cupiditas? Id quod mundus, cur Deus non poterit? Certè bona tantummodò & B integra adfit voluntas. Operetur juvenis constanter quidem & perseveranter, ne honestum principium infamis dedecoret finis. Et ne (ut Horatius ait)

Definat in piscem mulier formosa supernè.

Operetur ferventer senex, & instar peregrini, diei jacturam celeriori cursu currentis, operi bono totus insistat. Ponatur antè oculos præmium pollicentis, minantis terror, & omnium pro quibus humana mortalitas torquetur, atque cruciatur, inanissima & vento fimillima vanitas. Nemo missionem suam spernat; sed animadvertat quemadmodum vox illa gratiam notat præcipuam : Misit illos in vineam suam Matt. xx. 2. Ubi nota ad prædicta summi Patris familias mirandam bonitatem. Nam salubriter nos dirigens misit Dominus, Mist me in Bethel 4. Reg. 11. 2. Bethel autem habitaculum Dei interpretatur: bonitatem, quæ singulariter est eligens, illos scilicet operarios. Elegit Rex Salamon operarios de omni Ifraël. III. Regum v. 13. ecce singularis electio.

Tertiò summi Patrisfamiliàs magnam curialitatem, quæ grata est, alliciens in vineam suam. Vocabit vir, scilicet, Christus, amicum suum, id est, Christianum, subditus vineam suam Zach. 111. 10. Alia realis horum trium concordia habetur ad Rom. viii. 29. ubi Apostolus ait. Quos prascivit, & pradistinavit &c.

### Finita igitur secunda oratione, tertiam subjungo, qua est de vinea sapientia, ut eam diligamus.

Uisquis adest, qui coelestem beatamque vitam in terra quærit, & mores priscos cupit mu-tare, sapientiæ vineam petat, & post tergum missis terrenarum curarum urbibus, ejusdem se cultui devoveat. Nulla oblectatio major, sed nec purior ulla exercitatio, aut fructuolior, aut viro generolo ac libero dignior esse potest; non munus ullum penè grandius ab immobili Deo hominibus datum est, quàm quòd in hanc eos vineam mittat, initium & ingressum præstat, cujus culturam præposuit Sapiens sedibus & Regnis. Sanctè id quidem, cum ipsamet sacræ Sapientiæ vitis oblatum sibi Regnum contempserit, unde Judicum IX. 12. Locuta sunt ligna ad vitem: impera nobis. Quæ respondit: Nunquid possum deserre vinum meum quod latificat Deum & homines, & inter

ligna cetera promoveri? Magnifica prorsus responsio. Sed quòd est vinum hoc quod lætificat Deum & homines? Sanè intelligentia spiritualis sacræ Scripturæ: quia Scriptura cum per torcular vehementis studii comprimitur & constringitur, vino multiplicis intelligentiæ spiritualis exuberat quod lætificat Deum; nam fervens indè devotio oritur, qua inebriatus Deus exhilarescit, & liberalis efficitur, adeò ut instar Regis Assueri ipsi Esther, quæ animæ devotæ typum gerit, quicquid petierit illicò se daturum polliceatur. Esther III.. Lætificat verò homines ob doctrinam salutiferam, quam qui bibunt, obliviscuntur egestatis sua & paupertatis, ut notatur Prov. xxxi. Bibito enim modeste hoc vino, toti, terris despectis, in cœlum rapiuntur lætitiæ. Alia causa est: nam spirituales animæ morbos atque vulnera, vinum hoc doctrinæ fanctæ curat; quomodò sanasse legitur per vini superinsusionem Samaritanum hominem qui descendens de Jerusalem in Jericho incidit in latrones. Luca x. Hoc vinum est sincerum, subtile, ac temperatissimum, quod ipsam Domini Sabaoth vineam, Ecclesiam scilicet, hactenus aluit, & quò potata ac nutrita, in tantum adeò robur vitemque præcelsam excrevit magnitudine. Hanc vineam viri olim Ecclesiastici solam colebant, hanc amabant, in hac exercebantur. Sed heu qualiter, & quam mutata rerum facies, quàm adverso sydere, immò quàm perverso scelere in contrarium versa sunt omnia! Quæ dudùm sola viris summis in honore erat, nunc ab hominum infimis habetur contemptui, & jam apud nonnullos (quos magnus ille è cœlo Deus malè perdat) infame & dedecorum nomen est, & florentem ejus odorem, quemadmodum venenifera animalia, ferre nequeunt, & raros ejus cultores rident, & in fabulosum suum vertunt jocum. Cur ita? Eò scilicet, quòd nudi ac inopes eis videantur, nec infames divitias habent malis artibus, fraude, dolo, rapinaque conquisitas; quòd insuper beneficiis carent, quæ talium importunitas, ne dicam, indignissima perversitas surripit & extorquet. Hinc vinea ipsa sapientiæ raris colonis excolitur. At verò creberrimis viticolis mundanæ ac diabolicæ sapientiæ vites frequentantur & obstrepunt, quarum vinum grossum est, rude, indigestum ac turbulentum, & optimus illorum effectuum opifex, de ecce salubris directio Summi Patris familias gratam C quibus 2. Esdra III. habetur quod vinum seducit mentem, & hoc per errorem: omnia per talenta facit loqui per præsumptionem; & non meminerunt homines cùm biberint amicitiam, neque fraternitatem, ob insatiabilem avaritiæ cupiditatem : sumere facit gladios litium, suscitat tumultus disceptationum, turbar oculos rationis, blesa reddit ora, perdolosum fictumque mendacium, efferacissimasque libidines gignit, & nihil est quod spernere, quod attentare non jubeat. Inter hæc miseri versantur, inter hæc terunt tempus fuum lucri spe turpissimi. Sed quid opus est.

> Teneras mordaci radere ferro. Auriculas? ut Satyricus ait? Hæc antiqua querela D est, & non tàm exaggeranda verbis, quàm ab omni-potenti Deo severissime ulciscenda. Idcircò ad vineam sapientiæ redeamus, qua nil pulchrius sol vidit, nil creavit natura venustius, nil quod Ecclesiæ Rectoribus magis congruat, usque adeò ut præcipiat eis Petrus Apostolus, quod sint parati semper ad sutisfactionem omni poscenti eos rationem de ea que est in eis Fi-de 1. Pet. III. 15. Illud infimis Consilium est, Prælatis autem necessarium ad salutem Præceptum. Quanti funt qui facere illud sciant ex raritate Theologorum, quos solos hoc scire contingit, perpendi potest. Habet verò (ut vites ceteræ) vinea hæc sua superflua, eam idcircò putare & expurgare necesse est. Habet sarmenta falsitatum ac hæresum, quæ falce veritatis rescindere convenit, & justis concremare incendiis. Ejusmodi sarmenta mysticè sunt illa quæ Paulus naufragio liberatus apud Mitilenam insulam congregavit, & in ignem misst, ex quibus processit vi-

> > Digitized by Google

### Sermo in Dominica Septuagesima. 1029

pera quæ suam arripuit manum, sed in piram illæsus eam excussit: patet Actuum ultimo. Vetus hæc historia si ad tempus præsens referatur; inveniemus viperam hanc elle illum perjurum transfugam, non nisi in malo notissimum, cujus nomen non sit in ore hominum, qui, ut vipera solet, propriam nuper in matrem, immò & in matres, Ecclessam, unitatem, pacem, ac ordinem suum sævire præsumpsit, & qui ex aridis errorum suorum sarmentis egressus, Pauli manibus inhæsit, dum ad ejus dicta improbo morsu pendere, dumque in ipsum sui erroris virus rejicere fatagit, dicens aut Paulum male dixisse, aut se benè. Sed ô æquissime rerum arbiter! Ecce sarmenta meritò rescisa ac amputata; cur ignis deest? Ecce superflua vitis, cur cessant incendia? Quousque vipera Pauli manibus nequiter pendes? Quousque excussa non decidis? Sed decides volens aut nolens; (nisi fallor) in rogum præcipitaberis temporale, vel æternum. Ibi te linquens nisi redeas, ad ultiora progredior. Ità observandum est circa vineam sapientiæ, ne in eam jaciantur extrema & adulterina quarundam scientiarum semina, juxta Dei Præceptum Deut. xxII. 9. Vinea inquit, alterq semine non seminetur. Vitandæ quoque sunt & explodendæ araneæ, quæ ipsi Minervæ (quam sapientiæ deam singunt) ideò invisæ ac odiosæ feruntur, quòd in subtilissimorum, sed fragilium filiorum contextione seipsas eviscerant. Debent autem solida esse & fortia sapientiæ documenta, nec tam cassæ subtilitati, quam planæ veritati deservien- B tia. Nec ob aliud enim Cato Magnus expelli voluit ab urbe Carneadem, quam quod sophisticæ subtilitati plus æquo deditus, veritatem aut obvolvere, aut offuscare videretur. Et talia quamquam operosa sint & difficultatis plurimum habentia, non ideò scrutari convenit in tanta temporis egestate; cum aliæ tot occupationes se offerant tractari digniores. Multam operam dedit, qui Homeri Iliada tam tenui in membrana & exigua litera scripsit, ut in nucis parvæ nucleo totam includeret. Item Callicrates dum in magnitudine propria ex ebore formicas effigiat. minus Mirmichrides, quia quadrigam eburneam adeò parvam fabricavit, ut à muscæ alis tegeretur; & navim quam apicula pennis absconderet. Esto hæc admiranda fint, inutilia tamen funt, nec modesti hominem ingenii detentura. Plus equidem prodesse, quam admirari studendum. Et ista studere curet qui sapientiæ vineam colendam susceperit, ut nec inutilium & supervacuorum perserutatione frustrà se torqueat, nec in his acumen sui obtundat ingenii. Sumdesideria mentis vaga. Imitandusque in hoc est Judas, qui ut legitur Genes. xLIX. II. alligavit asinum suam ad vitem. Asina nostra, caro nostra est, aut animalis appetitus, hebes, inersque. Quæ asina ad sapientiæ vitem colligatur; per prærupta, per incultave, petrosa, & aspera malarum cupidinum devia non linquitur evagari, nec sessorem suum qui est spiritus noster, quà non licet, invehit aut impellit. Hac autem asella fortibus disciplinæ vinculis astricta & domita, liber spiritus se intrat, se spectat, & suæ dignitatis conscius assurgit alacer, leves contemplationis alas aptat, & candidissimis bonorum affectuum plumis induitur, aëra prætervolat, & ex alto exosas terras despiciens, sydereos petit tractus, & supremum rem Redemptoremque suum, ac æthereos incolas videt, admiratur, stupet, & corum familiarissima collocutione recreatur. Isti namque sunt, ut Ozias (qui videns Deum interpretatur) qui vineas suas habuit in montibus, immò in sublimiori montibus omnibus cœlo, prout habetur. Paral. xxvi. Edocetur ibidem plenissime ipse spiritus de vineze suz cultura, quid inserendum, quidve rescindendum est, & quid mercedis recipiendum. Introducitur interim in cellam

Tomi III, Pars III,

charitatis vinariam, & vino devotionis potatur, quo inebriatus jam se non capit in se. Vivit namque, ubi totus amor suus est: ubi autem amor, ibi & cor; ubi verò cor, ibi vitam esse necesse est: quod ille tertium in coelum raptus innuens: Nostra, inquit, conversatio in calis est. Philipp. III. 20. Hoc de viris sapientiæ deditis maximè dictum crediderim.

Intereà apud ipsum spiritum omnis mortalium subit oblivio, non terrenorum cura surrepit. Et si verbis rigidi illius Ipoliti apud tragedicum Senecam utimur: 35 Non illum amaræ mentis inflammat fu-" ror: non aura populi & vulgus infidum bonis: , non pestilens invidia in materia: non fragilis fa-" vor, Non ille Regnoscrvit aut regno imminens; va-" nosque honores sequitur, aut fluxas opes. Spei me-" tusque liber non scelera populosas inter urbes sità , novit, nec omnis conscius strepitus pavet aut verba fingit mille, aut quærit tegi duris columnis, " Sed rure vacuo potitur, & aperto æthere innocuus errat. Ethera ac lucem petit & teste coelo vivit. Quam dispar & quam dissimilis hæc vita est illi cujus idem Seneca meminit Tragadia prima Act. 11. , Ille, inquit, superbos aditus Regum, durasque fores expers somni colit, ac nullo fine beatas componit opes gazis inhians, & congesto pauper in auro, illum populi favor attonitum fluctuque magis mobile vulgus aura tumidum volvit inani: hic clamosi rabiosa fori jurgia vendens improbus iras & , verba locat., Hæc ille. Non poterant duplicis vitæ, terrenæ & spiritualis adversi mores describi propriùs, sed nec fideliùs dici. Id verò totum ad illud redit quòd de secundarum, vinearum cultoribus nuper expressum est, quorum ibi sunt mundani ac bestiales viri, quos in vineam suam mittit terrena ac diabolica sapientia. Primi autem suint spirituales homines, quos vera sapientia, quæ Christus est, elegit per gratiam, & mi-In illos in vineam suum, quæ fuerunt verba à principio proposita. Ubi correspondenter ad dicta, cernere licet quòd ipla lapientia artis doctos conspectat, autoritatem subministrat, quia misit illos. Hæc inertes non receptat, laboratores puros optat illos operarios. Sibi soli non laborat, sed singulos ire curat in vincam sum. De primo: misit illos prædicare regnum Dei. Matth. x. 7. Ad millionem autoritas refertur, ad prædicationem verò scientia, & idem habetur Matth. III. & Luc. 1. De secundo Eccle. IX. 10. Quicquid porest manus tua incessanter operare, contrà ignaviam & Eccli. XXIV. 30. inquit Sapientia: Qui operantur in me, non peccabunt. Ecce puritatem. Ideo Hieronymus: Ame mopere ad extremum relegande funt discursationes & Cscientiam Scripturarum & carnis vitia non amabis. Pro tertio Eccli. XXXIII. 17. ait Jesus Filius Syrach: Quasi qui vindemiat replevi torcular, quoniam non mihi soli laboravi, sed omnibus exquirentibus disciplinam. Pro tribus simul in typo fortis mulier habetur Prov. xxxI. 16. De fructu manuum suarum plantavit vineam. In plantatione notatur ars & doctrina: in fructu manuum operatio beata. In vinca ubertas opulenta. Ut ei tribuatur il-Iud Cantic. VII. 8. Ubera tua sicut botrus vinea, & guttur vinum optimum. In hoc orationis hujus tertiæ finem statuo. Nunc autem libet iisdem verbis, quibus Rhetoricam suam Arostoteles finit collationem terminare. Itaque dixi, audistis, tenete, judicate. Dixised ruditer. Audistis benigniter. Tenete fideliter. Et judicate salubriter, ut certam vestram vacationem faciatis, 1. Pet. cœli verticem scandit; ibi gloriosum mundi Condito- D 1. 10. & sitis jugiter sicut vitis abundans in lateribus domus Domini, ut denique vobis propinet vinum æternæ jocunditatis ille qui vitis vera est, Dominus noster Jesus Christus, qui est benedictus in secula seculorum. Amen.

Tttz

JOANNIS GERSONII Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# ADEM DOMINICA SEPTUAGESIM Æ CONTRA ACEDIAM,

Ad MSS. Codd. Vict. 187. &cclvi.

Missi operarios in vineam suam, Matt. xx. 2.

OENITEMINI dicit Dominus Jesus Christus, & secundum quod sequitur in mysterio hodierno Evangelii (cui fidem adhibere debemus) vos hortor & clamo: facite bonum fructum pœnitentiæ in vinea conscientiæ. Quid dicemus in exhortatione ista: sed in principio hoc, ô devoti, quomodò obediemus, quomodò adimplebimus. fumus pigri, languidi, debiles, & confricati per B onus peccati, quemadmodum conquerebatur Rex David: &c. Quoniam iniquitates mea supergressa sunt &c. Pl. xxxvII. 4. Et rursum: Miser factus sum & curvatus fum \$.6. Iniquitates, inquit mea gravata super me sicut onus grave, ideò miser factus sum & curvatus ad terram. In tali statu quomodò laborabimus; quomodò faciemus dignos fructus pœnitentiæ in vinea conscientiæ? profeto gratia nobis necessaria est, quæ nobis det & restituat vigorem nostrum, fortitudinem & virtutem, efficiatque pluviam prædicationis nostræ cum profectu, & recipiatur in hac vinea nostrarum conscientiarum; alioquin non veniret usque ad vivam animæ radicem. Et quoniam illa que portavit benedictum fructum vitæ, & veram vineam, videlicet Dominum nostrum Jesum Christum, qui sic se in Evangelio nominat : illa, inquam, quæ est laborantium auxilium, & Mater pænitentium, nobis hanc impetrare potest gratiam, & ideò ad eam convertemur, ipsam salutabimus &c.

POENITE MINI &c. Ejiciamus omnem vanitatem, omne dissolutum gaudium, mundanam voluptatem omnem, ut accipiamus dolorem, angustiam & laborem cum bona Matre nostra sancta Ecclesia, quæ hodiè incipit lugubres induere vestes, mutare cantus lætitiæ, videlicet Alleluja in ploratus, suspiria, gemitus & planctus &c. Circundederunt me dolores mortis &c. Pf. cxiv. 3. Secludatur omnis pigritia stulta contra quam locuturi sumus, & valde ad propositum, secundum totum mysterium præsentis Dominicæ, hujus temporis quod Septuagesima dicitur, quia in memoriam revocat captivitatem filiorum Israel in Babylone, & duram nostram peregrinationem transitoriæ hujus & pœnalis vitæ. Vita comparata est in hodierna Epistola, modò cuidam luctanti, aut camp prælii, vel alicui Curiæ, & in Evangelio ipsam innuit per verbum vineæ, secundum quam sormavi meam exhortationem faciendam, &c. Dicit sic Evan- D siones multa sunt &c. Joan. xiv. 2. gelium: Matthæi. xx. 1.

Simile est regnum calorum Patrifamilias, qui exivit primo mane conducere operarios in vineam fuam; & conventione facta cum operariis de diurno denario misit eos in vineam suam. Et cum exisset hora tertia, vidit alios in foro stantes otiosos, quibus dixit: Ite & vos in vineam in foro journal guid justum suris. 11e vos in vineam meam, & quod justum suris dabo vobis, & illi iverunt. Exivit autem iterum circà horam sextam & nonam,

& fecit similiter: & circa horam undecimam, & invenit alios stantes, quibus ait : Quid statis tota die hic otiosi? At illi dixerunt ei, quia nemo nos conduxit; quibus ait: Ite etiam & vos in vineam meam. Cum factum esset vespere, dixit Dominus vinea Procuratorisuo: Voca operarios, & redde illis mercedem suam, incipiendo ab ultimo usque ad primum. Cum ventum esset ad illos qui venerant circà horam undecimam, receperunt singuli singulos denarios. Quod videntes primi , sperabant se amplius recepturos, O receperunt singulos denarios. Inter recipiendum autem murmurarunt contra Patremfamilias dicentes: Postremi hi laboraverunt hora una, & fecisti eos aquales nobis, qui portavimus pondus diei & astus. Qui dixit uni ex eis: Amice non facio tibi injuriam, nunquid ex denario diurno convenitecum? Accipe quod tuum est & vade. Volo dare & huic ultimo tantum quantum tibi. Nonne licitè facere possum quòd volo? Nonne oculus tuus nequamest, quia ego bonus sum? Et sic erunt novissimi primi, & primi novissimi. Multi sunt vocati & ostensi, non autem electi.

Hæc parabola & similitudo, docet qualiter Deus à mundi initio vocavit homines tanquam bonos operarios, ut mereantur denarium, videlicet Paradisi mercedem. Homo enim nascitur ad laborem. Job. v. 7. Et usque ad finem, & unaquaque hora vocabit, & ad eos mittet per prædicationem & inspirationes atque modos alios, tam in prosperitate, quim in adversitate. Sed hic est dubium quoddam literale: si serviendum sit Deo propter spem mercedis? Dico quòd hoc fieri potest, quando quis pro labore suo non expectat principaliter aliam mercedem quam Deum, qui est & erit gloria nostra. Dico principaliter: quia potest benè desiderari gloria Paradisi, & quis timere potest pænam inferni, ut ob hanc considerationem à malis abstineat operibus, nec judicetur quòd quis malè agere vellet, etiam si non esset infernus, nec Paradilus; quia Deus præcipit, qui dignus est cui adhibeatur servitium. Excellentius tamen servitium est, cum sit ex amore, & sine mercedis consideratione, aut timore poenas; sed ex solo amore & causa propter quam isti in hoc Evangelio qui sine mercedis promissione laboraverunt in vinea, habuerunt in brevi tempore tantam mercedem, quantam mercenarii in longo; quoniam si talis aliquis sciret se victurum ad

mille annos, non peccaret, sed Deum diligeret &c. Aliud dubium est: quare Deus non vocat omnes una hora? Responsio, non omnes nati sunt uno tempore. Quo autem ad unam eandemque personam: hoc intelligi debet secundum ætatum diversitatem. Nam dico secundum diversitatem ætatum semper Deum vocare & mittere, quantum in se est, sed non obedit homo qualibet hora. Aliqui obediunt in infantia, ficut fanctus Nicolaus, quæ perdurat usque ad septennium. Alii in pueritia seu ætate puerili; & durat usque ad decimum quartum. Alii in ætate adolescentiæ; quæ durat usque ad vigesimum primum annum. Ali in juventute; quæ durat usque ad vicesimum octavum vel tricesimum annum. Alii in statu persecti hominis; qui durat usque ad quinquagesimum annum. Alii in statu senili, durante ad septuagesimum usque annum. Alii in statu desicienti & antiquitatis, qui certum terminum non ha-

Aliud dubium: An merces sit æqualis? Respondeo quòd fic quoad durationem, non quoad magnitudinem vel perfectionem. In domo Patris mei man-

Aliud dubium: quare inchoatur in novissimis? Primó; ad ostendendum quòd omnia veniunt ex misegicordia Dei. Secundò; ad ostendendum quòd interdum hi qui tardiùs convertuntur, majorem adipiscuntur mercedem propter ardorem. Sicut solet dici bonum operarium non nimis tardò ad opus venire posse. Tertiò; ad dandum nobis humilitatis exemplum, si videamus unum præcedere alterum, sive fuerit in Religione,

five alibi, in quacunque fuerit ætate, & ne nos judicemus quemcunque hominem ad damnationem: nam qui malus est modò, is secundum Dei prædestinationem gloriose salvabitur, sicut sanctus Paulus, & latro.

Ahud dubium: quomodò intelligitur hoc murmur? Respondeo: per hunc modum parabolæ Deus monitrare vult, non murmurandum esse de hoc quod facit; sicut sæpè movetur aliquod dubium, & deinde per responsionem ostenditur non esse rationabile. A hac vinea est turris quædam, quæ facit custodiam, Sic dicere vult hoc Eyangelium, quòd si quis murmurare vellet, posset ei dici quòd esset causa sua, quia omnia sunt in voluntate donantis & remunerantis. Hic tractari posset invidia, quæ est inter aliquos de statu Burgensi contrà Ecclesiasticos, quia Ecclesiastici non laborant (ut eis videtur) & gratis manducant, lucranturque mercedem corum ferè sine pœna. Sed omittam hanc materiam quoadusque loquar de invidia, in Quadragesima.

Aliud dubium: quare Deus salvat tam paucos? Respondeo quòd hæc est curiosa quæstio. Notate de sancto Antonio cui dictum suit, ut cogitaret de propria salute &c. Per hoc nobis ostendit, ex pura gratia nos salvari. Et vos videtis omnia pretiosa in parvo esse numero. O altitudo divitiarum sapientia &c. Rom. x1. 33. Nec judicemus alium. Sed dices, non laborandum esse. Respondeo quod laborandum est, B ut unusquisque faciat debitum suum, ut hic habeat vel B lucretur Paradisum, quemadmedum ægrotus recurrit ad Medicum, supposito quòd dubitet, si sanabitur, vel

Qui vellet exponere præsens Evangelium secundum sensum mysticum pro contemplativis, loqueretur de vita spirituali & nova, secundum has ætates & incrementa, sicur & Augustinus in Libro suo De vera Religione. Suprà sensum Evangelii literalem, sicut super fundamentum quoddam, possent ædificari multi modi moralium sensuum pro instructione nostra, de diverfis loquendo vineis, per fignum, & mysterium, & parabolam, sicut Salvator noster Jesus Christus nos facere docet in hoc Evangelio, & compluribus aliis. Sunt enim parabolæ tanquam specula, tanquam naturales Libri & picturæ pro simplicibus hominibus, ut per hoc quod ad extra res noscunt sensibiles, citius eleventur ad intelligendum spirituales res & divinas. Tota Ecclesia sancta generaliter est vinea quædam my- C stica, ut habet sanctus Gregorius. Ego plantavi te vineam electam Jerem. 11. 21. Quasi vitis fructisticavi. Eccli. XXIV. 23. Vinea mea coram me oft. Cant. VIII. 12. Alia est Religionis specialiter. Alia divinz sapientiæ. Quarta uniuscujusque scientiæ. Vinea conscientiæ magis ad propopositum meum est, ad applicandum statum Burgensem, cui principaliter loquor. Hæc vinea in initio plantata fuit & ordinata per supremum vinitorem Deum, qui sic se nominat, & suit hoc factum in terra creaturæ sine desectu quocunque, & fine admixtione aliarum malarum plantarum. Affectiones enim (quæ principales sunt hujus vineæ, ipsius conscientiæ sepes) puræ erant & mundæ, ut citò producerent & portarent bonum devotionis vinum. Hoc habes in Aristotele appellante virtutem. Bonus ille viticola hujus vitis sub Deo, nominari potest desiderium, aut benefaciendi talentum. Quemadmodum dicit Boëtius. " Omnibus incerta est veri summique boni cunaturaliter datum est unicuique creaturæ., Bonus famulus adjunctus suit probo huic viticolæ, quem nomino vigorosum laborem; etiam in statu innocentiæ. Est textus qui hoc dicit; Ut operaretur & custodiret &c. Gen. 11. 15. Famulus ille tunc non habebat repugnantem stultam acediam, sicut dicam in sequentibus, & sicut habet pro tempore præsentipeccati, ratione malorum surculorum & plantarum quæ creverunt in vinea nostra, & in terra conscientiæ, propter maledictionem Dei factam in punitione peo-

cati; maledicta terra &c. Gen. III. 17. Negligens acedia recurrendi ad Deum, omnia mala adduxit. O gravis maledictio! O dura mutatio! Cum bonæ vineæ & bonæ sanctarum affectionum plantæ mutatæ sunt tamquam in contrarium, sicut in labruscas vel sylvestres vincas, spinas & cardones concupiscentiarum mala-

rum, & inordinatarum passionum. Grandia sape quibus &c. ait Virgilius in Bucolicis. In quam nomino rationem & prudentiam. Et ratio, fapiens est gubernatrix: seps & murus qui claudit hanc vineam factus est de Præceptis Dei; & janitrix vel custos est obedientia cum Angelorum auxilio. Quòd si obedientia abierit, mox porci & sylvestres bestiæ diversorum peccatorum omnia frangunt & dislipant. Majora ligna hanc sepem sustentantes quæ circun! dat vineam nostram, virtutes sunt acquisitæ & infusæ: Bonum est gratia stabilire cor. Hebr. XIII. 9. Pressorium est patientia, quod premit fructum pœnitentiæ. Ità affertur fructus in patientia. Vinum hoc in principio est tamquam mustum solum, deinde butlit, & se purat per devotionem. Et cernitis quomodò in principio homines pervenientes ad veram poenitentiam habent sufferre, & quomodò sunt in motu; ideò major impendenda est opera vel servor, ut benè serventur & ligentur obedientiæ & disciplinæ circulis. Qui enim eos ineret secundum servorem corum agere quod eis bonum videtur, omnia frangerent & perderent. In hac vinea, scilicet conscientia laborare debet & operari, benefaciendo & lucrifaciendo talentum, auxilio vigorosi laboris, ut videatur perfectus pænitentiæ fructus, qui quidem fructus pro præsenti hac vita vinum devotionis nominatur, & in Paradiso vinum glorificationis, de quo dicit Christus: Amodò enim non bibam &c. donec bibam illud novum in regno meo. Matth xxv1. 29. Vinum hoc devotionis nascens ex poenitentia non subitò ad dulcedinem suam & persectionem pervenit. Nemo repente sit summus. Necesse est, priùs benè colere conscientiæ nostræ terram, & tollere malas herbas & plantas crescentes. Magnoperè custodienda est vinea hæc in novitate sua, hoc inest statu infantiæ vel conversionis primarize ad Deum, quia mox in hac vinea, mala perversa tentationis pruina, vel pestifer ventus irrisionis impediret hunc fructum poenitentiæ, & devotionis vinum, vel omnia verteret in oppositum. Maledicta sint oratalia, talem ventum detractionis vel obloqutionis mittentia; qui mirum in modum gravat novas has vincas; cùm germinant, botrosque emittunt, hoc est, cùm incipiunt benefacere: nominantur Begutti &c. Contingit quòd carnalitatis pluvia deprimat illas vineas cùm jam incipiunt florescere, bonosque producere flores per fanctas operationes. Hoc sensibiliter videmus in pueris. Notate contrà eos qui dicunt; ex juvene Angelo, senex diabolus. Notate quomodò in juventute devotio resumenda est, quando scilicet ipsa facta est per fictionem aut melancholiam, fine discretione, & juxtà propriam opinionem, ficut dixit fanctus quidam Pater: " Si videris juvenem qui à scipso Paradisum ,, ingredi velit jam pedem unum in Paradiso haben-", tem, trahe eum per alterum. ", Notate hîc contrà eos qui volunt esse Eremitæ,& quòd aliquorum gratiam, ut sancti Benedicti, Sancti Joannis, &c. trahere non debemus ad commune exemplum. Notate quòd dia-" piditas. Desiderium, inquit, boni veri & summi D bolus postmodum somius tentat tales pueros, propter malum exemplum. Vinea hæc sæpè incidi vult falce Contritionis, & farmenta comburenda sunt igni Charitatis, recognoscendo gratiam quam Deus secit nobis, & veniam postulando. Fimus imponitur huic vinez, per memoriam nostrorum desectuum & peccatorum. Exemplum de parabola fici & vineæ &c. Fiunt foveæ magnæ ad sumendum & recipiendum rorem cœli: hæ foveæ sunt humilitatis profunditas; & est illa quæ viam secit rori gratiæ, quodque & radii folis justitize radicem affectionum, secundum hanc pa-Ttt3

rabolam possint attingere. Notate insuper, quòd si hujus vineze radix corrupta sucrit vel violata per venenum peccati, omne quod indè producitur corruptum est. Radix intentio, et truncus est consensus. Et notate qualiter aliqui ramusculi nascuntur circà hanc vitem, sugentes bonum humorem, et impedientes fructum, et comparantur peccatis venialibus: nonenim tanseunt per consensum perfectum, et habent interdùm delectationem sine sructu. O Burgentes, hoc est Cives, sacite; comparati sitis mulieri, que manibus suis vineam plantavit, et facite bonum sinctum et certenarum renum abnegationem. Cham àrisit, et mundani etc.

Tertia Sermonis pars. Acedia stustea imprimis contraria est viticolæ nostro & suo famulo. Nec dici potest, quomodò cos impediat, quantumcunque ipla languida sit, stulta, & compressa in se; ad nocendum tamen magni est vigoris. Est stulta pigritia, stulta est ipia revera, quoniam sibi loquitur res stultissimas: In desideriis est omnis piger. Mulier si sola cogitat, malè cogitat. Ipla pigritia occidit scipsam; Desideria orcidunt pigrum Prov. xxi. 27. nil operari vult 85 tamen comedere: Qui hon laborat, non manducet 2. Thes. 111. 10. & ad fumendum præmium reftat ei maxima via, ut ad Paradisum usque, et in brevi quidem tempore, ac inter latrones, nec tamen festinare vult. Expectat quærere hospitium & domicilium usque ad noctem mortis, nullam præmittendo provisionem, ideò male hospitatur sæpiùs. Ipsa in spinis est & foveis, & videt vineam suam destrui, ex qua se mutrire debet, nec tamen levare manum vult, ut sibi ipsi sit auxilio. Gravabitur si &c. semper moritur same, &c dissipat, seque comedit ac destruit more vesani, modò comedit linguam suam, modò aures, modò manus, deindè cor suum per malum desiderium & mala opera. Stustus ipsius operis honorem expectat, nec tamen quicquam operari vult. Nullus bonum habet nisi ipsum sibi comparet: Non coronabitur nisi qui legitime cortaverit. 2. Timoth. 11. 5. Stultus dissipat omnia ques Christus secerat. Insensati hominis actus est opera sue diffipantis, dimittit vineam suam, ibique nascuntur urticæ acutæ carnalium desideriorum, & pungentes spinæ diversarum curarum, & omne munimentum, ac murus diffipatur.

Tres aculei sunt ad movendum naturam nostram pigram ad benefaciendum & bonum fructum poeninitentiæ in vinea conscientiæ afferendum, & capiumtur in hoc Evangelio, & sunt hi; honor, valor,
timor. Honor in quantum Deus nobis præcipit laborare: Mist illes &c. Cui servire regnare est; non
est melius quam regium servitium. Sancta set at estis
est & Boërius. Quis est qui non magnina assumeret laborandi animum, si videret Regen sibì id præcipere, & videre! Hoc majus est, quia ultrà hoc
quòd Deus nos mittit & videt, sancti Acceli nos vident, & etiam adversarii ex alia parte, ad irridendum
nos si sicti simus. Duplex igitur hic est stimulus, hoporis & timoria.

noris & timoris:

Immensum
Gloria calcar habet, ait Ovidius. Valor patet in mercede, qui dedit illis singulos denarios; Matt.xx.9. denariorum
spes laborem minuit, & vim stagelli. Hoc cernimus
in mundanis præmiis, aut argento, aut honore, aut
voluptate datis: Non sunt coudigne passiones bujus tems. D
poris &c. Rom. viv. 18. Notate de illo qui diecbas
se missum in sella sua, & responsum suit ei, eum non
vidisse infernales pœnas. Quod si sella ejus plena esset
vermium, adhuc moraretur. Notentur historiæ de
Romanis, & Tino Livio. Valor etiam est in hoc mundo: bené enim operando dulcedo quædam acquiritur,
quando sit ex bona consuetudine. Optima sorma vipendi est eligenda, quam jocundam redder consuetusor. Nihil tam durum est, quin id faciat consues

tudo facile & leve. Hæc dulcedo non tam citò percipitur. Exemplum de viridi nuce porrecta fimize &cc. Hzec dulcedo interdum tam magna est in servitio Dei, quòd esse potest tentatio illis qui alibi pro tunc laborare habent. Prætered satisfit pro In labore cogitandum est quod sit fue peccatis. pœnitentia, sit pars satisfactionis &c. Item natisfumus ad laborem. Item in unoquoque statu est labor; etiam piger laborat, & quandoque plus aliis. Exemplum de illo qui patitur podagram, vel dormire non potest. Item sumus de natura serri, & efficient validiores & clariores per laborem; per otiofitatem verò pleni sumus scabie ac ægritudihibus. Primum magisest honeflum. Item omnes Sancti & Sanctæ laborem habuerunt ficut filii Dei. Si extrà disciplinam estis, adulteri, nen filii estis. Heb. x11.8. Item labor nos tutatur a pejori, prodest quoad corpus & quoad animam, & labor unius horze Paradisum meretur. Majus illo natura facere non potest, ut videtur. Et nifi spiritus cu-. stodierit terram suam, sensualitas superabit eum, ut amittatur tempus, in quo nullum fit bonum. Exemplum de Tito: Diem perdidi. Item 2. Cot.1.7. Si focii simus tribulationium, socii erimus & consolationum cum Jesu Christo, secundum promissionem suam. Notate de milite qui voluit habere partem suam ipsius lucri, & socius sus dixit: habebis igitur & partem verberum quæ sustinuimus. Item quod otiositas or acedia deducit ad omnia superius tacta mala: ad pauperiem &c. Tertius stimulus est timor: Multi vocati, panci verò electi, Matt. xx. 16. Pedibus timor addidis alas. Notate exemplum de sun to Gregorio: de tribus mulieribus ei amicitia conjunctis. Notate de pœnis inferni. Notate quod dicit sanctus Gregorius in fine homilie super bec Evangelium; de illo Iqui vidit druconem in infirmitate che &c.

### Collatio contra Acediam.

HEu ô devoti homines! ica est, Evangestum hoc ei verà ledis Mat. xx. 16. & salvati. Nam hi soli solvati sunt qui sont baptizati, & post Baptismum non peccaverunt mortaliter; vel si peccaverunt, saciunt bonos fructus prenitentise in vinca conscientise. Video pulchram multitudinem hîc in hac Ecclesia, & inter considerandum occurrit mihi Prophetæ di-Etuin: Uxor tua ficus vitis abundans in lateribus domus tna: Filit tai fisu novella, Pf. CXXVII. 3.4. &c. Burgenfis thatus est hic tanquam vinea abundans in domo Domini, hoc est Sancha Ecclesia. Sed ut dicit sanchus Gregorius in homilia hodierna: Quis scit de hac multitudine qui homines sint salvandi, & qui non? Quis scit que personse facient utilitatem carum de prædicationis pluvia; que quidem prædicationis pluvia cadit in vineam conscientiae. Accidit enim, quòd cùm pluvia prædicationis incidit in confcientium plenam malis herbis, hoc est, perversarum affectionum plenam, eò plus crescunt, & pejorem efficient vineam. Attamen meliorem spem de vobis habeo, ô popule Christiane. Deux potens est quod omnes nos de numero initus tam paucorum qui falvabuntur, respectu damnatorum. Ideò te rogo, vere Deus & Salvator universi mundi: o supreme viticola totius vinese Eccefiæ fanetæ! vide & visita vincam istam Burgensem, & cam perfice: nam ipla per te plantata est; tu ipsam transtulisti de Ægypto per mare rubrum in terram promissionis, hoc est, de tenebris peccati originalis per aquam Baptilini, qui virtutem fiam habet per rubrum Jefu Christi Sanguinem. Plantasti hanc vincam in terra Christianitatis, & bona Fide: da illi pluvium, & irriga cam gratia tua; alioquin verba suca parium prodictiont, nec plantatio. Et occurrit

Fugit irreparabile tempus. Exemplum de avibus, quæ non tollere volebant semen canabi, & deinde ex eo facti fuerunt laquei quibus aves il-

bæ & plantæ crescunt semper & indurantur, vinea-

que sylvestris efficitur infructifera, fugitque tempus

læ captæ fuerunt, ut dicit Æscopus Lib.primo: fabula20. Opprime dùm nova sunt subiti mala semina morbi,

Et tuu incipiens ire resistat equus,

quòd recuperari non potest,

Nam mora dat vires &c.

ut dicit Ovidius. Quandoque prigritia hominem ponit in desperationem, ne quicquam possit incipere boni, propter cam quam in opere ostendit difficultatem, quodque nunquam finis attingeretur: D'est piger, leo est in via, &c. Prov. xxvi. 13. Responsio est hic per exemplum Patris qui misit silium suum tollere spinas campi, & cum vidisset tantam multitudinem, dormivit nihil faciendo;

deinde Pater præcepit, ut quotidie tanto spatio spinas tolleret quantum temporis occuparet dormiendo. Pugnamus contrà vitia non ut vincamus, sed ne vincant. Item qui observat ventum, numquam seminabit. Exemplum de nave, ex qua continue extrahitur aqua. O studiose labor! Noli credere, quæso, pigritiæ, quæ te disturbare vult, ne quicquam incipias. Incipe, quia bonum initium est quasi magis difficile totius operis,

Dimidium facti qui benè capit habet,

ait Horatius. Ad literam videmus quod difficillimum est pigro & somnolento incipere induere indusium vel camissam suam. Etiam videtis difficilius esse inchoare motum campanarum ut sonent, quam ipsum motum continuare, Difficilius est inchoure motum, quam continuare. Pulli jumentorum difficulter incipiunt plaustra trahere. Aliqui dicunt, expectabo diem lunæ ad benefaciendum &c. Notate qualiter fieri possunt hujusmodi observationes, & qualiter non. Vel propter naturalem dispositionem, vel propter superstitionem, vel propter Religionem, vel propter acediosam dilationem. Quæstio: an tenear facere semper melius quod possum? Respondeo: vel hoc intelligis de rigore justitiæ, si Deus hoc postulare vellet; vel de congruitate, hoc est, de consilio, aut de necessitate salutis, & de Præcepto. Quoad primum Deus solum nos obligare vult ad certa Præcepta, tempore & loco. Quoad ridi mundanarum delectationum latentes, videlicet B secundum, bonum confilium est facere semper melius quod fieri potest, habita ratione circunstantiarum personæ, temporis, loci, medii, & finis, & etiam modi: secundùm enim illas circunstantias, res quæ melior est de se, erit interdum minus bona vel grande malum. Exemplum de illo qui tunc adiret Ecclesiam, cùm servire deberet Domino suo in sua ægritudine &c. Quoadtertium: non tenetur quis aliquid incipere vel facere, nisi in quantum Deus præcipit, si sciat quod sit necessarium de Præcepto, nec ignorantia ex acedia proveniens excusat. Et per hoc scietur quando acedia erit peccatum mortale, vel non. Similiter de negligentia. Pigritia est tædium boni; & venit tædium hocaut ratione complexionis, aut ratione perversæ consuetudinis, aut per tentationem. Et in omnibus illis non est peccatum quod sit mortale, si non omittatur per illud tædium adimpleri aliquod Præceptum Dei. Et potest esse tædium hoc interdum causa majoris meriti. Notate de hoc quod est servire Deo propriis expensis; & quid eligibilius sit, & quid de consolationibus sit. Parisormiter dico de negligentia, quæ est quando non fit opus tam integrè & persectè sicut deceret. Per hoc quod omittuntur bonæ aliquæ circumstantiæ, quæ non sunt de Præcepto, negligentia non est mortalis. Secundum hoc scietur quando dormire est peccatum vel non, secundum bona quæ quis omisit facere, & malas cogitationes quæ contingunt atque ægritudines.

Si non intendas animum studiis & rebus honestis,

Invidia vel amore vigili torquebere,

dicit Horatius Epist. 2. Septem vel octo horæ sustificiunt. Gula amat pigritiam, ideò meliùs est Burgenses surgere mané. Notate de malis quæ fiunt manendo in lecto fine dormiendo. An persona Burgensis obligetur laborare, præsertim si aliunde habeat unde vivat. ficut habent hi an vocantur liberi. cives. vel Burgenses. Respondeo per distinctionem: aut ille D vel illa Burgensis omittit laborem & lucrum ad serviendum Deo liberiùs, vel hoc facit ad vivendum quietiùs in deliciis hujus mundi, ficut dicebat stultus dives: Ecce anima mea, habes plurima &c. Luc. xII. 19. Vel hoc facit ex debilitate complexionis, vel ex ignorantia, seu quia non scit aliquod artificium. Primum: fieri potest, secundum non. Regulariter tertium & quartum fieri possunt, modò otiositas non convertat personam ad peccatum, quemadmodum homines ætatis juvenilis mox versi sunt. Ideò peccant parentes, cùm

Digitized by Google

non docent pueros laborare uno vel alio modo. Aliud periculum, est futuræ paupertatis periculum, &t de malis que eveniunt, præsertim in senectute. Non se ponendum est ad periculum. Notate etiam bona acquirenda esse pro liberis suis. Parentes &c. 2. Cor. xxII. 14. In labore hominum non sunt &c. Ps. LxxII. 5. Notate hic honorabiliorem titulum esse Burgensi statui ipsum esse laboriosum quam otiosum, quamvis varii sint laborum A modi; ut magister aliquis dictator, & prospector negotii magis proficit sine magno labore. Persona fortis & quæ victum lucrari posset an possit mendicare? Respondeo, inquantum tangit Burgenses, quod nisi bonus finis aliquem excuset hominem fic mendicantem: mendicitas talis est peccatum, & tanquam furtum: nam intentio dantium est quòd pauper sit & impotens, & sub hac intentione ei confertur eleemosyna, non autem aliàs. Cum autem opposito modo sit, est hîc sictio quæ rapit bona & eleemosynas quæ esse deberent pauperum. Notate hic contrà illos chaymos. Dixi: nisi bonus finis excuset; quoniam in habitu seculari homo aliquis posset habere talem intentionem mendicandi, sicut habere debent Reliogiosi mendicantes, ad ostendendam humilitatem, & serviendum Deo magis sine cura: Dicebam insuper pigritiam facere vigorosum laborém mollem & deficientem ad continuandum opus suum, hoc est, quando persona mox dimittit opus suum incoeptum, B modum est pigra, velit nolit, quia incidit in ægrituquando reperit aliquam pænam vel fatigationem. Exemplum de illis qui dimittunt orationes suas, si se non senserint in devotione, & tamen tantò magis eas continuare debent. Notate exemplum de illo qui vult illuminare ignem ad calefaciendum se. Notate exemplum de milvo, qui de pejore in pejus progreditur. Notate de Moniali, de leopardo &c. De illo qui gravatus fuit ab alio qui laborabat. Quæstio: Estne homo de statu Burgensi vel civili? &c. Notate quomodò civilitas otiosa est in foro. Notate totum illum Pfalmum. LXXII. Quam bonus Ifrael Deus, & de malis quæ faciunt hi qui non laborant. Quæstio: si laborator fingat se laborare, & non laboret secundum totum posse suum, anne peccet? Respondeo quòd si faciat secundum quod solitum est fieri plerumque de bona æquitate, satisfacit, supposito quod fibi parcat inter laborandum, propter bonum corporis sui. Prætereà si sibi parcat ad jejunandum, vel Deum adorandum, & propter hoc opus C fuum notabiliter imminuatur, devotionem habet fine discretione, & peccat; nisi sit per facultatem magistri sui, vel per obligationem Ecclesiæ persona aliqua sortis. Dixi demùm quòd pigritia facit hominem mutabilem & instabilem quoad non perseverare. Perseverantia virtus quædam est, quæ coronat. Inimicus per tædium ir terdum vincit illos quos non potest vincere per insultus, & insidiatur uno tempore forțius, quam alio. Infidiatur calcaneo quoniam novit optime quod si tunc deficiat, se perditurum prædam suam. Stulti igitur sunt qui expectant præliari contrà cum usque ad horam illam. Notate exemplum de ludo scacorum. Si homo sineret amitti vires suas &c. Quæstio, si persona aliqua benè egerit ferè usque ad finem, & non continuet, perdetne quicquid egit? Respondeo, casum hunc rarò contingere, quòd is qui benè vixerit male moriatur; bona vita, bonum attrahit finem. Nihilominus tamen dico, benefacta præcedentia amitti quoad gloriam Paradisi habendam, sed non D medicinam, aut per societatem bonam, aut per oraquoad hoc quod est minus damnari. Quæstio: quæ conditio periculosior est, aut inconstantia, aut obstinatio? Obstinatio pejor est, & periculosior, nulli credicit consilio. Notate de filiis inconstantiæ; Clerico, Logico, Aftrologo, Advocato, mercatore, milite, desponsato, asino, in unoquoque statu est aliquod makim quod difficulter attentatur, nec tamen sine attentatione cognoscitur Quæstio: si tædium habeat de vita sua &c. ut posteà per quid magis perve-

nit persona ad perseverantiam? Respondeo quòd per ponendo modum & frenum in omnibùs suis operationibus. Exemplum de muliere quæ pedibus adibit fanctum Jacob per continuationem &c. Exemplum de auriga cui dictum fuit eum satis tempestivè posse urbem attingere si non festinaret, & sestinando fregit currum suam. Per hoc qu'od dictum est, facile percipere possumus quomodò acedia impedit studiosum laborem dupliciter, scilicet per malè laborare & nimis laborare. Inimicus semper hanc habet cautelam, quòd cùm non potest una via impedire, labitur in aliam. Si videat, personam multum inclinatam esse ad laborandum, non tantum conabitur eam tentare per acediam, sicut per malum laborem, scilicet ad malum finem aut malam intentionem, vel per mala media; quemadmodum cernimus aliquos sæculares, & alios qui non possent persistere, nisi continuè alquid operentur: ideò diebus Festis se occupant in malis operibus, cum cogitandum esset de Deo, aut adeundus Sermo, sicut in ludo taxillorum, in cauponis &c. vel volunt, & impediunt se, & alios. Notate de ludis & hastiludiis quæ fieri possunt. Notate de illis qui nimias dicunt orationes. Quando denuò incipiendum sit, & quando non. Cùm inimicus aliud efficere non potest, hortatur ad indiscretè laborandum, & taliter ut persona postdines, & alia inconvenientia. Exemplum de Eremita scindente petram &c. Exemplum de illis qui nimium cogitando ad corum mercimonias, & ur acquirant stulti efficiuntur. Exemplum de pueris quibus nulla dimittitur recreatio. Exemplum quòd laboris varietas bona est. Exemplum de his qui occidunt equos corum per nimium laborem. Ideò non tantoperè hortandum est ad laborandum, quin etiam dicatur qualiter laborandum sit. Notate quomodò unum idemque exemplum aut doctrina nocebit uni, & proderit alteri, ut exemplum parvi animalis in muro absconsi & formicæ, & exemplum de musca, & do-Arina Iesu Christi, quòd non esse debeamus nimis curiosi, per exemplum avium. Videamus igitur quomodò cura aut sollicitudo fieri possit? Respondeo posse fieri ipsam quatuor modis. Aut propter desperationem de divina providentia; aut nimium se occupando in talibus occupationibus & amittendo rationem suam in aliis negotiis; vel per mensuram, secundum bonam prudentiam pro se; aut quartò pro Republica: Duo ultimi fieri possunt, & non duo alii modi. Fac quod debes & Deus supplebit residuum, ideò rogamus eum in quarta petitione: Panem nostrum Matt. vi. 11. &c. quotidie victum petimus. Per hoc patet quando & quomodò fieri potest thesaurus. De secundo puncto. Omitto quæstionem quis status sit melior; an illorum qui laborant corporaliter, aut illorum qui non laborant, sed occupati sunt in Dei Servitio? Et quare illud ordinatum sit, & etiam quomodò laborare possimus in Festis vel non, & ob quam necessitatem. Et quæro si tædium de vita propria est peccatum mortale? Respondeo quòd tædium vitæ propriæ contingit vel per acediam & languorem desperationis de Dei auxilio, vel propter defiderium ad Paradisum perveniendi, ac evadendi hujus mundi pericula, vel per ægritudinem, vel per tentationem. Secunda causa bona est, prima non. Languor iste tolli debet aut per tionem & cantum spiritualem, aut per cogitationem de Fide sua, & quòd nihil est de hoc mundo. Nota quòd recreationes carnales non tollunt illud tædium, verùm potiùs ipsum inflammant, ut redeat. Exemplum de cane, quem quis fugat jaciendo os pingue, deinde redit sæpiùs & acriùs.

JOAN-

JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

## S DOMINICA SEXAGESIM A:

IRA. DE

Incipiens per Thema POENITEMINI.

Ad eosd. Codd. MSS.

Exiit qui seminat. Luc. VIII. 5.

Eni secundùm mysterium hodiernæ parabolæ seminare, Dei auxilio, semen bonum verbi Dei. Habeamus igitur pœnitentiam & patientiam: quemadmodum enim declarabo, per pœnitentiam & patientiam, bonam in cordibus nostris acquirimus scientiam. Velit Deus qu'od hoc semen bene crilæ vanitatis, quodque fecerim diligentiam, ut sit sine mixtura cujuscunque mali seminis falsitatis. Velit insuper Deus, quòd terra nostrorum cordium benè sit disposita ad recipiendum semen hoc utiliter & ad commodum, ne habeat illa impedimenta de quibus postmodùm sumus dicturi; sine hoc scilicet, quòd terra nostra sit calcata, petrosa, spinosa. Et quia terra nostra ex se maledicta est, necesse est quòd Dominus det benignitatem in terra nostra, & terra nostra dabit fructum fuum, mediante tua interceffiorle, Virgo, Mater, Puella, quæ fuisti & es virginalis terra sine corruptione & sine maledictione, quæ germinasti & attu-litti benedictum vitæ fructum, & Salvatorem nostrum. Rorate cali desuper, &c. Isaiæ. xLv. 8. Ad quod impetrandum, &c.

POENITEMINI, & credite Evangelio, Marc. 1. 15. ubi priùs. Exiit qui seminat. Luc. vIII. 5. Et secundò, secundùm Evangelii mysterium sic dico, quòd per pænitentiam & patientiam crescit in cordibus nostris bonum femen. De bono semine quod seminatum fuit in diversis partibus terræ loquitur hodiernum Evangelium per parabolæ modum. Dicam igitur in primis textum, deinde fumam moralem expositionem, secundum vitium contra effrenatam iram quæ non affert fructum in patientia, secundum quod dicit finis Evangelii, quòd tamen fieri

ø

γ.

Exiit qui seminat seminare semen suum, & inter seminandum aliquod semen cecidit juxtà viam, & volucres culi comederunt illud. Alind cecidit suprà petram, O postquam germinosset, aruit: non enim habebat humorem. Aliud cecidit inter spinas & spina simul crescentes suffo- D facit eam esse petrosam. Ira gravans, facit eam esse spinocaverunt illud. Aliud cecidit in terram bonam, quod crescendo frusum attulit centuplum. Et dum hac diceret Jesus, clamabat dicens: Qui habet aures audiendi, diat. Discipuli interrogaverunt qualis esset hac parabola. Vestrum est, inquit, cognoscere mysterium regni Dei, & vobis datum est sic cognoscere: aliis autem in parabolis, ut videntes non videant, & audientes non intelligant. Semen est verbum Dei; hi qui sunt juxta viam, sunt qui audiunt ipsism, deinde venit diabolus, & aufert verbum hoc à cordibus eorum, ne per Fidem salventur. Hoc quod cecidit suprà petram sunt hi qui cum gaudio recipiunt verbum Dei, sed non habent radicem, quia ad tempus credum & in tempore tentationis recedum. Semen quod cecidit intra spinas sunt illi qui audiunt & euntes suffocantur sollicitudinibus, divitiis & voluptatibus hujus vita, Tomi III. Pars III.

nec ullum afferunt fructum. Semen quod cadit in terram bonam; hi sunt qui corde bono & optimo audiunt verbum Dei, & ipsum servant, fructumque afferunt in patientia.

Per hunc finem videtis quòd per pœnitentiam & patientiam crescit bonum semen, auscultando hoc Evangelium, quòd est: cor si interiores ad intrà apertas habeat aures, nulli dubium quin valdè timere debeat & tremere, præsertim propter tres causas aut res, quas præsens continet Evangelium. Una est parvus fructus boni seminis: duntaxat enim quarta pars cadit in terram bonam, & facit fructum bonum, quod spectat ad aliud Evangelium, ubi dicebatur quod multi sunt vocati pauci verò electi Matt.xxII.14. & falvati. Hîc est doctrina pro Prædicatoribus, qui cessare non debent cum ali-A qui proficiunt, licèt alii multi non proficiant, quamvis malitia talis esse posset, ut prorsus soret tacendum. Alia causa est, mirabile Judicium Dei, & expavescenda ordinatio, cùm permittit quòd multi audiant & videant extrinsecè quoad corpus quid facere debeant; semper tamen intrinsecè animæ aures clausas habent & surdas in punitionem defensionis eorum. Proptereà accidit quòd non convertentur ad benefaciendum per bonum consensum, quantum cunque audiant Sermones, vel videant Scripturas & exempla coram eis; immò semper eunt de pejore in pejus, nec quicquam eos ad hoc potest retrahere; sicut hîc dicit Deus Judzos non fuisse dignos, ut clarè & intelligibiliter fieret sermo bretur, ventiletur & purgetur, & sine mixtura stipu- B coram eis quo converterentur. Et hîc maniseste ostenditur nobis gratiæ necessitas, & metuendus peccati horror, cùm homo per peccatum ad talem ducitur cæcitatem aut surditatem, ut etiam irrideat illos qui eum ad bonum nituntur convertere. Dantur in reprobum sensum: patet de Pharaone, & de nobismetipsis, qui cernimus quossibet mori, &c.

Tertia causa est quod patientia est necessaria ad faciendum bonum fructum. Et patientia solum est in adverfitate absque hoc, ut semper habeamus in hoc mundo gaudium. Et quia patientia solum est in adversitate, quam quafi semper habebimus in hoc mundo, vel in altero, vel in utroque. Tetra & dura res est hoc cogitare, vel intelligere; sed durior ut sustineatur. Melius tamen valet hie hoe pati, quàm alibi: hie nam-C que est Curia misericordiæ. Nota exemplum de sancta femina, quæ ad patientiam acquirendam postulavit à fancto Athanasio ancillam litigiosissimam. Nota de Posthumio, & accusatione ejus. Dicamus igitur quoad sensum moralem, quòd si unaquæque bona terra portare debeat fructum suum in patientia, secundùm quod hodiernum Evangelium concludit, necesse est impatientiam esse adversam omni bono semini ad benè fructificandum. Et reverà fic est. Impatientia omnia vastat, quæ procedit & nascitur ex rancore & ira. Et invenio iram tribus modis diversificari. Una est subita, secunda prolixa, tertia gravans. Et secundum hæc tria, ita facit terram cordis nostri esse sterilem boni fru-Etus pœnitentiæ, propter unam trium causarum quæ tanguntur in Evangelio. Ira enim subita, facit terram cordis nostri esse calcatam. Ira prolixa vel longa nimis, fam & damnosam: secundum hoc tres erunt in hoc Sermone partes. Ira subita est in hominibus qui facilè irascuntur, & inflammantur. Et tunc omne id aperiunt quod in corde habent; proptereà Horatius eam vocat

Secretumque teges & vino tortus & ira. Ideò dico quòd cordis terra per hanc iram est veluti in aperto, & potest inimicus auferre omne bonum quod seminatum erat in illam terram cordis irati, & sæpiùs crescunt spinæ injuriarum, maledictionum, juramentorum & perjuriorum, minarum, revelationum ipsorum secretorum per verbum, aut signum. Hæc ira assimilatur tonitruo, quod subito facit magnum sonitum, & mox cessat; vel alicui magno igni stuparum, aut pulverum machinarum, ubi fit magnus

sonitus ante parvum ignem. Quæstio: An omnis ira subita sit peccatum? Responsio: Vel ira venit per causam complexionis & naturaliter, vel ex mala confuetudine, aut tentatione sumendi propriam vindictam. Illa ira quæ advenit naturaliter ex primo motu, non est peccatum, vel est veniale peccatum; sicut aliqui qui sunt calidæ choleræ citiùs irascuntur, quia sanguis citiùs circundat cor corum, & illimonstrant signa ad extrà, efficiunturque rubei in facie, & inflammati in oculis, & omninò tremunt manus & pedes eorum, & totum corpus, vel constringunt dentes, nisi mox ratio. cos coërcuerit. Ira quæ venit subitò per malam consue-

tudinem est magis reprobanda.

Exemplum in artibus & justis; quia ars persecta non deliberat. Et est cum homines tam sapè irascuntur, ut efficiantur ferè furiosi. Furor sit læsa sæpiùs patientia, & mox deliberant malefacere ac vindictam expetere. Ira duobus aliis modis potest esse sine peccato mortali. Ira quarta etiam, sicut dicetur in tertio puncto. Quæstio est de malis quæ eveniunt per iram subitam? Responsio: Aut injuriæ, aut damna sunt in magno excessi vel non: si non, minimè dicendum fuerit hæc esse peccata mortalia; ut levis maledictio, aut parva injuria verborum, vel signorum per displicentiam quandam, vel ferire suprà mensam, aut facere leves minas, ut certè duceris poenitentia, &c. Si aliter; difficile est illas excusari à peccato mortali : fignum enim est deliberationem & consensum adesse, nec rationem fecisse diligentiam B gatur recipere emendam, in hoc quod malesactum est resistendi de sacto sine causa, nec considerasse: i- duntaxat restat emenda, & monstranda sunt reconciresistendi de facto sine causa, nec considerasse: i-deò non debet serire, aut eis dicere notabilem in-juriam & publicam, vel revelare secreta, vel pejerare, aut mortem minari. Est hic quæstio, si hujusmodi juramenta debeant teneri? Aliàs locutum est. Bonum est de omnibus his casibus confiteri & cos emendare, secundum qualitatem personarum, & damni. Dominus, Magister, vel Pater non debet quærere veniam, sicut subjectus aliquis. Non oportet Principem repercuti: hoc posset esse stultitia & contrà Domini autoritatem. Nota de Matribus quæ adulantur filiis post verbera. Item dubium est, si blasphemiæ contra Deum dictæ per talem iram sint carpendæ, sicut hæreses aut idololatriæ. Quæstio de remedio contrà hanc iram. Responsio: Interdùm medicina potest prodesse. Ratio debet ponere modum, sæpiùs cogitando iræ turpitudinem, se respiciendo in speculo, vel per aliud: aut considerando quòd aliquis pejor ex hoc efficitur; vel per hoc quod irridetur & minoris existimatur tunc & postmodum; vel mendo; vel vitando luxuriam, quæ homines reddunt impatientes fugiendo occasiones. Nec quis ponat se nimis propè viam, id est ad publicum officium, vel in aliena jurgia. Non misceas te rixæalienæ; quòd tunc non loquatur aliquis. Turbasus sum & non sum locutus &c. Pf. CLXXVI. film à bonis &c. Pf. XXXVIII. 3. Et etiam ne ostendantur signa vilipensionis; hoc enim interdum pejus esset quam loqui. Nota: signum iræ in Socrate erat tacere. Sextò, ne tunc fiat quæcunque vindicta, aut ne sumatur supplicium de aliquo, quoniam judicium rationis est peturbatum: impedit ira animum &c. Quòd habeatur aliquis qui pro tunc hoc pati possit, &quod post iram suam cum animadvertat, & in memoriam revocet, si opus est, ut ipse pariter alios in subita eorum ira supportet, cum ipse non suerit D Præceptore eorum punitionem quærant; sis saltem in iratus, sitque facilis ad parcendum, quòdque quilibet diligenter consideret desectus suos & nostram fragilitatem.

Ira longa nimis facit terram cordis nostri duram & petrosam. Ira hæc quæ non cessat facilè, donec dura sumpta sit vindicta, est reprobanda: admodum enim repugnat charitati, & facit Deum adversari homini eam habenti. Nec facere potest in statuillo bonum fructum poenitentiæ; quia tenet rancorem sum & odium, nec sufficientem habet patientiam.

Quæstio: Si talis ira longa nimis semper est peccatum mortale? Responsio; per distinctionem ut priùs. Hæc enim ira est quandoque per complexionem, ficut lignum aliquod quod difficulter incendi potest, postquam verò accensum suerit, calorem suum retinet diutius quam aliquod aliud; etsi persona non habeat consensum male faciendi, sed displiceat ei talisira, potest habere magnum meritum resistendo. Si deliberatio plena fuerit, opus est distinguere tunc vindictam quae desideratur: vel ipsa est secundum formam juris & rationis, & ut quis habeat quod suum est; vel quod honor suus reparetur; & hoc sieri potest, quamvis perfectius sit omnino parcere (sicut dicetur postmodùm) quam perdere amorem, tempus, bona, & lætari de damno alterius, ut causa coram Judice agatur; vel desiderare notabile malum alterius via facti & irrationabili, & per malas intentiones quæ sunt contrà Deum, & rationem, peccatum est mortale. Et gravius, quidem, faltem secundum malum quod desideratur, vel procuratur: ut pejus est verberare Clericos quàm alios, propter Excommunicationem; & mutilare, quam verberare. Nota de pueris & femina, qui maledicunt propter hominem qui interimitur &c. Quomodò fieri debeat restitutio? Quæstio: An obligetur quis loqui & conversari cum illis contra quos irascitur? Responsio: vel tales secerunt injuriam, & se eam offerunt emendare omnibus modis rationabilibus, & secundum jus vel arbitros: tunc obliliationis signa. Personæ tamen tales esse possunt ut per confilium melius vitari deberet corum conversatio, quàm eas frequentare, quamvisamentur. Exemplum de arbore spinosa ferenti bonos fructus &c. Si injuria proveniat ex ira, peccat dupliciter. Si hi qui intulerunt injuriam non sunt parati cam reparare, auferendus est rancor quoad Deum, hoc est, is qui injuriam recepit velle debet bonum corum, inquantum prodest ad corum salutem, & postulari potest reparatio, ac denegari conversatio, donec totum fuerit reparatum; licet hoc sit difficile factu, secundum bonam charitatem, quin inimicus nutriat odium de pejori in pejus. Si lætari quis debeat de malo alterius, dicam invidia? Secundum hoc quod dictum est scitur quomodò intelligitur dictum Jesu Christi: Qui dixerit fratri suo fatue &c. Mat. v. 22. Est intelligendum secundum tres modos iræ & injuriæ. Unus est in primo motu. Alius per deliberationem quæ adhuc exigua est. Tertius est magnus, per deliberationem scilicet minus bibendo vina fortia, nec escas calefactivas su- C magnam. Scitur ulterius quando dimittenda est oblatio Deo, ut priùs quis se reconciliet proximo suo. Et quomodò sol non debet occidere super iram nostram. Quæstio: quod remedium contrà hanc iram? Responsio: Est reddendo molliorem terram petrosam, exhortatione bona & oratione devota. Quis es qui omnimodam expetere tentas vindictam; ô pauper & miserabilis creatura! In quo statu te judicas, quæ in nullo habere vis patientiam, veluti jam esses similis Deo & salvatis? Sed quòd pejus est, quam tibi usurpas autoritatem tu, qui vindicandi autoritatem sumis, quam Deus summus Judex sibi ipsi reservat? Mihi, inquit, vindista, & ego retribuam. Rom. xil. 19. Sume exemplum in pueris scholæ, qui de eorum jure intùs faciunt, cùm alii socii eos percutiunt, & ipsi sese desendunt absque hoc, ut à tantùm subjectus Deo, sicut cernis puerum tuum subjectum esse Præceptori suo. Nota exemplum de sancto Patre qui dixit, Deum nobis non esse necesfarium, quia homines vindicare vellent omnia. O humana & stulta impatientia, si omnibus resistere nitaris! Resiste frigori vel calori quæ te affligunt, vel pulicibus in æstate, cum te in lecto tuo quiescere sinunt minime. Videte qualem indignitatem; unus homo iram suam servat alteri, & vult

quòd Deus sit sibi dulcis, clemens & misericors, licèt sciat & scire debeat gravem Sententiam contrà humanam impatientiam, quòd si non pepercerimus, nec Deus parcet aut remittet nobis. Si non velis parcere propter compassionem Patris tui, proximi, fratris, nec propter amorem Dei tui, nec boni Patris communis qui sic præcipit; time saltem duram ejus A Sententiam & vindictam, quod ficut feceris aliis, fic fiet & tibi: Si remiseris, remittetur & tibi; sin minus, condemnaberis. Nec prodest quicquam his dicere; non deliqui contrà Deum, non egeo venia, nec remissione. Qui hoc modo dicerce, mentiretur, & stulte seipsum deciperet. Posteaquam ergo opus est tibi remissione, sume medium acquirendi. Da veniam, & jam habebis Bullas omninò figillatas à summo Judice quod veniam sis impetraturus. Non est similis eleemosyna, quia fit de bono proprio. O qualis securitas conscientiæ erit in illo qui dicere poterit Deo: Domine remiss ad complendum Præceptum tuum, supplico juxtà promissum, remitte & mihi. E diversò verò quali audacia audebit elevare ad Deumoculos, & postulare veniam, qui in nullo huic qui sibi similis est voluit dare veniam, qualiter non intelligit duram hanc Evangelii responsionem: serve nequam, &c. Matt. xviii. 32. Insuper qua conscientia dicet talis aliquis suum Pater noster: orando Deum quòd sibi di-, mittat omnia debita, sicut dimittimus debitoribus no. B stris. Videtur maledictio contra se, & imprecatio loco orationis, ficut per talem loquendi modum dici solitum est: Deus mihi sit in auxilium, sicut dixi veritatem, vel ficut hoc modo feci. Hcu! Libenter remittere vellem, sed non valeo, humana dicet impatientia. Noli dicere, quæso, te non valere remittere, led te secundum rationem dimittere non velle; & quamquam in te sentis rebellionem & dolorem in sensualitate, satis est & sufficit desiderium hoc, & talia velle reputabitur pro sacto. Dicere poteris Deo: Domine volo remittere injurias alterius contra me, simili modo remitte mihi, & certè de sacto mihi omninò parces: facis enim omnia quæcunque vis vel desideras. Da igitur mihi potentiam seçundum voluntatem meam, & scientiam adimplendi hoc desiderium. Nota quòd sic potest dici Pater noster, nomine Ecclesiæ sine periculo, absque hoc ut quis se maledicat. Sed dices deinde injuriam esse nimis magnam, nec te posse dare veniam; etiam quòd irrideris ab aliis veluti levis & impotens. Respondeo, tanto te facturum magis commodum tuum, tribuendo Deo hanc vindictam. Parvipendere quoque debes stultam loquelam istorum mundanorum, si amorem habes ad laudem Dei tui. Ipse tesciet desendere, honorare, & remunerare. Et multo plura remittet tibi quam tu possis alteri remittere. Confidera etiam, si expectas emendam utilem aut honorabilem, Deus tibi hanc dare poterit multò majorem sine comparatione, & eam tibi dabit, quam homo mortalistibi conferre posset. Fac ergò propter Deum & æternam Paradifi gloriam quod faceres ob parvam temporalem commoditatem, vel honorem mundanum, & vanum. Tribue hoc Deo. Fac eum debitorem tuum , obliga eum tibi. Si Rex aliquis te rogaret, condonares ei hanc emendam. Da ergò eam Regi Regum. Si uzras punitionem de co qui offendit te, refer ad Deum. Et si injuria tua duret absque hoc quòd is qui eam intulit poenitentiam agat, horribilius punietur D quam optare posses, & cogitare, & plusquam desiderare debeas, ut ante alium damnetur. Respice (te rogo) quis furor fit occidere hominem in anima, ad habendam vestem vicini sui, videlicer corpus suum, aut bona. Et etiam quod homo intantum seipsum inquietes & malam tribuat pacem, ad auferendum pacom alterius. Te rogo etiam, nonne unquam-alteri injuriam intulisti? Nonne volucras habero veniam ? Respondebis quod sic. Fac ergo alteri

· Tomi III. Pars III.

quod tibi vis fieri. Quisquam oblocutus est tibi; & tu alteri sæpiùs. Mala dicta sunt de te: est mos hominum, immoverò insirmitas; non potest abstinere ampliùs quàm homo non tremere qui torquetur sebribus.

Mala feruntur de te; cave ne nimiùm levis sis ad credendum, & fac quemadmodùm secit Plato de Xenocrate suo discipulo. Nota historiam. Homines obloquuntur tibi, cave ne merueris. Quòd si minùs merueris, exemplum sume à Jesu Christo, qui cum malediceretur, non maledicebat &c. 1. Pet. 11. 23. Factæ sunt tibi aliæ injuriæ. Vide excusationes quæ possunt adduci, aut rationeæui, aut ignorantiæ, aut debilitatis, aut levitatis. Item quam laudem haberes ergà Deum, si nunquam ulla affectus suisses injuria. Remittes omnia. Remissio est & esse debet, ubi & quando inventa est injuria. Possremò expetere vindictam propria autoritate undequaque sugiendum est, quoad majorem, quoad æqualem, & quoad minorem. Verberare æqualem periculum est; majorem,

amissio; minorem, verò turpe.

Talis suam emendare opinatur injuriam, qui injuriam' augmentat? Injuria non vincitur injurià, sed patientià. Qui patitur, vincit; sed pungitur spinis qui à pungentibus non abstinct spinis. Nota de rana quæ sese inflabat ut se vindicaret de tauro qui ranunculas pede suo contriverat, & dictum fuit ei quòd etiam si creparet, non posset esse æqualis ei. Nota de lupo vel de canibus qui non dignantur capere minus &c. Et de canibus Alexandri. Nota de Dionysio tyranno, cui non erant verba cum hominibus, nisi sonitus uteri hominis, aut alicujus vesicæ. Nota quòd homines vindicativi reputati, usque ad mortem persecutionem patuntur ab aliis, quia homines eos timent si ad prosperitatem redeant. Demùm benè considera quòd odium est spina quædam quæ spiritualem impedit sanitatem; & nisi antè mortem amota sucrit, crit materia ignis tui perpetui, qui te comburet absque ullo remedio. Voco iram gravantem, iram quæ sub umbra justitiæ & boni mala perpetrat plurima. Zelus non secundum scientiam, cujus specialiter sunt tres modi, per bellum inter regna & regna, & inter progeniem, aut per campum belli, propter instructionem suorum subditorum, propter punitionem malorum in Republica. Hæc ira facit terram cordis nostri spinosam, hoc est quòd sub apparentia boni & justitiæ nascuntur & crescunt diversa vitia periculosa quæ expellunt omne bonum quod ibi esse potest. De præliis quomodò suscipi debeant, & quo titulo, & qua necessitate: & de campis prælii nil hîc dicam. Quantum ad prælium quod fit unius progeniei ad alteram propter injuriam, non opus est magna distinctione, postquam Domini corum ordinati sunt ad' faciendam eis justitiam. Est contrà omnem rationem naturalem, divinam & civilem expetere hujusmodi vindictas & dissensiones incitare autoritate propria. Nota de Domino qui abitulit hujusmodi malas consuetudines, occidendo eos qui repugnabant, & dando ordinatum pretium. Nota Burgis bonam esse ordinationem, quòd si duo visi suerint discordes, post certam admonitionem factam intruduntur ad carceres, donec facta fuerit concordia. Secunda uæstio: An sit licitum verberibus afficere j et iram & commotionem suos subditos; ut suos scholasticos, vel addiscentes, vel famulantes? Respondeo per distinctionem. Aut ira transgreditur rationem, & eam notabiliter facit excedere, & hæc plerumque est peccatum mortale & plerumque Excommunicatio in Clericis. Vel punitio suscipitur rationabiliter, quamvis ira punientem invaserit, & hîc est peccatum veniale. Nota de Platone qui noluit verberare suum discipulum, & famulum quamdiù erat iratus; sed jussit quendam alium verberare eum. Nota quòd contra se, vel contra peccata propria potest quis
V v v 2 habere

habere inordinatam iram, quæ provenit ex quadam superbia & impatientia, cùm quis non se omninò subdit ad rogandum Deum & humiliter propriam fragilitatem recognoscendam. Tertia quæstio. Si Judex servare posset justitiæ rigorem sine misericordia? Responsio: appellatur rigor justitiæ, sacere secundum textum Legis in generali. Et misericordia est, considerando particulares circunstantias; ut debilitatem, aignorantiam, aut coactionem ejus qui forefecit. Lex una est, ne quisquam transiliat muros noctusub pœna mortis, superveniunt inimici ex insidiis & civitatem intrabunt, nisi duo vel tres qui ibi adsunt, ascendant & transiliant muros. Dico quòd hic servare Legis rigorem esset contrà misericordiam, & iniquum facinus. Terentius: Summum jus summa injuria. Factus es sapiens? Noli esse justus nimis. Eccle.vii. 17. Ipsa etiam Leges cupiunt, nt jure, &c. Multò autem pejus est si Judex hoc faciat ob propriam vindictam, quam per ignorantiam; sicut secit Abbas quidam, postmodum patienter obedivit in hoc, quòd eum Monachi sui pati volebant. Nota quomodò literati qui sunt sine magna ratione, omnia destruunt interdum per eorum rigorem. Et per oppositum hi qui volunt omnia ad proprium judicium invenire, & textum flectere. Item omnia destruunt: ideò bona est mixtio justititiæ & misericordiæ. Psalmus: Mise-Nota de stulto qui dixit Regi quòd occidisset hunc qui fuerat interemptus à quodam qui priùs à morte fuerat per Regem liberatus. Ira debet vrere in oleo misericordiæ. Exemplum de Jesu Christo, qui cum vidisset civitatem Jerusalem, flevit &c. Ex altera parte misericordia sine justitia crudelis pietas est contrà Rempublicam, & etiam ad injurias Dei. Chryfost. &c. Per hoc patet quod Prælatus vel Princeps non semper remittere debet injuriam suam. Nota de difficultate benè hîc tenendi medium. Privata etiam persona non debet remittere injuriam in sui status præjudicium, ut Clericatus, vel in pejorationem hujus qui intulit injuriam, vel ob malum exemplum aliorum. Nota aliquos velle esse misericordes magis quàm Deus sit misericors. Omnia volunt remittere sine justitia. Terentius: Nihil homini melius humanitate atque clementia. Augustinus de Ambrosio. Maxima ctenim est morum patientia virtus; benignitas, sine adulatione: In patientia vestra possidebitis animas vestras. C quia invidia occidit ei benedictum Filium suum, secit-Luc. xx1. 19 Patientia est tribula, quæ separat & purificat bonum granum quod reponiti in Paradisi granario. Nota exemplum de Servulo quod recitatur à sancto Gregorio in Evangelio hujus homeliæ, qui fuit tempore suo, cujus morti affuit quidam Monachorum sancti Gregorii quam suavissimus odor duraret &c. Erat paralyticus, & ei erant Libri quos coram se legi jubebat.

JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

R

DOMINICA IN QUNQUAGESIMÆ

CONTRA INVIDIAM:

Per idem thema. Pœnitemini & credite, &c. Marc. 1. 15.

Ad eofd. Codd. MSS.

OENITEMINI inquit Dominus noster Jesins Christus, & causam apponit secundum materium quam prosequi debeo pertinentem ad hodiernum Evangelium, quia invidiæ malum per pœricordiam & judicium cantabo tibi Domine. Ps. c. 1. R nitentiam est mortificatum. Nihil est quod magis adversetur verbo divino, nec quòd plus ipsum impediat quam mala invidia. Nam & ipfa acculavit & morti tradidit summum veritatis prædicatorem Dominum nostrum Jesum Christum. Ob quam causam? Quia invidia excæcaverat majores Judæorum. Ideò mihi apparet quòd nos omnes Christiani multum odio habere debemus malam invidiam, & ipsam per poeniten-

tiam bonam mortificare.

Maledicta sit ipsa invidia, quia prodidit Dominum nostrum, quia est contraria gratiz, secundum dictum Apostoli in hodiernæ diei Epistola; sine autem gratia non est aliud bonum quòd valeat: Fidesne? Non. Idioma? Non. Sententia? Non. Eleemosyna? Non. Si linguis hominum loquar &c. 1. Cor. XIII. 1. Pœnitentiam igitur agamus, ut invidiam mortificemus, & gratia illuminemur. Ad quod faciendum vocabimus in auxilium Dei Matrem gloriosam, quæ super omnia odio habet invidiam, & meritò quidem, que eam esse dolorosissimam & mœstissimam ratione mortis illius. Deprecemur eam ut ego possim communicare; vos verò audire fine invidia divinum eloquium, exemplo sapientis & dicentis, Quam sine sictione didici, & sine invidia communico. Sap. vii. 13. Ad quòd impetrandum Te salutabimus &c.

POENITEMINI, & credite Evangelio &c. Marc. 1. 15. Quincunque legit, audit, vel intelligit hodiernum Evangelium, videtur mihi quòd ultra alia mysteria quæ in eo sunt, considerare debet malam invidiam maximo odio esse persequendam, ac sugiendam: ipsa enim principaliter intulit Domino nostro mala quorum meminit Evangelium hoc initio, per hoc quòd exceecavit Judzos secundum figuram czeci de quo loquitur secunda pars Evangelii, quòd dicit sanctus

Lucas: xviii. 31.

Sumpsit Jesus duodecim Discipulos suos secretò, & dixit eis: Ecce ascendimus Jerosõlymam, & omnia persieientur qua scripta sunt per Prophetas de silio hominis; tradetur enim gentibus ad illudendum, slagellandum o D crucifigendum. Et postquam eum flagellaverint, occident ipsum, & tertia die resurget. Inst vero nihil horum intellexerunt : verbum enim hoc latebat eos in his que dicebantur. Et factum est cum appropinquaret Jesus Jericho cacus quidam sedebat fecus viam, qui cum andiret turbam pratereuntem, quasivit quidnam esset: qui dixerunt ei: Fesum Na-Larenum transire. Et exclamavit, dicens: Jesu Fili David miserere mei : & qui praibant, inculpabant eum ne tace-

#### Sermo in Dominica Quinquagesima. 1050

taceret. Ipse verò multò magis clamabat: Fili David miserere mei. Stetit Jesus & jussit eum adduci coramse. Et cum appropinquasset, interrogavit eum dicens: Quis vis faciam tibi? Et ille ait: Domine ut videam. Ait Jesus Respise, Fides tua salvum te secit. Et confestim vidit, &

cum vidisset hoc, laudem dedit Deo.

Libenter scire vellem, si Domina nostra præsens fuerit, cum Filius suus duodecim Apostolis suis Passionem suam denunciavit, & credi potest sine periculo quòd sic, & quòd eam docebat, & semper cum eo in ejus conversabatur societate. Et si præsens erat pulchra & dulcissima Domina, quis est homo, qui solum cogitare possit angustiam benignissimi & amantissimi cordis tui materni, cum loqui audiebas de ignominiosa illusione & morte quæ in brevi glorioso Filio tuo erat superventura? Si verò permanseras in Nazaret, vel Bethania, facilè credi potest Filium tuum te commendasse Deo, nec eum celasse ea secreta tibi quæ dixit suis Apostolis. Et hîc reverà miseranda erat divisio & durum vale, cùm cogitares eum ire & appropinquare ad Pafsionem suam. Sed quid dicemus de Juda, qui erat unus ex duodecim quibus Jesus Christus suam prædicebut passionem. Intelligite hie; unusquisque enim exemplum capere debet magni timoris & tremoris, metuen-R dæque admirationis. Judas qui erat in tanta societate electus unus de duodecim quibus Jesus Christus secreta sua communicabat, prædicebat & faciebat miracula ficut alii Apostoli, fuit deinde damnatus & reprobatus. Videte hic & profunde cogitate. O altitudo incomprehensibilis Judiciorum Dei terribilis in consiliis super silios hominum. Pf. Lxv. 5. Aut Judas tunc proposuerat prodere Magistrum suum, aut non. Si proposuerat, quare non retraxit seipsum: longo enim temporo post suit cum Domino nostro, & vidit miracula, præsertim istud hujus Evangelii, cum cacus fuit illuminatus; quare eo tempore non se emendabat? Si non cogitabat eum prodere, sed existimabat esse bonus & salvari. Heu devoti, homines! Quis nostrum securus erit? Quis non timebit de futuro tempore, quantumcunqe se sentiat bonum & devotum in præsenti tempore. In bona side sapiens non est qui non tremit, & fremit cùm benè hæc cogitat & memoratur. Quamvis autem cupida avaritia causa fuerit Judæ ut suam faceret proditionem, Judæorum tamen invidia ei erat auxilio ad ipsam persiciendam. Certè tumala invidia meritò odio es habenda & reprobanda: es enim contraria Deo, mundo, & tibi ipsi, secundum tres Sermonis partes.

Prima pars. Mala invidia quid mirum si Deo adverseris: es enim filia superbiæ, illegitimi proditoris Dei, justi Dominisui: qualis Pater, talis & filia. Hocadhuc & semper ostendis in omnibus damnatis invidis: per invidiam enim persequuntur Deum secundum suriosam corum potentiam. Et quia ei noccre non possunt modò, nec secundum humanitatem, nec secundum divinitatem, persequuntur omnes illos & illas qui D Deum volunt amare & honorare. Quid mirum? Quia dederunt Deum in hoc mundo neci pro tempore illo pro quo acceperat & retinuerat nostram mortalitatem. Quis tradidit Dominum nostrum Jesum Christum Pilato? Invidia. Hoc testabatur Pilatus: sciebat enim quod per invidiam tradidissent eum. Matt. xxvII. 18. Quis eum fecit cædi & percuti alapis, colaphis, & virgis, & cruciari? Invidia. Quis eum fecit irrideri & turpiter ac ignominiosissimè conspui? Invidia. Demum mala invidia posuit Salvatorem nostrum Jesum Christum ad amariffimam, & pro tunc ignominiosiffimam mortem crucis. Sed ad meliùs intelligendum dicha & dicenda, inquiramus in primis, quare procuraverit invidia veluti falsa proditrix Salvatorem nostrum tali affici morte? Respondeo quòd Jesus Christus propter prædicationem suam habebat laudem quod esset gloriosus, sine pompa & vanitate; sapiens, sine adulatione vel falsitate; bonus & studiosus, sine sictione vel duplicitate. Judzi

verò & præsertim Presbyteri & Magistri ibi existentes habebant omninò se contrariò modo, sicut Jesus Christus sæpè improperabat eis: quærebant enim gloriam per pompas & vanitates, per vestimenta, per honorabilia loca; erant fine bona scientia, & jam amisesequebatur eum magnificans Deum. Et universus populus A rant Legis intellectum, volebantque ut homines adularentur eis, & honorari etiam volebant tanquam sapientes. Erant hypocritæ, quia alii apparebant extrinsece, quam ad intra, ad similitudinem monumentorum. Quoniam ergo Jesus Christus omnibus modis erat contrarius eis, & majorem habebat honorem quàm ipsi; invidia quæ præcipuè honorari vult, sicut pater suus superbia, taliter eos excæcavit, quòd etsi priùs cognovissent tempus, & adventum Jesu Christi, juxtà illud: Ecce hic est beres. Matth. xx1. 38. postmodum tamen refutaverunt eum, negaverunt, & morti tradiderunt ac interemerunt. Sed quæret deinceps aliquis, quare dicam invidiam tradidisse morti Jesum Christum? Ipse enim semetipsum tradidit, immò verò tota Trinitas eum pro nostra tradidit redemptione. Respondeo quòd Jesus Christus benè, & spontè, & per magnam charitatem morti fuit traditus, secundùm ordinationem totius Trinitatis: Judæi verò tradiderunt eum per malam invidiam, & falsam intentionem. Ideò dico, Deum benè scire uti malisaliorum, sicut fecit de tyrannis, & adhuc facit quotidié. Ideò patet non bonum esse argumentum: Deus vult hoc fieri, ergò hi qui hoc faciunt sunt laudandi. Faciunt enim hoc mala intentione & per execrationem invidiæ, vel alterius vitii. Nota de latrone qui dixit mercatori: æquè benè alius te spoliasset. Sunt virgæ quæ comburuntur &c. Postremò quoad primam hanc partem tale quæri potest literale dubium. Quomodò Apostoli non intellexerunt quòd Jesus Christus eis de Pastione sua prænunciabat tam aperté? Responsio, hoc tuit, aut quia credebant eum loqui per parabolas, secundùm suam consuetudinem; aut quia nunquam credebant Judæorum invidiam fuisse talem, ut auderent morti tradere talem veritatis Prædicatorem, qui tam fanctam habebat intentionem, & tam potens erat in miraculis. Domini Apostoli malè cognoscitis maledictam & proditoriam invidiam, cum non opinamini quòd audeat tam validum Prædicatorem injuriis afficere. Certè multo citiùs invadebat eum, quia multò efficiebatur odiosior, & suriosior, & effecta est tam cæca, ut nihil cogitaret aut videret quod esset suturum; nisi duxtaxat ut non videret amplius tam magnum bonum, sicut erat in Jesu Christo, undè dicere cogebantur ex invidia: Tolle, tolle &c. Joan. xix. 15. Gravis est nobis etiam ad videndum &c. Sap. II. 15. Ovidius eam describendo dicit.

Vixque^tenet &c.

Flet; quia nihil videt deflendum. Fugite ergo invidiam quæ tantoperè contraria est Deo: Deus enim omne bonum est, & invidia solum bonum odit. Nescit ergò quid sit Deus, & ei displicet qu'od mittit & conmunicat has literas aliis. Domine nos pœnitet, quia malam invidiam pœnitet &c. Omala invidia si mortua misses, cum per te ex tua procuratione Deus mortem sustinuit: præsens tempus nostrum valeret melius: sed non; semper enim regnas: quia autem Deo amplius nocere non potes, nocere vis omnibus his, qui conantur ei assimilari, five in bonis factis & studiosis, sive in sapientia, bonitate, aut devotione. Et sicut secundum fabulas & poëtarum fictiones divisionem posuisti inter tres deas, mediante aureo quodam pomo inter Junonem, Palladem & Venerem; vel alias tres sorores secundùm Ovidium:, simili modo video te divisionem ponere velle inter tres mundi status, qui sunt Militaris, Ecclefiasticus, & Civilis, seu Burgensis. Clarè novisti quòd quamdiù hi tres status forent in pace, magna bona futura esse. Militia daret desensionem: Ecclesiasticus status scientiam: & Burgensis subsidium & pecumarum elargitionem; ideò omnia benè se haberent:

Et quia nihil magis odio habes, quam bonitatem, pacem & unionem, niteris fæpiùs per aliquos miniitros tuos ponere divisionem inter tres illos status, movesque varias detractiones, ne ullus sit contentus statu suo, quodque unus noceat alteri. Nonne videmus aliquando, quomodò aliqui Burgenses murmurant contrà Ecclesiasticos quia non laborant, & tamen magnos habent reditus. Ecclesiasticus status, ut eis videtur, reditus habet & proventus fine labore; ideò invident & murmurant videturque eis: quòd ad nihil prosit. Altera ex parte, aliqui ipsius status Ecclestastici interdum murmurant contrà Civilem statum, A quando vult tractare aut scire aliquam rem in qua nihil ipsum scire opinantur. Optime enim eis apparet quòd status corum laborandi, vel mercandi, comparandus non est Ecclesiastico statui qui factus est ad sciendum, cognoscendum & docendum. Insuper accidit, ut multi de statu Militari contemnant utrumque alium statum, ratione potentiæ & nobilitatis, qui est in Militari statu. Propter quod accidit ex altera parte, quòd aliqui aliorum statuum murmurent contra statum Militarem, loquendo interdum probrose, tàm aperte, quim occulte. Quid prodest talis divisio; cui comparatur? Certè est quædam destructio; est talis dislipatio, quemadmodum si pedes vel membra ejusdem corporis se roderent, rumperent, & dilaniarent, more alicujus furiosi. Ejicamus malam invidiam quæ talem divisionem & horribilem dissipationem facit aut facere conatur. Sciamus omnes hos tres B status esse necessarios Reipublicæ; Ecclesiasticum tanquam oculos; Militarem, tanquam cor vel stomachum, & Burgensem vel Civilem tanquam manum. Burgensis contrà Ecclesiasticum murmurare debet minime, si manibus non laboret, officium enim suum aliud est. Officium suum est dirigere ad benè operandum, ut veniamus ad finem nostri principalis præmii, scilicet Paradisum. Et quia Ecclesiasticus hoc facere non posset & simul laborare, necesse est Burgensem & Militarem eum supportare & sustentare, dando reditus vel decimas, aut similes hujusmodi subventiones. Cùm verò status Burgensis laborat, Militaris ad defensionem & tuitionem superintendit: Ecclesiasticus autem intendat ad scientiam, Religionem, & Deum videndum, pro omnibus & pro se gratias reddendo, & consilium dare sciendo; tune omnia in bono erunt moderamine. Notate igitur exemplum de decem Oratoribus, qui po-flulati fuerunt ab inimicis Atheniensium. Et quomodò responsum suit per exemplum luporum, canum & pastorum. Militaris status etiam non laborat sicut civilis; habet tamen laborem alium, aliiæquivalentem; gubernat enim & ordinat omnem Rempublicam in Fide, & eam contra extraneos tuetur. Ideo notate exemplum per quod quidam reduxit ad pacem in Romana urbe Burgenses cum Militibus. Fuit usus exemplo membrorum quæ conjurarunt adversus stomachum, quod nil amplius ei darent ad manducandum &c. Mala invidia, quæ clarissimè videt aliorum mala & non bona, nec propios defectus, videt (ut inquit Jesus) in oculo proximi festucam, & in proprio oculo trabem non vider. Mala hæc, inquam, invidia murmurat contrà Ecclesiasticorum desectus, cum est inter Burgenses, & eos arguit de simonia, luxuria, superbia & avaritia. Murmurat etiam contrà Principum desectus, eos reprehendendo de superbia pompis & injustis extorsionibus. Simili modo facit quando est inter Dominos vel Principes, aut quando est inter Ecclesiasticos. Murmurat etiam contrà Burgenses, & eos arguit de usura, inobediencia:, & compluri. D bus aliis vitiis, non habendo rationemiloci, nec temporis: non autem ad proficiendum aut corrigendum; fed ad detrahendum, odio habendum, & persequen-fed ad detrahendum, odio habendum, & persequen-fum. Accidit malam invidiam murmurare adversus aliquam totem patriam vel progeniem ; dicerdo: ornes illius patriz suno talos oconies, & hi de

ista progenie sunt tales. Sed amarior invidia & manifettior est contrà personam singularem quæ aliquam habet excellentiam inter cos inter quos conversatur, sieut dicit Aristoteles quod Figulus invidet sigulo, & Medicus Medico. Nominate mihi aliquem bonum operarium, aut bonum aliquem artificem, subitò invidia immiscebit se inter illos ejusdem artificii, ratione suæ excellentiæ, sic quòd reputatio & lucrum aliorum per hoc imminuitur. Inter doctos etiam quoad scientiam aut famam sanctitatis. Inter milites quoad strenuitatem. Non est nisi gloria talis quæ omnem superat invidiam, quòd est difficillimum, secundum dictum Salustii de Jugurtha, qui invidiam superabat. Burgensis status specialiter non debet esse invidus contrà Ecclesiasticum, supposito quòd aliqui sint alii quam deceat. Aliqui Burgenses interdum funt causa hujus, quia ponunt pueros eorum ad Scholas, Ecclesiam vel Religionem ad malum finem, malamintentionem, & per iniquum medium, ut scilicet, solummodò victum corum habcant, vel opulentiam aliquam, Abbatiam, aut Ecclesiam, quorum Burgensium procuratione fiunt falsæ promotiones: de malo introitu malum medium, & sæpiùs pejor finis. Questio: An omnis invidia sit peccatum mortale? Respondeo per distinctionem. Invidia quæ est tristitia de bono alterius, & lætitia de malo, aut accidit propter subitum motum magis quam in aliis, & hoc non est nisi peccatum veniale. Nullum autem peccatum est, si ratio non consentiat; sicut per corruptam complexionem, per quam aliqui funt invidi: vel venit per deliberationem, propter unam trium causarum, videlicet propter bonum quod habet alius, sive sit bonum fortunæ, sive naturæ; aut proptereà quòd is qui invidet, non habet talia bona, licet velit alium habere illa: aut proptereà quòd bona aliorum vertantur in præjudicium Reipublicæ, vel contrà alium injuste, vel contrà propriam eorum salutem; & nominatur bona zelotypia aut invidia bona. In prima est peccatum mortale tantò pejus, quantò bonum contra quod est talis invidia, magis est ad laudem Dei aut bonum spirituale: ut est invidia de hoc quòd benè instruitur populus, & quòd Fides, & Religio augmentatur. Hoc vocatur peccatum in Spiritum sanctum. De hac invidia nascuntur murmur, detractio, irrifiones, culpationes, odia, accusationes, libelli famosi, persecutiones & subversiones plurium bonorum in Regno, & in regione. Scitur quoque quando hujusmodi opera ad extrà sunt peccata mortalia, quòd novum est & horror secundum intentionem quæ ad intrà est; secundum est malum quod indè emanat. In secundo modo potest esse impatientia contrà Deum, aut injusta displicentia de statu suo; sed quantum est de se, non est invidia quæ sit peccatum mortale. Hîc est sæpè invidia aliqua, quæ sine medio nascitur ex superbia & singularitate, sicut Pharifæus qui solus voluit habere bona sua, & glorificabat semetipsum. Alii nolunt laudem esse singularem ad unum. Tertio modo non est invidia mala, sed est bona, ut ita dicam, zelotypia, & justitia, magnumque meritum, si quis benè scit uti illo quod dico, & quod declaro, hoc difficile est, quin mala se immisceat invidia. Nota de loquendo contra aliquam Religionem, vel virum doctum &c. Et cum per defectum aliquorum diffamari potest totus unus status, & propter quos defectus, & propter quam cognitionem. Nota de quibus operibus ferri potest judicium, & qualiter judicium est operum, non conscientiæ intrinsecæ. Quemadmodum dixi de invidia respectu displicentiæ boni alterius, sic etiam dicere possem de gaudio mali. Nota quòd judicium fit de operibus quorum aliquas maniseste sunt mala, alia verò solum apparenter. De primis judicium fieri potest pro tempore & loco per Charitatem. De secundis non firmiter judicandum est. aut levitor. Nota hie supradictam babent discretionem

## 1053 Sermo in Dominica Quinquagesima. 1054

invidiæ hi qui loquuntur leviter de alio, vel per fatuam voluntatem loquendi, aut garriendi; aut per stultam fiduciam, aut propter jocum; non velle tamen illa sustinere in præjudicium alterius, sicut saciunt samuli de Dominis suis, propter quos mori eligerent: & venit hoc ex quadam corrupta loquendi consuetudine. Nota de his qui vituperabant & inculpabant Dionyfium tyrannum. Accidit quandoque ob stultum amorem vel perversum, ut Pater loquatur de filio suo extrà tempus, & locum, aut homo aliquis de uxore sua, vel de seiplo, nec vellet alium eo modo facere. Accidit ut loquamur de statu mundi & miseriis in generali, ut sumaturaliqua consolatio per dulciloquam loquelam, autad addiscendam prudentiam, & ut quisefficiatur cautior & magis providus, cum cognoscitur præsentis temporis varietas. Exemplum in Terentio de illo qui præcipiebat filio suo considerare aliorum vitam. Et sicut loqui hîc de mortuis non est tanta dissamatio ex parte loquentis, sicut ex parte irridentis, modò veritas observetur, vivens se dissamat, non loquens secundum quod sermo sit de statualiquo, progenie, aut patria. Notate fanctum Paulum. In secundo casu, melius consilium est parùm loqui, sive sit de se, sive de eo qui amatur, præsertim in bono. Hic locum habet, parcè lauda, vitupera parciùs. Et illud: nec te collaudes, &c. In primo casu potest esse justa reprehensio, si malum nimis sit in præjudicium Domini vel sui Regni. Sicetiam, si sermo esset contrà Religionem Christianam, licèt punitio talis non esse debeat, sicut si ex certa malitia sieret talis oblocutio. Hac postrema trimembris distinctio benè notanda est contra scrupulosos; sed etiam providendum est ne transeatur ratio, opinando loqui sua pro instructione, quia sepissime illabitur & invadit vitium invidiæ sub specie boni. Nota quomodò quis se examinare debeat, si ità quis loqueretur contrà aliquam progeniem, aut contrà se. Notate de his qui faciunt informationes. Nota de Confessionibus: & quomodò audiri potest malum de aliis, & quomodò

Tres quæstiones: An quis obligetur emendare omnem diffamiam, & damnum quod ex detractione provenit? Responsio. Difficile est dare regulam & modum generalem, nisi in specialibus casibus: si diffamia sit notabilis, & procedat ex perversa intentione, et per fallitatem imposita sucrit secrete, vel manisestè, hoc reparari debet contrarium dicendo, & dedicendo. Si distamatio venit per revelationem peccati quod debet esse occultum, & quod probari non posset in Judicio, puniri debet accusator simili pœna, qua vellet puniri eum quem accusavit. Nota quòd libelli famosi puniendi sunt morte vel perpetuis carceribus, qui dilacerandi sunt quamprimum inveniuntur. Loquamur tertiò, qualiter invidia est contraria sibiipsi, postquam ostendimus eam esse contrariam Deo & proximo. Et dicemus de sanatione ejus secundum mysterium secundæ partis Evangelii. Nonne est (quæso) infelix invidia, & multum exprobranda, cum accipiat nutrimentum suum ex omni malitia, exemplo ciconiæ, quæ vivit colubris & bufonibus; semper habet rostrum suum in immunditiis sicut anser, & augmentatur de illo quo mori deberet, scilicet ex charitate, & nihil eam sanat. An proprietas? Non: quia irascitur & inflammatur: Adversitas? Non: quia repe-D rit gaudium suum, & de melle facit venenum. Est ulcus quod crepat ad odorem vinex. Undique se rodit

Majus prmentum, ait Horatius.

Videtur etiam mihi, eam esse rationabiliter comparatam hodierno cæco, qui est cæcus mendicans, & extra viam. Et ipsa est cæca per lumen bonorum operum quæ lucent ad oculos ejus, per quæ opera illuminari deberet. Hoc habetis hic de Judæis, qui priùs benè noverunt Jesum Christum esse bonum Prophetam.

Deinde invidia excæcavit taliter eos, ut perderent illam cognitionem, & fuerunt obscurati, eredebant facere facrificium Deo. Remedium ejus est, vocare & clamare ad Jesum, lumenque gratice & charitatis postulare, dicendo. Domine, ut videam: Luc. xvIII. 41. Et cousque clamandum est, quousque exemplum & memoria Jesu stet in cordibus nostris, & expellamus tentationum phantafias. Clamemus igitur in contrarium, oremus contra hanc infelicem invidiam, ne Dominus permittat nos cadere in tentationem illius, secundum sextam ipsius Dominicæ Orationis petitionem. Reverà est iniqua tentatio, & ex hoc provenit, quòd quis nimiùm propriam diligit excellentiam, ut famam, divitias, aut sublimitatem, scientiam, vel pulchritudinem. Nihil cupias, & nullius habebis invidiam. Est hic mirabilis excæcatio: Invidia namque, si dici audiat in mille locis bonum dealiquo extranco. ut de Saraceno vel Pagano, non invidebit; sed cum primum laudabitur aliquis vicinus suus, & præsertim suz progenici & amicitia, irascetur & indignabitur, unde multò magis gaudere deberet: hoc enim est ad bonum suum & ad laudem, suumque commodum, si bene uti vellet, & malum esset in damnum ejus. Videtis interdum quomodò fratres, aut Christiani se mutuò persequuntur acriùs & sine remedio, 'quàm extranei. Aliud mirabile est, quia in bono duntaxat malum videt; & ubi malum fuerit, solum bonum conspicit. Est admiranda cæcitas, multòque pejor quàm nihil prorsus videre: hoc patuit in Patriarchis contra Joseph, in Saüle contra David, vultque sibiipsi esse nociva, ut aliis quoque noceat. Nota de Philosopho, qui optabat quòd invidorum oculi possent videre simul omnia bona mundi, nam morerentur præ dolore. Invidia etiam est mendica, in nullo bono totius mundi partem habet, ideò certè admodùm pauper est. Per oppositum is qui charitatem habet, est Dominus universi mundi, inquantum bene utitur in amore omni eo quod bonum est, suam faciendo utilitatem, gaudium, & sufficientiam; sicut apparet in manu, in hoc quòd oculus videt; & de oculo in hoc quod manus laborat. Vis facere ut omnia tua fint, ama proximum tuum sicut teipsum, sis obediens Deo, habebis ea bona ubicumque ipsa fuerint, lætaberis de bono proximi tui sicut de proprio. Et de Matre quæ judicat bona siliorum suorum, & honorem corum esse suum, & sæpiùs plus quam suum, magisque lætatur. Quotienscunque mala videris, maledic invidiæ, quia per cam venerunt mala: Invidia diaboli mors introivit in orbem terrarum. Sap. 11. 24. E diverso vides bona aliqua? Glorifica Deum: si enim invidus suisset, nihil secisset aut creasset. Natura namque Divinitatis sine malitia est. Nota quòd invidia leviter credit malum, & ipsum vult audire, proptereà mala invenit postremò. Tertiò, invidia est extra bonam viam, & exclusa ab omni creatura; quoniam naturaliter omnis creatura amat & desiderat proprium bonum publicare, ipsa est in via diaboli, cujus est socia tam in amissione, quam in lucro: gaudet enim cum lucratur inimicus, hoc est, cùm malum aliquod accidit, & dolet cùm inimicus perdit, & bonum accidit.

10-

### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

## S

CONTRA SUPERBIAM

IN

## DOMINICA PRIMA QUADRAGESIMÆ.

Ad eofd. Codd. MSS.

Ponitemini & credite Evangelio, Marc. 1. 15.

N hoc deserto pœnitentiam agamus contra superbiam. In deserto vitæ hujus sumus ad pænitentiam faciendam, per quam venire possimus ad terram promissionis. Et ecce nunc tempus acceptabile ad hoc faciendum. Ecce nunc dies salutis, ut dicit Mater nostra sancta Ecclesia, utendo verbis sancti Pauli mis fuimus ei alligati, cogitavimus de corpore, & vita hac transitoria. Modo est tempus Quadragesimale, in quo cogitare debemus de anima & indeficienti vita. Tempus hoc est tanquam decimæ totius anni, quæ decimæ sunt Deo debitæ; est tempus in quo magis appropinquare debemus Deo. Jesus figuravit tempus hoc cum in deserto jejunaret quadraginta diebus & quadraginta noctibus, secundum hodiernum Evangelium, ut superaret omnem tentationem, & cœleftem acquireret consolationem. Et postmodum Mater noitra Ecclefia fancta confirmavit & ordinavit tempus hoc ad faciendum jejunia & pœnitentiam, ut perveniamus digne ad facratam mensam, quæ est signum & figura perpetui convivii. Caveamus igitur, ne superbia nos arripiat per maledictam suam filiam inobedientiam, faciamus pœnitentiæ dolorem in hoc deserto contra superbiam. Non convenit Magistrum esse in in mundanis simus delectationibus, viso quòd ipse innocens erat, non verò sumus peccatores; ipse fecit pœnitentiam pro nobis: considerato etiam loco, in quo erat, in deserto in quo nos sumus. Nonne desertum parùm delectabile est hæc misera vita? Ità certè; quoniam ad similitudinem descrti filiorum Israel de Ægypto tres hic funt serpentum species: Dipsas quæ ardet in aqua, avaritia: Serpens qui comburit suo halitu, superbia: Scorpio qui sub specie boni pungit, luxuria: Omne quod est in mundo concupiscentia carnis est, &c. 1. Joan. 11.16. Sed quid dicit Evangelium hoc? Dicit, hominem vivere de verbo Dei: nam ipsum est panis suus; & qui non dignatur ob suam superbiam recipere panem, seipsum destruit & occidit per congregati: convertemus itaque nos ad bonam panum administratricem, adte, dignissima Virgo, quæ tua intercessione nobis hunc bonum panem administrare potes, qui pascit & nutrit animam; tu ei conserre potes saporem, gustum & valorem. Talis panis magis te nutriebat quam materialis pro tempore vitæ tuæ; & præsertim pro tempore illius Quadragesimæ cum Filius tuus solus jejunabat, facile credi potest te non habuisse magnam edulii copiam; imò exemplo benedicti Filii tui habebas dolorem pœnitentiæ in omni in ilitate & sobrietate. Ad sequenda ergo talia

exempla tui & Filii tui Jesu, Domini nostri, & ad habendum panem animæ, recurrimus ad te per bonam conscientiam, & tibi dicimus: Ave Maria, &c.

POENITEMINI, &c. Multo majus prælium, &c multò asperius mihi remansit contrà septimum peccatum videlicet contra superbiam, quàm contra alia, inquantum Magister ipse & Capitaneus difficilius vinci potest qu'am subditi, & radix difficilius evellitur & extirpatur, quam rami. Superbia est Magister, Capitaneus & radix omnium peccatorum. Nullum est peccatum, quin ibi sit superbia; hoc verum est uno modo vel alio. Si quis diligenter investigare velit & considerare falsa ejus incrementa; superbia singulariter contraria est vero dolori pœnitentiæ multis modis: dicam aliquos nunc, & consequenter per hanc Quadragesimam, secundum quod Deus mihi tempus concedet gratiam posse & scire. Et slectendo oculos considerationis meæ ad hodiernum Evangelium quod aliàs exposui ad longum juxtà literalem sensum, vidi pro sensu morali, & ad propositum meum maledictam superbiam tribus modis impedire poenitentiam: per inobedientiam, per præsumptionem, per vanam excellentiam; hæc tria vitia sunt filiæ, rami, & stipendiariæ proditoris hujus, quæ est superbia; proditor est enim justissimo Domino suo Deo. Inobedientia ipsi sanctæ Ecclesiæ: tentat enim de gula & violatione jejunii Quadragesimalis quod ordinatum est ad faciendum dolorem pœnitentiæ, sed gula ipsum impedit manischissime. Et hoc est quoad primam par-2 Cor. vi. 2. Præterito tempore mundo servivimus, ni- B tem Evangelii, quæ dicit, qualiter sathan tentaverit Salvatorem nostrum de gula, & quòd mutaret lapides in panem. Præsumptio impedit poenitentiam, per hoc quòd tentat Deum, sapè expectando mortis periculum, vel aliud quodvis periculum, absque hoc quod velit facere sufficienter diligentiam, quantùm in se est, ut agat poenitentiam. Et hoc est quoad secundam partem, quæ dicit, quemadmodum sathan tentavit Jesum de hoc peccato per hoc quòd debeat se mittere deorsum in terram, confidendo de auxilio Dei per miraculum, fine hoc quod adesset necessitas. Per vanam excellentiam tertiò impugnata est pœnitentia, quòd quærit honorem & gaudium in hoc mundo, cum pœnitentia in se includat dolorem, humilitatem & verecundiam in manifestando peccatum suum: & est quoad tertiam partem, quæ nobis recitat modum sathanæ ostendentis Jesu omnia Regna mundi quæ promittebat se ei daturum, si vellet adorare jejunio & afflictione, & quòd nos subjecti & subditi C eum. In his tribus punctis concluderur Sermo noster, & loquemur de tribus speciebus malæ pænitentiæ.

Prima est porcina. Secunda corvina. Tertia verò vulpina. Inobedientia impedit Contritionem per gulam, præsumptio Consessionem per expectationem, vana excellentia Satisfactionem, nullas conferendo elecmolynas, nec quicquam restimendo.

Ductus est Jesu in deserrum, ut tentaretur à diabolo. Et cum jejunasset quadraginta diebus & quadraginta no-Etibus, posteà esurut. Et accedens tentator dixit ei: Si filius Dei es, die m lapides isti panes siam. Qui respondens dixit: Scriptum est: Non in solo pane vivit homo, sed in omni verbo quod procedit de ore Dei. Tunc duxit emm diabolus, & elevavu emm in sanctam civiperbiam recipere panem, seipsum destruit & occidit per tatem & statut emm supra pinnaculum templi, & ait: Si rabiem samis. Ad recipiendum hunc panem hic sumus D silius Dei es, mitte te deorsam. Scriptum est enim: Angelis suis mandavit de te, ut orfodiant te in omnibus viis tuis, & in manibus sins portabunt te, ne forte offendas ad lapidem pedem tuum. Dixit illi Jesus; Rursum scriptum est: Non tentabis Dominum Denm tum. Tunc iterum assumpsit eum diabolus in montem quendam excelsum, & ostendirei omnia Regna nundi & gloriam corum, & dixit illi: Hac omnia dabe tibi, fi cadens aderaveris me. Tunc Jesus dixit ei. Hade subana; scriptum est: Dominum Denn ruum adorabis, & ille fite fervies. Tunc roliquie sum diabolus, Es roce accodente Angoli ministrabam illi. Matth. IV.

Sex

## 1057 Sermo in Dominica I. Quadragesimæ. 1058

Sex quæstiones. In principio conversionum sunt tentationes. Hoc apparet de ave capta per gluten, &c. nec hoc malum signum est. Elevari in magno statu est sæpenumerò causa ruinæ, sive devotionis, sive samæ. Discere sacram Scripturam sine bona Fide, & bono sine, est sæpè nocivum: patet in sathana, qui eam corrumpit; sic de Sermonibus &c. Resistere debemus tentationibus per sacram Scripturam. Non debemus audire ut arguatur aut culpetur Deus, aut culpare Deum. Post tentationes veniunt consolationes.

Novem quæstiones. A quo spiritu suit Jesus du-etus? Responsio: à suo. Quare voluit tentari? Responsio: ad dandum nobis exemplum & victoriam. Qua fortitudine & vigore jejunavit quadraginta diebus? Responsio: per dispensationem singularem suæ beatitudinis, quæ sensualitatem confortabat. Quare sathan tentavit eum? Responsio: ut sumeret experientiam si esset Deus. Quare sathan tentavit eum de pane? Responsio: ad magis celandam suam malipiam. Nota de tentationibus celatis aut occultis. Quare sathan tentavit eum de pane? Responsio, ut sciret si esset Deus, & si vellet obedire sibi. Notate nihil saciendum esse propter inimicum. Quare sathan reliquit partem Scripturæ quam allegabat? Responsio: ad decipiendum &c. Item ubi erat Domina nostra; an in Nazareth? Et si sanctus Joannes non visitavit eum? B Esse potest qu'od sic posteà. Item quam administrationem fecerunt illi Angeli? Responsio: administrarunt ei aliquam escam. Ubi erat illud desertum? Responsio: inter Jerusalem & Jericho, & erant periculosi transitus riparum. Elisæus &c. Inobedientia murmurat contra sanctam Ecclesiam quæ præcipit jejunare, & interrogat quid prosit illud, & quid Deus de hoc curet? Videturque ei quòd nosipsos occidamus. Possem hic tenere prolixum sermonem, ad ostendendum jejuniorum valorem, ad justificandam Ecclesiæ sanctæ ordinationem, & reprehendendo gulam, contra quam aliàs locutus sum. Sed ero brevis, & dicam quòd sobrietas vinorum & ciborum facit animam fobriam, & elevari ad Deum, aufert vitia & plantat virtutes, ut in Præfatione: Qui corporali jejunio &c. Vis acquirere sensum & sapientiam? Sobrietas necessaria est, exemplo Salomonis & Danielis, fociorumque ejus. Vis habere animæ sanitatem, immò & corporis? Opus est tibi sobrietate: secundum enim dictum Sapientis: In multis escis C erit insirmitas. Eccli. xxxvII. 33. Et plures gula quam gladius occidit. Vis pacare Deum, & de præteritis peccatis falutarem agere pœnitentiam? Sume sobrietatem, exemplo Ninivitarum & David, ac generaliter omnium verorum pœnitentium. Vis servare justam tuam hereditatem in Paradiso? Sobrietas tibi necessaria est: alioquin ipsam perderes, exemplo Esaü, Evæ& Adæ. Vis claudere portam omnibus vitiis? Sume sobrietatem: alioquin anima tua omnibus exponetur peccatis, sicut hic dicit glossa. Frustrà præliatur adversùs alia vitia qui gulæ portam aperit. Ideò rationabiliter videre potestis sanctam Ecclesiam hoc ordinasse jejunium quod non debet frangi per superbam inobedientiam. Scisesse, omnium pessimam superbiam, non obedire suis Superioribus, qualis est sancta Ecclesia, & Prælati ejus. Sed inobedientia conqueritur multos esse impotentes, & indè pejus valere, & quòd idem sit se paulatim occidere sicut unico ictu. secundum sancti Hieronymi dictum. Respondeo pro D regula: nullam personam obligari ad jejunandum, fi benè videat & sciat jejunium esse in notabile & magnum præjudicium vitæ suæ corporalis, aut usus rationis per evacuationem cerebri, aut alio quovis modo. Et dico ulteriùs, quòd qui faceret, aut facienda consuleret hujusmodi jejunia, talis peccaret. Et intellige hoc, nisi persona meruisset sic puniri per Justitiam publicam, sicut hi qui vivunt in sovea carceris pane & aqua. Dico tertiò, quòd in talibus casibus opinari obedire Ecclesia sancta, est non obedire,

Tomi III. Pars III.

& est sæpè magna superbia, cùm homo non vult facere quicquam, nisi juxtà caput suum. Secundum hanc regulam do solutionem ad multa in hac materia dubia. An pueri obligentur jejunare? Sanctus Thomas respondet quòd non regulariter usque ad vicesimum primum annum, quià usque ad cam ætatem durat incrementum. Et intelligit in supradictis casibus, quia jejunium potest esse utile aliquibus quoad corpus, & quoad animam, & ad hoc multi obligantur; interdum autem magis mulieres quam viri. Mulieres imprægnatæ& nutrices, an sint obligatæ jejunare? Responsio: non, nec etiam infirmi: necessitas non habet Legem. Laboratores an obligentur jejunare? Responsio per distinctionem: vel funt pauperes lucrantes pro eis & eorum familia, & jejunium notabiliter eos impediret; tunc jejunare nou debent: Aut sunt divites, nec opus est eos taliter operari, tunc labor eos non omninò excusat quin debeant obedire Ecclesiæ propter eos, & propter commune bonum, & ad faciendum similiter aliis. An peregrini jejunare debent? Responsio per di-Itinctionem: aut tunc tenentur facere peregrinationem & festinanter; & jejunium cos notabiliter impediret; hoc iplos exculat: vel faciunt peregrinationem ex voluntate, nec eos opus est festinare; hoc ipsos excusat minime. Pauperes familiæ aut homines qui cleemolynas petunt, an ne jejunare debeant? Responsio per distinctionem: aut non habent sufficienter victum corum, quem simul sumendo possint sustentari; & tunc funt excusati: vel sufficienter habent; & hoc cos non excusat. Si persona se notet melancholicam vesperi, nec possit ob hoc jejunium dormire, & pejus ei contingat per malas cogitationes vigilando vel dormiendo, an jejunare debeat? Responsio per distinctionem: aut talis persona habet hoc communiter, & notabiliter; & id videtur mihi impedimentum fusficiens ad postulandum facultatem non jejunandi: aut hoc est duntaxat semel aut bis, & hoc non impedit, cum per nimiam potationem & comestionem etiam quis malum patiatur in capite. In omnibus istis casibus & similibus qui sunt aliqualiter dubii, bonum est quòd qui vult solvere jejunium suum, hoc faciat apertè, & per facultatem Prælati sui, vel Confessoris. Quod pejus est, vel in tantum comedere & bibere semel, ut quis efficiatur ebrius, gravetur & peccet per gulam; vel dividere comestionem suam in duas partes? Responsio: primum pejus est, ceteris paribus, quià per hoc violatur Lex Dei & naturæ; & per secundum transgreditur institutio Ecclesiæ sanctæ: sed unusquisque sibi cavere potest ab utroque vitio, & tenere medium. Pariformiter dicerem de his qui comedunt escas calidas, & fortia bibunt vina, qui faciunt pejus animæ & contra castitatem, quam esset comedere carnes ad sobritatem: neutrum tamen bonum est. Aliqua persona si solverit jejunium per inadvertentiam manè: anne debeat cavere vel possit? Responsio: ipsa debet adimplere jejunium suum & pœnitentiam agere de negligentia sua; quamvis hîc fiat dubium, si totiens persona agat contrà Ecclesiam quotiens comedit ultrà semel. Securior opinio est sicut dixi. Potest ne solvi jejunium ob societatem? Responsio: sic in multis casibus. Interdùm ad consolandum infirmos, vel propter uxorem suam, vel propter amicum suum peregrinum, vel ob aliquam bonam intentionem charitativam: sed caveat diligenter persona, ne loco charitatis se immisceat carnalitas. Nota de Fratre qui jejunabat, & accessit domum quamdam cujus Dominus cenabat , quem oravit Dominus ab amorem Dei & charitatis, ut vellet cenare. Sic fecit, & comedit optime, plus quam hospes voluisset, quià remansit hospiti parva pars. In discessu hospes dixit Fratri qui excusabat se, dicens charitatem comedisse. Redeas alias inquit, sed noli ducere tecum charitatem, quoniam est gulosa nimis. An sit benè factum uti aromatibus &c? Responsio: Eccle- $\mathbf{X}\mathbf{x}\mathbf{x}$ 

sia hoc permittit: qui verò utitur propter gulositatem, peccat, & priùs non sunt necessaria sicut post. An possit. comedi panis loco specierum? Responsio: non cogi-. to dare regulam generalem, nec affirmativam, nec negativam: timerem enim errare, aut quòd fieret abutus. Securiùs est abstinere. Et quamvis species magis delectent quam panis, sæpius sit pejus animæ, nutriendo carnalitatem: Ecclesia permittit unum & non aliud regulariter. Ejiciatur inobedientia superbiæ filia, quæ per gulam, bonam impedit contritionem, & A facit pœnitentiam tanquam porcinam, crassam, carnalem & insufficientem. Et crasso ventre sensum tenuem, id est subtilem gigni non posse: de pleno ventre sæpè non egreditur bona devotio. Debet haberi contritio in displicentia, vinum verò dat voluptatem vel delectationem. Et si quærat aliquis, qualis displicentia est, & quam magnam convenit habere displicentiam? Aut quæris de congruitate, aut de necessitate. Item, aut loqueris de displicentia voluntatis, aut de delectatione sensualitatis. Displicentia libera & voluntaria voluntatis debet esse de necessitate & de congruitate major, quam altera ex parte, aut alia pœna quam sit peccatum; sicut intellectus tuus judicat peccatum esse pejus quam aliud quicquam quod non est peccatum: sic voluntas tua per deliberationem huic judicio consentire debet, & ad. hunc consensum, qui est tanquam contemptus, non B femper sequitur actualis dolor quoad displicentiam voluntatis & doloris. Dolor de congruitate magnus esse debet, ut per lachrymas, moderate tamen: ipse verò non de necessitate est requisitus. Posset dici de cafibus particularibus in quibus excedi possit, & qualiter non, & quomodò contemptus fieri debeat, in quibus casibus, & quoties.

### Secunda Pars.

TU præsumptio expectationem persuades de cràs, tanquam tempus haberes in manu tua & potestate. Et is est modus quidam superbiæ, qui dicitur tentare Deum, & est cum persona seipsam facile juvare potest; non tamen curat facere quod debet, sed omnia Deo committit. Et contra illos suit di-Etum proverbium. Si omnino te Deo committas, Deus omnia destruet. Nota exemplum. Illi sæpenumerò decipiuntur per talem præsumptionem, qui expectant facere pœnitentiam usque ad Festum Paschæ, præsertim Confessionem. Curatus tunc impeditus est, & nescit cui debeat superintendere; dimidia tamen dies interdum non sufficert ad benè audiendum alicujus personæ Confessionem: proptereà expectatio illa obest Confessori & confitenti; nam ille properat ad indebitè absolvendum, hic verò sæpiùs sine absolutione recedit. Et hîc posset dici prolixè de materia, qualiter Presbyteri debeant docere confitentes, modò in unum modum, modò in alterum, præsertim de peccatis carnis quæ sunt extranea, de diversitate mercimoniarum, de odio contra proximos, & de restitutionibus. Hîc sunt aliquæ quæ- D nec verbum est quin sit onustum vel displicens. Nostiones: si Præsbyter obligetur admonere & instruere confitentem? Respondeo quòd sic, quoad ignorantes, & cum perspicit necessitatem dare debet confortationem, & nominare Præcepta, & modos peccatorum. Primò in generali, & interrogare fi persona non sentiat se culpabilem in talibus peccatis; invenitur enim maxima pars hominum, qui nunquam aliquid dicerent nisi priùs interrogarentur, vel ex ignorantia, vel per negligentiam, aut propter verecundiam & timorem; & cum Confessor percipit hoc (ut Percipi debet) dico ipsum non debere dare Absolutionem; sed remittere personas & dicere, quòd meliorem Sciant examinandi diligentiam: vel tenetur facere quod dixi, diù inquirerescilicet & docere. Satius esset eas remittere ussque post Pascha, quam seipsum decipe-

re, & personas sic ad sanctum & Venerabile Sacramentum accedentes fine vera Absolutione. Et si dicas post Pascha nunquam cas redituras usque ad annum alterum. Respondeo: hoc non esse culpam tuam, sed earum culpam & damnationem, & eas arguere posses de hoc quòd non communicassent, nec confessa fuissent, propter ipfarum negligentiam. Dico quoque hujusmodi res posse aut debere nunciari à Curatis per hanc Quadragesimam. Sed hoc quod dicunt alii, si modò confitear, necesse sucrit æquè benè in Paschate confiteri. Responsio: Confessionem illam facilè fieri, quantò minora peccata tibi fuerint relicta dicenda, & quantò priùs majorem feceris diligentiam. Si enim per negligentiam tuam defeceris, non es excusatus, & debet esse diligentia talis, qualem feceris si pro unoquoque peccato quatuor lucrareris denarios. Cùm adveniunt, dicunt se nihil fecisse, vel non scire dicere quicquam. Nota de illo qui edoctus fuit Pater noster, per nominationem debitorum suorum, secundum verba ipsius Pater noster. Nota quòd quotidiè lavamus manus nostras, & sæpè etiam capita &c. Alia utilitas est properandi ad sciendum peccata reservata, ut adeatur Poenitentiarius, si opus sit; vel ut Confessor facultatem petat pro te, quòdque meliùs possis instrui, & tibi poenitentia dari queat. Îtem commutare restitutiones, aut vota. Casus reservatos Episcopo, aut Pœnitentiario suo de consuctudine, quamvis Curati & alii petere debeant majorem facultatem absolvendi à majori Excommunicatione quam incidit quis feriendo Præbyteros vel Clericos usque ad sanguinem & per Sententiam Judicii. Peccatum contra naturum vehementer puniri debet, sive sit per semetipsum folum, sive cum aliis ejusdem sexus, aut extra locum ordinatum per naturam: nam est majus peccatum quàm comedere carnes die Veneris sancta, & punitur secundum Leges per combustionem, præsertim in aliquibus casibus; qui hoc scit, & nisi ætatis desectus excuset. Adulterium, præcipuè si est publicum, sacrilegium de rebus sacratis, incæstus præsertim in ertio, vel secundo gradu, vota violata, perjuria in Judicio, homicidia uno vel alio modo, defloratio virginis aut feminæ consecratæ, raptus, falsarius. Si persona confitens habeat multos casus reservatos, & sit Pascha propinquum, Pænitentiarius verò multum distans, potestne dare Consessor facultatem communicandi, sine spe quòd plùs post Festum Paschæ persona illa Pœnitentiarium petat, & ad evadendam verecundiam ejus, si non aliorum more ordinata fuerit? Responsio: teneo quòd sic, nisi percipiat fraudem, malitiam, vel malam fidem, vel ipsemet Confessor posteà petere poterit facultatem à prælato aut Pœnitentiario absolvendi. Si executio est per publicam Sententiam, hoc fieri non debet, ad vitandum scandalum aliorum qui id norunt.

Tertia utilitas est, quòd persona est magis disposita recipiendi magis magisque gratiam Dei; & etiam homo qui tempus habet confitendi, acquirit audaciam quamdam & memoriam de peccatis suis alio tempore, ta de mercatoribus, qui per longam tentionem habent quod non haberent primo verbo. Item non uno ictu scinditurarbor, & radix tollitur paulatim. Ejiciamus ergò præsumptionem quæ facit corvinam pœnitentiam, cràs, cràs. Exemplum: qualiter multi sunt decepti, & moriuntur subitò. Dicet aliquis, opus esse per hanc rationem mox post peccatum confiteri, aliàs ponimus nos ad periculum. Responsio: duo sunt certitudinis modi, una moralis & civilis, alia simplex & absoluta. Prima certitudo sufficit ad excusandum personam, ne compellatur statim confiteri, quando cogitat se posse æquè benè vel meliùs ad utilitatem suam posteà confiteri: sed in casu illo quo loquimur, sæpenumerò non est sic; nam opportunitas non habet talem moram de hoc. Nota quinque casus: Pascha, mor-

# 1061 Sermo alius in Dominica I. Quadragesimæ. 1062

tis periculum, Sacramentum, scrupulus, Pœnitentiarii, scrupulus non posse postmodum tam bene, &c. Et in hac certitudine aliquis salvaretur, modò haberet Contritionem. Quæres: quid igitur proderit Confessio, cum peccatum deletum sit & indultum? Valet ad obedientiam, humilitatem, veniam, gratiam novam, aut habitæ augmentum. Item quæres: si Præsbyter det tibi Absolutionem absque hoc quòd possit absolvere, & hoc te lateat, anne eris liber & quietus? Responsio: ita, quoad Deum: si verò postmodùm hoc cognoveris, A debes omnia denuò confiteri: vitent tecum, &c.

### Tertia Pars.

Vana excellentia divitias quærit: non vult facere Satisfactionem, & præsertim restitutionem. Cùm cognoscitur principalis persona cui quis est obligatus, restitutio debet fieri ei, si convenienter id fieri potest, & sit sine majoribus expensis in mittendo quam res valeat, in defectu principalis cui fieri debet restitutio? Heredes & propinquiores locum suum tenent, cùm agnoscuntur. Cùm ignoratur cui facienda sit restitutio, ipsa fieri debet per ordinationem Prælati proprii, aut illius qui potestatem habet in bonis & piis operibus. Si persona cui restituere debes, æquè egeat sicut tu, & velit habere quod restituas, debes potius reeguerit, & tamen ipsi præsentialiter satisfaciendo in magnum caderes damnum; pro tunc potes compelli per Justitiam ad satisfaciendum ei: sed quoad Judicium conscientiæ, potes aliquam habere relaxationem, si postmodum ipsi persolvere potes sine tuo & alterius damno. Si tantum habcas alieni, ut simul & semel satisfacere non possis, consilium est satisfacere in terminis qui constitui posiunt. Si habeas aliquid alieni propter lucrum tuum quod venit de realiena in seipsa, & ad præjudicium lucri illius cui obligaris, debes reddere rem ipfam & lucrum. Secus est, cum lucrari facis rem solummodò per laborem tuum & industriam, si aliter non potuisset tantum lucrari, secundum probabilem conjecturam. Potiùs cedere debes omnibus bonis tuis, quam permitteres te excommunicari, dato etiam quòd deberes mendicare, laborare, vel sustinere verecundiam. Tamen extrà casus compellentis necessitatis non solum reddere debes hoc quod habes de alio per commodationem, aut manifestum latrocinium, sive rapinam, sed etiam illud quod habes per usuram, per fraudem, fal- C sa mercimonia, vel per salsam advocationem, vel per illegitimum consilium, aut per consensum. Et notate quando quis obligatur omnia restituere pro sociis suis, & quando non. Si quis non facit restitutiones (quoniam oportet restituere aut pendere) habet pænitentiam vulpinam quæ spoliat, quamcumque agat pænitentiam. Nullus debet, nec potest absolvere, quamvis nunciare possit & dicere ut faciat, sic injusta retinens, aliqua bona, & evitet mala secundum quod potest. Et si debeat administrari talibus, & similibus Sacramentum, dicam aliàs,

JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellaris Parissensis

I

DOMINICA PRIMA QUADRAGESIM A. DE TENTATIONE.

Non in solo pane vivit home, sed in omni verbo quod procedit ex ore Dei. Matth. 1v. 4.

N Evangelio hodierno hæc verba scripta sunt. Dicunt in sententia verba nostri thematis in hodierno Evangelio sumpta, ultrà panem qui est terstituere, quam ipsa invita detinere: si autem illa non B renus, qualiter panem coelestem habere postumus: corpus habemus & animam, corporalem vitam & spiritualem. Utinam tam diligenter & libenter pro tempore pro quo constituti sumus in deserto hujus mortalitatis, nos quæreremus nutrimentum & panem animæ, ad servandam vitam nostram spiritualem, sicut facere soliti sumus pro corpore & pro vita temporali. Et quis est panis animæ? Panis cœlestis est verbum Dei. secundum quod dicit thema nostrum, & Scriptura testatur. Recipite ergò modò & alias cum magno appetitu panem istum coelestem sanctæ doctrinæ, dùm habetis, Deo laus, qui vobis cum administrare vult, nec habetis aliam masedictionem; parvuli mei petierunt panem, & non erat qui frangeret eis. Thren. iv. 4. O chariffimi! Qualem gratiam esse putatis, habere tempus & locum abundanter recipere in palatio sanctæ Ecclesiæ animæ refectionem, Prædicatorum administratione? Mille & mille, immò centum millia fuerunt pagani, & aliqui alii fine cognitione Dei & Christianæ veritatis, & deinde sunt & fuerunt mortui spiritualiter ob rabiem vitiosæ famis, & postmodum damnabuntur, qui salvati suissent, si prædicationem habuissent & spiritualem refectionem. Propter Deum ergò rogo, non recipiamus in vanum gratiam illam, non recusemus sedere ad horam unam vel duas in die, in septimana tota, ad mensam Dei, ad mensam Prædicationis. Et cum fuerimus sicut modo sumus, non assimilemur illis infortunatis de quibus solet dici in communi proverbio, quòd in mensa moriuntur fame, vel inter epulas, quemadmodum fingunt Poëtæ de Tantalo, & de Chrysogono, & de Juda; & sicut dicitur de parte illa carnea quæ est circundata pinguedine, nec tamen eam sentit, nec pinguis efficitur. Dices mihi forsitan, te omninò non habere gustum, nec sumere saporem, nec appetitum, manducando panem coelestem doctrinæ, aut quia coquus, id elt Prædicator elt nimis immundus per ma-Dlam vitam, vel quia non novit eum administrare, aut præparare propter ignorantiam; tolle, quæso, tolle hanc excusationem: quicunque enim tibi prædicat, & veritatem tibi dicit, eam profatur per Spiritus fancti veritatem, qui est magnus Magister hospitii universi mundi. A quocunque dicatur veritas, à Spiritu sancto est; & non administrandæ sunt escæ secundum appetitum tuum, sed ad utilitatem. Verum tamen est quod ad dignè & utiliter comedendum hunc panem cœlestem doctrinæ, necessarium est habere aquam gratiæ, quæ illi det

Tome III. Pars III.

saporem. Et quo medio habebimus illam gratiam sapidissimam? Respondeo quòd per illam quæ præest vasi gratiæ, quæ nobis etiam affert panem vitæ; etiam est illa quæ est altior in refertissima mensa Paradisi. Ideò ipsa nobis benè mittere poterit de suis reliquiis, & gratiæ refectionem, si ipsam deprecemur. Recurramus ergò ad eam devotè, vocemus eam & honoremus falutando cam falute, &c. Ave Maria, &c.

NON in folo, Ge. Matt. IV. 4. Historia & textus Evangelii hodierni satis vobis est cognitus, tam per prædicationes quæ vobis sæpè siunt, quàm per picturas quæ ostendunt qualiter Jesus Christus, postquam suit baptizatus in sluvio Jordanis, suit ductus à Spiritu suo, hoc est, à voluntate sua in desertum quod erat propè viam inter Jerusalem & Jericho, in quo interdum latrones & fures erant, juxtà parabolam; & in quo sanctus Joannes morabatur, & ubi erat fons quem Elifæus dulcem reddidit. Ibi erat Salvator noster Jesus Christus, qui jejunabat quadraginta diebus & quadraginta noctibus quoad cibum corporalem, sed desuper nutriebatur spiritualibus cibis sancte devotionis & pane Angelorum, quemadmodum satis innuit per responsionem quam pro nostro sumpsi themate, quando dixit inimico qui volebat eum tentare ut comederet panem materialem: Non in solo pane, &c. Et ad concipiendum sensum Evangelii, principaliter ad nostram instructionem, non intrando quæstiones altas, vel extraneas, vel nimiùm curiosas, & alias quam vos deceant; scire velitis, quòd inimicus universorum bonorum, magister totius iniquitatis sathan adversarius noster, qui tentavit & decepit Adam primum Patrem nostrum, & fugavit eum à Paradiso terrestri in præsens desertum, in quo compulit eum comedere panem doloris & tribulationis, & omnes filios ejus: sathan dico, qui fuerat primus excæcatus, videns Jesum Christum noviter baptizatum esse, in deserto Judaza amodò solum, & in continuis jejuniis, vidit per magnam invidiam ipsum nutritum esse pane coelesti, pane devotionis, & sanctæ contemplationis. De quo pane dicitur: Cibavit eum pane intellettus, &c. Eccli xv. 3. & de quo dicit thema nostrum: Non in solo pane vivit homo. Cogitavit per magnam malitiam qualiter, & per quam astutiam, & deceptionem Jesu Christo auserre posset panem illum cœlettem devotionis, sicut abstulerat priùs Ade, & quomodò expellere posset bonas anima nutrices que ministrabant panem illum. Et C rum, cui animo vigoroso resistat, quod est signum quæ sunt hæ nutrices? Sunt virtutes, & præcipuè tres Theologicæ, Fides, Spes & Charitas. Cogitavit ergò inimicus, se adducturum tres filias suas, quæsunt admodùm contrariæ his tribus virtutibus, ut per unam vel aliam tolleret devotionis panem à Jesu Christo: & secundum hoc intulit Jesu tres tentationes, & tres insultus periculosos, multumque timendos. Et præsentavit ei tres species panum mortalium & venialium. Prima tentatio, ut tolleret Jesu Christo coelestem panem devotionis, facta fuit per unam filiarum sathanæ, quam voco gulam luxuriosam, & hoc est quoad primam partem Evangelii. Secunda tentatio facta per aliam filiam, quam voco gloriam præsumptuosam, quoad secundam partem. Tertia tentatio suit sacta per tertiam filiam, quam nomino cupidam avaritiam, quoad tertiam partem. Rectè apparuit inimico sathaluntatem illam privandi pane Angelorum; pane quem virtutes administrant; pane qui cam sustentat & nutrit, qui est panis devotionis de quo dicit thema nostrum: Non in solo pane, &c. Verè videmus quod tribus rebus impedimur terrenum & materialem manducare panem. Primum impedimentum est per sebres, quando ipsæ tollunt gustum & saporem panis, ratione malorum humorum & corruptio-num quæ supra linguam sunt & in ore. Secundum

impedimentum est per odoratum. Tertium impedimentum est per nimiam repletionem aliorum malorum ciborum. Spiritualiter loquendo, luxuriosa gula primum dat impedimentum animæ, ne uti possit pane cœlesti devotionis, vel sanctæ doctrinæ, & hoc fit per sebrem delectationis inordinatæ: vana gloria per odoratum ventofæ præsumptionis, & abundantiam mundanæ cogitationis. Et his tribus modis impeditur anima devota manducare panem qui eam sustentare debet, de quo dicit thema nostrum: Non in solo, &c. Et forlan quæres, quando fiant hæ tres tentationes, insultus & impedimenta? Respondeo tibi textum Evangelii in principio. Dicit enim Evangelium sancti Matthæi, quòd Dominus noster Jesus Christus noviter baptizatus fuerit in sluvio Jordanis, & du-Etus suit à fluvio Jordanis in desertum per Spiritum fuum, hoc est, per voluntatem suam & inspirationem sanctam, ibique jejunabat.

Applicando hoc pro nostra instructione, accipiam hic aliquas confiderationes ad respondendum huic qua-

## Prima Consideratio.

Quantò anima devota magis benè vivere nititur, & habere panem suum & suum nutrimentum devotionis, B tantò magis inimicus conatur ipsam tentare & impedire; vel saltem tantò magis percipit devota anima insultus ejus & impedimenta. Hoc figuratum fuit nobis in Jesu Christo. Et hoc exemplo sensibili cernimus: cum avis capta est glutine aut laqueo, non percipit captionem suam & impedimentum, nisi cum nititur volare, ut alibi nutrimentum suum quærat. Sic anima quæ est inter laqueos inimici, multo plus sentit malum suum cum opinatur fugere, & in colum volare per desideria sancta, ibique capere panem suum cœlestem devotionis, quàm ante sentiebat. Non est pejor infirmitas ea quæ nonsentitur; posset hîc adduci de muliere prægnante, quæ tentatur de cibis malis.

### Secunda Consideratio.

Non est malum signum in anima devota, cum sentit se in primaria sua conversione tentari, & quòd sathan illi panem suum tollere vult uno supradictorum modoanimam esse baptizatam, & exiisse de Jericho, hoc est, de voluntate peccandi, & intrasse desertum pœnitentiæ & abstinentiæ, ad perveniendum ad civitatem Jerusalem, secundum parabolam: Homo quidam descendebat, &c. Luc. x. quoniam ad literam desertum in quo tentatus fuit Jesus Christus erat in via Jericho, vel Jerusalem. Illic fecit se Eremitam visionis pacis Paradisi S. Joannes Baptista. Et ibidem erat sons quem Elisæus dulcem secit. Aliam siguramad hochabemus in filiis Ifraël, qui persecuti fuerunt & fugati, cùm vellent exire Ægyptum, transeundo per desertum ad terram promissionis.

### Tertia Consideratio.

quoad tertiam partem. Rectè apparuit inimico sathana hac tria peccara esse tres curiosas anima devota na subitò nimis altum inchoet incaptum, & persentinimitates qua habent magnam potentiam, & vomiticæ, aut inclusæ, priusquam benè probetur in statu mediocri. Quæ est causa hujus? Quoniam in vita altæ perfectionis fortiores sunt tentationes, magis extraneæ, & ad vincendum duriores, nec strenuus miles conari debet debellare ignavum; sicut etiam persona infirma vel nimis juvenis non debet postulare ut nutriatur lacte, vel puerorum pulmento. Tempore nostro & antiquo decepti sunt plures, nec oportet semper insequi exempla majorum.

# 1065 Sermo alius in Dominica I. Quadragesima. 1066

## Quarta Consideratio.

Postquam scimus sathanam eniti nos tentare, & auferre devotionis panem, debemus semper esse admodùm in timore & magna humilitate ergà Deum, & postulare auxilium Sanctorum ac Sanctarum ejus: non enim tam subtilis vir doctus est in mundo, qui scire A possit fraudes & cautelas inimici, nisi per lumen gratiæ divinæ. Quid ergò faciemus homines simplices & ignari, nisi Deus nos juverit & confortet? Et singulariter ad hoc prodest legere vel audire, sive operam dare per se, aut alium, sacrarum Literarum scripturæ, aut scientiæ, unumquemque secundum statum suum; & potius viros Ecclesiasticos, aut divitum Dominorum filios, quàm alios id facere conveniet. Habemus enim in hodierno Evangelio, contrà omnes tentationes Jesum Christum semper se defendisse per sanctam Scripturam. Et qui eam ignorat debet libenter petere consilium, & ei credere, exemplo mendicantis, qui alibi panem quærit, cum ex seipso habere non potest. Et notetur hîc processus politicus, quomodò Superiores debent ministrare inferioribus. Et contrà curiosos, & Bibliæ translatores, &c. Item nota quòd discretio quæ acquiritur per Scripturam sanctam & bonum consilium, panem examinat, & eum qui non bonus est resutat. Regrediamur, & dicamus B in speciali de tribus tentationibus supradictis, quibus (ut dixi) tentatus fuit Jesus Christus per tres maledictas inimici filias. Legimus hodie quòd pottquam Christus jejunasset quadraginta diebus & quadraginta noctibus, & esuriit; sathan ipsum sallere arbitrabatur per luxuriosam gulam, & petiit ut lapides converteret in panes. Jesus Christus respondit verbum propositum: Non in solo pane, &c. Noverat sathan quòd gula causat in anima quæ ei est dedita, sebrem quandam inordinatam, quæ tollit gustum & saporem cœlestis panis devotionis, quemadmodùm dictum est. Dicunt Doctores sancti, & hoc declarat, experientia, gulam admodum impedire ipiritualium rerum cognitionem, & reddere animam veluti cæcam & stultam, nec credere Paradisum esse, aut infernum, & ipsam separare à Deo: Vinum & mulieres apostatare faciunt sapientes. Eccli. x1x. 2. Dicit quidam ex Prophetis, quòd materia detestabilis illorum de Sodoma & Gomorra, fuit saturitas vel panis abundantia. Et C Et in hoc finio primam tentationem, & relinquo fuerunt tantoperè excæcati, quòd cùm Loth diceret generis, hoc est filiastris suis, certè civitatem ea quæ sequebatur nocte confundendam, & eos ibi perituros, nisi recederent; visum est eis Loth jocari, vel irridere. Stultus non timet donec amittit. Quot sunt tales, quibus cum prædicatur de pœnis inferni, non se convertunt; sed sunt vanitate pleni, & cibis repleti, omniaque convertunt in contemptum & irrisiones; nec est aliquis panis devotionis, qui non eis vertatur in tædium, nec capiunt quemcunque gustum vel saporem, sed ipsis est contrarius panis quem sumunt, ad horrorem & abominationem. Et nota hîc de Antheo, & de eis qui mordentur à cane rabido. Et sine prolixiori prosecutione sumam hîc quatuor considerationes.

### Prima Consideratio.

ctæ, præcipuè in vigiliis Festorum, & in Quadragelima, ad disponendum nos, ut cum sapore recipiamus panem devotionis, panem Dei, & Sacramentum Al-

### Secunda Consideratio.

Si jejunia Ecclesiæ valdè impedirent devotam animam à comestione panis sui devotionis, ratione infirmitatis, velnimiæ debilitatis, aut paupertaeis, quæ acciderent corpori ejus nimiùm jejunando. Notet quòd Ecclesia ob hanc causam excipit aliquos homines; pueros, fenes, infirmos, mulieres imprægnatas, nutrices, peregrinos, laboratores & mendicantes, &c. Consulo tamen ut accipiatur facultas à Curato proprio in casu dubio.

### Tertia Consideratio.

Non modò in jejuniis, sed omni tempore persona obligata est jejunare, vel abstinentiam facere, si videt & certè sentit gulam omninò sibi tollere panem suum devotionis, & eam ducere ad peccata alia: ut ad prohibitam luxuriam, vel aliquorum Præceptorum Dei transgressionem. Hinc patet quod persona rectè potest jejunare Ecclesiæ jejunia, & nihilominus per nimiam quam simul & semel comedet comestionem, peccabit mortaliler; videlicet si per hoc percipiat se transgressam fuisse alia Dei Præcepta. Exemplum de aliqua puella. Hieronymus: Virgo Dei vinum fugiat, &c. Vinum matronæ antiquitus non bibebant. Exemplum de aliquo Presbytero qui obligabatur adire Vesperas, &c. Exemplum de mulieribus Matrimonio conjunctis, ob infantium periculum, &c.

## Quarta Consideratio.

Ex magna misericordia Dei interdum accidit, quòd mittit tribulationem & paupertatem aliquibus hominibus, aut civitati uni, vel Regno, ne luxuriosa gula aliquos horum invadat, per quam impeditur anima, ut dictum est, devotionis panem comedere. Nec dubito quin Deus mittat vindictam in Regnum hoc ob magnos & horribiles excessus qui fiunt per carnalia peccata, gulam & luxuriam, & nunc aliqui eam sentiunt vindictam, ut sibi caveant. Utinam vesit Deus, ut exemplo Jesu Christi superare valcamus & essugare luxuriosam gulam, benè cogitando, & firmiter credendo quòd vitam habeamus spiritualem multò magis tuendam quam corporalem, & quòd secundum Jesu Christi responsionem thematis vestri: Non in solo, &c. multas quæstiones ac dubitationes quæ sieri possent. Si sathan sciebat Jesum Christum habere potestatem mutandi lapides in panes; & si nesciebat, quomodò ausus fuit eum tentare? Deindè in qua forma & in qua loquella tentavit Jesum Christum? Insuper qualiter Jesus Christus passus est tentari, & duci à diabolo. Quare etiam sathan potiùs eum tentare voluit per panem sa-Etum ex lapidibus, quàm per alios cibos? Et quare ipsemet non ministravit illi delicatas escas? Item, qua virtute jejunavit Jesus Christus quadraginta diebus & quadraginta noctibus? Quare non jejunamus co tempore, in quo Christus Jesus jejunavit? Item, ubi erat Domina nostra? Item, si tentationes fuerint infrà quadraginta dies vel posteà? Item, si sanctus Joannes Baptista Christum non visitabat. Cùm sathan percepit per filiam gulam se Jesum Christum decipere non posse, nec ab eo auserre panem devotionis & contemplationis, hoc contentus fuit minime; sed adduxit aliam siliam suam, gloriam Rationabiliter ordinata fuerunt jejunia Ecclesiæsan- D præsumptuosam, quæ reddit, ut dictum est, animam, quæ eam recipit, tam indispositam, ut non possit deglutire panem suum coelestem devotionis. Dicit Evangelium quòd inimicus duxit eum in Jerusalem supra pinnaculum Templi, & dixit ei: Si Filius Dei esset, ut mitteret se deorsum, quia non læderetur. Et assignavit caufam per Scripturam: Scriptum est: Angelis suis Deus manvit de te, &c. Pf. xc. 11. Sed Jesus Christus dixit ei: Non tentabis Dominum Deum tuum, Matt.14.7. &c. Hic quatuor accipit considerationes.

Xxx 3 Prima

## Prima Consideratio.

Sæpè accidit quòd tentatione inimici, persona ponitur in altum statum, vel facit opera magna quæ videntur studiosa & bona, ut dejiciatur anima in vanam gloriam. Ideò desiderandi non sunt honores magni vel status. Habemus quòd Regina Ester vocavit A-A man ad convivium Regis cum Mardochæo; & stultus ipse credebat hoc esse propter bonum suum vel honorem, cùm esset ad ipsum capiendum & destruendum. Sic permittit Deus interdum etiam in hominibus devotis.

## Secunda Consideratio.

Sæpenumerò inimicus hortatur devotos homines considere in propriis virtutibus, & se audacter dedere mundo, atque descendere de statu corum sublimi in communem statum. Exemplum. Persona aliqua diù fuit in castitate vel sobrietate: sathan dicet ei, cùm filius Dei sis, hoc est, bonus, castus, sobrius & studiosus, seu virtutibus præditus, mitte to deorsum, vade audacter visere festa & recreationes, vel visita mulieres, aut hujusmodi societates, ad docendas eas B & instruendas. Hinc sæpiùs evenit quòd talis persona turpiter labitur per peccatum: Qui amat periculum, peribit in illo. Eccli.111.27. Et juxtà commune proverbium: Non submerguntur plures homines qu'am illi qui optimè norunt natare. Quare? Ob stultam præsumptionem quam in natando capiunt. Sic accidit interdum de illis qui meliùs opinantur se propriam facere posse sa-Jutem, qu'am misella aliqua & humilis mulier possit; cum tamen mulier melius faciat.

## Tertia Consideratio.

Periculosissima resest, audire, vel discere Scripturam sanctam, non habendo proficiendi ac se emendandi voluntatem, sed ob solum curiositatem & malam inquititionem. Hoc videmus per sathanam, qui benè viderat Scripturam quam allegavit; sed malè ip-sam applicavit, & vertit ad malum. Sic saciunt hi qui quotidie Sermones audiunt, & recipiunt panem verbi Dei; sed duntaxat irrident, vel ut sciant excusare eorum errores, velad vanitatem, velut intelligere dent se quoque loqui nosse. Scitisne quibus bestiis hujusmodi homines assimilentur? Assimilantur busonibus & venenosis bestiis, quæ vertunt in venenum omnes cibos quos capiunt, quantumcunque bonos & dulces. Tales homines nolunt panem necessitatis, aut utilitatis; sed vanitatis, vel curiositatis; aut panem iniquitatis per curiositatem, tanquam si mendicus postularet comedere panem Regis, vel de pane rapto & absconso. Panis absconsus suavior &c. Proverb IX. 17. Hæc prædicavi contra curiosos translatores Librorum. D Item, contra illos, qui quærunt quæstiones Theologiæ inter pocula. Item, contra illos qui quotidiè volunt nova audire. Alii funt tanquam singulares, quibus dari non possunt cibi acetosi: si volunt addiscere alta, vadant ad scholas.

## Quarta Consideratio.

Quamvis debeamus in omnibus & per omnia habere fingularem spem in auxilio Dei, & quòd sine eo nihil possimus facere; tamen nihilominùs oportet hominem seipsim juvare, secundùm proverbium hoc commune: Juva teipsim, & Deus te juvabit. Hoc apparuit in Jesu Christo, qui noluit quærere aut facere miraculum, se deorsùm mittendo & volando, cùm vià humana descendere posset. Hoc est contra eos qui

volunt habere revelationes vel inspirationes de his quæ debent agere, petere, vel credere hominum consilio: tales manducare volunt panem miraculosum, non humanum. Exemplum in vitis Patrum. Velit Deus, ut vitemus omnes modos vanæ gloriæ qui innumeri sunt, ut cùm bona spe in Deum, sine præsumptione vel desperatione semper vivamus pane devotionis, de quo dicit thema nostrum: Nonin solo pane vivit homo &c.

Tantùm dictum sit de secunda tentatione. Aggrediamur tertiam quæ sacta suit per cupidam avaritiam. Dicit textus quòd postquam Dominus noster Jesus Christus respondisset, apprehendit eum sathan, & duxit eum super montem quendam excelsum, qui secundùm glossam ad mediam leucam erat de supradicto deserto, & ostendit ei inimicus omnem gloriam mundi, dicens, se omnia ei daturum, si vellet se coram eo inclinare, & slexo poplite adorare. Tunc retrusit eum Jesus dicens: Vade retrò, sathana, scriptum est: Dominum Doum tunm adorabis, & illi soli servies. Tunc reliquit eum diabolus. Et accedentes Angeli ministrabant ei. Matt. IV. 10. 11. Super hunc textum & ad propositum nostrum quatuor sumo considerationes.

## Prima Consideratio.

Periculosa res est, intueri sæpiùs divitias mundi & magnos status: per hoc enim inflammatur cor humanum cupidum ad illa desideranda, sicut apparet per sathanam, qui ostendit Jesu gloriam mundi. Et ideò bonum & sanum consilium est, ut sæpiùs intueamur aliorum paupertates, ut dicit Cato:

Cum tibi displiceat rerum fortuna tuarum. Alterius socita sere

Alterius specta, &c.

Notetur historia Eremitæ cum stramineo vimine &c. Et de illo Philosopho qui monstravit, civitatem illi qui dolebat.

## Secunda Consideratio.

Accidit plerùmque quòd per cupiditatem fit adoratio aut sacrificium sathanæ, ut dicit Apostolus: Avaritia est idolorum servitus. Gal. xv. 20. Dicit S. Augustinus quòd res adoratur, quæ ante omnia amatur: & sic amat luxuriosus; avarus pecuniam suam. Hîc potest fieri mentio de magis & sortilegis. Posset introduci de cane qui resutavit panem à latrone: & per contrarium charitas & Dei amor extinguit avaritiam.

### Tertia Consideratio.

Injuria Dei non est audienda vel sustinenda patienter per dissimulationem, quia, ut dicit Chrysostomus: In propriis injuriis esse misericordem, laus est; non in Dei injuria, &c. Contra eos qui libenter audiunt blasphemias, vel juramenta, aut dici hæreses, vel patiuntur, ad avaritiam excreendam: inhonestates erga Deum, &c. Nota de pane sancti Sacramenti per irreverentiam.

## Quarta Consideratio.

Post graves tentationes Deus nobis mittit consolationes, sicut patuit in Jesu Christo. Et David hæc dicit: Secundum multitudinem dolorum in corde meo, consolationes tua latiscaverunt animam meam. Psal. xciii. 19. Sic videmus Principes post grandia bella magna celebrare convivia, & in escis sumptuosa. Et forsitan S. Joannes venit ad Jesum, comeditque cum illo.

Charissimi, audistis in figura & rudi Minerva, qualiter sathan tentaverit Salvatorem nostrum Jesum Christum,

### 1069 Sermo in Dominica II. Quadragesima. stum, & quomodò suo exemplo nos tentat quotidiè, JOANNIS GERSONII nobisque auserre & tollere vult devotionis panem per

tres filias suas, quæ sunt malignæ fornacis custodes

& tuccetariæ, quæ nituntur nobis dare panem corruptum mortem animæ afferentem. Gula panem dat immundum, infanum, mucore obsitum, & omni putredine plenum. Vana gloria dat panem vanum,

nimis levem, inflantem, & nil nutrientem. Avaritia dat panem ex paleis confectum, ex cinere & doloro-

sa punctura. Heu ergò! Qualis stultitia est sumere voluptatem suam in hujusmodi panibus, & amitteresa-

porosissimum devotionis in hoc mundo, & panem gloriæ in Paradiso? Et quamvis specialiter dixerim de

per tres maledictas sathanæ pistrices: potuissem tamen

hoc applicare & adducere, loquendo de pane pœnitentiæ & tribulationis, de quo dicit Propheta, Cibabis nos pane lachrymam, Pfal. LXXIX. 6. Dicere

potuissem, qualiter hæc tria peccata præsertim im-

pediunt Contritionem, Confessionem & Satisfactionem:

& quæ sunt grana quibus pænitentiæ panis conficitur, & formatur in fornace charitatis per Presby-

terum sanctæ Ecclesiæ Ministrum? Gula impedit

Contritionem, vana gloria Confessionem, avaritia Sa-

tisfactionem: relinquo hujus deductionem. Chariffi-

mi, eijciamus à nobis sathanam & maledictas tres suas pittrices, gulam, vanam gloriam & avaritiam; ut

si gula nobis dare velit panem suum ordinatæ delecta-

tionis, qui in principio dulcis apparet, recusemus

eum, ne capiamur sicut piscis, hamo, & milvus ad

ter hunc panem tam falsum esse, & talem genera-

re sebrem, quòd falsus dives qui comedere habe-

bat, posteà præsiti in inferno rabidus effectus est, &

erit perpetuò. Si gloria vana nos suo pane donare ve-

lit, refutemus eum; inflat enim plusquam venenum, & fecit Luciferum esse adeò inflatum, turpem & a-

bominabilem, ut cœlum eum fustinere vel compre-

hendere non potuerit. Si avaritia panem suum nobis

dare velit plenum paleis & cinere, refutemus eum, quia efficit homines deliros, & eos tradit dolorosis

tormentis, facitque apparere eis quòd vita careant

spirituali. Et sunt tanquam stolidus dæmoniacus, de quo recitare audivi, qui se opinabatur mortuum, &

ob id comedere nolebat. Sic etiam sunt nonnulli qui

taliter sunt dediti, &c.

ï

1

ţ

11

1 ۴ cadaver, & glisseu rattus, lardo. Meditemur diligen-B

Doctoris & Cancellarii Parisiensis,

Ι

DOMINICA SECUNDA QUADRAGESIMÆ

pane devotionis, quemadmodum nobis impediatur A CONTRA SUPERBIAM ALIUS.

#### POENITEMINI.

Ad MSS. Codd. Vitt. 287. & CCLVI.

SCENDAMUS montem poenitentiæ fine fuperbiæ gravamine, ne videlicet nos gravet luperbia. Mons pænitentiæ est per similitudinem mons ille de quo loquitur hodiernum Evangelium, quemadmodùm dicemus in sequentibus. Et etiam est mons de quo dictum fuit Loth: In monte salvum te fac. Gen. xix. 17. Et hoc fuit, quando propter abominabilia peccata quæ contra naturam fiebant, quæ regnabant in Sodoma & Gomorra, Deus confudit eas, & consumpsit per ignem fulguris de cœlo cadentem; misitque omnia viva in infernum. viros, mulieres, pueros, beltias & domos, nil relinquendo: sed Loth, uxor sua, & duæ ejus filiæ, hortatione Angelorum exierunt. Et quia uxor Loth per superbiam & curiositatem non obedivit Præcepto Dei immmo respexit retrò; statua salis, in quam conversa fuit, dat nobis exemplum ut sic ascendamus in montem pœnitentiæ, absque hoc ut superbia nobis ullam inferat vim. Et quoniam mons iste pœnitentiæ durus est, asper, præsertim in initio, auxilium gratiæ nobis est necessarium, ut det nobis vitam spiritualem, vigorem, fortitudinem, & virtutem. Et ubi inveniemus hoc auxilium? Audite, quid dicit Propheta: Levavi oculos meos in montes, a quibus veniet auxilium mihi. Ps. cxx. 1. Isti montes sunt Sancti ipsius Paradifi, qui funt elevati in gloria, & recipiunt lumen illuminans &c. Inter istos montes Domina nostra principalior mons est, supra quem, & in quo Deus fuum ædificavit templum, & se manisestavit per receptionem albæ tunicæ nostræ humanitatis, in omni innocentia & puritate. Ipsa est resugium nostrum; in ipsa salutem adipisci possumus & gratiam. Ideò ad eam recurremus devotarum affectionum pedibus, auxilium postulabimus & cam salutabimus.

LECTENDO hinc indè considerationis meze oculos per meditationem & per mundum, specialiter per Christianitatem, & specialiùs in Francia & inter nos: heu apparet mihi diluvium quoddam & ignem putentem quasi undique regnare. Ignis ille est diversorum vitiorum ardor, qui inflammat & comburit spirituales civitates humanæ creaturæ, alias quidem penitus, alias verò in parte. Et per ignem hujusmodi abominationum nt iapius in perpetuæ damnationis ignem. Non fine causa ordinavit Deus mundum per diluvium & ignem materialem esse finiendum, D propter diluvium quod regnat & regnabit, de igne maledicto spirituali. Avaritia nonne ignis est? Ira nonne ignis est? Luxuria nunquid non est ignis? Ita fortidissimus & abominabilis ignis; & pariformiter unum quodque vitium est malus quidam & periculosus ignis. Ignis est usque ad interiora consumens. De his ignibus quis nos liberabit? Quis nos falvabit? Jam tetigi remedium. Ad exemplum Loth salvemus nos in monte. Deus nobis ordinat, & dat istam prote-

ctionem & tutelam, hoc fortalitium. Non simus usque adeb supérbiauencediosi, utiresutemus adire montem. Ascendamus montem, &c. Et reperio, hunc montem poenitentize tres habere stationes, infimam, mediam & altameteu sublimem. In infima est poenimicentia incipientium. In media est poenitentia proficiert. tium. In superiori vel sublimi, persectorum, qui quidem mons potest mons contemplationis appellari. Et A est magis necessaria, & pauci inveniuntur qui ascenin hanc eminentiorem partem ducti fuerunt Apostoli, aliique perfecti, præcipue tresilli Apostoli, quorum meminit hodiernum Evangelium Marci IX. Post sex dies sumpsit Jesus Petrum, Jacobum & Joannem, & duxit eos sursum in montem excelsum, O transsiguratus est coram eis. Etwestimenta ejus facta fuerunt resplendentia & relucentia. Acut nix, taliaque, ut nullus opifex ea facere posset hujusmodi supra terram. Apparuit & Eliu eis cum Moyse, & loquebantur cum Jesu. Respondens autem Petrus dixit Jesu: Rabbi, Bonum est nos hic esse, faciamus triatabernacula; tibi unum, Moysiunum, & Elizunum. Certè nesciebat quid dioebat. Et erant stupidi pra timore. Et nubes quadam circundedit eos & obumbavit. Venit quoque vox de nube, dicens: Hic est silius meus charissimus, ipsum audite. Et statim respexerant circa eos, & nemi-nem viderant nist Jesum solum cum eis.

Justus confortare voluit hos tres Apostolos contra ventura pericula, & quòd essent testes firmiores tempore & loco, ficut fanctus Petrus allegat post illam visionem. Evangelium hoc legitur nobis ad monendum B nos, ut benè vivanius propter spem mercedis in tentationibus nostris & adversitatibus. Mons hic, est mons Tabor, qui distat forsitan duobus milliaribusà Nazareth. Mons iste significat nobis moraliter, quod si velimus videre secreta mysteria, necesse est ut elevemur sursum extra mundum, & in oratione; quòdque Jefus nos ducat, & ut habeamus cognitionem sicut Petrus; & fortitudinem contra vitia, sicut Jacobus; & gratiam, sicut Sanctus Joannes; & talibus Jesus se manifestat āliter quam communibus. Jam verò secundùm carnem cognovimus. Jesus non amisit figuram suam; sed corpus suum redditum suit clarum per virtutem divinam, & per relucentiam beatitudinis animæ in corpus taliquam in momento. Nota de aliis donis supra animam in sua generatione, cum exiit de templo, agilitate, subtilitate, impassibilitate. Hæc claritas corporis erat delectabilis visu, & faciebat vestimentum esse luci- C in cum. Notate de leone Romæ existente, & de dradum, & per cam causata fuit nubes quæ obumbrabat Apoltolos: per cam etiam Apoltoli cognoverunt Moyfen & Eliam, sicut in Paradiso unusquisque cognoscit alium per lumen gloriæ. Moyses fuit illic in anima, & habuit corpus noviter formatum pro illo tempore, quemadmodùm habent Angeli quando apparent. Elias fuit præsens corpore & anima, & ductus suit de loco in quo est vivens, ex quo raptus suit per Angelos. Et fuerunt hi duo potius quam alii Prophetæ, propter illorum duorum excellentiam, & propter mysterium: quoniam Moyses fuit principalis gubernator populi, & Legis; & Elias fuit singularis zelator honoris Dei. Ideò fignum erat Jesum non esse contrarium eis. Per hoc nobis oftenditur veritatem non debere esse solam sine testimoniis Legis. Moyses & Elias loquebantur Jesu de suo excessu in Jerusalem, hoc est de sua Passione, qui fuit excessus amoris, excessus doloris, excessus iniquitatis quoad Judæos, & utilitatis quoad falvatos. Non erat hee loquela ad docendum Jesum, sed propter Apostolorum instructionem. Cum Petrus videret illam pulchram societatem, & loqui audiret de Passione Domini nostri, gustassetque saporem gloriæ, fuit tanquam raptus & mutus, nec cogitabat quicquam aliud, nisi visionem illam, & postulavit sieri tria illic tabernacula, non cogitando quid esset manducaturus, potaturus aut induiturus, & qualiter humani generis Re-demptio esset adimplenda. Notate de sancto Paulo, qui ignorabat si fuisset raptus in corpore, aut fine corpore. Hic precipitur nobis obedire Jesu,

Notate qualiter Trinitas apparuit: Pater in voce. Spiritus sanctus in nube, Filius in humanitate. Icsus noluit visionem illam annunciari, nisi pro tempore & loco, & per cos qui erant ad hoc ordinati; quoniam Judas & complures alii, & Judæi nondùm digni erant comprehendere illam visionem. Loquemur principaliter de infima statione hujus montis poenitentiæ; quia dant usque ad tertiam stationem. Scripsi autem alio in loco causam hujus. Dicamus igitur quòd si volumus scandere ad montem hunc pœnitentiæ (quia hoc magis necessarium est) necesse est Jesum nos ducere & dirigere. Dominus solus ejus dux fuit. Deut. xxxII. 12. Iple solus qui ducit & dirigit, sine quo erratur: eà propter soli Christiani ad hunc veniunt montem, nec tamen omnes Christiani; illi verò perveniunt, qui per tres Apostolos perveniunt, Petrum, Jacobum & Joannem. Petrus secundum interpretationem suam significat cognitionem, Jacobus potestatem, & Joannes gratiam & benignitatem. Et istæ tres significationes applicantur ad tria tabernacula, quæ sunt in insfima parte hujus montis pœnitentiæ. Gratia tabernaculo Contritionis, cognitio tabernaculo Confessionis, potentia tabernaculo Satisfactionis potentis: hoc modo pœnitentia est accepta, conveniens & stabilis; sed superbia ipsam facit non acceptabilem, non convenientem, non stabilem. Joannes debet esse in tabernaculo Contritionis, hoc est quod displicentia fiat in gratia. Quomodò in gratia? Propter amorem Dei principaliter, eò quòd amemus suam divinam Majestatem, & propter peccati horrorem quod displicet Deo, & nos facit ei displicentes taliter quòd non est tam borus amicus ejus, quin eum odio habebat, si sit in peccato. Adeò odio habet peccatum quòd voluit occidere proprium Filium suum innocentem, ad ipsum exterminandum & tollendum ab illis quos redemit, & qui benè uti volunt. Voluit etiam quòd anima benedictæ Matris suæ transfoderetur magno dolore. Qui te amat, ô Virgo, odio habere debet peccatum. Quis est filius qui non dolere debeat, si fecit displicentiam Patri fuo, & fervus Domino fuo, & fcholasticus feu discipulus Præceptori suo, & creatura Creatori, redemptus Redemptori, & qui beneficium recepit benefactori. Notate · de filio qui se occidit, eò quod Pater suus irascebatur cone in filvis, & de canibus ad corum magistrum. Tales & mille aliæ considerationes sunt, quæ nos movere debent, ut sumamus displicentiam in gratia & charitate: displicentia enim quæ fieret duntaxat ob timorem pænæ temporalis & pellis propriæ non sufficeret. Exemplum de muliere vel filia, quæ omittunt peccare duntaxat ob timorem verberum, & odio habent maritum vel Matrem ipsarum.

Oderunt peccare boni virtutis amore. Oderunt peccare mali formidine pæna. ait Horatius. Sumet periculum de seipso, si reciperet talem pœnitentiam in alio: potest tamen dubitari pœna, modò cum hoc etiam sic dubitantes timeant offensam Dei, & ab eo separationem. Nota de pœnitentia eorum qui sunt in inferno, quæ nihil valet, nec pænitentia Judæ, quia sine spe gratiæ. Notate, in aliquibus patriis se occidunt, quando offenderunt Dominum suum. Deus non vult quemquam se corporaliter occidere; sed quòd assumatur conatus & dolor ad satisfaciendum Justitiæ. Est mala tentatio, se velle occidere; sed benè potest quis abbreviare vitam suam per abstinentias discretas: non quidem intentione abbreviandi vitam propriam, sed ad satisfaciendum. Peccatum adeò displicet Deo, quòd facit apparere tanquàm furiosum, non quidem in se, sed in poena perpetua sine remissione; & tamen ipse tam dulcis est & tam misericos, quòd ad primum verbum veniam dat quod ei dicitur bono corde, scilicet Peccavi. Explevisti perversas tuas voluntates, violasti Præcepta mea, expendisti stolide omnen

### 1073 Sermo in Dominica II. Quadragesimæ. 1074

tuam hereditatem, nudus es & vilipensus, intantùm ut mundus (cui ut servires, me reliquisti) non amplius te curet. Malè usus es patientia mea, & eam irrisisti. Attamen revertere ad me, & ego te recipiam. Quod non est cor tam durum, quin debet sieri mollius ad talem dulcedinem? Qualiter sumus tam perversi, ut potius amemus adire diabolum, & facere voluntatem ejus per peccatum quod nos tradit morti æternæ, A quàm recurrere ad talem Pastorem, Patrem, & misericordissimum Dominum? Quid vobis videtur, nonnè meritò condemnabitur iniquitas nostra & ingratitudo, quæ eo pacto refutat & offendit Dominum fuum & Creatorem suum? Proptereà dicit Sapiens, quòd Deus est patiens retributor, Eccli. v. 4. quia patitur pecca-ta fieri, & reddit mercedem de ipsis, nisi agatur pœnitentia. Superbia facit cogitare nonnullos potiùs ad Justitiam Dei, quàm ad misericordiam suam, ut dejiciat cos in murmurationem, & quærit quare Deus patitur peccatum, si tantoperè ipsum odio habeat? Responsio: rectè quæreres, si Deus permitteret peccati turpitudinem sine Justitiæ pulchritudine, sicut est pulchritudo & ornamentum civitati ut ei sit patibu-Ium & carcer ad faciendam Justitiam in puniendis flagitiosis; sic etiam Deus novit benè uti malis ad gloriam suam & bonorum commodum. Superbia quærit insuper, qualiter peccatum unius horæ punitur perpetuò? Responsio: vides hoc modo, superbia, in Justitia fæculari, quòd ipsa pro flagitio occidit hominem perpetuò, quantum est de se. Præterea est de peccato quemadmodum de fovea aliqua, à qua nemo exire potest nisi per gratiam. Item est contractus qui sit inter inimicum & peccatorem: scitis contractum factum duobus verbis, aut Matrimonium aliquod durare semper, nisi tempore & loco quis pœnitentia ducatur. Superbia quærit, quid prosit Deo dolor noster? Respondeo: nihil; sed valet nobis qui sumus creaturæ ejus, & omne hoc ipse vult propter nos, & propter honorem Justitiæ suæ. Justitia est præclarissima virtutum &c. ut ait Aristoteles. Exemplum de Rege, qui adeò diligebat Justitiam, quòd voluit sibi erui oculum unum pro filio suo, qui meruerat amittere duos, & perdidit unum. Sic, & amplius facit Dominus noster Jesus Christus ad nos redimendos, si uti voluerimus. Quis dolor fieri debet? Responsio: quoad offensam tollendam sufficit habere displicentiam de hoc quod quis peccayit, & deinde se emendare, & mutatur pœna mortis perpetuæ, medio bonæ Confessionis, in civilem. Quoad pænam quæ adhuc persolvi debet, dolor est necessarius in magno amoris ardore. Et notate qualiter quidam facilius flent quam alii: nos debemus esse tanquam Petrus in tabernaculo casuum Confessionis, hoc est, quòd habeamus cognitionem, ut pœnitentia nostra sit conveniens. Sed mox clamat superbia: quarè imposita suit tam dira ordinatio nobis Christianis? Responsio: seda superbiam tuam, quia ordinatio illa convenientissima est. Primò, sufficere debet pro omnibus causis quòd Deus sic vult & instituit, quando dedit potestatem Apostolis & Discipulis suis, corumque successoribus dimittendi peccata. Frustrà hoc fecisset, nisi homines se illis subdidissent: habetur major timor peccandi: meliùs quis scit facere emendam condignam: habetur melius mercatum: major gratia crescit Eccle- D non faciunt ad magnitudinem seu gravitatem peccasiæ: unitas major est inter Ecclesiasticos, cives, & milites. Notate quod Ecclesiasticus Status est tanquam nutrix & gubernatrix pedum, hoc est, affectionum & oneris qui novit quid faciat quod debet, & humilitatem servet. Superbia hîc replicat: potest accedere malum per revelationem vel alias tentationes. Responsio: nihil tam bonum est, quin de co possit sieri abusus. Sed rectè provisum est quòd pro nullo casu mundi reveletur peccatum, nec per sactum, nec per signum. Ideò dicit sanctus Augustinus. ", Quòd " per Confessionem scio, minus scio quam id qued

Tomi III. Pars III.

", nescio, ", hoc est, minus ipsum dicere possum. Multi Præsbyteri potius permiserunt se trucidari, quàm aliquid dicerent quod ex Confessione habuerant.

Capiam ergo aliquas quæstiones. Versus iste falsus cſt.

Est haresis crimen quod nec Confessio celat.

Præsbyter qui novit aliquid in Confessione, sic sacere debet in omnibus rebus, ac si nihil sciret, quantacumque evenerint mala vel bona per revelationem. In hospitio aliquo erit malus &c. vel una fenestra, &c. vel femina confitebitur peccatum aliquod de marito suo, non autem maritus, &c. potestne Præ sbyterrevelare peccatum in Confessione dictum, vel si dictum non fuerit, compellere ut dicatur? Etiam celare peccatum est de Jure divino; personæ in Confessione nominatæ sunt celandæ, & pænitentiæ, & interrogationes: & nisi ignorantia excuset, illi qui dicunt pec-cant, & etiam hi qui interrogant. Expedit tacere de persona cujus audita fuit Confessio, non eam laudando, nec culpando; tollere occasionem hypocrisis, fictionis, & mendacii. Notate de personis que accedunt Confessionem ob malam intentionem, propter laudem, aut commodum &c. Si Præsbyter vel Confessor sciat peccatum aliter quam in Confessor tione, & quòd per malitiam ei dicatur ut celet, ipse potest esse testis & accusator sine periculo Confessionis violandæ, aliàs non. Ideò bonum est præmeditari pro uno & altero, cùm quisaudire vult Confessionem. Notate quòd postquam dictum est, Benedicite, vel: Consitemini Domino queniam bonus, aut postquàm formam Confessionis quis est ingressus, non potest amplius dici: non capio hoc in Consessione, nisi priùs facta sit protestatio, ut dicendo: nihil sumo in Confessione quod scio per alios, & tanquam Judex. Si Judex interrogaret Confessorem de peccatis confessi, debet tacere, aut dicere: ad te non spectar inquire; & hoc meliùs est quam negare, vel excusare. Notate propter quid nunquam danda est pœnitentia publica propter secreta peccata. Notate hoc de defectibus, & quomodò Clerici hoc non faciunt, & de fictionibus &c. Non funt dandæ litteræ per Notarios de peccato occulto. Peccata aliena funt celanda & non inquirenda, nisi peccata quæ dici debent, & aliter dici nequeant, & in casu ut quis posset prodesse, non nocendo aliis de quibus inquiritur. Alicui qui non est taciturnus, aut qui per iram, vel per ebrietatem revelaret Confessionem, vel qui hortaretur ad malum, vel qui faceret malum, non effet tali confitendum, qui sciret vel judicaret rationabiliter per leves scrupulos, vel judicia, vel suspiciones.

Tertio, murmurat superbia & dicit, nunquam aliquem dicere posse omnia peccata sua, & præsertim unius anni, vel meminerit duorum, & modos peccatorum. Responsio: bona fides & humilis sufficit Deo. Fac diligentiam & nihil celes juxtà posse tuum, vel non habeas celandi voluntatem de hoc cujus recordaris, taliter ut Comeffor tuus intelligat. Responde, vel sis paratus respondere veritatem, secundum quod postulabit æquitas, de illis peccatis, Deus ampliùs non petet, nec scienter quisquam accedat ignorantem Præsbyterum. Notate de illis qui scienter furantur. Nemo obligatur dicere modos vel circunstantias quæ ti, immò meliùs est eas celare; quod est contrà illas mulierculas, quæ dicunt fabellas, &c. Congruum est, sed non necessarium, dicere circumstantias quæ faciunt ad gravitatem peccati, nisi circumstantiæ de se sunt peccata mortalia: ut pro loco sacro, vel progenie, vel Matrimonio, vel Ordine. Et quoniam difficile est simplices homines scire talia dubia, bonum est omnia dicere quæ faciunt ad peccati maenitudinem. Pariformiter dico de multis peccatis quæ folummodò sunt venialia, & præsertim cum quis dubitat & habet scrupulum: possunt dici inter-

dùm aliqua, quæ sunt ad laudem propriam, sed ad ostendendam propriam ingratitudinem, aut ne Confessor suus de hoc informetur quod opus non est. In dubiis quæ sunt: si aliquis commiserit peccatum vel non, sive dubium sucrit de Facto, vel de Jure, potest fieri Confessio sub conditione; dicendo: dubito de tali & tali re, submitto tamen metanquam culpabilem: pari modo de multitudine peccatorum. Confitenda sunt etiam peccata, quorum habetur specialis memoria post Consessionem. Et bonum est ca dicere A uni ei, eidemque Præsbytero, quamvis non sit de necessitate; & intelligo hoc quando quis non debet intelligere sufficienter peccati magnitudinem vel numerum: ideò meliùs est se reddere magis vel minùs culpabilem, modo supradicto & sine mendacio. Celare scienter peccatum suum in Consessione an sit novum peccatum? Dico quòd sic; & sunt iterum incipienda omnia peccata fic dicta, quorum habetur memoria. Hæc est dura sententia, est tamen vera, & intelligitur cùm habetur certitudo quòd aliter dicendum est peccatum suum; aliud est, si duntaxat sieret scrupulus.

Tertia pars. Potestas quæ figuratur per sanctum Jacobum, qui interpretatur supplantator, debet esse in tabernaculo Satisfactionis, ut ipsa sit stabilis. Superbia per inobedientiam impedit hanc stabilitatem, in his qui non adimplent pœnitentiam eis injunctam. Expedit manifestare peccatori magnitudinem delictorum suorum & pænitentiam, quæ secundum rigorem ipsis debetur. Expedit interrogare pænitentem qualem facere possit poenitentiam, & judicare etiam per tem- B pus præteritum quid faciat, & quòd illi non detur pœnitentia, ipso invito, aut quam facere non debeat versimiliter, si peccatum non esset publicum. Expediens est dare poenitentiam secundum modum vitiorum & inclinationum: ut contrà avaritiam, eleemofynam; contrà vitia carnis, jejunium; contra pigritiam, orationem, vel contrà superbiam & invidiam. Notate de Matrimonio conjunctis, & quomodò viri scire debent uxores corum non esse Angelos. Expedit dare pœnitentiam quæ prosit contra peccata sutura: ut dare ad certum tempus pœnitentiam jejunandi, vel dicere certas orationes, vel facere eleemosynas, si is qui confitetur dives est, infrà tale tempus, in tali, vel tali peccato. Si persona omnem pœnitentiam illam refutet, magnum signum est ipsam non habere bonum propositum abstinendi à peccato, & in aliquo casu consitens posset sine Absolutione remitti; quoniam folum absolvendi sunt hi, de quibus habetur apparen- C tia quòd sint contriri & pænitentes: non semper infistendum est ad talem poenitentiam dandam, aut petendam, ratione fragilitatis hominum. Secundùm regulam communem, melius est ut Confessor nihil faciat promitti, nec juramento quemquam astringat; quamvis demum expediens sit, cum casus est nimis enormis, & cogitatur quòd per tale juramentum confitens abitinebit; tunc, inquam, expediens est confitentem juramento astringere. Poenitenza quæ non est stabilis, hoc est quæ non finitur, non sufficit ad satisfaciendum, sed nec proptereà redimit peccata præterita, quoad damnationem æternam pro eis incurrendam. Et in pluribus casibus non obligatur quis denuò inchoare pœnitentiam quæ fit in peccato mortali; ut eleemosymortis non est danda poenitentia, nisi esset sub conditione, in casu vitæ recuperandæ. Notate de illo cui dati fuerunt duo dies in Purgatorio &c. Notate quomodò in articulo mortis potest acquiri remissio pœnæ & culpæ, qui habet charitatem, & qui hoc tunc petit; quia petit piè, prose, in charitate, & perseveranter. Nota ad quid valeant Indulgentiæ & remissiones pœnitentiarum injunctarum. Notate quomodò evitandæ sunt occasiones luxuriæ. Pænitemini, &c. Et concludarous &c. de usura & perjuriis, de invidia. Notate multos dare intelligere quod poenitentiam agant,

& inveniunt peccatorum occasiones, & assimilantur vulpi quæ dixit de carnibus ovinis, quòd esset salmo &c. Finaliter effugiamus mundum, diluvium, ignem, recurramus ad montem pœnitentiæ; non quidem corporeis pedibus, sed spiritualibus, ut possimus semper magis magisque ascendere de virtute in virtutem, donec videatur Deus in monte Paradisi perpetuæ gloriæ. Quam nobis &c.

## JOANNIS GERSONII

Destoris & Cancellarii Parisiensis,

#### $(\mathfrak{d})$ E

DE

Q·UÆRENDO:

#### M I

Ad Eofd. Codd. MSS.

Quarite Dominum, dum inveniri potest, invocate eum, dum propè est. Isa. LV. 6.

'N quibus verbis tria tangit & comprehendit. Primò, supponit aliquos esse qui Dei amorem, & gratiam Domini nostri perdiderint, & illis dicit: Quarite. Secundò, eos monet diligenter quærere ubi est, eum rogando quòd ipsos capiat in gratiam, & in suum servitium: proptereà dicit eis: Querite Dominum vestrum, querite Dominam. Tertiò, consulit cis quòd festinent eum quærere, dum tempus est conveniens, & dùm inveniri potest. Et correspondenter ad tria hæc puncta, in Sermone nostro tres erunt considerationes: Prima erit, quomodò perditur amor Dei nostri Creatoris. Secunda, quibus in locis quæri debeat. Et tertia, in quo tempore absque desectu inveniatur. Quòad primam considerationem scire debetis, quòd per tres res Dei amor amittitur, & non solùm Dei amor, sed & etiam uniuscujusque alterius: videlicet per diffidentiam seu incredulitatem; per præsumptionem, & per inobedientiam. Dico primum, quòd amor Dei perditur per diffidentiam sive incredulitatem, quemadmodùm apparet de populo Israëlitico. Cùm enim Deus ipsum liberaret à servitute Ægypti, reliquit omnes hos qui non habuerant bonam & firmam fiduciam in eum. Alios autem falvavit & in terram sanctam duxit quam promiserat: primi verò in via remanserunt. Et proptereà dicit Sapiens, Respicite filii nationes hominum, & scitote quia nullus speravit in Domino & confusus est. Eccli. 11. 11. Respicite inquamcumque terram & Nationes quaflibet, non invenietis unicam personam quæ finalem habuerit confufionem, fi semper bonam & firmam in Deo habuerit fiduciam. Videte qualiter Deus custodiverit & præservaverit David in persecutione Saulis, propter magnam quam in eum habuit fiduciam. Videte quonam, vel talem rem quæ dat afflictionem. In articulo D modò fanctus Propheta Jeremias venit in visione ad bonum & probum Judam Machabæum, & illi gladium porrexit aureum, quo omnes suos debellavit inimicos; & in ista fiducia gloriosissimam de eis habuit victoriam. Videte de Rege Ezechia, cui Deus propter fiduciam quam in eum habuit, Angelum de Paradiso misit, qui disturbavit omnem Assiriorum exercitum, inimicorum ejus. Et etiam legimus in Evangelio de Paralytico, quem Deus sanavit; de cæcis, quibus Christus Jesus restituit visum; & plerumque his quos sanabat, dicebat: Confide fili, & vade, secundum Fidem tuam fiat tibi.

Dico secundo, quod perditur amor Dei per arrogan-

tiam aut præsumptionem. Hoc clarè patet per verbum quod Jesus Christus Salvator noster ponit de duobus qui ascendebant in Templum ut orarent. Unus dicebat : Gratias ago tibi Domine, quia non sum sieut ceteri hominum Luc. xvIII. II. qui tollunt & rapiunt bona pauperum & parvulorum qui eis resistere non possunt: & nullum bonum, nullas abstinentias pro amore tuo hujusmodi faciunt homines. Jejuno bis in septimana: \$\psi\$. 12. miranda pro te facio. Alter pauper erat & verecundus, suumque pectus devotè verberabat, Deum precando ut ei de peccatis suis veniam daret. Secundus justificatus suit, & A Spiritus sancti gratia repletus: primus verò gratiam quam priùs habebat perdidit. Et nonmodò perditur amor Dei per superbiam; sed etiam amor mundi, te-Stante Sapiente, qui dicit Odibilis Deo & hominibus est superbia. Eccli. x. 7. Et causa optima est; quia arrogantia injuriam facit Deo & hominibus: Deo quidem in quantum sibi usurpare vult quod Dei est, dominium videlicet & dominationem; mundo verò, inquantum superare vult eos quos natura sibi æquales creavit & similes. Sumus enim omnes de uno Patre & de una Matre consimiliter nati & geniti, creati una manu, & de uno cœlo, omnes unicum habemus folem, unicam lunam, unicum mare, unicam terram, unam hyemem & unam æstatem. Omnes vivimus, & omnes moriemur: & qui postremò morietur, se jactet. Et si ulteriùs de hac materia audire velitis, duas vostola ad Trochum. Ipsi, inquit, quid sumus. Quæstio brevis est & exigua? Sed reverà qui benè consideraret, magna inveniretur humilitatis materia, & parum superbiæ. Secundam quæstionem formo, quærendo quid est superbia? Ad primam quæstionem civiliter respondere volo, quia causa me propiùs tangit: dicam tamen veritatem. Nescio favorabiliùs respondere, quam dicere id quod dicit Dominus noster Genes. 111. videlicet quòd omnes sumus terra & pulvis. Ad hoc propositum: cum Brutus cum filiis Tarquinij avunculi sui interrogari secerunt Deum ipsorum Apollinem, quis eorum regnare deberet, & Romæ fore Dominus; & audierunt Apollinem dicentem, ex eis hunc regnaturum qui primum Matrem suam oscularetur. Tunc Brutus, ex proposito, se in terram postravit, fingens se à casu cedisse, & inter cadendum terram osculatus est, eò quod eis dictum fuerat, qui primum se fundabat quòd omnes de terra sumus. Et sic suit ipse qui post Tarquinium regnavit.

Ad fecundam quæftionem respondeo: superbiam nihil aliud esse quam scindentem ventum & valde impetuosum. Elevaverunt cor suum contra me, quasi ventum pestilentem. Jer. LI. 1. Ad propositum hoc solet plerumque dici, cum homo se laudat & glorificat de aliqua gratia quam Deus illi contulit, quòd se more venti jactat. Et propter has duas quæstiones & earum responsiones clarè concludere possum, omnem humanam creaturam magis odio habere superbiam, quàm fulmen, vel tempstatem. Tam parvus enim & exiguus pulvis qualis nos sumus, non potest habere diuturnam permanentiam contrà usque adeò magnum ventum qualis est superbia. Per superbiam Saul Regno suo privatus; exclusus est Roboam, fugit fugitivus; Sennacherib occisus suorum puerorum manibus; Nabuchobosor depositus; Holosernes decollatus; Amon suspensus; similiter & Absalon; sed fuit alio, atque alio modo. Antonius horribiliori quam cogitari posset nece perem-D mihi forsitan: sum omnino in slore juventutis. Inter ptus est; & complures alij absque numero, propter eorum superbiam perditi sunt & destructi. Hoc est quod dicit David Propheta: Impij tanquam pulvis, quem projicit ventu à facie urre Ps. 1.4.

Dico tertiò amorem Dei amitti per inobedientiam. Omnis inobientia ex duarum causarum una procedit:aut Tomi III. Pars III.

1

1078 per præsumptionem, aut ex negligentia. Declaravi modò quando per præsumptionem amor Dei amittitur. Dico quòd pariformiter etiam per negligentiam illud contingit, testante Scriptura, quæ dicit: Neglexerunt justum & à Domino recesserunt. Sap. 111.10. Neglexerunt facere illud quod justum erat & rationabile ut fieret; quemadmodum sunt Dei Præcepta, & per hoc omiserunt servitium Dei & suam societatem. Et profectò qui apponeret decimam partem diligentiæ ad placendum Deo & ad amorem ejus acquirendum, quæ adhibetur ad complacendum mundo, citiùs acquireretur Dei amor, quam amor mundi, cum omni pæna & labore quæ ibi consumitur. Sed (de quo dolendum est) pauci homines id animadvertunt. Ad hoc propositum legitur de quodam sancto proboque Abbate, quòd vice quadam de Monasterio descendit, ut quandam alloqueretur Nobilem aut Domicellam quæ fuerat tam pretiosè apparata, depexa & adornata, quantùm sciverat & poterat. Et cùm primum eam respexit, cœpit admodum fortiter flere. Astantes valde admirati sunt, & quæsierunt ab eo ploratus sui & iracundiæ causam. Respondit Abbas: Duo, inquit, mead plorandum movent: hujus nobilis Matronæ perditio, & quod non adhibui tantum diligentiæ ad placendum Deo, quantum ipsa habet ad placendum mundi hujus juvenibus. Per hanc responsionem patet quòd perditur interdum amor Dei per negligentiam adimplendi sua Præcepta. Et per hoc concludo, tres esse modos bis formo quæstiones. Primam format Tullius in Epi- B hominum qui amorem Dei Domini nostri amittunt: videlicet hi qui diffidunt de sua bonitate & sua sapientia: hi qui superbiunt per elatam arrogantiam: hi qui contradicunt per inobedientiam, quibus dicit Propheta, ut eos admoneat: Querite Dominum dum inveniri potest. Quærite eum & invenietis eum, quia propè est, invocate eum, quia propè est. Isa. Lv. 6. Est propè vos, habitat intrà vos; alioquin Evangelista erraret, qui dicit: Et habitavit in nobis, & vidimus gloriam ejus. Joan. 1. 14. Quæres meditanda non est. Quærite igitur eum, & ipsum invenietis. Sed quid? Nolite eum quærere in magnis palatiis, auratis & argentatis; quærite eum in præsepio boum, & eum invenietis. Ibi eum pastores de Bethleem invenerunt. Luc. 11. Nolite eum quærere in tabernis vinariis, aut in ludo taxillorum, quærite eum in Templo, ibi eum invenientis, nam ibi eundem reperit Mater sua gloriosa. Luc. 11. Nec eum quæsieritis in choreis, nec confabulationibus; quærite oscularetur Matrem suam, videlicet terram: & in hoc C eum in arbore Crucis, ubi extensus est pro vobis, vos eum invenietis. Non quæsieritis eum in lecto mundanæ vanitatis, nec carnalitatis, aut carnalis delectationis; quærite eum in sepulchro, ubi pro vobis jacet sepultus, & invenietis eum. Adhuc dico vobis ampliùs. Afcendite in cœlum & invenietis eum, quia in calo sedes ejus. Ps. x. 5. Si scire volueritisquam ob causam dicam Dominum nostrum quærendum esse in præsepio boum, & non in palatijs auro argentoque decoratis? Dico vobis, per præsepe humilitatem intelligi, per palatium verò auratum, superbiam intelligi & vanitatem. Dico nunc, quòd qui perdiderit gratiam & amorem Dei per prælumptionem atque superbiam, quærere debet eum per veram humilitatem & subjectionem: & per humilitatem gratiam ejus invenies, quia humilibus dat gratiam. Jacob. iv. 6. Et profectò nihil felicius obtineri potest quam humilitas. Et verbum hoc secundum sanctum Bernardum nos prorsùs reddit culpabiles, si aliquo pacto per superbiam elevemur. Qualem excusationem sumere potes; qualem titulum, aut quam gratiam habes, qua te extollere possis vel glorificare? Dices loquendum ficcat flos iste. Hoc certè scias mortuos & vivos admodum distare videri, hos scilicet ab illis, nihil tamen est propinquius, aut vicinius unius ad alterum; quia inter illa non est medium. Ideò dicit Seneca; Mors homini cita & proxima est. Si de pulchritudine tua

gloriaris: specta parum & câ carebis, Est responsio

Apuleii. Expecta paulisper & non erit : & si scire vis quomodò ipsa tibi permansura sit, siste si poteris firmamentum, ne ampliùs volvatur, tunc speres pulchritudinem tuam duraturam, non autem aliter: ipsa enim motum sequitur sirmamenti & cum eo vertitur. Si dicas mihi: sum mirum in modum fortis; sic etiam A est bos aut taurus, & multò plùs elephas. Et si nescis quid Miloni per suam acciderit fortitudinem, vide historiam. Si mihi dicas, te sapientem esse & prudentem, & pro tali te haberi: mihi crede, haberi seu teneri poteris pro sapiente; sed certè si hoc scires, nunquam diceres: Dicentes se esse sapientes stulti facti funt. Rom. 1. 22. Mirabile est tempus nostrum honorabilius esse sapientibus hominibus, quam fuerit unquam: Romani enim non plures quam duosse habere affirmabant sapientes: Catonem, scilicet, & Lelium. Græci septem. Hebræi unum Salomonem. Nos verò non modò habemus duos, nec unum, aut septem, sed in tam copioso numero habemus, quòd eos numerare nequimus, nec omnes ad sua deputare officia. Res nostræ optime gubernari deberent posteaquam tam copiosi sunt sapientes. Si mihi dicas: Nobilis sum & magnæ antiquitatis, adeò ut non sit memoria ejus? B non habere titulum aut occasionem superbiænec ela-Respondeo per contrarium: vanam esse hanc jactantiam, se ex aliorum laudare probitate. Si enim prædecessores tui nihil secissent quod magnæ esset probitatis & laudis, non nominati fuissent nobiles. Facergò tu factum aliquod pulchrum quod laudandum sit & commendandum, ut de tua propria glorieris nobilitate: quantò enim veteres tui amici fuerunt nobiliores, tantò plùs vituperaberis & minùs excusaberis, si minus viam tenueris quam præmonstraverunt tibi. Si de tunicis tuis gloriaris, quæ sunt aureæ, aut ex serico confectæ, artificiosè admodùm contextæ. Rcspondeo: quòd si te ipso pulcher sis, magnam esse stultitiam habere nimis pretiosos habitus, diminuunt enim aliquantulum de tua pulchritudine. Si quæ in te fuerint desormitates, has ipsi ostendunt & docent, quia coratio, cum associatur jejunio & eleemosynæ. Ideò difaciunt ut inspiciaris & considereris ab aliis, cujusnam' sis staturæ. Et proptereà non potest pejus consuli homini turpi & deformis formæ, quam ut ornetur, quò videatur pulchrior. Si de divitiis tuis gloriaris, quarum magnam habes abundantiam. Respondeo tibi: quòd si eas liberaliter distribueris, efficientur minores: si autem eas tenueris semper in arca clausas, non eris earum Dominus, sed custos & famulus, & sic dives non eris, sed serviens, occupatus, & impeditus, illas custodiendo divitias. Si dicas: magnos habeo amicos & multos. Spem quidem habes, sed non opineris, nec certus esse posses, nisi infelix fueris aliquanto tempore & infortunatus: in adversitate namque videtur amicus. Ideò dicit Franciscus Petrarcha in remediis fortuitorum: Felix nescit amari. Et si fueris adversitatibus pressus & infortuniis, non tibi superbiendi nec præsumendi relicta est occasio; sed totius humilitatis. fueris potentior, tantò minus habes facultatis, ut executioni per alios demandentur è te volita & cupita, nisi bona suerint & honesta. Ad propositum recitat hoc Tullius in lib. de Offic. quod Pericles & Sophocles quondam simul erant, ut consultarent in facto Romanæ civitatis. Inter ceteros præteriit eos juvenis quidam puer pulcher, quem respiciens Sophocles ait Pericli: Pericles, ô pulchrum puerum! Ad hoc respondit Pericles: Prætorium decet non solum manus, & linguam, fed & oculos continere. Ideò nihil facere debet Princeps, quin totum ponderetur, & per rationem mensuretur, & quin velir unumquemque illud scire; si enim non vellet, adhuc tamen sciretur, & præcipuè hi scient, ad quos nihil spectat. Sic quærimus, ubi est Rex? Quid agit Rex? Rex dormit Rex surgit. Rex audit Missam, aut rem divinam. Rex prandet. Talia Regi administrantur cibaria. Rex spaciatur. Non faceret saltum quidem in Seno.

nenti urbe, quin mox id sciretur Parisiis. Et quià dicere cœpi de Rege: si mihi dicas: sum Rex. Reverà nobile nomen est & dives, sed carè venditur, si modò quis velit rectè suum exequi debitum: vix enim die quolibet vel momento uno quiescere potest Rex quicunque, si suum exequatur debitum. Ideò sæpenumerò proposuit Augustus Cæsar dimittere & renuntiare Romano Imperio. Et Diocletianus de facto renunciavit, nec quibuscunque precibus ampliùs voluit tenere Imperium. Et postquam Marcus Aurelius suerat adoptatus per dictum Diocletianum Imperatorem, ut ei succederet, non adeò lætèse habuit, nec jocundè, sicut priùs: verùm semper erat tristis & cogitabundus. Legitur etiam in historiis de quodam fancto & sapienti homine; cùm dici audiret amicum suum Imperatorem esse electum, & eum hoc acceptasse officium, ei misertum suisse & compassium, cœpitque fanctus homo ille lachrymari & plorare ob ingentem laborem & periculum ad quod se dederat amicus suus: & ideò in Principes non debet haberi invidia, nec de statu ipsorum; sed potius misericordia & compassio, funtque adjuvandi omnibus viribus. Concludo ergò nos tionis; sed omnis humilitatis & subjectionis. Ideò quærere debemus Dominum nostrum in bovino præsepio: non autem in auratis palatiis, nec adorna-

Dico secundò, ipsum quærendum esse in Templo, hoc est, debemus eum rogare devoté, ut nostri misereatur, ut nobis veniam det nostrorum peccatorum. Illud est qued voco Deum quærere in Templo, secundum dictum Jesu Christi dicentis: Domus mea, domus orationis vocabitur. Matt: xx1. 13. Et hæc oratio, secundum opinionem Sidonii duas debet habere alas quæ eam ferant & præsentent coram Deo: jejunium videlicet, & eleemosynam: Bona est oratio cum jejunio & eleemosyna, Tob. xII. 8. hoc est, tunc bona est co, Deum quærendum non esse in vinaria taberna: illic enim non est locus jejunii, sed gulæ. Non debet quæri in ludo alearum, quia non est locus eleemosynæ. Qui enim plus habet quam opus sit ei pro suo gubernamine, dividat, & pauperibus eleemosynam faciat. Qui nimis parum habuerit, ut solum statum suum isto sustinere possit, illud servet, nec fortunæ exponat: venit enim interdum fortuna mala citius quam puta-Jejunare igitur debemus in fancta hac Quadragesima. Nec est res magna de tali quadraginta dierum jejunio cum Jesu Christo, illi qui expectat prandere in mensa sua perpetuò, & sine sine in Paradiso. Prosectò enim qui considerat magnum Paradisi gaudium quod haberi expectatur ab hominibus, ad medietatem jam est refectus, nec quicquam gravat jejunium. Dico ulteriùs, hanc orationem hauriri debere ex fonte cordis, ut sit irrigata veræ Contritionis lachrymis, hoc Si de tua glorieris potentia? te humilia: quantò enim pest, amaro dolore & displicentia de suo peccato. Ta-fueris potentior, tantò minus habes facultatis, ut exe-lis suit oratio Magdalenæ, sancti Petri, probi Tobiæ, bonæ Judith, & complurium aliorum. Et qui hoc modo Dominum nostrum quæreret, absque dubio eum inveniret: ficut enim dicit Glossator quidam super Josuë, Tanta sunt efficacia lachryma, quòd im-perant Altissimo. Lachrymæ de corde prodeuntes tantæ sunt efficaciæ, quòd Deo imperant ut omnia dimittat, eumque mitigant, quamtuncunque priùs fuerit succensus. Sic queritur Dominus noster in arbore Crucis: non enim est usque adeò cor durum, quin gemat & lachrymetur, si persectam habuerit memoriam amarissimæ Passionis Jesu Christi, quam sustinuit pro nobis in pretiosissimæ Crucis arbore.

> Dixi postremò, ipsum quærendum esse in sepulchro, non autem in lecto pigritiæ, nec carnalis delectationis, In lectulo meo quasivi illum, & non inveni. Cant. II. I. Est Ecclesia, quæ in persona illorum qui volupta-

# Sermo in Dominica III. Quadragesima.

tes quærunt mundanas, dicit. In lectulo meo quasivi illum, sed non inveni eum. Et proptered non amplius eum quærere debes in lecto, sed in sepulchro. Sepulchrum in quo pretiosum corpus Jesu Christi sepultum fuit & positum, nobis ostendit quòd quemad-modum mortuus fuit pro peccatis nostris, & ad refuscitandos nos ad vitam gratiæ, nos mori debemus mundo ut vivamus cum eo. Sicum enim ait Apostolus: Consepulti sumus cum illo per Baptismum in mortem. Rom. vi. 5. Nos qui Christiani sumus & Sacramento Baptismatis regenerati, in pretiosa morte mortui esse A vigore. Nec expectandum est quoadusque occasum debemus & sepulti cum illo, hoc est, quòd omnes nos mortificare debemus & eradicare à corde nostro voluptates & inclinationes corporis atque carnis, ut caro obediens sit spiritui absque ulla resistentia. Hæc sunt quatuor loca, in quibus quærendus est Dominus noster. Primò, in præsepio, ad se humiliandum. Secundò, in Templo, ad veniam orandum. Tertiò, in Cruce, ad peccata nostra deploranda. Quartò, in sepulchro, ad carnem corrigendam. In his quatuor locis ipsemet docet nos eum quærere per os Joëlis Prophetæ : Convertimini ad me in toto corde vestro in jejunio, & fletu, & planctu, & scindite corda vestra, Joel: 11. 12. &c. Convertimini ad me. Ubi? In præsepio boum, & addiscetis humilitatem: Quia mitis sum & humilis corde. Matth. x1. 29. In toto corde vestro: in agendo gratias, & veniam implorando, & bet in Templo, in jejunio & fletu: In jejunio per Poenitentiam, & fletu per Contritionem, quia invenitur in arbore Crucis. Et scindite corda vestra, hoc est dictum, separate corda vestra à carne, auferendo à corde vestro concupiscentias & carnales affectiones; quod si sic seceritis in tempore convenienti, haud dubie hunc invenietis quem quæritis. Et hoc est quoad secundam considerationem nostri Sermonis.

Quantum ad tertiam considerationem, in qua restat videndum, in quo tempore quærendus sit, & meliùs inveniri possit. Amor Dei, gratia sua, & Spiritus sancti. Videtur mihi, qui benè consideret vitam humanæ naturæ à principio usque ad finem, quòd rationabiliter comparari possit motui & revolutioni ipsius solis, qui fit in die uno: quemadmodùm enim sol C illuminat in die terram & per calorem suum ipsam germinare facit & fructificare; pariformiter anima nostra corpus nostrum movet, & per calorem illi vitam tribuit, & fructificare facit sæpiùs, etiam moveri & transire: & quemadmodùm dies in quinque horas dividitur, videlicet primam, tertiam, nonam, meridiem & vesperam: sic dividitur homo in quinque ætates, quæ sunt satis proportionatæ, & similes quinque horis prædictis; quod & videre potestis, si considerare volueritis. Sicut enim dies matutinus ad primam ufque, claritatem non habet, nec calorem, nec vim, nec vigorem; sic nos nec sensum habemus, neque veram discretionem usque ad decimum quartum annum. Si præterierit decimum quartum annum; exit per infantiam, & eam intrat ætatem quæ dicitur adolescentia, & tunc multum crescit, & ad seipsum cognoscendum D dat operationem. Et sic protenditur dies ad tertiam, quando scilicet sol ascendit altiùs, in claritate quoque crescit & calore. Deinde subsequitur meridies, cum sol est in magno suo vigore. Et sic homo intrat in majorem vigorem & persectum juventutis calorem, cùm tricesimum annum attigerit, aut paulò antè. Si venerit ad annum quinquagesimum, declinari incipit & debilitari, & sic sol vergit ad nonam, incipitque declinare, claritarem quoque ejus & calorem amittere. Deindè sequitur hora vespertina, & tunc sol jam declivis est & in imo, & tendit ad occasium. Tunc etiam cum homo septuaginta habet annos, senex est & attritus, tenditque ad finem suum magnis passibus. Si præterie-rit octoginta annos, potiùs languet quam vivat, & sic vixit hominis ætatem. Hoc est quod dicit

Propheta David: Dies annorum nostrorum in ipsis septuaginta anni: Si autem in potentatibus octoginta anni, & amplius corum labor & dolor. Ps: LXXXIX. 10. Sic dicitur humanam creaturam, communi cursu, vivere septuaginta annis, & benè complexionatum octoginta: quod si præterierint, in labore vivent & languore. Et per hoc quod dixi facilè potest concipi, quale accipiendum sit tempus ad Deum quærendum. Nam quærendus est tantisper dùm dies est pulchra & clara, & cum sol in plena est meridie, in sua vi & petierit, quia horâ illâ quis obscurus est nimis, hoc est dictum, quòd Deum quærere debemus à juventute nostra; intereà dum bonam habemus & vivam inter bonum & malum discretionem, & vigorosi sumus atque potentes ferre atque adimplere Dei Mandata nostri Creatoris: qui enim expectaret senectutis ætatem, sensum perderet & discretionem; & posse agere atque adhibere talem diligentiam, qualis ut ipse inveniatur requiritur. Et qui expectat donec occubuerit sol, sintque noctis tenebræ, hocest, donec anima corpus deseruerit & separata sit, actum est. Frustra investigaretur, nunquam enim inveniretur. Et ideò vos oro per omnem amorem ejus, quem ad hunc habetis qui nos omnes redemit de inferni servitute, quòd in hoc sancto tempore Quadragesimali (quod quidem tempus principaliter ad hoc est ordinatum) eum quæratis quærite misericordiam Patris mei. Hoc autem sieri de-B in locis & modo quem expressi; & proculdubiò eum invenietis. Si inveneritis eum, sequamini ipsum quòcumque ierit: vos ducet directe per viam ad cœlos, ad Regnum Paradisi; quia ascendit in cœlos: & illic vitam habebitis gaudiumque perpetuum, fine fine. Thesaurum quoque cognoscetis, quem hodiernus Evangelista consulit investigandum, & est ipsa Paradisi gloria. Quam nobis concedat Pater, Filius, & Spiritus sanctus. Amen.

## JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

## E

Ι N

DOMINICA TERTIA

## QUADRAGESIM*E*..

De desolatione Regni in se divisi.

Ad MS. Cod. Vill. 287.

Omne regnum in se divisum desolabitur. Luc. x1. 15. Matt. x11. 25. & Marc. 111. 24.

Harissimi, quia beati sunt qui audiunt verbum Dei & custodium: illud. Luc. x1. 28. secundum hodiernum Evangelium: rogemus Deum devote, ut ejicit à nobis, & à Regno spirituali animarum nostrarum malignos spiritus; ne ego mutus sim ad benè loquendum, & vos surdi ad debite audiendum, exemplo dæmoniaci cujus meminit hodiernum Evangelium, qui erat mutus, cæcus & surdus. Malignus spiritus iste ejicietur, non quidem per Beelzebub principem dæmoniorum (sicut probat Christus) sed per Spiritum sanctum & virtutem ejus, & per preces illius gloriose Virginis quæ portavit, & lactavit Salvatorem nostrum, & quæ ob hanc rem hodiè fuit dicta beata à bona ancilla sanctee Marthæ bonæ hospitæ Domini nostri: Beatus Yyy 3

inquit, venter &c. Luc. x1. 27. Hæc Virgo ealest quæ nunquàm in Regno suo divisionem habuit sensualitatis contra rationem, quæ summè custodivit verbum Dei, quæ ejecit malignos spiritus per suam intercessionem, & reddebat claritatem cæcis, auditum furdis, loquelam mutis. Postulemus igitur gratiam suam, auxilium suum, & benedictionem suam, eam-

que salutemus dicentes: Ave Maria, &c.

MNE Regnum in se divisum &c. Inter cetera Regna de quibus loquitur Scriptura, quælibet creatura humana intrà se habet Regnum quoddam spi- A rituale. De quo dicit Jesus Christus: Regnum Deiintrà vos est. Luc. xvII. 21. Regnum hoc suit factum & ordinatum per naturam, dissipatum & destructum per peccatum, & forefactum, refectum & reparatum per gratiam & Jurisdictionem. Ibi sunt tres Status, Ecclesiasticus, Militaris, & Civilis. Ratio repræsentat Statum Ecclesiasticum; libera volunta Militarem & dominii; & sensualitas Civilem. Et quomodò fuit sactum Regnum hoc per naturam, dicam tibi breviter. Ratio debuit sapienter providere quod crat faciendum tanquam confiliatrix, & habere in auxilium virtutes intellectuales, scientiam, prudentiam: & libera voluntas credere debebat & audire quod erat consultum, tanquam Domina & magistra, & habere in auxilium virtutes morales. Sensualitas prorsus obedire debebat & exequi tanquam ancilla, fine pigritia, B & habere in societate sua virtutes sensitivas & appetitivas. Tale fuit Regnum hoc in primæva sua institutione in Adam primo Patre nostro, cum ratio consulebat sine errore, voluntas libera credebat & audiebat, atque præcipiebat sine contristatione, & sensualitas obediebat sine murmure. Sic, quia ratio obediebat Deo, libera voluntas obediebat rationi, & sensualitas liberæ voluntati; & proptereà Regnum hoc erat in pace & tranquillitate sine divisione: erat quoque simile sublimi dignitati & altissimæ Trinitati. Quomodò simile? Sicut exemplum assimilatur suo exemplari, & imago rei quam repræsentat; quia in Regno hoc erat posse, scire, & velle. Quod ratio sciebat, voluntas volebat, & sensualitas poterat & exequebatur; sic erat potentia fine labore, quoad hoc quod est appropriatum Patri: cognitio sine errore, quantum ad id quod est appropriatum Filio: & voluntas libera sine languore, quantum ad hoc quod Spiritui sancto est appropriatum. Sed heu! Humani generis inimicus invidiâ suâ C lignum spiritum qui erat mutus, & secundum alium tantum effecit, ut Regnum hoc intraret, sic per naturam factum & in pace conservatum per originalem justitiam. Per peccatum verò mox orta est crudelis divisio tribus modis, & fuit facta humana creatura similis dæmoniaco de quo hodiernum loquitur Evangelium, qui erat surdus, mutus & cæcus, secundum Evangelium, & expositores. Cum ratio discordaret à Deo per peccatum, fuit excæcata, factaque ad benè consulendum muta. Quoniam voluntas obstetit rationi, ipsa facta fuit surda ad benè audiendum & obtemperandum: & cum sensualitas discordavit contrariaque fuit voluntati liberæ, fuit facta debilis, impotens ad benè operandum & exercendum: ideò in Regno hoc erat dolorosa divisso, & miseranda afflictio. Heu! Videmus quotidie hæc tria certamina, illam desolationem, magis quam opus esset. Videmus quod sensualitas & carnalitas, quæ deberent esse servæ & subditæ tanquam ancilla, volunt esse Dominæ & Magistræ per præsumptionem. Et liberum arbitrium quod esse deberet Regina & Domina, & se gubernare per ratio-Ieficium. Ratio quæ esse deberet sapiens, stulta esfecta est, muta, & cæca per ignorantiam. Non igitur mirandum est, si Regnum hoc quod talem habet divisionem, vertatur in desolationem. O quam maledicta divisio! Nam sensualiras quæ subdita esse deberet (ut di-Aumest) cum sentit se Magistram, efficitur tam litigiosa & proditoria, quod per quinque meatus seu itinera illius

Regni (hoc est per quinque sensus corporales) adducit, portis apertis, omnes Regni hujus adversarios & hostes. hoc est, septem peccata mortalia, cum omni eorum comitiva: & cum intraverint; quantam existimas illic invenire litem, dissensionemque, & quale prælium? Superbia contemnens clamat, se fore Magistram & Dominam. Invidia infelix dicit se dissipaturam omnia. Ira rixosa petit omnia annihilare, & destruere. Cupida avaritia dicit omnia sua fore. Pigritia somnolenta ibi habitare quærit. Gula dicit se non recessuram. Et luxuria perditrix, quæ percutit & vulnerat inter osculandum, & occidit inter amplexandum, dicit quod Regnum hoc prorsus inflammabit. Hi sunt septem maligni spiritus quorum meminit hodiernum Evangelium. Sic facta est humana creatura ad similitudinem hodierni dæmoniaci: nam est surda, cæca & muta, eò quòd ratio non novit rectè loqui, consulere & providere; & libera voluntas non debité novit audire, credere, & præcipere; & sensualitas tanquam debilis & rebellis non vult obedire, & justè exequi: ideò non est mirum, si Regnum talem habens divisionem labatur in desolationem.

Diximus qualiter Regnum hoc spirituale humanæ creaturæ factum fuit per naturam, & deindè quomodò infectum fuit & destructum per vitium & forefactum. Dicamus qualiter ipsum aliquo modo refactum sit & reparatum per Justitiam & Jurisdictionem. Ad reparationem hujus Regni necesse est diabolum malum spiritum ejici: alioquin humana creatura semper manebit debilis, cæca, muta, surda, exemplo dæmoniaci. Quare, scire velitis, ut melius comprehendam totam materiam nostri Evangelii secundum imaginationem quam inchoavi. Quando malignus spiritus intrat Regnum spirituale humanæ creaturæ per consensum peccati mortalis (hæc enim est porta sua & introitus principalis) facit tria mala præcipuè in hoc Regno: reddit creaturam humanam debilem ad benè operandum quoad sensualitatem, quæ est ancilla; mutam ad benè loquendum quoad rationem, quæ est consiliaria; furdam ad benè audiendum quoad liberam voluntatem, quæ est Regina justo jure. Et quamvis de omnibus his tribus impedimentis tangatur in prima parte Evangelii: dicam tamen principaliter de primo impedimento, secundum primam partem, & de secundo juxtà secundam, & de tertio juxta tertiam. Dicit Evangelium quòd ejecit Deus quendam diabolum seu ma-Evangelistam erat etiam cæcus. Et dicunt aliæ glossæ, quòd erat furdus. Non est intelligendum quòd de de natura sua esset mutus aut surdus; sed faciebat hominem in quo erat, mutum, cæcum, & furdum. Et cùm exisset inimicus, dæmoniacus locutus est. Tunc multitudo populi, quæ sequebatur Jesum Christum, multum mirata est. Aliqui petebant adhuc alia signa, & alii dicebant quòd in virtute Beelzebub principe dæmoniorum ejiceret dæmonia. Super hanc primam partem dicam principaliter de primo maleficio quod infert inimicus sensualitati, quæ est ancilla spiritualis Regni humanæ creaturæ. Et hoc videtis quoad textum, ipsam reddit debilem & impotentem ad bene operandum, nisi eam Deus liberet. Satis judicare potestis qualia mala patiatur dæmoniacus in corpore suo, quando inimicus ipsum facit cæcum, surdum, & mutum. Sed pro instructione nostra, & ad meliùs intelligendum hoc Evangelii eaput, ad addiscendum aliqualiter secreta Dei Judicia; sumam hîc quandam considerationem quæ quatuor continebit partes, secundum quatuor causas nem, est subjectum, subditum, & surdum per suum ma- D principales, ob quas Deus summus Imperator permittit humanam creaturam fieri dæmoniacam, & vexari à maligno spiritu in suo corpore, in sua sensualitate. Sine enim permissione Dei inimicus nihil potest: pater in Job, & in ejus læsione, propter correctionem, propter humiliationem, propter probationem, propter damnationem. Prima causa ad punitionem peccati & correctionem; sic suit in sancta Maria Magdalena, de

# 1085 Sermo in Dominica tertia Quadragesima. 1086

qua dicit sanctus Lucas, ipsam habuisse septem dæmonia eam affligentia, quæ ejecit Jesus Christus Luc. v. Et dicunt Doctores quòd propter peccatum carnale fancta Maria Magdalena antè conversionem suam erat sic dæmoniaca & visibiliter tormentis affecta, ut citiùs converteretur ad benè vivendum, & ad rectè postulandum auxilium Jesu Christi, & veniam suorum peccaminum, ficut dicit Gregorius, quòd mala & tribulationes quæ nos patimur, compellunt nos Deum adire. Habemus etiam quòd in primitiva Ecclesia hi qui erant excommunicati, corporaliter affligebantur à diabolo, ut citius converterentur. Hoc significant verba beati Pauli cum dicit: Tradidi hujusmodi hominem satana in intertium carnis; ut spiritus salvus sit in die Domini nostri Jesu Christi. 1. Cor. v. s. Ex hoc patet quòd propter magnam misericordiam Dei & per gratiam, potest contingere ut persona aliqua sit dæmohiaca. Quarè? Ut ipsa, & alii suo exemplo citiùs corrigantur, & derelinquant peccata, & veniant ad emendationem; si non per amorem, saltem per timorem, & coactionem, five compulsionem. Multiplicata sunt infirmitates eorum posteà acceleraverunt. Ps. xv. 4. Ulteriùs patet, non debere dicere, quòd fit bonum fignum, cùm modo pauciores fint homines & peccatores dæmoniaci existentes, quam prius, tempore Jesu Christi, & Apostolorum. Quarè? Quia minùs timent sæpè peccatores manere in peccatis eorum, & Excommunicationibus, atque extrà statum gratiæ, cum vident quòd nullum malum temporale accidit eis in corpore corum aut sensualitate. Patet ulteriùs tertiò, quòd fummum confilium alicui dæmoniaco dandum, & amicis suis, est quòd relinquant omnes peccatum, & ponant se in statum gratiæ per puram Confessionem & Pænitentiam; quia hoc modo tollet principaliorem occasionem quæ magis nocet. Undè Gregorius in collecta. Nulla nocebit adversitas, si nulla dominetur iniquitas. Antè omnia sibi cavere debet quilibet, ne utatur artibus maledictis & prohibitis, conjurationibus, & sortilegiis, ad expellendum diabolum à dæmoniaco: tantò enim pejùs contingeret ipsi & aliis, & esset citiùs adducere malignum spiritum, quàm eiicere, seu sugare.

Secunda causa, est ad humiliandam personam, & cam præservandam à peccato suturo, vel ad gloriam suam augmentandam. Legimus de quodam saucto Eremita qui habebat hoc donum à Deo, quòd sanabat omnes dæmoniacos qui illi adducebantur. Indè contigit quòd valde graviter tentatus fuit de peccato vanæ gloriæ, quia C universus mundus eum adorabat. Cum vidit se aliter tentationem illam vanæ gloriæ benè superare non posse, convertit se ad Deum, & per devotam orationem rogavit ut fieret dæmoniacus, in eum modum quo erant isti quos sanabat: sicut rogavit, sic factum suit. Sanctus ille homo qui erat tam studiosus & honoratus per voluntatem Dei, ad precem suam fuit afflictus ab mimico per tempus trimestre, & hoc patiebatur quod alii; post trimestre liberatus fuit à dolorosa illa tribulatione, &, quod ei amabilius erat, etiam liberatus ab omni vana gloria & præsumptione. Et hic patet qualiter mundani deficiunt sæpè, judicando de extraneis tribulationibus quæ contingunt humanæ creaturæ dicendo; quòd sunt propter peccata ejus. Nam interdum hæc esse posfunt admagnum bonum sustinentium & ad virtutem, vel ad servandos eos, & etiam alios, futuro tempore, à eccatis. Certum est, conducibile esse alicui creaturæ evitanda magna peccata que faceret forsitan, loquendo vel audiendo perverse. Ideò solet dici tanquam irrisoriè non esse miraculum, ut quis faciat loqui mulierem, sed est miraculum si quis faciet eam tacere; quia mulieres nimis inclinatæ sunt ad loquendum, & sæpè peccant: Ornamentum mulieris castitas & silentium. Dicit sanctus Paulus, quòd satanas colaphizabat & stimulabat eum, ut permaneret semper in humilitate. Pariformiter Deus mittit multis, per medium hominum, aut

malorum spirituum tribulationem vel dolorem in sensualitate, ut semper serventur in humilitate, vel propter virtutum incrementum. Hoc apparuit in Job, qui fuit afflictus à dæmonæ in corpore & bonis. Et ideò non debet murmurare persona contrà Deum, aut contrà ejus Judicia. Patiatur ergo ut affligatur, &

non citò perveniat ad fanitatem.

Tertia causa est ad probandum amorem qui est inter Deum & humanam creaturam per talem adversitatem. Nam secundum commune proverbium: In nessuate probatur amicus. In illa necessitate videtur amor Dei, gloria sua, & potestas; quando sic confertsanitatem, quemadmodum audivistis, quod per miraculum quod fecit Jesus Christus, sanando hunc dæmoniacum, Apostolus laudabat Deum. Et multos similes casus habetis in Evangelio. Habetis de illo qui erat natus cæcus: de filia Chananæa quæ erat dæmoniaca, & sanata est. Et breviter dicendo: Christus Jesus confirmavit Legem suam & doctrinam, talibus miraculis, & multi per ca conversi sunt; licèt nonnulli inde pejores effecti sunt, ficut habetis in sequentibus, quòd reprobabant miracula Christi Jesu nimis leviter; & de illis qui ob curiositatem adhuc alia petebant miracula. Sic faciunt aliqui, quibus non sufficient miracula quæ Deus & Sancti iui, elaplo tempore, fecerunt; sed semper nova petunt & dicunt: Quare Deus non facit miracula ut solebat? Est hæc periculosissima tentatio, præsertim in hominibus devotis, & per eam multi decepti sunt, qui volebant habere revelationes aut visiones; & signum, non esse ibi firmam Fidem in Deum, nec velle eos credere in eum fine novo vadio. Sic non fecit fanctus Eremita qui clausit oculos, quando inimicus apparuit ei in figura Jesu Christi, & dixit, se non esse dignum videre Jesum Christum in hoc mundo.

Quarta causa ob quam Deus patitur vel ordinavaliquam personam esse dæmoniacam, est ob damnationem fuam, vel ad cam fine remissione puniendam. Multi fuerunt tyranni, qui mortui sunt dæmoniaci, ut inciperent infernum eorum in hoc mundo, & continuarent in alio: & ad dandum exemplum duræ vindictæ Dei aliis malis, & consolationem bonis. Et sic videtis qualiter diversa & admiranda sunt Dei Judicia; quòd nos clarè scire & certitudinaliter non possumus, quando persona est dæmomaca propter bonum suum, vel propter malum. Finaliter non est melius remedium & consilium, quam semper se coràm Deo humiliare, & se custodire in bona conscientia in omnibus adversitatibus, sive accidant de nobis, sive de bonis nostris: permittit enim Deus interdum propter unam supradictarum causarum, ut maleficium hoc contingat, non modò nobis, sed etiam bestiis nostris. Habemus in multis exemplis quòd propter peccatum Patrum & Matrum, Deus punivit filios temporaliter; vel ut essent dæmoniaci, vel ut alias haberent adversitates, & aliquando sic est de bestiis. Verum est quòd quoad æternam pœnam filius non punietur pro Patre, nec Pater pro filio, nisi uterque esset consentiens peccatis eorum. Et in hoe finio primam partem principalem Sermonis nostri & Evangelii, ubi dicobam quòd malignus spiritus immittit sensualitati, quæ est ancilla in Regno spirituali, animæ debilitatem ad benè operandum, quia facit eam cæcam, mutam, vel surdam, quemadmodum audistis; & sic sæpè in Regno animæ est divisio, & miseranda desolatio, nisi J. C. succurrat.

Secunda pars. Dico secundò, quod malignus si ipsam efficisurdam, aut mutam pro certo tempore, ad D ritus facit humanam creaturam mutam ad benè loquendum, vel cæcam ad rectè judicandum & consulendum, & hoc est quoad rationem quæ debet esse consiliaria in Regno spirituali animæ. Hoc patet per figuram in hodierno dæmoniaco. Habemus quòd Pharistei erant pleni invidia per malignum spiritum qui cos tenebat, nec benè poterant loqui, nec judicare de miraculis Domini nostri; sed dicebant quòd virtute Beelzebub principis dæmoniorum Jesus Christus ejiciebat dæmonia alia: & scire velitis, Jesum Christum

respondere in secunda parte Evangelii huic quod Pharisæi improperabant, & false impingebant ei, per multas rationes quas possum comprehendere in quatuor considerationibus aut veritatibus. Propter eorum confœderationem malam; propter eorum inobedientiam; propter eorum malevolentiam.

## Prima Consideratio.

Propter eorum malam confœderationem super verba quæ sumpsi pro themate. Scilicet, quòd omne regnum in se divisum cità desolabitur. Et dicit Dominus noster hoc non modò de Regno temporali, sed generaliter de omni communitate aut congregatione, sicut illa quæ est inter virum, uxorem, & filios, & in civitate inter cives. Ideò A dicit. Et domus que divisa est, non stabit &c. Dicit Historicus quidam, dictus Salustius, & experientia hoc declarat, quod Concordia parva res crescunt, discordia verò maxima dilabuntur. Profectò non est domus, vel familia tam magna, & tam dives, quin, si divisio cam invascait, & maleficia sua in ea continuent, citò dissipetur & perdatur. Per hanc veritatem Christus Jesus probat Regnum inimicorum (quod ordinatione Dei durare debet usque ad finem mundi, ad probationem bonorum, & perditionem perversorum) citò desineret esse, si unus esset contrarius alteri; & sic probat unum non expellere alterum, nec ei facere impedimentum, cum vult humanæ creaturæ nocere; alioquin inimici non possent corum desiderat perversitas.

### Secunda Consideratio.

Secunda consideratio quam dat Jesus Christus, est fuper illud, Cumfortis armatus, &c. Luc. x1.21. Spiritus malus cum occupat & affligit humanam naturam, non potest ejici, nisi per fortiorem eo, & per hoc probat quòd si ejiciebat dæmonia, hoc esse à virtute majoris potestatis qu'am ipsi dæmones habeant, hoc est, à virtute Spiritus sancti, qui dicitur digitus Dei, & non in potestate alicujus ipsorum dæmonum. Et hîc clarè convincitur error quorundam fortilegorum & fortilegarum, qui existimant per verba extranea, aut per figuras ejicere malignos spiritus, vel compllere eos ut obediant ipsis: & vidistis in hoc loco paulo ante grave Judicium. Non potest, nisi per miraculum & speciale Dei auxilium, maligni spiritus impediri conatus: & ideò interrogat Jesus Christus, in qua virtute filii tutem à Deo) interdum ejicerent dæmonia. Propter hanc etiam causam concludit Jesus Christus quòd si Judæi crederent quòd in virtute Spiritus sancti ejiciunt inimicos, habent Regnum Dei intrà se; hoc est, veram cognitionem: vel si non credunt, vindicta Dei cadet super eos. Propter Deum, charissimi, tollite omnes stultas credulitates, & ponite omnem spem vestram in Domini nostri auxilium.

### Tertia Consideratio.

Si malignus spiritus Beelzebub obedit mihi, qui sum contrarius ei, oportet ut iple sibi sit contrarius, & sociis suis, quia qui non est mecum, &c. Luc. x1. 29. In via Dei quem esse pro Deo vel pro diabolo; & quia Jesus Christus non erat pro diabolo, sed eum culpabat in singulis prædicationibus suis, dicere oportebat quòd esset contrarius ei, & sic Beelzebub ei obedire non poterat. Et est hîc principalis ratio, quia falsi idololatræ & mendaces volunt dicere se ejicere diabolos; sed hoc non est per timorem, immo ipsis consentiunt inimici ad decipiendos cos, & ut sint adorati & honorati ab eis.

## Quarta Consideratio.

Quòd maligni spiritus non ejiciunt alios ex eorum locis, sed toto posse suo eos ducunt, & ibi persistere, si posfunt, adjuvant, ideò dicit, Cum immundus spiritus exierit, vadit per loca arida, Luc. x1.24. & sine aqua carnalitatis. Hæc conclusio admodum pulchrè applicari posset contra illos qui per unum vitium opinantur ejicere aliud; ficut per superbiam, vel luxuriam, vel odium, & improperium credunt emendare aliquam personam. Contra eos qui non diligenter abstinent à peccatis post Pascha, vel Consessionem. Existimare ejicere odium vicini mei per odium, vel correctionem alterius, & facio eum pejorem osorem: & effugere gulam, labendo in phrenesim; sicut is qui existimat corrigere uxorem suam, & ipsam interimit. Per has tres considerationes patet Pharifæos habuisse confiliariam animærid est, rationem, valdè excæcatam & mutam ad benè loquendum. Cauete eos imitari; fugite peccatum quod excæcat rationem: excecavit eos malitia eorum, & c. Sap. 11. 21. Alioquin, Regnum vestrum haberet confusionem, & esset in desolatione.

Tertiò, dico quòd malignus spiriritus reddit liberam voluntatem surdam ad benè audiendum hoc quod ratio consulit: ideò in tertia parte Evangelii commendat Dominus noster cos, qui audiunt verbum Dei, & custodiunt illud. Sic dicit textus, cum sic loqueretur Jesus Christus & redargueret Phariszos, qui in venire ad nocendum humanæ naturæ, secundum quod B eis rationem habebant excæcatam & mutam ad benè loquendum. Mulier quadam extollens vocem suam de turba, dixit ad Jesum: Beatus venter qui te portavit, & ubera que suxisti: Luc. x1. 17. Et semina illa, secundum sanctum Ambrosium, dicta suit Marcella, eratque ancilla sanctæ Marthæ. Et sacilè credi potest sanctam Martham fuisse in turba quæ sequebatur Jesum Christum tunc, aut ad eum sustentandum bonis suis, vel ad audiendum doctrinam ejus, aut ratione sanitatis suæ quam recepit, quæ fuit, secundum Ambrosium, mulier hæmorroissa quæ curata est à fluxu. Et notant hîc aliqui Doctores, qualiter simplices mulieres interdum majorem habent devotionem, & magis inflammatam, & audacem, quam magni, divites, aut docti: Sancta enim Macella, excelse laudabat Jesum Christum, quando Pharisæi ipsum culpabant: etiam habetis alibi, tempore suæ benedictæ Passionis. Notant etiam glossæ quòd sancta Marcella habuit veram Fidem de vera humanitate Jesu Christi, per hoc quod dixit, quòd venter Matris suæ portasset eum, & ubera suxisset: & hîc com-Judæorum (ipsi Apostoli, qui habebant potestatem mendatur Domina nostra de vera maternitate, & de disuper dæmonia, vel aliqui alii, qui habebant illam vir- C ligentia. Tunc Jesus Christus confirmando quod semina illa dicebat, docuit adhuc aliam quandam doctrinam quæ magis faciebat ad laudem Dominæ nostræ, quam quòd esset Mater carnalis Jesu Christi: Et beati funt, inquit Jesus Christns, qui audiunt verbum Dei, & cu-stodiunt illud. Luc.xi. 28. Et hanc benedictionem habuit Domina nostra excellenter, quia per gratiam & Fidem ipsa fuit Mater Jesu Christi, dignius servando suam doctrinam, quàm si fuisset Mater ejus carnalis duntaxat, non servando ejus doctrinam. Hic videtis quòd magnum malum spirituali Regno animæ adducit malignus spiritus, cùm facit liberam voluntatem surdam, ne benè possit audire; quia tollit illam benedictionem, de qua dicit Jesus Christus. Beati qui audiunt verbum Dei, &c. Et hoc impedimentum facit, aut obstruendo spirinon decet natare inter duas aquas: oportet hominem ali- D tuales aures terrà cupiditatis aut luto, vel immunditiâ luxuriæ, vel fumo & ventis vanæ gloriæ, aut per ablationem undecunque virtutis auditivæ, per obstinationem, & cordis obdurationem; quemadmodum fuit in Pharone. Et sicut illi qui illudunt & irrident verbum Dei, aut mordent ipsum, vel prosternunt ipsum pedibus sieut canes & porci: & talibus prædicandum non esset, si cognoscerentur; quia efficerentur pejores, sicut Judzei, & aspis, & sebricitans, &c. Alij funt, qui habent aures quæ sunt perforatæ, & nihil

### 1089 Sermo in Dominica IV. Quadragesima. 1090

retinent, vel duntaxàt malum retinent. Exemplum de panno per quem colatur lac, qui solum retinet parva ligna & immunditias: vel convertunt in amaritudinem

omne quod retinent, sicut vasa acetosa.

Qui vellet hîc dicere prolixiùs quare isti sunt beati qui audiunt verbum Dei, capere posset quatuor considerationes, secundum tres virtutes quas facit verbum Dei. Verbum Dei dat vivisicationem, fortificationem, consolationem. Venit hora & nunc est, quando mortui audient, &c. Joan. v. 25. Mundi estote, super Sermonem Joannis. v. Historia pro primo, de quodam qui volebat audire verbum, & fuit salvatus per illum qui dixit sibi ut cogitaret de serò, quem lectum haberent peccatores: De secundo; de quodam Eremita, qui conquerebatur quòd non satis retinebat verbum, & est per duo vasa, quomodò unum erat mundius eo per quod continuè lavabatur, licèt &c. De tertio, fugat dæmones, &c. si intelligitur, & vocat Angelos. De quarto est verbum; sicut comes facundus in via pro vehiculo habetur: contrà illos qui audiunt libenter fabulas & colloquia prava, quæ corrumpunt, & nolunt discere benè vivere, cum possint.

Charissimi, audivimus quoniam malignus spiritus ponit divisionem in spirituali Regno animæ, quandò ipsum invadit & reddit rationem cæcam, & mutam ad benè consulendum; liberam voluntatem, seu arbi-B trium liberum surdum ad benè audiendum, sensualitatem surdam aut potius debilem ad recte aut debite operandum. Imò necessarium est ejicere talem spiritum perversum; sed quomodò ejicietur? Respondeo quòd per aquam benedictam lachrymarum Contritionis; per verba exorcismi Confessionis; per orationem, jejunium & eleemosynam Satisfactionis. Sic Pharao ibi submergitur, sic lupus capiendus per clamorem, famen, & lapidem. Poteris interrogare, si necessariò flere oporteat, & qualis dolor requiritur ad ejiciendum peccatum mortale? Respondeo: sufficit te habere displicentiam & propositum non recidivandi, quòad peccatum & quoad pœnam inferni; sed quoad temporalitatem, opus est dolore in sensualitate. Item, quæres, an oporteat quòd certò credam, numquam me peccaturum usque ad mortem: Dico quòd non; sed propositum sufficit. Sed dices mihi: quomodò? Displicebit ne mihi habuisse filios ex fornicatione? Diterfionem quæritur; si omnia oportet dicere; secundò, quæ diligentia sufficit, & requiritur; tertiò, qualiter Confessor plùs appretiatur confitentem propter fidelitatem, bonitatem, & obedientiam? Nota historiam circà Satisfactionem: si primò, primùm debita dare debet: Secundo, si odium impedit: Tertio, si restitutio sit necessaria, & quomodò ista poterunt dilatari.

#### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

## E

N

## DIE DOMINICA QUARTA QUADRAGESIMÆ

Ad Eumd. Cod. MS. Vict.

Misereor turbæ. Matth. xv. 32.

ABEO de turba hac compassionem, propter famem ejus, & affectionem. Latatus sum in his que dicta sunt mihi, in domune Domini ibimus. Ps. Tomi III. Pars III.

exxi. 1. post hunc scilicet laborem. In domum Domini nostri tendere debemus in hac mortali peregrinatione, quæ figuratur nobis per hanc Quadragesimam: Non habemus hic manentem civitatem, &c. Hebr. XIII. 14. Opus igitur est nobis sustentatione tam corporali, quam spirituali. Et quis cam dabit? Convertamus oculos nottros ad hodiernum Evangelium quod dicit Jesum Christum satiasse quinque millia hominum, exceptis mulieribus & pueris, ex quinque panibus hordeaceis, postquam dedisset eis bonæ doctrinæ resectionem. Audi bonum amorem Salvatoris nostri Jesu Chrifli, pietatem ejus, dulcedinem, & benigniiatem. Cogitate, si Domina nostra ad verbum hoc non fuerit commota ad misericordiam: certè sic. Te ergo rogamus Mater misericordiæ, misericordiam habe de populo hoc in descrto isto, in hoc fine, in his tribus partibus Pœnitentiæ: Contritione, Confessione, & Satisfactione; ut post grandem illum laborem perveniamus ad Dominum nostrum, sicut cantatur in versu Introitûs, in Matre nostra sancta Ecclesia: Latatus sum in his que dicta sunt mihi, &c. Converte oculos misericordiæ ad nos, inclina conspectum Filii tui super afflictionem nostram. Nos sumus populus suus in Ægypto, quem Pharao affligit in paleis vanæ gloriæ, in luto carnalitatis, in captivitate, & duritia cordis; audi clamorem nostrum.

MISEREOR turba, &c. Matt. xv. 32. Ubi sunt hi qui divinam negant providentiam, & fabricant tanquam deam, naturam; & asserentes quòd aliter res evenire non possit: veniant & respiciant Jesum Christum secisse miraculum hoc contra naturæ cursum, dando corporalem refectionem, & ad ostendendum hoc quod prædicabat verum esse, quando dixit: Primum querite Regnum Dei & justitiam ejus, & omnia alia adjicientur vobis: Matt. vi. 33. Ubi erant panes ad populum illum fatiandum? Ubi funt illi qui dicunt; permittamus facere naturam? Ponamus ergo fiduciam nostram in talem Dominum, potentem, scientem, & benevolentem, tàm in corporalibus bonis, quàm in spiritualibus. Dicunt nonnulli: quare ergo modò non facit miracula; si ea viderem, ego crederem? Responsio: aut credis ipsum posse & scire, & sic non est tibi necessarium videre miracula; aut non credis post tanta testimonia, & sic etiam nec si ea videres credeco tibi quòd sufficit peccatum displicere. Circa Con-C res, sicut dictum suit diviti, Neque si quis ex mortuis resurrexit credent. Luc. xv1. 31. Etiam tu es indignus. Nota de Juda, & Pharaone, compluribusque aliis in morte. Nota de puero seducto, qui clamabat, &c. Alii dicunt, quare magis illis? Responsio: propter voluntatem suam, & ipsum finem, ac utilitatem quam novit facere. Si Deus quotidiè faceret miracula, non reputarentur magni ponderis. Alii dicunt: quare non citò, cùm expectaverit quoadusque essent in quiete? In signum quòd Deus nos potest pascere: supposito quòd Deus velit nos observare Festa, vult Deus ut speremus in eum quod post hunc dolorem, requiem habeamus & dulcedinem. Tollamus errores quòd fortuna gubernet, aut natura &c. Quæ res sunt &c. Tres malæ fames in generali: gloriæ & potestatis; scientiæ & cognitionis; delectationis & voluptatis. Notate quinque malas fames, ad descendendum ad moralem sensum. Fames vanæ gloriæ aut dominationis, per quam persona se inflare vult vento. Exemplo de dracone. Exem-D plum de Lucifero, & deindè de tyrannis. Exemplum de Thesiphone pleno divitizrum & possessionum. Tales se volunt implere terra ficut serpens & lupus; sicut Midas volebat omnia esse aurum. Item, de Tantala. Item, de Phinees. Item, de abysso marinam aquam recipiente & reddente, deinde iterum glutiente. Fames scientiæ & cognitionis. Exemplum de Eva & Adam. Item, de magicis, qui per malas artes comedunt diabolum. Item, mala curiositas in quinque sensibus. Nota de cane qui volebat arripere umbram ossis ejus, & alter arripere umbram pomorum, & alter

Nota de corvo & corvicula comedebat somniando. quæ ob hoc dicuntur à Poëtis nudæ &c. Fames corporalis requiei per delectationem. Exemplum de deliciosis, qui propter hoc se vertunt huc & illuc, sicut ille qui patitur febres: tales ob rabiem famis seipsos comedunt. Etiam dicit hoc Sapiens de peccatoribus comedentibus filios corum propter peccata co- A pi, & bonum est cos recipere, quia ipse est Domirum, & assantes eos. Exemplum in Jerusalem. Nota etiam ad literam de bestiis & canibus sordidis. Fames quietis spiritualis immundarum tentationum, fames inhonestior & periculosior, quia ad satiandum illam famem accidit interdum malos humores inflare. Undè eveniunt istæ fames? Ob peccati infirmitatem, quæ spiritualem gustum corrumpit. Nos vivere debemus gloria & divitiis divinæ potestatis, veritatis, sapientiæ, pacis, & divinæ benevolentiæ. Nos obliti fuimus, immò refutavimus illos panes, & lapsi sumus, desiderando alios tanquam in umbra, & in somno, & in pictura, & magna infirmitate. Voluit ergo Deus ordinare panem doloris, sicut nutrix rem aliquam amaram circumponit mammis suis, ut abstrahat à dulcedine: ficut Medicus apponit rem acrem ad reddendum gustum, ut afflictio retrahat se & suos liberos de mala esca: Homo cum in honore esset, non intellexit &c. Pf. xLvIII. 13. Capta & intoxicata est hominis sensualitas. Nota de illa quæ fuit nutrita veneno.

doloris, ut tolleret quinque dictas rabies famis: quia fastidiunt panem Angelorum, datus est panis doloris, panis famis & mortalitatis; hic panis est plenus cineribus & lapillis per memoriam mortis & curas graves. Cinerem tanquam panem manducabam; David. Pf. Ci. Panis, ille tollit famem gloriæ &c. Nota qualem famem adducat status ambitiosus. Tanquam abysfus vel lupus rapax videtur &c. nihil est quod hanc satiare possit famem; qui ca afficitur comedit in somno, & arripit ventum. Panis miseriæ & paupertatis hanc tollit famem, sicut aqua extinguit ignem, & tanquam ablatio lignorum ipsum ignem cessare facit. Panis devotæ simplicitatis: panis hic nihil scire desiderat, nisi Deum: Fuerunt mihi lachryma mea panes die ac nocte. Pf. xl.1. 4. Non dubitavi nescire &c. Panis corporalis infirmitatis: panis hic tollit famem delectationis luxuriosæ, quædelectatio facit per rabiem comedere delectationes immundiores fimo. Malitia unius horæ &c. Notate de puero luxurioso, qui voluit implere ventrem suum cibo porcorum. Panis spiritualis turabitur vir sobrius. Dicunt hic aliqui quòd offendant Deum in illa tentatione. Responsio: potius offenderent eum per superbam tentationem, & confidentiam, & judicia alterius: & capient hîc mercedem corum. Dicunt alii; benè uterer illis bonis. Responsio: experientia ostendit contrarium in Salomone & aliis. Militia est vita bominis super terram. Job. VII. I. Et homo nascitur ad laborem. Job. v. 7. In sudore vultus tui. Gen. 111. 19. &c. Nota quomodò in principio est afflictio & amaritudo colligere illos panes; deindè cessat dolor, & lequitur consolatio magna, deindè sumuntur cum gaudio & delectatione secundum tres status, incipientium, proficientium & perfectorum. In ista spe comedere debemus illos quinque panes cum duobus piscibus, qui sunt propria emendatio, aut alleviatio, spes salutis ad dicendum verba proposita: In domum Domini ibimus. Notate de illis qui volunt co- p que & ipse quidem digue sunt ut colligantur. cogitationem, sed non deglutiunt ipsos per executionem, nec possunt quicquam deglutire de cau-da, id est, de fine, non habentes perseverantiam. Notate de animali parietes inhabitante, & de for-

Loquamur de duodecim cophinis, & de his quæ superfuerunt, & dicamus quod haec sunt duodecim considerationes captæ de panibus laboris, ad nos pas-

cendos cùm opus est, ad patientiam nutriendam; quatuor cogitando, propter quid veniunt; quatuor inspiciendo, quibus veniunt: veniunt per Deum, per fuam potentiam & ordinationem; secundum Deum, per suam sapientiam, & à Deo, per benignitatem. Cùm veniant à Deo, rationabile est, ut boni sint, recinus noster, ideò voluntati ejus obedire debemus. Notate de milite viarum. Ipse est Magister noster, ideò recipere debemus disciplinam. Notate de pucro qui nescit quare verberatur, alii rident. Ipse est Pater noster, non dabit nobis lapidem pro pane. Exemplum de bono filio & malo in Evangelio. Ipse est amicus noster, qui nos non decipiet. Nota responsionem Platon's pro Xenocrate. Nota aliquos velle recipere illum panem Dei, & non per Discipulos ejus, vel nuncios, vel ministros; sicut sunt illi qui non habent patientiam, cum malum accidit eis ab hominibus, qualiter Deus scire deber omnia quæ siunt in mundo. Nota de Joseph & de Susanna, ut melius haberent, & de Martyribus, ad Paradisum adipiscendum. Rejicite hos errores, quod scilicet, panis ille à fortuna veniat, aut natura, vel fato. Et si dicas: Deus sic res &c. Responsio: proprietas Dei est habere misericordiam. Cùm panis adveniat, hoc est ad exemplum fuum & illis qui ipfum amant: nullus enim un-Ordinavit enim Deus quinque panes hordeaceos & B quam dilexit eum, quin hoc pane nutriret ipsum. Nos ipsum recipere debemus ob quatuor rationes: qui enim esse vult socius consolationis, socius esse debet & tribulationis. Nota de milite percutiente socium suum. Recepisti bona in vita tua. Luc. xvi. 25. Nota de Baruch, qui dixit Jeremiæ, multa sibi ferenda esse. Nota de Moyse & Jeremia, alissque, qui volebant pati cum bonis, contrà eos qui se reputant justos & injuste af-flictos. Notate quod peccatur insocietate per non reprehensionem &c. Membra non magis privilegiata esse debent, quam caput. Notate de Jesti Christo, qui ait: Si est dolor similis sicut dolor meus. Thren. 1. 12. Notate de non habendo gaudium in morte inimici sui; maleficium sine correctione esse non debet: Justitia enim id requirit; peccatum omnium rerum ordinem pervertit, qui reparari debet. Virtus adhuc est difficilis, & humilitas in dejectione, patientia in afflictione. Continentia in tentatione. Virtus in infirmitate perficitur. 2. Cor. XII. 9. Cùm panis ducat ad Deum ut ad finem, quatuor rationes faciunt ipsum recipiendum esse: perdenda enim est faba, ut habeatur Regnum mofrugalitatis: Daniel & socii ejus Panis tentationis, quo sa- C mentaneum &c. Non sunt condigna passiones bujus temris &c. Rom. viii. 18. Recipere unum icum virgæ ad mortem perpetuam evadendam. Notate sanctum Bernardum & sanctum Augustinum: Hic ure, hic seca, m aternum parcas: Refutate capere Regnum suum pro nihilo hîc, sed expectare &c. Notate de guloso. Notate de cane qui refutabat panem. Non refutare præparatorium nuptiarum Paradifi: non facere Vigiliam ante Festum. Notate quòd mali, & quare non habent securitatem in tribulatione, immò refutant eam per impa-

Sermo hic proximè pracedens abruptus est & intricatus, quoniam Gallica lingua undè est traductus , mendosa & absque serie scripta fuit. Colligat sedulus lector sua perspicaci industria quantum possit.

Est aliquo prodire tenus, si non datur ultrà.

Si non integros panes aus majora fragmenta doctrina Gersonis possumus asportere; simus, oro, micis contenti,

## JOANNIS GERSONII

Dectoris & Cancellarii Parisiensis

E

D E

N

Gallice in MS. Cod. Vict. 286.

Tu discipulus ejus sis. Joan. 1x. 28.

Æc verba originaliter scripta sunt. Desidero ac opto cum fancto Augustino super hoc verbo, quòd Judæorum maledictio qua cæcum de quo hodiernum loquitur Evangelium affecerunt, super nos omnes veniat. Et quæ est illa maledictio? Est verbum propositum: Tu discipulus sis Jesu Christi. Nulla est benedictio defiderabilior hac maledictione: vellem libenter de benedicta hac maledictione dicere, modò aliud audire non deberem à Judæis opprobrium cum dicebant: Tu in peccatis natus es totus, & tu nos doces? Joan. ix. 34. Item illud: quare to enarras justitias meas &c. Tu verò odisti disciplinam. Pf. xLix. 16. 17. Verum, quia Evangelium hodiernum de veritate constanter prædicanda, & etiam spes quam in bonum Magistrum Jesum Christum habeo, mihi audaciam dedit veritatem dicendi; per quam illi aliqualiter placuit, plus quam merui, illuminare caccos oculos intellectus mei in Schola faa Theologiea fancta & facrata ad gloriam fuam, non ad meam; id dicere possum: nihilo minus tamen scio nullum Doctorem plus proficere quam hunc qui in coelis est; immò prorsus nullus proficit, si ipse audientium non tangut intellectum, & aperiat sensum, ut ipsi intelligant Scripturas: qui Doctor est Spiritus sanctus. Orabo ergo gloriosam Magistram nostram, & nos hujus doctrinæ divinæ impetret virtutem, ut det voci suæ vocem virtutis, ut ædificemur & moneamur boni sui esse discipuli, obedientes & humiles, Ideò te salutabimus, benedicta Magistra, plena sapientiæ & doctrinæ, rememorando eam salutationem quam tibi annunciavit Angelus: Ave gratic plena, &c.

To discipulus ejus sis. Scriptum est ubi supra. Priusquam descendam ad dicendum de Evangelio; considero (pro nostri Sermonis sundamento) quòd summus Magister, qui docet Discipulorum suorum corda in hujus mundi schola, cathedram suam (ut dicit sanctus Augustinus) tenet in coelo. In coelo cathedram tenet, qui corda docet. Summus hic Magister qui docet, est Salvator noster Jesus Christus, quamvis unicuique humanæ creaturæ suum Magistrum dederit monitorem specialem, qui doceat & audiat proprios discipulos, qui sunt multi, sed cos ad senarium numerum reducere possium, videlicet quinque sensus corporales: oculum, aurem, os, nasum, plerumque in unaquaque persona integri & benè ordinati, qui in schola animae doceri debent à submagistro, per magnum Magistrum Jesum Christum commisso, quem nomino Clericum, & subtilem intellectum, qui pro societate sua habet rationem sapientem; & corum filia est conscientia, ad docendum supradictos sex discipulos, & corrigendum per

Tomi III. Pars III.

virgam discipline, at secundum thema nostrum discipuli sint Jesu Christi. Scire debetis, ut dicit Scriptura Genes. viii. (& videmus hoc quolibet die in Libro Christianitatis) hos sex discipulos ab infanția corum inclinatos esse ad malum ! Senjus hominis & cogitation ab adolesternia prona est ad malion; Gen, VIV. 21. funt enim stolidi, mil valentes, ignorantes, rebelles & male edochi propter originale peccatum & malam doctrinam quam primi parchies nostri Adam & Eva receperunt per deceptorem initificum, patrem A mendacii, & rotius iniquitatis magisfrum. Opus est ergo virga disciplinæ, quæ doceat & castiget sex hos discipulos, ut corum auferatur ignorantia & stultitia. Sic præcepit Sapiens: Stultitia colligana est in corde puers, & virgo discipline effugabit itsam! Prov. XXII. 17. aliter enim von posset Jesu Christi esse discipulus. Convenit quod submagister ille Jesu Christi, & ejus socius pulcher, videlicet Clericus, subtilis intellectus, ac ratio fapiens edoceat hos fex discipulos verain idoctrinam & bonos mores. Oculum schilicet, ad bene videndum, fine dissolutione : Aulem, ad bene audiendum, fine detractatione : Os, ad bene loquendum, fine mendacio, et bene gullandum fine excessiva repletione: Nalum, ad bene odorandum, absque hoc ut foreficiat : Factum, ad bene laborandum, line pigritia, line turpitudine & immundiria! Cor, ad bene cogitandum, sine daninabili cura; & hoc pacto di-scipuli sient Jesu Christi. Sed heu, ô devota creatu-ra! Die qualibet in te & alio sentire potes quale periculum, qualis pœna, qualis labor sit, benè custodire, sosolummodò edocere illos sex discipulos. Dicit Seneca, & etiam Poeta Horatius, quod imperare sibi est magnum imperium; benè gubernare hos tres discipulos, est magnum Imperium, magnum Regnum, admirandum Dominium, & Magisterium stublimius, quam totum unum gubernare Regnum hominum: Nam meliet est sapiens vire forci & c. Prov. xvi. 32. Qui cor non bene gubernat, quod est antiquiet & principalis hujus scholæ animæ discipulus; audi quid ei accidat certe satuus esticitur & vagus, chromdatur malis cogitationibus & vitiofa affectione quibus consentit, & sic false associatur societati, & rota maledicta peccati: ipsam sequitur toto posse suo, & est disciplina Antichristi. Quinque alii discipuli admodum malese habent; oculus superbus efficitur, invidus, avarus omnes pariter faciamus, ut nobis à charo suo Fllio C vaguis & dissolutus. Auris cupida efficitur audiendi nova, fabulas & detractiones. Os est discipulus gulosius & delicatus, loquax, maledicers, injurians, op probriis fine montura afficiens. Nasus discipulus est parvæ utilitatis, attamen malus eff, modo suo, &c juxta posse sums "Oquid de tactu dicemus? Nullus est hominum, qui hujus discipuli aux scholastici recensere posset malitian; si non verè semper verberecur virga disciplinæ, est piger, succinctus stutta osio-State, efficitur immundus, fœtidus, immodestus, & per luxuriam atque carnalitatem corruptus; est adeò perversæ naturæ, quòd quantò eum plus nutrieris, tantò minus faciet, & minus valebit. Est natura ursina & asininæ, verberari vult, same affici vult; alloquin in schola sira se vastabit, nec obediet Magistro, nec Magistræ, nec discipulus siet Jesu Christi, verum potius discipulus Antichristi; & erit discipulus supra Magistrum.

Confiderate egò, ô devote popule Christiane, disficilem scholam datam esse & commissam ad gubernandum intellectui tuo & rationi, ut Magistro ac Magi-Arze sub Jesu Christo. Benè tibi potest dici quod scritactum & cor, quod est intrà. Hi sex discipuli sunt D bitur in quodam Poëta comico, Terentio, fere ad hoc propositum. Duram provinciam accepisti. Duram habes provinciam, & difficilem scholam gubernandi. Legimus de sancto quodam Martyre, qui Cassianus nominatur, cujus vitam scripsit Prudentius Poëta Christianus & elegantissimus (qui pueris legi debet potius qu'im Gentiles Poëtæ, præsertim lascivi & impudici) quòd Cassanus iste tempore tyrannorum persequen-

tium sanctam Eccllesiam, Christianus erat & tenebat scholasticum ludum. Accusatus suit quòd esset Chri-Rianus: & condemnatus ad mortem, nisi Christianam negaret Fidem. Hoc facere noluit, & ideò breviter discipulis suis, ut eum occiderent, traditus suit. Tunc ecce quo pacto unusquisque discipulus & parvus cum feriebat & verberabat: unus quidem cultellulo suo, alius tabella, alius virgis, alius libro suo, pugno suo, A alius ungulis suis. Ideo percipere potestis eum gravi

martyrio vitam finiise.

Adduco vobis hîc exemplum: benè enim confiderando, sæpenumerò sic est in schola de qua loquimur, in schola personali humanæ creaturæ: nam sex præfati discipuli præsequuntur sæpiùs proprium corum Magistrum & Magistram, intellectum videlicet, & rationem. Et finaliter eos ad perpetuam tradent mortem, nisi sibi caverint, & omnem nisum & conatum posuerint ut eos benè castigent, malam eorum conditionem & inclinationem reprimat virga disciplinæ. Non decet intellectum tuum & rationem facere more fatui Magistriaut Magi-Itræ, qui fatuitates suas cum discipulis exercent, non cos caltigando; unde tandem falluntur quantum cunque id fuerit tarde factum: sicut habetis historiam de Heli, qui non castigabat suos filios. Recitatur de quodam Magistro qui non castigabat discipulum suum, ex quo effectus est fur, & homicida, atque ad suspendium condemnatus. Discipulus hic Magistrum suum vidit in B via, quem rogavit ut ipsum oscularetur, cujus nasum morsu absumpsit, dicens, quòd per eum & suam negligentiam moreretur. Sic facient sex hi discipuli, qui condemnati sunt, aut condemnabuntur ad mortem, Magister quoque & magistra cum eis, & se invicem devorabunt, quia ibi dissentio erit, horror, & confusio. Geras igitur curam tui dum tempus est, ut supradicti sex scholastici, discipuli sint Jesu Christi.

In hoc de istis sex discipulis finem statuam (revertar enim ad eos postmodum) & ut deveniatur ad Evangelii nostri materiam: videlicet, devote Christiane popule, quod submagister, cujus memini, qui per magnum Magistrum commissius est ad gubernandam scholam animæ, in sex discipulis adimplere debet & dicere quod David dicebat Domino nostro: Docebo iniquos vias tuas. Domine Deus, & Magister, docebo discipulos meos, qui iniqui sunt & mali, vias tuas, & qui pleni sunt peccatis ad te convertentur. Ps. L. 15. Item alio: Si mei non suerint dominati &c. Verè, cæci, dicens: Vade lava te in aqua de Siloë. Ivit, Domine & Magister, scio quòd si discipuli mei sub se lavit, & rediit clare videns. V. 7. virga disciplinæ positi fuerint, nec ullameis permisero dominationem, emundabor & mundus ero à delicto maximo. Pf. xviii. 14. transgressionis scilicet: sed tu, Domine & Magister summe, meam cognoscis ignorantiam, paupertatem & debilitatem, & noscis quia nisi priùs illuminatus & edoctus suero à te; nec potero, nec sciam illuminare, neque gubernare scholam meam, & meos discipulos. Quantum enimest de me, cæcus sum ad benè cognoscendum & judicandum quod faciendum est, dicendum, & credendum, si non habuero veræ Fidei tuæ lumen : Emitte ergo lucem & veritatem tuam, Pf, XLIII. 3. quoniam cæcus sum à nativitate mea, ad exemplum hujus cæci quem hodie sanasti. Mitte, Domine, sapientiam de cœlis sanctis tuis. Mitte mihi Domine & Magister lumen sapientiæ tuæ, ut ego & ratio iciamus quod elt acceptum tibi, & gubernemus nobis commissos discipulos per dignam tem, & communem nostram salvationem, ad gloriam quoque dignæ magnificentiæ tuæ & majestatis, & ut tui sint discipuli Jesu Christi.

Charissimi homines, taliter noster precari debet intellectus Deum, præcipuum Præceptorem nostrum, ut ipse intellectur, illuminet sicut cæcus hodiernus. Exemplo hodierni Evangelii unusquisque intellectus, fi bonus velit esse subpræceptor, debet habere per doctrinam Jesu Christi tres considerationes, secun-

dùm quod tactæ funt in tribus nostri Evangelii partibus, quod fatis prolixum est, sed multum ad confirmationem Fidei nostræ & nostræ doctrinæ faciens.

Primò, debet unusquisque intellectus cognoscere veritatem per rectam illuminationem, quantum ad primam. Secundò, debet defendere veritatem per stabilem assertionem, quoad secundam. Tertiò, adorare debet & honorare veritatem per hanc operationem, quoad tertiam partem. Hæ funt tres operationes quæ ad unumquemque sapientem Magistrum spectant, ut dicit Aristoteles. Opera sapientum sunt, non mentiri, de quibus novit mentientem manisestari posse, sicut: capit Jesus facere, & docere Hebr. 1. 1. Et Apostolus. Qui alium doces, te ipsum non doces. Rom. 11. 21.

Turpe est Doctori, dum culpa redarguit ipsum. Dicit ergò textus Evangelii: Jesus transiens vid tà nativitate cacum, Joan. 1x. 1. qui significabat nostrum intellectum qui cacus est per ignorantiam, propter peccatum originale. Discipuli Jesu Christi interrogabant eum dicentes: Rabbi, quis peccavit, hic ant parentes ejus ut cacus nasceretur? V.2. Glos. Eratadmodùm simplex interrogatio: antequam enim cæcus hic naiceretur non poterat peccatum habere. Respondit Jesus Christus, nec hunc peccasse, nec parentes ejus; sed hoc factum esse, ut manifestarentur & declararentur in eo opera Dei. Hîc sumo primam considerationem moralem, quòd tribulatio non semper accidit propter aliquod peccatum personale. Personale dico, ad tollendum peccatum originale. Idem est causa sine qua non. Et illud postremò ad longum declaravi ad sanctum Spiritum. Accidit tribulatio, aut propter correctionem, aut propter humiliationem, aut propter probationem & glorificationem, aut propter initium damnationis. Dixit insuper Jesus Christus: Me oportet operari opera illius qui me misit, dum dies est; ve-nit nox, in qua nullus operari potest. Intered dum in mundo sum, lumen sum mundi. \$\forall .20. Glos. Et erit usque ad finem mundi. Ecce vobiscum sum &c. Matth. ultimo.

Secunda confideratio. Hîc sumo secundam conderationem moralem, stultum esse expectare benè agere, donec veniatur ad mortem, quæ est nox mundi hujus: est enim nimis serò. Etiam operandum est in lumine Fidei & gratiæ; alioquin enim opera sunt mortua. Posteaquam Jesus sic dixisset, spuit in terram & de saliva sua lutum secit, & operuit oculos

Tertia consideratio. Hîc sumo tertiam considerationem de nostra cæcitate ignorantiæ, quæ expellitur per gratiam Dei, quæ quidem gratia per salivam significatur, quæ descendit de capite nostræ fragilitatis; quæ quidem fragilitas per pulverem denotatur, & per ploratum, qui per aquam intelligitur. Vicini qui eum prius viderant mendicare, dicebant: Nonne hic est qui sedebat & eleemosynas petebat? \$\dot\*. 8. Aliqui dicebant ipsum certò esse; alii verò non ipsum esse, sed alium quendam illi similem.

Quarta confideratio. Hîc fumo quartam confiderationem, quòd opus miraculosum turbare solet simplicem creaturam & humanam, juxta illud: Illuminans tu mirabiliter à montibus aternis Ps. LXXV. 5. ignorantes cum audiunt loqui de revelationibus &c. nolunt credere veluti nescientes. Hæc est prima pars Evangelii, per quam liquet cæcum hunc per divinam potentiam illuminatum tuam providentiam, taliter, ut ad nostram sit utilita- D fuisse, & suo exemplo debet unusquique intellectus per divinam inspirationem cognoscere veritatem. Deus scientiarum Dominus est. 1 Reg. 11.3. Et iterum. Docet hominem scientiam. Pf.xxxix. 10. Et Beatus homo quem tu orudieris Domine &c. Pf. xciii. 12.

In secunda parte Evangelii dixit textus, hunc cæcum aliis dixisse, se eum esse qui cæcus suerat, & eis modum dixit quo fuerat illuminatus. Posteà quæsierunt ab eo; ubinam Jesus Christus esset; Respondit: nescio. Ad literam cæcus ille benè sciebat per famam, quòd

J. Christus suus esset illuminator, sed nesciebat quò ierat. Et hîc considerationem capio moralem, quòd homo sæpenumerò magnam in se sentit inspirationem & illuminationem bonam, nesciens undé veniat, aut quo pacto elabitur. Sic dicit sanctus Bernard. super Cantica juxtà illud: Spiritus ubi vult spirat. Joan. 111. 8. Vicini hujus cæci eum ad Pharisãos duxerunt, & Sabbatum erat, cum Jesus Christus eum illuminarat. Pharisæi postquàm audissent, dixerunt: Homo hic ex Deo non est, quoniam non servat Sabbatum. Joan. 1x. 16. O infortunatam & odiosam Pharisæorum invidiam, quæ eos non finebat benè videre, & judicare! Nam hoc quod ad falutem erat alicujus hominis, immò & bestiæ, in Sabbato fieri poterat. Sed hic secundam accipio considerationem quòd illis complures modò funt similes, qui sibi de parvo aliquo die Festo fracto conscientiam formarent, potiusquam si centum facerent peccata mortalia in detractationibus, verbis infructuosis, &c. Hoc poterit dilatari. Alibi Judæi dicebant: Quomodò potest peccator hac signa facere? O divisio erat inter eos; v. 16. posthac quæsierunt à cæco, quid de eo diceret, qui fanarat. Respondit; quòd Propheta esset. Dixerunt Judzei, se non id credere.

Et hîc tertiam sumo considerationem, quòd similes sunt hi qui die quolibet benè vivendi quærunt confilium, & nihil agere volunt, aut credere, nifi B eis dicatur quod ipsis placitum sit: Non recipit stultus verba prudentia, nisi ea dixeris qua versantur in corde ejus. Prov. xvIII. 2. Deindè dicit textus, quo pacto Phariszi vocaverunt Patrem & Matrem czci Illius, ut veritatem agnoscerent. Qui responderunt certitudinaliter, hunc corum esse filium cæcum natum; sed quomodò videret, ipsi nescirent; sed quòd quærerent à filio qui ætatem haberet, ut in causa sua loqueretur. Et hoc dicebant parentes propter metum Pharisæorum, qui jam statuerant, quòd quicunque confiteretur Jesum Christum, exclusus esset à Synagoga, sicut excommunicatus. Deindè dixerunt Phari-sei cæco nato: Da gloriam Deo, scimus quoniam homo hic peccator est. Respondit cacus: Si peccator est, nescio; Joan. 1x. 24. Et seqqu. hoc est, ut dicit Glossa: non est ut vos dicitis, hoc scio; me cacum fuisse, & modo benè videre. Dixerunt ei : Quid ergò fecit tibi; quomodò tibi tuos aperuit oculos? Respondit C secundum artem & statum tuum. Secretò eos intrà te eis: Jam dixi vobis, & andistis, vultis ne ejus esse delle vocare debes ad scholam animæ tuæ, & ostiumclaucipuli? Tunc maledixerum ei, dicentes: Tu discipulus ejus sis , nos Moysi sumus discipuli , sed hunc ignoramus unde sit. Respondit homo ille qui sanatus suerat : in hoc est mirabile, vos noscire unde sit, & meos mihi aperuisse oculos. Novistis quoniam Deus peccatores non exaudit. Verum est, dicit Glossa, ad miracula facienda, in confirmationem sanctitatis ipsorum, licèt benè ad confirmationem veritatis spiritualis. Sed si quis cultor est Dei, & ejus facit voluntatem, hunc Deus exaudit. Nunquam visum fuit quemcunque lumen red-

Hinc quartam accipio considerationem. Mali qui inviti veritatem audiunt, libenter reprehendunt & morcionatorum vitam, sive jure sit, injuria, & solatium est eis quicquid mali dici audire possunt de ipsis. Sic fecerunt Judzi de hoc czco, & malè judicabant de ejus cæcitate. Et per hanc secundam partem apparet, cæcum constanter veritatem prædicasse coram proximis, & omnibus suis adversariis. Ad hoc exemplum eodem modo facere debet noster intellectus, qui est submagister Jesu Christi, sic quòd debitè id ad quod tenetur exequi velit, desendere debet veritatem per sirmam & stabilem assertionem. Audivit Jesus

Tertia pars Evangelii nostri, quæ brevior est sic dicit: Audivit Jesus quo pacto ejecissent eum, & cum eum

invenisset, dixit ei : Tu credis in Filium Des? Joan. 1x. 3. Hîc quandam capio considerationem, quòd Jefus Christus approximat illis qui Legem suam tutantur, & augmentant, augmentando scientiam eorum, sicut secit huic cæco. Dixit cacus: Quis est hic Domine, ut in oum credam? \$. 36.

Et hic fecundam sumo considerationem, quòd sapienter interrogare debemus id quod nobis datum est ad credendum, sicut Domina nostra cogitabat, qualis esset sua faltitatio: & ifte cæcus pariter. Respondit Jesus Christus: Et tu eum vidisti, & hic est qui tecum loquitur: Tunc dixit: Credo, Domine, & se inclinando in terram adoravit eum. ¥. 37. 38.

Hîc tertiam accipio considerationem, & quartam. Una est, justum esse, & specialiter in Ecclesia, inclinationes fieri & prostrationes, adorando præsentiam J. C. contra hos qui parvipendunt Sanctum & venerabile Sacramentum.

Altera confideratio, quòd in omnibus donis quæ à Jesu Christo recipimus, nos debemus humiliter adorare in corde nostro, & ipsi gratias agere. Est documentum B. Bernardi: De dono disce gratias referre.

In hoc quod dictum est apparet in tertia consideratione, quomodò, veritate cognita, Deus adorari debet per fanctam operationem. Probavit ergò, ex hoc Evangelio, intelectum nostrum, qui commissus est ut submagister sit, seu Magistri locum tenens in schola nostra spirituali animæ nostræ, debere cognoscere veritatem, justam inspirationem, & eam per stabilem desendere assertionem,

atque honorare per sanctam operationem

Prætereà existimo vobis placere, ut ad scholam vestram, & ad sex discipulos vestros (de quibus priùs dixi) regrediar, quia est materia quæ capi potest facilè ab omnibus hominibus: & ad memoriam habendam sic fiat. Dicamus quòd submagister, seu locatus intellectus subtilis, posteaquam receperit lumen veritatis, eo quo dictum est modo, sæpiùs cum magna cura, & diligenter vadat ad scholam, ut sedeat in cathedra liberæ autoritatis, & virgam teneat disciplinæ, & die qualibet (saltem mane) unam doceat lectionem, camque vesperi coram se dici jubeat, & audiat. O devota Christiana persona! Manè cum surrexeris, & es in camera tua, aut in Ecclesia, priusquam discipuli tui, scilicet cor tuum & quinque sensus excedant scholas suas, operari studeas dere, ne quisquam ad extra te impediat; tunc dicas cordi tuo principali discipulo, quòd diligens sit in benè cogitando, sibi quoque à perversa caveat societate, & ne det consensum suum aut voluntatem peccato proditori: quia de corde exeunt cogitationes mala, homicidia, adulteria &c. Matth. xv. 19. & Marc. vII. Sic dices oculo ut caveat à malo visu, ne malum accidat, ficut accidit filiæ Jacob, Dinæ, Helenæ, & aliis innumeris. Nequius oculo quid creatum est? Eccli. xxx1. 15. & ne se dedat iniquæ cupiditati, statum dere caco nato: niss ex Deo esset, non posset sacere quamcunque rem similem. Responderunt & dixerunt ei: 15. Auri dices, ut caveat audire sabulas, adulationes, tu in peccatis natus es totus, & tu doces nos, & eje-Daut mala verba detractoria, ne per hoc oriatur suspicio, cerunt eum. Joan. IX. 32. & sequ. mala. Princeps, id est, intellectus, qui libenter audit verba mendacii, omnes ministros habet impios. Proverbior. xxix. 12. Dic ori, ut sobrium sit in comedendo, quoad gustum, ne gula male ipsum strangulet, ficut fecit compluribus quoad animam, & quoad corpus. Seneca. Plures occidit gula, quam gladius. Dic insuper ori; ut sub custodia ejus sit; quoniam loquatur modicum, tractim, & submisse: alioquin qui putat se esse religiosum non refrenans linguam suam; hujus vana est religio, ut ait Jacobus. I. 26. Pejor est ictus linguæ, quam gladius: caveat à mendaciis, perjuriis, adulationibus, & à malè loquendo de aliis. Dic naso, qui odorari debet, caveat ne nuncius sit delectationis in cibo, malæ carnalitatis, & aliarum rerum. Demum valde instruere debes tactum, ne piger sit ad benè agendum, & velox ad malè operandum: ut ad latrocinia, fraudes, rapinas &c. Præ omnibus fuge ignem, & flammam malæ carnalitatis, &c maximè abominabiles immunditias, quæ nominari non debent, quæ fiunt per tactus prohibitos &c inhonestos, tùm suipsius, tum alterius, ejusdem præcipuè sexus.

Ostende illi clarè pericula & pœnas quæ evenerunt, & quotidie eveniunt, cum discipulus hic tactus se stulte jungit luxuriosæ carnalitati, quæ maledicta est, & proditrix, quæ sætidissimè vrit, ridendo prodit, penetrat, & perforat aspiciendo, quæ serit dolorose osculando, & mala occidit morte amplexando. Deindè impedit, includit & sepelit per malam consuetudinem in abominabili fimo carnalis delectationis. Undique sentiri facit soetidam suam immunditiam per diffamationem, & postremò cadit tota schola animæ & magistra; discipuli quoque & quicquid ibi fuerit, ad perpetua, horribilia, & dolorofa tormenta labuntur, atque damnationem; & sic facti sunt discipuli Antichristi, & refugiunt à confusione Licentie & Magutterii. Taliter docere debet intellectus noster illos dis-Cipulos quolibet mane, & in eis dicere: Apprehendite disciplinam, ne quando irascatur Dominus &c. Ps. 11. 12. Discipuli mei, cor meum videlicet, & quinque sensus mei, apprehendite disciplinam, vos oro, ne magnus Præceptor vester irascatur, & ne perdatis viam rectam, viam Paradifi, & ne deficiatis in sublimi Magisterio aulæ Paradisi: claudite diligenter portas & B fenestras scholæ vestræ, ne mors intret, ut scribitur in Propheta Jeremia. 1x. 21. Ascendit mors per senestras nostras, ingressa est domos nestras. Et ut vobis dem brevem lectionem: discipuli sitis Jesu Christi. Manè dedisti lectionem, expedit discipulos ire ad negotia eorum, secundum statum suum, sive sit mercatura, five alius labor. Non semper cos tenere poteris in secreta schola animæ tuæ, sicut Religiosi, & Solitarii id facilè facere possunt; sed vesperi, priusquam dormias necesse est submagistrum redire ad scholam suam, sedere in sede sua, advocare discipulos suos, & cos lectionem corum interrogare; & si quid benè egerint, de omni hoc eos laudabis, & de malo vituperabis, atque castigabis virgà disciplinæ, in abstinentiis, aut jejuniis, aut eleemosynis, eis quoque minaberis.

Sed mihi facere posses querelas aliquas, ô devote Christiane popule, imprimis mihi dicere posses: sex C mei discipuli, quos dicis, sunt adeo perversi, malitiosi & mendaces, ut breviter nunquam mihi veritatem dicant. Facilè credo, sed magnus Magister, tibi dico, de congruo providit remedio. Et de quo quæso remedio? Filia ipsius intellectus subtilis & rationis sapientis, quam nominavi conscientiam veridicam, illa eos accufabit nil celando, si fuerit interrogata; sed, quod majus est, si omnes aliæ ab interrogatione vellent desistere, nec scire, nec audire, ipsa vacaret semper per scholas, nec te dormire, nec quiescere fineret, sed pungeret te per verba sua: nam & diabolis & damnatis veritatem dicit, quantum ad synderesim. Ipsa ea est, quæ tantum mali insert omnibus peccatoribus, quòd quiescere non potest, nec dimittere Patrem suum & Matrem, nec rationem in pace, si justitia & disciplina non sumatur de (contrà Deum) forefactis. Hoc officium & conditionem D manere, & putreficri in ea, si quis hoc pateretur. tribuit ei magnus Magister scholæ nostræ. Certè kio, ipsam non tacituram veritatem, quantumcunque durum ei sit, aut contrarium: est enim ea semina, quæ vinci non potest, quin semper dicat quicquid credit, aut novit. Ponamus conscientiam tuam osque ultrà caput in immunditia jacere, semper tamen te offendisse dicet, te quoque accusabit. Sed scio te adhuc mihi dicere posse conquerendo sic: per Fidem meam. Fidem meam, Domine, discipuli mei, & præcipuè major, qui aliis debet esse sapientior & magis disciplinatus, scilicer con ciplinatus, scilicet cor, sunt adeò fatui & vagi,

quòd cùm manè aut vesperi juxtà dicta & consilium tuum facere deberem, non possum cos reducere ad scholam corum, nec compellere ut ibi mancant. Silebo de aliis, certè cor meum vadit, venit, & (veluti ventus) volat, nunc hac, nunc illac, absque ulla mora: modò est in soro, modò in coquina &c. Heu ergo quando non est in schola mea, quo pacto doceretur? Quomodò meam reciperet doctrinam, meam disciplinam? Est nisus circumgirans, malum timet, & horam, nec reverti vult cum vocatur. Non possum negare, quin omninò sit veritas; sed nihil est quin bona diligentia & frequens assuefactio cum gratia Dei vincat & perficiat. Nullus quicquam habet boni, nisi sibi comparet. Ob hanc causam quidam le ponunt in Religionem? Alii loca secreta petunt per longum tempus. Alii persistunt multum studendo, aut legendo, aut precando in Libro aliquo, aut benè loquendo, seu prædicando: Opimum est gratia stabilire cor. Hebr. xui. 9. De solitudine dicit Bernardus quod Loco figendum est corpus & animus. &c. Nemo repente sit summus. &c. Adhuc conquereris tertiò, quòd in omnibus & ubicunque discipuli tui sint, laqueos inveniunt, & casus strictos implicatos glutine, atque foveas. Ideò esse non potest, quin mox deprehendantur & decipiantur, sicut piscis aut glis in esca, rattus in lardo, avicula in milvo, aut in laqueo. Nonne dicit Sapiens, quòd Creatura facta sunt in laqueum, pedibus insipientium? Sap. XIV. 11. Nota quomodò velociùs & citius nos corrumpunt exempla domestica, ut dicit Juvenalis. Respondeo, per hoc te benè percipere debere quod semper cum discipulis tuis manere debes, intellectu & ratione, ut eos gubernes & regas, & te quærere decet auxilium & sublevamen incessanter apud magnum Magistrum, qui te liberare potest à foveis & laqueis per talem humilitatem. David: Pfal. exxin. 7. Laqueus contritus est, O nos liberati sumus. Item: Oculi mei semper ad Dominum, quoniam ipse evellet de laqueo &c. Ps. xxiv. 15. Idem: Discite à me omnes. Matt. x1. 29. &c. Hæc lectio fufficit contra omnem tentationem, sicut semina quæ causam suam bono committit Advocato. Postremò querimonia erit sex tuos discipulos adducere & fateri valdè multas immunditias in corum schola ipsius animæ; nec est cadaver aut immunditia magis fætida & abominabilior, quam foctor peccati mortalis. Anselmus: Tolerabilius fatet canis putridus. Quo pacto mundabitur & purgabitur talis schola animæ per tuos cosdem discipulos? Sic enim ordinavit magnus Magister. Cor & oculus ministrabunt aquam Contritionis, quæ haurietur ex profundo displicentiæ puteo, qui est aqua, per fortem considerationem sui status; & trahitur aqua hæc in altum per chordam Spei ıntra situlam charitatis: & est pura & munda, sine vitiosi propositi mixtura. Os ejiciet omnem immunditiam per scopas linguæ suæ, per integram Confessionem: unusquisque aliorum suam portabit sarcinam, & expensarum partem persolvet, ut secundum qualitatem delicti sit plagarum modus, ut de Magdalena dicitur. Quot in se habuit delectamenta, tot de se fecit holocaulta. Per hoc fiet Satisfactio. Verum est quòd hi discipuli negligentes funt aut recufantes hoc modo scholam istam purgare, & mallent corum immunditiam Ratio cum intellectu sæpiùs sunt causa illius pigritiæ, aut stulta compassio, sicut dici solet: Pia Domina filiam producit scabiosam. Cor & oculus se excusant, eò quod flere non possint. Os quod loqui nesciret; omnes generaliter, quia nimis debiles sunt ad quicquam portandum. Primischolastici per hanc aquam Contritionis ponunt omnem hanc immunditiam seorsum ad foveam memoriæ, & sufficit quod auseratur tempore & loco, pro quo quis obligatus est confiteri. Qui autem hoc non facit, hæc immunditia manchit quoadusque os ejiciet eam per ipsam palàm, aut per scopas Confessionis.

# 1 101 Sermo in Dom. Passionis. V. Quadrage sima, 1102

Hic potest fieri quæstio, si quisquem displicentiam habere debeat de puero per fornicarionem nato, quem vellet non fuisse; aut si judicandum est potius aliquem eligere mori, quam peccare, aut plus dolere quàm de quacunque temporali amissione. Fiat responsio. Sed os dicit sæpiùs intellectui & rationi: Eia, eia Magister & Magistra, quid mihi dicitis? Quid mihi præcipitis? Videtis malitiam nostram tam turpem esse, tam monstrosam & abominabilem, præsertim hanc quæ à socio meo tactu progreditur, qui est tam immundus, ut si hæc ei ejicerem, per scopas linguæ mæ, talem scilicet soetorem, accideret Consessorimeo, ne unquam nos amaret, nunquam nos videre vellet, indignaretur, nec ampliùs nos honoraret, atque nimiam im- A poneret pœnitentiam. Prætereà tantum est illius immunditiæ & in tam magna quantitate, in omnibus angulis scholæ nostræ, quod hoc nunquam expleri posser, quantumcunque ejicerem, quin semper remaneret aliquid, nunquam liberari possem; sed iterum, cum jam purgata esset schola, statim denuò purganda esset. Si die quolibet confiterer, in crastinum mihi tantumdem esset faciendum; profectò malo quiescere, quàm frustrà niti. Nonne habetis quod dicit Jeremias Thren. 1. 3. quòd Judas, qui interpretatur, consitens, exivit de patria sua, propter multitudinem servitutis, & laborem qui illi imponebatur: Migravit Judas propter afflictionem & multitudinem servitutis. Ad has excusationes debet respondere ratio sapiens discipulo suo bono ori, & illi ostendere potius aliquam verecundiam perpetiendi, & dari, & exponi verecundize coram universo mundo. Nos stultitiam commissimus: justum est ut eam portemus atque reparemus. Est magna verecundia & afflictio . scio : sed tantò mundior siet schola nostra, & eò citiùs purgabitur. Potest hic dici de muliere maritata, quæ dixit, se potius elegisse ferre pænam portandi puerum in utero, quàm dicere peccatum quodddam ab ca commissum cum marito suo; magnum ergò meritum habuit illud dicendo peccatum.

Quoad secundam querimoniam, quantò plùs ejeceris, tantò minus remanebit, & sufficit te juxta posse tuum facere, & sume consilium diligenter à sisæpiùs interroges. Sunt nonnulli qui mundos se esse credunt: ficut illa quæ nunquàm pulicem invenit, nec festucam in lecto suo, quia nunquam quærebat. Hîc posset dici de puero qui non disponebat se ut pur-

garet campum spinarum plenum.

M

Ú.

Ø

3

v,

Quoad tertiam querelam, noscite talem esse Dei misericordiam, quòd si milles in die caderes in immunditiam, millies te mundare poteris. Nec erit tam magnus cumulus, nec tam compressus, & ad auferendum difficilis; & demùm magnus Magister miserebitur laboris tui & nostri. Nota de aqua, quæ semper navim intrat. Quoad complanctum omnium vestrum, hoc scitote modò, omnem pænam veltram solum esse unum ictum virgæ, ad aliam eam comparando punitionem. Et vos videtis scholasticum aliquem velle sufferre verbera, ut pejus evadat, & ut sit extra continuum timorem. Nota de illo qui fecit se verberari, quia vexabatur à sociis. Videtis facilem dari pœnitentiam. Modò schola est Misericordiæ, posteà erit Justitiæ. Illic examinabuntur & tentabuntur omnes nostri discipuli, tam per inimicos, quam per justos homines, quam etiam per nostram propriam conscientiam, & recipiet unusquisque præmium secundum merita sua. Discipuli Anti-D bis, & contrarius operabus nostris. Improperat nobis christi insernum habebunt cum tempus eorum perdiderint & malè profecerint. Et boni Discipuli Jesu Christi adipiscentur Licentiam dignam, & gloriosum Magitterium in magna aula Paradisi, & consequenter birrhum æternæ felicitatis. Quam nobis concedere dignetur Salvator noster Jesus benedictus, Amen.

JOANNIS GERSONII Doctoris & Cancellarii Parificifis.

Salur Parent

ANGELI QUINTÆ DOMINICÆ

QUADRAGESIMA QUAST. DOMINICA

IN PASSIONE.

Gallice in MS. Cod. Colbert. 1356.

Si veritatem dico vobis, quare non creditis mihi? Joan. viii. 46.

Tribuntur originaliter, & recitative leguntur in Evangelio hujus Dominicæ, quæ dicitur, in Passione. Sicut oculus infirmus non delectatur dolis videre claritatem, sed ipsam resugit, quia in se aliquam habet dispositionem contrariam alicujus hudam & sustinendam esse coram uno homine, quam per- p moris, aut infirmitatis, quæ suam impedit operationem: fic omnino pariformiter, si animæ oculus, intellectus scilicet, non sit purificatus de immunditia & indipolitione peccati per Fidem & gratiam; veritatis lumen, scilicet verbum Dei, in eo convenienter recipi non potest. Et quia mentionem secimus in nostri thematis verbis de veritate, quòd est lumen intellectus: ad hoc recipiamus eam ex Evangelio ad Dei honorem, & non incontumeliam & opprobrium gloriosi sui nominis; quemadmodum nequam & perversi Judzi, de quibus mentio fit in Evangelio. Disponere nos debemus per gratiæ impetrationem, fine qua fructum prædicationis percipere possumus milia mea conscentia, quæ tibi dicet veritatem, modò c nimè, quæ salus est animarum nostarum. Ad eam impetrandam & obtinendam præsentabimus Virgini gratiæ Thesaurariæ cam salutationem quam præsentavit illi Angelus Gabriel, dicens. Ave Maria

> I veritatem dieo & c. Secundum textum Evangelii fancti Joannis, postquam Dominus noster & Salvator Jesus multa secisset miracula, & admirandas operationes, tùm in civitate Jerosolymitana, tùm in Galilæa, & aliis vicinis patriis, atque civitatibus, sciens ab æterno præordinatum esse per divinam ordinationem, quòd à malignis Judæis morti tradendus esset. Appropinquante benedictæ Passionis suæ tempore, fæpiùs Jerosolymam veniebat, ibique in Templo sapenumerò prædicabat, reprehendendo Legis Sacerdotes, Phariszos, & Judaici populi quoldam alios. eò quòd veritati credere nollent & doctrinæ quam illis prædicabat. Hinc magnum contra eum, ex ingenti corum malitia (quæ cis insidebat) conceperunt odium. Talem quoque invidiam super eo & doctrina ejus ianeta, ut impius proponerent, le velle occidere eum. Dixerunt impii, cogitantes apud se non reste: Circumveniamus justum, quoniam inuilis est nopeccata Legis, & diffamat in nos peccata discipline postra. Promittit se scientiam Dei babere, & Filium Dei se nominat, gravis est etiam nobis ad viden-dum. Sapientise II. I. Prosecto (inquit unus) naqueo cum amplius videre; & alter, neque ego; moriatur. Heu! Non retinuerant quod eis dixerat: Misit Deus Filium sum in mundum su salvetur mundus per ipsim. Joan, III. 17. Et particulariter vobis

dixit, ô falsi Judæi! Hac dico vobis ut falvi fitis. Joan. v. 34. Hæc dico vobis quæ Pater meus vult ut vobis dicam, ut salvi sitis. Non erat eis inutilis, cum propter corum veniret salutem, & non ut cos perderet; led certe in aliis veritatem dicebant, quod esset contrarius malis operibus eorum, quòd in eo esset scientia Dei, & quòd Filius Dei esset. Sap. 12. 12. 13. Semel ergò inter cetera, eo prædicante in Templo, ostendit eis, se benè cognoscere damnabile corum propositum; & iniquas cogitationes. Et dixit eis id quod scribitur in eodem capitulo ante hodiernum Evangelium: Ecce ego vado o quaretis me, o in peccato vestro moriemini. Joan. VIII. 21. Dixi vobis: Nisi credideritis quia ego sim, in peccato vestro moriemini. V. 24. Ecce vado, scilicet. ad gloriam Patris mei, quoad humanitatem. Vos me quæritis sicut proposuistis, sed dico vobis, si non credideritis me este Filium Dei, in peccato vestro moriemini. Magnæ minæ, vel valdè terribles. Quicunque moritur in peccato suo, nunquam erit sine peccato, quod intelligitur de mortali, & sic nunquam falvabitur. Miserum est sic nasci in peccato, & hoc peculiare est; sed est damnatio & perpetua infelicitas, mori in suo peccato. Formidabilius verbum eis dicere non poterat Jesus Christus, quia secundum Augustinum super Joannem, non est res in mundo quam 2deò Christiani timere debent, sicut mori in peccato mortali. Quare ordinatus est Baptismus? Quare affertis pueros quamprimum nati sunt, ad baptizan-B dum, nisi ut non moriantur in peccato originali, quod est peccatum mortale? Quarè ordinata est Pœnitentia & Confessio, nisi ut quis non moriatur in suo peccato? Cum eis dicebat: Si non credideritis mihi, ostendit illis manisestè cos posse evitare tale inconveniens, si modò in eum crederent. Dixerat eis Joannes VI.47. Amen amen dico vobis, qui credit in me, habet vitam eternam. Etiam dixerat eis: Sermo quem locutus sum, veritas est. Et quoniam eum arguere non poterant quin eis dixisset veritatem; interrogat eos in principio Evangelii nostri: Quis ex vobis arquet me de peccato; si veritatem dico, quare non creditis mihi? Si verba quæ vobis dico vera non essent, causam haberetis me reprehendendi & arguendi de peccato; sed quod dico vobis veritas est. Si ergo veritatem dico vobis, quare non creditis mihi? Quamquam multa alia in Evangelio nostro con- C tineantur mysteria; attamen est mihi mens tria notare, quæ conducunt ad hoc ut verbum Dei plenarium suum sortiatur effectum in persona, & de quibus rebus Dominus noster arguebat Judæos, applicando alias Evangelii partes ad hæc tria puncta. Unum est; audiendum esse verbum Dei per bonam intentionem & bonam humilitatem. Secundum: devotè crdenda est veritas verbi Dei. Et tertium: benè servandum est verbum Dei, & in opus ponendum. De primo Dominus noster & Salvator Jesus arguebat Judæos, quia non volebant humiliter, & per bonam intentionem audire veritatem Dei, quod minus est quam ipsam credere; eò quòd dicebat eis: Qui ex Deo est, verba Dei audit. Proptereà vos non auditis, quia ex Deo non estis. Joan. vIII. 47. De secundo arguebat eos per verba quæ dixi in initio Si verstatem dico, quare non creditis mihi? \$. 46. Quoad tertium dixit eis: Si quis sermonem meum servaverit, non gustabit mortem in aternum. v. 51. Necesse est ergo primum audire verbum Dei per bonam intentionem, & humilitatem. Nam quomodo cre-dent ei quem non audierunt? ad Romanos. x. 14. Et proptereà dicebat Jesus Christus Joan. v. 24. Qui verbum meum audit. Et subjungitur, & credit, vitam æternam possidebit; ubi primum ponitur audit, quam credit. Sed qualiter debes audire? Dico quod audire debes per bonam intentionem, tuam scilicet faciendi salutem. Omnis bona intentio à Deo procedit, & proptereà qui bonam ha-

dici potest ipsum ex Deo esbet intentionem, se. Quia verò falsi & mali Judæi nunquam habebant nisi damnabilem intentionem audiendo sermonem Jesu Christi; ideò cos arguebat quòd dibitè sermonem audire non valebant: non habebant intentionem addiscendi viam salutis eorum, cum spernerent & refutarent verba salutaria, eò quòd desiderium habebant voluntatem adimplendi diaboli, potiùs quàm Dei voluntatem. Et ideò dicebat Jesus Christus: Vox ex patre diabolo estis, O desideria patris vestri vultis facere. Joan. VIII. 44. Intelligendum est quòd erant filii diaboli; non quidem per naturam, sed imitationem. Cujus facta imitaris, illius es filius, dicit Haimo. Unusquisque autem libenter audit loqui de Magistro suo, Patre suo, & illo cujus imitatur facta. Et proptereà Jesus Christus concludebat contra eos, ipsos non esse filios Dei, sed diaboli; quia non libenter verbum Dei audiebant. Dicebat quoque eis: Qui ex Deo est (per æmulationem scilicet bonorum operum) verba Dei andit. y. 47. Quid ergò est in causa, quòd vos minus audiatis, niss quia perversam habetis intentionem, quæ ex Deo non est. Audiebant quidem Jesum Christum, sed ut eum caperent in sermone. Matt. xxII. 13. ut occasionem haberent ei inferendi injurias. Benè de eis prophetaverat Propheta: Populus ad iracundiam provocans est & silsi mendaces: nolentes audire Legem Dei, Isaiæ. xxx. 9. Populus Judæorum provocabat iram Dei, quia contemnebant audire Legem, sed cam interpretabantur mendosè per mendacia, arguentes Legislatorem Jesum. Responderunt ergo Judai, & dixerunt : Nonnè benè dicimus nos, quia Samaritanus es, & damonium habes: Joan. VIII. 48. Dixerant ei priùs, cùm diceret ipsis: Quare quaritis me interficere? damonium habes: quis te querit interficere? Joan. vIII. 47. ac si dicerent: nos non quærimus te interficere. Modò mendaciter & false dicunt ei: Bene dicimus nos, quia Sa-maritanus es, & damonium habes. y. 48. O perversa generatio! Pro sanctis & salutaribus verbis, vos illi redditis opprobrium & blasphemias! O damnabilis obstinatio! Non sufficiebat eis quòd blasphemassent suam progeniem. Unde Christus cum venerit, nemo scit unde sit, sed hunc scimus unde sit. Joan. VII. 27. Nonne hic est silins fabri? Matt. XIII. 55. Nonne hic est silius Ioseph fabri? Luc. IV. 22. Non est Christus: quia Christus cum venerit, nemo scit unde sit. Blasphemaverunt suam potentiam, dicentes: In principe damoniorum ejicit damonia. David Propheta benè de eis prophetaverat: Acuerunt linguas suas sicut serpentes Pf. cxxxix. 4. Acuerunt adversus dulcem Jesum linguas suas, ad blasphemandum sanctum Nomen suum. Considerate, quæso, qualem habuerint humilitatem, eò quòd Christus ipsos argueret, dicendo eis vitia eorum, & perversam viam corum, ipsos corrigendo. Enitebantur, & ob magnum furorem (quo agitabantur) appellabant Filium Dei dæmoniacum, & clauserunt aures suas, ne audirent verbum Dei: Furor illis sicut aspidis surde & obturantis aures suas. Ps. LXXV. 5. Cassiodorus dicit super hunc passum, hoc quod propriissime applicatur Judæis, qui obturaverunt aures suas, ne audirent veritatis saluberrimam jussionem, ut non audirent sancta Præcepta Jesu Christi, qui est veritas. Et quod pejusest, blasphemabant præmagno furore nomen Dei: Nonne benè dicimus nos, quia Samaritanuses & demonium habes? Ad ambas has contumelias non respondit Jesus, sed ad unam solam: nam de hoc quod dicebant eum esse Samaritanum, id dicere putabant in magnam ejus blasphemiam, & vilipensionem; sed Jesus Christus non egrè tulit, qu'amvis non esset de Samaria. Secundum enim veram fignificationem verus erat Samaritanus, quod interpretatur custos. Erat verus custos humani generis, de quo scribitur in Pialmis. Nisi Dominus custodierit civitatem &c. Plal. CXXVI. I.

# 1 105 Sermo in Dominica Passionis: V. Quadragesimæ. 1 106

Quare autem eum Samaritanum appellarint; hoc est in Dei, non audit soquentem Deum, non audit scilicausa: quoniam hi qui de Samaria erant, erant opprobrio Judæis, quia recipiebant quinque Moyfaïcos Libros, & tamen crant idololatræ; & ob hanc causam Judæi eos contemnebant. Sed ad ahud opprobrium quod erat evidens blasphemia, in hoc quod dicebant ei, damonium habes, Joan. viii. 48. respondit non opprobrium Apossunt vitiorum suorum reprehensionem. Malus pro opprobrio; sed illud negando, respondit eis verba doctrinie & correctionis : Ego demonium non habeo, sed honorifico Patrem, & vos inhonorastis me. \$.49. Non habeo dæmonium in corpore, nec in cogitatione, quemadmodùm vos dicitis; sed honorifico Patrem meum, & vos me inhonoratis, quantum in vobis est. Honorificabat Patremiuum, quando eis non respondit contumeliosè, nec volebat se glorisicare, vindictam sumendo de cis: Ego gloriam meam non quaro, est qui quarat & judicet. v. 50. Referebat autoritatem ad Patrem luum: Ego non quero gloriam meam; Pater meus est qui quæret vindictam & judicabit, hoc est, discernet inter gloriam mundi quam vos quæritis, & gloriam meam; nobis in hoc dando exemplum, quòd quicunque afficitur injuria, & abique cauta opprobriis aut blasphemiis, easque sustinet patienter, dat in hoc gloriam Deo, quia non sumit vindictam, sed reddit Deo quod suum est: hoc est vindictam: Mihi vindictam (dicit Dominus) & ego retribuam. Hebr. x. BLVII. 9. Solem, inquam, veritatis que cis oftendi-30. Cum ergò tibi inferetur alicujus vitii aut contumeliæ opprobrium, sisque innocens, benè negare potes pacifice ad exemplum Jesu Christi, & dicere: Non est taliter, ut dicis; nec reddere debes contumeliam pro contumelia, quod nobis prohibet Paulus 1. ad Thessal.v.15. Videte ne quis malum pro malo alicui reddat. Et ad Rom. XII. 21. Noli vinci a malo, sed vince in bono malum, per bonum scilicet patientie. Si Judæi fuissent innocentes,& nulla eis infuisset malitia, habuissent colorem aliquem Jesu Christo contradicendi, quamvis non debuissent; proptereà responderunt per injurias & blatphemias: sed propter magnam superbiam quæ eis inerat, non volebant argui de peccatis corum & invidebant, cò quod Jesus Christus ipsis corum oftenderet delicta. Et funt duz caulle propter quas nolebant audire verbum Dei: Primò, quia habebant perversam intentionem quæ non erat ex Deo. Secundò, quia nolebant reprehendi de peccatis eorum. Multi quoad has duas conditiones assimilantur Judæis: sunt enim plurimi qui Sermones non adeunt, ut asportent aliquid quod eorum prosit saluti; sed accedunt, aut propter curiolitatem, aut ut tempus transigant, aut perperam & falso judicent, tam de Choc omnes respicere debemus. Et istud est quoad Prædicatore, quam aliis. Et hi perversam habent intentionem, quæ non est ex instinctu Dei, sed Diaboli; & ideò ex Deo non sunt. Aliud cos movere non debet, nisi ut proficiant in via salutis, & hi qui habent cam intentionem, amici sunt Dei. Amici tui auscultant te, fac me audire vocem tuam: Cant. vIII.13. Domine Deus, scio amicos tuos suam intentionem in te habere, & ideò libenter te audiunt. Oro te fac me per bonam intentionem audire vocem tuam. Hanc orationem facere debent hi qui Sermonem audiunt. Magnum est signum se esse ex ovibus Dei, cum bono animo auditur verbum ejus. Etiam cum videris aliquem qui delectatur dicere & audire stulta & infructuosa verba, aut mendacia; die audacter eum Ddientia subjicit assectionem. Ideò dicebat Jeremias esse de parte seu ovili ipsius mundi mendacis. Sanctus Joannes testatur 1. Joan. IV. 5.6. Ipsi de mundo sunt, nice de mundo loquuntur O mundus eos audit. Ivos ex Deo sumus. Qui novii Deum audit nos; qui non est ex Deo, non audit nos. Ipsi sunt de mundo & loquumur de mundo, hoc est, de van tate. Mundus eos audit. Nos sumus ex Deo. Qui cognoscit & amat Deum, nos audit. Qui ex Deo non est, nos non audit. Sanctus Propheta Samuel erat ex Deo, quia erat omninò paratus ad audiendum verbum Dei 1. Reg. 111. v. 9. Loquere, Domine, quia audit servus tuus. Et notanter dicit, audit servus tuus, quia qui non est servus . Tomi III. Pars III.

ľ

G.

"

Vi

ķ

US

Ċ

1.

licet libenter. Interroget unusquisque conscientium fuam, si libenter audiat verbum Dei; & conjecturam habebit an ex Deo sit, aut non: dicit sanctus Gregorius in homilia. Sunt etiam multi qui non veniunt ad audiendum verbum Dei, quia audire non equus non potest serre (ut dicitur) strigilem. Pierumque homines qui sunt obstinati in peccatis suis, & definaverunt ac determinati funt vitam ducere talem qualem, apparet quod eis magna fiat injuria cum arguuntur. Quot sunt usurarii in hac urbe, quot faisi mercatores, quot publici concubinarii, qui libenter audiant vitia fua reprehendi? Ad hoc devenimus, quòd lucratoria pars status mercatorum hodiè per manifestas manutenetur usuras; tanquam si non effet peccatum. Est autem adeò magnum & horribile peccatum, quòd non modò contra Legem est divinam, verum etiam contra Legem naturalem: quod expresse dicit Aristoteles. 1. Politicorum. Mala cupiditas hodie extinxit ignem charitatis, & veritatis claritatem; taliter ut plerique sint, qui proximo non succurrant, nisi retributionem habeant aliam, præter id quod mutuò dant. Benè dicit Propheta: Supercecidie ignis scilicet avaritia, & non viderunt solem. Ps. tur per Prophetam David : qui pecuniam suam non dedit ad usuram, & munera super in cocentem non accepit. Ps. xiv. 5. habitabit, scilicet in tabernaculo Domini, hocest, in cœlis. Et sepiùs corrigitur hoc vitium, sed nulla fit emendatio; audiunt quidem, sed non faciunt. Sic determinati sunt dies suos finire in detestabili hoc vivendi modo, & dicunt id quod feribitur Job XXI. 14. Scientium viarum tuarum nolumus. Nolumus audire doctrinam quæ vituperat nottrum vivendi modum.

Demum recipiunt maledictionem quam Dominus noller dicebat Judais: In peccato vestro moriemini, Joan. v111.21. quæ est inter omnia quæ in mundo sunt maxime timenda. Et sic est de illis qui nolunt audire correctionem peccatorum suorum; assimilantur enim infirmo qui omnem respuit medicinam. Debemus ergò audire verbum Dei per bonam intentionem, nec Sermonem despicere per iniquam no-Itram interpretationem, quia dicit Deus per os Sapientis: Quia vocavi & renuistis, despexistis omne consilium meum : & increpationes meas niglexistis, ego verò in interitu vestro ridebo. Proverb. 1.24. Ad

Dicebam secundò, Dominum nostrum arguisse Judæos, eò quod credere noluissent, quamvis veritatem dicerct: Si verstatem dice vobis &c. Joan.vi 11.46. Requiritur ex parte illius qui prædicat, ut veritatem dicat, & etiam ex parte illius qui audit obedientia Fidei, & credulitas requiritur; de qua dicit Pialmilla. In auditu oris obedivit mibi. Pl.xvii.49. In auditu auris, hoc est in veritare, quæ illi dicta sint, obedivit per Fidem. Et res maxime placens Deo, humilis Fides. Eccli. 1. 35. Beneplacitum est Deo Fides & mansuetudo, id est, dulcis obedientia. Fides enim intellectum Deo reddit subjectum, & mansuerudo sive obe-Propheta, Domine, oculi tui prospiciunt Fidem. Jer. v.3.

Sed reperio tres modos Fidei. Fides viva, Fides

mortua, Fides ficta.

Fides viva, est credere Dei veritatem, & cum hoc eum amare, & timere per affectionem. Et absque tali Fide nullum opus est meritorium, ad Galat. v. 6. Fides est qua per dilcotionem operatur. Dicitur viva, quia operarifacit per dilectionem Dei.

Fides mortua, est credere veritatem Evangelii 'Dei, fine hoc quod quis faciat opera. Et dicitur mortua, quia non movet creaturam ad bona opera exercenda. Jac. 11. 17. Fiaes si non habet opera, morina est, &c. Si non habet opera amoris & timoris Dei, mortua est. Timeo mortuam hanc Fidem in multis esse hominibus; quia Fidem habent in Articulis Fidei, sed eos non ponunt in effectum per Dei amorem & timorem. Sanctus Jacobus arguit contra hos qui Fidem hanc mortuam habent, reprehendendo eos, quòd nec Deum timeant, nec ejus Judicia: Tu credis quod unus est Deus, bene facis. Et damones oredunt & contremscunt, Jac.11.19. ac si vellet dicere: dæmones bohoc quod credunt Deum, contremiscunt: tu autem

nec Deum times, nec ejus Judicia.

Fides ficta, est debilis quædam credulitas, & quæ firma non est, quia in tempore tentationis recedit. Ad tempus credunt, & in tempore tentationis recedunt. Luc. VIII.13. Sicut etiam hi qui tempore perfecutionis negant l'idei veritatem, propter timorem perdendi bona corum, aut vitam temporalem &c. Magna est gratia Dei, nullos jam esse Fidei persecutores: magnoperè enim timeo, ne propter magnum ardorem ad bona temporalia, multi essent debiles, & pauci firmi essent ulque ad mortem. Attamen tibi dico, te non habere veram Fidem, si non habeas animum & voluntatem paratam patiendi usque ad mortem pro Jesu Christi veritate. Jesus Christus triplicem nobis prædicavit veritatem: videlicet, Veritatem doctrinæ. Veritatem vitæ. & Veritatem Justitiæ.

Prima nos docet cognoscere verum & falsum, & præcipit nobis ut credamus verum; falsum verò re-

malo; & pracipit nobis ut insequamur bonum, & ma-

lum dimittamus.

Tertia veritas nos docet facere unicuique Justitiam, cuilibet reddendo quod suum est. Et hæc Justitiæ veritas nobis praccipit ut patienter feramus mala & tribulationes quæ nobis Deus mittit, secundum nostra demerita. Hi qui non imitantur aut non credunt has veritates, sunt maledicti per os Isaiæ Prophetæ. Isaiæ v. 20. Va qui dicitis malum bonum, & bonum malum, ponentes tenebras lucem, & lucem tenebras, & ponentes amarum in dulce, & dulce in amarum. Maledictio est super hos qui non imitantur Veritatem vitæ Jesu Christi; quoniam quod bonum est, & quod Jesus Christus tanquam bonum prædicavit, dicunt esse matem) omnem molestiam proximi sui, omnem usuram, omnem fornicationem, omnem injustitiam: & nihilominus coram oculis nostris publicas cernimus usuras, publicas oppressiones innocentium, orphanorum & pauperum, non folummodo per armigeros & equites, qui horribilia faciunt mala; sed per salsas & illegitimas mercantias, sub quarum specie usurarii & uturariæ multis modis opprimunt populum. Audis Jesum Christum dicentem tibi; bonum esse, & te teneri proximo tuo succurrere in sua necessitate; & tu nihil agis, verum sumis ab eo lucrum, & vendis quod Jesus Christus tibi præcepit ut gratis des mu-tuo. Facis ergò de bono malum, & de malo bonum, & sic maledictus es ab eo: Crede, quia est Dei veritas: Va qui dicunt bonum malum, & qui dicunt macorum iniquitates, quorumcunque sint peccatorum; necesse est, dicunt, ut vivam: sic assuetus sum vivere: quicquid dicat Prædicator, vitam immutare non pofsum. Sunt obstinati sicut Judæi, qui nunquam per doctrinam Jesu Christi voluerunt emendari; sed elegerunt potius in eorum peccatis permanere, & in illis mori, quam spiritualiter vivere. Sanctus Petrus videns sanctitatem doctrinæ Jesu Christi, dicebat : Domine ad quem ibimus? Verb.: vita aterna habes. Joan. vi. 69. ac si voluisset dicere: Omnes hi qui aliter dicunt quam tu, non funt imitandi. Ideo dicebat Sapiens de ista doctrina: Lignum vua est his qui apprehenderunt illam. Prov. 111.18. Qui enim facere potest & non facit, non potest

vitam habere perpetuam, sed ad æternamdeputabitur mortem. Hæc veritas est Evangelium. Considerate diligenter quia venit tempus mitericordia.

Secunda veritas, est veritas doctrinæ, quæ est veluti lumen ipsius intellectus. Declaratio sermonum tuorum illuminat, & intellectum dat parvulis. Ps. CXVIII. 130. Sermonum tuorum, ideft, doctrinæ tuæ. Parvulis, hoc est, humilibus. Priùsquam hæc doctrina illuminet intellectum, recipienda est, & sumenda num aliquod habent quod in te minimè est; quia cum A per humilitatem : quod est contra cos qui ad caput suum interpretantur, quemadmodum perversi faciebant Judæi, postquam Jesus Christus eis dixisset, Abraham gavisum suisse ut videret diem suum, hoc est, quòd in spiritu Prophetiæ vidit adventum Jesu Christi, & gavisus est; quæ erat doctrina vera, quia scribitur Gen. xviii. quomodò Deus apparuit Abrahæ. Mox Judai perverterunt sermonem ejus, & dixerunt: Quinquaginta annos nondum habes & Abraham dicis te vidisse? Joan. viii. 57. Nequam proditores non benè capiebant veritatem: non enim dixerat eis, se vidisse Abraham secundum humanitatem, sed quod in spiritu Abraham vidisset eum. Et proptereà reduxit cos ad veritatem, & respondit eis: Priusquam Abraham sieret, ego fum. \$. 58. Et hoc benè videri potest; hoc enim verum erat: Abraham namque diù post mundi creationem factus fuit, & Jesus Christus verus Deus erat æternalis, priusquam mundus fieret. Videte hîc, quomodò perversi Judzei ceciderunt sibipsis ad falsitatem corum, & veritas Jesu Christi cos effecit confusos. Super omnia vincit veritas. Veritas semper habet vic-Secunda, scilicet Veritas vitæ; bonum discernit à B toriam. Ad hoc propositum dicit Chrysostomus De landibus Pauli. Homilia 3. " Talis est conditio falsitatis, ,, quòd, nullo sibi obsistente, consenescit ac defluit. Ta-,, lis autem è contrario veritatis status est, quòd etiam, " multis impugnantibus, suscitatur & crescit. " Benè igitur apparet prædicationem Jesu Christi Evangelium verum esse. Postquam enim Judai nisi sunt eam extinguere Jelum occidendo, ipia tamen mirum in modum crevit uique ad omnes mundi partes per Apostolos. In omnem terram exivit sonus corum, &c. Ps. xviii. 7. Et quamvis hæreticorum sit impugnata jaculis & aliarum persecutionum; ipsa tamen est & erit triumphatrix, prie omnibus aliis fictis doctrinis. Hæc veritas hodiè non satis magnipenditur; major enim mundi pars convertitur ad vanas scripturas, polum. Jesus Christus damnavit (ut malum & iniquita- Ctius quam ad sanctam hanc doctrinam, eò quod pauci sunt recte instituti, & qui sciant quemadmodum teneatur unusquisque in statu suo cognoscere Præcepta Dei, & Articulos Fidei. Plures sunt hodiè, dicit Doctor quidam, qui se occupant ut sciant Leges Justiniani, quàm sint qui operam dent ut sciant quid necessarium est ad hoc quòd quisquam bonus sit Christianus. Bonum est & expedientissimum, talia cognoicere: fed primo & præ omnibus propriam addifeere oportet salutem. Heu Deus, quid faciam! Hi qui nihil norunt veluti bestiæ, quantum ad viam Dei. & tantam malitiam, tantam vanitatem, stultitiam didicerunt ut mundum sequerentur : si centesimam applicuissent partem temporis ad addiscendum, satis scirent ad eorum salvationem; sed quia hanc scientia m contempserunt, ipsa pariter eos contemnet. Proptelum bonum. Cum tales audiunt reprehendi enormes Dreadicit eis Propheta Baruch: Viam veritatis non cognoverunv, ideo perierunt propter suam insipientiam: Baruch 111. 27. 28. & habent maledictionem supradictam : Va qui ponum lucem renebras. Isa. y. 26. hoc est, de veritate falsitatem faciunt: quemadmodum mendaces, perjuri, & omnes hujus generis homines, qui non habent reverentiam ad veritatein doctrinæ Jelu Christi. Matt. vii. 12. Omnia quacunque vultis ut faciant vobis homines, & vos facite illis. Hac est enim Lex & Propheta. Leges & Propheta monstraverunt hanc veritatem, quod unusquisque faciat proximo quod sibi vellet fieri. Et hæc est veluti regula vitæ Christianæ, quâ regulandæ sunt omnes communicationes, omnes operationes quæ tibi funt

# 1109 Sermo in Dominica Passionis: V. Quadragesima. 1110 cum proximo tuo: & utinàm unusquisque benè con- nè su vibi & silus mus. Hi qui audierint & observa-

cum proximo tuo: & utinàm unusquisque benè conspicere posset; spoliatores & sures qui sunt hodiè in hoc Regno non essent. Siddligenter considerares hoc Præceptum, non gravares nec affligeres proximum tuum, sublevares indigenriam & vicini tui miseriam, non obloquereris ei. Eit autem Mandatum hoc (ut nosti) Dei, & adimplendum ett, nullum est remedium. Reddere nos oportet uniquique quod suum est in suo A ritatem missi est, est non auditionem frustus sequatur. statu. Primò, gloriam Deo & amorem super omnia. Secundò, proximo nostro pietatem & compassionema Quòd hoc ei debeas dicit Scriptura: Unicuique mandatum est de proximo suo. Eccli. xvii. 12. Deus præcepit, & commendavit unicuique proximum luum.

Quia debeamus reddere gloriam Deo de omnibus rebus, & non nobis, hodie sepiùs nobis dicit Christus in Evangelio, cum ait : Si ego glorifico meipsum, gloria mea nibil est. Est Pater meus qui glorisicat me & c. quem; vos Deum appellatis, supple, & tamen eum non vultis cognoicere. Joan. v111.74. Hi qui murmurant contra Deum de tribulationibus, & dopersecutionibus currentibus, non glorificant Deum, sed in hoc se glorificant, ac si non meruissent à Deo puniri debere,

Examinemus, unusquisque apud se, conscientias nostras; & credo nos dicturos; Omnia qua fecisti noin hoc Regno in tribulationibus; verum pauci correcti funt. Omnes hæ tribulationes super nos sunt propter peccata nostra; sed metuo ut necdum sentiamus sufficienter eas, quia ad Deum per emendationem non revertimur. Percussifici eos & non doluerunt; 👉 attrivisti eos 👁 renuerunt accipere disciplinam. Induraverunt facies suas supra petram, & noluerunt reverti. Jerem. v. 3. Sume ergò ad correctionem Dei disciplinas, suas tribulationes. Agere enim gratias debemus Deo quod fic ei placet nos vocare, nec nos ad perpetuas tribulationes infernalis ignis refervare. Ideò dicebat sanctus Jacobus: Omne gandium existimate fratres, cum in varias tribulationes incideritis. Jac. 1.2. Gaudere debetis incidere in hujus mundi tribulationes, quæ duntaxat temporales sunt & faciles; quo ad tribulationes infernales, & quo ad magnum bo-num quod medio harum adipiscemur. Id quod in prasenti momentaneum est & leve tribulationis nostra, supra modum in sublimitate aternum gloria pondus operatur in nobis. 2. Cor. IV. 17. Omnia quæ patimur levia sunt & momentanea, si consideremus quid operentur in nobis, magnam scilicet gloriæ mensuram. Suscipiamus itaque in patientia omne id quod placet Deo nobis mittere: omnia enim facit ad meliùs, & sic obediemus veritati suæ Justitiæ; nec habebimus eam maledictionem, quæ dicit : Va qui ponunt dulce in amarum, & amarum in dulce. Isaiæ. 5.20. Cùm murmuramus de his tribulationibus quæ nobis apparere deberent dulces; per patientiam eas capimus in amaritudine.

Simus ergò obedientes his tribus veritatibus, scientes quòd in tertio sequitur puncto: Si quis sermonem meum servaverit Joan. viii. 51. &c. Qui servabit. sermonem meum & in essectum ponet per bonam operationem, non gustabit mortem aternam. Ingens dendo & servando verbum Dei: quemquam non gustare mortem æternam. Reperio fructum hunc promissum in variis fanctæ Scripturæ locis. Deut. XII. 28. Observa & ands omnia qua pracipio tibi, ut be-

verint verba sua, dies suos in bono claudent, & anni corum in gloria complebunitir. Sed hi qui contrarium facient, penetrabunt gladios, & in stustitia corum peribunt. Et proptereà dicebat fanctus Jacobus: Estote factores verbi, & non audicorestantum. Jac. 1. 22. Quoniam (ut dicit S. Augustinus) andire ve-Sanctus Augustinus super Pialterium dicit quid facere debeimus, ut bene verbum Dei custodiamus. Incorporandum est à nobis & ad cor mittendum, quemadmodùm is qui edit escam suam, interiùs corpori immittit. Intuper facere oportet ut bestia pracsam & priùs manducatam ruminans elcam; sapiùs ruminandum est in memoria quod audivimus: sicut enim esca citò capta, & mox extrusa, nihil (ut dicit Seneca) proficit; cibus non accedit corpori, qui statim sumptus emittitur: Sic est de verbo Dei; non proficit statim auditum & statim oblitum. Sed cum conservatur, medicinalis est, contra mortem atternam. Neque herba, neque malagma sanavit eos, sed sermo tuns, Domine. Sap. xvi. 12. Nulla est medicina, nec herba contra hanc infirmitatem quæ ad mortem ducitæternam, nisi verbum Dei; quod talis est virtutis, bis, Domine, in vero judicio fecisti, quia peccavimusti- But qui ipsum servaverit, non gustabit mortem æter-bi & mandatis tuis non obedivimus. Diù jam suimus nam. Cùm salsi Judæi hoc audirent, perperam internam. Cùm falsi Judæi hoc audirent, perperàm interpretati sunt, & allegaverunt Jesu Christo Abraham & Prophetas qui mortui funt, & tamen Dei verbum servaverunt. Ipsi interpretabantur de morte temporali, & Jesus Christus de morte loquebatur æterna. Idco Jelus Christus eos arguit, & ad veritatem reducere volebat, & dixit hoc quod priùs fuit propositum. Antequam Abraham sieret, ego sum. Joan. vi 11.58. Tunc falsi & iniqui Judæi suttulerunt lapides & eum voluerunt lapidare. Profectò valde faciunt contra lesu Christi opera: nam contra dura verba eorum, contra eorum blasphemias eis respondet amicabiliter; & contra dulcia verba Jelu ipfi cucurrerunt ad lapides, ut eum lapidarent. Duritia currit ad duritiam, duri erant ut lapides, ideo currebant ad lapides. Quam aspera est nimium sapientia indoctis hominibus, Eccli. vi.21. & Job. XLI. 15. Cor ejus indurabitur sicut lupis. Sapientia Jesu Christi eis dura apparebat, quia cor corum sicut lapis induratum erat. Tunc Dominus noster se abscondit & exivit de Templo. Joan. viii. 95. Quod nobis significat veritatem cum his permanere non poise qui cam respuunt: Quia in milevolam animam non introibit sapientia. Sap. 1.4. Et Deut. xxx 11.20. 16scondam faciem meam ab eis, ab his scilicer qui verba Jesu Christi servare noluerint, sed ipsum lapidant per malam obstinationem peccando. Multa adducere possem de spirituali hac lapidatione, de qua dicit sanctus Augustinus: Magis delinquit qui contemnit regnantem in ciclis, quam qui cruc fixum ambulantem in terra. Majus est delictum offendere Jesum Christum regnantem in cœlis in corpore glorificato, quam eum offendere ambulantem in terra in mortali corpore. Ad præsens sufficiet mihi quod dictumest, hoc est; verbum Dei per bonam intentionem audiri debere, & per bonam patientiam, peccatorumque nostrorum objurgationem. Credere oportet humiliter veritapromissio. Videte magnum fructum audiendo, cre-Dtem doctrinæ vitæ & Justitiæ; nec hoc sufficit, nisi ponatur in effectum per bonas operationes, ut evadere possimus mortem æternam, & demum habere Paradifi gloriam. Amen.

> A 2 2 2 2 JOAN-

Tomi III, Pars III.

JOANNIS GERSONII Doctoris & Cancellarii Parisiensis.

### E Æ M

IN

#### PALMARUM. RAMIS

Gallicè in MSS. Codd. Vict. 286. & CCLVI.

Hoc sentite in vobis, quod & in Christo Jesu. Philip. 11.5.

ERFECTE' in vobis sentite quod in Jesu Christo invenitis. Nonnulli opinantur Sermones duntaxat fieri ad addiscendum & sciendum quod priùs ignorabatur. Ideò dicunt interdùm irridendo: quid facerem in Sermone, scio plura bona quam velim facere. Tales homines falluntur: Sermones enim vendum cor & affectionem ut amet, & desideret, & compleat quod bonum est. Ideò dicit Apostolus in verbis propositis: non quòd addiscamus quod est in Christo Jesu, sed quod sentiamus. Hoc sentite, inquit, in vobis, quod & in Christo Pesu. Hi qui aliter faciunt, & quil solum visitant Sermones, ut audiant, & sciant rem aliquam novam, frustrantur, suntque tales de quibus dicit Apostolus 2. Tim. 111. 7. quod semper sunt addiscentes & nihil fcientes: nihil enim sapiunt, nihil est gustum eorum movens aut desiderium. Et hoc cernimus in compluribus hominibus, qui solum audiunt Sermones, & legunt Scripturas; nec tamen eò melius valent, sed aliqui pejores indè esticiuntur & obstinati. Exemplum de illis qui audiunt Medicos, & nihil faciunt. Heu devoti! Non est difficillmium scire quod sit bonum, vel ipsum docere quod sci- Cassumpserit; quia gemit & slet. Optimè sentit muntur. Ideò benè dicit Apostolus: Hoe sentite & c. Quid danum honorem nihil esse, & mox in contrarium verinvenimus in Christo Jesu? Omnes virtutes. Sed specialiter deflectamus oculos confiderationis nostræ ad mysterium Processionis quæ ei hodie sacta suit cum iret à Bethania in Jerusalem, quæ ferè distat ad milliare unum; & inveniemus rem unam interalias, quam perfecte semper imitari debemus. Et est, quod cum vidisset civitatem ferusalem, flevst super illam. Luc.xix. 41. Nam profunde sentiebat per affectionem & compassionem mala quæ futura erant super civitatem illam, & malitiam inhabitantium eam, qui omnia talia flocci pendebant, nec sentiebant quicquam, tanquàm obstinati in malis: timebat & mortem suam. Devoti homines! Sentiamus in nobis piissimam hanc tristitiam, & sapidissimam compassionem Salvatoris nostri Jesu Christi, qui talem habet de aliorum condemnatione pietatem, quòd flet: à fortiori; nonne debemus mortem? Sentire in nobis debemus diligenter dulcem compassionem illam Domini nostri Jesu Christi, quam habuit super peccatis. Et religiose credendum est Dominam nostram ipsum sic slere percepisse, ac cam cum ipso slevisse. Et per hanc compassionem dulcem ac amorosam, tibi supplicamus, Virgo dignissima, Virgo pia, ut impetres nobis gratiam ientiendi mala nostra, & ea amarè deplorandi, & fructuose, profunde sentiendo quod invenimus in Christo Jesu benedicto Filio tuo. Nihil enim est quod adeò conducat ad habendam claram cognitionem boni, & omnes Sermones intelligendos, ficut est compunctio: purgat enim cor & emollit, ipsumque disponit ad recipiendam omnem veritatem utilem ad

salutem. Per oppositum; corquod durum est omnia ad malum vertit, vel ad vilipensionem, quicquid, audit, exemplo Judæ qui ob nihil quod vidit in Jesu Christo, converti voluit, quia non sentiebat în corde, quod videbat extrinsece. Tolle nobis Virgo gloriosa, talem cordisduritiam, & ipsum emolli ad profunde sentiendum fletus & lauhtymas tuas, tuique benedicti Filii, & generaliter quicquid in eo invenis Amus. Ad quam gratiam impetrandam, nos te faluta-កីសា បើបានបងក្រើសសក្សា កាន់ការប្រជាធិប្បធិប្បតិប្រ

Hoc sentite, &c. Quia cor nostrum humanum in-terdùm usque adeò durum est, ut non sufficiant verba ad ipium mollius faciendum, ut benè faciat & à malo abstineat: ne quisquam allegare posset ignorantiam, Dominus noster Deus voluit nobis oftendere per exemplum, Librumque sensibilem, atque visibilem, quid facere debeamus & sentire, ficut Pater, vel Præceptor suis facit pueris. Liber iste & exemplum Salvatoris nostri Jesu Christi est ipse secundum humanitatem: nulla enim virtus est, quin admodum clarè & apertè ibi scripta sit.

Omnis Christi actio nostra est instructio. Omne quod fecit & dixit Christus, fecit & dixit ob nostram instructionem, & ad movendum nos ut benè operemur. Hoc sciebat & considerabat Apostolus, quando dinon solum fiunt, ut addiscatur bonum; sed ad mo-B xit: Hoc sentite in vobis, &c. Relinquamus inprasentiarum recitare omnem decursum vitæ suæ, prolixum nimiùm foret ipsum enarrare. Convertamus considerationis nostræ oculos ad hodiernæ Processionis mysterium, & sentiamus in nobis quod videbimus. Non simus veluti mutæbestiæ, quæ inspiciendo Libros vel picturas, in nullo moventur. Vis tu cognoscere & sentire humilitatem? Ubi eam videbis magis propriè & evidentiùs, quàm in Salvatore tuo Jeiu Christo, & in Rege tuo, immo in Rege totius mundi, & Domino dominantium. Venit ad te & pro salute tua admodùm humili modo. Primum, suprà vilem quandam beitiam, supra asinam vel asellum, quamvis magnus honor ab Israelitico populo ad extrà illi exhibitus fuerit. Inspice, cogita, & senti in te, quale gaudium, & quantam ambitionem, aut superbiam danum honorem nihil esse, & mox in contrarium versum. Magna differentia est hujus Processionis ad illam quæ non diù post ei facta fuit. Modò dantur ei alia vestimenta, tâm ut sedeat suprà illa, quant ad exhibendum sibi honorem: tunc ei seindetur & parabitur crux ad ipsum crucifigendum. Modò appellatur Rex Israel, & Salvator mundi: tunc irridebitur & blasphemabitur tanquam impotens & stultus. Modo benedicitur: tunc maledicebatur. Modò rogatur ut salvet alios: tunc dictum suit ei quòd seipsum salvare non posset. Nimis magna differentia est in hoc quod dicitur modo: Salva nos fili David, & quod dictum fuit : Crucifige, crucifige. Luc. xxIII. 21. Confidite ergo, vos stulti, honoribus vanis & mundanis, immò verò confidere nolite: videtis enim de tali honore mox labi ad irrifionem & inhonorationem. Ad vos ergò humiliandos, sentite in vobis &c. nos siere super nos, & super mala nostra, & propter D Simundani honores in hac vita desiderandi forent, Dominus noster non refutasset eos; sed demonstrare voluit quod verterentur in inhonorationein & adversitates; blasphemiæ & irrisiones, in perpetuam gloriam converterentur & honorem, ficut dicit Apostolus. Humiliavit semetipsum factus obediens usque ad mortem ; propter quod exaltavit ipsum & dedit illi nomen quod est super omne nomen, ut in nomine Jesu omne genu flectatur, calestium, terrestriume & insernorum. Philip. 11. 8.9. Propter Jesu humilitatem nomen ejus taliter exaltatum est, ut omnia inclinentur ad nomen Jesu, tàm in cœlo, quàm in terra, & inferno. Si profunde hoc in nobis fenserimus, non erit nobis curæ consequi & acquiquirere magnos status, & ingentes pompas in hoc miserabili mundo transitorio. Omnium malorum radix auferretur, & sic cessarent alia maia. Notate qualiter salvatur quod dicitur: Crudelis est qui famam suam negligit, faciendum est debitum

Sed insuper si quis vult addiscere liberalitatem contra avaritiam, ubi inveniet cam melius, quam in Salvatore nostro, qui ut nos ditaret, pauper este voluit, & dedit non modò sua sed semetipsum? Si Judas pro- A eum in unico peccato mortali. Diceretur utique, sundè sensisset istam divitem spiritus paupertatem, A Patrem aliquem alium quendam habere magno odio, nunquam cecidisset in talem damnationem per avaritiam & ruinam; cui assimulantur multi nostro tem-

pore, undè dolendum est.

Vis scire patientiam & æquanimitat-m? Senti in Jesu Christo quem hodiè Principes Legis reprehenderunt de houore sibi impenso, quos valde patienter sustinuit, cum eos solo verbo destruere & perdere potuisset. Vis scire magnificentiam, & qualiter honorare debes Deum & Ecclesiam suam? Inspice quòd expulit è Templo omnes qui facicbant impedimentum honori Dei. Notate miraculum, secundum fanctum Hieronymum. Notate concordiam patientiæ & magnificentiæ. Hi sunt arguendi, qui verentur, aut erubescunt flere, Notate de Arsenio. Notate de sancto Petro qui dixit puero quando o-B diret &c. Invidia excecat, & pueri laudant. Moraliter, qui petit Jerusalem, habet virtutum Processionem &c.

Possem etiam dicere de omnibus aliis virtutibus; sed comprimam sermonem, loquendo de virtute generali quæ comprehendit omnes alias virtutes scilicet obedientia, de qua loquitur Apostolus, undè sumpsi thema meum, & dicam: In corde conscientiæ Christi Jesu obedientiam sentite. Obedientia in duobus consistit, in innocentia & pænitentia. Innocentia est, sibi cavere à peccato. Poenitentia delet peccatum quod jam est perpetratum. Invenimus innocentiam in Christo Jesu quòad personam suam, quoniam nunquam peccavit & obedire voluit Deo ad duram usque mortem, mortem videlicet Crucis. Fa-1 Eus Obediens &c. Philip. 11. 8. Poenitentia fuit in co non quidem pro peccatis suis, sed pro nostris. In signum hujus slevit hodie, cum vidisset civitatem Jerusalem. Innuendo etiam nobis quòd in via hujus mundi quærendo civitatem Jerusalem superiorem, nos flere debemus, propter mala nostra & peccata, & habere pænitentiam: Non habemus hic ma- Cadmodum ostendit Aristoteles, & hoc modo nulli nentem civitatem, Hebr. XIII. 14. Primum punctum duorum istorum ultimorum erit declarare bona obedientiæ quæ fit Deo per evitationem peccati, & innocentiæ suæ conservationem. Secundum erit ostendere quòd post peccatum, saltem ipsum deleamus per pænitentiam. Nec immorabor ad longum declarare Evangelii mysterium, aliàs ipsum prædicavi; etiam non intantum volo prædicare ad aliquid novi docendum quam ad monendam voluntatem noitram, velle facere & adimplere quod jam scimus, & ipsum renovandum hoc quod jam scimus in memoria nostra: quemadmodum peccata nostra renovamus. Et hoc proderit magis quam addiscere novitates, exemplo illius qui didicit hanc lectionem: Dixi, custodiam &c. Ps. xxxviii. 2. Exemplis feminarum redeuntium à Sermone, quæ dixerunt, se nescire dicere quod Prædicator dixerat; sed referebant bonam voluntatem, &c. hoc est benè addiscere & proficere. Et de illo qui non sciebat nisi Miserere. Devoti homines, dicamus igitur, quòd qui profunde sentire posset in corde suo mise-Dille asinus? Secundum Hieronymum est proprium riam & horrorem peccati, & per contrarium pulchritudinem & felicitatem innocentiæ, exemplo Jesu Christi, nunquam consentire vellet peccato mortali usque ad mortem. Sic senserunt sancti Martyres, immò & ipfæ parvæ puellæ, quemadmodùm fancta Agnes, fancta Agatha, fancta Cæcilia, fancta Catharina, quæ bellabant contra peccatum uf-

que ad mortem duram atque crudelem. Hoc modo sensit Anselmus cum dixit, quod si insernus esset ex una parte & peccatum ex altera, mallet sesein infernum dejicere, qu'am peccato se dedere. Et sumit hîc infernum pro pœna, non intelligendo de baratro ubi sunt omnes damnati. Peccatum est res adeò displicens Deo, quòd non est tam bonus amicus aut amica, quin ipsum damnaret, si inveniret sit ut ipsum occideret, proprium interimeret si-lium vel Matrem propriam. Sic tamen secit Deus; ut enim necaret peccatum, tradidit proprium Filium suum morti, nec Mater ejus dolorem evasit, quin eum sentiret, quia passionis gladius cor ejus transfixit. Meritò odio habere debemus peccatum, quod eo pacto tormentis affecit & morte Deum nostrum ac Dominum nostrum; & generaliter omnia mala quæ à peccato prodeunt fugere debemus, prælertim quod sumus similes bestiis, immò pejores eis.. Videamus etiam quam odiosum sit peccatum coram Deo, cum sic dejicit & prosternit creaturam suam in ignem perpetuum, nunquam auferendo eam ; ideò dicitur, in furore, Ps. vi.2. propter crudelitatem pænæ in quam mittit, etsi in se infinitè sit misericors. Peccatum facit hominem in talem prolabi statum, quod melius esset ei si non esset, vel esset versus in mutam bestiam. Peccatum constituit hominem tyrannum & latronem ergà Deum, immò ergà universum mundum; quoniam peccatum offendit Dominum universi mundi, & per hoc offendit omne id quod sibi subjectum est. & omne quod amat. Insuper etiam per peccatum homo abutitur omni creatura, & destruit ( quantum in se est) ordinem myslicum, & bellum tremendum rationabilium creaturarum contra peccatum. Ideò etiam omnia erunt contra peccatores; immò & ipsemet peccator contra se erit. Peccatum facit hominem membrum & filium inimici atque subjectum ejus, & in potestatem ejus se subjicit; nisi Deus prohiberet, quæ est mutatio de filiis Dei in filios diaboli : Vos ex patre diabolo estis &c. Joan. vni. 44. Peccatum efficit peccatorem magis vesanum & furiosum, quam sit aliquis mente captus: peccator enim seipsum occidit proprio suo facto, & ostendit se habere odium contra semetipsum, quemamicus est, &c. Nota de Achitophele qui se suspendit, & de Juda. Absalon quoque suspensus fuit. & cor ejus tribus transfixum lanceis. Peccatum hominem in talem ponit statum, quod solum opus est dejicere murum vel parietem ruinosum, & statim delabi in foveam quandam igni plenam fine ullo exitu: paries hic est corpus, Notate de arbore. Hujusmodi sunt mala quæ facit peccatum per inobedientiam, & alia innumera. Quæ valdè benè intellexit Christus Jesus: alioquin nunquàm voluisset pati talem poenam ad quam sustinen-dam hodie sese obtulit. Sed unde est, quod tam pauci servant innocentiam, seque dedunt inobedientiæ? Hoc contingit vel per defectum benè sentiendi malitiam peccati & horrorem ejus. Et undè contingit talis defectus? Contingit nimis obediendo asino suo, & nimis benè volendo ipsum nutrire. Et est similis abusio tanquam si asinus caderet in curru quodam, & magister ejus illi serviret in terra, & in genubus: & addiscamus per illum &c. Quis est corpus nostrum, quod obedire debet animæ & rationi, ficut asinus magistro suo & quemadmodum videtis quòd asinus, si permitteretur ei liberum arbitrium, dejiceret magistrum suum in foveas & alia pericula, ideò datur ei frenum vel baculus; sic est de corpore respectu animæ. In hoc imitari dememus exemplum Christi Jesu, qui Aaaa 3

oftendendo hanc obedientiam corporis ad animam, voluit subjicere asinum : quemadmodum etiam sanêtus Propheta reputabat se coram Deo dicens: Vi jumentum factus sum apud te. Ps. LXXII. 23.

Tres tumantur confiderationes, secundum tres res asino pertinentes, scilicet virga, onera, & cibus. Per contrarium sunt excitas, quae ducit per viam tenebrosam : desidia, quà cadunt urticæ & spinæ: otiositas, per viam spinosam: voluptas, per viam lutofam. Sumamus hic quatuor confiderationes, comparando corpus nostrum asino qui portat spiritum nostrum ad peregrinationem hanc in civitatem Jerufalem superiorem. Expediens est & necessarium difcere & scire Præcepta Dei: quomodò enimaliàs adimpleri possent? Aliqui magis obligantur plura scire quam alii, lecundum diversos status, ætates, gratias, & officia. Hoc est contra illos qui claudunt oculos, & surdam præbent aurem ad benèsciendum. per hocque exculati esse credunt: tales sunt nimium Itolidi: Ignorans enim ignorabitur. I Cor. xiv. 38. Ad-B huc pejores sunt illi qui pervertere volunt veritatem, ut liberius peccare possint. Exemplum de vulpe, que dicebat, arietem esse Salomonem. Hoc etiam est contra curiositatem illorum qui scire volunt quod non est opus, & propriam negligunt salutem: facile retinebunt longam fabellam; sed Præcepta Dei & benè vivendi modum obliviscuntur, & sic sapè amittunt innocentiam & obedientiam. Non eit tam parvum artificium, quin addifcatur laborando. Bettiæ etiam instruuntur sacere illud ad quod cos vis ordinare: ut equinus pullus instruitur celeri gressu ambulare, canis venari. Pueri præcipuè sunt instruendi benè cogitare, & debitè cognoscere hoc ad quod facti sunt; sicut Thobias docuit silium fuum. Patres quoque & Matres majorem reddituri funt rationem, i eos non ut debent instruant, quam C si interdum eos same perire permitterent. Ideo ordinatum est Matrimonium. Locandus est in tali & in tali subjectione proprius asinus & proprium corpus, ut non impediat sentire de Deo, & quin aliquid de Deo cognoscat, etiam in juvenili ætate sua: Omnis ilia maledicta oblivio quæ nobis accidit, ex hoc est, quòd nimium nitimur facere juxta placitum afini nostri, & anima nostra omninò se ponit ad serviendum ei. Ob hanc causam sunt ordinata jejunia & Feila, ad redeundum ad semetipfum, & cogitandum de factis Christi Jesu, aliorumque Sanctorum. Alias opinatus sum & argui quòd peccatores non benè crederent in Deum & in Fidem nottram: quoniam, inquam, qui crederet quod ob peccatum amitteretur Paradifus, & lucraretur infernus (eil malum lucrum) quomodò auderent homines facere mala quæ quotidie faciunt: sed cum benè consideravi; non opus est talia mala accidere per infidelitatem, sed per non sufficientem cogitationem ad illa. Exemplum de morte quam quilibet credit, & tamen vivit tanquam si esset æbat juxta patibulum in biga: majores motus impediunt minores Fides adett, sed non viva & actualis. Hinc est quod Sancti providi versantur sæpè in fletibus & lachrymis, eò quòd vident finem & mortem, mala & pericula eorum & aliorum: Vidi stultum sixa radice & maledixi, &c. Job. v. 3.

Exemplum de illis quorum amici mortui sunt, nec curant de gaudio, de vestitu, de donis, sed solum loquuntur de miteria & brevitate mundi, & quòd stultus est qui haccurat. Laudabilius est servare innocentiam, quam perditam recuperare per poenitentiam. Illi qui dicunt peccabimus, & deindè pœnitentiam agemus, tribus rebus impediuntur: defectu gratiæ, mala consuetudine, & senectute. Ideò maledicendi sunt illi qui dant occasionem inno-centiam corrumpendi aliorum qui volunt benè age-

peccatis corum. Hæc est conditio diabolica. les pejores sunt homicidis, aut incendium facientibus, aut imprægnatarum mulierum suflocatoribus. Quid dicemus de Patribus & Matribus, qui instruunt omnia mala loqui pueros corum, illos, inquam, per quorum os Deus laudari debet & benedici? Ex ore infantium & lattentium. &c. Pf. viii. 3. Qui non vult innocentiam servare, debet saltem minime quam potest esse inobediens : contra eos qui jurant vel desperant, quando secerunt aliquod malum; & illos qui irrident desperatos post peccatum corum quod perpetrarunt; aliis dant audaciam, & projiciunt lignum post cuneum; non est bonum quin obliviscatur: & videmus bonam conditionem & consuctudinem mox postquam fracta est, declinari de pejori in pejus. Si tibi aliqua fuerit ægritudo, non debes petere aliam, aut te omnino perditioni exponere; aut si cecidisti in lutum, non debeste ampliùs immittere, vel intrudere.

Volebam confiderationem meam vertere ad hortandum in secunda parte de obedientia quæ nominatur pœnitentia; & motus eram ad hoc, tàm exemplo Domini nostri qui fecit hanc pœnitentiam hodie supra peccatores, quam pro tempore hujus leptimanæ quæ nominatur Panesa septimana, quam etiam propter eam quæ est necessitas; quia paucifilmi inveniuntur innocentes homines: & revera pauci etiam veri pœnitentes, sicut dicit sanctus Ambrosius. Videbatur tamen mihi saltem, peccatorem postquam peccasset, agere pœnitentiam debere. Deus non contulit hanc gratiam Angelis, quia post peccatum Angelorum non erat locus poenitentiæ.

Sic cogitabam, cùm mihi visum suit quòd quatuor mali equorum famuli aut mangones, quatuor bestiæ impedirent asinam nostram redire per bonum iter, & reverti ad Deum, atque ad rationem per pœnitentiam. Unus famulus erat, qui occupabat os afini nostri, ne quicquam dicere posset, ad monstrandum in quam fovcam cecidisset. Alius, erat desperatio & obilinatio, que innitebatur asino nostro, ne posset vel vellet refurgere; sed continuè de pejore iret in pejus, & dicebat: quare furges, cùm iterum ficut prius relabereris? Tertius famulus vel mango diaboli, erat præfumptio, quæ faciebat credere almum nottrum, quod mox cum opus effet, afinus nofter refurgeret, nec opus esset alia sollicitudine. Quartus, erat timor qui est in poenitentia. Inde sequebatur magna multitudo omnium morborum hominum, qui per mala verba & exempla criminabantur flatum afini illius & excæcabant eum laudibus, etiam ut nesciret ubi esset: lauda precor. Contra timorem, exemplum de Moniali. Exemplum de Rege qui admonuit militem, & miles dixit, quod homines irriderent cum qualiter haberet timorem moriendi, &c. si consiteretur. Exemplum de illo qui mortuus est, quia se ostendere Medicis noluit, &c. Remedium est oratio ad Deum. Afina Balaam. Secundo, confiderare finem, ternus. Exemplum de illo qui fabulabatur & ride-D & perpetuam verecundiam, & quod nelcimus quando excundum est nobis. Tertiò, capere debes aliquem fidum & quem melius amabis. Et si solum habeas Curatum tuum qui sit stultus, aut inexpertus, pete facultatem eundi adalium. Interdum prodest Scriptura; interdum obligare se sub aliqua poena; interdum rogare Presbyterum, ut talem personam instruat, & ne mentiatur, quamvis ipsam dicere sit melius. Notate de verecundia Jesu Christi. Verecundia accidit propter ignorantiam dicendi alia fine verecundia. Contra obitinationem; exemplum de Cain & de Juda. Exemplum de puero qui cadet sæpè. Causa est sæpè propter superbiam, & perhoc ut quis confidit propriæ virtuti, & quod quisquam irascitur suæ sortitudini, aut siblipsi. Exemplum de manibus, quæ si mundentur quotidiè, & de panniculis & de scutellis, immunditia non est tam tere : vel qui se delectant habere societatem in nax. Et hoc est contrà cos qui timent confiteri adhuc

semel. Verum est quòd propositum vindictae impedit mirum in modum, & non restituere; similiter rapinæ: sed consilium est, se præsentare Presbytero, petere remedium, non quidem quòd Presbyter talem absolvat, si propositum semper sit continuatum. Contra præsumptionem; exemplum de multis subitò mortuis, & per mortalitates, & aliter; invenitur Presbyter occupatus vel in ægritudine quæ impedit; non potest haberi sanum consilium, non potest accedi Pœnitentiarius. Multi non sciunt dicere peccata lis diligentia est adhibita, & quid de peccato oblito, si debeant omninò dici Presbytero peccata reservata, vel illa que erant oblita, & redeunt ad memoriam; si recipiendo corpus Domini veniat recordatio alicujus peccati. Notate duram justitiam & vindictam quam sumpsit Deus de Jerusalem. Contra timorem pænitentiæ exemplum; quod patimur propter mundum. Nota quòd fola ea pœnitentia dari vel injungi debet, quam injungens opinatur à se implendam fore. Sacramentum, & veniæ, seu Indulgentiæ liberant de magna parte, & preces Sanctorum, cum quis se ponit ad curiam misericordiæ & pœnitentiæ: contra eos qui ceciderunt in infernum per facta nimiæ pænitentiæ. Quoad malos & ad eorum exempla, stultus est qui se damnat propter alterum & qui se per societatem vinciri seu capi permittit. Tres perversi ministri onerant asinum ne possit resurgere; verecundia, spes & desperatio. Verecundia, quæ nascitur de peccato detegendo. Spes, de abysso misetribus ministris caveamus, ut veram pœnitentiam Deo acceptam & nos Deo prorsús reconciliantem implere possimus. Ad quam nos perducat, &c.

IN

### RAMIS PALMARUM, $\mathbf{R} \cdot \mathbf{M}$ A L I U

Gallicè in MS. Cod. Vict. 287.

Ecce Rex tuus venit tibi mansuetus, &c. Zach. IX. 9. Et Matth. xx1. 5.

N honorabili adventu Regis Regum in Jerusalem, Mater nostra sancta Ecclesia utitur in Evangelio alta buccina & sonora Zachariæ Prophetæ, ad monenda corda nostra, ut devotè recipiamus eum. Et dicit verbum propolitum: Ecce &c. Profectò venit mansuetus & benignus Rex Regum Dominus noster Jesus Christus; quoniam dicit sanctus Lucas, quòd Videns Jesus civitatem Jesusalem, flevit super illam. Luc. x1x.41. Ecce omnem pietatem, dulcedinem & benignitatem! Rex noster flevit. Quare flevit? Ob destructionem Jerusalem quam præsentiebat & denunciabat, quæ fuit quadraginta Annis post fletum suum, per Titum & Vespasianum, talis & tam horribilis, quòd per rabiem famis, notabilis quædam mulier assavit silium tuum secundum statum, cui locuturus es, per quid suum, & comedit eum. Etiam considerando vani-Dsunt mali Officiarii regales, à summo usque ad insiatem mundanorum bonorum sicut Heraelitus secit. Sciebat enim Christus, omnes honores qui tunc ei exhibiti fuerant, convertendos esse in dehonorationem, die scilicet dolorosæ Passionis suæ. Magna erat differentia dicere: Benedictus qui venit in nomine Domini, Matt. xx1. 9. & dicere: Tolle, tolle, crucifige eum. Joan. xix. 17. Flevit propter Apostolos & Discipulos suos qui eum erant relicturi. Flevit pro omni genere humano, quòd non intraret rectam civitatem suam, civitatem Paradisi. Flevit etiam propter te

(ut opinor) Vrgo dignissima; Virgo quæ eras & es Mater sua tam honorata, tam dilecta, & tam amata; quia tunc sentiebat dolorosam angustiam quam esses passura in hora duræ mortis suæ & Passionis. Ideo etiam benè cogitandum est, quòd modò hoc die cum gaudio quod habuisti de honore suo, eciam amaram habueris tristitiam, cum eundem Dominum nostrum siere persensisti. Teneo enim te affuisse de proximis. O devoti homines, quid hic cogitare possumus, si Dominus notter, vel Domina nottra etiam fleverunt pro eorum, nisi recitando sabulas, & occupando Pres- A nobis? Quale nos ducere possumus gaudium, nos qui byteros, & solum dicunt in generali: quærite qua- A certitudinaliter, incessanter, pedetentim ad mortem properamus; qui nescimus quando nos prosternet, citò vel tardè. Reverà crit citò, quoniam in tam brevi tempore nulla est tarditas : nec scimus qualem habituri iumus civitatem; vel Paradiium, vel perpetuam damnationem, cum Dominus noster veniet in suo terribili Judicio. Velit Deus, ut compleamus quod dicit Apostolus in Epistola hodierna: Hic sentite in vobis quod & in Christo Jesu. Philip. 11.5. Quid sentite? Sentite omnem humilitatem, omnem dulcedinem, compassionem & benignitatem, & quod verum est quod dicit Evangelium & Propheta in nostro themate: Ecce Rex iuns venst tibi mansuetus. Sensationem nostram per peccati infirmitatem corruptam esse verum est, nisi gratia eam sanet. Ideò supplicamus tibi priusquam ulterius dicamus, supplicamus, inquam tibi, Virgo Mater Regis nostri per illam misericordiam & compassionem quam habuisti hodie, quando vidisti & sensisti eum stere; sana, & commove dura corda nostra ad fletum & compassionem. Nimis rudes sumus ac crudeles contra nos ipricordiæ divinæ. Desperatio, propter justitiam ejus sos, qui pro nobis ipsis slere non possumus, pro qui-districtam, aut de impotentia satisfactionis. Ab his B bus, tu, & gloriosus Filius tuus slevistis. Esticiantur igitur, tua intercessione, corda nostra tenera & mollia ad audiendum ad ædificationem nottram. Ad quod impetrandum salutabimus te ea salutatione quam nunciavit Angelus: Ave Maria &c.

E C C E Rex, &c. Vertendo considerationis meze hàc & illàc oculos, ad sumendam & eligendam ædificationem aliquam in tam ampla & lata materia, sicut est illa hodierni mysterii, quia omnia dicere nequirem, ut benè credo. Clamo supradictum sonum : Ecce &c. Aliquando mihi dicebat, & ducebat consideratio mea, ut loquerer de Processione hodierna, & declararem, secundum puncta Evangelii, quam Processionem facere debeamus in Je-Crusalem animæ nostræ; vel dicerem de causis & circunstantiis hujus Processionis, & qualis disserentia suit inter illam & eam quæ fit die Veneris magna & San-.cta; aut exponerem qualiter unusquisque se habere debeat & ordinare ad exemplum fummi Regis, declarando qualiter venire debeat ad populum suum dulcis & benignus, pro eo & non contra eum; ad ipfum defendendum, non spoliandum; non ad propriam, sed publicam utilitatem; & populus eum debet reverenter, serviliter, & jocunde recipere. Vel si sumas exculationem ob Regis præsentiam: die de causis, ob quas civitas Jerusalem destructa suit per corruptionem trium Statuum: Quia Eccletiasticus Status junctus erat & uxoratus avaritiz & invidiz. Status dominii & Militaris, injustitiæ & tyrannidi. Status popularis & Civilis, ingratitudini & inobedientiæ. Hecc dura est materia. Aut si restringere velis sermonem mum; hoc est ex omni parte, exemplo Pilati satellitum & militum. Illic nec Fidem invenies, nec Legem nec rationem, per qua tam dolorofa contingunt tormenta sapienti, ut cor ea cogitare non possit, nec lingua recitare que clamant alta voce cum clamoribus & vocibus: Vindictam, vindictam. Emunt Officia & tam altè ponunt, ut requirantur oblationes, nec ulla sufficiunt juramenta, nec versus, nisi cos composuerint. Hic cœpi facere refutationis signum, eo quòd materia nimis est periculosa, & odiosa, & principaliter ob desperationem posse tales excessus corrigere vel emendare, & quòd me haberet excusatum. Tunc me mea redarguit consideratio: quomodò, inquit, tu qui esse debes veritatis Prædicator, refutas tu eam dicere ob timorem vel adulationem? Quando diffimulatio vel adulatio pessundant Prædicatorem, actum est; de co dici potest rectè, nunquam eum quicquam dicturum quod conducibile accidat quam hæc proditoria adulatio me decipiat. Profectò quamvis hæc materia valdè periculosa sit & odiola; si tamen, eam dicendo, crederem proficere, & quod aliquæ correctiones velemendationes sequerentur, scis me illam non subterfugiturum, nec me ab ea retracturum. Sic loquebar in secreto cogitationis meæ colloquio; & consensi considerationi meæ; cum humana impatientia se plenam murmure & obtrectationis oftendit, quæ Deum accusabat, conquerendo de eo quod videbat, & sentiebat in toto mundo, & tanquam repugnando atque accusando de falsitate nostri thematis dictum: Ecce Rextuus venit tibi

mansuctus. Quæ mansuetudo hîc esse potest (ait impatientia:) que invenitur milericordia, cum omnia maiè se habeant? Sed non tantùm malè, sed quia deviatur & caditur de pejori in pejus, de afflictione in afflictionem, de tormentoin tormentum. Si Deus est Rex, B Matth. xx1.9.&c. laborem suum pro te & pænali-& tam dulcis, atque mansvetus, quare patitur tales miserias accidere civitati sanctæ Ecclesiæ per execrabile schisma & divisionem? Quare præcipuè unusquisque suum conqueritur dolorem, patitur ipse in Francia talem afflictionem capitis, que descendit per fingula membra uíque ad plantam pedum? Quotiens vocatus est Deus; quotiens deprecatus, tam in aperto, quàm in publico? Totum hoc frustrà fuit: non venit; aut si venit, est sine manssuetudine, est sine compathone gravium malorum nostrorum. Quid ergo nobis prodest servire Deo? Quid prodest illi credere, cum rogare? Nonne melius est sele dedere bono tempori, & secum sumere terrenas delitias, intercà dùm haberi possunt, quam expectare aliam mercedem, aut alteram vitam de qua nihil cognoscitur. Ad hæc impatientiæ verba tremui præ timore, & in memetiplo fremui; quoniam ipsa accusabat Deum & alios, & contradicebat mansuetæ misericordiæ Salvatoris nostri, tanquam ipse foret durus & C tum, aut benevolentem. crudelis: & omne hoc erat desperando, ac si ipsa damnata esset, vel similis porcis ac multis bestiis. Converti igitur me ad reddendas aliquas rationes, ob quas humana impatientia de Fide nostra non plenam recipiebat consolationem. Quid mirum, inquam, si non habeas subsidium & subsevamen de Regetuo, nec consolationem, cum eum resutes, cum non dignaris ipium inspicere, recipere, aut honorare? Tùm īlii claudis portas civitatis tuæ proditoriæ per seras durorum peccatorum mortalium, & aperis eas per malum confenium tuis & suis inimicis; præsertim magis amas honores, & recipis quam Deum; malum quendam proditorem, terrenas delicias, quæ sæpenumero sunt sine Fide, sine Lege, & sine sidelitate, tâm ergà Deum, quâm ergà homines subjectos ejus. Et excludunt fidelitatem seu Fidem quæ debet resvare. Terrena voluptas stulta est, sine claritate puræ & veræ Fidei, nec vult respicere aut intelligere, cum dicitur : Ecce Rex tuus venit, &c. Fides in virtute confiderat, quando Rex suus venit ad eam. Quomodò venit? Per inspirationem secretam, aut per prædicationem, vel prosperitatem, vel tribulationem, tales præsentant adventum Dei. Sed delechatio terrena non vult aperire oculos suos ut videat, ideo non cantat Deo, ut Deus sit benedictus, exemplo filiorum Israël hodiè. Si terrena delectatio forhtan Deum suum considerat venientem; tamen tali-

ter infixa est terræ, & in luto vilis delectationis, quòd est fine Lege & fine Spe in Deum; nec se movere vult, nec levare, ut cat obviam Domino suo, cum dicitur : Ecce Rex tuns venit . Non habet palmam studiosæ operationis. Delectatio terrena sine ordine & fine dispositione plena est omni infidelitate contrà subjectos Deo: ideo sentire non vult quod Deus veniat mansuetus ad cam; nam & hoc mesit. Deus me præservet; respondi: potiùs mihi mors A retur malitia. Sic tu, qui duntaxat voluptatem quæris terrenam, non sternis vestimenta tua in via Dei tui, sed eum spolias, deprædaris, & suraris in membris suis. Ideo benè cognolcis, ô humana impatientia, quòd terrena delectatio occupat & claudit omnes vias, per quas dulcis Rex noster ad te venire vellet, & (quod pejus est) tu ipsum optas occidere & crucifigere, quantum in te elt, ficut dicit Apostolus, quia facis incessanter peccata ad quæ tollenda mortem voluit sustinere. Facis viam suam obscuram & tenebrosam per infidelitatem; immundam, per viam carnalitatis; asperam & spinosam, per iram & crudelitatem.

Debes facere tria servitia, secundum tres quæ in eo sunt considerationes, ad exemplum illorum qui hodie Christo servierunt. Cognotcere debes nobilem suam & regalem dignitatem, per orationem devotam, cantando: Hosanna Filio David, benedictus, tatem suam, per bonam operationem, spargendo tunicam corporis tui per abitinentiam & afflictionem; dulcedinem & benignitatem suam, per sparsionem ramorum olivarum, quæ significant pietatem & compassionem. Delectatio facit hominem superstitiosum, itultum & blasphemum, pigrum, immundum & luxuriosum, horribiliter crudelem, ineptum & odiosum, cum debeat esse religiosus, charitativus, pius erga proximum. Notate quod Judai non receperunt Jesum Christum pro Rege corum, propter paupertatem ejus; & quòd cam recipiebat per suam pœnalitatem, & hortabatur ad eam per benignitatem suam quam præcipiebat. Terrena voluptas vult dominari, delectationem sumere, & rapere; quia est profunditas quædam fine termino. Cum delectatio terrena videt Deum hujulmodi non dare mundo, ipsa parvipendit ea recipere que Deus contert; immo murmurat, vel ipium non esse potentem, vel jus-

Murmurat, inquam, contra opera ejus. Dico quòd arguit contra eos qui iptà faciunt: Deus est juttus, ideò necesse est ut male sacra puniat, & benè facta remuneret : quòd cùm illud in mundo hoc fieri non possit, in alio sieri debet. Et si quæras, quis hoc sciat? Responsio: tanti tesses. Deus non secit hominem fine causa, homo ad alium finem sactus est quam bestiæ. Aliqui homines Deo serviunt & salvabuntur. Alia Lex non dat talem finem ficut Christiana. Alia Lex non habet talem approbationem miraculorum ab initio. Et quis ea neget? Nota de miraculis subitis. Alia Lex non habet hujusmodi testes Martyres, quibus nulla suberat mentiendi causa dim morerentur. Eligite hanc Legem, vel peribitis. Notate de Mahometo. Homo line Lege est pejor besta. Alia Lex: non habet talia testimonia Propicere Deum in spe, quæ debet eum expectare, & phetarum, & hominum, sapientumque virorum, qui benignitatem; quæ eum honoraie debet & ser-D in omnibus aliis rebus excellentes suere. Ideò sides eis adhiberi debet, quia unum cognoscunt & alterum. Alia Lex non habet hujufmodi teftimonia Sanctorum & Sanctarum. Alia Lex non fuit admirabiliùs in troducta fine coactione, contraomnem humanam industriam, sicuti Christiana. Ideò terrena delectatio non faciet aliquibus præsentiam terrenorum, sicur secit Judæ, & aliis Judæis: nam ipfa adducit, ut feducat aliquando, & dicit infideles fortunatiores elle, & . habere multa bona, Ecclesiasticos esse pejores: si enim crederent, ait, quod dicunt, aliter viverent. Omnia reguntur fortuna, vel prædestinatione, eodemi

modo in bonis ficut in malis. Deus modò quare non facit miracula, præsertim cum postulantur? Terrena delectatio est sine fidelitate, quia credere non vult, nisi quod sentit & videt, more bestiæ. Notate rationes tàm per Libros naturæ, quam per decem considerationes scripturæ juridicæ.

Item, si Deus semper faceret miracula in corporalibus afflictionibus, ipía haberentur pro nihilo. Et homines dumtaxat tervirent ei propter hanc vitam, &

propter corpus.

Item, si Deus faceret miracula pro illis qui quotidie eum molestant; videte quid esset de ratione. Ista ratio fit magis honorando divitias & vanam gloriam contra eum per fiduciam recurrendo potius ad inimicorum auxilium, quam ad eum, per superstitionem; tanquam si potentia, sensus, velpietas potiùs in eis esset, qu'un in Deo: occidendo proprios filios suos coram eis, tanquam per superstitionem. Dicit Sapiens, quod qui facit eleemolynam de substantia pauperum, quasi qui sacrificat silium ante Patrem. Eccli. xxxiv. 24. Quid erit de illis qui spoliant & surantur, & qui taliter consulunt eis, aut qui tanta capiunt, quanta eis necessaria sunt ad manutenendum & nutriendum uxores delicatas, & statum probrosum? Item argumentatur, omnia regi fortuna. Responsio. Deus interdum ordinat, &c. Notate de Jesu Chri-B ne in igne, & tormento in vitio, ponunt se ad valsto & de Lazaro resuscitato, &c. Non ergò mi-B dè horribile periculum, & sine remedio, & ideò pahi &c.

Item, Ecclesiastici sunt pejores. Item, de Medicis, qui bibunt in febribus, & de unoquoque, qui vivit tanquam mori non deberet. Notate quòd non adhibetur fides illis qui publice prædicant. Notate de sortilegiis. Notate de Rege, qui dixit se malle mori, quam pati, &c. Ideò sine bona fide erunt, qui contrarium procurabunt. Delectatio arguit contra spem. Primò Deum non secisse hominem, ut eum damnaret. Item, eum destinat vel ad salvandum, vel ad damnandum. Item, resistere non possem. Nota de illis qui blasphemant dùm ludunt taxillis, qui faciunt horribilia peccata. Et de his qui inebriantur. Alius dicit, me emendabo dum finem attigero, nam

in fine totum consistit, & pendet.

Adulatio terrenæ delectationis focia argumentatur contra mediocritatem in sumptibus. Ducere oportet statum dominationis, tenendus est populus in protectione, recte dictum est, non in persecutione. Construendæ Cmò & bis tantùm, non sufficerent; eundum est plane funt Ecclesia & dominationes. Qui facit eleemosynam status debet esse justus & moderatus, aliàs solùm est abyssus quædam, & lupus famelicus, &c. qui magis exponit, &c. Nota quòd omnia non sufficient ad persolvendas expensas. Nota de doctrina Icari, quæ juvit, &c. Non est tam fortis domus, &c. Quatuor signa, quòd corpus breviter deficiet ad exemplum Annibalis, Antonii, Sardanapali. Primò, quandò non vult obedire rationi, quia labitur; vel comedit venenum, &c. Secundò, quando caput ad se attrahit omne nutrimentum. Tertium signum, quando spiritus & sanguis se ad cor retrahunt. Quartum cum fel dispergitur. Nota de Jure Regis 1. Regum VIII. In quo committitur error in totam Legem naturæ & scripturæ. Nota quòd non adhibeatur fides hominbus, nisi publicè prædicantibus. Nota quòd amor populi ad Regem conservat Regnum, ideò hunc non perdant. Bonus pastor gregem suum ton-lo Magno, sancto Ludovico, Constantino diligentibus & laboriosis ad seipsos, mansuetis & piis in sub- A quo, &c.

jectos eorum. Primò curare debent bonum commune, & non imponere laborem populi pauperibus, mulieribus, reddere rationem de expensis, expendere redditus in prælio non crudeli, sed reverendo, ut Princeps honoretur magis quam timeatur. Non facere injuriam, nec per se, nec per suos cuicumque. Esse sobrium & vigilantem. Uxor Principis talis non facilè sit familiaris aliis, quia per seminarum injurias acciderunt mala: ut civitatum adultiones. Procurator publicus debet esse religiosus; sit sine stultitia; honoret sapientes & bonos; ut det honores per 10, & poenas per alios; nec faciat hominem nimis magnum, præsertim audacem; quòd auterat paulatim illi quem volet deponere, unumquemque defendat ab injuria. Procuret & præferat bonum publicum non suum. Non quærat excellentiam in divitiis vel voluptatibus rodendo nobiles, & communitatem peradulationem. Intereà dùm Rex noster tenet hic thronum ubi sedet, & regnat misericordia, dulcedo, & pietas: appropinquemus & accedamus, non expectemus terribilem & tremendum adventum districti Judicii, in quo justus vix salvabitur. 1. Petr. IV.18.

Hi qui propter terrenam delectationem non curant credere aut expectare redditionem & persolutionem Paradifi, nec curant timere mortem fine fidè horribile periculum, & sine remedio, & ideò parùm habent utilitatis. Verum est de illis proverbiuth: Stulius non credit donec accipit. Si doctrina Regis Jesu Christi (cui fidem & fidelitatem in Baptismo promisisti) vera est, & tu eam non adimples? certe si falsa esset, quod esse non potest, vel quasi non obedires, cùm modò solùm omnem bonam virtutem præcipiat & honestatem. Rogemus pro pace sanctæ Ecclesiæ, ut Deus eam adducere nobis velit in adventu suo, sicut descendit ad hæc inferiora ad eam fundandam, & ordinandam. Si quisquam petat quomodò veniet? Respondeo: quòd veniet per viam humilitatis, sicut per viam superbiæ recessit. Non veniet per seditiones bellorum civilium, per corruptiones argenti, aut per fraudes occultas. Attentare has vias, est magis deprimere pacem, quam ipsam erigere. Inducere Regnum hoc ad tales vias, esset ipsum ponere in maximum periculum, & certifsimam perditionem, quia omnes hæ pecuniæ, impriùs, & bona quadam humilitate, ac nervosa æqui-

Me refero ad cos, qui habent tractare hoc negotium, pro quibus nos rogabimus; principaliter pro sancto Patre nostro, cui Deus tale conserat consilium, & ipsi sic credere, & exequi, ut sit ad suam salutem, & communem unionem.

Pro Cardinalibus, &c. Pro lumine ipsius Fidei &c. Pro filia Regis, Universitate. Pro Rege Domino nostro. Pro Regina; & pro omni eorum nobili prosapia, quòd Deus eis conferat gratiam taliter gubernare Regnum, ut sit ad salutem animarum ipsorum sufficienter. Nam quoad corpus, minimum est, nescio quando moriendum sit; quod sit ad pacem & emendationem hujus Regni, & ut sub corum gubernamine populus servire Deo posset in bonis moribus, & vitæ sanctitate, ac bonam reddere rationem. Pro Domino de Berri, &c. Pro statu populi, ut benè nimis malum foret si recederent sicut Roboam, &c.

Tomi III. Pars, III.

JOAN-



JOANNIS GERSONII Doctoris & Cancellarii Parisiensis,

#### R E

Valdè notabilis.

FACTUS

#### DOMINI. CENA

## HUMILITATE.

In MSS. Codd. Vict. 285. bis, & in Navarrico uno.

A Deo exivit, & ad Deum vadit.

RIGINALITER Joan. xIII. 3. & in Evangelio præsentialiter recitato. Nos & mei similes, qui à Deo exivimus per peccatum longè nimis, quia longe à peccatoribus salus, Ps. cxvIII. 155. vadamus nunc rursus ad eum per orationis & piæ invocationis gressum: mox aderit, quia propè est Dominus omnibus invocantibus eum in veritate. Ps. CXLIV. 18. ô Virgo beata, Virgo Deo gratissima, ad quam Deus venit, & à qua, secundum corpus, exivit. Te nunc ob hoc salutantes & dicentes: Ave Maria.

Deo exivit, & ad Deum vadit. Joan. XIII. 3. Icri-Abitur ut suprà. Alta verborum profunditas; alta nimirum, & quis cognoscet eam? Sed ita loqui decebat conscium secretorum Dei. Hic tam sublimis volatus grandi aquilæ, spirituali homini videbatur, cui ex sententia dicere fas erat illud Philosophiæ apud Boetium Libro quarto : Metro primo. Sunt etenim penne volucris mihi, que celsa conscendant poli, quas sibi cum velex mens induit, perosa terrat despicit &c.Mihi verò quidni stupor mentis & digna admiratio debebatur ad hanc scientiam, quæ mirabilis facta ex me est, & confortata est, co non potero ad eam. Pi.cxxxvIII.6. Quid, nisi cognitionem, & virtutem producendi efficacissimam, venerabundum quoddam filentium congruebat? Congruebat utique silentium potius quam elato sermone de divinis obstrepere inter olores me raucum anserem, potius quam fordidis pedibus affectionum, manibusque operationum me sanctuarium verborum Dei temerarium introire. Sed officii mei debitum ipsi vos scitis; sed & frequens devotionis vestræ conventus & præstolatio quippiam vel impersectè balbutire compellit.

ADeo (inquit Evangelista) exivit. Miror si non protinus ad hoc verbum miramini : de quo nempè alio istud dicitur: A Deo exivit, quam de Verbo, quod æternaliter est apud Patrem, quoniam In principio erat Verbum , & Verbum erat apud Deum, & Deus erat Verbum. Joan.1.1. Si æternaliter apud Deum, qualiter à Deo exivit, quomodò æternaliter apud Deum? Sed dices; exitus iste Verbi à Deo, est ipsa Filii geesfabilis, de eo quippe scriptum est : Generationem ejus quis enarrabit? Isai.Lii.8. Proptereà cur conarctur eloqui, quod enarrari non potest? Nod esset illud sobrie sapere. Quid, si quis loquatur non jam hominum, sed Angelorum linguis, quo pacto effari sufficier Deum à Deo exire, non localiter, non dimensionaliter, non diversitate substantiæ, neque durationis varietate, sed personali tantum distinctione. Qui & regredi dicitur ad Deum, dum suum rependensamorem Patri, spirat, & quodanimodo donat Spiritum sanctum, donum præstantissimum, & utriusque nexum.

Sed fileamus interim de secretis his cœlesti-

bus; & perscrutatiorem investigationem hujus divini exitus & regressus ad intrà, nos velad Scholam, vel ad celebritatem beatissimæ Trinitatis remittamus. Illic magis dicere est, quomodò Filius egreditur à Patre, ut imago pulcherrima à pulcherrimo, ut Verbum sententiosissimum, ut ars omnium secundissima, ut exemplar distinctissimum, ut idea & forma quædam omnium capacissima, & actualissima, & potentissima. Sic igitur exivit Christus à Deo æternaliter productive, & ad Deum vadit spirativa dilectione. A Amplius verò considerationi nostræ alius objicitur Christi à Deo exitus, alius quoque sui ad eum regressus, non quidem intrinsecus personaliter, ut priùs; sed denominatione quadam extrinseca, & idiomatum mutua communicatione, quam operata est humanitatis assumptio. Et quid est, precor, hoc modo Christum à Deo egredi, nisi eundem in hoc calamitoso vallis lachrymarum exilio dignanter incarnatum commorari, affligi, cruciari? Nihil quippe longinquius à Deo poterat excogitare mens humana, quàm impassibile ad passionem egredi, invisibilem videri, immortalem quoque esse participem mortis. Ast Christum regredi ad Deum, est ipsum à mortuis resurge-TC: jam non moritur: quonians mors ei ultrà non dominabitur ad Rom. vr. 9. quando in patria, & civitate, & Regno Patris in coelestibus ad dexteram suam sedet in æternum, cum omnia subjecit ei Deus, ad Hebr. 11.8. Hic est verus justitiæ sol, qui oritur in Nativita-Cujus orationis nostræ mediatricem te constituemus, B te, occidit in Passione, & ad locum suum revertitur in gloriosa Ascensione Eccle. 1.7. Et quia habent proprias solemnitates hæc mysteria, suosque Sermones, tantumdem dictum sit hic, quomodò Christus à Deo exivit per Incarnationem, & ad Deum vadit per glo-

I I 24

Demum reperibilis est exitus quidem tertius Christi à Deo secundum animam, qui communis est omnibus creaturis. Dicit itaque divinus Theologus Joannes: Quod factum est in Deo, visa eras. Joan. 1.3.4. Visa eras, non quidem per identitatem realem & essentialem rei factæ ad factorem, ut Manichæi blasphemant, dicentes y animam esse partem à Deo decisam per actionem principis tenebrarum. Sed vita erat per idealem & vivificam, exemplarem, seu architypam longe excellentius, longe ineffabilius, quam in ipfa mente artificis domus fabricanda, vel imago pingenga existat, & suo modo vivat. Quid verò sint hujusmodi ideæ, & qualis sit earum distinctio, non est hic disputandi locus. Multæ Doctorum traditiones in unam veritatem (si benè capiantur) reducibiles super prima Sententiarum distinctione habentur.

rificationem.

Ab hoc igitur esse ideali illud rectè perhibetur egredi, quicquid fit extrinsecus in esse suo reali: regredi autem non nisi creaturæ rationali propriè datum est; quamquam velit Boëtius, omnia in suum regredi principium, velut si flumina unde exeunt revertantur. Eccle. 1.7. Et quando hoc? Quando repetunt proprios queque recursus, redituque suo singula gaudent. Nec manet ulli traditus ordo, nisi quod sini junxerit er-tum, stabilemque sui secerit orbem. Lsb. 3. Metro 2. Hoc fit, dùm motus inditos naturæ suæ custodiunt, neratio: verum est, si est Filii generatio, sicut esse dumque vices indultas peragunt, agendo, patien-consitemur; vides quòd iste exitus prorsus est in-Ddo, movendoque. Atverò quantò tibi est creationis egressus excellentior (ô rationalis spiritus) tantò regressus ad Deum est, quanto à reliquis omnibus in perfectione differentior. Tu nempe rationalis spiritus, sicut capax & particeps Dei solus factus es per intelligentiam atque rationem, hinc ad imaginem Dei & similitudinem factus affirmaris. Gen. 1. Sic soli tibi ad Deum regredi concessum est per cognitionem & amorem. Diriguntur cetera in cursibus suis, & ab agente infallibili, ficut si videns aliquis cæcum ducat : ut dicit Averrois: " Tu sola videns videntem insequeris. Tu " sola cognitive ad principium tuum regrederis, ut

,, fias unum ens cum divina essentia, Terria parte li-, belli. De ernatu spiritualium nuptiarum. Anima, in-, quit, contemplantis, ita conjungitur Deo, ut fiat ,, ipsum illud esse vitale, & ideale quod æternali-, ter in Deo præhabuit. ", Quem errorem una nuper Epistola à me edita coarguit. Velim prætereà commonuisse, ut de hac materia cauté legatur Bernardus Ad Fraires de monte Dei L. 2.

Ceterum anima humana præcipuè illa est inter omnes rationales spiritus, quæ non solum regredi ad Deum, sed omnia alia in eum reterre debet. Proptereà enim ipsa corpori conjuncta, & nervis certis ligata, secundum Platonicos. Proptereà nexum duplicis mundi, tàm spiritualis, quam corporalis operatur, quasi duas illas catenas caularum, auream & argenteam nectens.

Denique idcircò in horizonte duplicis mundi statuitur facies sua, prout divini Theologi, & elevati Metaphysici edocuerunt, quatenus per ipsam ea omnia reterantur in Deum, cognoscendo & utendo, quæ ab eo egressa sunt in creando. Hinc dixerunt Aristoteles L. 1. Politic. & Platonici, omnia propter hominem, ipsum verò propter Deum factum esse. Hinc Resurrectionis futuræ necessitas concluditur; alioquin naturalis institutio finis frustrà esset. Sed de his alibi. Demùm perspicuum est, eos solos propria appellatione homines dici debere, qui boni sunt, & ad Deum omnia referunt.

Nunc ad Christum redeo. Quia enim regressum hunc, per intelligentiam ad Deum & usum, anima ejus, perfectissimis modis exercuit, dum seipsam, & rem quamlibet alteram, sola per excellentiam in Dei gloriam, laudem, amoremque reduxit; hinc aptissima ratione dixit Evangelista noster de Christo, quòd à Deo exivit & ad Deum vadit. Exivit dico, secundùm animam, per creationis emanationem, & ad Deum vadit per sui, & aliorum omnium in Deum revolutionem intelligibilem. Et sicut omnia à Deo quodammodò accepit in sua creatione, dùm per eum facha sunt omnia; sic omnia refert in Deum directive, proportionabiliter satis ad primum exitum, & reditum æternalem. Ad hunc finem olim egressus fuerat Adam à Deo in sui primaria creatione, ut ad Deum regrederetur per speculationem & amorem. Sed væ peccato! Homo cum in honore effet non intellexit, comparatus est jumentis insipientibus, & similis factus est illis. Psal. xLv111. 13. Sequimur eum nos, bestiales effecti, giter ad terrena demittimus, qui porcino more versi, ad infima vultibus adhæremus. Vox elt talium: Adhasit in terra venter noster. Ps. XLIII. 25. Et iterum: Adhasit pavimento anima mea. Ps. cxvIII. 25. Et rursus. Infixus sum in limo profundi. Ps. LXVIII. 3. Hinc exclamat Satyricus.

### O curvas in terra animas, & cælestium inanes.

O quam suavior vox atque jocundior regredientis ad Deum, & gratias agentis, quod de tenebris vocavit nos Deus in admirabile lumen suum, 1. Pet. 11.9. cujus figuram gessit Petrus à vinculis serreis, & carcere tetro liberatus, & eductus de custodia ad confitendum nomini Domini. Verè vincula ferrea, cupiditates nostræ. Verè carcer est tenebrosus, horridus, squalidus & scenosus, sordidum desiderium cordisnostri: & anima talibus immersa, quando poterit liberis intelli-gentiæ alis ad alta subvehi, ipsa ad Deum regredi quando valebit? Hoc itaque fieri est imposibile, ni-D Prima est humilitas, secunda est humilitas, tertia est humilitas, secunda est humilitas, tertia est humilitas. Quotiens hoc inttarrogaveris, hoc dicam. Rovinctos in fortitudine, qui de stercore erigens pau-perem, ut sedeat cum principibus, qui contrivit portas æreas, & vectes ferreos confregit. Hoc folo authore sicut anima à Deo exivit, sic ad Deum vadit; quamquam donum hoc exercentibus se ad ipsum, & non nisi talibus de lege communi præstetur. Epilogantes ergò concludamus, quòd est unus Christi exitus à Deo per æternam generationem, Tomi III. Pars III.

& habet suum regressum, per spiritus spirationem : secundo, per humanitatis assumptionem, habet suum regressum, per corporis glorificationem: tertio, per animæ creationem, habet suum regressum, per contemplationem.

POST fenfum litteralem, theologicalem & metaphysicalem, superest ut thema nostrum, præsertim primam ejus partem ad mores quoque nostros transferamus: & dicamus quòd duplex est moralis exitus animæ à Deo : unus pessimus per super-

biam, alius optimus per humilitatem.

Per superbiam exisse legitur filius ille prodigus in regionem longinquam Luc. xv. Quomodò exicrunt Adam & Cain, Genes. 111. 1v. quomodò egrediuntur foras illi qui ima vident, & loquuntur in ipsum, scilicet contra Deum; qualiter exicrunt & exibunt: Discedite a me maledicti in ignem aternum. Matth.xxv.41. Longinquus valde & pestiferus hic exitus, quia longe a peccatoribus falus. Pf. cxviii. 155. Exitus iste à Deo non est, sed super Deum, suæ voluntati propriam anteponendo, ided dicitur elatio. Testis at ille qui est Rex super om-nes filsos superbia. Job. XL. Qui extollitur & erst super omne quod dienur Deus. 2. ad Theff. 2. Taliter egrediens foras evanescit ut fumus, nec regreditur sicut corvus, nisi fortè per impatientiam, & rabidam obstinati odii latrationem; loquatur in idipsum, in Deum videlicer, & dentibus suis in eum fremat & tabescat.

Et prætereà exitus bonus à Deo per humilitatem, sed sub Deo, & rursus ad Deum; non quidem locali distantia: nam quò ibit homo à spiritu tuo, Domine, & quò à facie tua fugiet? Si afcenderit in cœlum, tu illic es &c. Sed fit exitus isle propria quadam reputatione & intelligentia, quando anima ex consideratione intima divinæ immensitatis, resilit in parvitatem suam, & se ad se contrahit, & loco cedit, prout ad aspectum magni alicujus Principis pauperculus servus, aut damnatus experitur. Hoc suo modo anima infirmitatis propriæ, immò cujusdam nihileitatis conscia, ad cognitionem præsentiæ divinitatis immensæ horrescit, stupet, pallet, contremiscit, intratque fugiens à se velut in quandam desertam omnis imperfectionis, egestatis suæ Regionem, quomodò intraverat Augustinus, qui di-Rit in lib. Confessionum. Et factus sum mihimetipsi re-Nonne tibi Petrus, miraculi stupogio egestaiis. vitam pecudum eligentes, qui declivem animam ju- Cre in captura piscium attonitus, sic exire Dominum voluisse visus est? Exi inquit à me, Domine, quia homo peccator sum. Lucæ.v. 8. Sic hodiè manum Christi beatam volentem pedes ejus ad lavandum tangere ipse refugit, dicens: Domine, tu mihi lavas pedes? Joan. xiii. 6. Velut si verbum prædictum repeteret. Exi a me, Domine, Luc. v. 8. non lavabis mihi pedes in aternum. Joan. x111. 8. O superadmirabilem hunc humilitatis exitum. Felix anima, quæ taliter exit à Deo, quia nunquam rectiori via ad Deum vadit; nam correlativa sunt & omnimodè se habentia: idem exitus iste à Deo, & ad eundum regressus. Sic vallis descensus & montis ascensus. Mentior si non ità se consequi testata sit veritas. Qui se humiliat (ait) exaltabilur. Lucæ xiv. 11. & xviii. 14. Hinc Augustinus ait in Epistola quadam ad Dioscorum: Non aliam tibi, inquit, ad capessendam obtinendamque veritatis viam invenses, quam qua inventa est ab illo qui gressum nostrorum tanquam Deus vidit insirmitatem. militas. Quotiens hoc instarrogaveris, hoc dicam. Bonum est nos hîc esse (ô devoti Patres, ac sapientes Viri) bonum est, de humilitatis exitu sermonem audire, de qua utinam cum humilitate, & ut res digna erat, soqui posset arrogans & stulta præsumptio cordis mei. Nam quale monstrum est, quale sacrilegium, vermiculum de humilitate loquentem, &i= deo superbire quia laudar humilitatem, & ideo exire à Deo suprà Deum malè per superbiam, quia sua Bbbb 2

det ab eodem, sub eodem benè exire per humilitatem? Quis hoc crederet, si non quia totiens expertum est? Si inter laudandum humilitatem surrepit superbia dùm valdè detestari quæritur: ipsa quando non introibit, quando non castra cordis nostri subdola machinatione penetrabit? Væ væ filiis Adam ab hac ter-

rifica pernicie.

Sed ad humilitatem redeo, ad cujus præconium tificabit consideratio. Rectè quidem de beato humilitatis exitu totum hujus collationis reliquum contexetur, ut aliàs pollicitus sum ostensurum ex titulo humilitatis jus tradi humilibus ad omnia quæ conantur possidenda; non quidem civili Lege, sed divina. Nam & mysterium, non dicam divi hujus solius, fed totius Patlionis Dominicæ, quid aliud principaliùs eloquitur, quàm imitandæ humilitatis exemplum? Propter quod Salvator noster carnem sumere, hoc est, à Deo exire, & Crucem subire voluit, ut oratio dicit Ecclesiae. Ob hanc denique humilitatem concludit præsens Evangelium: Exemplum enim dedi vobis, ut quemadmodam ego feci vobis, ita & vos faciatis. Joan. XIII. 15. Tria humilitatis exempla sumemus, secundum tres vires animæ; irascibilem, rationalem, concupiscibilem: & tres virtutes Theologicas; Fidem, Spem, & Charitatem: & tria divinis personis juxtà tres status Ecclesiæ: Prælatos, Doctores, Religiosos: & secundum tres Scripturæ authoritates Prima: humilem spiritu suscipiet gloria Prov. xxix. 23. Secunda authoritas: Obi humilitas, ibi sapientia. Prov. 11.2. Tertia: Deus superbis resistit, humilibus autem dat gratiam Jacob. 1v. 6.

### Prima Consideratio.

UMILE M spiritu suscipiet gloria. Prov. xxix. 23. Haque humilitas vera non cit, si se nequiter bumiliat. Eccli. xix. 23. Vera, inquam, humilitas, dùm feliciter exit à summa potentia, & gloria, & magnificentissima majestate Dei, in suam impotentiam, ignominiam & servilitatem intuendam, sentiendamque; efficitur potentissima, & gloriosissima, & imperatrix liberrima, atque monarchica super omnia. Vultis audire rationem; illam accipite. Perhibet Seneca, quòd Cbat, eo magis assequebatur. Ita proculdubiò de difacilis ad divitias per contemptum via. Itaque dicimus de potentia, & gloria, & reliquis quæ mundus offert, & quæ contemnendo fieri nostra testatur Ambrosius. Unde verò melius quam per humilitatis egressum à Deo, contemptus iste generatur, quando in comparatione divinitatis perspicuè cernitur, quòd Vanitas vanitatum & omnia vanitas, Eccle. 1.2. omnia mendacium. Quidni libeat exclamare cum Propheta: Filis hominum, usquequò gravi corde, ut quid diligitis vanitatem, & quaritis mendacium? Ps. 1v. 3. Quidni prixtereà, contempta vanitate & mendacio, faciat hæc fublimissima humilitas, hæc ditissima paupertas, solum Deum gloriam suam, potentiam suam, opulentiam suam, & hanc arbitratur esse partem suam, hereditatem præclaram, & portionem uberrimam in terra viventium, cum illo qui dicebat: Pars mea Deus in a-ternum. Pl. LXXII. 26. Et in Gallico sonantius dicitur; Gonne a partir.

humilitas sit gloriosissima, cujus gloria solus Deus est? Hæc vilificatio sit nobilissima, hæc abjectio ubique famatissima, quia Deus sama sua nunquàm abest; ut hæc denique impotentia, hæc servitus summa sit potentia, immò omnipotentia, summaque libertas: Omnia possum (inquit Apostolus) in eo qui me confor-tat Christo Philip. 1v. 13. Videat qui potest, quan-ta sit ex adverso omnis superbæ vanitatis egestas, impotentia, & vilitas. Nam qua ratione repleret vanițas, satiaret egestas, dominaretur abjectio, conso-

lidaret infirmitas. Attamen quid aliud sunt hæc omnia. nisi Vanitas vanitatum, & omnia vanitas, & afflictio spiritus? Eccle. 1.4. Ex his perspicuum est, quo pacto vim irascibilem, cujus est in ardua tendere, perficit hic beatus humilitatis exitus à Deo, ex desperatione sui totali summam de Christo spem generando, & ita, secundum omnes alias suas virtutes quas enumerat Guillielmus Parisiensis reliquas. Ponit itaque humilitria miracula ejus suprà modum mirabilia, triplex no- A tas hæc solum Deum spem suam, fortitudinem, protectionem, magnificantiam: & ita de ceteris. Proptereà fidenter ait: Dominus protector vita mea, a quo trepidabo? Pf. xxv. 1. Etenim quò rueret, quomodò nutaret, aliud amplius quid conari posset, quæ profundissima stabilitate immobilitati penitùs adhæret? Quid eam adversum violaret, quæ altissimum posuit resugium fuum in firmissimo habitaculo tuo, quod operatus es Domine? Exod.xv.17. Quo fugeret alibi? Quid aliud speraret? Quamobrem in remediis humanæ instabilitatis, & incertitudine casuum tam horrrendorum proceilis, figit navem cordis immobiliter, velut anchora quædam spiritualis & intelligibilis. Denique non ponit carnem brachium suum, ut superbia, qua sperat in multitudine divitiarum suarum vel temporalium, vel spiritualium, & prævalet in vanitate iua. Hæc idcirco sibi cavet ab omni excellentia nimia, ab omni quoque defectu, ut ne extollatur præsumptione, nec franattributa; Sapientiam, Potentiam, & Bon.tatem: & Bgatur desperatione; non obduretur obstinatione, nec dissolvatur enervi mollitie; quemadmodùm de his & aliis in omni materia virtutis, si vacaret, sieri posfet manifestum; si, qualiter ardua mediocritate via regia semper incedit, doceremus.

Sed ad dominantissimum ejus imperium venio. Quid enim est rebus dominari (prout alias prosecutus sum latiùs) quid enim est dominari rebus, inquam, nisi eis uti posse juste ut placuerit? Hoc autem convenit humilitati; omnia quippè assumit in sui facultatem & usum, dùm propter Deum se & omnia alia contemnenda decrevit. Quo contemptu satiatur ampliùs (ne nos irrideant Pharitæi avari hæc audientes) & copiosiùs, absque ulla comparatione, contentatur, quam ex nuda possessione civilis tituli, quam insuper ex tendentia inhiante ad quascunque divitias, aut eas per amorem amplectente, aut eis incubante, ac mentetenus inhærente ditaretur. Sic de Catone præclarè dictum cit à Saluitio, quod quò plùs gloriam fugievitiis; ità de potentia fæculi, ita de umbratili quo-

libet bono hujus mundi sentire æquum est. O quale igitur quantumque humilitatis dominium, habere omnia sub pedibus, per generosum contemptum! Omnis locus, quem calcaverit pes vester, id est, affectio, vester erit, inquit Dominus Deuter. x1. 24. Quàm latum imperium, nihil aliud à Deo magnipendere, vel à nullis subjici, neque conculcari. Hoc nonne est signum magnum apparens in cœlo intelligibili, & supremo animæ rationalis? Mulier, scilicet humilitas, amilia sole justitia. Namquid justius humilitate, quæ omnem implet justitiam? Glossa in. Matt. In capite ejus corona stellarum duodecim, omni scilicet fulgore virtutum radians perfectio, & luna, totius humilitatis sub pedibus ejus, Apoc.xII.I. hoc est, sub affectionibus per contemptum. Hæc est ditissima humilitas, quæ docuit Paulum scire abundare. & scire penuriam pati, habere omnia, & abundare in om-Porrò quid ad ista consequentius, quam ut hæc D nibus. Philip. iv. Quasi nihil habentem & omnia possidentem. 11. Cor. vi. Hæc exaltavit Christum summe humiliatum in passione, & dedit illi nomen quod est super omne nomen, ut in nomine Jesus slettatur &c. Philip. 11. 9. 10. Ecce dominationem omnium per humilitatem. Proinde si hæcjure suo possidet Regnum colorum, sieut & possidet, quoniam ipsorum est regnum calorum. Matth. v. 3. Quid à dominatione sua relinquetur alienum? Denique ad ejus obsequium militant omnia, serviunt, prosunt, obsequuntur. Adversa quidem:

ut blasphemiæ, injuriæ, persecutiones, necessitates, angustiæ ad exercitium & tutelam, ad medicinam quoque, ac necessariam custodiam: prosperis verò utitur ad modestam, sobriamque consolationem. Dicam ampliùs: militant pro ea sui hostes fortissimi; nam ex peccatis redditur cautior, firmior atque validior, immò, vide miraculum, ipsa enim ex morte tionem, humilitatem perdidisse? Quinetiam oritur ex suo contrario, quod est superbia, non minori miraculo, quòd si frigiditatem calor gignat. Humilitatis quippe non parva est occasio, animam contra Deum suum, benefactorem suum, Patrem suum, Dominum, creatorem, Redemptorem superbisse. Similia verè non miracula, sed portentuosa monstra dæmon in filia sua superbia crebriùs operatur; quia ex morte propria, & ex humilitate contraria, & ex fordibus, & adversis sibi virtutibus pulcherrimis, dum stulte gloriatur, foedissimam trahit originem. Ad unum igitur dicere est, quòd superbiæ exitus à Deo suprà Deum, sicut egentissimus est atque pauperrimus in vilitate paupertatis. (Omnia nimirum convertuntur in suam inopiam & destructionem, notatur Eccli. xL.) sic multò plus beatus ille humilitatis exitus à Deo sub Deum, opulentissimus est, ditissimus est, dominantissimus est in supremo dominationis; quoniam omnia sibi cooperantur in bonum, mors, egestas, contumeliæ, immò & Angelus satanæ, & diaboli omnes cum stimulis, & tentationibus suis. Paulus & Job hujus rei testes sunt. Peccata insuper & ceteræ pestes adversæ serviunt ei, tiriacam sibi efficacissimam conficiendo, quemadmodum testatur Augustinus. Quis mihi non credit quod expedit superbos in turpia quandoque peccata corruere? Hac arte dominandi facit ipsa de omnibus, sicut de obsequiosis servitoribus, profectum suum, sicut è regione superbia damnum acquirit ex omnibus, cujus oratio etiam, fit in peccatum, charitas in odium, virtutis laus in opprobrium; dum post hæc omnia exità Deo, ingratissima prorsus elatione suprà Deum.

Postremò humilitas suo modo est ambitiosissima, cupidissima, maximi cordis, & altissimi spiritus. Cur ita? Quoniam dedignatur impleri nisi summo honobia verò ut pusilli cordis, & puerilis, & stulti, parvissimis inhiat, capitur, afficitur, & vexata torquetur.

Nunc ad statum Prælationis, qui potentiæ Dei correspondenter ordinatur in Ecclesiastica hierarchia, applicemus quæ dicta funt, & inferamus quòd absque humilitatis exitu in suæ parvitatis recognitionem actualem vel habitualem, non potest quis Prælatus habere Evangelici dominii perfectionem. Itaque perversus & diabolicus non ordo, sed horror dicendus est in Ecclesia, ubi est sublimior qui & superbior, ubi qui major est, non fit sicut minor; quamquam ita fiat aliquando, vel ad subditorum punitionem; quia regnare facit hominem hypocritam propter peccata populi, Job. xxxiv. 30. qualia nunc horrenda sunt & abominanda supra quàm credi potest; aut ad Præsidentis damnnationem, sicut in Juda, & multis apparuit, & illis qui subditis incorrigibilibus præsunt utrorumque exitium; vel ad contemplativorum exohabemus, quod pelles tabernaculi protegebant arcam

Est autem triplex signum in Prælato suæ humilitatis. Fuga Prælationis, fuga pompositatis, cura spiritalis, Primum fignum, fuga Prælationis, dat præparationem animi promptissimam ad cedendum suæ Prælationi, si & quando fuerit pro grege conveniens, quia dixit ex animo, dùm institueretur, nolens volo. Oppositum sentire corde, ore & opere, est in Prælato damnabilis superbia, & eò damnabilor, sed nec adverlitatibus, nec infamiis, nec aliorum confiliis, nec subditorum scandalis, à Prælationis amato onere possit avelli. Væ væ ab hoc signo superbiæ! Quid mirandum, si remoto fundamento humilitatis, Ecclesiastici parietes fluviosis rivis ubique dehiscant; volumus illos consolidare & unire, ut humilitatis fundamentum jaciamus.

Secundum signum humilitatis, est tuga pompositatis in se & suis. Oppositum tacere, est damnabibilis superpropria reviviscit sæpiùs, fortiorque resurgit. Nam A bia, quantum cumque sub honestatis specie, aut Ecclequis neget, magnam esse humilitatis recuperandæra- A siæ utilitate pallietur. Sed medium, inquiunt, optimum est : consentio. At quale medium? Certe non ut pharisaice desipiens sapientia animalis, terrena &diabolica, sed ut Christiane sapiens determinabit.

Tertio signo quòd est cura spiritualitatis, opponitur tota cura & occupatio in parvis, & ludicris, & temporalibus, seu lucris, seu Jurisdictionibus, & practicorum sola promotio, atque spiritualium quoque horror

Nunc ad statum Doctorum, qui secundum Canonem est quasi præcipuus in Ecclesia, & ad sapientiam divinam correspondenter ordinatur, applicemus quæ dicta sunt, & inseramus. Apud Doctores, præsertim in sacris Literis, ille sapientior est qui plurimo humilitatis sale, id est, sapore, scientiam suam condiverit. Non dico, pluri cognitione, sed sapore, quamquam sapor sit quædam cognitio. Hoc B dixisse fertur Ptolemæus, quod Sapientior est qui & humilior. Huic humilati adversantur tria signa: curiositas, singularitas, impatientia vel incorrigibilitas. Curiositas est, dimissis utilibus & ædificatoriis pro se & populo, conterere ingenium, perdere tempus in eis in quibus non est bonum, solus finis, sicut de Mathematicis dicit Aristoteles: aut quorum finis solum est scire, ut ait Seneca: aut forsan superbire, vanescere, & de ingenio alto & subtili præ ceteris gloriari. Hoc agere signum est instinctus diabolici aut naturæ corruptæ, & ibi ceciderunt omnes quos sub specie revelationum & instinctuum divinorum seduxit sathanas, transfigurans se in Angelum lucis. Sanè dum hinc inde multa legi, multa cogitavi, multa audivi, & quædam expertus sum super distinctione inter bonos instinctus & malos, inter divinas revelationes & diabolicas illusiones; denique inter bonas revelationes, & immissiones per Angelos malos; hanc in veritate comperi præcire, nisi summis divitiis, nisi maxima gloria. Super- puam distinctionem, & indefectibile signum, quòd instinctus bonus semper est ad humilitatem & cum humilitate: malus verò ad vanitatem quandam, & cum vanitate ad propriam excellentiam, palam vel Qualiter autem curiofitas sciendi inuoccultè. tilia, vanitate careat, viderint curiosi; etiam quo pacto absque tumida elatione spiritus possit aliquis gesta, Legendas, historias, & miracula Sanctorum nihili pendere, ego non intelligo, quorum lectio maxime ardens est, & humiles ad imitationem potenter inflammans. Porrò singularitas, secundum fignum superbiæ in doctis, aut de novis & inauditis & peregrinis adinventionibus; immò habet hoc mirandum singularitas, quòd ex superbia generat pigritiam, silentium obstinatum, pusillanimitatem, dum videt se non posse ceteros in loquendo vel docendo præcellere. Hæc est mater errorum, & ductrix ambulandi in adinventionibus suis. Denique impatientia vel incorrigibinerationem, ne talibus vilioribus occupentur. Ita Dlitas tertium signum superbiæ ponitur à Sapiente: Doctrina, inquit, viri per patientiam cognoscitur. Prov. XIX.11. Errare quidem humanum est, sed plane diabolicum corrigentibus succensere, nec acquiescere.

Nunc ad religiosos & devotos, quales decet esse Christianos omnes, qui sunt professi in Baptismo sub uno Abbate Christo, quorum status respicit appropriatam Spiritus sancti bonitatem, inducamus quæ diximus, & inferamus. In Christiana Religione ille sanctior est qui & humilior, & humilior qui sanctior. Hujus humilitatis triplex fignum est : Consessio, compassio, & voluntaria sui dejectio. De Bbbb 3

reliquis videatur deuotus Bernardus De duodecim graaibus humilitatis & superbia. Confessionem ideò posui pro signo humilitatis, quia vix temporibus nostris fit aliqua Confessio pure, nude, & integre. Ut quid ita? Certe propter hypocrisim & amorem vanissimæ famæ nostræ, quæ timorem mundanum parturit, & pudorem talem quidem & ita tyrannicum, ut cogitare sit ingens horror. Væ præcipi- A sierint, tanto ipsa longius siet ab eis. Et profecto nitantibus, & volutantibus iemetipsos in passiones ignominiæ, in flagitia corporis extraordinaria, quia claudunt sæpiùs os ad Consessionem, & muti tendunt ad infernum. Nam & Sodoma interpretatur muta. Audivi à quibusdam quòd maluissent tolerare dolores partus, vel mortis æternæ periculo se exponere, quàm aliqua de suis pudendis impudicitiis confiteri, non ob defectum Fidei & credulitatis Sacramenti (ut dicebant) sed quia tanto pudore vexarentur, ne salubriter loquerentur coram uno secretissimo Sacerdote, quæ ipsi damnabiliter, & quasi palam impudenter operabantur cum aliis nihil celare scientibus. Ceterùm compassio de peccatis aliorum certissimum est humilitatis veræ signum; sicut è contra proprium est superborum aliis indignari: Vera justinia, inquit Gregorius, compassionem babet, falsa indignationem.

Si quis audit vel cognoscit aliorum peccata multa vel magna, & indè precatur vindictam, aut gaudet \ niam reversus cognoscere debet se multa punitione dignissima commilisse, quibus tamen petit indulgeri, non irasci. Sic egit sanctus Pater qui audiens peccatum fratris, flevit & dixit: Ille heri, ego hodie. Idcircò vis aptam meritis vicem impendere? inquit

Boëtius,

### Dilige jure bonos, & miserere malis.

Novissimè subjectionem seu dejectionem posuimus tertium humilitatis signum: nam verè humilis est, qui ex vera sui cognitione sibi vilescit. Hic se divinis gratiis in dignum putat, hic laudes horret proprias, velut insidiatrices, tollere volentes ipsum

## in altum, Ut lapsu graviore ruat.

Proptereà dejicit se jugiter in terram suæ fragilitatis; prout de Antheo gigante fingit fabula, cui ex casu suo in terram vires augebantur; sed in sublime levatus, ab Hercule strangulatus est. Hic se in omnem creaturarum Dei peccasse satetur, in cœlum, & terram, & omnia quæ in eis sunt: nullam ergo flagellationem ab eis rejicit, nullam læsionem, injuriam nullam; hic denique Judicia Dei magna & occulta, velut tumentes super se fluctus expavescit, attendens quomodò nec fortium bellum, nec artificum gratia, &c. quòd è catenis & carcere trahitur quis ad Regnum &c. & quod nemoscit an amore vel odio dignus su. Eccle. ix. 1. Ad hæc alta & longè diviniora veræ humilitatis monita capienda, plus proficit unctio quam lectio; oratio quam peroratio; alta suspiria quam acuta ingenia, & super omnia frequens, fidelis, & pia commemoratio Passionis Christi, qui à Deo exivit in mundum, ut eam in schola sua doceret, & hodiè dum regredi vult ad Patrem, verbo six111.15. hujus humilitatis nos participes volens.

### Secunda Consideratio.

I J BI humilitas, ibi sapientia Proverb. x1. 2. Anima quippe rationalis exiens è divina sapientia in suam insipientiam sapide cognoscendam, sibi utique stulta redditur, ac proinde divinam illam sapientiam adi-piscitur quam jubet Apostolus: Si quis inter vos vi-detur sapiens esse, stulius siat ut sit sapiens. 1. Cor. 111.18.

Hanc veram dicit sapientiam Lactantius non alibi quærendam esle, quam in schola, cui titulus est, stultitia. Ita Paser; quoniam sic placutum est apud te: ait Chri-

Itus. Matt. x1. 26.

O quis dabit nobis hanc stultam sapientiam? Væ filiis hominum, sapientes sunt in oculis suis, & coram semetipsis prudentes, quia quantò magis sapientiam quæsi siant parvuli, nisi crediderint, captivando omnem intellectum in obsequium Fidei, ipsi non intelligent. Ottium ad sapientiam veram Christus est, & idem sanè humile: turgidus & elatus spiritus illud quando poterit introire? Attendamus, obsecro, quantulum illud est, quod extra Deum egredientes scire cona-Viderunt hæc Philosophi Plato & Socrates, & omnis Academicorum Schola, qui postquam desecerunt scrutantes scrutinio, vocem hanc suspiraverunt. " Hoc scio quod nescio; immò nec hoc scio quod nescio 3. Bonus erit talis exitus in insipientiam suam cognoscendam, si non suprà Deum exeuntes, evanuissent in cogitationibus suis; & si à Deo, sub Deo egressi redissent in idipsum, Deum ut Deum glorisicantes & gratias agentes, qui scientiarum Dominus est 1. Reg. 11.3. & docet scientiam: ipsi non ita. Ast verus humilis, in se quidem stultus, Deum constituit sapientiam fuam, confilium fuum, & dum profundissimeconcade inflicta; non securè precatur, neque gaudet; quo- B vatur, recipit in seipsum, velut in centro quodam speculi concavi, intelligibiliter, radiosas incidentias illustrationum supernarum, tam Dei, qui humilia respicit, Ps. CXXXVII.6. quàm aliquando intelligentiarum desuper effulgentium, à quibus illuminatur mirabiliter sicut à montibus æternis.

Hæc intellige, non quòd verus humilis quærat solum duci per revelationes spirituales, contempta ratione naturaliter indita sibi: seorsum hæc presumptio; sed eandem rationem plurimum obscuram & nubilosam, ac proinde in errorem quemlibet promptissimani, petit tergi, mundari, polirique, ut in lumine hoc vultus Dei signato super eam, ostendantur bona sibi. Prætereà sensum alienum præfert suo, non innitens prudentiæ suæ. Exindè cavet sibi ab illusione dæmoni meridiani transfigurantis se in Angelum lucis, 2. Cor. xI. 14. qui non aliter quam per hanc credendi aliis humilitatem exufflitur. Non omnes aliter laquei sui, (teste oraculo ad Antonium (evaduntur. Denique videre est in hoc humilitatis exitu, præcipuè in Christo, stupenda divince stultitiæ miracula. Nam de peccato damnavit peccatum, & de infamia famam, de ludibrio & ignobilitate gloriosam nobilitatem progenuit. Placuit insuper per stultitiam prædicationis deitruere omnem scientiam extollentem se contra Deum. Nam contrà icandalum Judæorum, irrisionem Gentium, astutiam demonum, atrocitatem tyrannorum, reclamantibus undique magno boatu Philosophis, immò propriis sensibus; docuit parvulos simplices ea quæ doctus Plato nescivit, quæ Demosthenes eloquens ignoravit, & sic docuit, quòd nihil certius teneatur, quam quod humili Fidei stultitia credi-

### Tertia Consideratio.

mul & facto confirmavit. Ad hoc enim lavit pedes Discipulorum, & dixit: Exemplum enim &c. Joan. D Jac. iv. 6. Ad quem respiciam, ait Dominus, nise ad pauperculum & contritum spiritu, & trementem sermones meos? Isai. Lxvi. 2. Itaque anima quantum exit à divina bonitate & perfectione in suam vilitatem, dejectionem & impersectionem, tantò est persectior. Noli mirari hæc, quia divinis gratiis & donis eò est plenior, tanquam vallis abundans frumento virtutum, tanquam intelligibilis quædam abyssus sluenta sorbens aquarum viventium, quasi vacuum quoddam spirituale, ad quod replendum confluent omnia, nec implere sufficiunt, niss Deus: secundura

Augustinum 1. Confess. Hanc perfectissimam imperfectionem, hanc optimam (si sic dici potest) peccabilitatem sibimet ascripsit Paulus, dum se primum inter peccatores nominavit; & quia non mentiebatur, ita verè sensit. Hoc planè magnum miraculum, videre hominem in virtutibus omnibus clarescere, & laborare plus omnibus; nihilominus se primum inter computare.

Dicere aliquid grandius meditor; nescio si potero, juvate me. Puto; immò certè credo, quòd Christus & Maria, Paulum in humilitate non paululum transcenderunt. Vellem ergo scire: nunquid fecit hæc humilitas, ut Christus & Maria se tantò veriùs inter peccatores primos nominarent, quanto humiliùs à Deo in se exeuntes, suum imperfectum lucidiùs cognoverunt? Poterat, æstimo, sic intelligi; ac si non horrerent piæ aures sic dici, non quidem de peccato contracto, absit; sed de labilitate ad peccandum. Nam creatura rationalis quælibet labilior est, & pronior ad casum & desectum, quantò in naturalibus, aut ctiam gratuitis fuerit ornatior, seclusa Dei manutenentia speciali, quasi videlicet plus habeat creatura omnis de vanitate & ten-B dentia in nihilum, quantò plus de entitate. Signum hujusmodi evidens fuit in Lucifero, Adam, & aliis multis, quorum nobilitates & perfectiones quid fuerunt eis, nisi pondus gravius ad ruinam? Hoc sentit anima Christi, hoc Maria eo profundiori humilitate, quò lucidiùs ista contemplantur. Hinc Augustinus vocavit Mariam, puellam vilem & abjectam in oculis suis. Nam quo pacto Maria & Christus, secundum animam, fixiùs se, & omnia dona sua stabilirent in Domino, si quomodolibet sidendum esse sentirent in viribus suis, & in abundantia divitiarum suarum: & si prætereà non seipsos computarent in illorum numeto, dequibus propheticus sermo dicit: Veruntamen universa vanitas omnis homo vivens. Ps.xxxviii.6.Si non insuper jubentem audirent: Quanto magnus es, humilia te in C omnibus, & coram Deo invenies gratiam, Eccli. 111. 20. Demum qui se humiliat si exaltetur; quomodò maximè exaltabitur, qui maximè se humiliat? Christus autem humillimus est, ergò sibiipsi, secundum humanitatem ut sic consideratam, vanissimum'aliquod ens & mane reputatus est; rectè quidem, ut non in se, sed in Domino glorietur. ad Cor. 1.31.

Audis ne hoc, ô præsumptio stulta cordis humani! ô stultissima, inquam, cordis humani præsum-ptio, nunquid hoc attendis? Ut quid superbis terra & einis? Eccli. x. 9. Vesica ventosa cur inflaris? O pellis fragilis & citò rumpenda cur tenderis? Si quieris honores superba cervice, si sapientiam, si gratiam, tota (dicunt) erras via. Tu quò tibi major, eò vilior, pauperior, & stultior efficieris. Tu Pharisaico more divitias tuas jactas: noli mirari, si nihil elecmosynæ capis; sed humilitas egena est, sibi datur. Alios judicas, in alios indignaris, & vindictam op- D Maria (ubicunque locorum sit) in hac luctuosissima tas, tu peccator maximus; sed humilitas benignissima est, ignosci petit omnibus. Tu ergò cum severitate, humilis cum misericordia, & sicut elegistis, judicabimini. Tu Princeps es, tu proprii freni impatiens, etiam in eis quæ Dei sunt, quasi manus tua sit excelsa ad constituendum alium in bonum, & non Dominus faciat hæc omnia. Humilis etiam, exemplo Dei, cum tranquillitate, mansuetudine, & pace singula tractat, in Domino faciens virtutem. Utham qui virtutes congregat vel adificat, saperet & intelligeret quoniam omnes cum humilitate connexæ sunt, omnes fundatæ, omnes agglutinatæ: quâ sublatâ fugiunt omnes, nocent & oberunt, velut cedente fundamento, cujus domus omnis inclinata recumbit. Ampliùs, sola mens humilis secura est, quia non habet ubi cadat profundiùs quàm in Deum ; illic experitur pacem Dei, qua exuperat omnem sensum. Philipp. 1v. 7. Porrò Secura mens quasi juge con-

vivium; Prov. xv. 15. quamobrem læta est semper & jocunda humilitas; sed cum severitate; immò & miraculose quodammodo Secundum multitudinem dolerum in corde suo consolationes tua Domine latificant animam istam. Ps. xciii. 19. Superbia verò tumida & timida est, & malè tristis, vel pejus læta, inquietissima quoque; quia ponit in ore hominum fahomicidas & matricidas, & omnes sceleratissimos a mam suam, quali alteram vitam suam; nimirum si sæpè discerpitur, laceratur, conculcatur, dejicitur, &, si nunquam in eodem statu permaneat: nimirum si difficulter humilietur, quia infamiam suam horret sicut mortem alteram. Quin etiam hoc ad humilitatis acquisitionem difficillimum est, quod pugnant contra eam non unum tantummodò vitium aut duo, sed omnia; & quod plùs obstupeices, pugnant ipsæ virtutes omnes contra eam, licet ex indirecto primò, immò ex ea quandoque gignit monstrifico partu mens nostra superbiam. Quale igitur patet effugium, ubi & vitia, & mortes vitiorum, virtutes insuper & mortes virtutum habent manus contra eam, nisi cauté providerit, & nisi in timore Dei instanter se tenuerit.

> JOANNIS GERSONII Doctoris & Cancellarii Parisiensis,

ALIUS: IN CENA D M I.

> Ad MS. Cod. Vict. 848. AD Denne vadis.

RIGINALITER Joan. XIII. 3. & in Evangelio recitato præsentialiter: In hac lugubri hora, in ista nocte anxia, in recessi tuo mæstissimo, bone Jesu; ubi est, quæso piissima & dilectissima Mater tua? Quid agit? quid meditatur? Numquid die tu nobis per milerationes tuas: nunquid insalutata discedes? Liceat sibi priùs te videre, te alloqui, tibi cum plangore & fingultibus ingeminaread Deum, Fili mi, Fili mi ad Deum; ad Deum, dilecte uteri mei; ad Deum, spes mea, salus mea, decor meus, & gaudium: & quid non sequor te quocunque ieris; parata quidem sum tecum in carcerem ire. Ecce, Viri Patres & Fratres, pium, miserandum-que spectaculum. O Deus! O pietas! Separatur ecce Filius, & talis Filius unigenitus à Matre viscerofissima; mors atrocissima vinculum corporeæ societatis abrumpit: unus Mariæ Matris cum Christo Filio spiritus scinditur, avellitur, & sauciatus quodammodoque dimidiatus vitam agit morte amariorem. Nam & suprema nocte nequaquam existimanda est ignara omnium quæ ventura funt fuper Filium. Væ tibl Judæorum infelix in idia! Væ tibi avaritia Judænequissima! Quando tibi Matri pulchræ dilectionis & honestatis, hæpestes improbætalem in Filio crucem crudelissimam & gladium transverberantem tuam ipsius animam paraverunt. Et nos si qua nobis viscera pietatis, si cor etiam lapideum fuerit, nam & lapides scissi sunt, & terra commota est; commoveamur corde; convertamur spiritu, compatiamur carne, à facie Domini, non modò quia venit, sed quia vadit. Et quamvis feliciter ad Deum vadit; non tamen pro sensualitate suaviter; sed acerbissima prorsus passione quâ præmediatâ, nunc post aspecta Mater nostra non potuit non compati, non lugere, non commori, quem compassionis spiritum in nobis suscitet a. mor Filii & ejusdem Matris. Amor insuper propriæ falutis, & quòd omnis istius doloris & recessus amarissimi, nos peccatores causa sumus: pro se enim quid innocentissimus agnus meruerat? Convertamus oculos ad Matrem dolorosam, contristatam, & dolentem, alloquentes eam quilibet in secreto cordis sui, prout devotio concellerit. Nam salutatio Angelica folita, videretur in hoc luctu importuna narratio, quoniam Jesus Filius tuus, ô benedicta in mulieribus, vadit ad Deum, & jam mox non erit corpora-

liter, O gratia plena, Dominus tecum, ad Deum vadit! mysteria specialia, pedum lotionem, Christi humiliationem, facramentalem refectionem. Et hinc triplicem titulum consurgere posuimus, quo anima Christiana fit Domina omnium, & omnia dat ei Pater in manus. Pridem unum ex his mysteriis explicuimus, dùm de pedum lotione per gratiam Collatio confecta est, in eaque ostensum, quòd lotus hoc modo omnia habet in manus, titulo filiationis, quia si Filius, & heres. Gal. 1v. 1. Deinde hac eadem hora, revolutis diebus, Gollatio habita monstravit quòd humilitas vera jus habet ad omnia, quoniam qui voluerit esse Dominus omnium, erit omnium servus, & qui se humiliaverit, exaltabitur. Reliquum est in nostro proposito, ut hæc Collatio deserviat sacramentali refectioni, quæ memoriale est ardentissimæ, & insuperabilis dilectionis: Hoe, inquit, facite in meam commemorationem, Luc. xx. 19. in commemorationem, scilicet illius, quo nullus majorem habuit charitatem, de qua verè enunciavit amabilis viii. 6. Hac nempe est, qua mori eum, qui mortis habet imperium, compulit; per hanc Jesus Magi-ster & Dominus noster ad Deum vadu. Et nos, si verè Christiani dicimur, & sumus, transeamus oportet ex hoc mundo ad Patrem cum Christo, ut det nobis omnia in manus. Pro cujus ostensione duas adaptabimus Collationi particulas, ut quasi totidem pedibus oratio nostra transcurrat. Prima pars edocebit, quibus gradibus anima Christiana vadit ad Deum, quia per cognitionem, & amorem, & magis per amorem. Secunda ad pergendum suadebit, animabitque! Itaque, Viri Patres & Fratres, Jeius Christus ad Deum vadu, ipse Pascha vel Phase celebrat. Nam Pascha transitus. Ascendit, iter pandens ante nos. Mich.11.13. Exaltatur à terra, ut omnia trahat ad seipsum: si. re, id agit amor in mente; nobis similiter necessarius amor est si viam excellentiorem ( ita enim Apostolus eam nominat 1. Cor. x11. 31.) pergere, si Christum sequi voluerimus; pondus meum amor meus, inquit Augustinus. Illo trahor quocumque trahor; nimirùm cùm & ipsum ingens cœlum amore rapiatur in circulos suos & amore regatur. Hinc est illud gemebundum Boëtii votum, quod ex alto circumspiciens Boëius suspirabundus ait? O felix hominum genus si vestros animos amor quo cœlum regitur regat! Hæc quamvis ita se habeant, præcedit nihilominus in creatura rationali, præsupponitur pes alius, pes sinister cognitionis:, nam ad incognita quis dextrum amoris pedem extenderit? Hi pedes ubi statui debeant, notavit Propheticus sermo: Statuit, inquit, suprà petram pedes meos, & ut totum gratiæ suæ ductrici donaretur, addidit: & direxit gressus meos. Ps. xxxix. 3. Quod si de petra suprà quam statuit Dominus pedes istos, aliquis ambigat, tollit omne dubium Apostolus, dicens: Petra autem erat Christus. I. Cor. renturque viribus; ficut indigent assidua lotione, ne contractis sordibus horrescant, ne que dicatur: Sordes ejus in pedibus ejus; Thren. 1.9. Viaticum verò quale

aliud divinius? quale facilius & efficacius excogitaris vel tradi potuerat, quam Sacrosanctum edulium Corporis & Sanguinis Dominici hodierna Cena instituti in hoc æterno Testamento? quando memeriam fecit mirabilium suorum miserator & misericors Dominus, escam dedit timentibus se. Pi. cx.5. Hic est panis de cœlo verus, hoc manna absconditum, hic Tria olim dicebamus esse hujus horæ vespertinæ A nis confirmans cor hominis hog vinus la vesteria specialis nedum vesteri cibus Angelorum, hic panis vivus, ex quo si quis germinans virgines, id est, virginales, purissimasque affectiones. Hic desique subcinericius panis, in ejus fortitudine ambulamus usque ad montem Dei, qui evertit castra Madian, qui paratur in conspectu nostro in mensa Altaris adversus omnes qui nos tribulant. Quisquis ad Deum vadit utatur viatico hoc, non deficiet, non oberrabit, non peribit, sed pertinget. Omnia quippe serviunt ei qui truitur hoc alimento, Angeli etiam obsequentur, ne forte offendat ad lapidem pedem suum. Nam cum ex vetere Proverbio: Amicorum omnia sunt communia; & omnisutens hoc viatico; utens, inquam, non abutens, fit amicus Dei, immò una cum ipso caro & spiritus: nam in eo manet, & Deus in eo. Quid consequentius, quam omnia esse subdita sub pedibus ejus, oves & beves universas, insuper & pecora campi. Ps. vIII. 8.

Quomodò enim non omnia subjecta essent sub pedibus illis qui in altissimis ambulant, qui in itineribus æternitatis ad æterna pergunt & ad Deum vatunc Domini Salomon; Fortis ut mors dilectio. Cant. B dunt? Nam amor verius est ubi amat, quam ubi animat; amat autem eum qui in altissimis habitat: ut ergò amoris iste pes supergrediatur universa, necesse est. Nam & tali pede omnia famulantur, & serviunt : Deligentibus Deum (inquit Apostolus) nia cooperantur in bonum. Rom. viii. 28. Hoc eodem pede elevato, cetera omnia trahuntur ad seipsuns. Sic enim voluit intelligi Dominus de imitatoribus suis illud quod de se ait : Cum exaltatus fuero a terra, omnia traham ad meipsum. Joan. x11. 32. Quod si omnia trahuntur per amoris pedem elevatum à terra, consequens est, ut omnia sint in ejus potestate constituta; & hic est titulus charitatis & dilectionis, quo animædantur omnia in manus. Quo præsupposito veluti perspicuo, postquam simul documus quibus pedibus vir Christianus & Evangelicus, aut verè Hebræus quæruntur pedes, alæ, si vehicula, amor sibi præci-puè viam facit. Nam quod est pes vel ala in corpo-Caudivimus ex Propheta, ubi statui debent pedes isti, ad Deum vadit, quia per cognitionem & amorem; & quia suprà petram; Petra autem est Christus. 1. Cor.

Attendamus pro nostra eruditione qualiter Apostolus pedem cognitionis fixerat atque statuerat supra hanc petram. Non judicavi me aliquid scire inter vos. nisi sesum Christium, & hunc crucifixum. 1. Cor. 11.2. Ait verò de amoris pede magnus & egregius Martyr Ignatius: Amor meus Crucifixus est: amorem suum Christum appellans. Ita meminit Dionysius Iv. De divinis nominibus. Videtis igitur quòd hoc Sacramentum via simul est & viaticum; via deducens, viaticum corroborans. Proptereà figamus primum pedem cognitionis in hoc Sacramento, confitentes in eo Jesum Christum & hunc crucifixum; deinde pedem alterum, pedem amoris trahamus & extendamus in anteriora, amantes Jesum Christum & hunc crucifixum. Quòd si in scholastico exercitio, aut apud incredulos ha benda mihi esset oratio; priùs erat (fateor) ut argumentis certissimis nostræ Fidei tollere niteremur omne offendiculum, quominus anima rationalis statuat sux. 4. Et ipse Christus de se: Ego sum via, veritas D pra hanc petram pedem sux cognitionis. Hoc itaque pede deficiente vel titubante, impossibile est progrecular via cogebat viatico, ne desiceret in via, & ne pedes sui ambulando languescerent, destitue-renturque viribus. Seut indigent assistante designationis de la constante de la c & quia in se credentium remunerator est; quòdque in hoc Sacrosancto Sacramento Jesus Christus est & hic crucifixus: unde & sentio, compendios vobiscum

agendum esse: statuistis enim suprà petram pedem veilræ cognitionis & Fidei. Superest tantummodo, urgere itimulis divinorum verborum, 'ut pedem amoris extendamus conformiter ad hunc primum pedem & passum, quo credimus quòd in hoc Sacramento est Jesus Christus, & hic crucifixus; ne videlicet credentes & non amantes, cognoscentes scilicet Deum, & non ficut Deum glorificantes, demur in reprobum sensum, pares demonibus esfecti, qui credunt & contremitcunt. Sed quia dilectionis pede orbati funt, ipsi in æternum conciderunt interitum, & semper in pejora ruunt. Juxta quod allumo quadruplicem confiderationem.

Prima consideratio. Si pes cognitionis naturalis absque exorbitationis errore, apud primum parentem nostrum, & Philosophos statui suprà firmam petram divinæ providentiæ potuisset, & pes dilectionis conformiter extendi, tunc jultificatio hujus Sacrosancti Sacramenti tàm necellaria non fuillet. Cognovisset utique primus parens Deum, in suis & ex suis creaturis omnipotentem, sapientissimum, justissimum, miscricordislimum, & optimum, cujus potestati nihil difficile, cujus sapientiæ nihil abscondibile, qui ex justitia nullum malum impunitum, & ex misericordia nullum bonum absque remuneratione præteriret. Suprà hanc solidam veritatis petram pes suæ cognitionis fixus esset, & bene iret pes reliquus dilectionis, amando talem omnipotentem, liberrimum, æquissimum & optimum Dominum, Patrem, & Crea-

torem, Conservatorem unicum.

fuit etiam apud Philosophos in invio errorum, & non in via veritatis; tantam quippè suscitat cæcitatis caliginem peccatum, nisi Fidei lumen opituletur, quòd de divina providentia libera vel omninò diffidimus, vel non nisi tremula quadam ambiguitate conjecturamus. Alius omnia necessitatis fato subjecit, nec posse alia fieri quàm fient dicit, ut Platonici, & Stoici. Alius omnia casibus incertis flu-Aduare commentatus est, ut Epicurei. Alius humanas animas de corpore in corpora commigrare somniavit; ut Pythagoras. Alius æquavit pecudibus, ut impius Alexander & Saducæi. Alius lub unitate confudit, ut Averrois. Ita hi & alii ferè omnes sine Fide, omnipotentiam à Deo, & sapientiam, & justitiam, & misericordiam, & salvationem sustulerunt. Errante verò aut ita fluctuante pede cognitionis, pacto feretur in Deum tanquam in bonum summè gloriosum & honestum, si omnipotentiam ejus impiè negavero; si dixero eum non posse alia facere vel fecifie, quam quæ video oculis: ita enun miracula quælibet, & ex consequenti juvamina supernaturalia abjicio, nec potero in Deum ponere spem meam. Qua ratione prætereà pedem amoris mei dirigam in Deum tanquam in bonum verissimum & providentissimum, si nihil extrà se intelligat, si circa cardines cœli perambulans (ut quidam ait) nostra non consideret. Denique frangitur omnis pes amoris ad Deum, si neque justitiam punitivam exerceat ad malos, neque in te credentes, & sperantes, & amantes remuneret; sed omnia aquè eveniant justo & impio, immolanti & vidimas contemnenti. Eccle.1x. 2.

in homine ultra pecudes, & ultra quàm habeant *equus &* mulus, in quibus non est intellectus. Pl.xxx1.p. Ad alium terminum, neque Stoici neque Peripatetici, neque Epicurei, neque Academici, neque omnino aliqua hominis æstimatio unquam solide potest amoris pedem perducere; nisi pes cognitionis priùs in divine providentiæ liberrima & optima confessione firmatus extiterit. Et quoniam ex his quæ facta sunt non attingebamus tufficienter poil peccatum tempiternam hanc Dei virtutem & divinitatem (pes enim cognitionis fra-

Toms III. Pars III.

ctus erat) addita est Fides pro reparatione hujutmodi, & alligatione firmiori: quie Fides captivat intellectum in obsequium suum, maxime in hoc Sacramento; ut cognoscat Deum alia posse, & scire facere quam faciat. Intelligit quoque Deum aliam providentiam de hominibus gerere quam de jumentis; ideò quòd hominibus escam eò esficaciorem & homine digniorem, quo diffimilior est corporalibus eduliis, præparavit. Quanto mirabiliora funt ea quæ traduntur in hoc & de hoc Sacramento, illa tantò vehementiùs sua dignitate alliciunt, ut ad Deum vadat anima Christiana; quia enim ea quæ Atraduntur in hoc & de hoc Sacramento talia funt, quæ non nisi ab omnipotentissimo, & sapientissimo, & dignantissimo Domino sieri pol-

Nonne inducunt hunc Dominum venerari, revereri atque diligi, cui nihil est difficile, qui omnia quacunque voluit, fecit. PI CXIII. 3. cujus supientia non est numerus, PI. exevi. 5. qui fanctus cit & benignus in omnibus viis tuis? Super ista digné figitur pes Fider, transcensis eis quæ vel solus sensus, vel sola ratio comprehendit. Dehine pes amoris extenditur tanto subsimiùs arque rapaciùs, quantò constat bonum illud quod diligi proponitur, esse bonum per essentiam: cetera omnia non nisi per participationem quandam analogam; illud intuper esse omnipotentissimum, & per se sufficientislimum; aliud quodlibet fragile, insussiciens & caducum; illud denique esse tale ad quod nun-quàm frustrà spes nostræ dilectionis aspiret, & ad Nunc verò post peccatum pes cognitionis positus B quod eundum facti sumus; non ad bibendum, comedendum, ludendum, more belluarum: in hoc noster finis, nostra ingenuitas, nostra perfectio, nostra nobilitas. Quia enim pes cognitionis nostræ ibat post vanitates & insanias falsas, multa fecit Dominus mirabilia sua in hoc Sacramento, & cogitationibus suis non est que similis sit sibi. Psal.xxxix. 6. Quorum tamen, mirabilium multitudinem nullus infideliter mirando discredet, si ad omnipotentiam, & sapientiam, & dignationem tanti opificis attenderit, cujus sapientiæ, sicut nec potentiæ, non est numerus. Quid mirum si ad eam non potest cognitio nostra sacta in numero, pondere & meniura; mirabilis fa-Eta est scientia iua &c. Ps. CXXXVIII.6. Quamquam si mirentur homines hujus Sacramenti mysteria, sic mirentur ut credant; & sic credant ut ament; & sic ament ut perseverent; donec intrent in Sanctuarium quidni pes amoris vel oberret, vel quaquaversum vel Cacro nunc velamine conteguntur. Poteram horum mirabilium quæ non videmus rationabilitatem, per alia mirabilia quæ videmus, sentimus, experimur deducere, tùm ad solatium humilium, tùm ad retundendam cervicolam superbiam corum qui se Philosophos dici gloriantur. Sed alio loco hoc ipsum fecille satis existimans, & ad alia pergens, hac desero. Contingit simplices absque litteris, velociùs & citiùs ad Deum ire, quam multos ex litteratis. Pergenti quippè ad Deum claudicatio noxia est: claudicant verò omnes litterati, habentes ınagnum pedem cognitionis, qui amoris pede vel carent, vel breviorem eum nimis habent; quos sub alia metaphora notavit Propheta, qui introiit in Sanctuarium, & scientiam Dei, & intellexit in novissimis eorum. Ibid. Posuerunt, inquit, in calum os suum, His siquidem ablatis, quis terminus ambulationis erat D loquendo de cœlestibus, & lingua eorum, per quam lapor accipitur, transivut in terra, Ps. LXXII. 9. 2mando scilicet, lingendoque terrena, horum pes dexter non supra petram, sed vel citra, vel extra, vel nulquam extenditur ad divina. At æquè plerumque ibi minus est cognitionis, ubi plus est affectuum: hoc in feminis, etiam apud bruta videre est. Proptereà apud multos ex idiotis, dùm cognitionem Fides solida supplet, curritur via Mandatorum Dei, & ambulatur in latitudine illa charitatis, de qua dictum est : Latum Mandatum tuum ni-Cccc -

mis. Pl. cxvIII. 96. Nos verò quid agimus, quid non agimus? Surgunt indo di & culum rapiunt, nos autem cum litteris nostris sine corde demergimur in Infernum, ut Augustinus, audita vita Antonii, suisque testatissi-

mis miraculis, ingemuit.

Et attendat, precor, quisquis ad est, si potest, concipiat quam forti ac veloci, non modo pede, sed hoc benedictiffimo Sacramento ille simplex Citterciensis, qui post ejus sumptionem suspendebatur in aera. Hæc erat via colubri supra petram, quæ Salomon meritò difficilis videbatur. Prov. xxx. 19. Alter notus Guillielmo Parisiensi, qui hoc, sicut præcedens exemplum, recitat in sua Rhetorica divina, solo odore hujus sanctissimi Sacramenti trahebatur ad locum, in quo recondebatur, quantumlibet abditum. Pes amoris in via hac Dei sæpè intrat, ubi cognitionis pes foris stat, quamvis ambulando in via Dei, modo prætacto, dum pede Fidei præpolito subsequitur pes dilectionis, trahi possit consequenter pes cognitionis ad ulteriora propinquiori luce cognoscenda, cundo sic pede post pedem. Attamen pes amoris dexter sublimius semper extendi potest pro hac via, quam sinister. Hæc est Theologia mystica, id est, occulta; hæc scientia propria Catholicorum, hoc manna abiconditum, hic calculus, in quo est nomen novum, latio ad Deum, exemplo Moysi in monte & divina caligine, quæ ambulatio magis potest suaderi, quàm doceri. Ita enim monuit Propheta: Gustate & videte, Pf.xxxiii.9. ac si pro re nostra diceretur, vadite & videte, nam quorsum & quousque valeat attingere pes amoris, solo eundi experimento cognoscitur. Quamobrem his ita prælocutis de pede cognitionis & Fidei, quo praposito anima Christiana vadit ad Deum, enitamur pro secunda Collationis parte monere potiùs quam docere, ut amoris pes subsequatur, & in interiora magis magisque tendatur.

Ad Deum vadit Jelus Christus & hic crucifixus. Figamus hic, Viri Patres & Fratres, figamus cum Apostolo pedem nostræ cognitionis; non judicemus nos alind scire, nist fesum Christum & hunc crucifixum. 1. Cor. 11.2. Non nutemus, non labamur, volentes plus sapere, quam oportet. Hoc sciamus, immò hoc credamus, hoc de super quo & de quo multi multa elegantissimè tradiderunt, & nominatim Bonaventura suo modo, alii suo, & alio. Sed consummatio sermonum omnium amor est, quem habet anima ad Jesum Chrifrom & hunc crucifixum; neque ob aliud dictum est: Finis Legis Christus, Rom. x. 4. & pro codem: Finis Pracepti delectio. 1. Tim. 1.5. Mirum verò est dùm statuitur tanquam in via pes cognitionis Dei in memoriali æterno hujus Sacramenti, quoniam gelido torpore tenetur pes nostræ cognitionis, ut non repente gradiatur, immo evolet, immo rapiatur ad terminum fuum (qui est Jesus Christus, & hic crucifixus) obtinendum? Dic nobis, anima, precor & obtestor, dic tu, nunquid non per affectiones amorofas moveris, vivis, & graderis, jam hoc ita esse suasum est. Die proinde nobis, unde oritur amor in te? Undè consurgit hæc muliebris affectio? Respondebis, ex apprehensione boni convenientis, undè

Sed perge ultrà dicere, quotuplex est illud bonum? Tu islud vel ad trifariam coextendes, sequendo scholam Peripareticorum: ad utile, delectabile & honestum; vel Stoicis credens tu unicum bonum appellabis, quod honeitum est. Nunc vero sive honestas sola quæritur, sive utilitas ambitur, sive jocunditas affectatur, invenies in his tribus verbis quasi mel cœlicum, in totidem favis reconditum: Jesus Christus

& hic crucifixus. Jesus: quid jocundius, quid delectabilius cogitatur? Jesus quippe salvationem sonat, & nihil est salvatione post captivitatem jocundius. Christus: quid honestius, quid sua majestate magnificentius æstimatur? Nam Christus unctionem, & unctio sacerdotalem simul & regalem demonstrat dignitatem. Et hic crucifixus: nihil plane utilius, nihil ala dilectionis currebat suprà petram Christum in Aquoque salubrius audiri poterit à nobis, quam de crucifixo Jesu Christo, in quo est salus, vita, & Resurrectio nostra, per quem salvati & liberati sumus. Cur igitur ignava languescis, ô anima Christia-•na; Quo pacto inerti segnitie languida deprimeris? Tu horum omnium (ut dicis & debes) credula, statuisti in loco pedem tuæ cognitionis. Cur pedem alterum dilectionis non protendis; sed deprimis? qua ratione non in latitudine ambulas, ut equus campo liber aperto, qui spatiantibus per colla jubis ludit, saltat, & laicivit? Ad extremum, quanam degeneri servitute, in arctissimis corporalium rerum amoribus captivata compeditaque teneris? Audis quòd ad Deum vadit Jesus Christus, & hic crucifixus. Eia, age, rumpe moras omnes, ô anima, Jelu Christi crucifixi titulo infignita! Ob hoc nempè ad Deum vadis, ut sequaris. Sed dices: debilitata sum, damnata sum, illaqueata sum, inviscata sum, incurvata sum, infixa sum in limo profunai & non est substantia. Ps. LxvIII. 3. Aduc quotquod nemo novit nisi qui accipit. Apoc. 11. 17. hæc ambu- B libet alia volueris impedimenta, enitere nihilominus, & amoris pedem ad Jeium porrige. Ipse est secundum nomen suum Salvator. Ipse evellet de laqueo pedes tuos, & perficiet quali cervorum. Nam ad quid aliud vevenit Jelus & crucifixus, nisi ut sanet, salvet, & liberet. Ama eum, etsi non propter se qui totus est desiderabi. lis; propter te tamen, qui sanat omnes instrmitates tuas, & redimit de interitu vitam tuam, Pl. CII. 3.4. Quale tibi poterat efficacius exhibere, non dico poculum, sed opus amatorium Jesus, quam ut te priorusque ad mortem, & talem mortem amaret. Senecæ, immo naturæ, verbum est; Si vis amari, ama. Voluit amari Jesus, immò sic amavit; si non prorsus ingratissima es, ò anima, vicem repende, redama eum, saltem in modico, qui in suo infinito abique mensura, etiam usque ad sobriam quandam infaniam te dilexit. Quid, oro, stimulare sufficiet ad amorem, si tàm acutus dilectionis aculeus inefficax extiisto Sacramento fideliter teneamus, ut & sufficit, sit in hoc passu soldidata anima vadens ad Deum; satis erit ad terminum suæ felicitatis pede amoris reliquo contingendum, hoc est itinerarium mentis in Deum anima, protenso dilectionis pede; si sixo cognitionis pede; si si sixo cognitionis pede; si sixo nis pede confiteris quia Jetus Christus & hic crucifixus, est in gloria Dei Patris, qui in hoc Sacrosancto Sacramento est tibi laus, tibi Rex, tibi Sacerdos, tibi hostia, tibi omnia facta; justitia, sapientia, redemptio & fanctificatio; tua via & viaticum falutare. Quod si lassitudinem viæ conquereris, audi quia ferculum fecit sibi Rex iste pacificus de lignis Libani, de lignis candidatis. Hoc ferculum, si nescis, quod fert Christianos, Crux est, in quo si confixeris manus operationum tuarum, & pedes affectionum (crede mihi) suttolleris in altum absque offendiculo. Porrò Joannes & ceteri Sanctorum erunt tibi columnæ argentere, Virgo benedictissima, ascensus purpureus, & media charitas constrata est Jesus Christus, & hic crucifixus.

> Exhortatio protractior erat in proposito, sed breitatis tùm amor, tùm necessitas, finem jubet fieri sub conditione quadruplici. Monstruosa res esse debet apud Christianum utentem hoc benedictissimo Sacramento, habere pedem suæ cognitionis & Fidei in cœlo sursum, & pedem amoris jacentem & languidum in terra deorsum; ita tamen si verus sit pes illa Fides, quæ non per dilectionem operatur, quæ sine operabus mortua est, Jacob. 11.20.26. & de qua Joannes ait: Qui dicit, se nosse 'Deum, & mandata ejus non custodit, mendax est, 1. Joan. 11. 4. fit nimirum ut pes amoris ingrossatus & invilcatus in terrenis, tandem suo pondere detra

1141

hat, & sua contagione inficiat pedem cognitionis; sicut è diverso ipsos amoris pes sanus & alacris, currens viam Mandatorum Dei in latitudine charitatis, ait, ut subvehatur altiùs & altiùs pes cognitionis. Fastidire manna cœlicum hujus benedicti Sacramenti, & ad ollas carnium, allia, & pepones Ægyptiacæ te-nebrositatis suspirare, signum est nunquam pertingendi ad terram cœlestis promissionis incolendam. Talium enim cadavera postrata sunt in deserto, quales etsi corpore videantur esse in via Dei ad cœlum, ipsi in amoris pede lubrico Ægytiacam vitiorum ferreamque servitutem revertuntur. Erubesce, ô anima, turpitudinem tuam, ingratitudinem tuam, miseriam tuam. Animadverte quò pergis, & responde quò pergis? Respondebis (si verum dixeris) ego ad infelicitatem vado, ego ad interitum vado, ego non ad Deum, sed ad diabolum vado, ego damnationem meam sequor, immò ab his salsis bonis, & jam non bonis, quia falsis; illuc sinistrorsum rapior, præcipitor & detrahor. Erubesce ergò, retrorsùm B convertere, & ad Deum vade. Quotidianus usus hujusi Sacramenti (si dignè fiat) miro modo promovet in via Dei pedem utrumque, cognitionis, simul & amoris. Si verò indignè, illud trahit in præcipitium Inferni. Judas in exemplum. Ita evenit, ut sicut nulli proximiores fiant Deo quam digne celebrantes; ita nulli obstinatiùs & irrevocabiliùs elongantur ab eo, quàm qui sua indignitate hæc sancta (quantum in eis est) commaculant, quòd talis Judicium sibi manducat & bibit.1.Cor.x1.29. Hinc est Prophetica imprecatio: Fiat mensa corum &c. Ps. LXVIII. 23. Intelligitur autem de sumptione non tantum Sacramentali, sed etiam spirituali, qualis apud nos Ecclesiastisticos jugiter esse debet; quod dùm non facimus, hoc facimus ut sicut ingratiores, ita elongatiores fimus à Deo præ omnibus hominibus. Illi soli Pa-C scha verum celebrant, soli Christum euntem ad Deum insequuntur, soli Paschalem agnum immolant, qui peregrinos se deputant super terram, dicentes unusquisque cum Propheta: Incola ego sum in terra, Ps. exviit. 18. & cum Apostolo: Non habemus hie manentem civitatem, sed futuram inquirimus, Hebr. XIII.14. prout de unoquoque Sanctorum cantat nostra Mater Ecclesia, quod in hac peregrinatione solo corpore constitutus, cogitatione & aviditate in illa aterna patria conversatus est. Et heu, si ita est! Si sumus advenæ & peregrini, omnia cur agimus quasi jam in portu & civitate & constituti habitemus? Qua temeritate stultos viatores nonne vos bene dixerim; tum ex multis, tum nominatim ex quatuor?

Prima stultitia, quòd fasciculos deprimentes, & colligationes iniquitatis sedentis super talentum plumbi, graves sicut onus grave, quotidiè imponimus cervicibus nostris, circumligantes nos funibus peccatorum; nec ad pænitentiam confugimus, quæ ab his tandem sola nos liberat. Secunda stultitia, quòd lumina divinæ Legis nequaquam quærimus, aut circumferimus nobiscum pro cogitando, ubi, & quorsum gradiamur; D sed ad obscuras aut parum lucidas humanarum traditionum nebulas, nos præsertim Ecclesiastici, oculos totos animi vertimus, si non pejus convertimus. Tertia stultitia, quòd litigamus in hac via nostra, rixamur, belligeramus, vindictas expetimus, cursum nostrum proptereà deserentes. Hæc stultitia quoque ad vim pertinet irascibilem, sicut præcedens ad vim rationalem, & sequens ad concupiscibilem. Quarta stultitia, quòd cùm fædis voluptatum volutabris nos plerumque totos immergimus, nec emergimus per pœnitentiam, procrastinantes & promittentes nobis celerem cursum à terra usque ad cœlum, & in ipso momento nocturni temporis in morte; sed potius timere debuimus, ne tenebræ nos comprehendant, si non operamur dum dies est. Erubescamus, Viri Patres & Fratres super his stultitiis nostris, pudeat

Tomi III. Pars III.

Π

715

nos habere faciem euntium non in Paradisum, sed in Insernum: juxtà quod quidam impinguatus, incrassatus, dilatatus benè curre a cute, unus Epicuri de grege porcus, viso altero pœnitentia macilento, & jejuno. Heu miser, inquit, quid agis & undè venis? Apparet quòd venias de Inserno; cui ille non minùs mundialiter: & tu, inquit, ad Insernum pergere videris. Non sic nos, sed descendamus in Insernum viventes, per pœnitentiam, & Inserni timorem & horrorem, ne quando pœnitentia illuc deturbemur morientes, à quo praccipitio, & horrendo lapsu liberet nostros pedes Dominus noster Jesus Christus, dirigens eos in viam pacis, & itinera æternitatis.

JOANNIS GERSONII Doctoris & Cancellarii Parisiensis,

# S E R M O ALIUS:

# CENA DOMINI

Ante diem autem Festum Pascha, sciens sessis quia venit hora ejus, ut transeat ex hoc mundo ad Patrem, cum disexisset suos qui erant in mundo, in sinem quoque disexit eos. Originaliter Joan. x111. 1. & in Evangelio præsentialiter lecto.

IT IN A M quantus & quam celebris esticonventus iste vester ante diem Festum Paschæ ad audiendumverbum Dei, tanta mihi & tam esticax ministraretur ubertas eloquii, & sermo tanto dignus cœtu non deesset; quatenus in pelvim nostræ mentis aqua sapientiæ salutaris insusa ablueret pedes nostræ assectionis; quid enim pes nisi assectio; hinc est illud Satyrici:

Quid tam dextro pede concupis, ut non Optati te pæniteat, votique peracti.

Siquidem dum peregrinamur à Domino, & venit hora ut transeamus ex hoc mundo ad Patrem. multus plerumque, & spissus peccatorum pulvis, cœnosaque cupiditatum colluvio nostro contrahitur in affectu. Et verum fit illud Tren. 1.9. Sorder ejus in pedibus ejus: Et unde lotio nobis, unde mundatio? Ab illo planè qui lavit hodiè pedes Discipulorum, quos in finem dilexit. Qui fit in se credentibus fons aqua viva salientis in vitam aternam. Joan. iv. 14. Ceterùm scaturigo, origoque fontis hujus ab illo funditur horto voluptatis, quem plantaverat Dominus ab initio, ab illa scilicet Virgine Matre, quæ est Hortas conclusus, Cant. Iv. 12. à quo fons emanat irrigans universam superficiem terræ, Dominus noster Jesus Christus. Illam adeamus, ab illa fontis undas postulemus, quatenus emundetur pelvis nostri pectoris ad sinceriter recipiendum qualemeunque aquam nostræ lorio-Et obtemperemus illi Horatiano:

Nunc adhibe puro Pettore verba.

Cujus rei ut facilior sit impetratio, dicamus orantes & laudantes illud Angelicum: Ave &c.

Ante diem autem Festum Pascha. Joan. xiii. 1.

UT nuper objecta est oculis meze intentionis Evangelica lectio, que nostris nunc auribus insonuit, subit ardor animum, eandem totam more veterum sub homilia transcurrere. Hic enim modus Przedicationis quamquam à modernis parum tritus sit, efficacion forsan est ad Fidei robur stabiliendum, & ad mysteriorum revelationem, virtutisque nutrimentum accommodatior. Deterruit ab incepto innumerositas ipsa

mysteriorum, quibus Evangelista Joannes eam gravidam reliquit. Idcircò priori particula contentus, quæ vice exordii ponitur, unul invidiam novitatis declinavi tatis, & multum esse judicans, si utcunque portionis hujus primæ mihi cedat, pateatque expositio, & si ad loquendum coram tali Concione fructuose atque salubriter subserviat, olim (si fuerit voluntas in excelso) reliquas Evangelii particulas exponendas assumam. Et in primis juxtà duas principales animæ rationalis potentias, quæ funt intellectus & voluntas, duo nobis ostendit Evangelista Joannes, quæ Christi animam supera-bundantes illustrarunt, scientiam scilicet & amorem. Vis audire scientiam? Ante diem Festum Pascha, inquit, sciens sesus, quia venit hora esus ut transeat de hoc mundo ad Patrem. Magna profectò scientiæ perspicacitas qua ad sutura usque penetravit. De hinc audi dilectionem : cum dilexisset, inquit, suos &c. O quantus amoris ardor! Quanta charitatis incendia! Quam firmus tenor dilectionis: quam dilectionem à primordio inchoatam finis nullus extinxit aut rupit. Quocircà præter literalem intellectum duas pro nostra instructione admonitiones promiscuè intesferam. Unam pro scientia, ne erremus in inteliectu. Alteram pro charitate, ne tepelcamus in affectu. Hoc habituum veritatis & charitatis binario, velut ala duplici, sublevamur ad videndum, concupiscendumque cœlestia nunc in spe, postmodum in re. Quando in re? Quando clara visio deitatis fruitioni conjuncta, erit tota merces.

His ad materiæ, ordinisque insinuationem præpositis, tandem ipsa loquatur Evangelii lectio. Ante diem præcipui: caveamus ipso hoc ingressu, ne forte offendamus ad lapidem erroris & scandali, quo & Græci turpiter lapsi funt. Ipsi enim decimaquarta luna primi mensis (qui ab Hebræis Martius ponitur) dicunt Christum Cenam hanc agni Pascalis comedisse, & anticipalle diem unum. Obhoc, inquiunt, ait hic Evangelistarum postremus Joannes, tanquam corrector aliorum: Ante diem autem Festum Pascha. Qui videlicet dies Paschæ decimaquarta luna dicti mensis primi, veteri institutione colebatur, & celeberrimus pro agni Paschalis ad vesperum immolatione habehatur. Dicunt proptereà ipsi Græci, in fermentato confecisse Christum, quòd & observant, & irridentes nos tanquam judaizemus Azimyias appellant. Et in C gat, dimove connubium. hanc demum infaniam versi sunt, ut tres alios Evangelitas, Matthæum, Marcum & Lucam accusent mendacii, quia aperta est eorum sententia ad oppofitum. Addunt ad sui erroris velamentum id quod infra dicitur, nonintrasse Judæos Prætorium Præsidis ne contaminarentur, sed manducarent Pascha. Joan. XVIII. 28. Et rursus Judæi consulentes de morte Jesu dicebant : Non in die Festo, Matt. xxvi. 5. & similia. Cogit me hîc exclamare pietas Christiana, & matrem errorum omnium schismaticam divisionem, compellor detestari vel execrari. Videte Græcos olim supremum in arce Religionis Christianæ locum tenentes, olim Doctores eximios, probatissimos Expositores Scripturæ, præcipuos veritatis Magistros, repentè ut schisma intervenit, animadvertite eos brevi dejectos esse, & in ima errorum inglorios concidisse, nam perniciosa pestis est divisio schismatica. Tam omnia violat, destruit, labefactat pacis corruptio.

Pridèm dum pro pacis reformatione multis adhuc filentibus coram Illustrissimo Rege nostro ora laxarem, introduxi quo pacto nequam discordiæ spiritus, cum ambitione concumbens, filiam deterrimam, & utrique parentum simillimam, cui nomen est, Schisma, in Ecclesiæ regnum violenter intruserit. Dehine quibus alimentis coalueat, quibus prætereà fomentis alebatur, qualibus denique, & quot ministres suffulta tutabatur. Subintuli tandem, quia

si cum schilmate hæresim subintrare contingeret, iicuti perfacile & solitum est, haberet tunc schisma præsens intelicissimam, infaustissimamque sociam, à qua tanto complexionum nexu foveretur, tanto robore in suo statu firmaretur, ut nullo vix unquam ingenio, nulla arte, nullo consilio, nulla potentia, nulla vetustate ab Ecclesia sugaretur. Fidem huic assertioni mihi sumebant, tum ratio patens, tum exemplum divitionis Græcorum cum Latinis. Neque enim, hæresi stante, posset vera pax introire; eadem priùs non expulsa; quoniam arbitraria compositio, condescensio, seu dissimulatio in Fide (quemadmodum in ceteris quibusdam) locum non habet. Exigeretur ergo, ut pars errans relipilceret palam ab hæresi. & se turpiter errasse fateretur. Hoc autem quando fieret, præsertim cum pars quælibet grandis sit & famata, honoris lui cupida & tenax, & quæ doctrina Fidei ac Religionis obtervatione supra reliquam gloriatur: Hæc est sanè pestisera radix atque societas, quæ à Græcis ad Latinos schisma divelli hactenùs prohibuit. Quamobrem summoperè enitendum est, totis viribus elaborandum, omni soilicittidine & vigilantia providendum, ne ad schisma præsens superadducatur pessima comes, hæresis scilicet, vel erroris assertio. Et heu heu! Quam vereor, ne jam ad limina (ut ajunt) & in foribus pulset, ne jam hinc vel inde accerlita penè introëat. Et nunquid ex adverso, & desuper Fidem concernentibus est jam inter partes non modica contentio? Ita ut illi licitum, expediens rectumque deputent ac judicent, quod alii etiam non odiosi, illicitum, inexpediens ac iniquum non fateri non possunt; nec sufficient admirari tantam in homi-Festum Pasche. Caveamus, Patres, Domini ac Fratres B nes aliunde doctos desipientiæ & erroris maculam irreplisse. Supremo, multa sciens atque recogitans illud Salustii : Frustra niti , & fatigando non nist odium quarere, extrema dementia est. Excitare vos suffecerit, quatenus ad experientiam rationis oculos retorqueatis, & ita quod dico, quodque subticeo aperta luce videbitur. Occuras velociter falutiser Christe, & nefandissimum, formidantissimumque schismatis, & hæresis consortium, tu qui solus potens es, cohibeas. Satis, immò nimis Ecclesiam sponsam tuam dehonestat, cruciat & dissipat schisma przsens tam inveteratum, & malis radicibus altè defixum, Noli, quæsumus, permittere comitem sibi deteriorem hæresim adjungi, & infaustissimum, ne attin-

Sed ad inceptum, undè digredi compulit dolor ac metus, revertentes: respondeamus Græcorum calumniæ, & dicamus abíque ullo dubitationis scrupulo. Cenam hanc quartadecima mensis primi ad vesperam factam esse. Sumitur itaque Pascha multipliciter, nunc pro agno Paichali. Ubi vis paremus tibi comedere Pascha: Matt. xxvi. 17. Nunc pro panibus azymis, qualiter sumpsit Joannes dum ait, Judæos non introisse Pratorium Prasidis ne contaminarentur, sed manducarent Pascha. Joan. xvIII. 28. Aliquando autem pro quolibet septem dierum Paschalis Solennitatis, qualiter hîc sumi potest. Vel dicamus quòd dies iste, quem tres Evangelistæ, Matthæus, Marcus & Lucas nuncupant primum diem azymorum, dictus est hîc præcessisse diem Festum Paschæ diversis respectibus: quoniam illi ad distinctionem dierum legalem, secundum quam dies, vespere diei præcedentis inchoatur, respexerunt. Joannes vero addistinctionem na turalem attendit, secundum quam à media nocte diei sumit initium. Liquet igitur, quoniam dies iste, & primus dies azymorum fuit incipiendo diem à vespere, & illum nihilominus primum antecessisse constat, si à noctis ejustem medio dici numeremus exordium, sic inviolata manet veritas hac: Ame diem autem Festum.

Qua in repalam est, quia Judæorum consilia de occidendo Christum non in die Festo dissipata sunt, habita traditoris opportunitate, & agente Deo, ut divinæ Legis mysterio servirent inviti, quatenùs verum Pascha in die figurativi Paschatis immolarent. Acclamabis fortè, supputationem, seu calculationem non convenire cum eis quæ ponunt Historici, ut puta, quòd Christus die Dominica natus suerit, & in tricesimo ætatis anno ipío eodem die crucifixus, quo & annunciatus est, die videlicet Martii vigesimaquinta.

Hic libera voce respondeo, nullius authoritatem me præponere Evangelææ veritati, maloque non consentire dicentibus vigetimaquinta die Martii palsum fuisse Christum quam tres Evangelistas inculpare mendacii, & negare Joannem consentire cum eis , dum ait : Ante diem autem Festum Pascha. Ceterum hoc in loco prætereo quæ ad speculationem proficiunt, qualia sibi vendicant scholæ magis quam prædicatio. Hoc moraliter edocemur ne in divinis Scripturis temerarii, præcipites, & elati accedamus; sed in eis sobrii, humiles, & cauti, pedetentim ac modeste gradiamur, alioquin facilis & prona est ad lapidem erroris offensio. Ecce enim quanti, qualisve præcipitii occasio extitit una hæc Joannis vox non sobrie à Græcis intellecta: Antè, &c.

Et nunquid poterat ipse Joannes, immò per Joannem Spiritus veritatis eadem prorfus verba, quæ & reliqui priores apponere? Poterat utique. Sed ne viderentur Evangelia humano consensu & conspira-B qui priùs inter furentes Judzos, & in suam necem tione fabricata, ne prætereà deesset quærentibus exercitationis diligentia, & inquisitionis humilitas, maluit alicubi verbotenus discrepare. Hinc pro die azimorum ponitur hic: Ante diem autem, &c.

Porrò illorum hîc impudentia retunditur, atque confunditur, qui à puero decrepitum usque ad senium tempus occupationibus terrenis attrivere, & dum aliud eos agere non licet, ad facras Literas divertunt, habentes oculos rationis pulvere, & fordibus curarum aliarum penitùs obtenebratos. Nihilominùs scire primo intuitu præsumunt, quod à claris & summis ingeniis cum assiduo exercitio vix aut nunquam attingi-

Ab his maximè probro & ostentui habetur quicquid in facris Literis non statim ad corum judicium groffum, terrestre, animale, & corruptum explica-C geret. Illos satis convincunt Ambrosius, ubi suprà. verit Spiritus sanctus. Cur, inquiunt, non taliter positum est, hoc intelligibile est, hoc literaliter falfum est, hoc erroris materia est, hoc phantasticum est, hoc melius sic & sic suisset explicatum: ita non vident se notatos per Apostolum. Animalis homo non percipit ea qua spritus Dei sunt. 1 Cor. 11. Et adhuc illos non loquor qui à Fide palam deviarunt, nec illos qui non minus perniciosa temeritate, & audaci protervia de sacris Literis inter pocula & tabernas, atque inter minus eruditos fabulantur, verbisque ridiculis & blasphemis majestatem divinæ Scripturæ, cum summa moderationis reverentia tractandam, irreverendissima, curiosissimaque contentione maculant, lædunt, infamant, prostituunt. Sed querelam hanc nullis unquam verbis exaggerandam linquentes: videamus iterum, quid dicat Evangelista: Ante, inquit, diem Festum Pascha. Hoc Pascha (ut ait præclarissimus & eloquentissi-Deando, & sermonem confirmando sequentibus signis mus Doctor Ambrosius in primo hexameron) est transitus animarum ad virtutem, à passionibus carnis ad gratiam, sobrietatemque mentis; à malitiæ, nequitiæque fermento ad veritatem & sinceritatem. Sequitur; nec jam serviet diabolo, vel terrenis hujus corporis passionibus, vel depravatæ mentis erroribus, qui, demeria omni malitià, vice plumbi, bonis operibus dextra lævaque munitus, inoffenso sæculi hujus freta studet transire vestigio.

K

nd. Ait

Ú.J

(U) (U)

13

χ.

 $_{1,2}$ (CE

Priulquam verò ilta latius ad mores traducamus, declinemus paulisper ad id quod subjungit Evangelista noster: Sciens inquit, Jesus, quia venit hora esus &c. Joan. XIII. I. In ipso quippe sunt omnes thesauri sapientia & scientia Dei absconditi. Coloss. 11. 3. Sciens

ut Deus, cujus sapientiæ non est numerus. Sciens ut homo per superplenam scientiarum ab instantisuæ conceptionis infulionem. Sciens insuper supereminentem Judæorum, immò & proprii Discipuli qui edebat panes suos, contra ipsum machinationem. Sciens prætereà ipse idem, qui salvare, ut potè Jefus advenerat: Neque enim est alind nomen sub calo, in quo oporteat nos salvos fieri. Actuum. 1v. 12. Sciens Jesus, quia animam suam ponere pro multis voluit, quia venit hora ejus, & benè ejus, quia nemo animam suam rapere poterat ab eo, sed ultronea voluntate eam obtulit hostiam Deo Patri pro peccatis nottris. Venit igitur hora ejus cum voluit : Venit non tatali quadam necessitate, ut Stoici, & Mathematicorum quidam fabulantur, & ut innuit Virgi. lius Trojanum describens excidium; venit non fortuito eventu, quemadinodum desipit Epicurus, res omnes cafualiter agitatas fluitare, sed spontaneo divinitatis ac propriæ voluntatis confilio. Venit hæc hora ejus; quin etiam fuit (quod mireris) hæc hora Judworum, dicente Christo: Hac est hora vestra, & potestas tenebrarum. Luc. xxII. 53. Et quomodò hora Judæorum? Quia videlicet eorum malitia confummata tune erat ut occiderent Jesum, & illa fortè prius nondum completa extiterat, sicut de Amorrhais dicit Scriptura. Vel totum ad id refer confilium, ut conjurantes transiens per medium illorum ibat. Luc. iv. 30. nunc dùm voluit ab ipsis tentus & occisus, tranfiit ex boc mundo ad Patrem. Sequitur, &c.

Refert Ambrosius in quarto suo hexameron, diem mentis quartamdecimam à Paganis infaustam haberi, qua tamen die luna salutis signa ostendit. An, inquit, displicet numerus, quo celebratur mysterium Redemptionis. Ideo dæmones declinandum esse persuadent numerum, cum quo eorum destructa nequitia est, ideò Gentilibus nihil adorandum asserunt, quia sciunt, tunc primum artes suas vacare cœpisse. & populos gentiles demigrasse ad Ecclesiam. Et hîc contra superstitiones eorum, quos inculpat Apostolus ad Gal. 1v. qui observant dies, annos & tempora, longa haberi posset disputatio, nisi adalia sermo per-Gregorius inhomilia Epiphania. Augustinus Libro secundo De doctrina Christiana. Quinto De Civitate Dei, Libro quarto Confessionum. Et eos sub acri irrisione notat Dominus per Prophetam Isaiam. xLv11.13. destructionem Babylonis exprobrans: Stent, inquit, & salvent te augures cœls, qui contemplabantur sidera & supputabant menses ut ex eis annunciarent ventura tibi. Et Actuum. 1.7. Non est vestrum nosse tempora vel momenta qua Pater, posuit su sua potestate. Hac enim potestate venit hora de qua hic dicitur? Venit hora ejus. Olim dixeras, ô bone Jesu, piæ Matri tuæ, cum quereretur quia vinum non habent: Quid mihi & tibi mulier, nondum venit hora mea. Joan. 11.4. Nimirum hora tua, qua ottenderetur mortalis humanitas, secundum quam Matri tanquam filius subdebaris. nondum venerat, venit autem nunc cum voluisti. Venit cum paternum summi Patris imperium prædiadimplesti: Venu hora ejus. O beata & verè felix hora, quæ pretium nostræ Redemptionis exolvit, quæ spoliavit tartara, morte mortem superavit. Hora scsu, ut transeat ex hoc mundo ad Patrem. Est mirabile admodum: qui cœlum & terram implet, qui semper in Patre manet, & Pater in eo, qualiter ad Patrem transiturus affirmatur? nisi quia per Passionem sublimata est humanitas ejus in glorificatione corporis, & nominis exultatione. Nam oportebat Christum pati, & ita intrare in gloriam suam. Luc. XXIV. 46. Et propter hoc Deus exaltavit eum, & dedit illi nomen, &c. De hac dicebat ipse Chistus in alio loco: Pater sancte, jam hora est, clarifica Filium tuum, ut Filius tuus clarificet te. Joan. xvII. 1. Clari-Cecc 3

ficatus est itaque Filius, dum transiit ex hoc mundo ad Patrem, de mortalitate ad immortalitatem, de ignominia Passionis ad Resurrectionis gloriam, ut transeat, &c. Sanè transitus durus, respersusque acerbitatum aculeis, & quem naturali horrore fugiebat Christus: Pater, inquit, si siers potest &c. Matth. xxv1. 39. Sed ducebat ad vitam, & ad Patrem, qui portus est omni amænitate redundans, ut transeat ex hoc mundo ad Patrem. Vide quam convenienter & connexè Evangelica verba Spiritus sancti digitus inscripserit. Dixerat enim : Ante diem Festum Pascha. Et quid Pascha? nisi transitus. Idcircò reddens verba verbis, & mysteria mysterias, mysteria superaddit ut transeat. Loquebatur prætereà de morte Christi, quæ apud Christum, ceterosque justos, non jam propriè mors, aut occubitus, sed transitus reputatur. Cur? Quoniam eorum melior pars (animam loquor) non ut in brutis, natura cogente, corrumpitur, & ab æterna morte peccati atque supplicii servatur immunis, teste Christo, qui Joan. v. 24. de fideli loquitur dicens, quod in judicium non venit, sed transcat de morte ad vitam. Non ob aliud transitus hic à Sanctis optatur, quia & à miserabili mundo liberat, & ad Patrem, qui vitæ & gloriæ fons est, introducit: Hacrecordatus sum, inquit Propheta, & effudi in me animam XLI.7. Quis non exhorrescat, & transire non cupiat vitæ præientis ærumnas? Illas tanto eloquii pondere expressit Hegesias Philosophus, ut multos cogeret seiplos perimere, ne miseriam hanc diutiùs tolerarent. Et Theobrotus quidam, lecto de immortalitate animæ Platonis Libro, se præcipitem in mare dedit, ut ex hoc mundo ad vitam transiret, quam sperabat meliorem. Et nunquid apud Thraces vetus hoc institutum suit, obitus hominum cum lætitia & gaudio celebrare. Videbant nempè mors ipsa quantis eos liberabat calamitatibus, quas gemebundus Propheta deplorabat dicens: Heu mihi! quia incolatus mens prolongatus &c. Pf. CXIX. 5. Quamobrem optandus est iste transitus ex hoc mundo, præsertim à te pso, ô Christiane miles, qui te iturum speras ad Patrem: Sanè dùm peregrinaris in mundo, constitutus es antè diem Festum Paschæ, & scire te convenit, quoniam venit hora tua, ut transcas ex hoc ad gloriam, de peregrinatione ad patriam, de Ægypto hujus exilii ad terram promissionis Paradisi. Nolo expectes post diem Paschæ cognoscere quoniam venit hora tua, ut transeas ex hoc mundo ad Patrem: sera nimiùm esset ista cognitio. Nolo prætereà Festum diem agus ante vigiliam, exemplo illorum, qui ducunt hic in bonis dies suos, & in puncto, dum dies l'estus advenire debuerat, ad inferna descendunt. Job. xxr.13. De quibus non incommodé accipitur illud Prophetæ: Pf. LXXXIX. 6. Mane floreat & transeat per prosperitatem vitæ præsentis, vespere mortis decidat, induret, & arescat in tormentis.

Scito igitur quia venit hora tua, hora mortis, cujus meditationem descripsit magnus Pater Basilius esse Philosophiæ aut sapientiæ descriptionem. Sapientia enim à sapore dicitur: facit autem mors sapere
de rebus singulis prout sunt; ut quod temporalia vanitati, descetuique sunt obnoxia. Hinc illud Hieronymi: Facile contemnt omnia, qui se semper cogitat moriturum. Et rursum illud Sapientis: Memorare novissima tua, & in aternum non peccabis. Eccli. vii. 40.
Hæc est saluberrima meditatio, quæ nosipsos definitive facit cognoscere. Homo quippè animal est rationale mortale. Si spatia tibi longæ vitæ spoponderis, si viaticum coacervaveris plurimum, si sarcinis
copiosis auri & argenti humeros tuos oneraveris, si
placidis voluptatibus dessuxeris totus, si ira, odio,
invidia, vindicta contabueris: Fama loquax te per

urbes garrula laudet.

Scito & recogita, quia hæc omnia quàm citissimè abeunt, & veluti pressus anguis essunt. Nam venit hora, ut transeas de hoc mundo ad Patrem, quando nihil ex his omnibus te comitari potuerit. Venit, inquam, hora tua non lento passu, sed transitu rapidissimo, quemadmodùm Tragicus expressit: Properat cursu vita citato, volucrique die rota pracipitis volvitur. Et Naso:

Volat irreparabile tempus, Et nihil est annis velocius.

Hoc afflictus Job conqueritur: Ecce ait, breves dies A anni transeunt & semitam Job. xv1. 23. &c. Et Sapiens II. J. Umbra transitus est tempus nostrum, & similia. Attamen cum ita esse nemo interrogatus dissentire valeat, adeò res in perspicuo est, nihilominùs fit cæcitate quadam superadmirabili, ut (nescio quomodo) horam hanc nostri transitus certissimam, & nostrisse quotidie oculis ingerentem, actualiter ignoremus: alioquin nunquàm tam infana & pertinaci aviditate mundo huic inhæreret nostra affectio; nunquam iic placeret percgrinatio viæ pro habitatione patriæ nunquàm ad res momentanee defluxuras, ad res noxias & anxias, ad res è manibus nostris, velimus polimus, elapsuras per tot vitæ discrimina, per ferrum, per saxa, per ignes raperemur. Unde, quæso, ta-lis error? Unde cæcitas tam profunda? Nisi quod dimeam, quontam transibo in locum tabernaculi, &c. Ps. B vertimus rationis oculos ab hujus horæ spectaculo, & ad vanitates & infanias falfas attenti respicimus. Proptereà trahimur ad exitum, nec sentimus. Est enim Philosophi & experientiæ vox, quòd vehementer attenti ad aliqua, delata ante oculos non videmus.

Idcircò ad horrendum transitus præcipitium rotamur, nec advertimus, nec insuper formidamus. Fingamus, obsecto, talem antè mentis intuitum imaginem, nam & in imagine pertransit homo, Ps. xxxviii. 7. inter cautes & scopulos, inter voragines Scyllæ & Charibdis, inter mille latrunculorum piratarumque insidias habendus est transitus: ubi quilibet, si casu aliquo devians tantisper offenditur, de seipso deque salute sua irrevocabiliter actum est. Navicula autem fragili luto compacta, & nervorum vinculis ligata est citissimæ putresactioni obnoxiis.

At verò quicquid ille qui vehitur egerit, sive mundo ad Patrem, de morte ad vit m, de miseria C dormiat, sive ludat & potet, sive iralcatur & litiget, navicula hac irreflexo, jugique rapitur curlu, & absque ulla momenti interpolatione ad tam extimescendum transitus locum allabitur, & prope-Quæ igitur insipientia, quis stupor, quæ similis æstimabitur insania, si inter hæc quispiam constitutus avertat oculos à periculis? Et vaga mente hùc illucque circunspectans, vel ludat lascivus, vel insidias vicino paret, suarum negligens, vel Sirenum cantibus delinitus obdormiat, vel vino somnoque sepultus elanguescat, vel colligendis inutilibus farcinulis totus vacet: ubi si brevis horæ momento aberraverit, tam certum & horribile supereminet exitium. Et aliorsum speratur inexcogitabilis Festorum gaudiorumque æternitas, si prospero, i noffensoque pede transierit. Transiet quippé ex hoc

Tu vero quitquis ad meliora suspiras, hæc te imago respicit, dùm es antè diem Festum Paschæ, antè diem transitus tui, dùm janua nondùm super sestivantes clausa est, dùm scire prodest, scito cum Jesu, quoniam venit hora tua ut transeas ex hoc mundo ad Patrem, scito quæ tibi transituro agenda supersunt. Et id meliùs agnosces, si quotuplex tibi transitus emineat, attenderes.

Est primus transitus per mare rubrum Baptismatis, vel Contritionis in egressu ex Ægypto. Est alter transitus per asperitatem tribulationis, & pœnitentiæ, in progressu per desertum. Est tertius transitus per Jordanem mortis, in ingressu terræ promissionis.

1 Aute

Huic tertio transitui per filios Israël figuraliter peracto, triplex Patcha correspondere legi-

Celebraverunt itaque Judæi Pascha victimam transitûs Domini ante transitum maris rubri. Celebraverunt aliud Pascha progredientes per desertum in monte Sinai. Celebraverunt tertium Pascha in ipso terre promissionis ingressu, Jordane pertransito. Triplicem hunc transitum comitata sunt plurima, quæ si per singula ad morestraducere liberet, exuberantissima prorsus essent materia. Ubi liquidò comperi, divinum verbum instar vividi fontis emanare iplum potantibus, qui quanto plus exhauritur, tantò plùs effluit. Videre est itaque circà primum transitum, agni Paschalis immolationem spissis plenam mysteriis. De hinc spoliationem Ægyptiorum, primogenitorum necem, divitionem maris rubri, Ægyptiorum subversionem, Mariæ canticum. Videre est circà secundum transitum, columnam nubis per diem, & ignis per noctem, desertum vastæ solitudinis inamænum, horribile, squalidum, sterile & aridum, serpentibus, feris hostibusque circumseptum. Ubi nibilominus vixit tam numerosa multitudo, pane misso cœlitus, & aqua erumpente de saxo durissimo. Conspicies ad extremum in transitu tertio Jornia verò hæc in figura contingebant eis, ad nostri doctrinam & eruditionem, in quos fines fæculi de-

venerunt. Sed ad alia vocat me temporis brevitas, & exemplum recentius utriusque placet intueri. Nam cum omnis Christi actio nostra sit instructio. Videamus oculo mentis, & sedulò meditemur, quid egerit Jesus Dux notter, quidve ottenderit ance diem Festum Pascha sciens quod venit, &c. Siquidem plurima tunc fecit & docuit, inter quæ illud præcipuum, illud nostræ materiæ & proposito congruentius est, quòd continuò subinfert Evangelista in secunda thematis particula: Cum dilixisset, inquit, suos, qui erant in mundo, in finem dilexit eos. Non deseruit Evangelicus sermo connexam verborum proprietatem. Nam quæ fœcundior poterat exprimi dilectio, quam Patris nomine? Dicere potuit Evangelista: Sciens Jesus quia venit hora ejus ut transeat ex boc · mundo ad Deum; vel ad gloriam, vel aliquid hu- C perperam, non inflaiur. Quia diffusiva est sui ipsius jusmodi. Sed immediate locuturus de dilectione, nomen fontalis charitatis per paternum nomen expressit, & addidit: Quia cum dilexisset suos qui Vis igitur erant in mundo, in finem dilexit eos. transire ex hoc mundo ad Patrem, de Ægypto miseriæ ad terram promissionis æternæ, tibi proposita est dilectionis semita, via charitatis regia, qua transiit Jesus. Per hanc viam ambulans non devias, hanc insequens non exorbitas, huic innitens non succumbis. Hac comitante, singula periculorum genera (quæ ab exitu Ægypti per desertum, & deinceps occurrerint) superabis. Hac duce, ad promissionis terram portumque selicitatis attingis. In hac complectitur & unitur tota Mandatorum divinorum via, quam cucurrisse gloriatur dicens: Viam mandatorum tuorum cucurri. Pi. CXVIII. 32. Brevis semita dilectio. Nam qui diligit proximum, Legem implevit. Rom. XIII. 8. Et rursum: plenitudo Legis dile. Dristotelis: amplius, quia amicitize jura ad paucissichio. v. 10. Et viator noster Jesus, qui exultavit ut gigas mos arctaverunt; nos vero illam loquimur amicitiam ad currendam viam, Pl.xvIII. 6. nunquid a primo mane nativitatis usque ad meridiem prædicationis, & nunc ad vesperum, dum hora sui occasus venit, quo tranfiret ex hoc mundo ad Patrem, viam hanc dilectionis indeviabiliter peragravit? Audi (si hæsitas) præsens verbum: Quia cum dilexisset suos qui erant in mundo, utpotè pro eis natus, pro eis postmodium prædicationi sedulæ & laboriosissimæ deditus, in sinem dilexit eos: pro cisdem morte spontanea duriter occumbendo. Et bene dicitur, in finem: diligunt enim,

aut diligere videntur nos hostes nostri, sed ad tempus, non in finem.

Diligit mundus, dum fortuita bona auri, argentivè cumulos suis distribuit; sed non in finem, quia morientes nudos deserit. Diligit caro, blandimenta illecebrosasque voluptates subministrans; sed non in finem, quia divulsa ab animæ nexu vermibus scaturit. Diligit dæmon, dum vanis honorum vehiculis ho-A minem extollit; sed non in finem, quia miseram animam allidit, dum allevaretur, & in abyilum dejicit. At verò Christus Jesus eum dilexisset suos, qui erant in mundo, in finem dilexit eos. Et ita periecto dilexisti tuos in finem, salutifer Christe, tum verbis, tùm longè patentiùs, factis. Hinc illa Cenæ Patchalis communicatio, hinc humillima in pedum ablutione subministratio, hinc memorialis æternisub Sacramenti specie derelictio, hinc exhortatio crebra, vehemens, & prolixa ad dilectionem, hinc postremò oblatio tuæ humanitatis ad omnem pœnarum, & contumeliarum, durissimæque mortis pro sua salute perpessionem. Quisquis ad hæc quinque figna per Christum exhibita converterit oculos, intuebitur quam recte dictum est: Quia cum dilexisset suos qui erant in mundo, &c. Habet itaque vera dilectio juxta quinque prædicta. Primò, danem, qui conversus est retrorsum; & lapides duo- amicabilem participationem : propterea cena-decim à siccato alveo in monimentum sublatos. Om-B vit hodie ipse qui charitas est cum discipulis, & hoste. Habet secundo obsequiosam humiliationem; idcircò lavit pedes eorum, & extersit. Habet tertiò liberalem sui ipsius donationem; ideò præbuit seipsum, quo majus nil dare poterat, in Eucharistiæ Sacramento. Habet quarto diffusivam veritatis & sui publicationem : proptercà ad habendum charitatem mutuam animavit. Habet quintò permanentem stabilitatem: proptereà morti non cedit; nec tormentis. Et cum dilexisset suos, &c. Concordantias istorum si requiris, pleni sunt Sapientales Libri, qui de Christo sapientia Patris sunt con-

Ad has quinque dilectionis proprietates non operosum est reducere illas sedecim ab Apostolo positas. 1. ad Corinth. XIII. 4. Charitas, inquit, patiens est, benigna est, &c. Nam quia charitas communicativa est & singularis, ipsa eadem patiens est, benigna est. Quia obsequiosa & humilis, non amulasur, non aget & liberalis, non est ambitiosa, non quarit qua sua sunt, non irritatur. Quia manifestatrix est sui ipsius, & veritatis, non cogitat mulum, non gaudet super iniquitate, congaudet autem veritati. Quia denique permanens est & fortis, omnia fuffert, omnia sperat, omnia credit, omnia sustinet, & nunquam exoidit. \$.5.6.7.8. Istæ sunt veræ dilectionis proprietates, & signa quibus apertum dedit indicium Jesus, cum venit hora ejus ut transiret ex hoc mundo ad Patrem, quia cum dilexisset, &c. Quod si quis pulcherrimum Ciceronis De Amicitia Libellum, & dicta Arithotelis vii. & IX. Ethic. & Senecæ in quibusdam Epistolis, inspicere voluerit, has veræ amicitiæ proprietates notatas inveniet: quantum hominibus salubris Fidei expertibus disserere datum est. Sed quia fidelis fidelibus loquor plus habent authoritatis apud me Pauli verba, quàm Tullii; & Theologi Joannis, quam Philosophi Alecundum quam jure Præcepti divini homo quilibet absque ulla exceptione amandus est juxta illud: Dr. liges proximum tuum, &c. Matt. xix. 19.

Quamobrem pede quo coepimus gradiamur, ut amandi artem cognoscamus, intremus scholam Christi, qui verius à Christianis, quam Cupido, vel Venus à Poetis, Deus amoris appellatur. Est enim Deus dilectionis, non solum amicorum, sed etiam inimicorum, cum dilexisset, &c. Frustra planè sperat aliquis in tremendo supremi Cancellarii

examine transire ex hoc mundo ad Patrem, si dilectionis artem nesciverit. Similiter incassum idem gloriatur de Religionis observatione, de perambulatione Mandatorum Dei, si non exemplo Abbatis & Ducis notiri Jesu Christi jugum charitatis tollat super se, regulamque dilectionis observet, in puncta quinque pradicta condistinctam. Observes in primis, tivus, & familiaris ad proximum, non tam corpo-rali, quam mentali consortio, & animi quadam præ-paratione. Corporalis anima annuali consortio. o discipule Christi, ut exemplo ejus sis communicativus, & familiaris ad proximum, non tam corpoparatione. Corporalis enim exercitatio, quæ fit in comessationibus, & confabulationibus ad modicum utilis est, I. Tim.iv.8. non respuenda tamen cum tempus postulat aut res. Nequit autem animus impatiens defectuum proximi, & austerus, amicabiliter cum eodem copulari; indignatur potius, refugit, aspernatur, & quasi durum colliditur. Patientia verò & benignitas eum mollificant, liquetaciunt, tractabilemque efficiunt, ac perinde copulatur facile ad proximum, ubi etiam durus per injurias, probra, vel contumelias extiterit. Vides quia ut charitas communicativa reddatur; ut patiens ac benigna fiat necesse est. Difficile hoc esse clamabis, ut injuriantes ames, benignèque lufcipias.

Difficile est faceor (inquit Naso) sed tendit in ardua

tiens viro forts, & qui dominatur animo suo, expugnatore urbium. Prov. xvi. 32. Et quomodò dominatur quis animo suo petis? Esucidat veritas: In patientia, inquit , vestra , possidebitis animas vestras. Luc. XXI. 19. Et quid possidere nisi dominari? Jugum hoc charitatis prius tulit Christus, ne forte credas intolerabile, servavit regulam amoris, & viam dilectionis ambalavit. Nam quæ injuria crudelior? Quætruculentior odii rabies, quam ut discipulus Magistrum, filius Patrem, familiaris Dominum, beneficiatus beneficium, absque ulla nec verbali quidem læsione, prodere audeat hostibus capitalissimis, & in necem horrendissimam osculo tradere? Hic talis, & deterior qu'am verba scribere sufficiant, erat Judas ergà Christum. Sed accipe quid Abbas noster patiens & benignus effecerit, & quo pacto quinque puncta regulæ charitatis in hoc uno complevent. Cum tam ecce primum. Ad pedes ejus facrilegos abluendos, imperiofam cervicem, mira humilitate, deflexit: habes secundum. Et eidem seipsum sacramentaliter exh.buit: habes tertium. Ipsum, ut resipiscendo diligeret, absque ullis contumelia vocibus monendo terrendoque commonuit; habes quartum. Ad ipsius denique proditorium, nefandumque osculum os dedit; nec extinxit, aut tepefecit amorem suum tanta infidelitatis, ingratitudinis, iniquitatisque glacies, quominus animam pro ipio poneret; nec ideò minus pro ipso, quia simul & pro multis: habes

Erubescat hæc audiens discipulus Christianus, quem tanta levitate frangunt injuriæ, qui ad unum descit, rejicit patientiam, jugum dilectionis à cervicibus excutit, discindit vestem nuptialem charitatis, benignitatem execratur, & oculotorvo, facie minaci, tumenti filentio, vel canino latratu, ad vindictam exercendam, tota iracundia furentis aviditate currit, & rapitur. Porrò quantò satius esset oblido transiturum nequaquam talibus irretitum & im-

plicatum retardari, & attendere illud Terentianum: Homini in vita nibil esse melius humanitate atque clementia. Quantò consultiùs egit mansuetissimus David erga maledicentem sibi Semei 2. Reg. xvi. 12. Dimittite, inquit, ut maledicat, si forte respiciat Dominus afflictionem meam, & reddat mihi bonum pro maledictione hac hodierna. Et ità profectò Deus Jupro malo, hoc bonum virtutis, & gloriæ. Alioquin non dixisset: Mibi vindista & ego retribuam. Rom. x11. 19. Sed si per impatientiam proprium Dei velis ulurpare Judicium, & vindictam exquirere, perdis operam, & causam tuam deteriorem efficis, simulque teipium lædit, & evocatur rancor in animo, sollicitudo molesta prosecutionis; & ubi etiam sub judice lis est, semper in incerto versaris, ne plus æquo tuas prosequaris injurias. Nam & si parvæ fint, nemini tamen injuriæ suæ parvæ videntur, ait Julius Cesar apud Salustium in Caibelis. Notus est mihi vir tempore nottro, quicquid invidia obstrepet, clarissimus, & absque ulla dubitatione doctissimus, qui gravibus, & ingratis lacessitus injuriis extitit, spreto omnis Juris divini & humani ordine. Sed per hæc, & similia medicamentorum spiritualium antidota, quæ innumerabilia sunt, inductus est, mal-Alioquin non dixisset Sapiens : Melior est pa- Ble silentio cedere calumniantibus, quam corum vexationibus comprimendis & puniendis intendere. Et cur non egisset hoc Christianus miles pro vita æterna; quando tot incredulos loquuntur historiæ, qui injurias suas patienti benignitate dissimulandas, magis quam vindicandas (præsertim cum perturbatione Reipublicæ) judicarunt, & spontaneo se damnarunt exilio? De his Valerius Libro quinto De ingratis. de Furio Camillo, de Scipione Africano & Nafica, de Hannibale & aliis. Sentio quam brevis hora supersit, quæ reliquas dilectionis proprietates compellit transcurrere potius quam tractare. Si cupiditas, pro spe inanis gloriæ, vel pecuniæ, facit hominem exterius communicativum, patientem, benignum, amicabilem, quod in adulatoribus, & disfimilibus temporibus colligitur; quantò magis hoc efficere habet vera charitas, pro spe felicitatis æternæ. Sed sentio quanta velocitate sol declivis, ad vesperum pernoto, tamque scelerato proditore suo epulatus est: Ctranseat. Et quidem pertimesco, ne aqua nostræ locutionis parum clara, parum nitens & fervida, paulò minùs stillaverit in mentalem quorundam auditorum pelvim, etiam usque ad sufficientem ablutionem pedum & fordium. Quamobrem venit hora, & jam est, ut transeat sermo ex hoc verborum strepitu ad filentium; & ea plurima quæ de transitu nostro, via charitatis regia, dicenda supererant, quam tractare disposucram, prætermittat: hoc unum sub ipso fine tandem admoneo, ut dùm sumus ante diem Festum Paschæ, dum venit hora ut transeamus ex hoc mundo ad Patrem, ex terrena scilicet conversatione ad virtutem & gratiam, præparemus nos ad edendum dignè cibum nostræ salutis, viaticum nostræ peregrinationis, Pascha verum transipuerile verbum durius factum, implacabiliter excan-D tus nostri in Eucharistiæ Sacramento: quatenus ambulemus in fortitudine cibi illius usque ad montem Dei, & per viam charitatis regiam gradientes, & neque ad dexteram, neque ad finistram declinantes, transeamus de virtutesin virtutem, donce videatur Deus devrum in Sion. Pf. LXXXIII. 8. Deus ille, qui cam dilexisset s 'erant in mundo, in finem dilexit eos. Joan. XIII. 1. Deus visci injuriarum, & hominem ad Patrem ex hoc mun- noster Jesus Christus, cum Patre, & Spiritu sancto unus Deus, benedictus in secula seculorum. Amen.

JOAN-

JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# IN DOMINICAM PASSIONEM

# **EXPOSITIO**

E Gallico in Latinum versa.

Gallice in MS. Cod. Vict. 138.

Ad Deum vadit Joan. xIII. 3.
Ideò Pænitemini.

D Deum siquidem vadit Dominus Jesus per mortem amaram, cernens dulcissimam Matrem -fuam Mariam. Eapropter per veram pœnitentiam doloris ejus habere debemus memoriam. Ita profectò est, quòd tui doloris verè memoriam debemus habere semper, ô benedicte Jesu, qui es verus ac B solus totius mundi Salvator. Meritò habere debemus Passionis tuæ memoriam; cùm posteaquam nos solo tuæ voluntatis verbo creaveras ex nihilo, voluisti etiam nos per magnos labores, infignesque angores, & dolorem recreare atque reparare. Per tantum, inquam, dolorem, quòd in hoc mundo ei similis repertus sit nunquam. Et hæc quidem omnia perpessus es pro nobis, pro nobis dico, ô devote populus, pro no-bis miserrimis creaturis, & contemptibilibus subditis. In nullo namque deliquerat ipse, qui ab infantia sua pati incœpit, in miseria, in dolore, in sletu, in fame, in siti, in frigore, in longinqua exteraque Ægypti peregrinatione; in vigiliis, in tentationibns, in impiorum exprobrationibus, in persecutionibus morti-Verum hodierno die (qui maximæ & amarissimæ Passionis dies fletus est, miseriarum & luctuum) universa completa est atque consummata pœnitentia. Quoniam ad Deum vadit Dominus Jesus per mortem C amaram, cernens dulcissimam Matrem suam Mariam. O Mater amœnissima, jam jam mentis meæ oculos sursum erigo, & in verze Fidei lumine, Evangeliorumque Libris contemplor, nunc quidem in conjecturæ umbraculo & devotæ contemplationis mecum considero qualis suerit discessus ille beatissimi Filii tui Domini nostri Jesu, cùm ad Deum per amaram properat mortem. Imprimis autem sedula mente voluto, quo pacto hesterno die, die scilicet magno Jovis, properavit de Bethania, ubi hospitio una tecum recipi solebat, inædibus Lazari, Marthæ, & Mariæ Magdalenæ, fecitque tunc ultimam suam in Jerusalem peregrinationem in morte sua durissima. Heu! Quam mœstus fuit ille discessus, quem his verbis affari poteras abeuntem: Vale, vale, Fili charissime, unicum solatium meum, & spes unica, nunquam posthac hîc te intueri potero? Conquerendo in hac verba, aut forsan in silentio, in solis gemitibus, in suspiriis, in singultibus, in complanctu moestissimo, quòd dolor vehemens loquendi auferret facultatem. Tu, specio-1a Mater misericordiæ (quemadmodùm religiose possum D concipere) tuum complexabaris Filium, speciosum forma præ filiis hominum, mitissimum agnum & innocentissimum, absque felle, absque reluctantia omni, ad occisionem euntem: tametsi idem in Trinitate Deus esset; eum tamen complexabaris tenerrimé, & facie (undequaque effluentibus lachrymis perfusa) demis-Tomi III. Pars III.

De

62

نائزا

fa deosculabaris, nunc facris humeris ejus, nunc pectori affixa. Tunc resumpto vigore dicebas: Vale, Fili charissime. Heu, Filimi! immò verò Pater meus, Dominus meus, & gloriofissimus Deus meus, potestati tuæ omnia subjecta sunt. Supplico humillimè ego desolata genitrix tua, parva ancilla tua, quam tanto dignatus es prosequi amore & honore, tuâ solà gratia, nec ullis meis præcedentibus meritis. Suplico, inquàm, miscrearis Matris illius, mancasque unà nobiscum hic in Bethania, Paschalem hanc Solennitatem celebraturus, quò Judæorum evadas furorem, qui conceperunt te velle morti tradere, & jampridem in Templo te lapidare conabantur, nec hoc te latet. Vidi etiam & ego lapides (heu quanta cum animi consternatione) quos manibus apprehenderant, ut te eisdem impetitum obruerent, nisi divina tua potentià te ab eorum manibus eripuisses. Simili quoque modo & nuncipsos aufugere possis: verumtamen non mea, sed tua voluntas fiat, prorsus ad optimam dispositionem tuam & beneplacitum. Vale, & si hic imprimis mihi molestus sit discessus, & valde dolorosisfimus: neque reverà te relinquere potero ullo pacto, sed te comitabor quocunque ieris, meque periculis tuis objiciam omnibus. O concessus devotissime! Si hîc cuiquam pium cor adfit quòd aliquando expertum sit amorem, eum præsertim qui est Matris ad filium, præsentis memor sit doloris, cum ex Bethania in Jerosolymam ad Deum properat per mortem amaram Jesus intuens Matrem piissimam. Verum, quid etiam Christo dilectissima & verè pœnitens Magdalena, hæc videns & considerans dicere poterat? Quid foror ejus Martha honoratissima & charissima Christi virgo, ejusque hospita in primis benigna? Credendum piè est, omnes sæpiùs valè dixisse Christo Domino suo & hospiti, omnibusque Apostolis ac Discipulis, qui eum magna cum tristitia concomitabantur, qui etiam valè dicebant his qui in Bethania remanebant, non forsitan sequentes Jesum Christum in Jerusalem. Quamquam certum est, tunc una cum eo, aut paulò post, Mariam Virginem, divam Magdalenam, aliosque complures petisse Jerusalem.

At noscere vellem quem gereres vultum, ô Juda proditor nefandissime, qui Dominum tuum optimum & Magistrum Jesum Christum prodere spoponderas. Quale erat cor tuum? Qualis aspectus? Cum & videres & cognosceres tam graves & amaras querimonias? O cor adamante & marmore durius, quod nec mollescit, nec infringitur tam affectuosa dilectione, tamque luctuosa compassione! O cor hominis inhumanisfimum! O cor, leonis corde elatius, bestialius, crudeliusque, cum nec flecti potuerit, nec placari ulla dulcedine! Quibusnam oculis (ô scelestissime Juda proditor) cernere poteras cœtum omnem? Quomodò apparere audebas, aut te ostendere, qui tantæ proditionis & consensum & causam præbebas, quòd ejus similis fuerit nunquam? Audebasne intueri ac salutare optimam tuam, fidiffimam, & benigniffimam Magistram, quæ tantoperè te, cum amabat, tum venerabatur, & nonnunquam mansueto tibi famulabatur obsequio? Dic, inquam, Juda, audebasne eum intueri? Eratne tanta tibi audacia, ut ei valè diceres, cùm tibi compertum esset quòd speciali proditione tua, Filii sui amissura erat conspectum? Ipsa namque amittebat suam vitam, suum solatium, & suam confolationem. Tu verò horum omnium malorum minister eras & procurator. O execrandam avaritiam, quæ taliter cor tuum reddidit obstinatum, obcæcatum, & absque verecundia, in tantum adegit sacrilegium flagitii hujus nefandi, detestandique. Eras pro-fectò, Juda, potius commendandus diabolo, cujus malitià abundabas, quam Deo. Tametsi piissima misericordiæ Mater nunquam erga te dignis usa sit opprobriis, quemadmodum benigne te (quemadmodum & ceteros) salutabat. Sic etiam secit Maria Magdalena, quemadmodùm religiose absque stulta assertione credi potest. Et quoniam forsan sentiebat te Judam, Principum Judzorum uti consuetudine, te rogabat suavissime, ut Judzos pacare velles, esseque pacis mediator. Iniquus profectò mediator & arbiter. Ignoras, ò Maria Magdalena, quonam pacto sese res habeant: hunc enim affaris, qui totius mali & incommodi author est. Non satis novisti, quomodò hujus rei occasionem dederis per charum & pretiosum unguentum quod supra Jesu corpus effudisti. Quòd si hoc rescisses, hanc instigationem, & hanc Judæ avaritiam, nonmodò universum patrimonium, verum & tunicas venum exposuisses, priusquam ei non integrè satisfecisses. At talis fuit divina constitutio, quòd te hoc latuerit; voluit enim quòd suæ Passionis my-A sterium sic perficeretur. Sic igitur vadit Dominus Jesus per mortem amaram, cernens dulcissimam Matrem suam Mariam. Eapropter per veram pœnitentiam, doloris ejus habere debemus memoriam. Præcedebat piissimus Jesus in via à Bethania ad Jerosolymam, tanquam fortis & strenuus Princeps ad præliandum contrà inimicum, & omnes ejus ministros. Discipuli autem sequebantur, modò cogitabundi, modò colloquentes, & Judæorum malignitatem exprobrantes, & Jesu Christi Magistri sui constantiam atque fortitudinem commemorantes. Ipse quoque Judas cum eis erat, qui forsan ut suam occultaret proditionem, audaciùs & acriùs contrà Judæorum loquebatur malitiam, & pro Magistri sui commendatione, B quemadmodùm non erubuit in Cena Dominum rogare, an ne ipse esset qui eum esset proditurus. Vesperi cum in Cena Paschalis Agnus manducandus esset, in magno quodam cenaculo, quemadmodùm duo ex Apostolis paraverant, per signum eisdem à Jesu traditum: Ite, inquit, in civitatem ad quendam, & dicite &c. Matt: xxvi. 18. Et illic parate Cenam. Quæ parata est tanquam in mensa rotunda; deindè loti fuerunt pedes Apostolorum, & demum sanctum altaris instituit Sacramentum. Tunc prædixit Jesus in Judæ præsentia Passionem suam futuram. Cui tamen pretiosissimum Corpus suum, sicut & ceteris Discipulus dedit manducandum, eumque juxta vulgariorem Doctorum sententiam in Presbyterum consecravit. Deinde dixit ei Jesus: Quod facis fac citins. Joan. XIII. 27. At ille mox egressus est. Tunc Dominus se clarificatum dixit, fecitque magnum ad residuos Apo-Itolos Sermonem, cos præcipuè exhortans ad amorem, dilectionem, & mutuam unionem: deinde oravit pro eis. Et hymno dicto exierunt, Matt. xxvi. 30. eratque hora noctis ferè decima. Tunc appropinqua- C te tantas sustinere pœnas, tantam trissitiam & tantam bat Jesus morti suæ amaræ, absque benedicta sua Matre, quæ erat (quemadmodum æstimari potest & cogitari) cum aliis sanctis seminis in aliquo hospitio, cujus inhabitantes Mariæ Magdalenæ, aut sancto Joanni Evangelistæ, aut alicui alteri noti erant. Nec (ut reor) dormiebat: cura enim, & anxietas dolorosæ Passionis Filii sui, quam & expectabat, & sciebat, eam ad vigilandum compellebant, & devotè orandum, juxta exemplum Filii sui, quemadmodùm paulò post dicemus. Nec pariformiter somnolenti esse debemus, audiendo de talibus verba fieri, immò potiùs cenitentiam, illius doloris habere memoriam.

Omissis igitur omnibus, hucusque tam in Cena, quàm anteà factis, incipiam benedictæ Passionis historiam, illic ubi Ecclesia sancta eam incipit hodiè, D complectarque simul quatuor Evangelistarum sensum, non nimiùm prolixis insistendo allegationibus, narrationibus, historiis impertinentibus, aut dubiis & quæ-stionibus quæ sieri possent. Sed enitar præcipue ad elevanda corda nostra ad devotionem & ad hujus amarissimæ Passionis condolentiam. Et accipiam semper fimul ipsius textus portiunculam: ut cognoscatis quid Evangelium comprehendat, & necessario credendum sit, & quid solum per religiosam cogitationem, con-

siderationem & memorationem dictum sit, quod verisimiliter sieri poterat aut dici absque quocunque erroris, aut stultæ assertionis periculo, quemadibodum priùs feci, sanctorum Doctorum exemplo. Et deducam textum in quattior & viginti partes, secundum quòd diei horæ quatuor sunt & viginti. Et erunt in nocte duodecim pro Sermone, & duodecim pro Collatione. Nec recensebo historiam Judæ, Pilati, Crucis, triginta nummorum, boni latronis, Herodis, & similium rerum, quæ aut incertæ sunt, aut parvie commoditatis. Verum primum humilienius nos coram Deo, postulemusque suam gratiam, dicentes sanctae Ecclesiæ orationem:

## ORATIO.

RESPICE quæsumus Domine super familiam tuam, pro qua Dominus poster Jesus Christus non dubitavit manibus tradi nocentum, & Crucis subire tormentum. Daque nobis, ut fructuose loqui valeamus, & audire, ad commovenda corda nostra ad pœnitentiam, & hujus mortis condignam rominiscentiam.

## TEXTUS PRIMUS.

GRESSUS est itaque Jesus sum Discipulis suis in villam quandam, Gethsemani dictam, trans torrentem Cedron, ubi erat hortus, in quem introivit ipse & Discipuli ejus. Sciebat autem & Judas qui tradebat eum, locum, quia frequenter convenerat Jesus cum Discipulis suis. Cumque illuc pervenisset Jesus, dixit illis: Sedete hic & orate, m non intretis in tentationem, donec vadam illuc, & orem. Et assimpto Petro, & duobus filiis Zebedai, capit contristario mastus esse. Tunc ait illis: Tristis est anima mea usque ad mortem, sustinete hic & vigilate mecum. Et progressus pusillum procidit in faciem suam, orans & dicens: Pater mi, si possibile est, transeat à me celix iste, id est, hec passio: verumtamen non sicut ego volo, sed sicut tu. Et cum surrexisset ab oratione, venit ad Discipulos suos, & invenit eos dormientes, & dixit eis: Cur dormitis? Non potuistis una hora vigilare mecum? Vigilate & orate, ut non intretis in tentationem, spiritus quidem promptus est, caro autem insirma.

# Expositio.

QUID hîc dicemus, ô dulcissime Iesu: ô pissime Pater, quid hîc dicemus? Cùm intueamur & audiamus ad nos redimendos, falvandos, & ad perpetuum gaudium perducendos (nisi nos obstaculum potuerimus) ad mortem usque mœstitiam. Nos sumus, Domine, hi qui peccamus & delinquimus, neque in te est culpa ulla, nos pænam accipere debemus. O ingratum & perversum cor humanæ creaturæ, si hunc dolorem contempserit, ejus memor non fuerit! Videor videre tamen quorundam ingratitudinem, aut ignorantiam, quæ in hæcargumentetur verba: Jesum Christum scilicet Deum suisse, nec ipsum sustinuisse ullam poenarn, aut affligentem dolorem, quapropter non opus est (ut eis videtur) nos dolorem habere, aut compassionem. Sed hoc est stultum: videte. Assentior equidem Deum esse lecundum divinam naturam immortalem & impallibilem; sed erar cum hoc tune homo passibilis, & tune similiter dolorem sustinebat, & multo majorem quam aliorum hominum aliquis, quamvis hoc non necessi-tate sed sua voluntate. Et cò amplius debemus ejus esse memores, & agere gratias Deo, nosque accusare, quòd occasio fuerimus tante benignitatis hominem, tam mitem, tantæ dignitatis & majestatis sulli-nuisse pro nobis amaram usque ad mortem Passionem, & id quidem sponte propria. Exemplum: Dominus tuus te pessimum videbit proditorem, quique per proditionem tuam, & læsæ Majestatis crimen mortis sis obnoxius, & universa progenies ab hereditate exclusa. Rex tamen adeò justus fuerit, quòd nec ullo pacto crimen tuum dimittere velit impunitum: altera verò ex parte tam benignus & misericors, quòd proprium Filium suum innocentem doloribus committet, augustiis, & morti, & id quidem sponte sua, ut justitiam concordet cum misericordia, & pace, fiatque criminis emendatio. Dic, quæso, mihi, eritne tam obstinatum cor tibi, & tam perversum, ut nullo pacto miscrearis innocentis illius filii, qui tantis doloribus, ut peccatum tuum reparet, A afficietur, ut tu à morte libereris & eleveris? Non dices (ut opinior) te usque adeò bonorum talis filii obliviosum esse, & ingratitudine plenum. Dic ergò mihi, quis puer cujuscunque mortalis Principis dignior, quis nobilior, quam sit benedicta Domini nostri Jesu Christi anima, quæ pro te sustinuit quæcunque prædixi, & dicturus sum, quæ (ut audio) tristis est, & mæsta, etiam usque ad mortem? Sed rogabis forsitan, ad quid Jesu Christo afflictio & dolor tuus conducat? Ex hoc, inquies, non erit hilarior. Responde juxta prædictum exemplum mihi; si etiam nihil Regio silio, qui ita pro te pateretur, & tui causa, prodesse posses, possesse memor esse doloris sui absque tristitia atque afflictione? Reor quòd non, cum naturaliter sit habenda compassio de quocunque homine innocente, quem quis mori, aut crudelibus affici tormentis videt. At replicabis, sic optime, inquis, argumentaris, si Jesus Dominus so-B vel tumultum populi, & captus sucrit in horto; velùm ut me salvaret mortuus esset: sed hoc nequaquam est, cum pro universo humano genere mortuus sit, & pro omnibus hominibus, præsentibus, futuris, & præteritis. Repelle à corde tuo hanc ingratitudinem, avaritiam, ac ignorantiam. Nam te manifestè perducam, ostendamque te ampliùs pio Jesu & ejus Passioni esse obnoxium, quàm si omnia pertulisset ad te solum salvandum, & redimendum. Nam te tam integrè redemit, ac si pro nullo prorsùs abs te passus fuisset. Postcaquam verò tam persectè tibi benefecit & sufficienter, vellesne quòd nulli alteri hominum simile bonum contulisset, sive Patri tuo, five Matri, aut alicui cognationis tuæ? Nunquam esses tanto rancore repletus, tam invidus, aut tam avarus, quòd hoc velles. Cognoscis igitur, te obligatum esse, etiam cum eo bono quod tibi accidit ex Jesu compassione, pro redemptione parentum, aliorumque amicorum, & ampliùs quàm si solus redemptus fuisses per pretiosam Jesu Christi mortem. C Hinc clare liquet, Deo dediti Auditores, quo pacto omnes & singuli debemus optime per pænitentiam hujus doloris habere memoriam. Si Dominus Jesus voluntarie sibi poenitentiam dedit, poenam, & fatigationem; multò fortiùs nos talia assumere debemus & pati, ad satisfaciendum pro nostris delictis, & justitia placanda; nunquam enim Deus malum impunitum permitteret:eapropter omnia peccata & delicta nostra Jesu Christo supposuit. Ideò ipse est justicia & redemptio nostra, teste Apostolo, 1 Cor. 1.30. modò nos junxerimus ei, & per Fidem, gratiamque eidem adhæserimus, Mandata ejus adimplendo, & quod ad nos spectat perficiendo, ejus sequendo exemplum, & quod nos restans perficere nequiverimus, ipse perficiet, exfolvet & complebit. Considero insuper benignum Jesum dolori suo & tristitiæ conjunxisse

# Prima Consideratio.

orationem. In qua nonnullas sumo consideratio-

Expedit, & necessarium est, in quacunque tribulatione & adversitate ad Deum recurrere, qui est protector & auxiliator noster, quando expedit & necesse est, hoc est, in tribulatione. Ipse enim semper adest tribulatis, modò eum dignentur advocare, aut nisi eum expulerint per asperrimum impatientiæ Tomi III. Pars III.

& murmurationis baculum. Ncc vult Deus fieri orationes ut doccatur, sed quia tali medio vult nos ei servire corde & ore, ut consequamur gloriam suam, pro commodo nostro. Quemadmodum Rex aliquis honore afficit ex suis militibus aliquem, probando eum in strenuis belli actionibus, tametsi absque tali labore ipsum honorare posset. Est etiam unus honorandi modus, quo nos honorat, cum patitur nos ip-. sum rogare, eumque tali siducia & samiliaritate in nostris alloqui orationibus. Hic namque est finis noster, & perfectio nostra. Et est intelligenda hæc consideratio de quavis adversitate, non corporali modò, verum potius spiritualiter, sicut in tentatione luxuriæ, fræ, aut avaritiæ, quoniam tunc est oratio necessaria magis.

# Secunda Consideratio.

Expedit orantem eligere locum secretum ab ornni turba, modò hoc aptè, ac consultè fieri possit. Poterat Jesus proculdubio non minus devote orare cum Discipulis quam solus; sed Discipulos reliquit, formam orandi ostendens, & modum, nobis præcipuè, qui facillime, aut aliorum hominum multitudine, aut societate, in oratione præpedimur. Sunt prætereà alia non contemnenda hic mysteria: cur Jesus exierit civitatem, torrentem transierit, & cur exierit clamorem, rùm hæc omitto.

# Tertia Consideratio.

Quamquam in secretis orationibus quilibet quoad corpus eligere potest convenientiorem sibi modum orandi, cogitationem recolligendo ad unitatem & simplicitatem: est tamen utile nonnunquam assumere formam, & modum Jesu hîc descriptum, qui se mifit in genua, & faciem inclinavit ad terram, in totius reverentiæ & humilitatis fignum. Hic modus potiùs locum habet in magna tribulatione, quando nullum relictum est consilium, quam universum negotium Deo committere, seque memorem facere propriæ impotentiæ, defectus, & miseriæ. Dixi in secretis orationibus; quoniam in publicis debet quis se conformare aliis, & usui consucto.

# Quarta Consideratio.

Secundum mysticum & moralem sensum, in orationibus nostris hos tres Discipulos nobis debemus asciscere: Petrum scilicet, Jacobum, & Joannem. Per quos tres virtutes innuuntur, firmæ Fidei cognitio per Petrum contrà tentationes, fortitudo per Jacobum, & divina gratia per Joannem.

# Quinta Consideratio.

In omnibus orationibus nostris submittenda est voluntas nostra divinæ: Ipse enim novit, quo opus sit nobis. Et rationabile etiam est ut non nostra, sed sua fiat voluntas. In signum cujus, Jesus Dominus se gerens per sensualitatem Advocatum, omnem inclinationem & sensualitatis velle Deo subjiciebat, & rationi; quemadmodum patet in vulnerato, quem præcipiant Medici incidi, qui rogabit, si fieri possit, ut absque tanto dolore sanetur, non tamen mea, inquit, sed Chyrurgicorum fiat voluntas; quoniam hi meliùs norunt quid expediat, quam ægrotans.

# Sexta Consideratio.

Membrorum fragilitas, sive in Religione, sive extrà eam, benignè & clementer toleranda est, quæ adhortari debet potiùs, quàm nimiùm asperè puniri, Dddd 2

aut condemnari. Hujus meminit textus noster, qui recenset, quo pacto dormientes Discipulos Jesus benignissimè excitabat, & exhortabatur.

Oremus igitur secundum textum & dicamus:

## ORATIO.

 $\mathbf{V}^{ ext{Ere}}$  totius mundi Redemptor Jesu Christe, taliter  $^{ ext{A}}$ dura corda nostra ad dolendum & compatiendum commovere digneris, ut dignè orare valeamus absque somno peccati mortalis, & per continuam pœnitentiam tui doloris habere veram memoriam.

# TEXTUS SECUNDUS.

TERUM secundo abiit Jesus, Goravit. Apparuit autemilli Angelus de colo confortans eum. Et factus in agonia prolixiùs orabat dicens: Pater mi, si non potest hic calix transire nisi bibam illum, siat voluntas tua. Et factus est sudor ejus sicut gutta sanguinis decurrentis in terram. Et cum surrexisset ab oratione & venit ad Discipulos, invenit eos dormientes ob tristitiam, queniam oculi eorum erant gravati, neque sciebant quid responderent ei. Et relictis illis iterum abiit, & oravit ter-B tio eundem sermonem. Tunc venit ad Discipulos suos & dicit illis: Dormite jam & requiescite, ecce appropinquabit hora, Filius hominis tradetur in manus peccatorum. Surgite eamus, ecce appropinquat qui me tradet.

# Expositio.

INCERTUS sum profecto quidnam facturisumus, quidve futurum sit de nobis, & quid postulaturi simus, cum Evangelicam audio historiam recitantem, quo pacto Jesus innocens, mortis vitæque Dominus, sanguinem sudaverit ob imminentis mortis considerationem, quam secundum sensualitatem tantoperè formidabat, & præsertim secundò, cùm positus suit in agonia, & in fignum mortis. Quid igitur nos reliqui tandem perveniemus? Fuit autem hoc certamen, eò quòd ratio vivaciter, & clarè, inevitabiliterque senfualitati mortem ostendebat amarissimam, quam paulò post erat passura, voluitque ratio sensualitatem cam sustinere mortem, ad obediendum Deo, absque fuga cogitanda, & abíque quocunque medio excogitando. Ex adverso verò sensualitas percipiens hanc mortem, præsentiebat omnia sutura, ac si essent præsentia: ideò in majorem modum reluctabatur tali morti, cum nullum videret effugium; neque evadendi potestatem ullam. Ideò expediebat cam tanquam rationis ancillam, eique subjectam, obtemperare illi quod ratio juberet. Cùmque ratio illa vellet sicut Deus, obediebat sensualitas, & huic se submittebat pænæ. Videtis igitur, quale illic fuerit certamen & duellum, Exemplum de Chryrurgico, & ægroto, qui invitus obediret, obediret tamen constanter. Est insuper facile creditu, quòd cum ratio cognosceret sensualitatem eidem hoc pacto esse obedientem, suscepit ex hoc in Deo gorem, per quem totus sensualitatis sanguis fuit commotus & processit sanguinis sudor; licet potius miraculosus esset quam naturalis, cum verus sanguis esset, & tam abundans, ut etiam decurreret in terram.

O vere totius mundi Pater & Salvator, fi agonia mortis cum tibi præsentaretur & appropinquaret, tantam tibi, secundum humanitatem, injecit tristitiam, tecitque prolixiùs orare, qui indubitato gloriam eras intraturus: quid mirum, si pauper ego & miserabilis peccator, qui nescio quò post mortem deventurus sum, nec quam sumpturus sim viam, an eam quæ ad salvationem sit, an eam quæ ad perpetuam damnationem; quid mirum, inquam, est, si tremo & tremisco. cùm ejus habeo memoriam? Sed quid mirum, si sanguinem sudo ex omni eo quod in me est, ob infignem timorem, pavorem, & mortis horrorem, quotiens aut nominatur, aut ejus mihi memoria in mentem venit? Parce tamen mihi, Domine, ob miserabilem cordis mei duritiam, quæ ista renititur sufficienter pensitare; sed potius ridet, jocatur & vilipendit, etiam in hujus mortis memoriam, nisi forsan cum jam eam sentiat, & ipsum pungat, atque jam constringat. Heu stultum cor & furiosum, cur non scinderis; aut ad solum sonum hujus mortis frangeris? Cur saltem te non disponis oratione prolixa & devota, Dei tui & Salvatoris exemplo, qui in tanta propter te est angustia, oratque pro te prolixiùs? Si aliorum te non miseret, habe saltem de te ipso misericordiam & compassionem. Plora ob venturatibi, nec scis quando, aut qualiter ventura sunt; unicum tibi residuum & resugium Jesus Christus, qui talia pro te pati non recusat. Si tam grande de morte certamem Jesu Christi suerit, cogita, quæso, quale in te erit inter corpus & animam, inter animam tuam & inimicos, qui te undequaque circundabunt. Ora etiam sæpiùs ad Salvatoris Jesu Christi exemplum, disceque benè mori, & omni hora per poenitentiam hujus doloris habe memo-

# Adhuc ex textu pracedenti.

SED dicit textus, Jesum etiam tertiò ivisse ad orandum. Considerate, devotissimi, si unquam tribulati hominis percepistis effigiem. Considerate, inquam, dulcissimum, & benignissimum Jesum, humillimè ad orationem euntem & redeuntem. Eundem ctiam humanè & benignè discipulos confortantem & consolantem cos, habentemque de corum tristitia compassionem, ob quam, naturali quoque ratione, somnolentiores, magis gravati, & ad dormiendum proniores erant. Quamquam est damnanda corruptæ nostræ fragilitatis consuctudo, nos ad mala, quàm ad miserrimi peccatores agemus? Quis finis noster? Quò C bona potentiores esse, exemplo Judæ, & suris vigilantis ut furetur & interimat, cum nos dormitamus, qui benè agere debemus, & custodiam nostri habere. Jesus dedit Discipulis dormiendi & requiescendi facultatem, sed haud diù durantem. Bonus pastor Jesus Christus vigilans præsentiebat Judam appropinquantem, qui eum traderet, ideò dixit: Sufficicit, surgite eamus binc. Joan. xiv. 31. Hoc reverà durissimum ire est; ad Deum vadit per mortem amaram Jesus, cernens dulcissimam Matrem suam Mariam. O mitissima, ubi nunc eras? Quid operabaris? Si falsissimus proditor Judas tam diligenter ad perdendum benedictum Filium tuum vigilabat; non credibile est, quin amor tuus magis te excitaverit ad cogitandum de eo, quam Judzi malitia eundem excitaverit contrà Jesum. Nonne religiosè cogitari potest Angelum, te Mariam, illa hora confortasse, quemadmodum hîc dicit Evangelium, Angelum, tuum de cœlis confortasse Filium. Si cœlestis Angelus tambenignus erat & misericors, ut Jesu confortaret sensuasingulare gaudium, & naturalem servorem, atque vi-Dlitatem, tametsi opus non esset, cum divinitas sufficeret ad dandam talem consolationem, qualis ad eum pertinebat; verisimile est, te Dominam, quæ potiori consolatione indigebas & confortatione non (quin consolationem reciperes à bono qui te custodiebat Angelo, & amabat) solam remansisse; aut saltem ab aliquibus aliis Angelis, cum eis esses familiarissima; cùm ratione purissimæ tuæ virginitatis, quæ Angelis dicata est, tum ratione Dei, cui ipsi subjecti sunt, & cujus tu es Mater, tum etiam, quia eorum officium est & proprietas consolari desolatos in corum tribulationibus, & confortare. Ad quod insinuandum commemorat Evangelium, Jesum suisse confortatum, sicut & priùs ei officium impensum suerat & honor in deserto; tunc sicut victori Deo, nunc sicut homini pavido; pavido, inquam, quoad sensualitatem. Gratiæ igitur vobis sint, ô Angelici spiritus Paradisi, gratiæ vobis sint de tanto ardore & diligentia, quam de nobis habetis, & de nostra salute; quàmvis nimium remissè cognoscamus sæpenumerò; cùm, præsentibus vobis, & suadentibus, contrarium agamus. Non verecundamur pudenda ac abominanda perpetrare peccata & facinora, quæ nec faceremus, nec facimus ullo pacto in alicujus hominis præsentia, qui tamen nullo pacto vestræ nobilitati& dignitati venit conferendus. Nimius est hic error noster ergà vos, ingratitudine plenus, quòd non ubi-vis locorum, etiam quantumque secretorum & occultorum, nos non vobis debitum exhibemus honorem & reverentiam. Adhuc ad hate cogitationem oculos elevo, & te rogo, invictissime Princeps Gabriel, qui nobis bonum attulisti nostræ Redemptionis nuntium & hanc Virginem intactam in hæc verba falutasti: Ave gratia plena, Dominus tecum: benedicta 14, &c. Luc. 1.28. eamque diligentissime confortaili, cum primum in ea exiguam notasses tribulationem, cùm cogitasset qualis esset tua salutatio. Te, inquam, rogo (& mihi veniam des de hac audacia) quoniam devotio ad eam me impellit, cum hac nocte scires virginem illam esse in tanta tristitia, in tribulatione multò majori quàm tunc, & hoc facillimè cognoscere poteras, descendebasne ad Mariam, ut eam confortares? Potuisset ne reverentia tua, & in hora gravissimæ visitationis suæ, secundùm quòd visitaveras cam, cum summo honore, gaudio, & jubilatione, quando dixit: Ecce ancilla Domini, fiat mihi secundum verbum tuum. Luc. 1. 38. Et absque dilatione, ad hunc consensum, puella illa quæ erat despecta, spreta, & misera, quæ ad suam reputationem fuit divinitus obumbrata, & tam sublimiter elevata, quòd Mater vera est Domini, & Principis Angelorum. Apparet mihi absque præjudicio credi posse te ipsam Gabrielem visitasse, dicendo: Ne timeas, Luc. 1. 30. & incoepisse recensere fructum ex hac Passione processurum, gloriam & gaudium quod post Jesu Christi Resurrectionem esset visura. Nec id dixerim, charissimi, tanquam Maria totius mysterii fuerit ignara, quod melius callebat etiam ipso Angelo, C ob eam quam habuerat experientiam: sed quoniam ita accidit quòd amicorum colloquium in qualibet adversitate est solatium, tametsi nil novi narretur, aut priùs scitum scit, immò sola præsentia delectabilis est. Et cum benedictus eius Filius tum cum ea corporaliter esset minime; erat tamen secundum divinitatem & gratiam: rationabile erat, ut cam Angeli aut visibiliter, aut per speciale motivum associarent, præcipuè autem Gabriel, & proprius Mariæ Angelus. Sistamus hîc, & juxtà præcedentem textum oremus:

## ORATIO.

JEsu, ultima spes nostra, & unicum solatium, digneris per te tuosque bonos Angelos in omnibus tribula-,, postrema necessitate nostra, in tremendo mortis certa-.,, mine, ut habeamus per veram pænitentiam tui dolo-,, ris, tui sudoris sanguinei, & orationis memoriam. Amen.

## TEXTUS TERTIUS.

DHUC eo loquente, ecce Judas unus de duodecim, & cum eo turba multa cum gladiis& fustibus, missi à Principibus Sacerdotum, & Senioribus populi. Qui autem tradebat eum dedit illis signum dicens: Quemcunque osculatus fuero, ipse est, tenete eum & ducite cauté. Et cum venisset, statim accedens ad eum ait: Ave Rabbi. Et appropinquavit ad Jesum, ut oscularetur. Jesus dixit autem: Juda, osculo filium hominis tradis? Amice ad quid venisti? Et osculatus est eum. Jesus ita-

que sciens omnia qua ventura erant super eum, processit, dixitque eis. Quem quaritis: Ego sum. Stabat autem Judas, qui tradebat eum cum ipsis. Ut ergo dixit eis: Ego sum, abierunt retrorsum, & ceciderunt in terram. Iterum interrogavit eos: Quem queritis? Illi autem dixerunt: Jesum Nazarenum. Respondit Jeus: Dixi vobis quia ego sum; si ergo me quaritis, sinite hos abire, ut impleretur sermo quem dixit: Quià quos dedisti mihi, Pater, non perdidi ex eis quemquam. Tunc accesserunt, & manus injecerunt in Jesum, & tenue-

# Expositio.

TBINA m incipiam? Quidapprobabo? Quidmagis demirabor; an destandam Judæ iniquitatem, qui osculo Magistrum prodit : an inæstimabilem Jesu misericordiam, qui eum recepit, & amicum nominat? An nefandissimorum & furiosorum Judæorum obstininationem, Jesum captivantium, cùm ad tantum fignum non fugerunt, aut eum adoraverunt? An eam quam Jesus habuit potentiam sic eos consundendi, qui tamen se hoc pacto capi permisit, & injuriosè teneri, ligari, durissimèque & inhumanissimè abduci? Quòd etiam debiles illos, & impotentes latrunculos oraverit: Sinite hos abire, Joan. xviii. 8. loquens de suis Apostolis. O verè universi mundi Salcharitas ejus avellere tribulationem, visitatione secreta, B vator & Deus Omnipotens, potes ne aliter tuos servare Apostolos à perditissimorum carnificum manibus, nisi eos rogando ipsos abire sinant? Est revera verum omnia quæ fecisti præcipuè facta esse, ut elatam nostram, & stultam humanæ mentis præsumptionem confunderes. Si namque tam infignis tu Magister & Dominus, in omni semper humilitate sueris subditus; multò irrationabiliùs & subjectos nos, & nullius utilitatis servos, in omnibus tenere velle authoritatem, & de illatis nobis omnibus injuriis inhumanam & rigorosam (omni pietate & compassione posthabita) expetere vindictam; quodque pejus est, quoniam Jesu humilitate abutimur atque dolore. Nec enim emendamur, nec ad eum pro impetranda venia cum bona spe recurrimus, immò permanemus in malo semper obstinati, nec à vitiis desistimus, nec criminosos delinquimus conatus. Compertum quoque hoc in Juda habemus qui ob tam magnm misericordiæ,& amicitiæ signum, nunquam'cor fuum (adamante durius,) mitigavit: verum proditorium suum ausum ad finem usque continuavit. Horrendum profectò est etiam solum meditari talem hominis miseriam. Quomodò consilia Judiciaque Dei terribilia sunt, incomprehensibilia, immò & abyssus multa? Nemo enim convertere potest eum, quem Deus ob iniquitates suas (ut dicit Ecclesiastes vii. 74.) reprobavit. Quis nostrum peccator, qui non similem timere debeat miscriam? Nullus enim est quin reprobationem meruerit, secundum saltem Justitiæ rigorem. Exprobramus & detestamur Judæ peccatum, nec immeritò quidem: nihilominus tamen quasi singulis diebus similia peccata, qualia Judas perpetravit, hoc vel illo ,, tionibus, afflictionibus que nos confortare, præcipue in D modo committimus. Judas avarus fuit, quot sunt hujusmodi in mundo? Judas ob avaritiam Magistrum suum vendidit, & Dominum quoad humanitatem; & ob avaritiam, aut alio minori peccato, quotidié nos Christum secundum divinitatem vendimus, ipsum negamus & prodimus. Judas eleëmofynas & bona pauperum furabatur, ut uxori suæ daret & filiis. Quæro à vobis, si nonnulli Ecclesiastici, aut alqui Testamentorum executores, non fic faciant, aut pejora. Judas noluit Jesu Christi prædicatione coverti. Quot audimus quotidie tam publicas quam privatas prædidicationes, nec tamen in ullo emendamur. Judas recepit pretiosum Corpus Domini nostri Jesu Christi in statu peccati mortalis, in perverso proposito, eàpropter inimicus citiùs corpus ejus intrabat. In Festo Paschæ, quæso, & inter Presbyteros quoti-Dddd 3

diè possunt aliquitales reperiri: Judas prodidit Magiftrum suum & Dominum osculando, quod signum esse debuit amoris. Peto à vobis: osculando pacis fignum in Ecclesia, aut sanctum Altaris Sacramentum, aut fingendo exteriorem bonitatem, prodimusne Christum in suis membris, per odium, aut invidiam, quemadmodùm osculando Judas tradidit Christum Jesum his qui posteà eum crucifixerunt; quod for sitan fuit eo invito, & absque ejus intentione? Non enim opinabatur rem eò usque progressuram, sicut innuit Evangelii textus. Deindè crucifigimus eum quotidie per crimen mortale. Crede non mihi, sed Apostolo dicenti, Hebr. vi. 6. quòd per mala opera rursum Filius Dei crucifigitur. Quod ideò est, quia quantùm est ex parte peccati, ipsum obligat Christum denuò mortem pati & Passionem, ad peccatum illud abolendum, nisi Passio ipsa semel sufficiens suisset ad deletionem omnium peccatorum, præsentium, suturorum, & præteritorum. Qui igitur multis modis Judæ assimulamur, cur non metuimus, ne ei fiamus in pæna & obstinatione similes. Videtis signa in variis modis. Igitur dolendum est quòd nec admonitione, nec comminatione, per adversitatem, per tribulationem aut dulcedinem per quam Deus mittit prosperitatem, homines volunt sese convertere, & vitam emendare. Deus tibi comminatur quotiens mittit tibi tribulationem; te osculatur & dulciter admonet per prosperitatem; quapropter nulla tibi relicta est excusatio quin, nisi mala operari cessaveris, veluti Judas damneris. Non, inquies, fimile est de me & Juda. Judas enim Magistri sui intuebatur præsentiam, suaque cernebat miracula, ego verò non. O homo qui hoc dicis, quomodò scis Judam Jesu Christi intuitum suisse miracula? Respondebis mihi: per Evangelia. Credis ergò Evangeliis affirmantibus hujulmodi Christi miracula quæ Judas viderat, & adhuc multò majora. Nullam excusationem habes, quin tantum honorem & obedientiam Christo Jesu tribuas, aut majorem quam tribuerit Judas. Habes namque & debes habere majus de sua Refurrectione testimonium, & mille millium Martyrum atque miraculorum, quæ postmodum hanc Fidem confirmaverunt. Si non credis, miracula facta esse; Judas ergò ea non vidit: non ergò magis eum accusare debes, quàm te, qui te ideo excusas quòd nulla videris miracula. Hoc similiter conducit facto pravorum militum, mitem Jesum capientium, & durè ligantium; quamvis manifostè suam experti suissent potentiam in eo quod ad unum folum verbum orisejus C ceciderunt retrorsum. Suam etiam noverant benignitatem, eò quod ipsos est passus resurgere. Tenemus enim, & credimus, ficut tunc sufficiebat, quòd Jesus est Dei Filius & verus homo, nunc qui est in gloria. Isti nullum horum credebant. Nec hoc dico ad excusandum Judæ facinus, aut aliorum Jesum persesequentium; sed ad humiliandum nos, & per talia exempla considerandum quomodò peccemus, & quomodò similem incurremus damnationem, nisi Pænitentiam egerimus & satisfactionem. Cogitate deindè quid de duro & obstinato corde Judæ fuerit, in hoc quod Jesus ei dicebat, meliùs fuisse quòd nunquàm natus fuisset homo ille qui eum proditurus erat: nec tamen terribilis illa comminatio ei profuit quicquam. Et reverà minus malum foret & eligibilius aliquem nunquam natum fuisse, quam damnatum esse, immò quàm facere scienter contrà Deum unum solum mortale peccatum. Nobis illud dicitur & prædicatur sæ- D jus ignominiosæ captivitatis recordatione. pissimè per Christi auctoritatem, sed nos instar Judæ furdam præbemus aurem, illudque contemnimus. Sed quæreret forsan hic quorumdam curiositas, cur adeò reprehenditur Judæ proditio? Poterat enim ipsum Jesus sua potentia retrahere. Nam secus etiam Redemptionis nostræ mysterium minime suisset completum. Et Jesus etiam dixit illi: Quod facis fac citius. Joan. xIII. 27. Quatuor hæ rationes nullæ sunt. Prima non: Deus enim cum potentia observare vult sapientiæ or-

dinem; per quam quidem sapientiam contulit liberum arbitrium cuicunque homini in hac vita mortali existenti, ut possit benè, aut malè operari. Utitur etiam erga aliquos Justitia, erga alios verò Misericordia, nulli prorsus faciendo injuriam. Nonne sufficere debuit Judæ ad revocandum eum à peccato, quòdei Christus & dicebat, & maniscste faciebat? Modò benignè pedes lavando, & tamdiù peccatum ejus celando, ne ipsum diffamaret, & ipsum in sua societate permittendo. Modò per rigorem, ut ei suam damnationem prædicando, & præcipuè cum ei diceret: Quod facis fac citius. Nec intelligendum est, Jesum præcepisse Judæ, ut eum proderet, immò potius hocerat ad revocandum, si tali admonitione debité uti voluisset. Poterat enim ex hoc facilè percipere, Christum benè totum incceptum suum malum, & quicquid cogitabat, scire; & tamen per hujusmodi verbum adhuc hoc Apostolis relabat. Putabant enim Judam exire, ut aliquid de ea quam conservabat emeret pecunia, non ut Christum proderet: facile enim conjici potest; alioquin sanctum Petrum, aut alios mox ipsum vi retraxisse, vel quod forsitan ipsum occidissent. Sanctus Joannes etiam postquam familiariter & secreto (obnutum quem sanctus Petrus eidem fecerat) Christum interrogasset, quinam eum proditurus foret, cui cum Jesus dedisset signum. illum scilicet esse cui daret panem intinctum, mox in spiritu raptus suit, se super pectus Domini declinando, ubi Paradisi & divinitatis secreta videns, non manifeltabat Judam aliis Apostolis. Quoad aliam rationem, quâ dicitur, Passionis mysterium sic debuisse impleri: verum est, sic impletum suisse; non tamen propter hoc Judas compulsus suit ad sic Magistrum suum prodendum, immò quia prodebat sua sponte, Deus Judæ peccato benè usus est, quemadmodum fecit semper. Benè etiam utebatur perversa voluntate tyrannorum Martyres persequentium, & malavoluntate quotidie inimicorum. Exemplum adhoc. Infideles aliqui habebunt odium mortale contrà reliquos hæreticos, suntque parati ut eos interimant, si Christiani illud permittant, non ob Dei & Christianitatis amorem, sed propter malam vindictam, vel ut possessiones eorum habeant. Dico hoc in casu, malam voluntatem illam ad bonum applicari usum posse, camque sumi posse in auxilium contrà hæreticos Fidei inimicos, si aliter sese emendare nolucrint. Non igitur sequitur, si factum aliquod bonum est, quòd ipsum sacientes benè faciant. Addendum esset quòd ipsum bona facerent intentione. Susceperunt aliqui marty-rium ob vanam gloriam, aut fundarunt ædes facras, & alii prædicant ob avaritiam, vel propter invidiam, aut propter odium, & aliis plerisque modis, ex quibus magna proveniunt bona, cum boni debite talibus utuntur, & tamen taliter ea facientes damnantur.

## ORATIO.

B Enedicte Jesu & miles victoriose, declimus nos captivos tuæ misericordiæ, quia pro nobisvoluisti ignominiosè, & cum proditione capi atque ligari; recipe nos in gratiam, & nostra exsolve debita. Tuere nos, Domine, à proditoriis mundi osculis, libera nos ab omnibus peccatorum vinculis, & ab horribili inferni carcere, bona mediante poenitentia, & pia hu-

# TEXTUS QUARTUS.

IDENTES autem hi qui circà ipsum erant quod futurum erat, dixerunt ei: Domine si percutimus in gladio? Simon ergo Petrusbabens gladium eduxis eum, & percussis Pontificis servum & abscidit auriculam ejus deteram, erat autem nomen servo Malchus. Dicis ergo Jesus Petro: Calicem quenz

dedit mihi Pater, non bibam illum? Mitte gladium tuum in vaginam: Omnes enim qui acceperint gladium gladio peribunt. An putas, quia non possum rogare Patrem meum, & exhibebit mihi plus quam duedecim Legiones Angelorum. Quomodò ergo implebuntur Scriptura, quia sic oportet sieri? Sinite usque hue: & cum tetigisset auriculam ejus, sanavit eum. In illa hora dixit Jesus A turbis. Tanquam ad latronem existis cum gladiis & fustibus comprehendere me: quotidie apud vos sedebam docens in Templo, & non me tenuistis. Sed hac est hora vestra & potestas tenebrarum. Hoc autem totum factum est, ut adimplerentur Scriptura Prophetarum. Tunc Discipuli omnes, relicto eo, fugerunt. Cohors autem & Tribunus & ministri Judaorum comprehenderunt Jesum 🕻 & ligaverunt eum, & adduxerunt eum ad Annum primum. Erat autem socer Caipha, qui erat Pontifex anni illius. Erat autem Caiphas, qui consilium dederat Judais: Quia expedit unum hominem mori pro populo.

# Expositio.

OVIRGO Mater, Maria dignissima, Mater gloriofissima, immò verò hodie dolorosa, incedit benedictus Filius tuus instar latronis, aut homicidæ ligatus. Vadit folus, omnes eum reliquerunt in hac afflictione, unus enim abiit hùc, alter illuc. Heu quid dico? Vadit, immò non vadit, impellitur, trahitur, truditur, dejicitur. Non etiam solus est, magna lictorum caterva omni malitia instructa eum undequaque circumdat, tâm ex ministris Justitiæ sæcularis Pilati, quam falsorum Judæorum, perversorum hominum, & crudelium. Hæc autem societas inîtructa est, ut impleat omnia jussa, immò verò pejora quàm ei præciperentur, si pejora facere posset.

Hac quoque tempestate adhuc inveniuntur complures illis fimiles (secundum quod nominari solent) ministri diaboli. Opinaris, ô perverse latruncule, tua potentia & fortitudine, te ducere Jesum, & eum juxtà voluntatem tuam tenere ligatum, qui solo verbo, in solo oculi momento, evadere posset, & te morti tradere, aut terram aperire quæ te deglutiat, aut te consumere igne cœ-lesti. Hoc palàm suit, cum totiens salsorum Judæorum manus evasit, volentium eum modò dare præcipitem, modò lapidare. Gloriaris tamen in tua malitia, ô maledicte & abjiciende latruncule! Tenemusne te debité, Magister? Opus erit esficacisermone, si velis & possis à nobis liberari. Afferte lumen C mines, secundum quod aliqui ha retici asserre nisi sunt. hùc, dixerunt forsitan qui eum tenebant, his qui deferebant laternas, & ardentes faces. Accedite huc, non est ipse, ipse est; quam quæso fingit se humilem? Et sic forsitan dicendo, cum facibus & laternis vrebant, & gloriosam faciem, & pretiosam Jesu carnem affligebant, aut ardentem pinguedinem suprà eum, suprà faciem ejus, suprà crines ejus projiciebant, O pia Mater, estne hoc dulce nutrimentum quod benedictio Filio tuo ministrabas? Sunt ne hæc dulcissima oscula, devoti amplexus quæ illi infigere solebas! Estne hîc gloria, & triumphus ei in die palmarum factus? Cecidit Jesus hic in longe aliorum manus: non quidem eo invito, quoniam invito eo nihil illi molesti inserri potuisset. Neque hoc est coactione aut necessitate; quoniam pertulit ligari propria sponte sua, ut nos removeret & liberaret à duris peccatorum vinculis, in quibus detinebamur omnes nos humani ge- p cepto persecutiones. neris, in carcere scilicet, & inimici servitute, & ut obligati magis, ac ardentiores ad ipsum amandum essemus. Pro nobis igitur est, ô devote populus, pro nobis est, quòd Jesus eo modo ignominiose & durè incedit ligatus; ideo debemus bene per poenitentiam hujus doloris habere memoriam. Sed appares insuper valde admirandus in omnibus factis tuis, ô dulcis Jesu totius mundi Salvator, adeò ut admirati sunt infernales inimici subtiles admodum, ut nec scirent quid

cogitare deberent. Monstrabas enim semper singularem potestatem & deitatem, cum præcipua fragilitate, impotentia, & humilitate. Hoc manifestum evadit nunc in hac captivitate, quæ magna impotentia, & humana fragilitate erat signata; nihilominus tamen se declaravit divinitatis virtus in auris sanatione, & in subito & resupino casu eorum omnium qui nunc te tenent, & pertrahunt te vi (ut eis videtur, & contrà tuam voluntatem. Hinc evenit, inimicum semper diversas excogitasse tentationes, ut certò cognosceret essette Jesus Deus, aut verus homo: non enim intelligere poterat, ipsum simul Deum esse & hominem, omnibus bonis contrarius sathan, & iniquitatibus repletus, cum Christus mortem expavelceret, cum oraret & gemeret, & cum taliter posteà duceretur. Ha inquit, non hic Deus est, non hic Deus est! Nam hoc Deo nunquam fieri posset. Sed cùm considerabat admirandos casus resupinos, & miracula: certè, inquit, hic Deus est, non homo. Millies & millies sathan in talifuit disceptatione & hæsitatione. Et proptereà tentavit eum in deserto; nec tamen certior factus suit, donec de facto post mortem ejus sensit potentiam ejus & divinitarem, cum ipse tolleret sanctos Patres ab eo in quo detinebantur loco, & cos gloriæ saceret participes. Admiranda est humanitatis cum divinitate unio, qua: quia non credebatur & cognoscebatur, ducebat postmodum Judzos hæreticos in turbatione. Adhuc hoc exemplo multi ob divina opera turbantur, cum Deus in uno casu, & in alio miracula operetur, aut in uno tempore potiùs quàm in alio, & ergà aliquos potiùs quàm crgà alios. Consimiliter de sua providentia, cùm inquirunt; cur Deus aliquibus malis bona mittat, & bonis mala, & in fine contrarium. Præsumptuosa curiositas est, velle hoc modo omnia inquirere, & intelligere Dei Judicia, quod tamen subditus aut discipulus facere non debet ergà alium mortalem hominem, qui aut Præceptor suus est, aut Dominus. Si Deus continuè operaretur miracula, ipsa parvipenderentur, quemadmodum videmus in universo mundo, qui est maximum miraculum. Si nulla operaretur, appareret iplum nihil aut scire, aut posse facere, nisi quæ actu operatur. Si unicuique in hoc mundo secundum propria tribueret merita, videretur non aliàs esse Inferos, aut Paradisum, pro divina Justitia exequenda. Prætereà si semper bona malis, & mala bonis mitteret; crederetur Deum non gerere curam mundi, quoad ho-

Abjiciamus igitur omnes stultas quæstiones, & credamus, Deum esse justissimum, & sapientissimum in his omnibus quæ videmus eum operari. Deus nec potest, nec debet ab alio quoque, præterquam à se iplo perfecte comprehendi & cognolci. Sufficiat igitur bona Fides. Sicut nos qui Incarnationis credimus mysterium, cognoscimus Christum aliqua facere secundum divinitatem suorum operum, alia verò secundùm humanitatem, quemadmodùm sustinuit tam ignominiosam ductionem, tam verendam captivitatem, tam crudelem ligationem, fecundum humanitatem, ut nos redimeret, utque nobis exemplum daret ipsum amandi, & patiendi pro eo, tempore & loco, & ut ligaremur & duceremur ad mortem, si casus exposceret. Si enim casus non poposcerit, secundum tempus & locum, fugere debemus suo exemplo ac Præ-

Quicumque cor patiens habes, devotum, & religiofum, pone nunc ante oculos cogitationis tuæ, in veræ Fidei claritate, imaginem & piam Jesu Salvatoris tui similitudinem, qui taliter propter te ligatus est. Et ut hoc imiteris exemplum, ordina omnia membra tua ad suum servitium per Mandatorum suorum ligamina, & per obedientiam dede te servum & ligatum tanto Domino, & rumpe alia peccatorum ligamina, quæ videntur furiosis hujus mundi hominibus esse magna libertas, cum sit de-

一日日本

spectissima servitus, & maledicta incarceratio. Quamvis ferrum, & catenæ, passiones, & carnales delitiæ apparent nonnunquam pulchræ, & placidæ, & tanquam auratæ vel pictæ; constringunt tamen eò fortiùs, ut aliquis minus exire velit, & malum versum est in deli-

cias, estque jam in sensu infirmitas.

Sed loquamur paululum de benedictis Angelis, de quibus dicit Christus, quòd Pater propter suam orationem mitteret ei plures quam duodecim Legiones Angelorum. Legio una complectitur sex millia, sexingentos sexaginta sex. Qualis est tanta multitudinis Angelorum potentia, cum unicus una nocte in exercitu Regis Sennacherib occiderit centum viginti octogintaquinque hominum millia. Facilè conjectandum est, quòd nisi voluntas Christi & sapiens ejus ordinatio suos impedivisset Angelos, mox Angeli ob honorem & reverentiam quam erga Christum habebant, confudissent omnem illam unico ictu despiciendam catervam. Sed expectaverunt natienter, ut suo optemperarent Domino; quia etiam aliqui illic erant qui forsan erant salvandi: & adhuc ipsi quotidiè nostram expectant conversionem, qui facimus sæpiùs talem reverentiam Deo, & eis omnibus tamquam Patri eorum & nostro, Jesu Christo. Percipitis hic magnam benignitatem Interrogabant enim Apostoli, si percussuri essent gladiis. Et priusquam responderet, Petrus qui erat ardentior ceteris, extraxit gladium suum, & volebat forsitan dividere caput satellitis Pontificis, qui forlan propiùs acesserat, ut caperet B Christum: sicut accidit quòd ministri Ecclesiasticorum virorum sunt interdum ceteris pejores. Sanctus Petrus erravit in ictu quia poterat aliter deflectere collum) & solum abscidit aurem; sed Jesus sanavit eum. Dicent forsitan aliqui, quòd proptereà conversus fuerit, & spiritualem habuerit sanitatem (secundùm quod Jesus facere solebat) cum sanitate corporali. Ostenditur etiam divina misericordia in prohibitione quam fecit Christus Apostolis suis, & Petro. Et hîc declarari potest quomodò sancti Martyres permiserunt se morti tradere; esto quòd possent tunc vindictam sumere, aut evadere, exemplo Christi, & pro Fidei nostræ confirmatione. Hic gladius ex duobus unus erat, de quibus in Cena dixerunt Apostoli: Ecce duo gladii. Luc. xxII. 38. Quibus respondit Jesus, satis esse; ut innueret, secundum Doctores, potestatem temporalem & spiritualem spectare ad san-C omnibus peccatis mortalibus, & nos ad te congrega, ctum Petrum, & ad Ecclesiam sanctam. Sed gladius temporalis, qui conducit ad mortalem & temporalem executionem, exerceri debet per temporales & seculares Principes, per Justitiæ auctoritatem, non propria voluntate, vel propter personalem vindictam. Perit enim gladio (ut hic dicit Christus Dominus) hoc est, incurret mortem, quicumque sic gladió percusserit. Omittimus hujus materiæ discussionem, quomodò fieri possit bellum, & quomodò quisque de sacto potest, & debet se desendere, & vindicare. Lt sumemus hic pro exemplo & doctrina, quomodò commendanda sit misericordia, & quòd sæpenumerò satiùs est juxtà Dei voluntatem aliqua patienter sustinere opprobria, aut ad remissionem propriorum criminum, aut ad majorem gloriam recipiendam & habendam, quam de omnibus velle vindictam expetere. Hîc etiam arguitur rigorosa quorumdam Superiorum præsumptio, qui mox ad primam vim ferilint Excommunicationis gladio, aut D puniunt alterum, & abscindunt subditorum aurem, per quam intelligo obedientiam: tot enim faciunt Excommunicationes, ut jam non formidentur. Sed heu! quam miserandus & gemendus abscessus vester fuit, ô sancti Apostoli, quæ lingua explicare possit dolorem vestrum, cum forsitan non auderetis dicere: Valè, Præceptor noster, bone Instructor, valè. Quamvis post illam sugam constanter & victoriosissime mortem sustinueritis, aliqui tamen nunc huc ibant, alii illuc. Et forsitan aliqui iverunt ad divæ Matris hospitium, in quo erat pia Mater in magnis dolori-

bus & augustiis, cum aliis devotis mulicribus. Quod præcipuè cogitari potest de sancto Joanne Evange-lista, qui juvenis suerat cui ablatum erat pallium, secundum famatam magis Doctorum opinionem. Poterat igitur ire illuc ad rursum se induendum, deinde redire, sicut dicemus posteà. Cogitate ergo religiosè absque stulta assertione, quomodo sanctus Joannes to-tus nudus juvenis pulsat, sui dat cognitionem. Et cum ingressus esset, aliqui corum qui intus erant, percun-Etati sunt eum, unde esset tanta tristitia, hac subita fuga, ille pavor, illa nuditas. Et Maria mox cogitabat quidnam esset, & dicere poterat forsan: Heu captus est, captus est verè Jesus benedictus Filius meus! Prophetia impleta est. Pastor percussus est, & dispersæ sunt oves. Ubi sunt alii? Deinde se convertit ad Mariam Magdalenam. Heu captus est benedictus Dominus, innocens tuus & bonus Magister, ô Maria Magdalena! Vadit, actum est, mortem sustinebit amaram. Estne sic Joannes! Quid dicis? Cur non loqueris? Da veniam (inquit sanctus Joannes in magnis suspiriis & singultibus) da veniam bona Magistra. Horror facti talis, est captus, qui me invasit tremor adeò vehemens est & magnus, ut vix respirare possim. Captus est verè & inhumanissimè captus trahitur, propulsatur, percutitur. Sed quid moror diutiùs? Date mihi tunicam, & revertar: vos verò diem expectabitis, quoniam nec securum est, nec decens tibi, bona Magistra, & tuæ societati, noctù per urbem incedere; referam vobis omnia. Cogitate prætereà, devote populus, cogitate si unquam pium vobis cor fuerit, & si unquam experti suistis quid sit amor Matris erga unicum charum suum filium aut mulieris cujuscumque benignæ & amabilis erga bonum suum Dominum, & amicum singularem. Cogitate dolores, planctus, clamores, fingultus & fuspiria quæ hîc fieri poterant, tâm à beata Maria. quam ab aliis Mariis, quæ postmodùm crucifixioni interfuerunt. Verba profectò me deficiunt ad ea explicanda, terminemus hanc orationem dicentes:

#### ORATIO.

VERE Pastor Jesu, quem totiens, perversa desideria nostra insequendo deseruimus, custodi nos ab conferendo nobis bonam patientiam, integram pœnitentiam, & captivitatis tuz assiduam memoriam. Amen.

# TEXTUS QUINTUS.

DOLESCENS quidam sequebatur eums amistus sindone super nudo, & tenuerunt eum. At ille rejecta sindone, nudus profugit ab eis. Petrus verò sequebatur eum à longe, & alius Discipulus; usque intrò in atrium summi Sacerdotis. Discipulus autem ille erat notus Pontifici, & introivit cum Jesu in atrium Pontificis. Petrus autem stabat ad ostium foris. Exivit ergo Discipulus alius qui erat notus Pontifici, & dixit ostiaria, & introduxit Petrum. Quem cum vidisset ancilla; ait: Nunquid & tu ex Discipulis es hominis istins? At ille dixit: Mulier, non novi illum, nescio quis aicis. Stabant autem servi & ministri ad prunas, quia frigus erat, & calefaciebant se. Erat autem cum eis & Petrus stans & calefaciens se, ut videret sinem.

## Expositio.

SUPPRIMITUR hic facile jactantia, & præsumpptio cujuscumque hominis. Quid vobis videtur? Si fanctus Petrus qui erat caput & fundamentum Ecclesiae sanctæ, electus à Deo, Dominum suum ad unius ostiariæ vocem negaverit, quæ esse debet nostra fiducia, 1169

fiducia, inquam, cujuscumque humanæ creaturæ, in in hac mortali vita viventis? O altitudo incomprehensibilis Judiciorum Dei! Quis ea investigabit? Quis ipsam non timuerit? Es (ut tibi videtur) hodiè homo probus, Deum amas, honoras eum, nolens ullo pacto paccare secundum conscientiæ tuæ dictamen, in qua nullum peccati mortalis remorsum habes. Hoc dato, meo crede confilio, immò Apostoli, non te stolidè & vanè extuleris, sed mane in pavore & timore. Ignoras enim an talis sis coram clara divina providentia qualis es in conscientiæ tuæ, aut fiduciæ obscuritate; saltem ignoras quid manè futurus sis. Intuere sanctum Petrum: quis credidisset, aut ipse aut alius, quòd à tali fiducia & charitate absque impugnatione cecidisset; de tali fidelitate, in tantam diffidentiam, inconstantiam, & iniquitatem? E diverso, si quis latronem, qui Christi societati non interfuerat, & erat miser latro, condemnatusque; quis spem de sua concepisset salvatione, quòdque cogniturus effet Christum & eum confessurus, cum sanctus Petrus eum neget? Quis judicasset ipsum latronem debuisse pervenire ad Paradisum non modò antè Judam, sed antè omnes Apostolos, immò verò antè Mariam Matrem? nihil igitur securius est aut eligibilius, quàm semper in profunda humilitate, sollicite & cum timore permanere, divinam expectanritis, aut stolide alios judicando, aut se meliorem quam alium erga Deum æstimando; cum saltem (ut vides) latro finalem habuerit salvationem. Cùm aliquem peccare videris, quantumcumque tibi malus videatur & perditus, geme in corde tuo, ipsi compatiendo & tibi, dicesque Deo: Dives es in misericordia, potes in momento misellam hanc creaturam à fimo relevare peccati, ut ipía sedeat in gloria, sicut apparuit in latrone, & mille aliis. Si è diverso videas hominem religiosum, optimum & devotissimum, ut tibi videtur, & fama eum talem prædicat, Deum glorifica dicendo: Custodi, Domine, quæhuc collocasti dona; est enim pulcher gratiarum & virtutum thesaurus quem hic congregasti. Sed vas ex se fragile est, circundatum latronibus expertissimis. Pretiosa navis est, ut scilicet dicebat Antonius, sed est in periculoso mari, pleno fluctibus, & tentationum abyssis: nisi eam protexeris, Domine, subitò omnia amittet, destructur, & dissipabitur. Simile exem-C plum capere debes, cum statum tuum consideras, sive in gratia sis, sive in peccato. Est insuper hic do-Ctrina contra eos qui nimis leviter, & absque matura deliberatione & consilio bona incipiunt opera, sive Religionis, sive votorum. Aut qui dicunt in corde suo vel ore: Faciam hoc, faciam illud, perferrem hæc & illa martyria, priusquam committerein unicum mortale peccatum. Et tales homines judicant omnes alios, &t erga eos indignantur, cùm se aliqua tentatione vinci permittunt, eò quòd ipsis apparet se nunquam tale quid perpetraturos. Nec tamen considerantabjectissimi, stulti, & præsumptuosi, quòd in sic judicando victi funt, & fuperati parva vana gloria, detestabiliùs, & graviùs quandoque, quam hi quos ipsi de manifestis aliis peccatis condemnant. Ignorant etiam, juxtà tritum adagium, horam pendere ad ocu-Non dico, non judio andum esse quòd quisquam vellet tentationibus resistere, & non vellet vinjutorio, & non à nostra fortitudine, vel virtute acquisita, aut ex nostra bonitate, consuctudine, sive voluntate, vel ex nostro sensu atque considio; quanquam semper expediat juxtà posse, & conatum proprium bona operari, & Deus supplebit residuum, qui non patiettir nos impugnari tentatione graviori, quam nos possimus sustinere; sed nobis juxtà tentationis qualitatem feren suppeties. Et in hoc tenere nos debemus humiliter:absque stulta deliberatione, aut judicio hujus, vel illius partis. Confiderate hig, fi beata

Tonoi III, Pars III,

Virgo audisset divum Petrum taliter, & tam parva commotione, vel assaltu Dominum suum negare. qualem habuisset compassionem, quam mansuete & benigne eum reprehendisset & arguisset; neque ei exprobrata fuisset. In hoc enim distant veri justi ab hypocritis. Hypocritæ arguunt per indignationem; justi verò per compassionem. Quantumvis etiam justi irati videantur exterius, aut quantumcumque dura afficiant punitione: est tamen semper interior mansuetudo, & judicant nonnunquàm eos meliores esse quos reprehendunt, quam ipsimet sint. Miror autem, ubi divus Joannes fuerit in prima Petri negatione, quem commemorat textus Jesum secutum fuisse, & suo medio Petrum duxisse intrò. Si enim divus Joannes hanc intellexit negationem, cur non flatim admonuit Petrum, ut ageret poenitentiam, & ut exierit, sicut posteà egressus est? Reor quod cam non audiverit; sed quòd magis se applicuerit loco, in quo Christus erat, ut omnia intueretur manifestiùs. In hoc autem quod dicit textus de quodam adolescente, qui vestimentum quoddam dimisit ut fugeret, habemus doctrinam quòd si possessiones nostræ, aut alia bona nobis impedimento fint, & proptered nos inimicus ad se attrahere velit (ficut contingit sæpiùs, & mille modis, per laqueos & retia, quæ nobis tendit) potius dimitdo mifericordiam; non fe de propriis extollendo me- p tere debemus quod nobis obest, & permanere minùs divites, quam cum omni divitiarum amictu deprehendi, teneri & perdi quoad animam, sæpiùs quoque quoàd corpus. Caveamus insuper hîc, ne assimilemur, scilicet Petro, quem una semina negare secit Dominum suum. Femina illa est mala nostra carnalitas, quæ sæpiùs adhortatur nos ut dimittamus Deum, & opere, & sermone. Posset hic conserrifimonia illi feminæ quia introducit aliquos in Ecclesiam, ideò facile postmodum Deum negant, & suam potentiam, sapientiam, atque bonitatem per varia mala. opera. Demùm quomodò mala seducit societas hic, liquet. Cùm namque divus Petrus cum Christo esset, firmus erat, hîçautem cecidit. Nec mirandum est, ô dive Petre, si calefaciebas te: habebas enim cor internum jam frigefactum per timorem, & tristitiæ gelu, magis quam corpus. Hîc igitur innuitur, Chriftum vere totius mundi Salvatorem, inter ceteras afflictiones magna sustinuisse frigora; vigebat enim intensum frigus, cum nudus penderet in Cruce. Ideòque ad ipsum humiliemur orantes eum, & dicentes:

## ORATIO.

PROTEGE nos Domine, à pervessa inimicorum nostrorum captivitate, & nocumentis aliis, ne te ullo modo negemus, nec facto, nec verbo; sed habeamus per poenitentiam dolorum tuorum memo-

#### TEXTUS SEXTUS.

ONTIFEX ergò interrogavit Jesum de Discipulis suis, & de dostrina ejus. Respondit Jesu: Ego palam loquens, sum mundo, ego semper docui G in Templos o in occulto locutus sum withil, quid me interrogas? Inci; sed volo quod victorize spes à Dei procedat ad-D terroga eos qui audierunt quid locutus sim ipsis, ecce bi sciunt quid dixerim ego, Hec autem cum dixisset, unus assistent ministrorum dedit alapam Jesu, dicens:, Sie respondes Pontifici? Respondit Jesus: Si male locueus, sum testimonium perhibe de malo, si autem bene, quid we cadis? Et misit eum Annai ligatum ad Caipham Ponsificem. Erat autem Simon Petrus in atrio deorsim stans sit calefaciens se. Rursus autem cum vidisset illum glia ancilla, copit dicere circumstantibus : Et hie enst com Jesu Nazareno. Et post pusillum accesserume que astabant, & dixerunt Petro. Vere & tu ex illis es: nam & loquela tua te manifestum facit. Et iterum nes gavit eum juramento, quia non novi hominem. Et intervallo facto quasi hora unius, dicit ei unus ex servis Pontificie, cognatus ejus cujus abscidit Petrus auriculam: Verè & hic cum illo erat, nam & Galilans est, nonne ego te vidi in horto cum illo? Tunc capit detestati, & anathematizare, & jurare, quia nescio hominem quem dicis. Et statim gallus cantavit. Et conversus Dominus respexit Petrum. Et recordatus est Petrus verbi quod dixerat el Jesus, quia prinsquàns gallus cantet, ter me negabis hodie. Et egressus flevit amare.

## Expositio.

AUDISTIS, devote populus, Jesu præsentationem Annæ, qui socer erat Caiphæ, & tenebant ambo Pontisicatum annuè, unus post alterum, & id quidem per pecuniam contrà Legis prohibitionem. Proptereà Annas hîc Pontifex dicitur. Quales Pontifices, talia & Judicia. Intelligitis insuper rationabilem soliditatem benigni Jesu, quomodò publicè locutus fuerat, & certus erat de bona sua & vera prædicatione; nam advocabat in testes etiam accusatores, & adversarios suos. Exposuerat & dixerat seorsum etiam complures suis Discipulis similitudines; sed illud erat etiam in doctrina sua publica, & ut omnia postmodum publicarentur & prædicarentur. Ex hoc doctrinam habemus reprobandi omnia quæ docen- R co, Domine Deus omnipotens, sapientissime, da vetur, quæ in publico non se ostendunt, singulariter Religionem tangentia. Apparet autem mihi quòd tunc falsa & sicta adulatio in Curiis regnabat Præsulum, quæ solum conabatur complacere majoribus, sive iniquè, sive obliquè, sive malè, sive ad malum. Hanc vídeo in ministro hoc, qui appropinquans cædit. Ha! Quanta præsumptio hujusmodi homunculi, benignum Christum alapà cædere sic dicendo: Sic respondes Ponzifici? Joan. xvIII. 22. Ex tunc, devotissimi, adulatio ignominiose veritatem persequebatur in illius persona, quæ ipsamet est veritas. Nec cessavir intereà idem efficere in pluribus locis in eorum persona qui veritatem loqui volunt, præcipuè autem coram Dominis & Curialibus, & sæpè coram civilibus. Quid hæc agere debuit totius mundi Factor & Dominus? Debuit ne hujusmodi perferre injuriam sine expiatio- C inspiratos & instructos, aliqualiter causas cognoscam ne & emendatione? Quare non se terra aperuit, vel ignis de cœlo cecidit, ad confundendum talem iniquitatis ministrum? Posset forsitan videri aliquibus Christum hic uti debuille sua doctrina, & cam facto confirmare, quia scilicet deberet præbere alteram maxillam, ut aliam reciperet alapam. Proceffit Christus medio modo, qui per benignume amicabile responsum oftendit ministro huic suum peccatum, absque hoc ut sua uteretur potentia; sed clementia usus est & sapientia in eo quòd dedit confilii sui, & doctrine intelligentiam quam modo adduximus. Non enim intelligebat ad literam quòd si percuteretur Christianus aliquis ad unam mamiliam, quot de facto deberet præbere alteram; nam hec esset nonnumquam superbiæ materia, aut simitilatæ patienriæ. Sed intelligebat quod habere debemus promptam voluntatem, ut tantum, aut plus (fi cafins se dederit) recipiamus. Hoc apparuit, quoniam D prædicatio pant admonitio nobis dirigitur. Sed non iple piùs Jelus lic'fecir, quoniam poltmodum pro peccato non modò unam præbuit maxillam, verum totum corpus in mortem. Expedit interdum, & necessarium est redarguere delinquentes, tum ob ipsoram falutem; tum ob Reipublicæ utilitatem. Considera hic, o cor impariens, o cor tumidum & inflatum, quod non potes, immo non vis ne unum rigidom quidem verbum proferre, quin mox teiplum excrucies ira, & continentiam habeas furioso non diffinilem, exprobras, juras, marmuras, minitaris aut verberas, chrumpis aut dejreis quod tenes, aut qued

juxtà te vides. Et adhuc contra Deum loqueris dicens, te hoc non meruisse; nec expectas ut ipse tanquam Judex justus vindictam pro te sumat: verum te in causa propria partem facis, & Judicem, mox meditaris vindictam vel per injuriam, vel nociva faeta. Te etiam nonnunquam poenitet de hoc quod non intulisti ei, aut dixisti, & gloriaris de vindicta tanquam de pretioso vasculo. Hic tamen vides Regem Regum, omnium innocentissimum, qui talem de facto recepit injuriam, & à tali, inque tali loco publico, in gloriosam suam faciem, quam Angeli desiderant aspicere, & quam totiens & castè, & devotè osculata es, ô Mater Virgo gloriosa, honorabilis A & pretiosa. Hoc tamen non obitante, contentus est dictorum suorum rationem reddere, & injuriosum hoc facinus convenienti suo responso confutare; quæ tamen nunc ei nihil profitit benigna, & rationabilis responsio, quam Christus & Annæ dederat, & suo ministro. Immò Annas misit cum ligatum, veluti jam morte dignum, ad Caipham. Ad Deum, vadit per mortem amaram Jesus, videns Matrem suam benignam; ideò meritò per pœnitentiam hujus doloris habere debemus memoriam. Si non quod ductio acris fuit & ignominiosa in principio, adhucacrior est secundario. Sed dicere possem: quomodo? Audio divum Petrum, qui adhuc bis Deum negat, & graviùs secundò, quam primò; & tertiò, quam secundò: quia peccatum quod non deletur per pœnitentiam, mox ad peccatum trahit. Da veniam, suppliniam, si minitula, & modica mea fragilitas, stultaque ignorantia interrogare audeat quo pacto, & qua de causa justa tua providentia passa fuerit Apostolum tuum Perrum, quem usque adeò in dics posteà amasti, & in hoc mundo honorasti, & adhuc honoras, & perenniter in gloria, qui posteà pro te mortuus est, quo pacto, inquam, potuit sapiens tua providentia pati quòd taliter te negaret, adeò injustè, & adeò ignominiosè amittendo amorem tuum, excludendo se à tua societate, propter inimici societatem, & acquirendo, secundum justitiam, damnationem. Me pœnitet, Domine, non decet ut ipse loquaris fine mediatore, tam floccipendendo, homini qualis ego sum. Sufficit mihi & sufficere debet ut per Sanctos Doctores per te & sacram Scripturam hujus permissionis, quæ tres sunt, præter superiùs tactas. Nunquam permitteres malum evenire, nisi esfet ad aliud bonum procurandum. Una ratio fuit, ut nobis darctur exemplum & spes remissionis; si flere volumus, & agere poenitentiam, quantum cumque graviter divinam offenderimus majestatem. Quisque igitur audit vel confiderat, quomodò sanctus Petrus plenè & sæpè Christum negaverit, non illig sistere debet greffum; progrediatur ulterius ad correctionis sue modum, & poenitentiam. Gallus cantat: Jesus Petrum respicit. Petrus egreditur, & flet amarissime, seque abscondit; secundum Doctores, in antro quodam galli canus dicto, quoniam non audet comparere, aut se permittere videri à te, dulcissima Magistra, usque ad Resurrectionem. Ad instructionem nostram dico gallum cantare pro nobis, quotiens sufficit cancus, nisi & aspectus Jesu adsit. Hic aspectus est sanota sua; & vigorosa in corde peccatoris inspiratio, qui te intuetur, speculatur, & disponit ad gemendum, plorandum, & prenitentiam agendum. Nec corporalis aspectus Christi ad extra suffecisset, nisi Deus interiùs suisset opératus. Id apparult in Juda, quem jesus non modò respexit; sed etiam osculattis est ; nec tamen profuit ei quicquam. Verè poenitens post hujusmodi respectum egredium ab omnibus malis occasionibus peccari. Quod non saciunt qui iconpensals corum inerect referent; volumas, aut The A. A. I won't proprohibitas societates. Et ficut peccatum suit valdè andrum, plorandum est amarè, exemplo Petri, qui toto tempore vitæ suæ ad gallorum cantus slebat. Si non possis stere corporeis oculis, sle saltem oculis cordis interius. Aliæ duæ causæ fuerunt tales. Una ad humiliandum Petrum in semetipso. Deus solet virtutum ædificium in profunda humilitate fundare. Est igitur humilitas admiranda virtus, cum, ad magis corrobandum.eam, Deus permittit pro tempore aliquo defacere virtutes. Notate de illa quæ noluisset habere duos filios sancto Joanni & Jacobo similes, & ante annum, posteà duos alios habuit. Alia causa fuit ad humiliandum divum Petrum erga suos subditos, & ut effet pronior ad indulgendum in benignitatis spiritu. Is qui non peccavit, est facile in punitione alterius rigorosior. Nunquam, inquit, hoc perpetrassem, nunquam hoc vel illud commissi facinus adcò turpe & horrendum. Et despecti elatique homines non cognoscunt quòd sapiùs sunt pejores, etiamsi non in alio, quam in hujusmodi stulta, & præsumptuosa sui ipsorum æstimatione, tanquam si propria virtute, & absque divino auxilio aliquod peccatum evitassent. Tales sibi ipsis divinam claudunt misericordiam, sicut ceteris claudunt. Non quin justitia & correctio fieri debeat; sed oportet assiduè compassionem esse interius, exemplo piæ Matris, aut misericordis custodis, qui verberibus afficiunt, vel ligant B ægrotos, aut mente captos pueros, & permittunt nonnunquam injurias, vel verbera eis inferri, non ob correctionem, sed ob compassionem. Sumite hîc doctrinam, quòd magnus aliquis & publicus peccator poterit esse postea veritatis, & bonorum morum prædicator, modò sit cum & postasperam pœnitentiam & publicam; aliter non. Videtis hoc in sancto Petro, qui priùs peccavit, deindè prædicabat, & gubernabat Ecclesiam, sed hoc fuit post pænitentiam. Si igitur sic est, ô dive Petre, gloriose Pastor Ecclesiæ sanctæ & coelorum claviger, si sic est, & sic certè est, ut haberes compassionem de filiolis tuis, & subditis Dei, permiserit Deus ut sentires in tuis erratis qualis nostra sit fragilitas: humana fragilitas ad omnia mala & crimina prona. Supplicamus, & te oramus, quòd per illam quam Deus tibi contulit misericordiam, quando te respicere dignatus est & convertere, ut impetrare velis supra nos omnes hic existentes tam benignum aspectum, ut ad prædicationis C sonum, aspectus Salvatoris nostri Jesu Christi, tua intercessione, meliora reddat, avertat, & convertat dura & obliviosa corda nostra ad se, ad compunctionem, & ad poenitentiam amaram, sufficientem, atque integram.

# ORATIO.

RESPICE, vere totius mundi Salvator, benigne Jesu parvos tuos, & cujuscunque ætatis & sexus servulos & subditos; respice eos nunc tali aspectu, quo divum respexisti Petrum, & fac, ut assiduè per poenitentiam criminum suorum habeant memoriam.

Ad pracedentem materiam continuatio.

In recitatione nostra sumus tanquàm in noctis medio, aut paulò post, cùm Dominus noster Jesus dubi, aut paulò post, cùm Dominus noster Jesus dubi, eò ergo devenit, quò pervenire debebat. Secunceretur ligatus ab Anna ad Caïpham, ubi fuit inhumaniter & crudeliter ad diem usque carceribus detentus. Deindè dicit textus.

## TEXTUS SEPTIMUS.

ANE autem facto Concilium inierunt omnes Principes Sacerdotum, & Seniores populi adversus Jesum convenerunt, & Consilium fecerunt, qui quarebant adversus Jesum testimenium, ut eum Tomi III. Pars III.

morti traderent, nec inveniebant, quamvis multi testimonium falfam dicebant adversus eum. O convenientia testimonia non erant: Novissimè verò venerum duo falsi testes & dixerunt: Quoniam nos audivimus eum dicentem: Possim destruere Templum Dei hoc manu factum. O post tridium aliud non manu factum readificare. Exurgens autem summus Sacerdos, interrogavit Jesum dicens. Nihil respondes ad en qua isti adversus te testificantur? Jesus autem tacebat. Rursum summus Sacerdos interrogabat enm & dixit ei: Adjuro te per Deum vivum, ut dicas nobis, si tu es Christus Filius Dei benedicti. Dicit illi Jesus: Tu dixisti: Et ait illis. Si vobis dixero; non credetis mihi, si autem & interrogavero, non respondebitis mihi, neque dimittetis. Veruntamen dico vobis, amodo videbitis Filium hominis sedentem à dextris virtutis Dei & venientem in nubibus cœli. Tunc Princeps Sacerdotum scidit vestimenta sue dicens: Blasphemavit, quid adhuc desideramus testimonium? Ecce nunc audistis blasphemiam de ore ejus, quid vobis videtur? At illi respondentes dixerunt: Reus est mortis. Tunc expuerunt in faciem, & qui tenebant eum, illudebant ei, & cooperuerunt faciem ejus & colaphis cæciderunt eum. Alii autem palmas in faciem ejus dederunt, dicentes: Prophetisa nobis Christe, quis est qui te percussit? Et alias multas blasphemias dicebant adversus

# Expositio.

SCIRE desideratis, ut opinor, ô devote populus Christiane, ubi erat mœsta, & gemebunda Domini nostri Mater, tempore asperrimi hujus negotii, mortalis scilicet & injustæ Sententiæ, injuriosarum harum blasphemiarum, & turpium facinorum, contra innocentem suum & benedictum Filium. Quoniam autem non mihi certæ scripturæ sunt, utar verisimilibus conjecturis, secundum quod incœpi, absque præsumptuosa affectione, sed ad devotionem religiosam permovendam. Heu, ubi eras benignissima Mater & Domina, ubi eras, inquam, hoc doloroso matutino tempore! Audierasne rumorem, & magnam commotionem quæ per universam urbem Jerosolymitanam divulgabatur ob benedicti Filii tui captivitatem? Æstimandum omninò est quòd sic; quoniam pro omnibus curam hababat, & eò amplius divulgabatur & dispergebatur ab uno ad alterum ejus captivitas. Unusquisque murmurabat, fiebant colloquia: aliqui enim loquebantur ei compatiendo, alii ut nova audirent, alii per despectum & irrisionem. Captus est dicebat unus, non respondebit igitur vobis ampliùs dicebat alter.. Quid est quod agitur, interrogabant hi quos adhuc latebat negotium. Falsus Propheta est respondebat unus. Jesus est Nazarenus dicebat alter, qui captus est & deductus. Hi etiam qui priùs eum cognoverant, amaverant, & honoraverant, detrahebant illi, secundum quod sacere solet populus mutabilis, cum quis decidit à statu suo fublimi in adversitatem aliquam, vel condemnationem, etiam injustè. Dicebant igitur: Per Deum, illud præcogitabam, prædicebam quòd malè eveniret ei: mihi credite, quoniam numquam placuit midùm ut mihi videtur, facile præsum potest quòd talis totius civitatis commotio citò pervenerit ad divæ Virginis aures: vel relatione nepotis sui sancti Joannis Evangelistæ, de quo priùs dixeram: vel per aliquosalios Discipulos, aut per aliquos ex vicinis: vel per alios ipsius civitatis qui eam noverant, & amabant. Non erat enim ulla bona creatura quæ eum cognosceret, quin ipsam amaret, magnificaret, & honoraret, ob fingularem honestatem & benevolentiam, quæ in omnibus gestibus ejus relucebat, qui erant benignitate, gratia & reputatione bona referti. Ad-Eecc 2

ventabant forsitan complures tales nuncii, unus post alterum. Postremus idem dicebat quod primus nunciaverat, aut addebat secundum quod nova divul-gabantur: & pervolant facillime, citiusque mala quam bona, & plerumque adjicit hono, vel per amorem, vel odium. Et tu Mater afflictissima, eos audiebas patienter, ut opinior, honestè, & constanter, quemadmodum decebat tantæ virtutis & constantiæ Dominam. Et facili conjectura credere licet, potius alios à te consolationem recepisse; præsertim Mariam Magdalenam, & Discipulos tu confortareris. Tunc incipiebas esse desolatorum consolatrix, quamvis internè experireris per graves tuas dolorum aperturas, benignum cor tuum, maternum, & clementissimum affligentes. Interrogabas diligenter quicquid fiebat, & factum erat, modumque faciendi. Divus autem Joannes cum cognovisset Jesum ab Anna ad Caipham circà noctis medium ductum fuisse, & sanctum Petrum ter eum negasse, ipsumque egressum fuille, cùm Jesus missus esset ad manè usque, in custodiam in domo Caiphæ, de quo manè mentionem facit textus præsens, cum universum congregatum esset Consilium, intereà, dico, divus Joannes ad te rediit, benedicta Domina, ad eum in quo hospitio suscipiebaris locum, & illic manere poteras, forsan ad manè usque. Et dum dies illucesceret, cum beato Joanne Evange- B Magistrum suum & proprium suum Dominum, conlista nepote tuo, & aliis mulieribus quæ sequebantur Filium tuum à Galilæa, & serviebant ei, ministrantes ipsi de bonis suis, & cum aliis qui, ut dictum est, advenerant, & valdè manè in magno dolore & simplicitate accedebas Caiphæ domicilium, in quo ligabatur & detinebatur Filius tuus benedictus, standoque in loco aliquo vici, cernebas falsos Judzos cum magna diligentia adventare. Nam cum ingenti odii signo exultabant perversi & proditores Judæi, cò quòd detinebant in corum carcere, & ipsorum potestate innocentem tuum & benedictum Filium. Et manifestè apparebat in eorum gestu, & operandi modo, cos valdè & acerrime animatos esse, ut ipsum durissima morte affligerent, invidia eos taliter incendebat & odium. Cùm autem quasi omnes advenissent, & Caiphas diligentiùs quàm alius surrexit, devenerunt ad cum locum, in quo erat Propheta ille Jesus. Caiphas eum vocari jussit & adduci. Et milites nefandi C cifigere. Nequaquam deinceps sic agamus: sed conquàmpromptissimi ad hoc faciendum erant, quorum aliqui in media nocte eum custodierant, inferendo ci omnes quas poterant injurias, opprobria, & convitia. Et erat illic benedictus & innocens Jesus omninò solus, destitutus omni auxilio & consolatione cujuscunque hominis ipsum amantis. Asperrima res est hæc, & valdè assligens, in memoriam reducere, & considerare Regem Regum turpiter incarcerari, ut nos à carcere liberaret, & ut nos libertate donaret. Alii etiam satellites qui de novo advenerant, paratissimi erant omnes, & coeperunt clamitare atque trahere. Hohe! Hohe Jesu bone Magister! Te venire necessarium est, Sacerdotum Princeps te vocat, aduenit finis tuus, nunc scietur, D riam. quid hactenus hîc profueris. Tam horibili exclamando voce, protrahebant eum ligatum penitus, & consputum, atque satigatum ad Caipham, sedente Confilio undequaque circa ipsum. Tunc factum fuit omne quòd hic dicit Evangelii textus. Quærebant falsa testimonia, & non inveniebant sufficientia. Non enim ob rationem & justitiam inquirebantur testimonia, sed ut occultaretur eorum malitia & injustitia: erat enim duplex iniquitas, quoniam iujustitia & fictio. Jesus ad hæc falsa nihil respondebat. Tunc Caiphas enitebatur proprio suo responso eum convincere, conjurando ipsum in Dei honore. Et Jesus dare voluit Deo illum honorem, & suam hic potestatem prositebatur, & deitatem, prædicendo ultimum suum ad Judicium adventum in honore & potestate, sicut iudicabatur per ignominiam & impotentiam. Caiphas

magni doloris signum ostendens, dirupit vestimentum suum, secundum quod Judzorum mos erat, cum audirent aliquem contrà Deum blasphemantem. Et in hoc fanctior erat corum consuetudo, quam ca quæ est inter nos Christianos, qui audimus quotidiè Dei blasphemias undique, & omnibus modis, non ponendo ullum remedium, vel saltem non exequendo, & practicando data remedia. Caiphas clamabat. ipsum blasphemasse, eum contemnendo, & interrogando : Quid vobis videtur? Et condemnaverunt cum esse dignum morte. Deinde conspuebant, & deridebant eum, & inclamabant adeò valdè, ut reor, quòd Virgo & Mater dolorosa, sonum audire poteras, & murmur, & ctiam alapas, colaphosque, atque dirisiones, & quæstiones quæ illic siebant. Hoc non fine magno gemitutuo erat & dolore, quoniam prius nec videras, nec audieras fieri ei tales subsannationes dicendo: Tradamus eum morti, caveamus ne vivat amplius: & tanquam stulto illudendo ei. O inæstimabilis Dei patientia! O humanæ creaturæ incomparabilis iniquitas! O Deus, ad quam divina tua majeitas humilitatem descendit? Ad quæ convitia versa est tua gloria & dignitas? Heu! Ad quam ignorantiæ, & iniquitatis cæcitatem humana perversa est creatura; cum adeò furiosa est contra tra te Deum suum, legitimum Dominum suum, & Judicem! Sed sic est, quod Adæ & Evæ superbia per summam purgatur atque deletur humilitatem, & hic nostræ Redemptionis est mysterium. Heu, quotidiè adhuc perversa nostra iniquitas inobediens est Deo! Neque enim magni facit, immò nihili omninò reputat; sed quantum in se est, judicat ad minus per invidiam, unam rem vilem & indignam esse amandam, laudandam & honorandam. Conspuitur per diversas immunditias & abominabiles à multis peccatoribus, & secum luditur tanquam cum fatuo, contemnendo Legem suam & horrendas minas quæ super nos malos peccatores venient; nisi pœnitentiam egerimus; nos tamen abutimur illis, & deridemus. Sic staque agere, quid aliud est quam judicare Deum tallum in sua Lege, & promissis Prophetarum, eumque calaphizare, & alapis cædere, immò verò cruvertamur, & orando dicamus,

#### ORATIO.

Es v verè in humanitate Deus & summe mundi Ju-J dex, qui ad nos liberandum & salvandum in extremo judicio, voluisti falsò accusari, judicari & condemnari. Custodi nos ab universis malis accusationibus & condemnationibus, five hominum five inimicorum, utque judicemus & condemnemus, non te, & æquam tuam super nos ordinationem, sed nosmetipsos hîc per pænitentiam, & dolorosæ mortis tuæ memo-

### TEXTUS OCTAVUS.

Dducunt Jesum ligatum ad Pratorium, hocest, ad Curiam Pilati, vel ad Judicis locum, & tradiderunt Pontio Pilato Prasidi, & ipsi introïerunt in Pratorium, ut non contaminarentur, & indigni sierent, sed ut manducarent Pascha. Tunc videns Judas, qui eum tradidit, quod damnatus esset, pænitentià ductus, retulit tringinta argenteos Principibus Sacerdotum & Senioribus, dicens: Peccavi, tradens sanguinem justum. At illi dixerunt: Quid ad nos? Tu videris. Et projectis argenteis in Templo, recessit & abiens laqueo se suspendit. Principes autem Sacerdotum acceptis argenteis, dixerunt: Nonlicet eos mittere in corbonam.

sive in truncum Templi, quia pretium sanguinis est. Consilio autem inito emerunt ex illis agrum figuli in sepulturam peregrinorum. Propter hoc vocatus est ager ille Acheldemach: hoc est, ager sanguinis, usque in hodiernum diem. Tunc impletum est quod dictum est per Jeremiam Prophetam dicentem: Et acceperunt triginta argenteos pretium appretiati, quem appretiaverunt à filiis Israel, & dederunt eos in agrum siguli, sicut constituit mihi Dominus.

# Expositio.

A D Deum vadit Jesus. Hic enim traditus est Pilato ut judicetur ad mortem amaram,! quem videbat, & sequebatur dulcis Mater ejus. Si autem aliquis ignorat, aut non percipit, vel sentit in corde fuo, qualis tune fuerit premens angustia Virginis Mariæ, Matris benignæ. Cogitet & meditetur Judæfactum, qui habuit cor adeò induratum & perversum, & amplius quam dixerimus; attamen cum videret certò, Dominum suum tam dulcem, & adeò benigni cordis, Pilato traditum esse & condemnatum: & cum videret etiam forsan afflictum & dolorosum statum tuum, ô Domina, mitis ejus Magistra, quem tantoperè amaveras, sustinueras, servieras, & honoraveras, & statum etiam beati Joannis, Mariæ Magnalenæ, & aliarum mulierum, tantum concepit do-B lorem, & tantam desperationem, verecundiam, & indignationem contra seipsum, quòd se suspendit, nec se dignum reputabat quòd terra ampliùs cum sustineret, vel quòd unquam veniam mereri posset. Verè Judas graviter hic offendit, accipiendo tantam de divina misericordia, & Mariæ desperationem. Non igitur hoc factum tuum narro, ut ipsum probem, sed ad oftendendum quòd fi dolor tuùs & compaffio tua tanta fuit de tuo & nostro. bono Præceptore Jesu Christo cum cognosceres ipsum adjudicandum esse morti, manifestum signum & argumentum est, quòd tenerrimum, sapientissimum, dulcissimum, & amorosissimum beatæ Virginis cor prorsùs omni angustia, & dolorosis tormentis suit oppletum, similiter & religiosa Discipulorum corda, aliorumque Apostolorum, & devotorum hominum. Taliter itaque debemus nunc sentire hunc dolorem, & memoriam, & devotam compassionem, continuam que pœnitentiam. Notetis hîc de Juda, & compluribus aliis punctis pœnitentiæ, quia pœnituit eum peccasse. Pœnitentia ductus, confitebatur publice, quemadmodum peccatum publicum erat, restituebat quod malè acquisierat, triginta scilicet argenteos. Sed in hoc erravit, quòd cecidit in desperationem, malè sentiendo de divina misericordia tanquàm minor esset, & peccatum suum majus ea. Et ortum habuit (ut videtur) hæc desperatio ex inhumano & iniquo Judæorum responso, quia non eum benignè recipiebant, immò postquam peccatum suum & facinus confessus fuerat, dicebant: Quid ad nos? Tu confidera factum tuum.

Factum hoc, exemplo esse debet Confessoribus, & viris Ecclesiasticis, ne sint inhumani, respondendo aut loquendo his qui consistentur; immò ne cos abire sinant sine bono consilio, consortatione, & bona consolatione.

Video hîc aliquos peccare contrario modo ad Judam, quoniam sperant de misericordia divina, sed confitentur sine restitutione, ideò delinquunt in pluribus quam Judas. Quapropter secum peribunt nisi ad se redierint, & suerint reversi.

Cogitemus adhuc circà textum simulatam Judæorum conscientiam. Timebant intrare Curiam Pilati, quia Gentilis erat, ut manducare possent Pascha. Quod non est intelligendum de agno Paschali contra Græcorum errorem, quoniam nocte præcedente manducatus suerat. Sed per Pascha in præsentiarum intelliguntur panes candidi absque sermento, qui comedebantur per

sex dies Paschæ. Nec tamen erat Judæorum conscientia adeò pura, quin sine scrupulo innocentem traderent ad mortem. Complures hodiernis temporibus funt eis similes, quia occidunt homines per detractionem, murmurationem, aut mala exempla, & exhortationes, nullam formando de his conscientiam, nec confitentur in aliquo. Taceo de abominabilibus, & detestabilibus peccatis contrà naturam, & naturalibus immunditiis quæ fiunt, & traduntur oblivioni, nec fit de eis Confessio, nisi nescio in qua generalitate, nil in speciali sive in particulari dicendo de talibus. Notate demùm quo pacto Judai sanctorum Prophetarum impleverint Prophetias, quæ multò antè tempore scriptæ fuerant, absque tamen hoc, quòd se id facturos opinarentur. Est autem totum quasi hoc ad Fidei nostræ approbationem. Per hoc etiam complures Judæi postea suere conversi. Sic adhuc est quotidie, quòd mali divinam adimplent voluntatem inscii. Sic similiter prophetizabat Caiphas, quòd expediens esset, mori unum hominem pro populo. Non quòd crederet esse Prophetiam; sed hoc modo Spiritus sanctus per os ejus loquebatur, absque hoc quòd sciret, quò illud tenderet. Taliter sæpenumerò sacit Spiritus fanctus, quòd voluntatem suam per peccatores annunciat, & per cos qui alios erudiunt. Sic agitur sæpè cum humanis Judiciis. Ideò magna securitas est pro. bonis qui in Deum habent fiduciam sicut Susanna, & timorem, sicut Martyres: nihil enim sit sine justa ordinatione Dei, summi Domini. Nec intelligendum, quando hîc & alibî Scriptura dicit, aliqua facta esse, ut adimplerentur Scripturæ, quòd Scripturæ causæ fuerint cur talia evenire deberent, vel evenerint; sed est è contrario, & per modum sequelæ: quoniam, quia res tales venturæ erant, secundum Dei ordinationem, Scripturæ talia sic prænunciabant. Finaliter juxtà textum offeramus Christo Jesu nostram ora-

#### ORATIO.

PRotege nos, Jesu Magister bone, & custodi ab omni semper desperatione, quantum cunque te aut verbis aut facto offenderimus prodendo, nosque in gratiam recipe per poenitentiam integram, & fiduciam de tua justitia, misericordia, & tuæ mortis memoria.

## TEXTUS NONUS.

Ilatus ergò exivit ad Judæos foràs , & dixit : Quam accusationem affertis adversus hominem hunc? Responderunt & dixerunt: Si non esset hic malefactor, non tibi tradidissemus eum. Hunc invenimus subvertentem Gentemnostram, & prohibentem dare tributa Casari; & dicentem se Christum Regem esse. Dixit ergò eis Pilatus: Accipite eum vos, & secundum Legem vestram judicate eum. Dixerunt ergo Judei: Nobis non licet intersicere quemquam: Ut sermo Jesu impleretur, quem dixit, significans qua morte esset moriturus. Introivit ergò iterum in Pratorium Pilatus, & vacavit Jesum, & dixit ei: Tu es Rex Judaorum? Respondit Jesus: A temetipso hos dicis, an alii dixerunt tibi de me? Respondit Pilatus: Nunquid ego Judeus sum? Gens tua, & Pontifices num meum non est de hoc mundo. Si ex hoc mundo esset Regnum meum, ministri utique decertarent, ut non traderer Judais. Nunc autem Regnum meum non est hinc. Dixititaque Pilatus, Ergo Rex es tu. Respondit Jesus: Tu dicis, quià Rex sumego. Ego in hoc natus sum, & ad hoc veni in mundum, ut testimonium perhibeam veritati. Omnis qui est ex veritate, audit vocem meam. Dicit ei Pilatus: Quid est veritas? Et cum hoc dixisset, iterum exivit ad Judaos, & dixit ad Principes Sa-

A

serdotum, ad turbas: Nihil invenio causa in hoc homine. At illi invalescebant dicentes : commovit populum, docens per universam Judaam, incipiens à Galica usque huc. Pilatus antem andiens Galilaam, interrogavit, si homo Galileus esset. Et ut cognovit quod de Herodis potestate esset, remisit eum ad Herodem, qui & ipse Jerosolymis erat illis diebus.

# Expositio.

VAdit ergò Jesus à Pilato ad Herodem, quia Pilatus hoc medio cupiebat absolvi à Judæis, & coruin petitione, non condemnando innocentem. Dilucida enim perspiciebat tres corum accusationes nullius esse momenti, & quòd Judæi volebant, ut soli eorum verbo fidem adhiberet. Si (inquiunt) non esset hic malefactor, non tibi tradidissemus eum unquam. Joan. XVIII. 30. Sunt adhuc aliqui eis fimiles. Deductio illa admodùm verenda erat & opprobriosa, eò quod in die fiebat, & eo tempore quo Jerusalem variæ conditionis hominibus replebatur, ratione Solemnitatis Paschalis. Et quamvis accepissent Judæi consilium, quòd non occisuri essent eum in die Festo: fuit tamen corum consilium dissipatum, tum per divinam voluntatem, & at implerentur Prophetiæ, tum per Judæ proditoris opportunitatem, qui judicabat tempus hoc opportunum, secundum quod dicit Evangelium, quòd quærebat opportunitatem quomodò proderet Jesum. Et cogitari potest facile, quod in hujusmodi transitu, op- B probriis, injuriis, & confusionibus referto, sequebaris mœstum tuum Filium, Mater dolorosissima; non quidem propè eum, nam furiosa turba te accedere vetabat. Heu, quanta angustia, pium tuum & maternum cor premebat, cum cerneres, & audires, hoc pacto tuum perduci Filium Jesum! Unus trahebat, alter trudebat, alii projiciebant eum luto, alii sursum per fenestras ei illudebant. Et ut breviter dicatur, maledictus ille populus quantumcunque poterat illi inferebat mala. Hæc fuit quarta deductio, quâ Christus deductus est. Prima ad Annam. Secunda ad Caipham. Tertia ad Pilatum. Quarta hæc est ad Herodem.

Hic textus nos instruit per Domini nostri responsum, quod Christus non venit in hunc mundum ut regnaret, & dominaretur temporaliter, quoniam fugit, cùm vellent eum facere Regem. Et quidam petebat, ut hereditatem divideret inter ipsum & fratrem suum: cui (ô homo) respondit: Qis me constituit Judicem super C vos? Luc. xII. 14. Non dico, quin Christus Rex fuerit, & totius mundi Dominus, & in temporalibus & spiritualibus. Sed dico eum non venisse ut exequeretur Dominium, & Jurisdictionem temporalem. Opinabantur tamen Judæi, eorum Messiam regnaturum temporaliter, & cos facturum majores, & potentiores ceteris omnibus. Sed hic intellectus nimiùm carnalis erat, ideò fuerunt etiam decepti. Et in hoc errore eos sequuntur complures Christiani, qui nolunt servire, nisi propter temporalia bona, & horum derident paupertatem qui insequi Christum volunt : licèt ad hujusmodi errorem præcipuè tollendum, Deus suscipere voluerit nostram humanitatem, & ostendere cùm facto, tùm verbo, nostram felicitatem non esle in hoc mundo; sed eam in alio mundo inquirere de- D tam Herodis curipsitatem rectè consusam suisse, & bemus, & in alia vita. Contemplemur insuper Pilati modum, qui interrogabat quidem quid esset veritas, sed non expectabat responsum. Tales sunt complures, qui volunt acquirere scientiam, aut devotionem, sed non perseverant. Et ob hanc causam tam rari inveniuntur, qui perfectam habeant perseverantiam. Prætereà concipere hic possumus Judæorum contrà Christum odium. Esto enim quòd totis nisibus appeterent esse extra tributa Romanorum, & proptereà posteà eorum secuta est destructio; falsò tamen acculabant Christum Jesum, quòd prohiberet illa tributa,

qui perfectam prædicabat libertatem. Hoc autem faciebant ut Pilatus eum condemnaret. Responderunt etiam, quòd poteitas interficiendi aliquem non attinebat ad cos, quamvis secundum corum Legem lapidarent blasphemantes, quemadmodum occasione hujus beatum Stephanum lapidaverunt. Sed ordinatio Dei erat, Jesum debere aliam mortem subire, secundum Prophetias, scilicet mortem Crucis. Oremus igitur & dicamus,

#### ORATIO.

VEre Rex, & veritatis testis Jesu Christe, da nobis veritatem cognoscere, ut te valeamus semper sequi per pænitentiam, & memoriam tuorum tormentorum, & tuæ (quemadmodum Evangelium testatur)

#### TEXTUS DECIMUS.

Erodes autem visõ Jesu gavisusest valde. Erat enim cupiens ex multo tempore videre eum, ed quòd audiret multa de eo, O sperabat signune aliquod videre ab eo sieri. Interrogabat autem eum multis sermonibus. At ipse illi nihil respondebat. Stabant autem Principes Sacerdotum & Scriba constanter accusantes eum. Sprevit autem illum Herodes cum toto exercitu suo, illusitque indutum veste alba, & remisit ad Pilatum. Et facti sunt amici Herodes & Pilatus in ipsa die, nam ante inimici erant ad invicem.

# Expositio.

FUit charissimi Domini nostri Jesu Christi durissimus, & ignominiofissimus ad Herodem transitus. Sed adhuc reversio suit tantò inhumanior, quantò Judæorum Principes minus menuebant quòd Christus corum manus evaderet, & ne aliquo favore absolvere-Vident nunc magnam partem intentionis suæ se consecutos esse, cum Herodes una cum eis illudit Jefum. Considerate vehemens odium, & invidiam capitalem Principum Judzorum, quoniam ibant & redibant ut accusarent Christum, & ad obviandum ne eis evaderet.Reverà Herodes, hîc prophetizas de facto, multò meliùs operaris quam credas, & quam tua sit intentio. Amictus albus, quo induis Christum Dominum, fignat & testatur suam innocentiam, & ipsum esse tanquam agnum album, innocentemque, qui non aperuit os iuum ad clamandum, ad balandum, & refpondendum. Videntes complures Jesum hoc modo vestitum, judicabant hoc esse stultitiæ signum. Tu, ô sapientissima Mater, mox ad suam puritatem & innocentiam cogitatum vertebas, de qua quidem innocentia judicabas meritò, & approbatè. Sic quoque quod stulti mundani ad illusionem vertebant & irrifionem, tu ferebas ad sublime mysterium, honorem, reverentiam & devotionem, ficut fit adhuc quotidiè ergà bonos Religiosos, qui deserunt extraneos habitus mundi, ob aliquam observationem spiritualem, sapientem, & devotam. Sed considero etiam stulreprobatam. Desiderabat videre Christum, non propter bonæ doctrinæ commoditatem, immò quærebat aliqua mirabilia figna, ut in his recreationem sumeret. Sed Jesus non dixit ei verbum. Advertamus hîc omnes, quorum interest alios instruere in bonis & conducentibus doctrinis; advertamus, quod curiofis, & his qui corum facere nolunt utilitatem, sed quærunt, ut audiant rem aliquam novam, vel extrancam; his, inquam, non est prædicandum, nec respondendum, quia ad placendum illis quisquam displiceret Deo. Adhuc funt nonnulli qui dicunt : Si essemus in tempore

## Expositio in Passionem Domini. 118I

Apostolorum, multò firmiores essemus in Fide, essemus erga Deum devotiores, & citiùs converteremur. Hæc periculosa tentatio est, & stolida conquestio, tanquam Deus nulla nunc operetur miracula. Habuimus etiam nostro ævo (etiam nos) aliqua miracula, quamvis contigerit sæpè quòd hi qui evidentiora habuerunt miracula, minus ad benè faciendum, & se corrigendum conversi sunt. Miracula etiam præterita tibi sufficere debent, si ca credis; quòd si ca non credis, neque profectò nunc illis fidem adhiberes quæ videres & audires, immò ea contemneres, calumniis afficeres, A & reprobares. Non est certè miraculum ullum quod firmius me faciat in Deum credere, quam quod in cum, ex sua gratia, credo. Satis enim mihi constat nullum adeò magnum esse miraculum, quin ipsum divina potentia facere possit etiam majus millies. Meditemur demùm quo pacta duo lupi conveniunt ad capiendam unam ovem. Pilatus & Herodes priùs inimici erant, cò quòd Pilatus jusserat occidi quosdam Galilæos sacrificantes, & commiscentes proprium sanguinem cum eorum sacrificio. Sed hodie amici facti funt. Et in hoc significatum fuit Jesum advenisse ad omnia pacanda, concordandaque, non tali intentione qua Pilatus & Herodes hodiè concordati sunt. Si, his temporibus, concordiæ fiunt inter Magnates aliquos, ad rodendum & spoliandum pauperes & innocentes: me ad id refero quod videtur. Converta-

## ORATIO.

mus sermonem nostrum ad orationem, dicentes.

Missimus, pure & innocentissime Jesu, pulchram & albam innocentiæ tunicam, camque maculis deturpavimus. Velis, quæsumus, nobis eam renovare, aut facere ut eam renovemus per mundam pœnitentiam, nobisque tribue bonam in omnibus injurus patientiam, & in filentio discretionem, ut de te habeamus semper memoriam.

## TEXTUS UNDECIMUS.

Ilatus autem convocatis Principibus Sacerdotum, & Magistratibus, & plebe, dixit ad illos: Obtulistis mihi hunc hominem, quasi avertentem populum, & ecce ego coram vobis interrogans, nullam causam invenio in homine isto, ex his in quibus eum accusatis, sed neque Herodes. Nam remisi vos ad illum, & ecce nihil dignum morte aclum est es, emendatum ergo illum dimittam? Tunc exclamavit turba, dicens: Tolle tolle, crucifige eum. Dicit eis Pilatus. Accipite eum vos & crucifigite, ego enim non invenio in eo causam. Re-sponderunt ei Judei. Nos Legem habemus, & secundum Legem debet mori, quia Filium Dei se fecit. Cum ergo audisset Pilatus hunc sermonem, magistimuit quam prins. Et ingressus est Pratorium iterum, & dicit ad Jepotestatem habeo erusigere te, & potestatem habeo dimit-tere te? Respondit Jesus: Non haberes potestatem adversum me ullam, nist tibi datum esset desuper, proptered qui me tradidt tibi, majus peccatum habet. Et exindè quarebat Pilatus dimittere eum. Judai autem clamabant dicentes: Si hunc dimittis, non es amicus Cafaris. Omnis enim qui se Regemfacit, contradicit Casari. Pilatus autem cum audisset hos sermones, adduxit for as Jesum, & sedit pro Tribunali, in loco, qui dicitur licostrotos, Hebraice autem, gabatha. Erat autem Parasceve Pascha: hora quasi sexta. Et dicit Judais: Ecce Rex 🛊ster: Illi autem clamabant: Tolle, tolle, crucifige eun. Dicit eis Pilaus: Regem vestrum crucifigam? Responderum Pontifices; Non habemus Regem, nisi Cafarem. Et accusabant eum summit Sacerdotes in multis. Jesus

autem nihil respondit. Tunc dicit ei Pilatus: Non audis quanta adversum te dicunt testimonia? Et non respondit ei ad verbum ullum, ita ut miraretur Prases. Per diem autem solemnem consueverat Prases populo dimittere unam vinctum, quem voluissent. Habebat autem tunc unum vinclum insignem, qui dicebatur Barrabas. Congregatis ergo illis, dixit Pilatus, Est autem consuetado vobis, ut unum dimittam in Pascha: quem vultis dimittam vobis, Barraban, an Jesum, qui dicitur Christus? Sciebat enim quod per invidiam tradidissent eum. Sedente autem illo pro Tribunali, misit ad eum uxor ejus dicens: Nihil tibi & justo illi , multa enim passa sum hodie per visum propter eum. Principes autem Sacerdotum & Seniores persuaserunt populis, ut poterent Barraban, Jesum verò perderent. Respondens ante Preses ait illis: Quem vultis vobis de duobus dimitti? At illi dixerunt Barraban. Erat autem Barrabas latro, qui erat propter seditionem quandam factum in civitate & homicidium, missus in carcerem. Dicit illis Pilatus. Quid igitur faciam de Jesu qui dicitur Christus? Dicunt omnes: Crucifigatur. Ait illis Prases: Quid enimmali secit? Videns autem Pilatus quia nibil proficeret, sed magis tumultus fieret in populo, acceptà aquà lavit manus coram populo dicens: Innocens ego sum à sanguine justi hujus, vos videritis. Glossa. Benè vobis conveniat. Et respondens universus populus dixit: Sanguis ejus super nos, & super filios nustros.

# Expositio.

S Anguis Jesu certè super vos suit, ô persidissimi Judæi, & super filios vestros in Jerosolymitana destructione, & est adhuc, eritque semper super illos qui se non converterint. Et meritò quidem, cùm hanc receperitis maledictionem: & cum potius petieritis vobis dari latronem, seditiosum, homicidam, quam innocentem, & pacificum Salvatorem. Sanguis hic fanctus & facratus Jesu clamat contrà vos, sicut sanguis Abel contra fratrem suum Cain. Habetis etiam multas hujusmodi maledictiones in hoc quòd vagabundi, & fugitivi per universum mundum estis, nullam habendo stabilem mansionem. Ad hanc quam dat Pilatus oblationem dimittendi Jesum, aut Barraban, quid dicere poteras, ô sapientissima Domina Maria, cum audires Filium tuum innocentem conferri ad latronem, homicidam, & seditiosum? Dicebasne aliquibus Judzis, apud quos stabas, & quos alloqui poteras, ut propter Deum, sanctamque charitatem Filio tuo compaterentur? Qui tanta in cos contulerat bona, quinec latro erat, nec homicida, immò mortuos suscitaverat, ægrotos curaverat. Vita etiam ejus magis vilipendebatur, quam vita homicidæ, latronis, seditiosi. Et credebatur Majoribus, qui contrà cum invidiam conceperant propter bonam ejus famam, & sanctam ejus doctrinam. Erant Judæi aliqui, sicut Nicodemus & alii quos curaverat Jesus, qui desidesum: Unde es tu? Jesus autem responsum non dedit ei. rassent Jesu liberationem, neque consenserant in mor-Dicit ergo ei Pilatus. Mihi non loqueris? Nescis quia D tem ejus, sed major pars adeò inclamabat, ut victoriam obtineret. Confidite igitur in populi favorem & mundi, præcipuè autem vulgi: non est enim res inconstantior ulla, ut hic plane, clarèque intuemini, Paulò ante, populus Jesum Christum Filium Davidnominabat benedictum, qui veniret in nomine Domini. Modò clamitat: Tolle, tolle, crucifige eum. Joan. xix. 17. Est igitur heec res nobis in singulare exemplum, ne habeamus, aut ponamus nostram securitatem, gloriam, & fiduciam, nisi in Deum. Advertife vulgum potius hâc seditiosum homicidam eligere & laudare, magilque sustinere, amareque, quam Jelum fanctiffanum, & innocentiffimum, omnique laude dignum. Qualis Judex, tole & Judicium. Stultus est, qui tali considit electioni. Quotidiè adhuc tales facimus electiones. Dimittimus enim Salvatorem

nostrum, ut latrocinia in diversis mercibus assequamur, vel in aliis rebus, postulamusque lites & dissensiones. Hoc autem facere quid aliud est, quam retinere Barraban, & dimittere Jesum innocentem? Overè totius mundi Salvator es, qui jam pridem per Moy-fen Judæos liberaveras à dura Ægypti captivitate, à Pharaonis tyrannide. In hujus admirandi signum, & talium beneficiorum memoriam, in hoc Festo Paschali dimittitur Judæis captivus liber quem volunt. Et ideò tale tibi ob magna merita malum redditur, quòd Mater tua benigna. Dignare, quæsumus, per tuam misericordiam à falsis hujusmodi Judicibus in perversis electionibus defendere, tam ergà nos quam ergà alios. Sed quid agis, ô Pilate? Debite inquirere cœpisti Jesu causam, & suam justitiam; sed eum reperis innocentem, non morte dignum, tam per te, quam per Herodem, & modò quoque per uxorem tuam. Video tamen te usque adeò mutabilem, ut tibiipsi contradicas. Te asseris esse innocentem à sanguine Jesu, manus lavas, nihilominus eum morti adjudicas. Eum exponis mortalibus suis inimicis, qui priùs dixeras in potestate tua esse eum liberare. Te lavas sicut cornicula. Tota majoris maris aqua non ampliùs auferre possit Jesu sanguinem à tuis manibus, quam nigrum corniculæ colorem. Si Judæi te magis eorum clamoquunt, etiam ergà te, cum non permittant te liberè judicare, officiumque tuum exercere; immò te conantur captivum facere, & executorem execrabilis intentionis suæ: non tamen obedire debes. Judex firmus esse debet & constans, nec amore, nec odio, nec dono, nec minis se slectere. Judzei majus peccatum habent, & odiofiores sunt: nec tamen tu excusandus venis proptereà, quia postmodùm graviter punitus es post Resurrectionem Dominicam, ut narrant historiæ; quamvis tua relatione, & aliorum complurium, Imperator, & Romanus Senatus Christum in deorum numerum referre vellent. At alia fuit divina voluntas:noluit enim cum diabolis numerari, quoniam omnes dis Gentium demonia. Ps. xcv. 5. Senserunt Doctoresaliqui (ut videtur) quod cum Pilatus Christum Judæis præsentaret, dicendo: Ecce homo, ecce Rex vester, jam eum ad columnam ligaverat, & crudelissimè virgis percusserat, adeò ut in corpore suo non esset ali-& figura ejus quasi leproso, juxtà Isaize Prophetiam. Adeout (dicunt aliqui) postmodum revelatum suit, Jesum in corpore suo quinque millia trecentas septuaginta quinque plagas habuisse. Pilatus ergò ad pacandum Judæorum furiam, præsentavit Jesum in tanta afflictione, ac si diceret: Misericordiam habete de isto homine, homo est, non bellua. Si malè ergà vos deliquerit, punitus est graviter. Si priùs se esse dicebat Filium Dei, videtis me ei ostendisse contrarium de facto, & per verbera, quietus est sicut aliquis alius homo. Si se fecit Regem, parum hoc vos movere debet, cùm in tali sit statu, & in tanta dejectione. Exiguum est regnandi principium, punitus est & correptus de suis delictis, ut clarè cernitis. Cognoscis, ô Pilate, non satis, durum, obstinatum, perversum & crudele cor fellitorum & inimicorum Judæorum: eos pacare credis, & ipíos magis inflammas, reddifque acerbiores, cùm intuentur jam inimici eorum fanguinem, tanquam sylvestris bellua, quæ eò crudelior elt, quò jam viderit suæ plagæ cruorem. Postquam vident fragilitatem tuam, & inconstantiam in servanda D justitia, & quòd intantùm excesseris, sperant se facilè reliqua consecuturos. Maledictus sit eorum suror, qui taliter confirmatus est & obstinatus. Notate corum cæcitatem, quoniam per hoc quod dicunt hîc, se non habere Regem, nisi Cæsarem, scire debent, Messiæ rempus advenisse, per Jacob Prophetiam, qui præ-

retur sceptrum regale, nec Princeps, donec veniret qui erat expectatio Gentium. Sed dimittamus Judæos, & considerationis nostræ oculos convertamus ad te, speciosa Mater, & ad incomparabilem dolorem tuum. Cùm autem in tali statu intuereris Filium tuum, qui priùs tam speciosus erat, modò verò tam difformis à te videtur. Cogitasne? Heu alloquarne eum, an tacebo potius? Ad loquendum me movet compassio. sed magna rei indignitas non reperit ullum sermonem, ad angustiam tuam sufficienter dicendam & explicanvadis ad mortem amaram, quam videbat & deflebat A dam. Cui hîc maternum cor est ad unicum Filium, vel boni amici ad suum Dominum, aut cor pium, te meditetur, & cogitet dolorosum hoc tormentum. Sermo enim me deficit ad ipsum describendum, & cor ut debitè consideretur. Figuremus sæpiùs Salvatorem nostrum Jesum Christum per cogitationem nostram in tam affligente, doloroso, & miserabilistatu, in quo auditis, & creditis eum tunc fuisse, ad nos peccatores redimendos. Propter te est, misera humana creatura, quòd Salvator tuus Deus in Trinitate benedictus patitur, & redemptionis pretium est. Offer eum Deo, ut coram omnibus tuam paces offensam, & dic. Ecce homo, qui ut pro delictis meis satisfaceret, & me liberaret ergà vos, talem pertulit statum. Respice, Domine, Pater omnipotens, in Filii tui facie, qui propter nos se præsentat plenum plaribus ad hoc inducunt, male faciunt, graviter delin- gis, & omnibus doloribus, nosque recipe ad pænitentiam, in hujus pœnæ memoriam quam exsolvit pro iniquitatibus nostris, & satisfactionibus. Sed quid hoc sibi vult, Pilati uxorem visionem habuisse ad Jesu liberationem? Dicumt Doctores, hoc inimici procuratione factum esse. Multis namque signis percipiebat Jesum promissum, esse Prophetam, & mundi Redemptorem, ideò voluit, medio uxoris Pilati, Jesu mortem impedire, non ad bonum aliquod, sed ut nostræ obstaret Redemptioni. De modo autem, per quem inimicus hujusmodi immittit illusiones, sive dormiendo, sive vigilando: & quomodò cognoscitur bonarum revelationum discrimen; & compluribus hujusmodi illusionibus, in præsentiarum relinquo dicere quicquam. Etsi hostis diversis veritatem perciperet signis, ut per exultationem Patrum in Lymbo, aut Purgatorio existentium, & per hoc quòd Jesus tacebat, & Prophetiæ implebantur: tanta tamen ejus erat malitia, ut eum excecaret, & rursum compelquid plagis & sanguine carens, assimilabaturque forma C leret ad persequendum Christum Dominum, neque à tali destitit persecutione, donec anima corpus Jesu egrederetur. Tunc enim expectabat suprà alterum crucis brachium, secundum quod dicit glossa quædam, ut percipere posset, si nihil mali inveniret in Christo Jelu. Sed anima sua mox gloriosa apparuit & victoriosa, quæ descendit ut liberaret omnes sanctas animas, quæ tunc glorificatæ fuerunt: esto quòd non ascenderint in cœlos ad Ascensionis usque diem. Tunc omnis inimici malitia confusa est. Sed cum tune adhuc tamen intelligeret Jesu mortem per Pilati seminam non esse impeditam, ficut mortem per feminam procuraverat; ad primam redit malitiam, utiturque per suos ministros alio tentationis genere semper, ut certius sumeret experimentum, si Christus Deus esset, an homo. Tantùmque effecit, ut rursum reduceret in Prætorium, hoc est, Judicii locum, ad illudendum ei omnibus modis contumeliarum, tormentorum, & opprobriorum Sic dicit duodecimi Evangelii textus.

#### TEXTUS DUODECIMUS.

"Unc Pilatus dimisit Judais Barraban: Jesum autem tradidit eis ut crucifigeretur. Tunc milites Prasidis suscipientes Jesum in Pratorio, congregasiæ tempus advenisse, per Jacob Prophetiam, qui præ- verunt ad eum universam cohortem, & exuentes eum, nunciabat quod ex Fribu sua regali Judæ, non auser- chlamidem coccineam circundederunt ei. Et plessentes coronam de spinis, posuerunt super caput ejus, & genu--slexo antè eum, illudebant ei, dicentes: Ave Rex Judeorum. Et expuentes in eum, acceperunt arundinem & percueiebant caput ejus. Et postquam illuserunt ei, & exuerunt eum chlamide, & induebant eum vestimentis suis, & duxerunt eum ut crucifigerent eum, qui bajulabat sibi crucem suam.

# Exposito.

TAdit hîc Jesus ad mortem amaram, cernens Matrem fuam Mariam. Quoniam autem dicit textus, Jesum flagellatum traditum esse Judæis, intelligi datur quod priùs admonui, sequendo dictum quorum-A dam, hanc flagellationem factam fuisse antè Sententiam à Pilato datam. Alii verò dicunt, eam factam fuisse posteà; juxta Romanorum morem, qui condemnabant cos flagellandos, qui morti erant adjudicati. Nihilominus tertum est, secundum omnes Evangelistas, eum sic slagellatum suisse virgis aut slagellis. Posteà rursum vestierunt Dominum nostrum vestimentis suis, & adhæsit cruor calidus vestimentis. Heu! sufficere debebat ad satisfaciendum Romanorum Legi, Jesum sic flagellarum fuisse. Sed minimè sufficiebat felle plenis Judæis; quia forsitan nondum eorum Crucem omninò paraverant, aut clavos: ignorabanti enim quomodò Pilatus eum judicaturus esset. Et ut semper augerent opprobria Salvatori nostro, & præcipuè ob sapien- B tem, secretamque Dei ordinationem, secundum quod Christus sepiùs prædixerat, tantum effecerunt, quòd perversi Pilati satellites, & omnis societas acceperunt rursum Jesum, in Prætorium eum ducentes, illic injuriis pluribus, & violentiis eum afficientes. Præsertim autem duodecim notabiles quæ hîc scriptæ sunt illi intulerunt violentias. Primò, exuerunt cum. Cogitate, devotissimi, quantum shic Salvator noster patiatur primum, & præcipue cum ostendatur coram tot hominibus. Secundò, cumvestimenta adhærerent carni undique plagis dilaniatz, essent que valde pretiose carni suz assixa, ob calidum cruorem qui jam frigesactus duerat, quæ fuerunt nunc inhumaniter ei ablata. Quæ res diligenter pensitanda est, quantum sucrit tormentum. Cum enim vestimentum illud hoc pacto eidem fuisset ablatum, apparebat Dominus noster Jesus Christus tanquam excoriatus eslet. Tertiò, erat intensum frigus, sicut priùs tactum est quòd divus Petrus calefaciebat se. Quartò, Jesus purpurà indutus fuit, quæ veluro assimilatur, & fortius hæret quam pannus, ideò facilius carni suæ adhæsit. Illud etiam suit per deri- C sionem; quia dicebat se esse Regem, purpura autem habitus est Regalis. Quintò, ut non esset particula in Salvatore nostro, quæ pænis non esset obsita; secerunt coronam spineam exacutissimis spinis, secundum expositores, vel ex lignis pungentibus tanquam spinæ. Refert autem divus Bernardus, quòd hujusmodi puncturæ perforaverunt caput ejus, & decurrebat cruor. Non sunt hæc serta quæ ob vanitatem gerimus. quamvis (ut verum dicatur) omnes vanitates nostræ afperrimis aculeis refertæ sint, plùs animam pungentes, quam spinæ corpus. Sextò, dederunt ei ad manum exteram arundinem. Et ex hoc rationabile est Salvatorem nostrum non omninò fuisse ligatum, sed quòd chorda appendebat finistro brachio, quemadmodùm interiùs vacua, designat mundanam terrenamque potentiam, quæ fragilis est & vana. Septima illusio in hoc fuit, quòd flectebant per derisionem genua: in signum cujus hoc die Veneris non inclinantur genua, cum oratur pro Judæis. . Hæc illusio his assimilatur qui interiùs per verba Deum honorant, & exteriùs per mala opera inhonorant. Octava illusio suit, salutando eum Regem, irridendo eum. Nona fuit turpis, detestabilis, & abominabilis, cum expuerent in glorio-Tomi III. Pars III.

sam ejus faciem. Sic adhuc saciunt omnes illi qui blass phemant, aut proferunt turpia juramenta de Deo, de Maria Virgine, vel de Sanctis. Decima, quando caput ejus percutiebant arundine, & spinas caput ejus profundiùs infixerunt. Undecima fuit, quandò rursum exutus fuit, per quod renovatus fuit pudor & angu-Itia, propter cruorem & cutem purpuræ adhærentem. In harum rerum memoriam, exuamus nos vitiis nostris, & vestiamur virtutibus, certò scientes quòd omnia mundana, & honorabilia vestimenta solùm illusiones quædam sunt; sabea Regalitas est, aut pilea, aut certe sumniata, hujus mundi Regalitas: quantò quisque in dignitate major est, aut in statu fublimior, tantò peccatum suum majus est. Duodecima, quando ducebant eum ad crucifigendum, & fecerunt eum portare Crucem suam, ut dictum est, & pleniùs in Collatione dicemus. Accipiamus & nos (populus devote) nunc Jesu Crucem suprà humeros nostros per sanctam devotionem; exeamus secum foras civitatem mundi per elevatam contemplationem, cogitemus semper nos hie non habere mansionem. Et ut nos attrahat ad perennem Paradisi mansionem, ad Deum vadit Jesus per mortem amaram, sequente eum dukci sua Matre Maria. Debemus igitur meritò per poenirtentiam hujus doloris habere memoriam.

## ORATIO.

Jesu, vere Rex noster, qui est coronatus gloria & honore in æternitate, concede nobis magnanimum cor & ingenuum, ad contemnendas omnes præsentis sæculi pompas, & vanitates, & mediante aspera pœnitentiæ coronatione, & mortis tuæ memoria, tribue nobis in fine glóriæ coronam, in Regno cœlesti.

Primæ partis hujus Passionis finis.

# SECUNDA PARS HUIUS PASSIONIS: POST PRANDIUM

# Per Collationis modum prædicata.

Llic incipiamus, ubi manè finieramus, scilicet quòd Jesus exivit domum Pilati, bajulans Crucem suam. Heu ergo, devotissimi: nunc certè Jesus vadit ad mortem amaram, videns Matrem suam benignam. Debemus igitur meritò per poenitentiam hujus doloris habere memoriam. Qualis (ô Deus) iniquitas? quàm incomparabilis crudelitas? Quis unquam audivit condemnatum hominem, quantum cunque magnus esset malefactor, & abominandus fur, coactum fuisse ut suum portaret patibulum; velsuam crucem. Sed hoc fuit ad Prophetiæ Isaiæ impletionem, quod Jesus pordicunt aliqui. Arundo hæc quæ erat perforata, & D taverit suprà suos humeros imperialem suum triumphum. Detur mihi venia, oro, si immoror in describenda hujus facinoris indignitate & perversitate; quia adhuc sufficienter explicare non potero. Nunc haud absque causa potest diva Virgo triste & lamentariosissimum vale capere à benedictio Filio suo, cum egreditur domum Pilati, portans magnam Crucem, totus respersus cruore, & Judæis circumdatus, eum asperè cædentibus. Et cum tantò majore inhumanitate, illusione, & excessi eum assligebant quam priùs, quan-

tò securiores erant de Sententia sui incœpti. Unus dicebat alteri: perge, eripe teipsum. Alter percutiebat eum pede, genu, pugno, aut baculo, dicent omninò fatigato & onerato, propera citiùs, propera, Alius eum trahebat per cos funes quibus ligatus erat, sieque faciebant eum suprà vestimentum suum calcare, & quasi ad terram prolabi. Nec Virgo gloriosa, nec A nepos ejus divus Joannes Evangelista, nec aliæ devotæ mulieres poterant propiùs ad eum, accedere ob turbam que eum undequaque circundederat. Enitebatur tamen magnoperè Virgo Maria Mater sua eum videre, se erigendo in pedes suos. Et cum intueretur, clamabat voce alta dicens: Heu! Vadit, actum est. Similiter & aliæ devotæ mulieres conquerebantur, sequentes eum juxtà facultatem suam, etsi facilè credi possit perversum illum populum cas derififfe, & pepuliffe ab eis. : Sic ergò dicit textus.

## TEXTUS.

Thajulans sibi Crucem, exivit Jesus. Exeuntes autem invenerant hominem Cyreneum venientem de Ivilla, Patrem Alexandri & Ruffi: bunc angariaverunt, & imposuerunt illi Crucem portare post Jesum. Sequebantur autem illum multa turba populi & mulierum, qua plangebant & lamentabantur eum. Conversus autem B ad illas Jesus dixit: Filia Jerusalem, nolite slere super me, sed super vos ipsas flete, & super filios vestros. Quoniam ecce venient dies, in quibus dicetur: Beata steriles, uic ventres que non genuerunt, & ubera que non lactawerum. Tunc incipient dicere montibus; cadite super nos, & collibus, operise nos.

# Expositio.

FOrmidabilis Sententia & horrenda hîc pervenit ad aures nostras; mirum est, si non tremimus & fremimus de horribili tormento. Consideremus igitur, devotissimi, quòd si Jesus purissimus, innocentissimus, & verus in humanitate Deus, in divinitate homo, patitur tantam pænam dolorosam & ignominiosam, ut Justitiæ satisfiat; quid nos peccatores expectare debemus quod nobis faciat Justitia? Justitia Pilio Dei non pepercit, quid faciat perversis inimici filiis? Justitia vix salvat justum, peccatores autem & injusti quid fa-Justitia peccatum prosequatur, cum: ut ipsum auserret & deleret, Filium Dei occidit, traditque ipsum tantis pænis & suppliciis, inæstimabilibus injuriis, & turpibus opprobriis. Si inferorum pænæ non essent adeò horrendæ, cur Justitia Filio Dei tantas daret pænas, ut nos ab illa eriperet poena? Si adeò Justitia dura est hic, ubi per compassionem judicat, & ad remissionem; qualis erit, cum per condemnationem judicabit, vel per amaram heu poenitentiam, quæ nos sequitur; mil & convertamur, & emendemur, live in hoc mundo fuerit, five in alio, hoc est in Purgatorio? Aut si obstinati sucrimus, heu multò majora absque comparatione ulla super nos evenient, propter horribilem & crudelem damnationem, quæ in perpetuum nos vret, & sine fine nos occidet: Ploremus igitur super nos, à devotissimi, ploremus super nos, & super filios & summo Patri innocentissimo, facilè conjectari potest, nos non evaluros manus ejus impunes. Necesse igitur est, authic, autalibi, agere poenitentiam: & multò faciliùs hîc facienda est pœnitentia, ubi Justitia regnat gratiosa & misericors, quam alibi, ubi est tardissima, & ad liberandum non compatiens, infructuolaque.

Sed turbare posset pauperes aliquos quædam hic queflio. Videtur enim Christum prohibuiste stetum superse,

& super dolore suo: nos verò toto hoc Sermone exhortamur memoriam Passionis, ut dolorem habeamus ad compassionem: sicque facit Scriptura sancta in plerisque locis. Apparet contradictio; non tamen est contradictio ulla, si totum diligentiùs consideretur mysterium. Certiffimi estote, Dei Filium humanam carnem assumpfisse & mortalem, non quidem prose, sed ad nos redimendos, ad satisfaciendum debito nostro & Justitiæ. Quicquid igitur patitur, pro nobis est & delictis nostris: nihil ergo in se habet propter quod slendum sit, nisi pro nobisipsis. Universa doloris causa super nos cecidit: nam & ipsemet duntaxat pro nobisdolorem assumit, tantòque ingratiores sumus, ut malè cognoscemes quæ pro nobis fecit, cum de suo dolore non habemus memoriam, & multò ampliùs, cùm intantum peccaverimus, & fuerimus inobedientes, quòd talis inobedientia nostra Christum ad mortem amaram tradiderit, videntem perdulcem fuam Matrem: nec etiam magni facimus animam nostram, ad quam salvandam, habendam, & liberandam taliter benedictum languinem effudit, tam charam eam judicavit, quam nos fingulis quibusque diebus pro minori damus quam obolo. Tanta tamque incomparabilis ergà nos proditores suos perversos suit divina misericordia, quod unicum suum Filium omnibus poenalitatibus, & opprobriis fecerit obnoxium, ut nos à perpetuis inferni liberaret pœnis, quas merueramus, ut nos salvaret in gloria. Nec tamen adhuc tali uti volumus misericordia, immò abutimur potius in hoc. quòd mores nostros ad hanc Jesu Christi Passionem, per bonam Fidem & amorem nolumus conferre, camque nobis appropriare, & cam Deo offerre, tanquam nostra Redemptionis pretium, nostram exolutionem, & nostrum pretium, abique quo pretio omnes quæ unquam fuerunt & futuræ sunt poenæ, nec omnia futura bona sufficient ad debitorum nostrorum exolutionem & emendationem. Non est igitur sanius confilium, quam hanc benedictam Passionem pro omnibus debitis nostris Deo offerre. Fit autem homini oblatio, & præsentatio, per bonam credulitatem, & hujus Passionis memoriam, per que criminum nostrorum displicentiam, quæ exegerunt tantam emendationem, & agendas gratias Deo de hac incomparabili misericordia, quæ pro nobis inutilibus servis, & suis inimicis Filium suum tradiderit in mortem. Hoc est quod considerare debemus in hoc Passionis Libro, in quo septem signacula aperta sunt, quæ manisecient; quò venient? Considerate diligenter quanto odio C stè septem nobis infinuant veritates. Prima, peccatum maximopere habendum est odio, quod maxime Ju-st cize divina displicet: nam ad ipsum destruendum videtis Deum pati pœnam peccato debitam. Secunda, peccatum est horribilissimum; alioquin nunquàm Dominus noster ad liberandum nos, tantam perpessus fuisset pœnam. Tertia, præmium Paradisi maximum est & inæstimabile; alioquim divina misericordia noluisset quod per talem, tantamque Passionem ipsum emptum suisset & acquisitum. Quarta, obedientia summopere laudanda est, nam Christus Dominus cam Patri suo ad mortem usque Crucis exhibuit. Quinta, hujus mundi amor & felicitas fugienda est, quià mutabilis admodum est & & incerta; alioquin enim Dominus noster Jesus Christus non adeò cam contemp-sisset & depressisset, recipiendo omnia contraria, & omne quod mundus judicat, & opinatur infelicitanostros. Si enim Justitia non parcit Sanctissimo nostro, p tem. Sexta, animas habemus immortales, ut recipiamus alterius mundi præmium quod hîc non exo-Ivitur: alias enim Deus non justus esset, qui non remuneraret magis sibi famulantes, & minus quam ipsum persequentes: quod esse nequit. Septima, maxima est Dei & suorum Angelorum ergà homines clementia: alioquin sic in peccatis jacentes turpiter & injuste Dominus noster purus & innocens, Rex Rogum, Dominus Dominantium nunquam permilisset, quod etiam unico momento in hac vita super terram

permansissent, quin subitò perditi suissent & consusi. Et hæc omnia in nostra sunt passione, si diligentiùs inspexerimus, & benè usi suerimus, & bonitatem suerimus secuti, eam implendo, tâm ergà Deum, quam ergà proximos, ut de alio habeamus compassionem. Considero insuper quòd in hoc textu Salvator noster Judæis prædicebat eorum punitionem, & Jerosolymitanæ urbis destructionem post Passionem, anno quadra- A gesimo secundo, quæ destructio perennem designabat damnationem; quæ adeò horrenda fuit, ut ingenua quædam femina ob famis rabiem proprium occiderit filium, quem assatum comedit. Illic occisi sunt undecim millia hominum, secundum quod refert Joseph, qui & ipse præsens suit. Et captivi suerunt octoginta milla, decem & septem, quorum dabantur triginta pro denario, ad eos occidendum. Aliqui enim aurum suum comederant, ad quod habendum occidebantur. Et hactenùs videtis duram ipsorum punitionem; sunt enim fugitivi, & per totum mundum dispersi : quos Deus permittit, tam ut habeatur memoria ipsorum facinoris, quam ut sint testes Scripturarum nostrarum, & Prophetiarum quas ipsi (quamvis inimici) tenent, & confitentur, licèt eas non benè intelligant. Tertiò, quoniam in fine mundi convertentur, secundum Prophetias, reliquiæ, &c. Contemplor finaliter Simonem Cyrenensem, qui Judzeus non erat, qui tamen Crucem portabat post Christum Dominum. Videtur aliquibus, secundum loquendi modum hujus textus, Jefum Christum priorem partem Crucis suprà suos portasse humeros, & Simonem sustinuisse aliud extremum. Sed cogitemus hîc, cùm Judzei perciperent Christum quasi cadere, neque ire satis citò, ob magnum pondus illius Crucis, erat enim magna ut sustineret magnum hominem quemcunque, aut sex pedum logitudinem habentem, & ut tantum esset à terra sublevatus, quòd nemo palmâ pedes suos attingere posset, & Jesus erat prorsus debilitatus, propter pænas & verbera superius dicta, & alia pleraque quæ scripta non habemus. Meditemur hîc, cùm Judæi parum sistererent, intuerenturque hùc & illuc, quis portaret Crucem illam, si beata Virgo se non obtulerit ad eam portandam. Nonne dicebat? Onerate me, quià libens ipsam portabo! Et divus Joannes ejus nepos obtulitne se ad portandum eam, qui erat admodùm juvenis? Magdalena etiam dicebat se benè portaturam. Erat magna amoris fiducia, quæ Crucem illam vole-C bat portare, magnus affectus vos hæc dicere cogebat, licet multi ex turba feminas irriderent, quæ sequebantur Christum Dominum, & similiter earum sletus. Potest tamen non immeritò credi perversam credulitatem non adeò magnam fuisse tunc quocunque modo, quin aliquantulum remitteretur ergà Virginem Mariam, quæ maximè erat defolata. Multi, ut cogitari potest, eam intuentes dicebant ad invicem, aut in semetipsis: Magna est de hac muliere pietas, magnum est damnum, cum ita tollitur ejus silius, & ad mortem hoc pacto ducitur. Poterat liberari etiam ob solum ipsius Virginis intuitum. In parva illa mora cum quærebatur aliquis qui Crucem deferret, esse potest quòd proximiùs accedebant devotæ mulieres, & tunc Jesum Christum verso ad eas vultu, id eis dixisse quod audistis ex textu, aspiciendo (ut credo) Matrem suam. distis ex textu, aspiciendo (ut credo) Matrem suam. D hunc modum: Pater, ignosce eis, quia nesciunt quid Ex quo aspectu egressa est subtilis pietatis sagitta, que D facium. Lue. xxxxx. 34. Videre igitur potestis Salperfodit amborum corda in illa adversitate, sicut priùs dulcoris sagitta ea persoderat in prosperitate. Sicer-· gò quærebant felliti, qui hanc Crucem poraret: nam unusquisque in primis abominandum judicabat cam portare. Viderunt hominem illum Simonem Cyreneum, venientem de villa, & incedentem via sua, qui erat extraneus, illum compulerunt ad ferendam Crucem hanc. Fuit valde felix portatio; taceo quod

partim factum fuit ad magnum mysterium, in signum

Tomi III. Pars III.

quòd Pagani, seu Sarraceni convertendi essent ad Fidem nostram, & portaturi Crucem. Et quoad textum dicunt aliqui, quòd partim factum fuit, quòd duo hujus Simonis filii, erant Dei Discipuli. Faciamus hic nostram orationem ad hunc textum attinentem, & dicamus.

#### ORATIO.

ONCEDE, Domine, taliter nos flere super nos, & super filios nostros, atque amicos, portando exemplo tuo poenitentiæ crucem, ut evitare possimus damnationem horribilem, quæ erit in eos qui ligna fuerint arida, & sine bono pœnitentiæ fructu, quique non habuerint de tua morte sufficientem memo-

Jesus vadit ad mortem amaram, quem sequitur sua benedicta Mater: & proptereà ut semper aliquid addatur ad ejus bonitatem, audite quid dicat Evangelii

#### TEXTUS.

UCEBANTUR autem & alii duo nequam cum eo, ut interficerentur; & postquam venerunt in locum, qui dicitur Golgotha, quod est interpretatum, Calvaria locus, dabant ei bibere myrrhatum vinum cum felle mixtum, & cum gustasset, noluit bibere. Fesus autem dicebat: Pater dimitte illis, non enim sciunt quid faciunt.

# Expositio.

ET scitote ipsum ductum esse cum duobus latronibus, ad locum quendam fœtidum Calvariæ, in quo puniebantur malefactores, erantque illic capita, & alia mortuorum ossa, & illic Christi olfactus admodum molestatus fuit à tetro qui illic erat odore. Cui dederunt bibere acetum amarum & plenum felle, ad magis torquendum eum in gustu. Et exuerunt eum tertiò coram omni populo, accipientes eum, & durissime suprà Crucetn eum projicientes extenderunt, transfixerunt & perforaverunt alteram manum, quam clavo affixerunt ad unum Crucis brachium. Deinde alteram manum quæ non poterat extendi, ad alterius brachii Crucis foramen durissime pertraxerunt. Cùmque nervi retracti essent, intantum chordis pertraxerunt manum, donec veniret in locum suum: & omnia adeò tracta sunt quòd omnes nervi rupti fuerunt. Deindè affixerunt eum magno clavo ferreo absque artificio facto. Et similirer in brachio Crucie ad pedes magnum clavum posuerunt, vel duos; sicut aliqui dicunt, per duos clavos pedes ejus fuisse transfixos. Taliterque Dominicum Corpus, & tam asperè tractum fuit atque extensum ficut nervos, quòd omnes juncturæ divisæ sunt cum nervis. Et poterant sui corporis omnes nervi dinumerari, similiter & ossa, secundum Davidis Prophetiam. Non tamen obstantibus omnibus his injuriis mortalibus, & aliis compluribus, quæ lingúa exprimere non potest, nec cor hominis excogitare, de crucifixoribus bona dicebat in vatorem nostrum Jesum Christum orasse pro omnibus qui agere volebant pœnitentiam, & corum errores fine obstinatione relinquere; quemadmodum posteà virtute hujus orationis quam ad Deum faciebat, conversa fuerunt uno die tria millia, & altero die ad beati Petri prædicationem quinque millia. Quid hîc dices, humana creatura, immò verò inhumana, impatiens, que nemini parcere vis, sed vindictam exposcio, maledicis, sacto, verboque eos persequeris,

qui non faciunt beneplacitum tuum. Nunc itaque pendet Deus in Cruce, orans pro omnibus his qui eum talibus tormentis affecerunt sic dicens: Pater ignosce eis, quia nesciunt quid faciunt. Nonne magna est & inæstimabilis hîc misericordia? Est prosecto. Etob hanc causam Beata Virgo jure & rationabiliter Mater pietatis nominatur & milericordiæ, quæ talis Filii Mater est, qui omnem pietatem habet & misericordiam. Et certè sciatis quòd quicunque petierint Filium & Matrem humillime, ab eis non despicientur, cum Filius A dicat Patri: Ignosce eis. &c. Rogemus itaque Salvatorem nostrum, ut nunc ad Patrem pro nobis dicat: Pater ignosce illis. Sed advertamus, ô devotissimi, quod sequitur tanquam pro excusatione; nam nos in multis complectitur casibus: nam de multis peccatis quæ scienter contra Deum facimus, & de his cognitionem habemus, non meremur ut Christus oret pro nobis. Nam pejores sumus quam multi eorum qui Regem gloriæ crucifixerunt: non enim credebant Jesum esse Deum, sicut nos credimus, & credere debemus. Revertamur igitur ad fontem illum benignitatis Dominum nostrum Jesum Christum, ad benignam suam Matrem, & eos inveniemus singulis horis paratos, ut dicant: Pater ignosce eis. Debetis similiter orare quòd dicant Patri, ut ignoscat malefacientibus vobis, quem orare debetis similiter vos per bonam & humilem patientiam, & per habendo de to compassionem & memoriam.

1191

## TEXTUS.

Ostquam autem crucisixerunt eum, acceperunt milites vestimenta ejus, volentes facere quatuor partes, unicuique militi partem. Erat autem tunica inconsuitis. Dixerunt ergo ad invicem: Non scin-Aamus eam, sed sortiamur de illa cujus sit; ut Scripzura implerenur, dicens: Partiti sunt vestimenta mea sibi & in vestem meam miserunt sortem. Et milités quidem .hoc fecerunt, & sedentes servabant eum. Scripsit autem & tstulum Cause ejus Pilaeus, & posuit super Crucem: -His est Jesus Nazarenus Rex Judeorum. Hunc ergo zitulum multi Judaorum legerunt, quia propè civitatem erat locus ubi crucifixus est Jesus. Et erat scriptum -Habraice, Grece, & Latine. Dicebant ergo Pilato Pontifices Judeorum: Noli scribere, Rex Judeorum, sed, quia ipse dixit, Rex sum Judeorum. Respondit C -Priorim: Qued scrips scrips. Tunc crucifixi sunt cum eo duo dusrones, unus à dextris & unus à sinistris. Et impleta est Scriptura que dicit: Et cum iniquis deputatus est, Expratereuntes blasphemaverunt eum moventes capita sua & diventes: Vah qui destruis Tomplum Dei & in tribus visebus readificas. Salva temet ipsum; si Filius Dei es, ntesoende de Cruce, & credemus tibi. Similiter & summi Sucerdotes illudentes, ad alterutrum cum Scribis discount: Alios falvos fecit, seipsam non potest salvam favore. Et dischant: Si tues Chrisbus Rex Israel, desscende munc de Cruce, & credenius tibi. Unus autem de his qui pendebant latronibus, blasphemabat cum dicens: -Bi tu es Christus, salvum fac teipsum & nos. Respondens uncem alter, increpabat eum dicens: Neque tutimes Deum, qui in endem damnatione es? Et nos quidem juligna factis recipimus, hic verò nihil fit. Et dicebat ad Jesum: Domine memento mei, dum veneris in Regnum tumm. Et dixit illi Jesus: Amen dico D rum operationum manus, & affectionum pedes per tibi, hodie mecum eris in Paradiso.

# Expositio

D lecundum hor verbum magnæ liberalitatis con-tra avaritism, quod confert mirandam fiduciam omnibus peccatoribus, cujuscunque fuerint status, habendiveniam & gloriam. Sed unde procedit, ô forti-

nate latro, quòd Jesum vides in eadem damnatione sicut te, gemit sicut tu, magis irridetur ab omnibus sapientibus Judzis quam tu, confiteris tamen dignitatem suam, & suum Regnum? Unde hæc tibi datur sapientia, quod redarguebas socium tuum dicens? Et tu in eadem damnationes es. Luc. xxIII. 40. Et per hoc intelligo unum non debere irridere alterum, quoniam sumus in codem carcere vitæ mortalis hujus mundi, & digni sumus condemnatione perpetua, ideò non debemus irridere, nec judicare invicem. Quis anteà credidisset beatum Petrum negaturum Patrem suum, & Dominum, & latronem in Cruce cundem confessurum, qui citiùs Paradisum ingrederetur quam Virgo beata? Illic enim Paradifus est, ubi Deus clarè videtur, & integrè cognoscitur per securam dilectionem in æternitate. Proptereà nihil melius est quam semper recurrere in humilitate ad Jesum per orationem devotam; ut nobis misereratur, & memoriam nostri habeat, utque unicuique nostrûm dicat: Mecum eris in Paradiso. Luc. xxIII. 43. Aliqui nominant duos hos latrones, unum Dilmam, & alterum Gesman: Jesus autem in medio eorum erat suspensus. Et in hoc Prophetia Isaiæ de Jesu impleta fuit: Quia cum iniquis & malis deputatus est. Isaiæ. LHI. 12. & Marc. XV.28. Et in hoc etiam observata fluit extremi Judicii forma cum salvatiad dexteram, & damnatiad sinistram. Sed tunc Jesus erit in potestate, qui modò velut est impotens, & B veluti signum cui contradicetur, Luc. 11. 33. secundum Simeonis Prophetiam. Fit ei contrarium illius quod meruerat, eo dempto, quòd Pilatus veraciter titulum eidem icribit: Hic est Jesus Nazarenus Rex Judzorum. Etest titulus hic tanquam signum triumphale vexilli Jesu Christi, est tanquàm color ejus. Et unicuique Christiano, qui ipsum dicit, vel desert in bona credulitate, valet contra omnes insultus diabolicos, secundùm quòd aliqui (qui ex revelatione illud habucrunt) allerunt, quod facile credi potest: Per hoc autem quòd Pilatus noluit eum corrigere, scitur ipsum dudum prophetizatum fuisse per David, in diversorum Psalmorum titulis, quemadmodum etiam prophetizaverat de Christi vestimentis, quòd partienda essent, & tunica veluti taxillis ludenda. Et in hoc Fidei doctrina data est, nos non debere dividere tunicam Christi Jesu. Quæ est illa? Charitas est, & unitas; quod est contrà illos qui cam dividunt quoad se, & quoad alios; de qua re dici potest prolixiùs, & de ludo taxillorum, deque aliis fortibus: sed relinquo prosesecutionem hujusmodi, & me verto ad contemplandam admirabilem Christi Jesu constantiam, quæ nobisesse debet exemplo, præsertim in hoc quoad agendam poenitentiam constanter & perseveranter, sive in Religione, five extra.

Salvator noster Jesus Christus potestatem habet descendendi de Cruce, ad quod hortabantur eum Iudzi per promissionem, dicendo quod credituri essent in eum, si descenderet, quamvis multi mentirentur; quia postquam refurrement, adhuc credere nolebant. Deinde Salvatoris nostri sensualitas in magna est angustia. Credite, devotissimi, gloriosam Virginem Mariam, Beatum Joannem, & alias devotas mulieres maximo dolore -elle affectas de illa mansione prolixa in Cruce, quòd Jesus tamdiù illic pendebat ad voluntatem usque diam, & donec omnia essent impleta. Hæc Crux designat poenitentiam, quae compungere debet nostrabonam obedientiam ergà Deum & suam Legem. Reperio autem aliquam esse amorosam, persectamque pœnitentiam quæ fit pro aliis, sicut secit Christus. in Cruce pro nobis, & non pro se. Alia pœnitentia fructuosa est pro so qui cam facit, & sua sponte. Alia pœnitentia est eo invitio & infruência. Hæc secunda est crux boni latronis, tertia verò mali. Convertamus, nos ad orationem dicentes.

But good to have been a company NA . ORA-

## ORATIO.

O Mnipotens Domine, & Rex victoriose, auser à nobis omnia propriæ voluntatis vestimenta, ut suspensi simus nudi in arbore crucis pœnitentiæ constanter atque perseveranter. Nec ab ea descendamus usque in finem, nec per persecutionem, nec per derisiones, nec promissa quæcunque. Dicque in hora mortis nostræ veraciter unicuique nostrum Hodiè mecum eris in Paradiso: ut in ultimo suspirio mortis anima nostra te confiteatur; in pœnitentia, & in memoria mortis tuæ.

HUCUSQUE Evangelistæ nihil dixerunt de Virgine Maria; ubinam esset, aut quid faceret. Quid hoc fibi vult? Potestne credi ipsam Filium suum in extrema adverfitate dimilisse? Nam anteà societatem sibi tenuerat, tam in adversitate, quàm in prosperitate: eum proprio lacte nutrivit ab infantia, absque hoc ut aliud eidem daret nutrimentum. Ipsamet parvis panniculis eundem involvit mox post suam dignam nativitatem, fine hoc ut auxilium haberet ab aliqua alia B loqui: Quæ sunt hic Judicia tua, ô vere Deus ommuliere. Pastores & tres Reges invenerunt eum cum ipsa. Posteà detulit aundem de Bethleem in Jerusalem, deinde monitione Angelica portavit eum in Ægyptum per longa admodum itinera, ut Herodis effugeret persecutionem, fuitque illic cum percharo suo Filio tanquam extranea, peregrina, vivendo valde sobriè de suarum manuum labore, & Joseph artificio, qui faber lignarius erat. Deindè rediit in Nazareth, & ducebatur Filius suus singulis annis in Jerusalem. Indè accidit eum illic amissum suisse per triduum in duodecimo atatis anno. Sch diligens beata Virginis inquisitio maniscste nunc ostendit , ipsam non vivere posse sine eo.

Hæcostendiad manifestandum quòd nunquàm beata Virgo Filium suum reliquisset in ultima hac necessitate. Addite etiam quòd aliæ mulieres quæ non in tantùm eum diligebant sieut ipsa, Christum sequebantur in sua Passione, & slebant, sicut dictum est. Quaro igitur hic, cur Evangelistæ non scripserunt quicquam de diva Virgine; ubi erat, quò devenit, & in cujus custodia erat? Ad hoc respondeo Beatum Joannem Evangelistam (qui ubique præsens erat & omnia videbat, qui eam in sua habebat custodia) hoc modò in suo dicere E-

vangelio.

ត្រ ប៉ុន្តែមេត្

#### TEXTUS.

🥆 Tabant autem juxtà Crucem Jesu Mater ejus, soror Muris ejus Maria Cleophe, & Maria Mug-🕽 dalene.

# Expositio.

S Ed hic notate, devotissimi, admirandam beatæ mento, cum magna festinatione, & ingenti consusione: tota nocte non dormierat, quoniam præcedenti die pedibus veneratà Bethania in Jerusalem. Adhuc jejunabat polt horam meridianam, & polt nonam adeò gemuerat & ploraverat, quòd cor suum prorsus vulneratum erat, & confossum gladio ignominiose, & dolorose Filii sui Passionis. Erat tamen stans erecta. Ita dicit Evangelium: stabatque antè Crucem, non ad latus, videns faciem & modum Filii sui crucifixi. Quomodò fieri potuit quòd staret; quis cam fultinebat, quilve confortabat iplam? Si unquam mulier præ dolore mortua fuerit (ficut alique occubue-

runt) quo pacto in ca remanebat stabilitas, vigor, virtus, & vita? Sed hæc omnia operabatur virtutum fuarum excellentia in superiori animæ parte, hoc est, in suo spiritu, quæ expendebantur, & descendebant in inferiorem animæ partem, hoc est, in sensualitatem, vel carnalitatem, taliterque eam confortabant, ficut postmodum sæpenumero in Martyribus visum est, qui patiebantur aslari, comburi, & occidi. Quòd autem hoc in Christo non fuerit, ex speciali dispensatione divina & per miraculum actum est, ficut posteà dicetur. Et sciendum est, beatam Virginem nunc nullos fecisse planotus, aut indecentes gestus, quæ non convenirent ejus dignitati, & studiosæ bonitati, quàmvis dolorem ultrà dolorem experiretur. Nam interdum profundius suspirabat, vel gemebat amare. Facies ejus omninò lachrymis erat perfusa, prorsus pallida, & tanquam mortua; vox fracta, oculi turbati, fusi in lachrymas. Attamen semper remanebat lux quædam & lumen descendens ab animæ suæ virtutibus, seque exterius monstrabat, & vertebat fellitos Judzos, ut credo, ad modum quemdam amoris, atque compassionis, taliter quòd eam persequi non habebant in corde. Et poterat diva Virgo hoc pacto nipotens; ô vere totius mundi Creator, quàm incomparabiles & admirandæ operationes tuæ, & hîc plusquam fuerint alias unquam, vel futura sunt! Videre hunc qui est omnipotens, purus & innocens, secundum humanitatem, quique est Deus benedictus in æternitate; videre, inquam, pendere in Crucis patibulo; videre perfosium, & affixum rudibus clavibus ignominiosissime inter latrones; videre eum, & audire derideri undique, tanquam perversus esset? Heu Fili, quid feceras, quòd te in tanta video confusione? Quid te compellebat assumere carnem humanam in metua parva ancilla, ut sustineres talem, homo, amatissimam mortem & poenalem? Quid te impellebat venire ad tam horrendam, & crudelem damnationem in tuæ juventutis flore, in perfecti hominis attate? Quo tempose ad omnes exhortabaris virtutes, & omnia confundebas vitia: quo tempore multa habere debebas folatia. Meum gaudium, mea confolatio, in medio senio quod appropinquat, & in mea desolatione sollicitudo, quis me confortabit? Quòd erit meum auxilium? Quis me tuebitur? O ingratissimi Judzi! Est ne hæc remuneratio quam Filio meo redditis pro omnibus beneficiis quæ fecit vobis, sanando ubique ægrotos vestros, prædicando bonam doctrinam? Redditis ei omnia mala pro omnibus bonis. Citissimè cam vertistis reverentiam quam Dominica die transancta illi exhibuistis, eam vertitis in ignominiosissimam irreverentiam, & facto, & verbis. Quomodò igitur inter vos manere possum, vos audire, sustinere, vel intueri? Ideò te rogo, charissime Fili mi & Deus meus omnipotens, me exaudias, meque jungas tibi in hac morte; noli ferre quòd post te vivam; justum est quod non separarer à te an morte tua, cum semper in vita simul sucrimus. Aufer me de hac miserabili & maledicta terra; noli me permittere in tali societate corum hominum qui Mariæ constantiam, quæ maximoperè desatigata Ditaliter te occidunt & trucidant. Te oro, ad precemest, toto die sequendo Filium suum in dolore & tor-param intendere digneris, & exaudire orationem unius desolatæ Matris tuæ. Da mihi, Domine, donum; dic verbum quod dixitti latroni, dic mihi: Hodiè mecum eris in Paradiso. Luc. xxIII. 43. Largire mihi, bone. Fili, præclarum hoc verbum; concede mihi illud verbum, & fusficiet mihi. Heu misericordiæ Pater, mihi gratiam tuam beigne conterre digneris, quemadmodum latroni contulitti. O latro, inquit Virgo Beata, qui in illa cruce pendes, valde gaudere debes: utinàm wellet benedictus Filius meus quòd recipienda fiandia encenia; fina tamen, non mea fiat voluntas. Ec. conquerebatur mirabiliter, amplius quam dicere Fitt 3

possem. Deinde nonnunquam cogitabat ad secreta Dei Judicia, & ad sublimia hujus Passionis mysteria, & quomodò iterum resurrecturus esset, quodque per hanc mortem mundus falvandus esset & redimendus. Redibat tamen sæpissime ad priores planctus & suspiria, ob dolorosi Filii sui in Cruce existentis præsentiam. Sed heu! Modò ad Deum vadit per mortem amaram, & in vita dimittit Matrem suam dulcissimam. Debemus igitur per pænitentiam hujus doloris habere memoriam. Heu, Fili mi! Aperi benedictum os tuum, converte ad me oculos tuos, & dicaliquod consolationis verbum, non abeas hinc ad Deum abs-A que hoc ut loquaris mihi, & absque hoc ut des mihi aliquam bonam custodiam. Neque abiit, quin postulata perficeret. Nam sicut dicit beatus Joannes Evanlista in suo textu.

#### TEXTUS.

um vidisset ergò Jesus Matrem & Discipulum stantem, quem diligebat, dicit Matri sua: Mulier, ecce Filius tuns. Deindè dicit Discipulo: ecce Mater tua. Et ex illahora accepit cam Discipulus in sisa.

# Expositio.

Uàmvis magna sit mutatio quæ sit ergà Beatam Virginem, cùm pro Magistro datur Discipulus, pro Deo homo, pro Domino subditus, pro Filio nepos. Accepit tamen diva Virgo grato animo Testamentum illud, & ordinationem illam benedicti Filii sui. In quo beati Joannis dignitas ostenditur, & virginitatis commendatio, cum Deus committit sancto Joanni virgini tantum thesaurum custodiendum, hoc est, virgini Virginem, ut per virginitatem servaretur virginitas. Et in hoc Jesus castitatem commendabat contra luxuriam & carnafitatem. Per hunc quoque textum concludunt Doctores, Joseph jam tunc fuisse mortuum; alioqui Dominus notter non abstulisset Mariam ab ejus custodia, qui ab initio tam fideliter & dignè cam custodierat, & in omnibus periculis socius fuerat. Cur tunc Jesus non nominabat Beatam Virginem amplius suam Matrem, sed potius mulierem? Responsio quòd dixit ei: Mulier. Si enim dixisset, Ma- C ter, cor defecisset Mariæ, nec potuisset, quin divisum suisset, aut ruptum pietate quam videbat. Dicamus insuper aliquid ad nostram instructionem. O anima devota, sustine paulisper, & eleva oculos tuos ad hanc lamentosam Passionem, quæ pro tua salvatione celebratur & fit, & aufer oculos tuos à terra, eosque sursum erige ad cogitandum, & respiciendum hanc Crucem, & considera benignum Jesum in ipsa pendentem, Matrem ejus, & Discipulum assistentes. Quid intuebaris nisi amorem, & summam charitatem: nam pro te, & tuo amore Jesus hoc pacto patitur in Cruce. Proptereà in omnibus necessitatibus tuis, periculis, tribulationibus, & adversitatibus hùc accurre, tanquàm ad certum refugium, teque colloces in medium inter Jesum, Mariam, & Joannem, quorum te committas potestati. Mihi crede, non peribis. Peccasti manibus, pedidus, ore, naso, aut aliis partibus corporis; Jesus pro te patitur in omnibus partibus, ut undique peccata tua deleat, extendit brachia ad teamplexandum, recipiendum, osculandum. audeas absque medio eum accedere, Beata Mater ejus & divus Joannes bonus ejus custos accincti sunt, & parati ad te præsentandum, ut petitionem tuam pro te faciant, ad impetrandum quicquid pro salute volueris postulare. Si mundus in te insurgit, si caro te fatiget, si tibi minatur inimicus, accurre per veram

Fidem, applica te huic Cruci; quoniam eam tenendo neque cades, neque fatigaberis, non timebis, neque perdes quicquam. Sed dices: Nulla bonaegi, neque merui quicquam, aut lucratus sum ergà Deum; recurrendum ad ipsum est. Assentior: crede tamen meo confilio, fac merita tua & bona ad exemplum fancti Bernardi, & tunc dives eris. Et hoc facies, ut te jungas ei ad hanc Crucem in Fide, in Spe, & Dilectione, hoc est quod ipsi credis, habes Spem, & amorem tuum. Adhuc forsan dices: iniquitates tuas maximoperè esse abominabiles, turpes & detestabiles, ita ut vix audeas accedere, vel coram ipso apparere. Esto: tantò ampliùs ad hanc Crucem recurrendum est: ubi enim abundat peccatum, superabundat & gratia.
Opus est ut laveris? Hic sons est. Quæris veniam? Hic misericordiæ est Curia. Submitte te illi, dic Beatæ Virgini, quæ Domina est, quòd te sublevet, se-cundum Curiæ suæ æquitatem. Si hoc pacto egeris, intereà dùm Justitia suam obtinet sedem, hoc est, usque ad horam mortis, in qua Justitia se retrahit à rigore, ut exequatur tuam appellationem; neo te accusabit ampliùs: misericordia enim superexaltat Judicium. Jacob. 11. 13. & est gloria ejus sublimior, quam Justitize in hoc mundo. In hac fiducia recurrere debes ad hanc Crucem, ubi fanctus Joannes mediator noster est & interceffor; Beata Virgo ergà Filium fuum; & Filius ergà Deum. Hîc omnischaritas est & misericordia, totaque pietas. Si Jesus pro persecutoribus orat, quomodò B nos sperneret, si ipsum rogamus & petimus tanquam humiles famuli? Oremus igitur & dicamus:

## ORATIO.

Conserva nos, Domine, in bona semper custodia, in custodia Matris tuæ, singularis amici tui Joannis, aut aliquorum aliorum, & benedictis Sanctis tuis ut toto tempore simus juxtà Crucem tuam, per firmam Fidem, bonam Spem, & amorosam memoriam benedictæ tuæ Passionis.

Progrediamur nunc ulteriùs in textu nostro, ut noscamus quid actum fuerit.

## TEXTUS.

Sexta autem hora tenebra facta sunt super universam terram usque ad horam nonam. Et circà nonam clamavit Jesus voce magna dicens: Eli, Eli, lamasabactani, quod est interpretatum: Deus meus, Deus meus, ut quid dereliquisti me?

# COMPLANCTUS PIUS.

P lus utique complanctus est in hoc, quòdratio causam agit sensualitatis, proque ea loquitur, & suo nomine tanquam pro illa quæ prorsus erat desolata, & quæ nulla ex parte confortationem habeat. Conqueritur ergò ratio ad Deum, sensualitatis nomine, lamentabiliter, tanquam pauper, mendica, & afflicta, quæ ignorat quò ire debeat, aut recurrere, & dicit: Deus meus, Deus meus, ne quid dereliquistime? Matt. xxvII. 47. Ac si dicat (vel ratio pro ipsa, quoniam ex se non habebat de Deo cognitionem.) Hei Deus meus, nullum penitus habeo sublevamen per eas virtutes quæ in spiritu meo sunt, omnes à consolatione mea Plagæ suæ apertæ indicio sunt interni amoris. Si non D se retrahunt, nulla ad me usque se extendit; nec constantia, nec fortitudo, nec clara Dei visio, nec ejus amor, nec ejus gaudium quod recrearet spiritum meum gloriose. Derelicta sum ab omnibus hujusmodi in dolorosis tormentis: quicquid sentio & quicquid video, tormentum est. Deus meus, Deus meus, quare me derelinquis? Pensate hic, devotissimi, & reperietis

quòd Jesu Christi sensualitas tunc dicere poterat verbum de ea prophetizatum: O vos omnes qui transitis per viam, attendite, & videte, si est dolor similis mei? Thren. 1. 12. Certe non. In aliis namque Sanctis sensualitas à spiritu confortata fuit, & virtutibus existentibus, Fide, Spe, Charitate, Constantia, & aliis, adeò ut hilares tormenta subirent. Hic verò secus est, per specialem Deitatis dispensationem. quæ permittit sensualitatem pati integrè omne quod ci infertur, crudelia tormenta omnia quæ excogitari poterant: ipsa autem optimæ complexionis est, propter quod acrius sibi contrarium percipit. Nullus cogitare posset hujus doloris magnitudinem; ratione hujus credo clementem Salvatorem, suumque aspectum non traxisse Judæos, & alios ad compassionem & misericordiam, sicut dixi de divæ Virginis aspectu. Nam in ea spiritus' sui virtutes per corpus expandebantur, exteriusque relucebant, quemadmodum lampas vitrea per interiorem reclucet claritatem. Pretiotum autem Christi Corpus veluti lampas extincta erat & absconsa; ideò nec formosa apparebat, nec benigna ejus figura, sed pallida, & tanquam mortua, sanguinolenta, foeda: alias enim potuisset unico solo aspectu formidinem incutere omnibus suis inimicis, & eos convertere sua benignitate, sicut secit in die Palmarum; quemadmodum legitur de divo Patre Dionysio, & aliis compluribus Sanctis. Auscultate, benignissimi, quomodò Mater particeps fuerit mortis Jesu Christi B Filii sui, ratione redemptionis humani generis. Et hæc consideratio ei non displicer ad suum dolorem, cum placeat Filio suo ipsam ei mittere. Audite ergò, charissimi, quam pro nobis obtulerit oblationem: sicut bona Mater pro filiis suis volebat exolvere Redemptionis pretium, si illud Filii sui non sufficeret; quod tamen fufficientissimum est ad centum mille mundos re-

dimendos. Sed furnamus doctrinam quandam fructuolam, quòd in omni adversitate nostra ad Deum recurramus, non ad inimicos qui nos affligunt, & permissione Dei persequuntur. Videtis quale det exemplum. Assimilatur puerulo qui de omnibus suis verberibus & injuriis, apud Præceptorem fuum, vel apud Patrem conqueritur, præsertim cùm intelligit se verberari Patris suis ordinatione, solummodò veniam petit, & mifericordiam à Patre:nam famulus eum cædens dumtaxat minister est ad id commissus. C Simile est in omnibus adversitatibus undecumque procedant: omnes enim ex Dei ordinatione contingunt, ideò principaliter ad nullum recurrere debemus, nifi ad ipsum. Vel fi ad hominem recurrendum est, vult talem in officio publico locum suum tenere in judicando, hoc est, quòd per autoritatem Judicis, non nostram, prosequamur querelam nostram, si non adeò persecti simus quòd eam omninò remittere velimus vel si remissio infert tùm damnum alicui, aut Reipublicæ, vel contrà nostrum est officium. Ut autem facilius veniam demus, debemus benè per pœnitentiam hujus doloris habere memoriam. Attendite hic pietatem contà invidiam exercendam esse, in hoc, quòd ratio pro sensualitate deprecatur, proque sua causa, & querela. In hoc etiam, quòd Jesus remittit omnem injuriarum suarum causam ad Doum, non ad suos inimicos, sive adverfarios. Oremus igitur & dicamus.

#### ORATIO.

T Otius consolationis Pater, non nos permittas in desolatione. Sis in cunctis adversitatibus nostris, tribulationibus, & necessitatibus nobis refugium, ut, tuo mediante auxilio, semper mancamus in poenitentia & de tua morte memoria.

Prætered Salvator noster Jesus, ut demonstraret verum suum & naturalem dolorem, voluit quòd sensua-

litas declararet suam causam, suum opprobrium, se suam sitim, se quòd in hoc impleatur Prophetia dicensi Dedermit in escamment fel, or institute mea pateviernit me aceto. Ps. Lxviii. 22. Ut nobis ostenderetur sobrietas, ut etiam peccatum commissum per dulcem gustum pomi remitteretur, se deleatur per acidum hujus aceti suporem. Sic dicit textus.

## TEXTUS.

Uidam autem illic stantes & audientes dicebant: Eliam vocat iste. Postea sciens Jesus quia omnia consummata sunt, ut consummaretur Scriptura, dixit. Sitio.

# Expositio.

Vintum verbum hoc, devotissimi, est de sobrietate contrà gulam. Nam notum erat Jesu se habiturum acetum pro potu post tam prolixum jejunium hoc vesperi; suspensus sucrat jam in Cruce serè quatuor horis, & ad intrà prorsùs siccus erat; potest et iam benè conjectari, prædictà horà Matrem ejus adhùc suisse jejunam.

## ORATIO.

Jesu, qui nostram sitis salutem: concede nobis semper illam sitim pro nobis, & in nobis, ut libenter faciamus poenitentiam in jejunis, & sobrietatibus, & intuæ mortis amara memoria.

## TEXTUS.

As amem eras positum acete plenum. Et continuò currens unus ex eis, acceptam spongiam implevit acete, & imposit arundini, & dabat ei
bibere. Cùm ergò accepisset Jesus acetum, dixit: Consummatum est. Ceteri verò dicebant: Sine, videamus,
an veniat Elias liberans eum.

# Expositio.

I Nignis nobis demonstratur perseverantia in sexto hoc verbo, contra nostram inconstantiam & mutabilitatem, qui nihil ad persectionem perducimus. Verbum hoc dici potest Mariæ Virgini, ratione proximi decessius Filii sui per mortem amaram. Sed è diverso sumere poterat ipsa consolationem de pœna quæ hoc modo in dolorosa sensualitate terminabatur.

## ORATIO.

P Erseverantiam bonam concede nobis, Domine, usque in finem, & adimpletionem veræ pænitentiæ, per recordationem tuæ mortis usque in finem. Amen.

#### TEXTUS.

Esus autem iterum clamans voce magna ait. Pater, in manus tuas commendo spiritum meum. Et inclinato capite tradidit spiritum.

# Expositio.

AD Deum vadit spiritus Jesu, per mortem amaram, præsente Matre sua Maria. Septimum verbum hoc dictum suit ex profundissima ergà Deum humilie sate,

tate, & ad nos instruendum, ut in hora mortis, immoverò qualibet hora, cogitemus, quoniam continuè imus ad mortem; ideò commendare debemus humiliter spiritum nostrum Deo, & in manus ejus, hoc est, in fuam ordinationem, non habendo fiduciam in quodcumque aliud auxilium, aut nostrum, aut alienum, nisi quatenus ordinatur ad Deum; nec nimium cogitare debemus ad mundum qui deseritur. Vox hæc facta fuit, secundum quod dicere videtur Apostolus. Heb. v. 7. in clamore magno, in lachrymis, & precibus, A riam. quæ sucrunt exauditæ ob reverentiam Jesu Salvatoris nostri, summi Papæ, & Pontificis eas offerentis. O ingens & alta vox, quæ contulit & commovet cælum, terram, & universum mundum! O potens & penetrans vox, quæ penetrat ad inferorum usque claustra! O dolorossima mors, cui condolent omnes creaturæ! O mors pretiosa, quæ occidis mortem nostram vitiosam! Mors potens, quæ mordes infernum duobus in locis, in Limbo scilicet & Purgatorio! Consers perfectam gloriam justis Judæis in Limbo. In Purgatorio existentibus plenariam, vel integram largiris remissionem, propter gaudiosum adventum sanctæ animæ Christi Jesu, aut saltem magnam facis remissionem, liberando aliquos à pœnis, & alleviando corum pœnas qui remanent. Confususne es, perverse inimice, vitiose serpens Leviathan? Nisus es mordere pretiosam carnem Christi Jesu, morsu mortis; sed occultabatur intùs, & jungebatur divinitatis hamus, qui aperuit maxillas, & liberavit prædam quam opinabaris tenere atque devorare. Tu quoque, Synagoga, destrucre conabaris bene- B dictum Jesum.; sed quemadmodum Ægyptiaca mulier voluit tenere benignum puerum Jesum per pallium, qui tamen evasit libere è manibus ejus. Sic in manus tuas Domine commendamus spiritum nostrum, quem recipe in hora mortis nostræ, mediante sancta præcedente pœnitentia, per tuæ mortis memoriam. Quid vobis videtur? Estne cor lapide durius cor humanæ creaturæ, quod non scinditur per compassionem, pænitentiam, & contritionem, in hujus mortis memoriam, per quam facta sunt ea de quibus textus hæe modò dicit mirabilia?

#### TEXTUS.

Tecce velum Templi scissim est in duas partes à summo usque deorsum, & terra mota est, & petra scissa sunt, & monumenta aperta sunt, & multa a corpora Sanctorum qui dormierant, surrexerunt, & C exeuntes de monumentis post resurrectionem ejus, venerunt in sanctam civitatem, & apparuerunt multis.

# Expositio.

IN nimia dura duritia tua, & inhumanitate, cor humanum verere, quoniam causa es hujus mali in te facti spiritualiter, quod tunc factum suit visibili-ter. Scinde, & rumpe ignorantiæ velum quod te seducit & impedit. Intuere Sanctum Sanctorum, hoc est, Deum, qui debet irradiare super faciem tuam per veram credulitatem. Treme ob timorem divinæ vindictæ, tu qui es terra maledicta, ut per hujusmodi tremorem & commotionem ipsa sanetur ab iniquita- D tibus suis, secundum Prophetiam. Scinde ulterius, & confringe duram cordis tui petram Contritionis malleo. Deinde aperi in Confessione conscientiæ tuæ sepulchrum immundum, & putredine refertum, ut spiritus tuus (qui per peccatum mortuus est, & sepultus) resurgat per gratiam, & dolorosæ hujus mortis virtutem, ut veniat in sanctam civitatem Jerusalem coelestem superiùs in Paradisum. Qui resurrexerunt, an mortui fuerint, vel cum Jesu ascenderint ad cœlos, non habemus Scripturam certam. Oremus igitur &

### ORATIO.

SCINDE, Domine, ignorantiæ nostræ velum, confringe dura corda nostra, eaque ad compassionem commove, aperi conscientias nostras ad fructuosam Consessionem, & resuscita spiritum nostrum per pænitentiam, per doloris tui & mortis assiduam memoriam.

## TEXTUS.

Enturio autem, & qui cum eo erant custodientes Jesum, viso terra motu & his qua siebant, timu-erunt valdè, dicentes: Verè Filius Dei erat iste. Et omnis turba eorum qui simul aderant ad spectaculum istud, & videbant qua siebant, percutientes pectora sua revertebantur. Stabant autem noti ejus à longè, & mulieres multa qua secuta erant Jesum à Galilaa, qua simul cum eo ascenderant Jerosolymam. Inter quas erat Maria Magdalena, & Maria Jacobi, & Joseph Mater, & Mater siliorum Zebedai. Et cum esset in Galilaa, sequebantur eum.

# Expositio.

ET tunc incoepit Salvatoris nostri oratio fructum producere. Videtis jam hîc complures esse quos poenitet. Et suerunt hæc miracula quæ tunc sacta fuerunt, quòd Centurio (id est, qui centum sub se habebat milites) dixit & credidit, Jesum esse justum, & Dei Filium. Considerabat tenebras solis contra solitum naturæ cursum: erat enim plenilunium. San-&us Dionysius Gailiæ, qui tunc in Ægypto crat, dixit, quòd Deus natura pateretur, vel quòd machina mundi dissolveretur. Considerabat insuper Centurio Jesum reddidisse spiritum sua sponte; quoniam adhuc vigorosam habebat vocem, qua designabat se po-tuisse diutius vivere, si sua fuisset voluntas. Videbat terram tremere, petras scindi, & complura alia stupenda. Poterat hoc pacto argumentari: Homo hic se dixit Filium Dei esse, & ut talis hodie huic latroni Paradisum promisit. Si falsum diceret, omnium superbissimus esset; sed ostendit omnem patientiam, humilitatem, non appetendo gloriam, vel honorem. Si enim desideraret gloriam, & famam, & propterea fingeret se esse Filium Dei, sieri non potest, ut voluisset se suspendi: nam nemo pervenit per suspendium ad gloriam & honorem. Oremus & dicamus.

#### ORATIO.

JEs v, quem verum Filium Dei esse consistemur, concede nobis percutere pectora nostra per veram prenitentiam, sine macula, per mortis tuz memoriam.

## TEXTUS.

Udei ergò quoniam Parasceve erat (erat enim magnus ille dies sabbati) rogaverunt Pilatum, ut frangerentur eorum crura, & tollerentur. Venerunt ergò milites, & primi quidem fregerunt crura, & alterius qui crucisixus est cum eo. Ad Jesum autem cùm venissent, ut viderunt eum jam mortuum, non fregerunt ejus crura, sed unus militum lancea latus ejus aperuit, & continuò exivit sanguis & aqua. Et qui vidit, testimonium perhibuit, & verum est testimonium ejus, & ille scit quia vera dicit, ut & vos credatis. Facta sune enim hac, ut Scriptura impleretur: Os non comminuetis ex eo. Exod. XII. 46. & Joan. XIX. 20. Et iterùm alia Scriptura dicit: videbunt in quem transsixerunt. Zach. XII. 10. & Joan. XIX. 37.

# Expositio.

Rudelissima est hæc contra Filium Dei persecutio; sed divina ordinatio illud sic permittere voluit, ut clarè ostenderet, ipsum esse verum Agnum, qui figura erat agni Paschalis, de quo dictum fuit quòd non comminuerentur ossa ejus. Evidentius insuper argumentum fuit, ipsum verum esse Prophetam, in quo plenè erant omnia signa priùs prophetizata, quoniam in nullo inveniuntur impleta. Et hic diligenter notandum est quòd antiquæ Prophetiæ, quæ veræ inventæ sunt in omnibus, hîc non defecerunt. Hoc inter cetera imprimis est notandum, etiam secundum vulgatum Judæorum dictum; & per hujusmodi signa atque rationes Apostoli postmodum Judæos per propriam fuam Legem convicerunt, qui adhuc se converterent, nisi obstinati essent, reprobati, & obcæcati. Prætereà Deus providere voluit stultis paganis & hæreticis, qui negare voluissent Jesum verè suisse mortuum, & proptereà dixissent, ipsum non resurrexisse. Ob hanc causam providit Deus, quòd Judæi fuerunt apud sepulchrum, ipsum custodientes, quàmvis posteà corruperint custodes sepulchri, dando pecuniam, & procuraverint ut dicerent populo Discipulos Jesu venisse, & abstulisse corpus ejus, ipsis B dormientibus. Quod testimonium, ô Deus, testantur de hoc quod factum est, eis dormientibus. Etiamsi Jesus non verè resurrexisset, numquam Discipuli, & innumeri alii, qui posteà conversi suerunt tunc temporis, & qui viderunt omnia, sustinuissent tam crudelissimam mortem, ut in illa Fide persisterent. Videtis quod si Jesus priùs non mortuus fuisset, non potuisset ulteriùs vivere, eò quod taliter suit persossius lancea in latere ejus ad cor usque. Proptereà dicit divus Joannes, quòd aqua, sanguis, & spiritus testimonium dant Christo Jesu 1. Joan. v. 7. Aqua suit in significantiam Sacramenti Baptismatis. Sanguis in significantiam Sacramenti Altaris. Et dicit sanctus Augustinus, latronem fuisse baptizatum illa aqua, cujus pars saliit fuper eum. Quoad fanguinem Salvatoris nostri, si super terram manserit, aut non, teneo omnem sanguinem qui erat de integritate & persectione Jesu, in Resurrectione fuisse receptum. Sed alius sanguins

## ORATIO.

CONCEDE nobis, Domine, veram purgationem, & ab omnibus iniquitatibus nostris ablutionem, per secundum pœnitentiæ Baptisma, & per pretiosum Sanguinem tuum in sacrario Altaris, quod est tuæ mortis memoria & recordatio.

## TEXTUS.

T cum jam serò esset factum, venit quidam homo dives & nobilis ab Arimathia civitate. (Glossa, vir bonus & justus, eò quod esset Discipulus Jesu, occultus autem, propter metum Judaorum, qui expectabat & ipse regnum Dei, nec consenserat consilio & actibus eorum. Hic accessit ad Pilatum, & petit corpus Jesu. Pilatus autem mirabatur si jam obiisset, & cum cognovisset Pilatus, jussit reddi corpus Jesu. Venit autem & Nicodemus, qui venerat ad Jesum nocte primum, ferens mixturam myrrha & aloës quasi libras centum. Acceperunt autem corpus Jesu, & ligaverunt eum linteis cum aroma-tibus, sicut mos est Judais sepelire. Erat autem in lo-co, ubi crucifixus est, hortus, & in horto monumentum Tomi III. Pars III.

novum, in quo nundùm quisquam positus fuerat: (Glossa, à Cruce illuc usque, erant centum decem octo pedes.) Ibi ergo propter Parascevem Judaorum (qui erat juxta mouumentum) posuerunt Jesum, & advolverunt saxum magnum ad ostium monumenti, & abierunt. Erat autem ibi Maria Magdalena & altera Maria, sedentes contra sepulchrum, aspicientes monumentum, & quemadmodum positum erat corpus ejus, & revertentes paraverunt aromata & ungenta, ut venientes ungerent corpus Jesu, & Sabbato quidem siluerunt, secundum Mandatum Legis.

# Expositio.

HOra illa completorii admodum sera, suit ultimum vale, & reditus in Jerusalem, posteaquam tu Mater dolorosa, afflicta, & angustiata, aspexeras de Cruce deponi pretiosum corpus Filii tui, cumque inter brachia tua tenuisses. Nolite dubitare, dilectissimi, scitote, quòd admodùm devote ipsum est amplexata, & charitative osculata. Credo etiam quòd dilecta sibi Magdalena prostraverat se ad pedes quos anteà unxerat, & suis lachrymis irrigaverat, suisque terserat capillis. Dixit forsitan sæpenumero diva Virgo valè. Quæ fuit divisio à suo Filio, cùm spiritus ejus Deum adivit? Prorsus remansit desolata in hoc deserto, in hac miseria, in morte illa. Cùmque deventum esset ad sepeliendum ipsum: & ut ab ejus acciperetur brachiis, dicebat forlan: Heu quid facere vultis ô Joseph & Nicodeme? Quid dicitis? Quòd tam citò dimittam Filii mei corpus? Adiit Deum, & adhuc aufertur à me corpus? Atassentior, nam ita fieri debet, ut impleatur Prophetia,quòd sepulchum ejus erit gloriosum. Ikilæ. x1. 10. Utinam Dei esset beneplacitum, ut cum eo sepeliri deberem, & sicut vivebamus communi concordia, & eodem spiritu Filius meus & ego in hoc mundo; utinam Deus vellet, ut eadem hora me mors mitteret cum eo, & quòd tu mors tale mihi faceres vale. Heu quale vale! Hæc vita potiùs mors est, nisi quatenùs Dei beneplacitum est. Deus, Deus meus & Creator meus, fiat voluntas tua in me, & de me: non autem mea. Officium exigit; mysterium sepulturæ adimpletum est. Et moraliter loquendo, debemus similiter & nos sepelire in cordibus nostris pretiosum Jest Christi corpus per pœnitentiam, & devotam memoriam, ipsumque involvere albis linteis virtutum, purimodus manere potuit, quemadmodum fertur Brugis C tatis, castitatis, amoris, constantiæ, perseverantiæ. esse, & in Palatio. Oremus igitur, & dicamus. Nicodemus & Joseph abierunt; Beata Virgo, Sanctus Joannes, aliæque mulieres diutiùs tardarunt; appropinquabat tamen nox valde, quæ eos reverti compellebat. Considerate, quæso, devotissimi, & inspicite oculis mentis vestræ, per sanctamque compassionem, reditum beatæ Virginis, sancti Joannis, & aliarum Mariarum in Jerusalem. Rationabiliter cogitari potestis, quòd in via ostendebant loca & plateas, in quibus Jesus crudeliter tractatus fuerat, & deductus. Reflectebant sæpè ad Crucem oculos, postquàm priùs beata Virgo eam adorasset, sicut prima Filium suum adoravit in nativitate sua. Dicebant: Hic percussius suit, hîc non valebat Crucem suam portare, hîc dicebat quòd a non fleremus super se, & aliquos similes sermones. Demùm reversi sunt ad hospitium, vale dicendo quibusdam aliis, qui non erant ejusdem hospitii. Nam ad novem miliaria ab Jerusalem) Joseph nomine D facilè sciri potest, complures viros & mulieres qui jam erant conversi ad pietatem, copiosè convenisse al consolandum Dominam nostram, Matrem nostram honorandum. In introitu autem ostii honeste sese vertit, agendo eis gratias, & vale dicendo ipsis. Ipsi autem è converso flendo dicebant: Vale, bona Domina, fortis esto. Deindè intravit hospitium, & ad mensam posita est, ut aliquantulum sumeret resectionem. Cena nec prolixa fuit, nec lauta. Postremô beata Virgo se recepit sola in suum secretum cubiculum & oratorium, posteaquam gratiæ dictæ essent, & vale dixisset ipsa Joanni fideli suo custodi, qui similiter aliam Gggg

solitariam petiit cameram. Si rogent aliqui, quid sacere potuerit beata Virgo ab illa hora, ad horam usque Resurrectionis? Teneo ipsam suisse raptam in spiritu, & contemplatione. Nec exivit locum unum, nec quemquam allocuta est, nec ampliùs visitabat sepulchrum; quià certò sciebat ipsum resurrecturum. Si Moyfes in monte, Paulus in sua conversione, gloriosus Joannes Evangelista in Cena, & deindè in infula Pathmos, & complures alii rapti fuerunt, ut viderent divina secreta, facile conjici potest & credi, A divam Virginem non fuisse in terra absque illa gratia, præsertim in illa hora, & co tempore, in quo consolatio erat ei magis necessaria, & sensualitas quasi omninò mortificata erat & absoluta, ob Filii sui absentiam. Ideò spiritus erat fortior, & magis inflammatus, magisque deliberatus, ut se in altum extolleret, & consideraret profunda nostræ Redemptionis mysteria, & hujus Passionis. Cogitando etiam excellentissimum novum gaudium (cujus numquam fuerat fimile) Sanctorum Patrum in Limbo existentium, & cogitando fimiliter ad eorum liberationem à carcere Purgatorii. Et quomodò Filii sui divinitas à spiritu suo daret illic jucundam claritatem, & gaudium perenne felicissimum. Considerabat etiam, quomodò animæ eam benedicebant, cùm portaret fructum & pretium redemptionis earum, præcipuè autem parentes ejus, ficut fanctus Joannes Baptista, fancta Anna, B & fidus sponsus Joseph eam magnificabant, & exultantes dicebant: Benedicta sit, quæ tantum Salvatorem & Redemptorem nobis attulit, & genuit. Fateor tamen, quòd frustrà me fatigarem, me, inquam, miserum, ignorantem, & nulla talium secretorum scientem, recensere velle omnes pulchras, devotas, & sublimes considerationes atque contemplationes quas habere poterat felici illo & admirabili raptu, ad horam usque & diem, in quo Filius sius surrexit in corpore immortali, impassibili, & glorioso, qui (ut piè creditur) se ei ostendit eam salutans dicendo: Salve Mater. Quae eum adoravit, fuirque gaudium suum renovatum, impletum, & perfectum, quæ rursum cantare poterat: Magnisicat anima me 2 Dominum. Luc. 1. 46. Magnificentiam, inquit, dicitanima mea vero, summo, & cœlorum Domino. Et exultavit spiritus meus in Dee C falutari mee. Luc. 1. 47. Et nos in hoc fine oremus.

# ORATIO.

Jesu, vere totius mundi Salvator, concede nobis per Passionis tuæ virtutem, quòd taliter pati possionus, & pendere fixi in cruce poenitentiæ, & talem mortificationem sensualitatis habere & omnium vitiorum perversorum, quòd spiritus noster tibis se dedat per elevatam contemplationem, & in cœlis conversationem, utque corpus tanquàm sepultum sit in pace & tranquillitate, sine vita vitiorum & passionum, ut fiat veluti immortale, hic per abundantiam gratiæ impersectè, & in Resurrectione nostra persectè per gloriam, intercedente merito benedictæ Passionis tuæ, & gloriosæ Resurrectionis. Amen.

talis lis, clamor, & tale jurgium? Opus est ergò modò pacare rumorem & clamorem, per studiosam rationem, & dejicere hujusmodi cogitationes tumultuosas, & vitiosas, per sanctæ devotionis gladium: & forsitan ratio, virtus & devotio mortificatæ sunt in cordibus nostris usque modò. Oremus igitur Deum, ut eas hodiè resuscitet secum, & vivissicet.

Hæc verba dixit hodiè Jesus Christus sæpiùs Discipulis suis. Primò quando tocutus est eis: Pax vobis: vigorosè ipsa pax pacem faciat in anima nostra, ad suosè verbum Dei audiendum, & quia nulla pura

FINIS.

# JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# S E R M O

IN FESTO

# PASCHÆ.

Gallice in MSS. Codd. Vitt. 287.

Pax vobis. Luc. xxiv. 36. & Joan. xx. 19.

TIMILE habetur. Genef. xLIII. 23. Nos qui recepimus, vel recipiemus Sacramentum sanctæ Ecclesiæ pacis & unitatis (quià unum corpus sumus) 1 Cor. x. 17. debemus libenter audire fermonem fieri de illa pace, & unitate Refurrectionis Salvatoris nostri Jesu Christi qui cam nobis adduxit, Resurrexit propter justitiam nostram. Rom. 1v. 25. Et ad convenienter faciendam hanc audientiam, tollamus modò omnia impedimenta clamorum, & omnium litium, nonmodò corporalium ad extrà, sed etiam spiritualiumad intrà. Quis est clamor ille, & lis spiritualis? Est diversa varietas curarum, & cogitationum terrenarum, carnaliumque, quæ sæpius occupant aures spirituales cordis nostri: & in hunc modum, quod nulla vox devotionis (quantumcunque alta fuerit) audiri possit, aut intelligi sufficiat. Et ecce qualiter cupida avaritia clamat, quòd acquiratur, vel spolietur undiquaque argentum. Superbia dedignans altè admonet ut homines dedignentur, vel contemnant omnem hominem, nec unus alterum magnifaciat. Odiosa invidia murmurat & flet de bono quod videt, & effusè ridet de malo quod percipit, atque accidit. Vindictam clamitat ira impetuosa. Gula postulat ut venter ejus repleatur. Et sic de aliis vitiis innumeris, unumquodque secundum suam considerationem. Quod declarat Persius Poëta valde proprie Satyra penultima. Et Origenes super illud Regum, capite primo: Erat vir unus in Ramata. Quæ erit vox prædicationis, aut admonitionis sancta, quæ audiri poterit in cogitatione, in qua talis est divisio, talis lis, clamor, & tale jurgium? Opus est ergò modò pacare rumorem & clamorem, per studiosam rationem, & dejicere hujusmodi cogitationes tumultuosas, & viniosas, per sanctæ devotionis gladium: & forsitan ratio, virtus & devotio mortificatæ sunt in cordibus nostris usque modò. Oremus igitur Deum, ut eas hodiè resuscitet secum, & vivificet.

Hæc verba dia it hodiè Jesus Christus sæpiùs Discipulis suis. Primò quando socutus est eis: Pax vobis: ut peccatis mortui, justitue vivamus. 1. Pet. 11. 24. Ut vigorosè ipsa pax pacem faciat in anima nostra, ad sructuosè verbum Dei audiendum, & quia nulla pura creatura ipsam nobis impetrare potest Resurrectionem talem quam petimus, & illam pacem, quam tu Virgo dignissima, quæ nunquam peccatis suisti insecta, & quæ nec vitiosum prælium in animæ tuæ regno habuisti sensualitatis contrà rationem; specialiter post conceptionem Filii. Ideò o gloriosa Virgo Maria, ad

PAX vobis, scribitur ubi dictum est. Salvator noster, & verus miles Jesus Christus mox post suam benedictam Passionem in primo mortis sua instanti (quod suit Veneris hora nona) descenditad inseros, ad dandam veram pacem, pacem gloria & beatitudinis, amicis suis Patriarchis, Prophetis, & aliis justis, qui erant in limbo Patrum. Et credendum est satis, ipsum dedisse hanc pacem gloriosam omnibus his qui erant in Purgatorio, & cos liberavit, ficut facit Rex in primo suo jocundo adventu. Et ad propositum hoc fecit latroni, qui verisimiliter nondùm compleverat pœnitentiam pro omnibus peccatis suis, qui fuit illà proprià horâ beatificatus, & vidit Deum facie ad faciem, sicut Sancti in Paradiso. Hodie (inquit Christus) mecum eris in Paradiso Luc. XXIII. 4

Propter quod insuper apparet fassitas doctrinæ Papæ Joannis vicesimi, quæ damnata fuit cum sono buccinarum vel tubarum coram Rege Philippo, Avunta, & credidit potius Theologis Parificnsibus, quam Curiæ. Post illam pacem sic datam super terram illis qui erant damnati, Jesus Christus hodié in sua gloriosa & vigorosa resurrectione voluit dare pacem amicis suis super terram existentibus, & intravit januis clausis. Joan. xx. 26. Quibus dixit verbum propositum: Pax vobis. Vobis do pacem veram & bonam.

In quo verbo, ad habendum aliquem ordinem clarum & brevem (quia secundum Philosophum, Or-

do bona via est.

Et nihil est quod texitur ordine longum, ait Lucanus Poëta) considerare possumus duo, quæ sufficienter complectuntur totum mysterium præsentis Solennitatis. Nam in eo quòd Jesus Dominus noster locutus est, nobis monstrata est vita certa, & sensibilis resurrectio. In co quod pacem dedit, significatur nobis gaudium B tum, vel centum & viginti, quod verè Jesus Christus plenissimum, & secura remuneratio. Et hæc duo mox applicavit Dominus noster Jesus Christus in verbis sequentibus: Ego sum inquit, quoad vitam certam, & senfibilem Resurrectionem: Nolite timere, &c. Joan. xxiv. 36. Ecce plenissimam & securam remunerationem. Per primum, est condemnatus error, hæresis, & damnabilis infidelitas, & hoc quoad sensualitatem. Per secundum est reprobata lis, dissensio, & damnosa discordia, & hoc quoad quietem & pacem voluntatis: & per hæc duo pacata fuerunt intellectus & voluntas humana Apostolorum in hac gloriosa Resurrectione, cùm Dominus noster Jesus Christus dixit eis Pax vobis. Quoad primum dico, quod locutus est hodiè Dominus noster Jesus Christus, & dixit: Pax vobis. nobis fignificatur vita certa & sensibilis Resurrectio. Per quod est ablata ab humano intellectu, & damnata infidelitas quæ illi inferebat bellum & mortificabat eum. Vos appello, ô Judæi increduli, qui usque modò negatis Resurrectionem Domini nostri Jesu Christi, & estis mortui spiritualiter, nec pacem suam habetis, vos appello, ut videatis, audiatis, & intelligatis testimonia Dei, quæ secundum Prophetam vestrum & nostrum sunt mirabilia & credibilia; mirabilia, inquit, testimonia tua, Domine. Ps. cxvIII. 129. Et rursum: Testimonia tua credibilia facta sunt nimis. Ps. xcII. 5. Dicit Lex vestra, quòd in ore duum convenientium testium, vel trium, debet stare testimonium, & eis adhiberi fides. Deut: xvII. 6. In ore duorum testium vel trium Stabit omne verbum.

Habetis hîc multò plures, quam duos vel tres testes, qui viderunt, audierunt, & perceperunt tali die sicut hodie, Dominum nostrum Jesum Christum loqui, & dicere: Pax vobis, ego sum, nolite timere. D gilii in Buccolis: Et ipsi etiam tenuerunt, & palpaverunt eum': Palpate, inquit, & videte, &c. Lucæ ultimo. 39. Et cum eis comedit; sicut habetur ibidem, & Actuum. v. recitatur, & 1.1 Joan. 1. 1. Et manus nostra contrectaverunt de verbo vita. Et si hoc testimonium tam multarum personarum quæ aderant simul, non vobis sufficiat, veniat beata Maria Magdalena, & dicat testimonium de Resurrectione Domini nostri Jesu Christi. Certè, ait ipsa, eram apud monumentum diluculò, flebam & gemebam, cum vidi duos Angleos in stolis albis sicut nix & facie re-

Tomi III. Pars III.

lucentes sicut fulgur: unum ad dextram sepulchri, alterum ad finistram, qui me prohibuerunt, ne flerem, dicentes refurrexisse hunc quem quærebam. Ecce conveniens & certum testimonium duorum Angelorum, qui mentiri non possiunt. Et cum essem quasi propè sepulchrum, circumspexi, & vidi Dominum nottrum Jesum Christum, quem primo aspectu opnabar hortulanum horti in quo fuerat sepultus; sed ad verbum suum, cum me appellaret proprio nomine, redii ad meipsam, & cognovi eum, quamvis non tangerem ipium. Nec sola sum quæ hæc vidi, quoniam paulò post sociæ meæ Mariæ, quæ antè me recesserant de monumento, viderunt eum, cognoveculo tuo, per Theologos Parisienses, de Virgine bea- A runt eum, allocutæ sunt eum, Pedes quoque ejus tenuerunt, & osculatæ sunt. Matth. ultimo. Verum si dura & obstinata incredulitas his testimonis contenta non sit, quin semper inferat bellum humano intellectui, non permittendo ipsam habere firmam, & sanctam nec spiritualem Resurrectionem. Audiantur duo alii testes multum convenientes, quorum unus dictus fuit Cleophas, & alter Amaon, secundum S. Gregorium: qui hodic post prandium adeundo castellum propè Jerusalem, Emaus vocatum, locuti sunt per omnem viam de Domino nostro Jesu Christo, qui exposuit eis Scripturas sanctorum Prophetarum suorum, quæ de eo erant. Et cum cognoverunt eum in fractione & benedictione panis, tunc evanuit; reversi sunt velociter in Jerusalem, nunciantes Apostolis & Discipulis, qui poterant esse forte cenresurrexit, & quòd apparuit sancto Petro: & inter loquendum venit Jesus Christus (sicut dictum est priùs) & intravit januis clausis, & dixit eu: Pax vobis; ego ego sum. Et sic concludimus ex Evangelio, quòd hodie ad minus Dominus noster Jesus Christus appa-

> Primò, Mariæ Magdalenæ. Joan. 20. Secundò, aliis Mariis. Matth. ultimo.

ruit quinquies.

Tertiò, sancto Petro. Luc. ultimo. Sed quo in loco fuerit, non explicat Evangelium: hoc esse potuit redeundo de sepulchro cum sancto Joanne; vel in fovea, in qua continuè fleverat propter eam quam fecerat negationem, quæ nominabatur Galli cantus.

Quartò, duobus Discipulis peregrinis. Luc. ultimo. Quintò, apparuit Apostolis & Discipulis simul congregatis, quandò sanctus Thomas hoc credere noluit. Joan. xx. Nicodemus etiam recitat in Evangelio suo, quòd apparuit sancto Jacobo & Joseph ab Arimathia, qui fuit incarceratus à Judæis, quia sepeliebat Jesum. Nec etiam dubium est quin apparuerit gloriosæ Virgini Mariæ Matri suæ. Et hoc modo dicit sanctus Ambrosius Lib. 2. de Virginitate. Vidit Maria Resurrectionem Domini : & primò vidit & credidit. Vidit Maria Magdalena quamvis adhuc ipsa nutaret; saltem vidit ipsa eum cum sanctis Apostolis, ubi ipsa erat in societate sancti Joannis Evangelistæ qui eam habebat in singulari custodia: sed Evangelistæ tacent; quia testimonium Matris de filio erat minus acceptabile infidelibus, & potuissent dicere, quod ob nimium amorem ipsa Maria arbitrata fuisset se videre quod non videbat. Juxtà illud Vir-

An qui amant ipsi sibi somnia fingunt. Et quòd loquuntur de beata Maria Magdalena specialiter, & defancto Petro, hoc fit propter quinque, vel sex causas, quas in præsentiarum omitto.

Ulteriùs ad tollendum omnem dubitationem, & incredulitatis scrupulum accedat sanctus Thomas. Accedat, & dicat testimonium certum de Resurrectione Domini nostri Jesu Christi. Non eram (inquit san-Etus Thomas) semel in societate Apostolorum, cum Dominus noster Jesus Christus apparuit eis, & dedit iplis pacem suam. Et corum relationi credere nolui, Gggg 2

Digitized by Google

nisi ego ipse viderem vulnera pedum & manuum suarum, & imponerem digitum meum in plagam lateris sui. Et certe sic seci octavo die post Resurrectionem, & cognovi ipsum esse Dominum meum, & Deum meum: qui dixit mihi, me credere ideò quod vidissem. Sed laudabat eos, qui crediderunt, o non vi-

derunt. Joan. xx. 29.

Sæpiùs aliàs in locis aliis declaravit Dominus noster Jesus Christus Resurrectionem suam. Semel suprà mare, cùm sanctus Petrus & sanctus Joannes piscarentur, absbor. Matth. ult. In monte Oliveti. Luca ult. Et Actuum 1. Et sanctus Paulus dicit. 1. Corinth. 3. quòd apparuit plusquam quingentis Discipulis, & postremo sibi ipsi. Josephus quoque vir doctus, & Judzorum Historiographus, qui fuit in destructione Jerusalem, qui potuit vidisse Dominum nostrum Jesum Christum, asserit, in octavo Libro suo Antiquitatem, Dominum nostrum Jesum Christum apparuisse die tertio. Nec oblivioni dandum est quoddam testimonium quod magnoperè vobis convenit, ô Judzi increduli, quòd vosipsi sepulchrum multis custodibus munivistis: quoniam sciebatis benè, Dominum nostrum Jesum Christum prænunciasse, prædixisse, & prophetasse, se tertia die resurrecturum, sicut habetur Matth. xvi. xvii. & xx. & xxvii. & Marci viii. ix. x. & xiv. Luca ix. & xviii. Et sic dixerat David Propheta in persona Dei: Resurrexi, & adhuc tecum sum &c. Et B ut déclarat Dominus Armacanus in Libro De quastionibus Armenorum, in fine, ubi habemus: Ego occidam, ဗ် ego vivere faciam. Deut.xxx11.39. de quo Eídras Scriba Legis sumpsit: Ego occidar & vivam, percutiar & Sanabor. Reddite ergò, ô Judæi increduli, reddite Corpus Jesu Christi, quod tam diligenter custodistis, quamvis non fit consilium contrà Dominum. Prov. xx1.30. Aut si non potestis, nec sciatis reddere, adjungamini igitur & credite Resurrectionem nobiscum. Addatis prædictis testimoniis sanctam testium vitam, & sanctam constantiam, quia illam Fidem & affertionem non negare volebant, aut tacere, ob quæcumque tormenta, nec ob mortem quantumcumque horribilem, vel crudelem evitandam. Ideò apparet evidenter ex una parte eos non voluisse decipere per favorem, per C vanitates, & perversas tentationes. Et Jesus Christus pecuniam, per tremorem, per adulationem, aut per alias res, ob quas solitus est quis mentiri. Et ex parte altera non decepti erantiper ignorantiam vel errorem: quoniam sensibiliter, & visibiliter in multis locis, & diverso tempore ipsum tetigerant, viderant, & cognoverant, & (quod majus est) Deus posuit sigillum fuum & proprium fignum hujus doctrinæ confirmationem. Et quod est proprium Dei fignum? Sunt miracula innumera, quæ ab aliis fieri non posfunt, nisi ab eo qui fecit, & ostendit ad hanc veritatem confirmandam. Et proptereà (sicut dicit Richardus de sancto Victore primo De Trinuate) dicere possumus Deo: Certe, Domine, si decepti sumus, à te decepti sumus. Hæc & alia tangit egregiè inter ceteros Doctor subtilis super Prologo primi Sententia-

Hæc supradicta, & alia videntes & percipientes magna pars Judæorum Doctorum, & magna multitudo populi, ad Christianam convertebantur Fidem, ut fanctus Paulus, Nicodemus, & Gamaliel, Apollo, Nathanael, & alii, de quibus dicitur All. vi. 7. quòd multa turba Sacerdotum obediebat Fidei, & indè quafi totum refiduum mundi hoc credidit, intantum quod Romanum Imperium nunquam tot habuit subditos sicut habet Christiana Fides, quemadmodum testatur sanctus Leo Papa in Sermone De Apo-stolis Petro & Paulo. Sanctus Augustinus, & alii plures, prout allegat Franciscus Petrarcha in Epistola quadam ad Urbanum. II. Lib. De vita solitaria. Et sic data fuit & facta pax generaliter, quam Jesus Christus dedit hodie specialiter Discipulis sois, & Ap offo-

lis: & pax firmæ credulitatis, quam perdiderunt Apostoli in Passione Domini nostri Jesu Christi, & hodiè eam recuperarunt, & spiritualiter resurrexerunt. Ergò, devota plebs Christiana, meritò hîc certitudinem habes, & admodum securam bonam tuam credulitatem, quæ est ad magnam tuam consolationem. & rationabilem infidelium damnationem. Benè cognoscis cæcitatem, & obdurationem infidelium Judæorum, & quorumdam falsorum hæreticorum, qui se verbis Christianos fingunt, quàmvis factis contraque hoc, ut aliquid caperent. Joan. ult. In monte Tha- A ria demonstrent, tanquam nunquam essent resuscitandi, nec habituri vitam post præsentem. Opinaminine aliquos esse tam duros & obstinatos ad malè operandum, si benè Resurrectionis articulum crederent, & quòd perpetuò essent damnandi, nisi pœnitentiam agerent? Contrà quos dicit Apostolus, quòd Jesus Christus resurrexit & sic nos resurgemus. Trahitur ex dictis Apostoli. 1. Cor. xv. & 1 Theffal. IV. Ideò lætemur hodiè per bonam spem, & non contristemur sicut gentes quæ spem non habent. 1. Thess. Ejiciamus infidelitatem, quæ nostrum seducebat intellectum, & habebimus vitam pacificam, quæ nunquàm deficiet, si fuerimus mortui elapso tempore spiritualiter per peccatum mortale; quia sicut mors corporalis occidit corpus, sic peccatum aufert vitam animæ. Rom. v. O Deus! quam pessima & periculosa mors? Resurgamus hodiè cum Domino nostro per gratiam, & veram pœnitentiam, recipiendo & conservando dignè corpus Jesu Christi, quod vitam dat spiritualem & persectissimam animæ; non inseramus talem vim & violentiam hospiti tam honorabili, potenti, & utilitatem afferenti, ut ignominiosè mox ipsum expellamus de habitatione spirituali animæ nostræ, & quod pro uno peccato quod reliquimus, quatuor aut quinque perpetremus. Non sic faciamus: immò ipsum quæramus, exemplo sanctarum feminarum, portando bonarum virtutum unguenta, & per hoc ipsum videbimus & inveniemus, sicut dicit san-Aus Gregorius. In bona lætitia hodiè de ipso loquimur, & iple se nostræ adjunget societati. Simus uniti per charitatem, sicut Discipuli & Apostoli hodiè, & claudamus portas corporis nostri contrà mundanas intrabit, suam nobis dando pacem, dicendo: Pax vo-

> Cum cogitarem & darem operam, me velle descendere ad iccundum punctum nostri Sermonis ad ulteriùs de hac pace loquendum; visum mihi fuit quòd curiositas cupida scire, mihi appareret, & me remoraretur, multum parata formare quæstiones, & plures in-

terdum quam opus esset.

Imprimis quærit curiofitas, si Jesus Christus resurrexit, quid habuit post Resurrectionem ejus? Respondeo: ipsum habuisse corpus glorificatum, quatuor dotibus ornatum, quæ sunt agilitas, claritas, impassibilitas & subtilitas, quæ tanguntur. Sap. 111. 7. cùm dicitur: Fulgebunt justi sicut sol & c. Agilitas sua apparuit, quando ambulabat suprà mare. Joan. ult. Quando inter loquendum D subitò recessit à societate duorum Discipulorum exiitentium in Emaus. Luc. ult. Quando in tam pauco tempore ascendit tam maximam distantiam, sicut de terra usque ad ultimum cœlum. Atl. 1. Claritas sua in hoc apparuit, quòd crat invisibilis cum volebat, quamvis ut videretur à Discipulis suis corporaliter, non suam ostenderit claritatem tam excellentem sicuti erat, ne excellens sensibile corrumperet sensum 2. de anima. Impassibilitas ejus apparuit in hoc, quòd per elementum ignis ascendit sine adustione in Ascensione sua. Sed dicit curiositas, quòd comedit & bi-Verum est, sed hoc non fuit propter necessitatem sustentationis naturæ; quia cibus non conversus fuit in substantiam corporis sui, sicut priùs, & sicut est in nobis; sed fuit resolutus in aliquod elementorum. Sicut etiam Angeli comederunt in corporibus

affumptis. Tob. xII. Plage etiam remanserunt in Jesu Christo, non quòd esset passibilis; quia sanctus Thomas posuit digitum in latus suum, non lædendo cum, sed fuit ad clarius demonstrandum quod erat idem corpus sicut priùs; quia plagæ ejus versæ sunt in honorem & gloriam, ut intercedat pro nobis, ficut in Martyribus, & validis militibus, & ad confusionem salsorum Judæorum, & perversorum Christianorum, & ad inflammandum amorem bonorum, & ad faciendam apud Deum pro nobis intercessionem. Utrum verò remaneant cicatrices in mortalibus plagis, alia est difficultas, quæ per conditionem solvenda est.

Hîc apparet, opinionem Origenis esse falsam, qui dicebat, quòd Jesus Christus passus esset in aëre ad diabolos salvandos, contrà illud Apostoli ad Rom. vi. 9. Christus resurgens ex mortuis, jam non moritur, &c. Subtilitas corporis Domini nostri Jesu Christi apparuit in factis ejus & disciplinis, in hoc quod exivit clausum sepulchrum, & quod intra-vit ad Discipulos suos januis clausis, & transcendit cœlos, non dividendo eos. Et talia corpora habebimus nos in refurtectione finali, ut eamus in omnibus & per omnia citissimè, sine læsione, impedimento quocumque, etiam in Infernum. Et erit corpus obediens voluntati animæ. Et quamvis Jesus Christus antè Resurrectionem sumpscrit aliquas de his dotibus, ut subtilitatem in sua Nativitate; claritatem in sua B Transfiguratione; impassibilitatem in suo jejunio. Hoc tamen solum suit per modum transitus, & per dispensationem singularem, sicut declarat Durandus. in 3. fent. dist. 3. si benè memini. Insuper quòd interrogat curiositas de his qui resurrexunt die Veneris transacta, & hodiè, si habuerint corpora glorificata? Dico: nunquàm fuisse corpus glorificatum antè corpus Jesu Christi, sicut dicit Apostolus, quia ipse surrexit à mortuis primitie dormientium. 1. Cor. xv. 20. Et per hoc patet, quòd hi qui resurrexerunt, habebant animam falvatam in corpore mortali, ficut Jesus Christus antè Passionem suam, & erat miraculum: erant enim partim viatores, & partim comprehenfores; sed hodiè corpora illorum qui remanserant in vita, glorificata fuere, & erant invisibiliter cum Jesu Christo, vel erant in paradiso terrestri cum Enoch & Elia usque ad Ascensionem. Et poterat Jesus Christus ibi esse cum eis, cum absentabat se à Discipulis suis. Sed in qua statura, & figura ipse & alii resurrexerunt, & qua ætate, & similia; tractantur diffuhus. 4. Sententiarum in fine.

Secunda quæstio curiositatis; est utrum videlicet Corpus Domini nostri Jesu Christi suisset putresactum si diù permansisset. Respondent Doctores, præsertim Gandensis in quodlibetis, quòd non, quia desectus humanæ naturæ, qui fuerunt in Jesu Christo, potiùs infuerunt per miraculum, & specialem dispensationem, quam per naturam, ut satisfaceret Deo de peccatis alienis, & ad mysterium Redemptionis nostræ finiendum & complendum. Cum autem sic est, quod totum mysterium finitum fuit in morte Jesu Christi Domini nostri, cum dixit: Consummatum est, Joan. xix. 30. ideò posteà non erat humanitas ejus subjecta miseriæ, defectui, vel pœnalitati cuicumque, ideò permansisset corpus fuum fine coruptione, vel putrefactione; ad hoc est Pfal. Non dubis sanctum tuum videre corruptionem. Pf. xv. 10. An corpus Christi fuisset combustum, si in ignem positum suisset? An verò suerit introducta sor- poralem delectationem manducando post Resurrectioma cadaverum? Et si anima intellectiva sit distincta à sensitiva, ut sanctus Thomas tenet? Ubi erat anima fensitiva, si non fuerit corrupta & an vixerit corporaliter? An insuper corpus vivebat in triduo, cum esset unitum summæ vitæ, scilicet deitati? Et an Christus erat homo in sepulchro, & similiter in Inferno, ut Magister tenet? Et multa alia fimilia quæri possunt, qua alibi requirunt locum, tempus, & in-

genium.

Tertiò, interrogat curiositas: Si Dominus noster in Resurrectione sua resumpserit omnem sanguinem suum & carnem? Nam dicunt aliqui, quòd Parisiis in Palatio, & Brugis sit quædam portio, & portio quædam pellis, videlicet illa quæ ei fuit abscisa in Circuncisione sua, & quòd umbilicus suus est in Ecclesia Bononiensi: Respondeo quod omne hoc quod erat de vera substantia & integritate ejus, fuit resumptum, & esse potest aliquem sanguinem suisse effusum, qui non erat necessarius ad vitam humanam, & erat tanquam ad superfluitatem, & talis remanere potest. De pelle magis dubito, & de umbilico, quæ dicitur esse in Ecclesia Bononiensi. Et similiter difficultates sieri possunt de quolibet resurgente, & majores.

Quartò, curiositas quæret de duobus Discipulis: Quomodò hodiè cognoverunt citiùs Jesum Christum in fractione & benedictione panis, quam in verbis ejus, vel aliis signis? Respondeo, quòd Jesus Christus frangendo panem, benedixit & consecravit, ficut in Cena. Et fuit panis Sacramentalis, continens verum Corpus Domini nostri, quem recipiendo, duo Discipuli illuminati fuerunt, ut intelligerent Scripturarum mysterium, & Reiurrectionis. Hanc rationem assignat sanctus Augustinus in Lib. De Concordia Evangelistarum, & Theophilus super locum istum. Per quod monstratur nobis magna utilitas recipiendi hodie dignè pretiosum Sacramentum. Et per hoc intellectus noster clarior efficitur & dignè elevatur ad Fidei nostræ mysteria credenda. Quam rationem declarat Guillelmus Pari-

siensis in suo De Sacramentis.

Curiofitas scire desiderans, volebat interrogare multas alias quæstiones; quarè Deus manifestaverit se in figuris extraneis, sicut in forma peregrini & hortulani? quare fingebat se velle longiùs ire, & sin hoc fuerit deceptor? Et si licitum sit uti hujusmodi imitationibus in bello, & alibi. Et est magna, pulchra, & formalis difficultas, quæ posset tangere præsens schisma, & futuram Gentium destructionem, & cæt. Quare terra tremuit cum Jesus Christus resurgeret, & an fuerit resnaturalis? Quota hora resurrexit, aut in nocte, aut in aurora? Qualiter verum fit, Jesum Christum fuisse tribus diebus in sepulchro, cum solum fuerit uno die integro, & diabus noctibus? Quare Maria Magdalena non fuit passa ut tangeret pedes Jestr, & statim aliæ Mariæ tenuerunt cos? Quomodò concordantur Evangelistæ, quia sanctus Joannes xx. 1. dicit, quòd Maria Magdalena venit ad monumentum manè cum adhuc essent tenebre super terram. Et sanctus Marcus dicit solem jam fuisse ortum. Et sanctus Matthæus videtur dicere quod fuerat vesperi: Vespere autem Sabbati. Matt. xxvIII. 1. Quomodò Angeli, qui sunt incorporei, apparuerunt vestiti, & qualiter loquebantur, & an fuerit visio ipsorum vel Jesu Christi, qua expaverunt custodes sepulchri, quando facti sunt sicuti mortui. Utrum aliqua constellatio juverit Jesum Christum resurgere, & si regulæ Astrologiæ non habuerint locum. Utrum fanctus Thomas Fidem habuerit & meritum, credere Resurrectionem Domini nostri Jesu Christi; quia dicit fanctus Augustinus: Quis est fidelis, & Fidem non habet? Insuper si Jesus Christus hodie resumpsit Papatum quem priùs habuerat? Videtur enim quòd sic, aut quòd nullus erat Papa, vel quòd erant duo simul, videlicet Jesus Chriflus, & sanctus Petrus. Insuper an Deus habuerit cornem ejus, sicut volunt hi qui errant cum Mahumeto. Habuit ne majorem beatitudinem & gloriam quam priùs, & majorem dominationem, quia dicit Apostolus. In hoc Christus mortuus est & resurrexit, nt vivorum & mortuorum, &c. Rom. xiv. 9. An damnati viderint eum cum descendit ad Inferos, & si non fuerit eis ulla recreatio, & specialiter parvulis. U-trum hodie apertusiuerit porta Paradisi, vel in die Nativitatis, vel Passionis? Utrum Corpus Domini nostri, Gggg 3

quod crat in Apostolis, qui ipsum receperant in Cena, non fuerit mortuum & resuscitatum in eis? Et est mirabilis difficultas: utrum hodierna Solennitas folennior sit aliis omnibus, & qualiter suit celebrata & figurata in veteri Lege per agnum Paschalem? Quarè dicta suit Pascha; & si ipsam solemnitatem hanc proprio suo die celebremus? Si singulis annis tali die qualiter est hodiernus, aliqui resurgunt; sicut dicit Augustinus in A quodam Sermone. Si Jesus Christus post Resurrectionem vestitus erat, & quibus tunicis? Si Jesus Christus post Resurrectionem subditus erat jure Virgini Matri, ut filius Matri; quia post Resurrectionem omnis dominatio cessat? Si hi qui resurrexerunt priùs suerunt matrimonio conjuncti, an jure debebant ad suas redire uxores? De modo sepulchri vide in historia scholastica. An oculo clarificato corporali Deus videri potuit? An Christus locutus sit animabus. An damnati quidam funt in corpore & anima? Quomodò Mariæ die Sabbati paraverunt aromata contrà Legem? Et sic de pluribus talibus quæstionibus ad locum hunc pertinentibus.

Certissime hic est gloriossimum donum, scilicet bonum pacis; quia dicit sanctus Augustinus, in Libro. De Civitate Dei (fi benè memini) quòd in rebus nihil est tam desiderabile, tam bonum, tam utile sicut bonum pacis. Et valde clare declaravi hanc rem, ostendendo quod naturaliter monstratum est, gaudium B dis principibus infidelibus. Secunda, superstitiosa hæreplenissimum, & securam remunerationem omnia desiderant, & omnia tendunt ad pacem, etiam & illi, qui bella gerunt. Bellamus (inquit Aristoteles in politic.) ut pacem habeamus. Et iterum: Finis belli pax. Et quia priùs principaliter bellum habebamus cum Deo, propter peccatum & offensam primi Patris; sublime Trinitatis consilium, per justitiam & misericordiam se univit ad pacem, misit que Filium Dei, qui adimplevit duo quibus ad pacem devenitur, & concordiam: fecit enim Matrimonium humanitatis cum divinitate in sua Incarnatione. Et hoc tangit Apostolus ad Ephes. 11. 14. Ipse enim est, inquit, pax nostra, qui fecit utraque unum, scilicet homo & Deus in uno supposito. Et si pax inccepta suit per misericordiam; sed conveniebat secundum postulationem justitiæ, ut emenda persolveretur, & satisfieret pro præfata offensa. Et sic solvit eam Jesus Christus abundanter in sua dolorissssima morte, & Passione. Sicut dicit ille idem Apostolus in verbis sequentibus: Sol- C trice, malefaciendi audacia. Andaster provocant Deum, vens, inquit, inimicitias in carne sua. Et ad Coloss. 1. 20. Pacificans per sanguinem Crucis sua, sive qua in terris, sive que in cœlis sunt. Simile Isaies habet: Fuit enim disciplina pacis nostra super eum, &c. Isa. LIII. 7. Hæc pax, quæ est benedictus fructus Passionis, significata fuit hodie ab eo suis Discipulis, & data abundantiùs quam alias; ipsam eis concessit ut salvarentur, & principaliter ut fundarent sanctam Ecclesiam, & Christianitatem augerent. Si enim ab invicem fuissent divisi, se mutuò persecuti suissent: Quià omne regnum in se divisum desolabitur. Matth XII.25. Et Salustius inquit: Concordia parve res crescunt. Quemadmodum aliàs in die Pentecostes per historiam, & aliter. prolixiùs declaravi, cùm hortatus sum Regem Dominum nostrum ad pacem Regnisui, ob bonum sanctæ Ecclesiæ, & totius Christianitatis. Sed pulchra foret materia, declarare quomodò illa pax fuit in unoquoque Apostolorum, & in ipsis simul; quomo-& castellum animae eorum, & per quam artem supe-. tarunt vitiorum tyrannidem, quæ solummodò hanc pacem turbant.

Dicam breviter sine prosecutione & concordantia: Charitas amorosa capitanea erat & locum tenens Dei, fummi Domini & Imperatoris, quia super omnia dili-gebat eum. Et ideò Deus secit eam Imperatricem & Reginam aliarum virtutum. Sicut traditur ab Apostolo. 1. Cor. 13. Servelis obedientia erat ancilla, quia qui diligit cum Mandata ejus observat, sicut ha-

betur Joan. xiv. Et Gregorius in homilia Pentecostes: Charitas operatur magna si est, si renuit operari, charitas non est. Humilitas profundas fecit foveas. Patientia muros & munitiones providit. Prudentia sapiens fuit custos. Providentia discernebat munitiones. mor malè operandi erat janitrix, quæ diligenter custodiebat quinque portas corporis, contrà peccatum ipsum proditorem, & omnem malum ejus comitatum. Et sic habuit unaquæque earum veram pacem & bonam in seipsa, sine vitiosa aut mortali dissentione. David: Pax multa diligentibus Legem tuam. Pf. CXVIII. 165. Et per contrarium est de malis, qui continuè sunt sine bona pace: Quia non est pax impiis, dicit Dominus. Isaiæ. XLVIII. 22. Quibus etiam fundaverunt Apostoli & ordinarunt regnum sanctæ Ecclesiæ super firmam petram, qui est Jesus Christus, ut in pace morari possent, & se multiplicare. Sed heu, Princeps peccatoris mundi, inimicus humani generis, & superborum Rex. Job. xLI. fecit tres species Matrimoniorum pacis & confœderationis, cum tribus filiarum ejus, cum diversis hominibus, ad Christianitatem persequendam, dividendam, & pro toto posse suo dissipandam, ac devastandam. De qua pace dicit Psal. zevali, & non veni.

Prima vicinitas vel Matrimonium fuit crudelis tyransis ignorantibus hæreticis. Tertia, ambitiosa cupiditas omnibus generaliter, & præsertim Præsatis, Præsidentibus, Gubernatoribus. Et quamvis omni tempore sancta Ecclesia passa fuerit prælium & persecutionem per hæc tria vitiorum genera: tamen evidentiùs regnavit tyrannis in principio, tempore Martyrum. Hæresis tempore Doctorum, qui cam extirparunt. Et deinde ambitio cupida apparuit, quæ modò specialiter Christianitatem dividit, persequitur, & affligit, in capite, in corpore, & in membris, in temporalitate, & spiritualitate. Tantum enim effecit cum suis confæderatis (quorum magnus est numerus) quòd in civitate Jerusalem pre Capitaneo est oblivio Dei. Desolatione desolata est terra, quia non est qui recogitet corde: Jerem. xII. I 1. Pro ancilla sua, est carnalis delectatio & inobedientia, instar illarum, de quibus habetur Sapientiæ 11. diffuse; pro custode, est ignorantia stulta, & cæca. Speculatores caci omnes: Isaiæ. Lv1. 10. pro.janicum ipse dederit omnia in manibus eorum. Job. XII. 6. Ipsi prælium ei inferunt de propriis, quæ eis contulit bonis. Pro fancta Fide, & bona credulitate, fortilegium & superstinio; sicut in Synagoga Gentium, de quibus habetur Dent. xvIII. quòd augures & divinatores habebant contra Legem, ibid. & Isa. 11. pro confiliariis adulationem: habet & deceptionem, quæ ferit osculando, & occidit amplexando, ut Joab Amasam. 1 Reg. x. quæ ornata est dissimulatione, mendaciis, temporizatione, quæ eruit oculum dextrum his qui ei credunt, qui ea contenti sunt: sicut volebat facere Naas pacem cum viris Jabes. 2 Reg. 11. 2. In hoc feriam vobiscum pactum, ut eruam omnium vestrûm oculum dextrum. Ipsa est, quam summoperè evitare debet Princeps, ne eam audiat; quòd si eam interdùm audierit, non illi credat absque audiendo partem alteram. Heu metuendissimi Domini! qualem spem habemus Christianitatis negotia benè se habido servaverunt, & in concordia tenuerunt fortalitium D tura, cum tales stipendiarii cupidæ ambitionis, ut oblivio Dei, inobedientia, ignorantia, superstitio, adulatio, ipsam occupant Christianitatem, ipsam gubernant. Non est mirandum, si ambitiosa cupiditas leviter introduxerit divisionem damnosissimam, & si cam augmentet, & pejoret in dies. Sicut enim Poëtæ Ovidius & Virgilius docent: Invidia projecit pomum quoddam aureum, ut poneret dissentiones inter duas deas, Palladem & Venerem: fic cupida ambitio, ut monftret: dignitatem Pontificalem, Majestatem supremam, introduxit in Ecclesiam suam divisionem. Qua-

propter

propter Papatus, qui ordinatus est ad bonum commune sanctæ Ecclesiæ, factus est occasio horribilissimæ divisionis in ea, ad quam uniendam Jesus Christus mortuus est, ut unum fieret ovile & unus Pastor. Joan. x. 16. & tam carè emit ipsam, & tertia die resurrexit, dedit que pacem Apostolis suis, ut dictum est, ad Christianitatem fundendam, in pace & unitate. Turbata est igitur pax quam Jesus Christus tam carè emit, quemadmodum hodie innuit. Cum enim dixisset: Pax wobis, statim ostendit eis plagas suas, ac si diceret: Videte quam care eam emerim. Quid dicam in tam ingenti- A bus malis, tam detestabilibus & miserabilibus? Reprobabone indignitatem, miseriam, iniquitatem hujus horribilis rei, quæ multò major est quam quæcumque explicare posset eloquentia? Ad quem me convertam, nisi ad vos Dominos meos, & Principes Christianissimos, qui hîc estis præsentes? Majora dicere non possum, ut mihi videtur, nec in conventiori loco. Si in aliis schismatibus & persecutionibus sanctæ Ecclesiæ ipla semper relevata fuerit per strenuos Principes Chriitianos potius quam per proprios ejus subditos, secundum veras Historias & Chronicas. Multo magis necessarium est auxilium vestrum in præsenti schismate & discordia, ut nunquam priùs tanta suerit divisio, & pertinax obstinatio ad invicem, per iram, per inordinatos partium favores per, timorem vel obdurationem in partem factam, per cupiditatem majorum & devotiorum, & ut sic facientes ostenderent se bonos & faventes famulos, partim per ignorantiam & defectum veræsapientiæ. Magna pars errat per negligentiam & contemptum boni cujusque, vel virtutum, nisi ut se quietè teneat dissimulando, fingendo, temporizando, & die tempus labitur. Et visum est hoe per experientiam jam sexdecim annis multò clariùs quàm opus foret. Onus erit semper majus ergà vos ô Nobilissimi & excellentes Principes, quantò vos videtis, quòd per vos & bonam diligentiam, potentiam, & sapientiam ve-stram, hoc schissma delere possetis, & tumen semper durabit. Quid dico, durabit? Immò de pejore in pejus vertetur. Et utinam satis esset aliquibus hominibus, sive Prælati sint, sive alii, quòd non vellent, aut non haberent scire aliquid benefaciendi in hac materia: led non; nam ad corum infortunium & damnationem (quam Deus illis dabit, si non pœnitentiam egerint, & desistant) conantur impedire eos qui laborant, vellent, possent & scirent. Qui si-C miles sunt his nequam Judæis, qui quærebant omni modo impedire Resurrectionem Jesu Christi, ne manifesta fieret; quià dabant pecuniam custodibus, ut dicerent corpus Jesu Christi illis suisse ablatum. Similiter & Apostolos persequebantur. Hi, de quibus loquor, sunt in hac materia, qui per falsa media, per minas & consuetudines, per promissiones impediunt illos qui habent voluntatem & cognitionem in hac matetia, & per mendaces informationes eos reddere volunt in odium & contemptum vestrum, ô Domini mei Principes, qui debetis eos amare qui in hoc negotio laborant diligenter, & fideliter per eos informari, alioquin si erretis non eritis excusati coram Deo, nec coram mundo per ignorantiam, quia erit tanquam affectata & negligens. Credite ergò quòd hujulmodi homines perversi, vos ponunt in magnum damnationis periculum, quòd sitis schismatici facto vel reputatione, si eis sidem adhibeatis, vel si non provideatis, Domini mei metuendiffimi, secundum quod scitis, nescio quando præsens schisma terminabitur. Et si hoc sieri possit per reductionem falsæ partis, D tiam, ad Dei laudes exprimendas, sermone ditans gutad obedientiam sancti Patris nostri, hoc optimum est fateor; sed si per vehementes conjecturas humanas, per prudentiam & experientiam ignorentur viæ, aut modi sufficientes ad hoc perficiendum, nec per bella, nec per justificationem partis nostræ, quemadmodùm audivi declarari paulò antè admodùm propriè & prudentissimè à quodam Domi-

no, quem modò nominare non opus: necesse est inquirere, invenire, & prosequi alias vias, sive media, vel alia quæcumque. Et hoc impedire per malitiam, vel culpabilem ignorantiam, est peccare mortaliter, & se reddere schismaticum, & dignum amittendi statum fuum, & obedientiam: & jurare, vel quærere tales vias, vel nunquam consentire, est juramentum illicitum, damnabile & non tenendum. Certus sum, hoc sufficienter fundatum esse in sancta Scriptura, per quam solummodò & principaliter hoc potest & debet sciri. Videtis igitur, metuendissimi Domini mei, ad quale periculum vos ponerent hi qui vos impedire vellent, vel retardare prosequi vias bonas & sufficientes prosequendi sive sint media vel alia, ad hanc discordiam finiendam & terminandam.

Erat mihi intentio magis intrare materiam, & ponere conclusiones, & respondere aliquibus formalibus rationibus quas faciunt aliqui; sed brevitas temporis me compellit finire supplicando, & hortando, & postulando vos Dominos meos Principes, Prælatos, aliosque Nobiles ac Confiliarios, qui hîc estis & per Fidem & amorem quem debetis Deo, & sanchæ Ecclesiæ, per compassionem quam habere debet bonus Christianus de tam miserabili, pernitiosa & damnabili divisione; laboretis diligenter, perseveranter, consilium quæratis, prosequamini vias licitas faciendas, & sufficientes ad unitatem perveniendi & pacem, quam Jesus Christus, & prædecessores vestri Christiani Martyres & alii adeò dilexerunt, adeò commendarunt, & carè admodùm emerunt. Non ergò patiamini, quòd sancta Ecclesia (quæ per mortem tantorum Martyrum & per devotionem tam magnam Principum fundata fuit) in tempore vestro, per favorem aliquarum particularium personarum, vel per negligentiam perdatur & dissipetur. Sic vobis concedere velit Dominus noster pacem temporalem, ut hæc perficere possitis; quia in pace illius, scilicet Ecclesiæ, erit pax vestra. Jerem. xxix. 7. &c. Vera ratio est quod per pacem sanctæ Ecclesiæ spiritualem, citius pacem habebitis temporalem, quæ vobis adeo necessaria est, sicut Deus novit. Finaliter sic vobis Deus concedat refurgere spiritualiter secum, & habere pacem in hoc mundo per gratiam, & in futuro per gloriam. Quam &c.

#### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parifienfis

#### MINICA

MISERICORDIA DOMINI, &c.

Eratis sient oves errantes, sed conversi estis ad Pastorem, & Episcopum animarum vestrarum. 1 Petr. 11. 25.

UONIAM ex nobis sine Dei auxilio intelligere non possumus magna beneficia quæ Redemptor noster Jesus in nos contulit; & de aliquibus notitiam habemus talem qualem: ea tamen dignè memorare nequimus, nisi Spiritus sanctus dirigat nostrum eloquium, qui sermonum dat abundantura. Requirenda est priusquam ulterius procedamus, sua gratia, quâ plena fuit Virgo Maria, quæ semper est Advocata nostra. Et proptered ad Dominam illam converti debemus, ei nostram commendando causam, tit nobis gratiam impetret cognoscendi Dei beneficia, & ea dignè meditandi. Præsentabimus ergo illi devote falutationem Angelicam; & Ave Maria, &c.

ERANTIS sicut oves errantes, & c. Mater nostra sancta Ecclesia post solemnem Paschæ Festivitatem, videns filios suos inclinatos ad imitandum mundum, & carnales voluptates, in memoriam reducit hodiè grande Jesu benesicium, magnam misericordiam quam ostendit omnibus sanctæ Ecclesiæ filiis, cum pro nobis & humano genere mori voluit, quod veluti ovem perditam reportare voluit, & ad Paradifi tecta ficut bonus pastor in propriis portat humeris. Et ideò recitatur hodie in Epistola sancti Petri: Christus passus est pro nobis. 1. Pet. 11. 21. Jesus, dicit sanctus Petrus, mortem tulit pro nobis. Et quod sequitur valde est conforme verbis Evangelii, in quibus dicit: Ego sum pastor bonus, &c. Joan x. 11. Et ideò imitari ipsum debemus sicut exemplar vitæ, wobis relinquens exemplum, ut sequamini vestigia ejus. Et quoniam in illo sancto Festo Paschæ, sancto elapso tempore, nos, Deo volente, ad eum conversi sumus, & cum eo secimus Pascha sicut sui Discipuli: vidimus quomodò pro ovibus suis mori voluit, quas ab inferno ad salutis viam reduxit, pretioso suo corpore pavit, quod est animæ cibus & spiritus refectio. Ut non obliviscamur adeo magnorum beneficiorum, & bonorum ingentium, quibus nos donavit, & miserabilis status in quo eramus memoriam habeamus, Sancta Ecclesia nobis dicit: Eratis sicut oves errantes. Et quia mentio fit de præterito tempore & præ- B senti, pluribus modis nostrum thema explicare possum.

Sanctus enim Petrus verbum suum explicare potest ad hos qui erant sub Lege Moysi, & ante, usque ad tempus Jesu Christi, post peccatum Adæ. Post Adam, usque ad Moysen homines sub Lege vivebant naturæ A Moyse usque ad Jesum Christum data fuit Judæorum populo, & his qui voluerunt eis associari, Lex, quæ rudi Minerva, & figuraliter Evangelii veritatem (quæ rèvelata fuit tempore gratiæ per verum Legislatorem & summum Episcopum Jesum Christum) continebat. In primo tempore humana natura adeò fuit depravata, & corrupta, & in tantum à via errans, ut ira Dei contra humanum genus adeò magna fuerit, ut voluerit destruere quod condiderat, & eum pæniteret humanam fecisse creaturam. Genes. v1.5. Videns Deus quod multa malitia hominum esset in terra, cun-Etaque cogitatio effet cordis eorum ad malum omni tempore, panituit eum qu'od hominem fec set in terra. Non intelligendum est, in Deo fusse mutationem voluntatis, aut poenitudinem, eò quòd fecerat hominem; led Scriptura loquitur de Deo ad similitudinem hominis. Cùm enim homo quicquam feccrit quod ei ob aliquam conditionem non placet, pœnitet eum illud fecisse. Et est magnum signum ipsum duci pænitudine, cum rem illam destruit, aut dissolvit. Et quia Deus per diluvium omnes viventes creaturas morti dedit, præter illas quæ in Arca servatæ suerunt, propter horribilia peccata quæ tunc vigebant; ipse assimilabatur huic quem poenitet fecisse hoc quod destruit. Possum ergò benè dicere populum illum, & omne humanum genus fuisse ut oves errantes, oves extra viam deviantes: Omnis quippe caro corruperat viam D suam. Gen. v1.12. Omnis caro, hoc est, omnis creatura humana corruperat viam suam super terram. Nonne apparet tibi Cain, qui erat ovis, ut in principio humanum multiplicaret genus, multum errasse, & sicut ovem perditam, cum fratrem suum sanctum Abel interemit, per cam quam contra fratrem habuit invidiam? Nonne erat bestialis error post diluvium, ædificare turrim quæ attingeret cœlum. Et posteà punitio, qua Deus eos punivit; quia unus alium intelligere non poterat, cum prius solum unum idioma super terram esset : qui divisi fuerunt in diversas regiones, & in distincta idiomata, ut frrationales bestire; quia inchoarunt idololatriam, & creaturas pro corum Creatore adorare cœperunt, profecto erant bestix errantes. Eis benè dicere possum, quod sanctus Petrus dicit: Eratis sicut oves errantes.

Valdè humanum genus extra viam erat, quia omninò solum erat una progenies, quæ non sequeretur idola, scilicet domus Nachor, & Thare, undè descenderunt Abraham, Isaac & Jacob, & Patriarchæ, à quibus Moyses & populus Judaicus descenderunt. Sed consideremus: post Legem receptam nunquam voluerunt cognoscere; aut saltem pauci suerunt, qui Dei beneficia, Dei pascua cognoscerent: sed murmurabant, & contra Deum recalcitrabant, cum Deus specialem de eis haberet curam, sicut proprius eorum pastor, se ab eo separarunt, quia scribitur. Errantes colebant mutos serpentes, & bestias supervacuas, &c. Sap. 11.16. Errabant sicut oves pastorem suum relinquentes, quoniam adorabant serpentes & mutas bestias. Ideò in punitionem hujus Deus in deserto magnam multitudinem serpentium, & veneficarum bestiarum eis misit, quæ eos occiderunt, dicit Scriptura, ut scirent, quia per quæ quis peccat, per hæc torqueatur. Declaretur si sit opportunitas, & semper postquam intrassent promissionis terram se à Pattore suo averterunt, neque omninò ad Deum converti voluerunt, saltem pauci; quamvis Deus eis Prophetas missset, qui ipsis viam monstrarent, & prædicarent; reversionem eorum in captivitatem annunciando, & magnas persecutiones quas passuri essent, si Dei non observarent Mandata: & nihilominùs non convertebantur ad Pastorem eorum, qui tam magnam curam de animabus corum gerebat; sed crant sicut oves errantes. & adeò, quod Filius Dei, verus Pastor, videns oves fuas fugientes, aut (dicere volo) ovem, hoc est, genus humanum non velle reverti ad tectum ovilis, scilicet Paradisi, ad alias oves qui sunt Angeli, cu-currit post eam quæ sugiebat. Et quia sidelis erat, ipsam humeris suis superposuit, & ad Paradisum ad alias oves deportavit. Valdè sugiebant Judæi, cum non volebant oculos corum ad ipsorum convertere Pastorem, qui post Legem, post Prophetas in propria sua persona eos visitaverat. Et ideò dicebat. Quasi de industria recesserunt ab eo, & omnes vias ejus intellige-re noluerunt. Job. XXXIV. 27. De industria dicit, hoc est dictum, quòd peccatum tribus modis fit. Quandoque peccatum fit per ignorantiam, quando perfona peccans est ignorans, & peccatum hoc est leve. Sic peccavit sanctus Paulus contra Ecclesiam cùm persequeretur illam. Et ideò dicebat ad Timotheum: Fui prius blasphemus, & persecutor, & contu-meliosus, sed misericordiam consecutus, quia ignorans seci in incredulitate mea. 1. Tim. 1. 13. Alius modus est, peccare per fragilitatem, per humanæ conditionis infirmitatem. Sic peccavit fanctus Petrus, qui humano concussus timore Christum Jesum negavit ad vocem feminæ, quod illi indultum fuit, quia flevit, & amarissimam egit poenitentiam. Sed tertius modus & gravissimus est, cum peccatur ex deliberatione, & certo proposito, sicut Principes Judzorum & Pharisai, qui non potuerunt excusari ex ignorantia, quoniam habebant Legem, ex qua cognoscere poterant Jesum Christum verum esse Pastorem, qui cos salvare debebat. Et ideò dicebat Jesus Christus de cis: Si non venissem, & locutus eis non fuissem, peccatum non haberent: nunc autem excusationem non habem de peccato suo. Joan. 1.22. Quia viderunt & oderunt me, & Patrem meum. V. 24. Peccatum non haberent, hoc est, aliqualiter excusandi venirent. Nunc autem excusationem non habent de peccato suo, quia ex industria recesserunt, & ex propria eorum malitia. Qualem excusationem in die Judicii habere poterimus, cùm tanta receperimus beneficia, tanta dona de Jesu Christo, cum ejus audiverimus doctrinam? In Scriptura videmus regulam & nostræ vitæ exemplar, cum tam mansuetè nos vocat, & tamen nos eum sequi nolumus? Credo eum nobis dicturum: Nunc autem excusationem non habent de peccato suo, sicut dicebat Judæis. Quia autem sanctus Petrus multos sciebat es-

## Sermo Dom. Misericordia Domini.&c.

se homines in variis terris dispersos, qui Apostolorum prædicatione Fidem recepissent Jesu Christi, ipse illis scribebat, ut eos in Fide contineret. Duas autem scripsit Epistolas, in quarum prima verbum scribitur quod dicebam in principio : Eratis sicut oves errantes, nunc autem conversi estis ad Pastorem animates, nunc autem conversi estis ad Pastorem anima- rius ait. Peccatum, quod statim per panitentiam non derum. Magna hujus Pastoris misericordia, currit A letur, mex sue pondere ad aliud trahit, &c. Et i-post ovem sugientem. Exivit de cœlo, ut post eam deò dicunt Doctores, quòd cum homo est in peccapost ovem sugientem. Exivit de cœlo, ut post eam curreret: Exultavit us gigas ad currendam viam suam, à summo cœlo egressio ejus. Ps. xvIII. 6. Accepit ipsam & apprehendit, atque humeris suis imposuit, cum in Virgine carnem assumpsit humanam. Non sic cœlos dimisit, cum Angeli ab eo recesserunt, post eos non cucurrit. Nasquam Angelos apprehendit, sed semen Abraha apprehendit. Hebr. II. 16. Non assumpsit naturam Angelicam, sed semen seu prolem Abrahæ quæ errabat. Et ideò dicebat Moyses populo, miranda Dei commemorans beneficia, & etiam prophetizando de Jesu Christo: Invenit eum in terra de-Jerta, in loco horroris & vasta solitudinis. Circunduxit eum & docuit, & custodivit quasi pupillam oculi sui. Sicut aquila provocans ad volandum pullos suos & super eos volitans, expandit alas suas, & assumpsiteos, atque portavit in humeris suis. Deut. xxxII. 10. Deus invenit oves suas errantes, & in via longe deviantes in terra deserti, in loco horroris, quia inclinati erant ad idololatriam, & de facto idololatriam exercebant. Reduxit eas, & docuit viam, custodivit eas ut oculum. Ostendit eis per operationes suas sanctas benè agendi exemplum, sicut aquila provocat pullos suos ad volandum. Sed quid ultrà egit? Expandit alias suas, hoc est, brachia in Crucis arbore, & portavit eas, malefacta quoque & horribilia peccata, portavit ea in propriis suis humeris. Videte, quæso, qualem Pastorem: conspicite quod diligenter cucurrerit post creaturam suam. Conspicite, si unquam pastor taliter gregis aut armenti sui suerit misertus. Mater igitur nostra sancta Ecclessa benè dicere potest omnibus filiis suis, qui per Fidem & regenerations Baptismum conversi sunt: Cin hoc mundo, in quo miserias habent & angustias Eratis sicut oves errantes. Et adhuc specialius hæc verba intelligere possumus, si consideremus statum peccati in quo eramus, priusquam ad Jesum Christum nos converteremus per poenitentiam, & magnorum ejus beneficiorum recordationem, quæ in nos hoc Paschate contulit. Eramus sicut oves errantes, & deviantes, & tunc conversi sumus ad Pastorem & Episcopum, qui est animarum nostrarum custos. Considerare ergò debemus nos esse oves ejus à Sacramento Baptismi; sed eum dimissimus, & dorsum vertimus. Audivisti, quo pacto post genus humanum (quod fugiebat) cuçurrerit, & attraxerit; sed adhuc post hâc non vult sequi Pastorem suum. Quando oves nolunt sub uno manere pastore, fugiunt una hâc, altera illâc, & pastor post eas currit; sed cùm aliquantulum, fuerint introductæ, præcedit pastor eas, vocat oves, & sequentur eum. Pastor cum proprias oves emiserit, antè eas vadit, & oves illum sequuntur, quia vocem ejus sciunt. Joan. x. 4. Et quamdiù suum sequuntur pastorem, benèse habent & in bona vita. Si autem stultæ efficiantur, aut remanserint, colligendo quamcunque herbam aut earum persistant volupta- D14. Erraverunt & deviaverunt sicut cæci in plateis. Sic te quandoque, errant, & hâc atque illâc fugiunt, & venit interdum lupus, qui eas rapit. Cogitate quod cùm perstiteritis per nimiam voluptatem ad mundum, aut ad quamcunque aliam rem quæ vos deturbat ad sequendum Pastorem vestrum Jesum, vos estis sicur oves stolidæ & errantes; & si semel per peccatum mortale tardaveritis, mox in plurima cadetis peccata, hac atque illac currendo. Et propterea dicebat Isaias de peccatore, quòd abiit vagus in via sordis sui. Isa. LVII. 15. Peccator abiit à societate Dei, & vagatus est hac atque illac, secundum desiderium cordis sui. Item Isaiæ. LIII, 6. Omnes nos quasi oves erravimus, unusquisque in viam suam declinavit. Benè dicit in viam Tomi III. Pars III.

[wam: nam unus inclinatur ad luxuriam, alius adgulam, alius ad avaritiam, ad superbiam alius, & sic de reliquis. Quamvis pauci sunt, qui vitium unum habeant fine alio: cadunt enim de uno in alium, & sæpenumerò unum est causa alterius. Sanctus Gregoto mortali, difficulter admodum cavere potest, quin de peccato labatur in peccatum, & interdum usque adeò, quòd cadit sæpiùs in foveam desperationis, de qua nunquam sit exiuturus, si Deus non eum requirat antè mortem ejus; quemadmodum ovis que in foveam cecidit exire non potest, nisi per pastorem qui eam eximit. Et proptereà dicebat David: Erravi sient ovis que periit, quere servum tuum, quia Mindata tua non sum oblitus. Ps. cxvIII. 176. Magnum est periculum desperare: si enim quisquam in desperatione moriatur, in corpore damnatur & anima. Propter Deum, oro, ut unusquisque hoc magnum evitet malum. Si occurrant adversitates, si non ad sufficientiam bona hujus mundi habes, fer patienti animo: dition enim his es, quos optime cernis nutriri, aut vestiri: nam spiritualium bonorum habes abundantiam.

Considera benè hîc; quæro enim à te: Bona hominis quæ auferri non possunt, nonne amabiliora sunt his quæ auferri possunt, & quæ rapiuntur, disparent, & transeunt, & redeunt, modò parùm, modò nihil, modò verò multum? Si sis patiens, si pauper es, & patienter hoc capis de manu Créatoris tui; crede, quantò tibi aufert, & subtrahit plus bonorum caducorum, tantò plus dat cum magna abundantia meliorum bonorum, animæscilicet, quænunquam fur', aut prædo tibi auferre poterunt. Audi Prophetam David, quid Deus pauperibus paraverit : Parasti in dulcedine tua pauperi Deus. Ps. LXVII. I I . Parasti pauperibus, & quid? Tuam dulcedinem. Ubi? Non quidem pauperes; sed in suavitate & dulcedine Paradisi, ubi pauperrimus & despectissimus in hoc mundo, Reges præcedit & Imperatores, qui in hoc mundo ditissimi fuerunt. Hoc dixi, cò quod multi sunt qui non ha-. bent talem patientiam qualem deberent; verum aliqui in desperationem vertuntur, quòd miserandum est, ubi erant in proxima dispositione ad viam Paradist, in quo plus habetur quam desiderari quest, & mox in Infernum pergunt ad societatem omnium infernalium diabolorum; se eximere putant miseriis, & se per perpetuis implicant miseriis. Prosectò benè dicere possunt cum ibi fuerint : Erravi sicut ovis que periit, sed gratis dicent quod sequitur: Require servum tuum, quia nunquam exibunt. Deus nos præservare dignetur de tali errore; & si erramus, ut antè mortem nostram per poenitentiam ad Pastorem nostrum nos convertamus.

Cogitavi quòd per errorem quisquam deviare potest à via sua pluribus modis: Quandoque aliquis deviat cùm viam ignorat, vel cum nox est, & ipse sine lumine est; de quo dicitur Thren. iv. Erraverunt cacien plateis. v. erravimus & nos, priusquam Episcopus noster illuminasiet nos iancta doctrinalua: prorsus eramus tenebroli: Eratis aliquando tenebra, nunc autem lux in Domino dicit Paulus ad Ephesios. vi. 8. Eratis priusquam doctrinam Jesu haberetis, sient tenebra, in quibus nihil cernitur; sed modò lux estis, & in Deo, hoc est, illuminati estis doctrina Evangelica, & potestis unus alterum illuminare. Cogitate quam excusationem habebunt hi quibus ista doctrina quolibet die data est & monstrata. Non se excusare poterunt quòd erraverint à via propter luminis desectum: nam quemadmodùm dicit sanctus Joannes Tenebra transserunt, & verum lumen jam lucet, 1 Joan. 11. 8. Tenebræ ignorantiæ. Legis Hhhh

& sanctæ doctrinæ transferunt, & verum lumen lu-

Secundus modus errandi & deviandi à via, est cùm quis non vult sequi illum qui viam ostendit. Jesus Christus venit in mundum, ut te duceret, & dirigeret in via tua, quæ valdè est periculosa. Et propterea monstrando tibi viam præcessit, expertus est pericula priùs, & antè te. Taliter viam disposuit, quòd si calcare volueris illuc quò ipse calcavit, Hebr. IV. 15. Sit tibi grandis spes, te conserva in ibis securè post eum viam quam ipse tenuit. San- A consessione Fidei. Dicit Apostolus, quosdam Ponctus Petrus hoc hodie dicit in Epistola: Christus passus est pro nobis, vobis relinquens exemplum, ut sequamini vestigia ejus. Qui peccaium non fecit, nec invenius est do-lus in ore ejus, &c. 1 Pet. 11. 21. 22. Jesus Christus eundo per mundum, inventus est innocens & absque peccato: Peccatum non fecit, nec inventus est dolus in ore ejus, & tunc passius est pro nobis omnibus vobis relinquens exemplum; non dicit nobis relinquens exemplum, sed vobis: loquebatur populo, ne populares dicere posfent, Christum solum reliquisse exemplum Magnis & Prælatisexemplum, inquam, patiendi; sed vobis etiam, qui estis ex populo, reliquit exemplum, quòd ferre debeatis & pati poenas & munditribulationes, sequendo viam suam, ut sequamini vestigia ejus. O portuit eum illâc transire, ut intraret in gloriam suam, Luc. ult. \$ .26 Nonne hac oportuit Christum pati, & ita intrare in gloriam suam? Sed conveniens est pati eo qui in Epistola describitur reddebat malum; sed voluntarie, & cum magna patientia se dabat illis qui eum ultimo afflicturi erant supplicio. Heu! quis est hsc qui non hodie sit veluti ovis errans per hoc quòd nullus sequitur hunc qui viam oftendit: Vides Deumtuum, Pastorem tuum, eum qui de tam longinquo venit, ut tibi viam ostenderet in hoc mundo, omnem adversitatem & persecutionem habuisse; & tu es in adversitate, & persecutione famis, præliorum, aut cujuscunque alterius tribulationis, es quidem in via hujus qui præcedit te, sequere eum, & patere patienter sieut ipse secit, quamvis non meruisset; tu verò meruisti & die quolibet mereris, & ideò patienter eas ferre debes. Crede viam tuam esse, nec est alia. Laus Deo, qui te per has adversitates ad viam posuit Paradisi: Per multas tribulationes oportet nos intrare in regnum coelorum. Act. xIV. 21. Quamvis tempore pacis benè possit (si quis velit) reperire Paradisum: tamen oportet quod sit mediante persecutione & mortificatione carnis propriæ. C Apostolus: Omnes qui pie volunt vivere in Christo, per-Secutionem patientur. 2. Tim. iii. 12. Hoc fabula non est, est enim fancta Scriptura. Valdè timeo, multos esse impatientes. & eò quòd ductorem non sequuntur, decipiuntur. De quo scribitur Sophon. 1. 6. Avertantur de post tergum Domini, non quasiverunt Dominum, nec mvestigaverunt eum. Avertuntur de dulci Jesu Christo, non eunt viam suam. Revertamur ergo per bonam patientiam hæc mala sustinendo, ut dici possit, quod nunc conversi estis ad Pistorem & Episcopum animarum vestrarum. 1. Pet. 2. 25. Alius modus deviandi est, cum ovis pascere vult, nec alias sequitur. Sumus & fuimus transacto tempore tam tardi, & tame appetentes in hoc mundo permanere, & bona ejus pascere, quòd nos mansimus post pastorem, & erravimus per mundum hunc in diversis peccatis, ut prædixi. Verum, placente Deo, conversi sumus per pœnitentiam ad Pastorem nostrum in hac Paschali Festivi- D marum vestrarum. Episcopus tantum sonat sicut supertate, & quolibet die pænitentes convertuntur ad eum de erroribus corum.

Si non es pœnitens, fanctus Petrus non dicet: Eratis aliquando sicut oves errantes. 1. Pet. 11. 25. Sed dicet illud quod scribitur in Canonica sua: Canis reversus nd vomitam sum, & sus lota in volutabro luti &c. 2. Pet. II. 22. Tu es sicut canis qui revertitur ad vomitum &c. Noli ergò reverti ad iniquam vitam tuam. Noli resumere veterem tunicam, qua spoliatus

es; sed inducre novum hominem. Fac ut habeas novam hanc vestem, vestem illam nuptialem. Si eam perdideris per peccatum, revertere ad Epi copum tuum, ad Pafforem tuum, qui manum habet extensam ad te recipiendum. Miseretur tui, compassionem habet malorum quæ pateris. Non enim habemus Pontificem qui non possit compati infirmitatibus nostris, tentatum autem per omnia prosimilitudine absque peccate. Hebr. IV. 15. Sit tibi grandis spes, te conserva in tifices non habere ad subjectos misericordiam, quia ignorant quid sit tribulatio, cum bene læti sint, lautè nutriti, nec curent populum. Chrysostomus in Epistolam ad Hebræos: Sermone 7. Multi Pontifices ignorant eos qui in tribulationibus constituti sunt. Et reddit causam: Impossibile quippe est scire afflictionis & afflictorum, eum qui experimentum afflictionis non habuit. , Impossi-,, bile est (inquit Chrysost.) hominem aliquem scire " & habere tam magnam compassionem afflictionis ,, alterius, si non habet experimentum aliquarum afflictionum ac si habuisset. Noster autem magnus Episcopus Jesus Christus omnes sustinuit afflictiones: Tentatum, inquit, Apostolus, per omnia. Hebr. IV. 15. Sustinuit afflictiones & tentationes mundi per omnia, etiam ac si peccasset, & tamen nunquam peccavit. Persecutiones passus est à primæva sua ætate. Despectus fuit & irrifus, contrà dignissimam faciem suam acmodo, & tenore: Cum malediceretur, 1. Pet. 11. 23. non B cusatus, injurias suitulit, verbera, flagella, & demùm crucifixionem. Novit optime quid sit tribulatio & afflictio: In eo enim, in quo passus est & tentatus, potens est & eis qui temantur auxiliari. Ad Heb. 11. 18.

Valdè magnam spem habere debemus nos, qui talem habemus Episcopum & talem Pastorem. Ipse est bonus pastor; Bonus pastor ponit animam suam Joan. x. 11. Hoc est, ponit se in periculum & persecutionem pro grege suo. Sed is qui duntaxat est mercenarius, qui solum gratia quæstus oves custodit, cum primum videt lupum, fugit. Pastor hic Jesus ponit animam fuam pro nobis usque ad mortem. Bonus etiam pastor oves suas ad bona ducit pascua. Sic bonus Pastor noster facit. Ezech. xxxiv. 11. 12. Ecce ego spse requiram oves meas, & visitabo eas, sicut visitat pastor gregem suum, &c. Et sequitur: Inducam eas in serram suam, & pascam eas in pascuis uberrimis, & in pascuis pinguibus pascentur. \$1.14. Requiram oves meas, & visitabo cas sicut bonus pastor oves suas visitat, cum disperse sunt per temporis adversitatem, aut pluviæ, aut fulguris, & liberabo eas de tribulationibus; ponamque eas in pascuis fertilibus & pinguissimis. Hoc nobis facit Jesus, cum nos congregat ad audiendum verbum Dei, quod est pascua nostra & nostra refectio: Non in solo pane vivit homo, sed in omni verbo quod procedit, Matt. Iv. 4. &c. Etiam congregavit nos in hoc Paschate de locis in quibus eramus dispersi per diversa peccata, unusquisque in via sua, & nos induxit ad locum pascuæ, hoc est, ad mensam Dei, ad sanctum Altare, ubi accepimus uberrimam pascuam, pretiosisfimum videlicet Corpus suum, qui est panis. Gen. xLIX. 20. Pinguis est panis ejus, & prabebit delitias Regibus, hoc est illis qui bonum in seipsis habent gurbernamen. Videtis igitur, quod vos, qui eratis sicut oves errantes, modo per Dei gratiam conversi estis ad Pastorem vestrum & Episcopum vestrum. Non solum est Pastor vester, sed dignus Presbyter & Episcopus aniintendens. Ad Episcopum spectat habere sollicitudinem, & curam animarum, ultrà Curatos, & alios homines Ecclesiasticos. Officium Episcopiest, orare, & Deo pro populo suo sacrificium offerre. Hæc duo, pro nobis fecit Jesus Christus. Et proptereà probat san-Etus Paulus ad Hebræos ipsum esse verum Sacerdotem magnum, & verum Episcopum secundum ordinem Melehisedech.Ps. cix. 4. Nonne rogavit pro te intereà dùm in mundo esset? Ausculta quod dicit Patrisuo Pater san-

Ele, serva eos quos dedisti mihi, ut sint unum sicut 💇 nos unum sumus. Non pro eis tantium rogo, sed pro eis qui credituri sunt per verbum eorum in me. Joan. xvII.I I. Ut uniti fint in charitate, ficut tu & ego unum sumus in naturæ æqualitate. Audi magnam precem quam pro te fudit in Cruce, de qua dicit Apostolus: In diebus carnis sua preces, supplicationesque ad eum qui posset il- A lum salvum facere à morte, cum clamore valido & lachrymis offerens, exauditus est pro sua reverentia. Ad Hebr. v.7. In diebus carnis sue, id est, Passionis suæ, quæ erat secundum carnem suam, obrulit preces, & supplicationes cum lachrymis illi qui potuit eum salvare de morte, non quidem pro se, sed pro nobis. Et cum sic oraret cum valido clamore, exauditus est pro suæ personæ reverentia, & non absrè, quoniam

dignus erat qui exaudiretur.

Sed quærere posses, anne secundum humanitatem Deum Patrem oraverit: Respondeo quòd sic. Apostolus hoc dicit. Salvare in perpetuum potest accedens per semetipsum ad Deum: semper vivens ad interpellandum pro nobis. Ad Heb. vn. 25. Ipse est perpetuus Sacerdos noster & Episcopus, qui nos potest salvare æternaliter. Habet enim per semetipsum accessum ad Deum, & est semper vivens ad orandum pro nobis. Respice ergò ad quem conversus sis Episcopum. Verum obtulit etiam sacrificium, scilicet proprium corpus sum. Sacerdos suit & sacrificium, ipsemet agnus B fuit & ovis quæ oblata fuit pro nobis. Antiquitùs sacrificabantur bestize in figuram quòd humanitas Jesu Christi Deo sacrificanda esset per mortem suam. Ideò meritò comparatur ovi & agno, quæ ad sacrisicium ducebantur. Sient ovis ad occisionem duclus est: & quasi agnus coram tondente se obmutescit, & non apperuit os suum, &c. Isaiæ. L111.7. Semel fecit hoc sacrificium, semel mortuus est pro te, non morietur ampliùs. Noli aliam expectare redemptionem. Ipse non est sicut alii Sacerdotes qui deberent offerre oblationem Deo in primis pro peccatis suis, & deindè pro peccatis populi, quia ipse est Sanctus, impollutus à peccatis, separatus, supra cœlos elevatus. Possem hic dicere aliqua tangentia vitam & statum Prælatorum & Presbyterorum fanctæ Ecclesiæ, sed non offertur opportunitas; sed hoc in Sacerdotum conventionibus ut dicatur locum habet.

Convertamus igitur nos, devoti homines, ad Pastorem nostrum, Episcopum nostrum, quia ipse est altus in sede sua in cœlis, ubi nobis talem præparat pascuam, quòd nunquam intellectus creatus intelligere potuit, nec voluntas desiderare magnas delitias quæ in ea Paradisi sunt pascua. Festinemus ingredi in illam requiem. Festinemus (inquit Apostolus) ingredi in illam requiem. Hebr. 111.11. Non dicit so-lum eamus, sed festinemus. Ubi Chrysostomus pulchrum dat exemplum: " Si magnum sit tibi deside-, rium hanc requiem ingrediendi, festinandum est, & , currendum. ,, Cum persona aliqua magnum habet ardorem & ingens desiderium locum refugii attingendi, cùm ipsa est in periculo, currit velociter, non considerat si lapides aliqui sint aut spinæ in eo per quod currit iter. Et si inveniat optimos (quos habet) amicos, eos nihilpendit. Sic tibi currendum est, & calcandæ sunt spinæ, mundanæ scilicet tribulationes. Nec te offendas apud Patrem, nec apud Matrem, nec à quopiam homine, aut quavis alia re mundi lædaris, quæ tibi impedimento sit ad locum per- D lis innumeris in veritatis hujus attestatione celebraveniendi. Eundum est tibi cum ardenti desiderio & magna fiducia, quoniam ductor tuus, custos tuus, Episcopus tuus, tuus Pastor viam tibi ostendit, qui est superius in majestate sua te expectans. Proptereà dicebat Apostolus: Adeamus cum siducia ad thronum gratia ejus, ut misericordiam consequamur, & gratiam inveniamus in auxilio opportuno. Hebr. IV. 16. Eamus in magna fiducia ad Thronum suæ gratiæ, quia orat pro nobis, quemadmodum dictum est, & præcessit, Tomi III. Pars III.

nobis iter monstrando, sequamur eum, ut misericordiam suam, & gratiam, dum tempus est, invenire queamus in auxilio opportuno. Posteaquam enim janua clausa suerit, nimis tardè cum sequeremur. Tempus est dum vivis, mors citò venit. Meditare igitur, & institue post eum currere, ut eum possis attingere, illic quoque pervenire. Præstante Domino nostro Jesu Christo: qui cum Deo Patre & Filio in unitate Sancti Spirtus vivit & regnat per infinita secula seculorum. Amen.

#### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

## E

ALIUS

DE

#### CHRISTI RESURRECTIONE

INDIE

#### SC HÆ

Si consurrexistis cum Christo, que sursum sunt que rite. Originaliter ad Coloff. III. 1. & recitativè in Epistola hodierna.

Ad MSS. Codd. Vist. 463. & Navarricum unum.

N nostræ brevis, utinam efficacis Collationis exordio pro impetranda Spiritus sancti gratia, ut affectum boni generet, genitum nutriat, nutritum usque in effectum perducat, Matrem Virginem salutabimus, corde humiliato & voce pia dicentes: Ave Maria.

S I consurrexistis Coloss. 111. 1. &c. Circà hæc Apostoli verba tres considerationes ocurrunt pro nunc, quantum dederit Deus, prosequendæ. Prima, de Chriiti Resurrectione meditanda jugiter. Secunda, de nostri consuscitatione affectanda salubriter. Tertia, de cœli habitatione inquirenda feliciter. Prima & secunda considerationes sumuntur ex prima parte thematis: Si consurrexistis & c. per hoc enim apertè innuitur resur-rexisse Christum. Tertia sumitur ex secunda parte, qua sursum sunt quarite. Est igitur prima consideratio de Christi Resurrectione meditanda jugiter. Meditanda prorsus hæc gloriosissima Christi, scilicet Jesu Resurrectio, in camque fidelium mentes sedulò convertendæ, cujus vigor inæstimabilis, cujus valor inappretiabilis, cujus insuper infallibilis certitudo. Infallibilis planè certitudo; quippè hanc Angelici spiritus locuti, hanc sanctæ mulieres agnoverunt, hanc Thomas priùs hæsitans, ex palpatione Christi certior esfectus, professus est, hanc priùs irridens Paulus constantissime prædicavit; hæc demùm nunc piscantinunc orantibus Apostolis, nunc timul nunc divisim, apertissimis ostensa est indicis; ex Christi palam facta assumptione, ex miracutis, mirabiliter affirmata. Addamus hos pene omnes, aliosque innumerabiles summæ sanctitatis viros, quorum nonnulli eam ex revelatione fancti Spiritus, ut Paulus, acceperant, pro hac assertione spontaneam subiisse mortem, in quibus nihil erat cur mentiri, aut fallere vellent, ut'qui promptissimi erant pro hac Fidei promulgatione contumelias, carceresque perpeti, omnesque à seipsis præsentis vitæ jucunditates abdicare. Damnabile igitur est, de ea vel tantisper Hhhh 2

trepidare, au cam quasi novellam velle post tot attestationes discutere. Sed est etiam Resurrectionis hujus benedictiffimæ vigor inæstimabilis, quam ostendit propria resurgentis virtus, alieno non egens subsidio: quod anteà non filuerat Christus dicens: Potestatem habeo ponends animam meam, Guerum sumendi eam. Joan. x. 18. Vigor insuper palam fit ex eo quòd per eam Christus in morte assumpsit nomen, quod est super omne nomen, A secundum Apostolum, Philip. 11.9. fortior, gloriosior que quam priùs erat, resurrexit Christus, instar fabulosi illius Regis Anthei, cujus occisor Hercules fuit, qui (si quid vetustati creditur) quotiens adversarii impetu humi procumbebat, quasi vires eidem terra ministraret, robustior consurgebat, atque ad pugnandum alacrior. Itaque terræ visceribus cavernosoque sepulchro virtuosior exit Christus, pluresque hostes, Samsonis ad modum, moriendo, quàm anteà vivendo contrivit. . Est prætereà Resurrectionis Christi valor inappretiabilis. Hæc siquidem peccati nostri chyrographum delevit, hæc dissolvit hominem sub dura dæmonis tyrannide compeditum, & è teterrimo tenebrarum carcere eundem eripuit. Hæc secundum Prophetam ferreos infregit vectes, æreasque obtrivit portas, hæc supernæ civitatis aditum reseravit; hæc postremò omnes in Adam mortuos vivisicæ vitæ restituit, suscitavitque. Per quod ultimum propriissimè Christus, sicut per propheticum os olim insonue-rat, similis factus est pellicano, qui proprio sanguine, propriaque morte fœtus inanimatos vivificat, amore quodam mirabili. Itaque ex Resurrectione hac magis habemus unde gratulemur, unde gratias cumulatius referamus, quam ex nostra creatione; quoniam quidem nil, aut parum creasse profuerat, nisi lapsos relevasse, mortuosque suscitasse contigisset. Magnum prætereà, & ad erigendos animos præcipuum est Festivitatis hodiernæ Resurrectionis Dominicæ mysterium; hominem namque nihil adeò vitæ hujus moribundæ constituit amatorem, eundem nihil ita in vitiorum præceps trahit, sicut suturæ vitæ, immortalitatisque desperatio. Etenim quo pacto aspernabitur vitium & amplexabitur virtutem, cum hoc plerumque delecter, hæc contrister, sinecillius supplicium, nec hujus præmium finaliter expectetur, præsertim cùm in præsenti sæculo nequam, ut plurimùm, via impiodicio suum iniquitati præmium, suus honor, suæque voluptates, virtute aut nequiter spreta, aut nequiùs irrila, aut nequissimè condemnata. Hanc autem futuræ immortalitatis, retributionisque desperationem, è fidelium mentibus hodierna Christi Resurrectio funditùs evellit; quoniam si Christus resurrexit, & nos resurgemus, prout conscius arcanorum Dei Paulus Apostolus. 1. ad Cor. xv. per totum capitulum copiose manifestat: & 1. Pet. 11. de Deo scribitur, quod propter misericordiam resuscitavit nos in spem vita per Resurrectionem Jesu Christi à mortuis. Et egregius quoque Doctor Gregorius: " Exemplo, inquit, Dominus monstravit quod promisit in præmio, ut sicut ipsum resurrexisse sideles cognofeerent, ita in finem mundi præmia Resurrectionis perarent. Et ideò non plus quàm triduanam morne fi in illo Resurrectio differretur, mini, Paulus Apostolus ad Colossenses scribens, omnes nihilominus instruens Christianos, ad hanc spem & retributionis expectationem exhortabatur, dicens verba assumpta pro themate. Si consurrexistis cum Chri-

Juxtà secundam thematis particulam videndum erat tertiò de cœli habitatione inquirenda feliciter. Et hanc considerationem exhortationis in modum prosequar, & in ea Collationem terminabo, & sine discussione. Adestote nunc vigiles, fortesque peregrini, cito pallu que sursum sunt querite, celeriter omnes pre-

cipitate moras, & ad illam propter quam facti estis manentem civitatem, omni tempore discurso, cursum dirigite: Non vos tenebrosa mortis nox occupet, quia transvolat ecce irremeabile tempus: jamque sol declivis celerem minatur occasium. Det animos pollicitatio præmiantis, & stimulos adhibeat damnantis comminatio, & virtutes alliciat honestatis nomen, ipsis etiam infidelibus venerandum. Moveat creantis bonitas, moveat charitas redimentis, moveat vivificantis gratuitas, moveat ad extremum infallibilis instantia obligantis. Excitet mentem mortalitatis vestræ recordatio assidua, & quo pacto mundum hunc intraveritis perpendite. Non vos deviare compellant infeliciter mulcentes perversi itineris lati atque spatiosi oblectationes, quarum amarissimi sunt exitus, nec virtuosæ semitæ deterreat asperitas. Spes lucri minuat vim flagelli, brevis labor est, momentanea vexatio, pro æternis omnia ut brevia æquo animo toleranda funt, etiam si anxia, si aspera, si que dolorosa existant. Deinde seipsum quisque interroget, per quæ momenta, aut supervacua, aut, quod sæpè accidit, nocitura, in quos languores, in quas mentis & corporis perturbationes, in quanta famæ aut vitæ pericula se ultrò projecit. Recogitet, audiatque, pro humanæ laudis cupidine, aut patriæ temporalis libertate, quam horrenda quidam sponte perpessi sunt. Mutius manum rogis ardentibus injecit. Occidit duos filios Brutus. Curtius armatus, equo concito, in abruptum terræ hiatum se præcipitem dedit. Proprium silium peremit Manlius Torquatus. Duo Decii faventes oraculis, ut exercitum liberarent, se morti spontaneæ devoverunt. Regulus ad crudelissimos hostes, ne fidem violasse putaretur, rediit intrepidus. Fabricius pro quarta parte Regni Pyrrhi Regis Epyrotarum, à Romana civitate nequit avelli. Cato, ne Julio Cæsari subderetur, propria manu è pectore vitam extrahit, & ut verbis utar Senecæ. Lib. 1. Epistolarum Epist. 4. Alius antè amicæ fores laqueo pependit. Alius se præcipitavit è tecto, ne Dominum stomachantem diutius audiret. Alius ne reduceretur è fuga, ferrum redegit in viscera. Hæc & similia quisquis qui ad æterna suspirat, profunda mente inspexerit, delicatam, ut arbitror, comprimet querelam, suæque, ni fallor, pudebit desidiæ. Properate igitur, nec ut rum prosperetur. Fitque justo, sed occulto Dei ju-C inertis peregrini mos est, diuturnitatem temporis vobis promittite. Inspiciatur rerum veritas, non multorum error, aut rumor impiorum, qui ut scribitur Sap. \$1.2. & seqq. Dicunt apud se cogitantes non recte: Exiguum, & cum tadio est tempus vita nostra, & non est refrigerium in sine hominis, & non est qui agnitus sit reversus ab inferis, quia ex nihilo nati sumus, & post hoc erimus tanquam non fuerimus: & spiritus diffundetur tanquam mollis aër, & nemo habebit memoriam operum nostrorum. Venite ergo ut fruamur bonis que sunt: O ntamur creatura tanquam in juventute celeriter. Vino pretioso & unquentis nos impleamus, & non pratereat nos flos temporis, coronemus nos rosis antequam marcescant. Nullum pratum sit quod non pertranseat luxuria nostra, nemo nostrum sit exors luxuria nostra, ubique relinquamus signa latitia, quoniam hac est pars nostra, & hac est sors nostra. Non vos ad æmulationem provocent tam nefandæ carnalium sententiæ, suos toto impetu, ton nobis desperaretur. Prætered ille cujus statim me- D toque malignitatis ardore brutales prosequantur affectus; nec prosequantur modò, sed incitent, & evocent in spurcitiis, in cubilibus, in impudicitiis brevem hanc transiliant vitam; suas sibi divitias habeant, suos mores, suas voluptates. Nempè, quas æternas vellent divitiæ abibunt, & ipsæ quibus maxime astrictisunt, voluptates, fugient. At quibus caruisse cuperent perversi mores stabunt & comitabuntur invitos. Cuncta hæc quæ illos vulgò mirabiles ostendunt, momento temporis evanescunt; sub impia formidine vivunt: si illa pepercerit, mors non parcet, ducunt in bonis dies suos, Job. xx1. 13. sed expectate paululum, ad inferna descendent. QuamQuamobrem, devoti, fideles que peregrini, quos pretiosissimus agni immaculati regeneravit sanguis, si peccata tanquam hospites pestiseros expulistis, si non tantummodò peccata, sed affectum, propositumque peccandi, quæ utique sine peccato non sunt, bona fide deseruistis; si per sinceram Fidem Resurrectionis Dominicæ participes effecti estis, si per vivam spem vos indubitanter refurrecturos expectatis, si postre- A mò per charitatem & gratiam cum Christo consurrexistis, qua sursum sunt quarite, ubi Christus est in dextetera Des Patris. Querite, inquam, in præsenti per bonorum operum & meritorum abundantiam, ut comprehendatis in futuro per gloriam, quam nobis præstare dignetur qui mortuus est & revixit Dominus noster Jesus Christus. Amen.

JOANNIS GERSONII Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# ALIUS DEVOTISSIMUS

Habitus Parisiis

I N FESTO

S  $\mathbf{H}$ P C Æ Ibi eum videbitis, sicut dixit vobis. Marc. xv1.7. scribuntur originaliter.

Uando gustandum est de fructu aliquo ad edendum dulci, & delectabili, aut cum videtur fructus aliquis excellens in pulchritudine, & suavi odore, plerumque datur gloria & laus ei qui arborem plantavit: & benedictus fit is qui adeò bonam arborem plantavit, & laudatur etiam arbor ratione boni fructus qui indè est productus. Hodiè autem fructum gustavimus, qui præ omnibus rebus est placens, & ad comedendum delectabilis. Est enim cibus Angelorum & panis cœlettis, qui omnem in se habet suavitatem, refectionem & delectationem. Sap. xv1. 20. Angelorum esca nutrivisti populum tuum , & C paratum de calo panem prastitisti eis, omne delectamentum in se habentem, & omnis saporis suavitatem. O dulcis Jesu, qui cibus es & Angelorum refectio, hodiè nutrivisti populum tuum pretioso corpore tuo, pretiosa carne tua, præparasti panem coelestem in Crucis arbore, ubi decoctus fuit in magno charitatis fervore, & hodiè dedisti populo fructum hunc, qui adeò est sufficiens, adeò dulcis, ut in eo nullus saporis sit desectus. Pulcher est & excellens in

pulchritudine. Dedisti enim eum nobis hodie glorificatum & immortalem, qui priùs, & paulò antè tam miserabiliter & ignominiose fuerat tractatus. Verum Crucis fornax ipsum nobis reddidit usque adeò pulchrum, sapidum, & tam magni odoris, quòd mortui ipsum senserunt, quando cum eo, & in virtute sua rescitati sunt. O fructus vitæ, nonne rationabile est nos agere gratias & gloriam illi qui hanc arborem plan-Benedictus sit Deus, qui tam bonam arborem plantavit. Arborem etiam multum laudare debemus, quæ est Virgo Maria, quæ talem fructum portavit, quo refecti sumus. Dic ergò, Virgo gloriosa Maria, dic hodie sæpius; Ego quasi vitis fructisicavi suavitatemodoris, & flores mei fructus bonoris, & bonestatis. Eccli. xxIV. 23. Dicit Virgo gloriosa Maria: Modò cognoscitis me portasse sicut vitem fructum suavitatis, & magni odoris. Vos Christiani & Christianæ apertè

cernis flores quos portavi, esse flores honoris, & honestatis. Benè honoris; quia hodiè fructum dederunt vestitum immortalitate & gloria. In die illa erit germen Domini in magnificentia & gloria, & fructus terra id est, Virginis, sublimis. Isa. 1v. 2. Multum itaque hodiè debemus laudare hanc arborem, hanc Virginem Mariam Matrem jocundam, quæ elapsis diebus valdè fuit molestata. Sed quam majorem laudem ei dicere poterimus, quam cam quæ ab Angelo ei dicta fuit: Benedicta tu in mulieribus, & benedictus fructus ventris tui. Salutabimus igitur eam salutatione Angelica. &

ei præsentabimus Ave Maria, &c. I Bi eum videbitis, &c. Marc. xvi. 7. Hujus diei Solemnitas Sermonis requirit bevitatem. Et ideò ut breviùs facere possimus, recolligenda est in brevi gloriosæ Resurrectionis Domini nostri Jesu Christi historia; quemadmodùm Evangelistæ quoad rei principalitatem describunt. Et super hoc aliqua notabimus. Quoniam autem mysteria, & hujus Resurrectionis secreta sunt tam ardua, & in tanto numerosa, & tam notabilia: dicunt Doctores, quòd benè consideranti, mare quoddam esse videtur, & abyssus. Et ob hanc causam aliqua familiaria sumemus pro nostra ædificatione. Exordiar igitur à sepultura Domini nostri Jesu Christi, hoc est, à pretioso corpore suo. Quemadmodum enim die Veneris vobis dictum suit: in hora mortis ejus, dignissima Domini nostri Jesu B Christi anima corpus reliquit, propter quod vera subsecuta est mors, & ad infernum descendit, ad Patres sanctos liberandos, qui propter originale peccatum illic detinebantur. Et ibi anima Domini nostri Jesu Christi tamdiù fuit, quamdiù pretiosum corpus ejus fuit in sepulchro. O grandis lactitia! Magna solemnitas tuit in ea parte Inferni, cum hunc viderent quem tantoperè desiderarant; & Dei visionem quam postulaverant & expectaverant, tunc receperunt. Mirabile! Inferni pars una Paradisus fit adventu Domini nostri Jesu Christi. Reor omnem locum illum gloria repletum fuisse; cum Domini nostri Jesu Christi anima ad Inferos delcendit. Persona Domini nostri Jelu Christi, quæ divina est, & æterna, in Inserno erat animæ unita, & in sepulchro corpori juncta. Durante itaque tempore ab hora mortis suæ, ad Refurrectionis suæ usque horam, partes humanitatis Domini nostri Jesu Christiseparatæsuerunt. Anima gloriosa erat, corpus verò quamdiù in sepulchro jacuit, gloriosum non erat, quoadusque anima ei denuò fuit unita. Hi qui in Inferno erant lætabantur: nec hoc mirandum est, habebant enim gloriam; in ea namque hora magno desiderio & expectatione soluti suerunt. Et fuerunt animæ eorum glorificatæ, & ex sacco positæ, hoc est, de tædio quo afficiebantur de tanta expectatione, Tu autem in sanguine testamenti tui emisisti vinctos tuos de lacu in quo non erat aqua , convertimini ad munitionem juncli spei, &c. Zacha. IX. I = Hi qui in terra funt, turbati funt, quia habent corpus mortuum. Hi autem qui sunt in Inserno, faciunt reverentiam animæ Jesu Christi. In terra autem existentes, serviunt, & ungere volunt corpus. Novit Deus quam tristitiam, quam sollicitudinem devotæ illæ habuerunt mulieres quæ eum sequebantur, & illi suerant usque ad mortem comites, immò verò usque ad sepulturam. Sicut enim narrat sanctus Lucas 24. Subsecutæ mulieres, quæ cum ipso venerant de tavit, qui hunc fructum portavit? Dicamus igitur: D Galilæa, viderunt monumentum, & quemadmodum positum erat corpus ejus. Devotæ mulieres Maria Magdalena & aliæ Mariæ, atque devotæ feminæ, viderunt monumentum & sepulchrum, & consideraverunt quomodò corpus Domini nostri Jesu Christi positum fuerat, statueruntque mox unguenta pretiosa præparare, ut ungerent corpus Jesu Christi.

Revertentes paraverunt aromata. Luc. xxIII. 76. Reverlæ sunt eadem die, & paraverunt, atque emerunt aromata, eò quod in crastinum esset dies Sabbati, Hhhh 3

quæ dies secundum Legem erat requiei. Et ideò dicit san-Etus Lucas, quod sabbato siluerunt secundum legem. Luc. XXIII. 76. Bonæ Mariæ siluerunt, hoc est, aromata non emerunt, nec ad sepulchrum eo die venerunt; sed vespere Sabbati præparaverunt, & emerunt (ficut dicit Beda) residuum suorum unguentorum. Novit Deus Dominica die valde mane cas surrexisse, ut venirent ad monumentum. Et hic punctum est in quo nonostrum incipit Evangelium sancti Marci quod dicit: Et cum transisset Sabbatum, Maria Magdalene, Ma- A ria Jacobi, & Salome, emerunt gramota, ut venientes ungent Jesum. Et valde mane una Sabbatorum veniunt ad monumentum, orto jam sole, &c. Marc. xvi. 1. 2. Posteaquam transisset Sabbatum (erat enim in Lege præceptum, quòd à die Veneris in vesperts, usque ad diem Sabbati in vesperis, post occasium solis, nullum prorsûs fieret opus servile Sabbati) ergò valdè serò pretiosa emerunt aromata; & valdè manè venerunt ad monumentum, hocest, valdè manè ambulare cœperunt, cum adhuc tenebra essent super terram, dicit sanctus Joannes. Cùm autem venissent ad sanctum sepulchrum, sol jam erat ortus; & ideò dicit sanctus Marcus; Orto jam sole. Maria Magdalena primùm nominatur, quoniam primum se illi manifestavit. Etiam quia habebat tam magnum ardorem quid de Magistro suo fieret cognoscere, ut semper in itinere prima esset. Venerunt ergò manè cum aromatibus, & inter eundum dicebant ad invicem: Quis nobis revolvet lapidem magnum quem vidimus pridiè poni ad ostium, ab ostio monumenti? O magnus devo- B rexit, non est hic. Ecce locus ubi posuerunt eum. Marc. tionis & charitatis quem habebant, ardor! Benè sciverant, esse magnum immò maximum lapidem ad ostium monumenti: erat quippe magnus valde, Marc. xvi. 4. & nihilominus venerunt usque ad sepulchrum, nec ab incoepto destiterunt, nec dicebant: Quid facturæ sumus, non enim monumentum possumus intrare. O devotæ mulieres, facitis quod in vobis est! Quod facere potestis facitis, & quod minime complere potuissetis, Deus ut compleatur providet: Quia viderunt revolutum lapidem, &c. 🕈

Deus providit; quia lapis erat revolutus. Angelus de cœlo paraverat illis ad monumentum introitum. Lapis non fuerat revolutus ab ostio, ut Jesus Christus exiret: sed ut Discipuli maniseste Resurrectionem Domini videre possent. Beda. Qui egressus est nascendo clauso Virginis utero, resurgendo clauso exivit sepulchro. Sicut per miraculum & operationem mirabilem Jelus fractione, etiam per miraculum exivit resurgendo de sepulchro clauso; sed ut manifeste cerneretur Resurrectionis suæ veritas, magnus lapis ab ostio erat revolutus. Et ideò dicit Evangelista: Et respicientes, viderunt revolutum lapidem. Marc. xvi. 4. Per id nobis significatur, quòd si faciamus quod possumus, & bonam habeamus voluntatem omnem duritiam peccati ab anima nostra removendi; illud quod facere nequiverimus Deus, & digna ejus providentia nostram supplebit impersectionem. Et proptereà dicebat Apostolus: Velle adjacet mihi, perficere autem non invenio. Ad Ro. vii. 18. Voluntas benè agendi in me est; sed propter magnas difficultates supervenientes, consummatio & perfectio à me non est, sed à Deo. Postearotundam quandam domum, quemadmodum quidam Doctores dicunt, quæ juxtà sepulchrum erat, & ibi viderunt Angelum suprà lapidem ad dexteram sedentem, hoc est versus Meridiem. Et dicitur dextra, quoniam dicit Doctor quidam, corpus Domini nostri Jesu Christilin sepulchro sic erat locatum, pedes ad Orientem, & caput ad Occidentem. Et sic necesse suit, dextramesse versus Meridiem Et modus iste observatur, cum mortui sepeliuntur. Angelus ille vestitus erat stola, vestimento quodam albo, quem cùm vidissent sanctæ feminæ, timuerunt valde, & obstupuerunt. Non erat mirum, si aliquid timo-

ris in principio habuerunt. Sicut enim dicit sanctus Matthæus: Erat autem aspectus ejus sicut fulgur, & vestimentum ejus sicut nix. Matth. XXVI I I. 3. Aspectus ejus erat sicut sulgur quod præcedit tonitruum, & obstupendum est propter vehementem claritatem. Et erane vestimenta ejus alba siem nix, quod absque mysterio non erat. Vestimenta alba, & splendentia, visuque pretiofa, folemnitatem repræsentant. Significabant ergò Resurrectionem quam Angelus annunciabat nobis. admodum jocundam esse, & de ea magnopere lætandum. Quod verò habebat aspectum ficus fulgur, significabat gloriosam hanc Resurrectionem, terribilem visu, & obstupendam malis fore. Recordari debemus, & memorari in qua forma veniet in die Judicii. Certè in ea veniet forma, in qua hodiè resuscitatus fuit, & quam Angeli in seipsis ostenderunt. Quantùm enim fuerit placens & jocundus ad videndum bonis, & his qui per gloriam resuscitabuntur, (Exultabunt, sancti in gloria, latabuntur in cubilibus suis, &c. Ps. CXLIX. 7. Sancti exultabunt videre gloriam Jesu Christi, ut in cubilibus suis, hoc est, sepulchris corum quia exibunt glorios, lætabuntur) tantum timendus veniet malis; ostendit enim se eis sicut fulgur. & coruscatio. Sieut Fulgur coruscans: ita erit adventus Filis hominis. Matth. xx1v. 27. Adventus Domini nostri Jesu Christi in Judicio; malis erit terribilis sicut fulgur. Quia ergò sanctæ feminæ prima facie obstupuerunt, Angelus cas confortavit dicens: Nolite expavescere, Jesum querius Nazarenum crucifixum, surxvr.6. Eas confortavit cum hilaritate, quia jocundissima ipsis nuntiavit nuncia, boni nuntii bajulus est; Jesum, inquit, queritis Nazarenum. Adjecit Nazarenum, ad differentiam alicujus alterius, qui Jesus vocari poterat, & fuerat crucifixus. Magnum documentum dedit eis Angelus, ex hoc, quod quærebant Jesum Christum crucifixum. Nos facere debemus quemadmodum bonæ hæ fecerunt Mariæ. Quærere debemus Jesum, hocest, salvationem per Jesum, qui interpretatur Salvator. Per Jesum, inquam, crucifixum. Plerique quærunt Jesum, hoc est, salvationem corum; vellent salvi fieri; sed non quærunt per Crucem, non quærunt crucifixum. Chrysostomus Multi libenter quarunt purpuratum ; sed pauci quarunt eum crucifixum vel flagellatum. Sed antequam inveniatur purpureus, quari debet flagellatus? Multi sunt, inquit Chrysostomus qui querunt Jesum vestitum Christus natus est absque quacunque ventris virginalis C purpura, hoc est, gloria, vellent enim in gloria sua esse; sed pauci sunt qui eum querunt crucifixum, & flagellatum more sanctarum Dominarum, & tamen primò quærendus est crucifixus & flagellatus, hoc est dictum, quærendus est in amaritudine lachrymarum gloriosæ Passionis suæ, memorando Crucem, tormenta, & quas pro nobis sustinuit plagas. Si eum hoc pacto quæsiverimus, nos eum glorificatum reperiemus, & participationem habebimus gloriosæ suæ Resurrectionis. Sieut abundant passiones Christi in nobis, ita & per ipsum abandat consolatio nostra. 2. Cor. 1. v. Sicut habuerimus in nobis plagas & dolores Passionis Jesu Christi, sic abundabit in nobis consolatio per suam Resurrectionem. O quam diligenter quærebat eum Apostolus, cum dicebat quam ergo perceperunt revolutum lapidem, intraverunt D Gal. II. Ut vivam cum Christo, confixus sum Cruci. Ut vivam cum Jesu Christo, qui hodiè de morte refurrexit ad vitam, confixus fum Cruci suæ per magnam mortis ejus compassionem. Non igitur de illorum simus numero, qui eum quærere nolunt, de quibus dicit Sophonias Propheta Averterunt de post tergum Domini, non quasierunt eum, nec investiga-runt eum. Soph. 1. 6. Verterunt tergum Jesu: quærunt enim eum per delitias, & mundanas jocunditates, & non in pænis, & tribulationibus contriticordis, & per compassionem. Non secuti sunt semper viam suam, hocest, per viam, quam ipse ivit. Ipse per tribulationes, per amaram passionem ad mortem usque ivit. Si benè eum sequi voluerimus, eum imitari debemus per hanc semitam: sicut secerunt devotæ hæ & sanctæ seminæ, quæ tantam habebant tristitiam, tantum dolorem de eo, quòd viderant eum pati, ve-

rè quærcbant crucifigi cum eo.

Sed quid fignificat, quòd ipsæ pretiosa habebant aromata? Habemus doctrinam. Sicut enim dicit S. Gregorius, conscientias nostras habere debemus bonis virtutibus repletas, quæ sint odoriseræ taliter, ut proximus noster hinc exemplum queat capere. Per adventum istarum seminarum ad sepulchrum in dilu-A culo cum suis aromatibus, significatur quòd nos post tenebras peccari, quæ, volente Deo, transierunt per pœnitentiam, & peccatorum nostrorum Confessionem, ad sepulchrum venire debenius, hoc est, ad Altare, quærere, & recipere pretiofum Corpus Jefu Christi, in virtutum operatione, & magna orationis suavitate, sicut, Deo volente, hoc manè fecistis. Sed deindè Angelus aut Angeli (sicut enim alii dicunt Evangelistæ, duo erant) dicebant eis: Venite & videte locum, ubi Joseph & Nicodemus posuerunt eum. Quare quæritis eum cum mortuis? Vivit enim. Verisimile est tunc cas in monumentum respexisse, & viderunt sudarium plicatum, ficut fanctus Petrus, & fanctus Joannes, qui postmodùm venerunt. In quo magnam habemus doctrinam, quòd Jesus Christus suum dimisit sudarium, & quòd hi qui in magna tribulatione, & mentis consternatione eum quærebant, sudarium ejus in- B venerunt, hoc est, dimittit nobis memoriam Passionis suz, que per sudarium fignificatur, ut nos qui in tribulatiobus sumus, cum habemus sudorem & pœnas ferendi mundi hujus, & carnis molestias, atque adversitates, memoriam habere debemus gravis Passionis Jesu Christi. Si benè meditemur pœnam, quam pro omnibus nostris tribulationibus sustinuit, omnes adversitates, & mundi tribulationes nos infestantes erunt nobis, quò portentur, faciliores Cùm accidet tibi quecunque fortuna, aut tribulatio, quam ferendo sudabis, & quam difficulter portare valueris: cape sudarium Jesu Christi quod tibi misit, cape patientiam quam portavit, cum pro te mortuus fuit. Mariæ & Discipuli cum primum viderunt sudarium absque tristitia suerunt, pleni gaudio & lætitia, quia audierunt, & evidenter viderunt ipsum resuscitatum es-Cape etiam patientiæ sudarium quod Jesus Christus tibi reliquit, & noscas tribulationem, & C fraires meos, & divite eis, nt eant in Galilaam, & poenam hanc ad gloriæ statum te reducere: Oportuit Christum pass, & sta intrare in gloriam snam. Act. xvII. 3. Etiam oportet te in hoc mundo pati, & demum adipisceris gloriam. Cum ergò vidissent sudarium, præcepto Angelorum exicrunt monumentum, qui dice-bant eis: Ite, dicite Discipulis ejus, & Petro &c. Marc. xvi. 7. Vos mulieres aperte cernitis Resurre-&ionem, & Jesum hic non esse; ite sestimanter, & dicite Discipulis ejus & Petro quod præcedet eos in Galilæam. Confestim ergo adierunt Discipulos, & quæ viderant & audierant nunciarunt ; non quidem Jesum surrexisse, sed quòd surto ablatus suisset Et Petro; quare nominat sanctum Petrum potius quam alium quempiam. Dicit fanctus Gregorius quòd Petrus ob magnum peccatum quod commiserat nunquam præsumpsisset ad Jesum Christum reverti, niss specialiter per os Angeli eum appellasset. Et mox accurrerum fanctus Joannes, & fanctus Petrus; alii magis tardi fuerunt ad credendum, existimabantque mulieres phantasma vidisse. Sanctus Joannes verò & Petrus singularem cum Jesu habiterant samiliaritatem, D cipulorum incredulitatem; & tamen eos fratres suos & proptereà ardentiores erant, & cucurrerunt. San-Etis quoque Joannes, quia Petro erat agilior, & jumor, ipsum præcessit; expectavit tamen Petrum, & distulit ingressem, ut Petrus primum ingrederetur monumentum: ubi nobis datur doctrina, quod difterre debetious, & expectare Przelatos nostros, quem-

admodum sanctus Joannes Petrum, quem Christus Jesus totius Ecclesiae constituerat Pastorem. Cogita, mulières prædictas ad sepulchrum revertisse. Discipuli non diù fuerunt apud monumentum, sed mox, cùm non vidissent corpus in sepulchro, sed lintea, & sudarium, crediderunt Jesum furto suisse ablatum, quemadmodum eis dixerat sancta Magdalena; nec tamen ibi diù persistere audebant propter metum Judæorum, sunt que reversi. Devotæ autem & sanctæ seminæ juxta sepulchrum manserunt in horto. Maria Magdalena deambulabat tristis, quia Magistri sui corpus ablatum credebat, sæpiùs introspexit in monumentum, quandoque ibat longius ut videret, si figna aliqua, aut hominum qui ad ad sepulchrum venissent inveniret vestigia, sicut dicit sanctus Gregorius. Amantibus non sufficit semel aspicere. Non' sufficit his qui serventius aliquam, rem quærunt, semel unum aspicere locum. Cum itaque semota esset à sepulchro ad quindecim (ut dicit Doctor quidam) pussius, & aliæ ex opposito essent latere, Dominus noster apparuit in habitu simulato: Ipsa verò credens eum esse hortulanum dixit : Domine, si tu sustatistieum, dicito mihi ubi posuisti eum, & ego ipsum tollam. Joan. xx. 15. O Magdalena vocas eum Dominum, & tamen alium esse existimas; Dominus tuus est certe; sed quia fidem non habes de gloria sua, nec credis eum resurrexisse, ideò nec eum vides in sorma gloriosa. Tunc Angeli dixerunt ei: Mulier quid floras; quem quaris? \$\varphi\$. 13. Ploro, inquit, quia sustulerunt Dominum meum, & nescio ubi posserunt
eum. Jesus vocavit cam & dixit: Maria. \$\varphi\$. 16. & confestim illa se convertit ad eum : vidit enim Angelos reverentiam illi exhibentes, & respondit: Rabboni: v. 16. & voluit eum tangere, plagas quoquoque ejus ungere; sed Christus non permisst. Nondum, inquit, ascendi ad Patrem meum, 7. 17. hoc erat dicere nondum esse tempus, quia nondum firmam Fidem habebat de sua divinitate. Tunc accurrit ad socias suas dicens, se vidisse Dominum suum, & eum talia ipsi dixisse, inter que dixisset ut iret ad fratres suos, scilicet Discipulos. Et tunc cœperunt ambulare cum ipsa, dolentes qued non vidissent Dominum. Inter ambulandum apparuit omnibus simul, & dixit eis: Avere. Et confestim genua slectentes, pedes ejus deoseulatæ sunt. Et dixit eis: Nolite timere, sed ite ad ibi me videbunt, & hoc est conforme huic quod priùs dixerat Angelus. Ite, & dicite Discipulis ejus & Petro, quia pracedet vos in Galilaam. ibi eum videbitis, ficut dixit vobis. Marc. xvi. 7. Ite (dicebat Jesus Christus) ad fratres meos; vocat Discipulos fratres suos. O quale gaudium! Qualem lætitiam habuerunt Dominæ hæ exequendi hoc nuntium! Mulieres prima habent nuntia. Credo Matrem suam benedictam, quæ adeò defatigata erat plorando & Filium suum lamentando, ficut dicit fanctus Augustinus, quòd ad sepulchrum venire nequivisset ea hora benè scivisse gloriosa hæc nuntia. Valdè rationabile erat, ut femina ferret nuntium, cum prima fuisset mortis caufa. Reor quòd si diligenter ad monumentum venerant, adhuc multò citiùs reverterunt. Credo non celatie eas nova hæc; mulieres facile, cum volunt, loquuntur. Magnum mirum, magna Jesu Christi charitas; Discipulos suos fratres vocat. Quæ conventio lucis ad tenebras, & qualis fraternitas? Qualis convenientia est inter lumen gloriæ Jesu Christi, & Disappellat? Est doctrina, quòd si magnus sis, & ultrà alios elevatus in nobilitate, potentia, aut quocunque Officio, noli contemnere hos qui ejusdem tecum sunt naturæ, nec tamen sunt tam divites: sunt nihilominus fratres tui. Angelus vocaverat eos Jesu Christi Discipulos, quia cum eo Pascha secerant. SanEtus Gregorius : Non est Discipulus Christi, qui cum eo Pascha non fecit. Utinam omnes Discipuli Christi simus, & hodiè cum ipso Pascha secerimus, resurrexit à morte ad vitam. Si non spiritualiter transsisti de morte ad vitam, de peccato ad statum gratiæ, non fecisti Pascha tuum cum eo; sed cum Juda, qui ad æternam ivit damnationem, quamvis pretiosum recepisset Sacramentum. Si hodie sacramentaliter pretiosum Jesu corpus veri Agnirecepisti, non ob hoc suus es Discipulus, nisi etiam spiritualiter receperis, tunc enim Pa-Icha cum eo feceris. Faciendum est Pascha Spiritualiter. Pascha interpretatur transitus. Transcundum est ab Ægypto in terram promissionis, de statu vitiorum ad statum virtutum. Et si hoc egeris, eut mutaveris propositum de malo in bonum, & proposueris relinque-A re malam peccandi consuetudinem, & velis voluntariè secundum Deum vivere, Pascha fecisti cum Jesu Christo, cum eo resurrexisti quoad animam. Ea transmigratio per quam transis de mala vita ad bonam, est Galilæa, quæ interpretatur transmigratio. Si Discipulus vis esse Jesu Christi, & eum videre in gloria, perge in Galilæam, muta teipsum modo quo prædixi, & ibi eum videbis: Ibi eum videbis: Hieronymus: Brevisest sententia in syllabis, sed ingens in quantitate promis-

Reperio bifariam nos Deum videre posse in Galilæa: duplicem enim in nobis invenio resurrectionem, quarum gloriosa Christi Resurrectio causa est & exemplar. Est una Galilæa, seu transmigratio spiritualis B quoad animam, fecundum quam rationalis anima de peccato transit in gratiam, sicut dictum est de spirituali Paschate. In hac Galilæa videtur Jesus per Fidem. Quòd Jesu Christi Resurrectio causa sit nostræ illius resurrectionis apparet: peripsam enim justificati sumus, sicut dicit Apostolus Mortuus est propter delicta nostra, & resurrexit propter justificationem nostram. Rom. IV. 27. Quòd autem sit causa Fidei nostræ liquet; per hoc enim quòd visa fuit ejus Resurrectio, creditum est ipsum verum Deum esse; & sic Fides habita est de sua divinitate: Sicut enim cognitum est per crucifixionem ipsum Deum hominem esse, sic Fide cognitum est verum ipsum Deum esse, per potentem suam Resurrectionem Et si crucifixus est ex insirmitate nostra, vivit ex virtute Dei. 2. Cor. ult. v. 4. Fides ergò de sua divinitate per ejus Resurrectionem confirmata fuit. Refurexistis per sidem operationis Dei, qui suscitavit eum à mortuis. Coloss. II. 12. Recepisti hodiè eum in specie visibili: si autem benè resuscitatus fueris de morte peccatiad vitam gratiæ; vidisti eum in nem in glorificato corpore, ficut pependit in Cruce, & ficut sedet ad dexteram Patris; & ficut integer resurrexit in omnibus suis membris, sic eum integrè in corpore, in anima, & in sanguine recepisti. Tene ergò cum posteaquàm cum vides. Feminæ sanctæ Mariæ receperunt eum in itinere & tenuerunt pedes ejus. Solum dedit eis pedes quos tenerent; sed hodie se totum tibi dedit, tu eum totum conserva. Est in cœlo ad dexteram Patris, sic etiam oportet te cogitationes tuas habere ad cœlum, si eum velis tenere: Si consurrexistis cum Christo, qua sursum sunt sapite, non qua super terram, Coloss. III. 1. Sed magne hodie de anima plurium dici sit quod scribitur. 4. Reg. Iv. quod non surrexit lum autem suum Giezi idattentantem constat non potuisse. Sic etiam, si verus Elisæus Jesus non venit in creaturam spiritualiter, sed solum sacramentaliter, puer, hoc est, anima, non resuscitabitur in virtute effectus Sacramenti. Magdalena non potuit unquam videre Christum, donce de Resurrectione Fidem haberet. Necesse est ergò certam Fidem de hac Resurrectione habere, & in hac Fide eum videbimus, ibi eum videbitis? Ibi, id est, in vera Fide. Celebrabis

Pascha sicut Moyses, de quo scriptum est Fide colebravit Pascha, & sanguinis effusionem, ne qui vastavit primogenita Ægypti&c. Hebr. 11.28. Moyses cum exirct Ægyptum, credidit his quæ dixit Deus, quia unxit postes domuum sanguine agni de quo crat comesturus, secundum Dei ordinaionem, & per hoc mortem evitavit. Erat enim Angelus quidam transiens de domo in domum, & ubi non inveniebat sanguinem illum, occidebat primogenitum, adeò quòd non esset domus Ægyptiaca, in qua non inveniretur mortuus. Sed in horum domibus qui Pascha secerant, omnia viva erant. Utinam igitur fecerimus Pascha nostrum: Pascha nostrum immolatus est Christus. 1. Cor. v. 7. Faciamus ut sanguine Jesu signemur, & reor malignum angelum tibi nocere non posse. Si autem hoc non feceris s firmiter crede te mortuum habiturum in domo tua, ficut habebant Ægyptii, qui erant tenebrosi, & peccatis obsiti. Sitis secundum animam resuscitati. Et hæc est prima Resurrectio.

Secunda Resurrectio. Est secunda Resurrectio generalis corporis, quæ in fine mundi ventura est, vbi erit magna transmigratio. Erit profecto benè Galilæis 3 quia de statu mortalitis, & putredinis, omnium hominum corpora (qui unquam fuerunt) vitam refument & reunientur animabus suis; nec unquam posteà sunt moritura. In illa Galilæa, in illa transmigratione, recte vobis dicere possum Ibi eum videbitis. Matt. ххvін. 7. Est Articulus Fidei: Expetto Resurrettionem mortuorum, supple, generalem, sicut firmiter credimus. Et est Articulus Fidei quod Jesus Christus resurrexit secundum carnem; nam secundum animam nunquam mortuus fuit, quie nunquam peccatum fecit, ideò non resurrexit secundum animam, quemadmodùm dixi nos in hoc mundo secundùm animam resurgere oportere. Posteaquam: ergò credis Jesu Christi Resurrectionem factam esse, & præteritam; sic credere debes teipsum quandoque resurrecturum cum omnibus aliis. Jesus Christus in Resurrectione sua vitam tibi ostendit, & exemplum dedit. Per hoc enim quod Jesus Christus resurrexit, cognitionem habemus per Fidem & nos resurrecturos Si Christus pradicatur, quòd resurrexit à mortuis, quomodo quidam dicunt in nobis, quod Resurrettio mor-tuorum non est? 1. Cor. xv. 12. Si prædicamus Jesum Christum resurrexisse, quis est nostrorum qui Refurrectionem negat futuram? Sanctus Paulus generalem persuadet Resurrectionem per illam quæ est Jesu Christi. Magna autem disserentia, & longa di-Galilæa, vidisti eum per Fidem Deum esse & homi- C versitas resurgentium est futura. Hi enim, boni videlicet & justi, resurgent in gloria, & de morte tranfibunt ad vitam perennem cum Angelis coelestibus in Paradisum, ubi gaudium nanciscentur æternum; mali verò corpora eorum resument, & resurgent in Dei Judicio, per quod mittentur in corpore & anima ad æternam damnationem: Ite maledich in ignem aternum, qui paratus est diabolo, & angelis ejus. Matth. xxv. 41. Hanc finalem Resurrectionem suturam, dicebat Jesus Christus Discipulis suis, & turbæ Judæorum. Joan. v. Postquam dixisset eis de prima Resurrectione anima: dixerat enim eis: Venit hora & nunc est, quando mortui audient vocem Filis Dei, & qui audierint vivent. Joan. v. 25. Mortui, hoc est (secundum Augustinum 20. De Civ. Dei) hi qui sunt in pecpuer. Elisæus est is qui resuscitavit puerum; famu- D cato mortali, audient vocem, hoc est, Præceptum Dei, & qui audierint, vivent per gratiam. Et est prima supradicta Resurrectio. Dixit eis prætereà: Nolite mirari hoc, quia venit bora, non dixit, & nunc est in qua omnes qui in monumentis sunt, audient vocem Filii Dei. Et qui bona fecerunt, ibunt in Resurrectionem vita. Qui verò mala egerunt, in Resurrectionem judicii. Joan. v. 28. 29. scilicet Dei. Eligamus cujusinam partis esse velimus. Comparendum namque nobis erit, in propria persona. Cogita oportere & teibiadelle; res non peragetur line te.

Ibi eum videbitis, Matth. xxvIII. 7. Boni vestientur gloria, & videbunt gloriam Jesu Christi, quibus dicet : Venite benedicli Patris mei, percipite regnum quod vobis paratum est ab origine mundi. Matt. xxv. 34. Venite qui benedicti estis à Patre meo, percipite regnum quod vobis paratum est à mundi initio. Benedicti funt & erunt illi: glorificabuntur enim in corpore & anima. Corpus clarius erit sole, omnia A plena erunt gloria. Et per oppositum siet malis. Licèt enim resurgant ad vitam naturalem, non tamen ad vitam spiritualem. Et ideò resurrectio corum in Scriptura secunda nominatur mors. Primum namque mortui erant per peccatum, nec prima resurrexerant resurrectione, & ideò ncc participationem habebunt in secunda. Proptereà dicit sanctus Augustinus 2. De Civit Dei. Resurgat ergo in prima qui non vult in secunda resurrectione damnari. Qui non vult in secunda resurrectione generali damnari; resurgat in prima, quæ nunc est, id est, quæ est in hoc mundo quamdiù vivimus. Hac est resurrectio prima, beatus & san-Etus qui habet partem in resurrectione prima. In his secunda mors non habet potestatem. Apoc. xx. 7.6. Benedictus sit 'ille qui primum resurget de vitiis ad virtutes, de peccatis ad gratiam, quæ est prima resurre-Etio. Secunda mors, hoc est, mors perpetua in corfurrectione generali, nullam in eo homine habebit potestatem. Si igitur hodiè per gratiam Dei resurrexisti, duntaxat perseverandum est in ea vita spirituali. Et crede firmiter, & hoc speres, quod sicut hodie Dominus noster in carne resurrexit, & est gloriosus, nec unquam est moriturus, juxta illud: Christus resurgens ex mortuis &c. Rom. vi. 9. Sic resurges in die Judicii, etiam si corpus tuum in mille sit particulis, bulitum, submersum, incineratum, putridum & exustum, nihilominus ipsum recipies valdė gloriofum, & multo lumine plenum, in quo humanitatem Jesu Christi glorificatam videbis, talem quidem qualis home reveluta facie gloriam Domini speculantes, in eam imaginem transformamur à claritate in claritatem, 2. Cor. III. 18. dicere Apostolus, nos futuros esse similes Jesu Christo. Vestiemur simili veste, Reformabit corpus humilitatis nostra configuratum corpori claritatis sua. Phil. corpus quod humiliatum fuerit per putredinem, & omninò in cinere, assimilabitur claritati corporis ejus, & ideò cum magna spe dicebat. Scio quòd redemptor meus vivit, & in novissimo die surrecturus sum, & in carne mea videbo Deum Salvatorem meum. Job. XIX. 25. Dicebat: Scio per Fidem & firmam credulitatem, quòd Redemptor meus vivit & surrexit tertia die post mortem suam. Et scio & credo, quòd in novissimo hujus mundi die resurrecturus sum, & ibi eum videbo in mea carne. Ego ipse & non alius, ego ipse, & non ero alius. Videbo Deum Redemptorem meum & Salvatorem. Facite igitur sicut Job, quia ibi eum videbitis quando in gloria resurgetis, præstante Domino nostro Jesy Christo. Qui cum Patre & Spiritu sancto vivit & regnat in secula seculorum. Amen.

JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

## E

E

### SPIRITU SANCTO.

Ad Codd. MSS. Vict. 137. & Colbert 99.

Spiritus Domini replevit Orbem terrarum. Sap. 1.7. . .

Oc præclarum Sapientis eulogium, hoc inspiraculum & prophetatum divinitus oraculum decantat in exultatione cordis, in jubilo vocis sancta Mater Ecclesia, recolens in ipso Missarum Introitu stupendum nimis adventum Spiritus Domini in Orbem terrarum, quando apparuerunt Apostopore & anima, quam mali perpetientur insecundare- B lis dispertita lingua tanquam ignis, seditque suprà singulos eorum Spiritus sanctus, quo repleti caperuni loqui variis linguis magnalia Dii, prout idem Spiritus dahat eloqui illis. Act. 11. 2. 4. Et ô utinam! Patres celeberrimi. Patres & Fratres in eodem spiritu nunc collecti, utinam det eloqui Spiritus iste Domini magnalia Dei, quæ sua iunt; det vocis suæ vocem virtutis, quoniam ipse continens omnia scientiam habet vocis, quo inspirati locuti sunt sancti Dei homines, qui dedit verbum Evangelizantibus virtute multa. Pf. LXVII. 12. Non enim vos estis qui loquimini, dicebat Christus Apostolis, sed Spiritus Patris vestri qui loquitur in vobis. Matt. x. 20. Cadat ô utinam modò sicut olim in Ecclesia primitiva, dùm Petrus loqueretur apud Cornelium, cadat Spiritus sanctus super omnes audientes verbum; quia nisi Spiritus sanctus cordi adsit audientis, otiosus est sermo loquentis, ait Gregorius; & Augustinus: Cathedram in cœlo tenet qui corda docet. Repleat igitur totam domum istam, in qua sedentes estis vos, Apostolici Viri, vos in codem III. 21. Reformabit corpus humilitatis nostra, hoc est, C spiritu concorditer adunati. Adunati, inquam. Et nonne cum Maria Matre Jesu? Audebimus-ne, Virgo sacratissima, dicere, te præsentialiter hic adesse, ubi Filius tuus, noster Emanuel, se teste, est, ubi Spiritus ejus adest in medio. Ades utique, etsi non fortè corporali dimensione, quamquam hoc invisibiliter agere potest corpus gloriosum per agilitatis dotes: ades spirituali super nos influxu, & intuitu, convertens ad nos illos tuos misericordes oculos, ad quam suspiramus gementes & flentes in hac lachrymarum valle, implorantes adventum Spiritus fancti in nos, & super nos hodie, mediante te, Virgo misericordisfima, quam ideò Spiritus fanctus, nedum ad sufficientiam vel excellentiam, sed ad exuberantissimam, & fontalem redundantiam implevit, ut ipsam in nos & alios refunderes, quod ut fiat, te salutamus exorantes, & exoramus salutantes per illud Angelicum: Ave gratia plena.

D SPIRITUS Domini replevit orbem terrarum &c. Sap. 1.7. Ad jocundissimam hanc, & divinam sapientis vocem, & ad hoc Ecclesiæ carmen amænissimum, ad sonorosissimam hanc, suavissimamque totius Orbis harmoniam, facer iste cœtus, ordo iste devotissimus, nunquid non assurgere debet in anagogicos mentis excessus, in secretos cordis jubilos, cum exultabundo quoque carnis tripudio? Quoniam hac est dies quam secit Dominus, exultemus & latemur in ea. Et certe dignum est, ut in solemnitate Spiritus sancti omnis spiritus laudet Dominum; laudet, & modulizet in organis hoc spirituali flatu repletis, pulchra varietate so-

Tomi III. Pars III.

nantibus, per distinctionem donorum, meritorum, & virtutum, quasi totidem sistularum. Itaque beatus populus qui scit jubilationem, Ps. LXXXVIII. 16. laudem & exultationem. Fallor si hoc non intendit Præfatio, qua de Christo dicitur, quod ascendens super omnes calos, sedensque ad dexteram Dei Patris, promissum Spiritum sanctum hodierna die in filios adoptionis effudit. Quapropter profusis gaudiis totus in Orbe terrarum mundus exultat. Quare? Quia pleni su ntcœli & terra majestatis gloriæ Spiritus sancti. Hinc cœlum laudibus intonat, mundus exultans jubilat, gemens infernus ululat. Accipimus in hac harmonia justitiam pro tenore in inferno qui gemens ululat; mollem cantum seu discantum misericordiæ in cœlo: quod laudibus intonat contra teno- A rem verò velut ex utroque compositum, dùm hîc mundus exultans jubilat cum Propheta dicente: Misericord:am & judicium cantabo tibs Domine.Pl. c. 1. Tale nos hodie carmen canere convenit, dum per inauditum seculis misericordiæ in electis, & justitiæ in reprobis, miraculum Spiritus Domini replevit orbem terrarum. Et animadvertat, precor, vestra Beatitudo, quoniam Spiritus iste Domini, qui replevit orbem terrarum Spiritus est hujus sacri Concilii. Grandis plane dignitas. admirandaque solemnitas, ut codem Spiritu uniatur, formetur, vivat, & vegetetur hæc sacrosancta Synodus Ecclesiam repræsentans, quo Spiritu connectidicuntur in unum Pater & Filius. Sed verè sic decebat, ut Christi sponsi, & Ecclesiæ sponsæ suæ esset unus spiritus. Major enim adhæsio, vel intimior, qualis esse potest, quam sponsæ ad sponsum? Dicit B autem Apostolus, quod qui adheret Deo, unus spiritus est cum eo. 1. Cor. vi. 17. Denique primitivam Ecclesiam describens Lucas, Act. IV. 32. Multitudinis, inquit, credentium erat cor unum & anima una in Domino. Quid plura quærimus; cum oraverit Patrem, qui non exaudiri nequit, ut credentes in eum essent unum, sicut, ipse & Pater unum sunt? Sunt autem unum in Spiritu sancto, quamquam non omnino similiter ad credentes. Hic est Spiritus ille Domini, qui replevit orbem terrarum. Replevit sanè mox, ut in principio fecit Deus cœlum & terram, Gen. 1. 1. quando Spiritus Domini ferebatur super aquas, v. 2. non exclusus, vel elatus, quando intùs sovebat, secundum aliam translationem, non inclusus vel arctatus. Neque enim quicquam subsissere potest, quòd non repleverit Spiritus Domini per essentiam, potentiam & præsentiam. C Hoc habet Articulus Parisiis condemnatus, quòd causa prima sit remotissima; sic quòd non propinquissima:crror. Qamvis insuper opera Trinitatis sint indivisa; non quidem ad intrà, ut Joannes Andree sumit pro argumento processionis Spiritus sancti ab utroque, sed ad extrà: nihilominùs completa formatio rerum, modus, & ornatus carum, appropriatur Spiritui sancto, pro quanto divina bonitas tanquam caula finalis, quæ principalissima causarum est, movit ad rerum creationem, ut in eas sese disfunderet : est enim bonum sui ipsius diffusivum. Hinc Job ait: Spiritus Domini ornavit cœlos. Job. xxvi. 13. Concorditer ad Psal. Ver-bo Domi cœli sirmati sunt. Sequitur: Et spiritu oris ejus omnis virtus eorum. Ps. xxxii. 9. Hoc vidit divinus Dionysius, qui ordinans nomina Dei per respectum ad creaturas, posuit, bonum quod appropriatur Spiritui sancto, esse primum nomen Dei, & prius D scientiam habet vocis. Nam eo replente voces diversas collocavit, qu'am nomen hoc ens. Hoc & Plato, & multi Poetarum theologi, sub quodam involucro somniasse videntur, dum dixerunt cum Virgilio (si benè memini) Principio cœlum &c.

Gratissima prorsus hæc speculatio, etiam philosophantium; perserutari quemadmodum Spiritus Domini replevit orbem. At verò longè gratior, divinior, atque sublimior offertur consideratio, si de operibus creationis ad recreationis operationem vertirur mentis acies Fidei lumine benè collustrata, purgataque. Illicoffertur celeberrimum Solennitatis hodiernæ mysterium, quo nullum stupore mirabilius, nullum salubritate fructuosius & efficacius excogitari potest, quando Spiritus Domini replevit Orbem terrarum, hoc est, per figuram, quando replevit homines Orbem terrarum inhabitantes, continens scilicet pro contento, vel locus pro locato. Quamquam & homines hujufmodi non inconvenienter dici possint orbes terrarum multis similitudinibus: sed ex hac nominatim, quòd egredientes à Deo per creationem & rereationem, rursus à seipsis, & omnibus creaturis in Deum, qui est a & a, principium & sinis, revertantur per cognitionem & amorem. Ob talem verò circulum vel orbem intelligibilem quis non rectè nominaverit homines justos orbes esse, a quidem terrenos? Quià cùm spiritibus suis adhærent corpori, quòd terrenum terram inhabitat. Vel ideò certè nominantur orbis terrarum, propter virtutis stabilitatem, & promptitudinem obedientiæ: Firmavit enim Deus Orbem terra, qui non commovebitur; ecce stabilitas. Et de rotis volubilibus Ezechiel dicit, quod ubi erat impetus spiritus, illuc gradiebantur. Ecce obededientia. Alludit his Horatius dicens de viro sapientiæ, quòd est. Totus teres atque rotundus.

Denique sicut homo dicitur omnis creatura, dicitur creatura mundi, dicitur microcosmus; sic eum nomi-

nare orbem terrarum fas putamus.

Descripsit pulcherrimò Carmine Boëtius prædictum orbicularem circulum intelligibilem de egressu creaturarum à Deo, & de regressiu rursus ad ipsum, dum cecinit.

Repetunt proprios quéque recursus, Redituraque suo singula gaudent, Nec manet ulli traditus ordo, Nisi quod fini junxerit ortum, Stabilemque sui fecerit orbem. Cadit rursus in eandem sententiam altero carmine. Nam in rectos revocans itus, Flexos iterum cogat in orbes. Que nunc stabilis continet ordo. Dissepta suo fonte fatiscant. Hic est cunctis communis amor. Repetuntque boni sine teneri. 8) Quia non aliter durare queant. Nisi converso rursus amore. Refluant causa qua dedit esse.

Ideò benè definiendo, inquit Aristoteles; Bonum est quod omnia appetunt. Ceterum verò intelligibiles hominum spiritus, eò persectiorem sui faciunt orbem, quò persectiùs atque diviniùs spiritus vitæ est in seipsis, tanquam in rotis illis propheticis, quæ plenæ sunt oculis intùs & extrà: intùs per intelligentiam, extrà per corpoream sensationem. Deduxit hanc reductionem Dominus Bonaventura Cardinalis in Itinerario suo mentis in Deum, quo Libello, & Autore sua laus omnis est inserior. Talis erat orbis terrarum quilibet ex Apostolis & Discipulis habitantibus in unum cum mulieribus, & Maria Matre Jesu, quando verificatum est illud Domini per Joëlem: Et quidem in novissimis diebus effundam de spiritu meo super omnem carnem, & prophetabunt filii vestri & filia vestra; Joël. II. 28. utrumque notat sexum. Verificatum est item illud Sapientis pro themate sumptum. Spiritus Domini replevie Orbem terrarum. Cujus repletionis sensibile fuit signum doctrina linguarum per eumdem Spiritum collata, de qua protinus subditur: Et hoc quod continet omnia intonant: fantur Dei magnalia.

His ita quasi procemialiter elocutis, priusquam ad ulteriora pergat sermo, unum velut incidenter dicturus sum, quod Reverendissimum Patrem, Doctorem incomparabilem, ac Præceptorem meum, præcipuum Dominum, Cardinalem Cameracensem excusat à de-sidiosa, vel vitiosa propositi mutatione, & exiguitatem meam relevat à temeraria præsumptione. Assignatus fuerat itaque eidem Reverendissimo Patri Sermo præsens. Acceptaverat, compleveratque ipsum ex integro, etiam memoriæ commendaverat, dum fe-

bris valida sic eum corripuit, ut in lectum & in medicos decideret. Jussit igitur (sunt enim petitiones suæ jussio mihi) jussit ut succederem loco sui. Parui, licèt impar viribus; non in mea, sed in obedientiæ virtute, & in Vestræ Beatitudinis experta benignitate, & in affluentissima Spiritus sancti bonitate spem reponens, qui jubens pollicitus est: Aperi os tuum, & implebo illud. Pf. LXXX. 11. Obedierat qui dixit: Os meum aperui; nec frustratus est, quia sequitur; & attraxi spiritum. Ps. cxvIII. 131. Porrò nihil ex intentione quod vel partialitatem, vel offensionem sonet propono dicere; nec id quidem ullo tempore licet fieri. Abundè satis est ad loquendum, Solemnitatis hodiernæ mysterium grande, quando Spiritus Domini replevit orbem terrarum. Et benè Spiritus Domini, non spiritus mundi, non spiritus carnis, non spiritus dæmonis, qui sunt tres immundi spiritus, quos in Apocalypsi Joannes vidit egredientes de ore bestiæ in modum ranarum, quæ garrulæ,turgidæ,'sordidæque funt. Spiritus insuper, qui non permanet super omnem carnem, hoc est carnaliter viventem, quia Spiritus est qui vivisicat, caro non prodest quicquam. Joan. VI. 64. Spiritus, quo degustato desipit omnis caro, qui scrutatur etiam profunda Dei, & omnia dijudicat. Hic hodiè Spiritus replevit orbem terrarum; non qualicunque, sed exuberantissima repletione. Invenitur enim Spiritus Domini repletio multiplex, & signanter triplex. Reple- B modum de Socrate prædicabant. tio sufficientiæ, qualisest in omnibus Spem, Fidem, & Charitatem habentibus. Est etiam in parvulis baptizatis, vel in utero sanctificatis, quemadmodum Gabriel dixit de beato Joanne, quòd Spiritu sancto replebitur adhuc ab utero Matris sua. Luc. 1. 17. Altera est repletio abundantiæ vel excellentiæ, qualis suit in beato Protomartyre Stephano, quem elegerunt Apostoli, plenum Fide, sapientia & fortitudine. Ast. vi. 4. Qualis repletionis participes sunt persecti, & contemplativi. Demùm repletio tertia, est redundantiæ vel supereffluentiæ, qualem in supremo Christus habuit, quoniam in ipso habitat plenitudo divinitatis corporaliter. Coloss. 11. 9. Post ipsum Maria gratia plena. Hieronymus: Ceteris per partes datur, Maria verò se infudit plenitudo gratia tota, ut à capite derivetur omnis influxus vitalis & spiritualis, per Mariam quasi per collum in cetera membra totius Ecclesia. Hanc proindè repletionem, licet differenter, hodiè susceperarum. Ad quid ita? Ut per abundantiam, & supereffluentiam in omnem terram exirct sonus eorum, & in fines orbis terra verba eorum. Ps. xvIII. 5.

Repletionem primam operatur Spiritus sanctus in activis, incipientibus, & proficientibus: & hæcquidem bona, sufficiensque est. Repletionem alteram operatur Spiritus sanctus in contemplativis, & perfectis; & hæc melior, excellentiorque judicatur. Tertiam verò communicat Spiritus sanctus viris heroicis, præpollentibus, & exercitatis in utraque vita, activa simul & contemplativa; quibus non tollit actio contemplationem, nec actionem contemplatio prohibet, aut refugit. Hæc est optima repletio superessluenter, ac redundanter in alios dirivata, ad imitationem Angelorum, quibus hoc infigne est, quòd in eis non obsistit theoria jugi ministerio, contemplatio icuicet actioni. Immò verò contemplantur eò attentiùs artem primam, quò secundum illam habent exemplariter ope- Deo spiritus contribulatus, &c. Ps. L. 18. Talibus enim rari. Exemplum de scriptore, & exemplari Libro, & lumine. Hinc in scala Jacob visi sunt Angels ascendentes per contemplationem, & descendenses per ministrationem.

Et quoniam hierarchicus, & sublimis Prælatorum Deo amabilium status exigit repletionem hujusinodi perfectissimam, & optimam; ,, debet enim, dicente Gre-,, gorio, Prælatus esse actione præcipuus, & præcunctis , in contemplatione suspensus, ut sit ambidexter, ut "Aioth., Dicamus aliqua de repletione tali, quæ con-Tomi III. Pars III.

templationem pariter & actionem complectitur, ubi contemplatio jam non insequituractionem, ut in sua acquisitionis, seu generationis primordio; sed ipsam prævenit, informat, parturit, vegetat, roborat, dirigit & perficit. Neque enim falluntur, qui vitam activam in duos secernunt status, aut gradus, quorum alter est prævius ad contemplationem, & hic quidem imperfectus, follicitus, anxius & turbidus, juxtà illud: Martha, Martha sollicita es &c. Luc. x. 41 . In altero autem requies quædam, pax, & tranquillitas ex contemplationis sapidæ condimento, & ex influxu ejus continuo reperitur, ita ut in spiri tu lenitatis agat omnia, doceat, & corrigat omnia; quia nihil de radice amaritudinis est in corde, sicut est dum in spiritu vehementi conteruntur naves Tharsis. Ps. xLvII. 8.

Hic habet veritatem illud Gregorii prudentissimum verbum: Vera justitia compassionem habet, falsa indignationem. Talem habuisse repletionem Apostolum, colligimus ex Epistolis & Actibus suis. Conversatus sum, ait, inter vos in omni humilitate, lachrymis, & mansuetudine. Act. xx. 19. Scio abundare, scio pennriam pati. Philip. IV. 12. Et iterum: Omnibus omnia fallus sum. 1. Cor. 1x.22. Qui & suadebat gaudere in Domino semper, & nihil sollicitos esse, quasi tristes, semper autem gaudentes; 2. Cor. vi. 10. ut sit in adversis & prosperis idem vultus, idem animus, quemad-

Dearticulabitur autem id quod reliquum est sermonis in triplicem considerationem. Prima loquetur de modo. quo per Spiritum sanctum communicatur repletio. Secunda loquetur qualis sit ex Spiritus sancti repletione contemplatio. Tertia loquetur quemadmodum ple-

nitudinem contemplationis consequitur comes actio. Prima Consideratio.

Spiritus Domini, dum replet hominem incolam Orbis terrarum, facit hoc non quadam naturali ne+ cessitate, sed gratuito, spontaneoque voluntatis, atque libertatis arbitrio. Docuit hoc Christus, qui Nicodemo loquens dixit: Spiritus ubi vult spirat. Joan. III. 8. Et Apostolus, postquam dixerat, quod divisiones gratiarum: sunt, dinumerans cas subdit: Hac autem omnia operatur unus atque idem Spiritus, dividens singulis prout vult. 1. Cor.xII. I 1. Itaque Deus (ficut dicit Job. xxxvI. 32.) lumen tenet in manibus, claudens, & aperiens prout vult, qui runt Apostoli, quando repleti sunt omnes Spiritu Cujus vult miseretur, e quem vuit men un quisquam Hocest, in induratione permittit. Neque enim quisquam dicere potest: Curita facis? etiam si perierint nationes quas fecit, cui est pro ratione voluntas, qui omnia quacunque voluit fecit in calo & in terra &c. Pf. CXXXIV. 6.

Defecit ad hujus confiderationis imperscrutabilem abyssum, omnis penè Philosophorum, Astrologorum, Epicureorum, Stoicorum, immò & Peripateticorum perscrutatio, dicentium, vel Deum non esse, vel non curare res extrà se, vel agere necessitate naturæ, sicut solem, & ignem. Quid ideircò mirandum, si Deum non sicut Deum glorisicaverunt, neque gratias egerunt, Rom. 1. 21. si non speraverunt ab ipso per orationes aliquod suffragium, neque per lachrymas? Hocenim fatuum, hocanile, hoc delirum judicabant. Docet hoc oratio Catonis apud Salustium.

Hoc autem à nostræ & veræ Religionis abhorret traditione, quæ totiens monet: Venite adoremus & procidamus, &c. Ps. xc. v.6. Et iterum: Sacrificium lachrymarum hostiis placatur Deus. Refertur in Vita Patrum de illo Machario Anachoreta magno, quòd interrogatus verbum à fratribus, ingemuit dicens: Ploremus fratres, ploremus, ubi lachrima purgant pecca-ta, ne illic plorare contingat, ubi lachrima exurent corpora nostra. Impossibile enim omnino est non plorare, dicebat magnus Arsenius, ant hic, per panitentiam, aut illic per damnationem.

Porro, teste Apost. Rom. 8.26. quid oremus sicut oportet

nescimus, sed spiritus est, qui orat ad Deum pro nobis gemitibus inenarrabilibus. Glossa: orare facit. Ad quid ita? Nimirum ut ad profundam humilitatem reddat animam sui ipsius capacem. Super quem requiesces spiritus meus, quierit Dominus? Niss super humilem & quietam & trementem sermones meos. Isai. LXVI. 2. Est autem humilitas hæc, ut hæc abyssalis altitudo judiciorum Dei honoretur casto silentio, in Fidei simplicitate quam habet paupercula mulier plus aliquando quam sapientes hujus sæculi; quia perscrutatores Majestatis opprimunturà gloria; sicut oculus nycticoracis à clarissima luce solis, si cernere contenderit, retunditur, cæcaturque.

Cur illum impleat, illum non impleat, noli quærere, si non vis errare; nondum impleris, ora ut implearis. Nam qui vult esse particeps optimarum Dei donationum, oportet orationibus reduci ut in bonorum principium. Ipse quidem omnibus adest, non autem omnia ei adsunt. Tunc autem ei adsumus, cum castissimis orationibus invocantes, revoluto animo propinquamus. Hoc divinus Dionysius exemplificat de catena intelligibili protensa in cœlum, & de chorda navis hærente litoribus, per quam navis ad litus, non

Litus ad navem deducitur.

Vult igitur aliquis repleri Spiritu sancto? Vult existimo. Ascendat exemplo Sanctorum in superiora domus, in cencualum grande stratum, hoc est, in apicem mentis suz, & claudat fores, ostia, & fenestras B virtutum suo modo diviniori, liberiori, & excellensensum, per quas mors ascendit. Colligat in unum tiori, quemadmodum suos motus habet naturalium vires suas omnes, sedeat quiescens, perseveret orans, recogitet cum Propheta omnes annos suos in amaritudine anima suz, Isaia. xxxvIII. 15. cum spe salutis consequendæ.Sic enim orat cum Maria, quæ amarum mare, & quæ Mater Jesu, Mater salutis nominatur. Fiat repente de cœlo quasi vehemens sonitus divinorum Judiciorum, quasi terrere faciens, ut timore Dei concipiatur spiritus salutis, ut denique desuper misso igne siat inslammatum.cor, & renes carnalium affectionum commutentur in desideria serventia sluentorum supernorum fontis vitæ. Quisquis sibi receptaculum tale paraverit, replebit eum mundans divinitas Deitatis.

Atverò mirabile nimis est, & nescio si magis intimo gustu, & experimento cognoscibile, quam explicabile verbo, qua ratione fieri potest, ut Spiritus sanctus spontè præveniat animam quam repleturus est, non præventus ex opibus, vel meritis, quoniam Non ex operibus, sed ex vocante diction est: Jacob di-C texi, Esan autem odio habui. Malac. 1.3. Ipsam nihi-Iominus animam coarctant Scripturæ sacræ, ut sedisponat, ut faciat quod in se est prædictis & similibus modis: orando, lachrymando, gemendo, vel ut aliquid operetur ad Spiritus sanctissusceptionem. Nam & Dei nos condjutores esse tradit Apostolus. 1. Cor. 111.9. Et certe si nihil prorsus coagit arbitrium, unde meritum? Fatendum est plane, coagit per consensum spontaneum obedientem præmonitioni Spiritus sancti; sed tit ita coagat, & obediat, hoc jam non ex se est, sine gratia, sed quia gratia præventum est, & per eam sa-subriter tractum. Neque tamen ideò minus ad meritum deputatur animæ consensus hujusmodi, sicut acriter arguit Prosper contra Cassianum, dum est iste consensus vivificatus, & formatus à gratia, quam D ardenter, quam efficaciter, homines paucissimi, & f per impossibile consensum hunc ex puris naturalis bus elicuisset sine gratia; immò placentior tantò est Deo consensus talis, quanto Deus in eo magis invenit munus suum quodacceptet: sicut beneficians non ideò minus, sed plus amat beneficiatum. Anima proindè redditur humilior, & Deo gratior ex ea consideratione, quòd quicquid habet meriti, præventrix gratia donat. Quò contrà stultissima est præsumptio Putantium se prævenire Deum, ipsumque velut obsequi serviliter ad hominis actionem. Error iste suit Pelagianorum, & omnium, qui sapientes sunt in oculis suis, qui terrena sapiunt, nec ista percipere que Dei

sunt possunt, nisi docuerit & repleverit eos misericorditer Spiritus Domini, repulso spiritu tumido mundi. Demus, quæso, salutem nostram non nobis, sed Deo: quia fifecu nos & non ipsi nos, Ps. Lxxxxxx. 3. in esse naturæ, dicente Psalmista, non minus confitendum est de esse gratiæ quòd est recreatio quædam: Docet hoc oratio Psalmistæ Emitte Spiritum tuum & creabuntur, &c. Ps. c111.30. Scandalizantur aliunde homines quales prædiximus carnales filii hujus fæculi, quia non fapiunt quòd hujusmodi præventio non tollat libertatem, atque necessitatem, aut quòd non in Deo sit invenire vicissitudinis obumbrationem, aut personarum acceptionem, vel inefficaciam operationis, dùm à præventione resilit quis, & peccat. Inducunt prætereà illud Augustini Deus sic res administrat, ut eas proprios motus agere non sinat. Liberum igitur arbitrium, cur ab hac Lege, inquiunt, dicetur exemptum? Nec exemptum est, fatemur, quin sinat ipsum agere Deus proprios motus suæ libertatis, immò tantò liberiùs & efficaciùs finit, quantò ipsum ampliori prævenit gratia, vivificat, coroborat, informat, & languidum erigit, & fanat. Puto (exempli gratia) quod dum ægrotus homo fanatur à Deo, non ideireò Deus eum proprios motus agere non finit, sed ad cosdem aptiorem reddit. Addatur ad hæc consideratio saluberrima & alta, quod in ordine & latitudine spiritualium charismatum inveniuntur proprii motus singularum agentium ordo: ut motus Fidei est, miracula agere. Si habueritis fidem sicut granum sinapis, dicetis huic monti ransfer te & transferet. Matth. xv1 1. 19. Motus spei, liberationem à Domino recipere, quia in me speravit, liberabo eum. Pf LXXXX. 14. Motus charitatis, habere omnia quæsunt Dei communia. Amicorum enim omnia communia funt, unde Pater Evangelieus ad seniorem filium: Fili, omnia mea tua sunt, & tua mea sunt. Luc. xv. 31. Et ità de reliquis virtutibus suo modo. Concordantias omitto. Constat autem quòd sicut corpus propter animam est, non è contra; sic corporalis omnis iste motus naturalium agentium, ordinatus est, subjectus, & subserviens ad agenda supernaturalia divinorum charismatum. Qua in re perspicuum fit porisma, seu corollarium pulcherrimum, quòd non turbat rerum ordinem Deus, nec earum motus saltem obedientiales impedit, dùm ad Fidem, ad Spem, ad Charitatem justorum, pro utilitate vel ipsorum, vel Ecclesiæ miracula Spiritus sanctus operatur. Sic hodierna die factus repente de calo sonus, sic ignis per linguas suas dispertitus, sic linguarum Apostolicarum priùs incruditarum motus in sonos varios, sic eloquentiæ tanta vivacitas in eis, ut multa millia hominum brevi oratione, vel sermone mox converteret homo piscator, & sine litteris Petrus. Sic constantia tam admirabilis, & ebrietati simillima, dum ibant Apostoli gaudentes à conspectu Concilii, quoniam digni habiti sunt pro nomine Jesu Christi contumeliam pati. Act. v 4. Sic denique stupendum illud vincens omnem admirationem miraculum, quòd infra paucissimos annos omnem regionem quæ sub cœlo est, à solis ortu usque ad occasum, & ab Aquilone & mari, pervagati sunt tam ignobiles & k inopes, replentes mundum Evangelio Dei, quod erat Legibus & moribus inveteratis summe contrarium, Judais scandalum, & Gracis stultitia, 1. Cor. 1.23. sicut Augustinus, & Chrysostomus eleganter exaggerant in confirmationem Legis nostræ. Hæc, inquam, omnia, & similia miracula, si ad sola corporalia respicias, videntur esse motui naturali contraria. Si verò naturam comparaveris ad gratiam, judicabis naturam ut ancillam, gratize sicut Dominze, ordinabili-ter paruisse. Ordo quippe qualis alter rectior, qualis naturalior est, quam ut replente Spiritu sancto Orbem terrarum, nova fiant omnia: novus Rex, nova Lex, nova signa, nova miracula. Innova signa, immuta miracula petit Sapiens. Eccli. xxxvi. 6. Et dixit qui sedet in throno: Ecce nova facio omnia. Apoc. xx1. c. Potueram in longissimum protrahi, sed propositi memor ad alteram me transfero considerationem.

#### Secunda Consideratio.

Spiritus Domini dùm replet hominem, incolam Orbis terrarum, non necessitate (sicut dictum est) sed A suavis est, Domine, spiritus tuus in nobis. Sap. x 1 1.1. Tunc spontanea voluntate attollit ipsum, ut in arcem contemplativæ persectionis ascendat. Ipsam siquidem Spiritus Domini repletionem consequitur libera mentis elevatio sursum ducens; instar testæ ovi, de qua ferunt, quod repleta rore & obstructa, si ad fervidum solem exposita sit, sursum abit. Mystice ros, gratia. Pondus meum (inquit Augustinus) amor meus. Illo feror quocumque feror. Hoc perfectum amoris pondus (si non potius levitas dicenda est) emergere facit spiritum à turbida fluctuantium phantasmatum & exundantium desideriorum carnalium tetra caligine, ut superas liber evadat in auras, ut feratur super aquas cogitationum vagantium & inflabilium, somnioque similium, ut eruatur de tenebris & umbra mortis, ubi priùs erat vinctus in mendicitate & ferro malæ consuetudinis, & fomitis originalis. Senserat experimento felici repletionem hanc Spiritus Domini sursum agentem ipsa Mater Augustini sancta Monica. Hæc aliquando in Ecclesia sancti Cypriani Martyris susceperat sacram Communionem, in qua plenitudo gratiæ velut in suo fonte sumitur; tùm protinùs corpore à terra levato tales erupit in voces: Volemus in cœlum, volemus in cœlum, fideles. A qua dùm postmodùm quæreretur, quid sibi voluisset hæc insolita clamositas & elevatio? Ipsa, ut erat tota columbinæ simplicitatis, piè benignèque respondit: Et quid vultis, quid quæritis? Cor meum & caro mea exultaverunt in Deum vivum. Pf. LXXXIII. 3. Congruit id quod sequitur: Altaria tua, Domine virtuism, supple, contulerunt hanc elevationem. Tale aliquid de sancto Thoma referunt, cujus corpus etiam contemplatio levabat à terra. Sic in beatis pœnitentiæ speculis Maria Magdalena, & Maria Ægyptiaca factum legimus. Quid de ipsa nostra juvencu-C la tympanistria? Exultavit, inquit, id est, extra se faltavit, Spiritus meus in Deo salutari meo. Luc. 1.47. Simile aliquid sensit Augustinus qui Deo loquens confitchatur: Introducis me aliquando in affectum quendam inusitatum valde, qui si perficiatur, nescio quid erit, quod ista vita non erit; sed resorbeor. Hæc est ascensio in Deum quam petebat qui dicebat: Quis dabit mini pennas sicut columba, & volabo, & requiescam? Ps. Liv. 7. Oro, quæ sunt permæ tales? Nisi ipsa contemplatio, quæ describitur à contemplativo Richardo; quòd est "liber mentis intuitus in divina spe-" ctacula cum admiratione suspensus. " Vel ut Augustinus ait: " Contemplatio, est ad Dei invisibilia , falubriter afficiens animum mentis illustratio vel ", illuminatio. ", Vel ut Hugoni placet. ", Contemplatio est vivacitas intelligentiæ, quæ cuncta palud: Spiritus omnia scrutatur. Glossa scrutari facit, etiam profunda Dei. 1. Cor. 11. 10. Ad quod reducitur illud Lustrans universa in circuitu, coelestium scilicet, terrestrium, & infernorum, pergit Spiritm. Sequitur: Et in suos circulos revertitur. Eccle. 1. 6. Hoc fit, dum propriam parvitatem, defectibilitatemque considerat. Hanc considerationem sequitur lachrymosa devotio, Hante Spiritu sancto. Nam flavit spiritus ejus & fluent aqua Pf.cx LvII. 18. In quibus aquis lachrymarum se lavat, balneat & baptizat contemplantis anima, quemadmodùm dixit ad Apostolos Christus: Vos autem baptizabimimin Spiritu fancto. Act. 1. 7. Et quoniam nihil ita animam lavat, purificat, decorat, illuminat & elevat, ficut intima compunctionis devotio; ad hanc sequetur

mentis illuminatio, nova quædam neomenia juxtà il-Non abscondamultrà faciemmeamabeis, eò quòd effuderim super eos spiritum meum. Ezech. xxxix. 29. Hæc autem facies Dei plena gratiarum, quæ est sol justitiæ, nulla ratione videri potest sine delectatione; quia dulce lumen, & delectabile est oculis (intellige sanis) videre solem. Tunc sentitur virtus, & veritas illius verbi: Spiritus meus super mel dulcis. Eccli. xxiv. 27. Quod senferat Sapiens, qui jocundus exclamabat : O quam bonus & enim secundum meliorem mentis nostræ, & rationis virtutem, ineffabilibus & ignotis, ineffabiliter & ignotè conjungimur, ait Dionysius. Inessabiliter ergò delectamur, dum fit ineffabilis summè convenientis conjunctio. Et quoniam, codem dicente Dionysio, divinus amor extaticus est, & perfecte amantem sui juris esse non sinit, sed amati: ad hanc delectationem amorosam sequitur transformatio: exemplo auri & argenti quod quidem durum est & solidum; sed per virtutem ignis calefit, & liquescit, ac in aliam mutatur materiam, ut quamlibet formam possit accipere. Exemplo prætereà fer i candentis, quod plicabile redditur naturam induens ignis. Exemplo rursùs aëris luminosi. Exemplum de gutta aquæ quæ multo vino mixta convertitur in ipium non placet, propter errorem Almarici Parisiis damnati, & aliorum dicentium animam contemplantis in Deum converti, & perdere jam esse quod habebat in proprio genere, & habere solum esse ideale in Deum. Itaque non hoc modo, sed prioribus, fit in anima transformatio quædam per Spiritum sanctum, sicut notat Apostolus: Nos autem revelata facie gloriam Domini speculantes transformamur à claritate in claritatem, tanquem a Domini spiritu. 2 Cor. 111. 18. Aclaritate Fidei in claritatem cognitionis. A claritate rationis in claritatem intelligentiæ. A claritate in intellectu, in claritatem experimentalis notitize in affectu. Deindè sequitur defectio, sive casus, vel extasis. Exemplum de alauda, quæ quando illuminatur, ascendit, ascendens cantat & jubilat, cantans obliviscitur sui, & tandem velut stupida vel spasmata cadit; sic Dionysius. Nos inquit, castissimis contemplationibus & divinis splendoribus repleti super apparentiam radiorum, in beatis experimentis per excessium mentis desicimus. Concorditer ad Psalmistam. Defecit in salutare tuum anima mea. Ps. cxvIII. 81. Et iterum. Defecit caro mea & cor meum, Deus cordis mei & pars mea Deus in aternum. Pf. LXXII. 26. Et in prosa. Mirantur & deficiunt. Talia sunt sine numero. Hæc est pretiosa in conspectu Domini mors Sanctorum ejus, Ps. cxv. 15. quam obtinere Balaam nisus est, dicens: Moriatur anima mea morte justorum. Num xx111.10. O bona mors, suspirat Bernardus, Que vitam non aufert, sed mutat in melius! Quomodò enim formidatur luxuria, ubi non sentitur vita? Quomodò habet peccandi potentiam, qui transcendit peccandi consuetudinem? Excedere quippè animam etsi non à vita, saltem à sensu vitæ necesse est, ut nec vitæ tentatio sentiatur. Utinam frequenter hac morte cadam, ut laqueos mortis evadam, nec sentiam lam habens, aperta visione cognoscit. Undè est il- D luxuriæ mortifera blandimenta, nec iræ, avaritiæ, vel impatientiæ stimulos, molestias sollicitudinum & curarum. Talis ut opinor defectio Angelicæ puritatis est, mundi delectationibus, corporum similitudinibus non involvi. Sed hoc plane facit fortis ut mors, dilectio; Cant. viii. 8. quia ficut animam mors à corpore, ficanimum dilectio separat à mundi vanitate; immò & quandoque ab ipso corpore. Legisse memini me de quadam muliere devota, quæ Sermonem super transformatione mentis in Deum per dilectionem, die Pentecostes audiens concutiebatur, primò gemitibus inenarrabi-libus, suspiriis, arque singultibus: quæ dum culparetur, & pulsibus clanculis prohiberetur à circumflantibus, ne clamoribus suis turbaret audientes, nec hypocrisim osteritaret, tace satua, quiesce misera. Ipliii 3

sa compressa spiritu, velut mustum sine spiraculo quod lagunculas novas dirumpit, non valens plenitudinem amplius servidi spiritus intrà se capere, diruptis venis & nervis expiravit. Beata, per meam Fidem, sic enim piè credere sas mihi est. Beata Martyr amoris essecta, quæ jam canere poterat, nedum illud amore langueo, Cant. 11.5. philocapta sum, amo per amorem; vulnerata charitate sum, sed & amore mortua, mortua mihi, & amato viva.

Rursus defectionem prædictam sequitur, aut concomitatur absorptio quædam simplificans & uniens eum Deo, atque suo modo mentem deificans; quando, perditis nostris alteritatibus, & concupilcentiis, curisque conclusis, & supermundane explicatis, in divinum monadem congregamur. Ait divinus Dionysius, conformiter ad illud eruditoris sui Pauli: mortui estis, & vita vestra abscondita est cum Christo in Deo: Coloss. III. 3. Hæc est pax que exuperat omnen sensum. Philipp. Iv. 7. Pax quam mundus dare non potest, quià in mundo pressuram, in me pacem habebitis, ait Christus. Joan. xvi. 33. Gira, regira, in ventrem, in latus, in dorsum, non alibi pacem invenies, non alibi satietatem. Exemplum est Alexander, cui totus Orbis non satietatem, sed ardentiorem dominationis libidinem instillavit; nec erat totus Orbis illi nisi parvulus bolus. Sic in voluptuosis intellige, qui de siliquis porcorum quærunt satiari. Nonne rabida sames, quando nec saturatur oculus visu, nec auris auditu? Solus Spiritus Domini est qui replet in bonis desiderium nostrum, qui adipe frumenti satiat nos, qui dat manna absconditum, quo Propheta pastus eructat: Quam magna multitudo dulcedinistua, Domine, quam abscondistitimentibuste! Ps. XXX. 20. Hic est calculus filiorum Dei habens nomen scriptum, quod nemo novit nisi qui accipit. Apoc. 11. 17. Hic in divinam caliginem instar Moysi vocatur spiritus; hîc in sibilo auræ tenuis sentitur Dominus; hîc in thalamo dormit, & requiescit Salomon pacificus, & Benjamin adolesoentulus in mentis excessu. Ps. LXVII. 28. Hic gustatur favus mellis, favus propter illuminationem intellectûs, mel propter dulcorationem affectûs. Hîc Moyses mysticus ducit gregem virium suarum in interiora deserti. Hic sedet solitarius, & levat se suprà se, ubi Dominus loquitur ad cor ejus. Hîc dicit Petrus: Bonum est nos hic esse. Matt. xv. 4. Et Philippus, sufficit: Joan xiv. 8. & Maria Magdalena: Vidi Dominum & hac dixit mihi: Joan. xxvIII. 18. Hic introducitur anima in cellam vinariam, Cant. 11.4. ubi bibit ebriam sobrietatem spiritûs, ubi suspirabunda epithalamium canens verba dimidiat, dilectus meus mi-C bi, ait, & ego illi, Cant. 11. 16. ego dormio, & cor meum vigilat. Cant. v. 2. Hic obtestatur dilectus de dilecta: Adjuro vos filia Jerusulem, ne suscitetis vel evigilare faciatis dilectam, donec ipsa velit. Cant: vIII. 4. Vult autem dum pondus amorosum spiritualis horologii cadit, & mentem percutit, vocans & insonans ad opus vitæ, activæ pro dilectione proximorum, pro quo sit hæc tertia & ultima consideratio.

### Tertia Consideratio.

Spiritus Domini dum replet hominem incolam Orbis terrarum per plenitudinem redundantiæ, constituit ipsum fortem, & expeditum ad opera vitæ exterioris & activæ. Vidimus hoc in Maria, quæ post susceptam gratiæ plenitudinem in Christi Conceptione protinus ivit in montana cum sessima. Luc. 1. 30 minitaratura Elizabeth cognatæ suæ. Retunditur hoc exemplo arrogans Begardorum stultitia, qui in talem se libertatem spiritus ex contemplatione mentiuntur ascendiste, ut non amplius teneantur divinis obsequi Præceptis, tanquam servilibus. Quo contrà est illud Christi: Si diligitisme, mandata men servate Joan, xiv. 15. Et prossectò, tantò esse humilior, atque ad serviendum promptior quisquis debet ex munere, quantò se obsessibilizatiorem esse conspicit in reddenda ratione, name

cùm plenitudo Legis sit dilectio, signum verò dilectionis sit exhibitio operis, qui non diligit opere proximum, quomodò Legem implevit! Proximum attendite, non vitium, non errorem sium; quia qui diligit iniquitatem, ordit animam suam Ps. Lx. 6. operantem eam.

Ceterum legimus Moysen postquam locutus fuerat ei Dominus in montis caligine, quod ad populi tu-A multuantis regionem descendebat Tabulas Legis ferens, & ex contemplationis interioris redundantia, facies ejus radiosa, cornutaque videbatur. Etenim sicut lampas ex lumine, sic corpus totum ex interna contemplatione lucescit, pulchrificatur, & nitescit. Hinc vultus, hinc oculi, hinc tota corporis compositio divinum aliquid, sobrium, modestum, serenum, & decorum præ se ferunt; sed velant faciem hanc humiles, dicentes: Secretum meum mihi, secretum meum mihi 11a. xxiv. 16. Legimus Apostolum, postquam raptus in tertium cœlum, audiverat arcana verba, que non licet homini loqui, 2. Cor. x11. 2. postqu'àm insuper mente excesserat Deo, & dixerat: Nostra conversatio in calis est, Philip. 111. 20. hinc talis & tantus regreditur ad difponenda cubilia meritorum: ad verbera, ad tumultus, ad vincula. Vbi quid ampliùs miremur nescio, vel fublimitatem in contemplatione, vel humilitatem in actione, ubi Deum quodammodò propter Deum deserens, tupiebat anathema esse à Christo pro populo ad Christum trahendo. Scripsit Chrysostomus saluberrimum De compunctione Librum, ubi Regem David miratur, & tollit suprà modum, qui talis sucrit in actione regiminis Regni, cum affiduitate compunctionis intimæ, cujus voces istæ sunt: Tota die contristatus ingrediebar, Ps. xxxvII. 7. Lavabo per singulas nocles lectum meum. P. vi. 7. Fuerunt mihilachryma mea panes die ac nocie. Ps. XLI. 4. Oculi mei semper ad Dominum, Pf. xxiv. 15. Et talia sine numero per Psalterium. Verum hoc sibi præstabat Spiritus fortis, quo confortari petebat, dicens: Redde mihi latitiam salutaris tus &c. Ps. L. 13. Sequitur pertinens ad activam. Docebo iniquos vias tuas. v. 14. Vellem daretur hic spatium, quo Serenissimum Romanorum Regem comparare liceret in hac laude ipsi David: eum namque labor incredibilis activæ vitæ jugiter exercet; in quo nihilominùs spiritum devotionis habitare compertum est, per collocutiones devotas usque ad compunctionem lachrymosam audientium. His oculis vidi & sensi. Exultans nunc in spiritu confiteor tibi, Pater, qui fideliter in actione laboranti quandoque plus intimæ compunctionis infundis, quam nonnullis in otiosa vita contemplationem hujusmodi tota sollicitudine, industriaque quærentibus. Ita, Pater, quoniam sic placitum est antè te. Matt. x1. 26. Beneplacitum, non meritum, ut non glorietur ante te stulta præsumptio omnis carnis; sed qui gloriatur in te glorietur. Invenio prætereà devoti Bernardi desiderium tale, quòd gratiam prædicationis, seu ministrationis sic in alios effunderet, non ut canale quod protinus siccatur, seces retinens; sed ut concha plena superefficens, seu sons vivus perpetuâ venâ scaturiens, qui nec facile turbatur, & turbatus protinus ad nitorem pristinum redit. Ad quid ita quærebat Sanctus iste? Ut nimirum actio contemplationis gratiam non auserret. Hinc est ejustem ad Fratres documentum, quod in qualibet actione meminerint illius Ecclesiasticæ cohortationis: Sursum corda, cui tàm veraciter, quam frequenter utinam fieret responsio: Habemus ad Dominum. Quid quòd Antonius post plenitudinem contemplationis in deserto haustæ, ipse neque ex occursu frequenti Fratrum, neque ex circunstantibus turbis dum Alexandriam quandoque venisset, aliquid vel turbationis, vel molestize sentire se fatebatur? Hoc miratus est Hilarius; sed tanta tamque radicata stabilitate Antonii mens immotamanebat; aut si movebatur, continuò redibat in idip-sum. Datur exemplum sensibile de acu nautarum affecta per magnetem, quæ jugiter redit ad Poli prospectum.

Hanc stabilitatem contemplationis in actione, & actionis in contemplatione fuisse crediderim in beatis Gregorio, Benedicto, & fimilibus plurimis: quod de ipfis Apostolis, atque Discipulis hodierna die factum non dubito Porrò de Martyribus Laurentio, Vincentio, & talibus, venerabilis Richardus sentit eos in mediis ignibus ad divina suspensos ferventius quam sucrant in prosperis. Hoc sonat illa vox Vincentii, dum ureret corpus machina candens: ,, Ecce nunc in sublime agor, & A "omnes Principes tuos, seculo altior, ô tyranne, de-"spicio. Quod autem in Christo patiente non fuerat, dispensatio suit pronostra Redemptione; alioquin delectatio interior corpoream omnem Rursus metaphysicando absorbuisset tristitiam. cum Theologia, considero quòd hæc Spiritus Domini superfluens repletio, stabilit animam in spiritualitate, eò quòd à materialitate, quæ secundum Aristotelem maleficium operatur, ipsam magis ac magis purgat, & elongat. Hinc fit ut, crescente hujusmodi repletione Spiritus Domini, ipsa cupiditatis servitus letifera vel ejiciatur penitus, sicut in beatis, vel imminuta languescat, ut in viatoribus persectis. Superaddamus quòd Spiritus Domini, quos repleverit Dominos facit, non qualium cunque rerum, sed omnium: Omnia vestra sunt, inquit, Apostolus. Nam qui spiritu Dei aguntur, hi Filii Dei, Rom. viii. 14. hi liberi fiunt, quia B ubi spiritus Domini, ibi libertas, 2. Cor. 111. 17. Quòd si Pt lii, liberique sunt, heredes cos esse consequens est, heredes quidem Dei, coheredes autem Christi. Rom. VIII. 17. Christum verò Dominum esse omnium, multiplici titulo, quis ambigat? Ac perindè quis neget eum coheredibus suis omnia tribuere al undè ad fruendum, vel ad obsequium? Vox est Apostoli: Scimus quoniam diligentihus Deum omnia cooperantur in bonum, Rom. v111.28. & sic etiam omnia aliena mala. Attendatur rursus hoc dominium super corpus proprium quod obedit prompte spiritui sic repleto, longè excellentiùs quàm viderat Aristoteles, cujus tamen hæc est sententia: quòd in virtuoso omnia cosonant rationi. Datur & ipsum dominium super exteriora, in languoribus curandis, in subjiciendis dæmonibus, & generaliter in mirabilibus faciendis, prout expedit vel personæ facienti, vel aliis pro quibus fiunt; sicut ordinem naturæ jam diximus gratiæ subditum esse. Quod si ita sensisset Avicenna, ponendo materiam exteriorem subditam esse rationali animæ, ubi fundare nititur magicam naturalem, tolerabiliùs dixisset; sed altera suit intentio fua.

Colligimus ex præmissis, quòd ad morum mutationem notabilem in microcosmo, scilicet in hominibus, consequens est mutationes in macrocosmo, hoc est, in majori mundo notabiles fieri, ficut in diluvio, ficut in fulminatione Pentapolis peccatricis, ficut in horrendo scelere Judzorum pro nece Christi, quando sol obscuratus est, terra tremuit, petræscissæsunt. Denique quid deprecatio assidua motu suo possit, hoc & Jacobus, & Eloquia facra, & miracula crebra tetibus Apostolis patratum est.

AT QUI follicitat propter hæc & prædicta nonnullos multiplex inquisitionis vel studiositas vel curiositas.

Prima quæstio. Quærunt aliqui, cur modò, sicut olim signa eos qui credunt non sequuntur; ut serpentes tollant, ut linguis loquantur novis, &c. Respondet Gregorius In Homilia Evangelii de Ascensione, & Apostolus dicens, quod Lingua sunt in signum, non sidelibus, sed insidelibus. 1. Cor. XIV. 22.

Secunda quæstio. Quærunt qualis illa fuerit linguarum varietas: an diversis sonis eadem lingua resonabat? Vel an idem sonus se vario modo intelligibilem reddiderit, sicut in audientibus erat varietas? Videtur secundum magis esse probabile.

Tertia quæstio. Ampliùs quærunt si donum hoc

linguarum collatum est mulieribus, & Mariæ Matri Iesi, sedentibus, & orantibus in cenaculo cum reliquis; Auget difficultatem dictum Apostoli, 1. Tim. 11.12. qui docere mulierem non permittit. Sed aliud est quod Lex communis vetat, aliud quod privilegiata, seu privata concedit. Itaque Maria Apostolorum suit Apostola.

Quarta quæstio. Amplius quærunt: si in Apostolorum Epistolis erat doni illius latens energia, ut pro legentium varietate sese darent intelligi litteræ, sicut

linguæ? Hoc non oportuit.

Quinta quæstio. Quærunt ampliùs: an soli Apostoli darent hoc modo visibili Spiritum fanctum? Probabile est quòd sic, quamvis Simon Magus oppositum putaverit, dicens: Date mihi hanc potestatem. Act. VIII. 19. Et hac de Simonia grandis posset esse declamatio, sed pergimus ad terminum.

Sexta quæstio. Quærunt alii: si hodierna die Spiritus sancti repletio confirmavit Apostolos nunc doctorizatos sic quòd peccare non possent, vel errare, cum de Petro dicat Paulus, quod reprehensibilis erat, Galat. 11. 11. Quia non rectè ambulabat ad veritatem Evangelii? Scd concedimus reprehensibilitatem fuisse

venialem, non mortalem.

Septima quæstio. Sed cur hac die Pentecostes potius quam altera, datus est Spiritus sanctus? Ut scilicet ejus ignea Lex nova tunc daretur, quando vetus donata est.

Octava quæstio. Cur præcesht repentinus ac vehemens sonitus? Quoniam solet hoc spiritus bonus facere ad humiliationem: malignus ex opposito blanditur

ad arrogantiam.

Nona quæstio. Cur cum Apostolis & Discipulis cohabitabant mulieres, cùm à fanctis Patribus pottmodùm cohabitatio talis culpata, prohibitaque est? Dentur nunc tales in gratia confirmati, concedetur & hujusmodi cohabitatio. Sed hæc rara avis est in terris.

Decima quæstio. Ceterùm, quomodò dicitur Spiritus sanctus docuisse Discipulos omnem veritatem, cum hoc sit appropriatum Filii; cum præterea multas veritates philosophantium nescisse videantur, ut Geometriam, Astronomiam? Respondent Doctores, quod Scriptura facra per antonomafiam dicitur omnis veritas. In qua superba confunditur nonnullorum garrulitas.

Undecima quæstio. Sollicitat alios inquisitio de Spiritu fancto:quot, & qualibus modis mittitur, quibus illabitur, & quomodò procedit à Patre & Filio, & hîc de schismate Græcorum plurimum. Quomodo remissionem peccatorum facit Spiritus fanctus. Et si detur plenitudo potestatis Ecclesiasticæ sine Spiritu sancto gratificante, seu sine gratia gratum faciente; quoniam hic grandis laqueus Hæreticorum, ut vidimus in hoc Concilio.

Duodecima quæstio. Rursus quæ & quales sunt irremissibiles in Spiritum fanctum blasphemiæ, & de dictinctione donorum inter se à Virtutibus, Beatudinibus, & Fructibus?

Tredecima quæstio. Item per quæ signa cognoscitur stantur. Hodiernum inter cetera miracula, quod oran- D adventus Spiritus sancti in mentem. Quibus insuper argumentis seu regulis probantur se ex Deo sint?

Decima quarta quæstio. Denique si quis posset scire certitudinaliter de se, vel altero, quòc habeat Spiritum sanctum, cum videamus harreticos promptos ad moriendum plus aliquando quam Fideles Catholicos, & undè procedit hoc? Videtur enim quandoque in ipsis hæreticis gaudium ad mortem; sed avidum, efferum, plenum desperationis, & internæ consolationis vacuum. In ipsis verò Catholicis Martyribus gaudium est charitate conditum, humile, patiens, benignum, plenum spe atque siducia interiùs suaviter consolante.

Talia magis & magis occurrebant speculativè tractanda; sed aliud tempus, & alium locum expostulant. Ipla tetigisse satis suerit.

Finiamus tandem in oratione & adventu Spiritus fan-Eti in nos deprecantes dicamus eidem: Veni sancle Spi-

ritus, quoniam in die bona veniemus ad te, reple tuorum corda fidelium, & tui amoris in eis ignem accende: quem ignem misit Dominus in terram, & voluit vehementer accendi, ut coelestibus desideriis accensi, fontem vitæ sitiamus, & ad eum veniamus, præstante co qui est benedictus in secula. Amen.

Quoniam dies Pentecostes dies est jubileus, gratiæ, remissionis, & indulgentiæ, rationabiliter Indulgen-A

tias nunciari solitas denuncio.

Finit sermo factus coram Concilio Constantiensi per Dominum Cancellarium Parisiensem. In die sancto Pentecostes 7. Julii. Anno Domini M. CCCCXVI.

### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

#### S E

L S. U

> D E

### SPIRITU SANCTO.

Factus in prasentia Regis Francia, 😂 aliorum complurium Dominorum & Magnatum.

Accipietis virtutem supervenientis Spiritus sancti in vos. Act. 1. 6.

'Is 1 (inquit Gregorius in Evangelio hodierno) Spiritus sanctus cordi adsit audientium, in vanum laborat lingua loquentis. Hoc patuit in Pharaone Rege Ægypti, & patet generaliter in omnibus obstinatis, qui pro nulla admonitione moveri volunt, corrigi, aut se ad poenitentiam molles exhiberisionem, quæ pro eorum utilitate, salute, & emendatione docentur. Et quare est? Quia per enormia corum facinora à cordibus principalem expulerunt Doctorem. Disponamus itaque modo nos, quò eum recipiamus, nec ei portas spiritualis habitationis claudamus per horribilem pessulum peccati. Audiamus libenter de eo verba fieri; suprà tales enim homines solet descendere. Patet hoc in Actibus Apostolorum: Et cecidit Spiritus sanctus super cos qui audiebant verbum. Act. x. 44. Non præbeamus illi furdam aurem, sed eum devoté deprecemur dicentes: Veni sancte Spiritus, reple tuorum corda fidelium &c. O sancte Spiritus, summe Magister & Doctor animæ, veni precamur, & subditorum tuorum corda visita, atque ca lumine gratiæ reple & virtutum, quemadmodum hodiè centum & viginti replesti personas, inter quas nostrum concepit Salvatorem: ad quam devote recurramus pro gratia illa impetranda, & ad fructuosè audiendum verbum divinum, & eam salutabimus, &c. Ave Maria, &c.

A CCIPIETIS virtutem supervenientis, &c. Act. 1.6. Verba proposita sunt novissima verba quæ locutus est Salvator noster in suæ Ascensionis hora, relinquendo Apostolos suos. Hoc autem actum suit quasi respondendo devotæ cuidam preci, & pio complanctui, quem Discipuli & Apostoli illi dicere potuissent hoc pacto: O summe Magister Jesu Christe, Domine

noster, & protector singularis, quomodò, & quare nos deseris? Nos qui modò pauperes tui sumus Discipuli, inter ingentia mundi hujus pericula, quæ firagilitas nostra absque tuo subsidio superare poterit minime. Nonne vidisti in hora Passionis tuæ, quando à nobis fueras ablatus, & à societate nostra, nos omnes in fugam versos suisse? Et ego ipse, inquit sanctus Petrus, ad vocem simplicis cujutdamancillæ Fidem tuam negavi, & Legem. Qualiter ergò futuri fumus Prædicatores, & constanter docturi in præsentia obstinatorum Judzorum Principum & Dominorum, qui nos morti tradent? Si sic à nobis separeris, si sic nos dimiseris voluti orphanos sine Patre, oves absque pastore, & discipulos sine Magistro: Heu Domine periculosissimum prælium, non corporale modò, verùm etiam spirituale adversum nos conciliabitur. Et faciet humani generis inimicus crudelissimos contra animæ nostræ domicilium insultus. Adducet superbiam falsum tyrannum, qui in nobis voluerit dominari. Obstinata avaritia multum conabitur nos destruere atque prosternere. Somnolenta pigritia, invidia odiis referta, ira violenta, luxuria cæca, turpis gula, & alia sine numero vitia, concordi fædere nos adoriri tentabunt. Modò quidem vi, modò fraude; jam proditione iniqua, jam subtilitate castellum nostrum intrare nitentur, ut excludant & exterminent omnem virtutum militiam per te nobis B commissam, & administratam. O Domine, quæ est fortitudo nostra, potestas nostra, ut tam periculose resistere queamus invidiæ, & tam crudelibus insultibus, nisi tu nobiscum sisad nos conservandos, juvandos, & confortandos; præcipuè cum juxta dictum tuum, sine te nihil facere valcamus: Sine me, inquit Christus, nihil porestis facere. Joan. xv. 5. Quo pacto infideles convertere poterimus, novas terras acquirere, si tu qui Imperator noster es, Magister, & Dominus, nos deseras? Te igitur, gloriosissime Magister, oramus, ne à nobis abscedas, verùm ad sinem usque continuè nobiscum permaneas. Nam pro recessu tuo tristitia adimplebit cor nostrum. Ad humilem hanc precem & complanctum lamentabilem, quo uti poterant Apostoli, respondit Dominus noster Jesus Christus per verba proposita, dicens: Accipietis virtuem supervenientis Spiritus sancti in vos. Act. 1. 6. Tunc Apostoli habita illa promissione receperunt aliquale gaudium, & consolationem. Et cum primum re: verum omnia vertunt in fabulas, despectum, & ir- C fanctos ascendisset cœlos Dominus, Discipuli de monte Oliveti in Jerusalem descenderunt, & ad dignè recipiendum adeò nobilem atque gloriosum hospitem, qualis est Spiritus sanctus, unusquisque circa scipsum fategabat domum animæ suæ, & spiritualem habitationem ita præparare, ne pulvis avaritiæ in ea reperiretur, nec festucæ luxuriæ, araneæ invidiæ, &iræ, nec fumus superbiæ. Posthac sparserunt, & seminaverunt viridem studiosarum operationum herbam, mixtam placentibus purarum affectionum floribus; ut rosa alba castitatis, rubea charitatis, margarita humilitatis, salvia obedientiæ, purpureo abstinentiæ slore lilio nobilitatis, libertatis, & omnis excellentiæ: difcretio januam observabat cum Domicella sua malè agendi timore, quæ tenebat claves obedientiæ. Diligentia erat ancilla, quæ fatuam expellebat otiofitatatem, somnolentam acediam, malam agendi dispogloriosa erat Virgo Meria, quæ tua obumbratione D sitionem; nec desuit studiosum periculum nobilitatis filius, cum verecundia rationis, filia sapientis, qui ambo simul repellebant male agendi occasionem adulatricem & deceptricem, nec quamcunque dignabantur recipere turpitudinem. In hac spirituali domo Apostolorum protensa fuerunt tapeta, & panni ex lino confecti, magno quidem texti artificio, & per divinam sapientiam subtiliter compacti, texti, & sigurati. Quoniam imagines & exempla omnium militum validorum ipsius Dei, virtutes scilicet & nobiles triumphi descripti & figurati fuerunt. Propter quam çausam? Ut daretur occasio imitandi eos, quemadmodum antiqui faciebant Romani, ut notat Salustius in prologo Jugurthino, & Valerius Lib. 2.cap. 1. Et ut summatim dicatur, Apostolorum ordinationi nihil prorsus decrat quod spirituali congrueret habitationi, immò erat pura & munda, secundum quod canit Mater nostra sancta Ecclesia. Invenit corda Discipulorum receptacula munda, & dedet eis charismatum dona. Ut autem A bonus hospes Spiritus Sanctus citius dignaretur descendere, miserunt obviam ei orationem devotam: nam erant unanimiter perseverantes in oratione Act. 1. 14. Nec cessavit oratio, quoad usque hospitem adduxit, & Jesu Christi promissio adimpleta suit, in qua dixerat: Accipietis virtutem supervenientis Spiritus sancti in

Profectò sic hodie factum fuit, cùm Apostoli decem post diebus sanctum receperunt Spiritum, qui cum tonitruo & similitudine ignis descendit, per quem confortati fuerunt, & vigorose admodum consolati. Quomodò confortati? Multis cetè modis, præcipuè tribus. Quia enim futuri erant milites sui, ad Legem suam servandam & tutandam, eos scuto donavit Fidei, gladio veræ sapientiæ, & insuper armis prorsus à pedibus usque ad capita munientibus, armis scilicet communis confœderationis. Donavit cos scuto firmæ Fidei, de quo Apostolus Ephes. vi. 16. In omnibus accipientes scutum Fidei. In Pialmis. 1. Scuto circundabit te veritas ejus. Gladio veræ sapientiæ, de quo ibidem: B Accingimini gladio spiritus, quod est verbum Dei. Ephes. vi. 17. Armis autem communis confœderationis: Nam multitudinis credentium erat cor unum, & anima una. Act. Iv. Prima confortatio ad Patris spe-Etat potentiam quia omnia possibilia sunt credenti, firmiter scilicet, ait Christus Marc. xvi. 27. Secunda, ad sapientiam filii. Tertia, ad bonitatem & unitatem Spiritus sancti. Et in declaratione trium istorum articulorum noster continebitur sermo.

Audite primum, quomodò gloriosus hic hospes Spiritus sanctus scutum dederit firmæ credulitatis. Antequam reciperetur ab Apostolis, Petrus (ut dictum est) ad unius ancillæ verbum Fidem violavit, & omnes Apostoli versi sunt in sugam. Sed modò, cùm omnes Principes, Reges & Prælati eos variis duxerunt modis, & tractarunt, qui vetuerunt eis sub magnis pœnis & minis, ne deinceps in nomine Jesu Christi prædicarent; quid respondit sanctus Petrus, negavitne eum, dixitne se illum non cognoscere? Sed mox supradicto se armans scuto, dixit constanter: O Principes, inquit, decernite, si digna sit & justa petitio, ut potius vobis quam Deo obediamus; profecto tacere non possumus quæ vidimus & cognovimus de Jesu Christo, Resurrectione ejus, & Ascensione. Utinam Deus vellet ad omnia præcepta injusta quæ Magnates faciunt, simili responderetur pacto, nec plus obedientiæ præstaretur hominibus, qui solum Dei sunt satellites, quam Deo, qui summus est Dominus. Sic autem non est. Sunt enim plerique famuli, qui sive jure, sive injuria; sivebene, sive male, volunt per adulationem, ad eorum damnationem, suis obedire Dominis, putantque se sufficienter excusatos, posteaquàm à Dominis missi sunt, nec se credunt delinquere posse. Et quod detestabilius est, plerique servi sunt diaboli, qui plus malorum faciunt, quam eis præcipiatur; sic non obediebant Apostoli Principi-bus, ut Deo sierent inobedientes. Et cum hac de causa opprobriis afficerentur, irriderentur, & pænis affligerentur variis, non reclamabant, nec irascebantur; verùm gaudentes ibant, eò quod tales sustinebant injurias, Fidem defendendo: İbant gaudentes à conspettu Concilii &c. Act. 7. Eam constantiam vituosam, hoc firmæ Fidei scutum concessit Spiritus sanctus sancto Paulo, cùm de suo adversario, & inimico milite, legitimum suum secit samulum, cum sirmam recepisset Fidem. Nonne dixit? Certus sum, quia neque mors, neque vita; nec tribulatio, nec angustiæ, nec fames, nec persecu-Tomi III. Pars III.

tio; nec aliud quodcunque malum me separabit à charitate Christi. Rom. vIII. 36.38.39. Hujus scuti auxilio virgoroso superarunt omnes Dei Martyres gravissima quæque tormenta quæ potuerunt eis inferri, aut offerri, per horribilem tyrannorum crudelitatem. Valdè igitur gratiosam consolationem dat Spiritus sanctus, concedendo scutum hoc sirmæ in Deum credulitatis. Niti debet quisque Christianus, ut ipsum recipiat & custodiat: & præcipue Tu, Metuendissime Domine, qui es principalis miles Dei & certator. Reperio enim per veteres Bibliæ historias, quòd maxima laus quæ possit inesse Principi alicui, aut Regi, est firma in Deum Fides. Nonne habemus, persecutiones Regum Israel, & populi eorum, ob hujus virtutis defectum evenisse? Patet in Libris Josuë, Judicum, Regum, Paralippomenon, quasi per totum. Et hoc dicebat Achior Judith. Et etiam secundum Doctores, una causarum principalium, propter quas Saul primus Rex Israel Regnum suum perdidit, atque crudeliter mortuus est, fuit, quia consuluerat quandam divinatricem, & sortilegam, per superstitionem falsam & prohibitam, patet 1. Reg. xxx. Timeo quosdam esse, qui potius credant, & confidant magis rebus fictis, superstitiofis, & irrationabilibus, ut somniis, sortilegiis, & incantationibus, quam sanctæ Sripturæ. Et illa stulta credulitas ex illusione provenit maligni spiritus, atque sanctæ contrariatur Fidei. Ob desectum hujus virtutis Salomon suam amisit sapientiam, & gloriam, cum in idololatriam cecidiffet in fine dierum suorum. Omnis quoque progenies Achab Regis Israël destructa fuit ob illud; immò & ipsemer Achab faisus & deceptus fuit per eos quibus credebat, divinatores: Egrediar, & ero spirius. &c. 3. Reg. XXII. 22. Ediverso, Regnum David stabilitum suit & confirmatum. Et sic etiam erat Regnum Franciæ: quamdiù Reges Franciæ firmam servaverunt Fidem, secundum Prophetiam sancti Remigii Remensis, quam dixit baptizando Clodoveum primum Regem Franciæ Christianum; & hoc pacto eam modò servabunt, volente Domino.

Et Tu, Nobilissime & Excellentissime Princeps, diligentiam adhibe, ut nobilem Prædecessorum tuorum laudem, qua Christianissimi vocantur, non patiaris in te desinere, aut ulla ex parte diminui, aut labefactari. Assume, & constanter accipe scutum hoc Fidei firmæ, quod, per simile, dici potest scutum firmum, cum tribus liliorum floribus aurcis, propter Fidem Trinitatis in unione divinitatis. Per hoc scutum refistere poteris omnibus periculosis insultibus inimici humanæ creaturæ, qui continuè castrametatur animæ tuæ castellum, quod solo nititur æquare, destruere, & intrare, teque prorsus perdere, sive jaciendo duros ingratitudinis lapides, sive venenativas sagittas iræ & impatientiæ, sive immittendo setulentum & ardentissimum stulti amoris ignem, sive emittendo horribiles machinas superbiæ & præsumptionis. Tu verò ex opposito hoc te armabis scuto, & in teipso per bonam dices credulitatem. O humani generis inimice, hoc non me vinces pacto, nec metalles, quia cum credam Deum esse, & illum Deum meum, esse meum Creatorem, Patrem meum, Dominum meum, & omnia bona, & honor quem ultra alios habeo ab eo proveniat, valde à me amandus est, timendus, & metuendus, illi gratiæ agendæ; honorandus est, & Præcepta ejus servanda, & ei obediendum semper adeò benè, aut melius quam vellem subditos meos mihi facere. Si autem incommodum aliquod, aut tribulationem mihi miserit, debeone propter id contra eum murmurare per impatientiam? Non profectò. Posteaquam enim ipsum esse credam sapientissimum, justissimum, cognoscere me oportet quod omnia quæcunque ab co fiunt, fiunt propter melius; sapientissimè quidem; & ex maximo confilio, quamvis forsitan percipere nequeam; sicut filius, aut discipulus non semper novit bonum, propter quod Pater, aut Præceptor ei infligit punitionem. Dic insuper cum scientia, amorem stultum & cæcum displicere Deo, & per eum fit perjurium, & violatur fides in Matrimonio charissimæ sponsæ promissa, quod nobilis quisquam, etiam inimicis suis, minimè facere deberet, usque etiam ad mortem: non me tam rigide submittere debeo Magistro, per quem in hoc mundo bonam quis perdit famam, & in alio Paradisum. Et quicquid dicant aliqui falsi, violenti, & damnati homines, militem nil valere, nisi fatuo amore sit amator; hoc falsò A ritatis, docebit vos omnem veritatem. Joan. xví. 13. dicitur, & inique, atque est in Deum blasphemia; nunquam enim adeo forte, sapiens, aut potens negotium, aut opus quodcunque, quantumcunque apparenter magnum, si per fatuum siat amorem, studiosum est, sed vitiosissimum, & idololatriæ assimilatur; nec temporalem habebit remunerationem, sed æternam damnationem. Demùm contra superbiam dic per bonam fiduciam: Rex sum potentissimus, & nobilissimus inter ceteros. An tamen ob hoc præsumptuose superbire debeo? Non revera. Quoniam scio, & credo omnia hæc de gratia Dei mihi collata esse absque meis meritis, qui hodie, aut perendie rationabiliter omnia mihi potest auserre morte, aut alio quovis modo, & Regnum meum alteri dare, abíque hoc, ut jure conqueri possim: Domini enim est Regnum, Ps. xxi. 29. cuicunque voluerit dabit illud; duntaxat B famulus ejus sum, voluntate sua commissius, & ordinatus ad juste, & debite gubernandum populum fuum; rationem quoque redditurus sum usque ad postremum denarium in computorum Camera coram ipfomet. Et si perperàm egerim, accusabor in Consistorio suo sublimi, ipso sedente super Justitiæ lectum: conscientia quoque propria me accusabit, & condemnabor coram divina Majestate confusè admodùm toto spectante mundo. Est itaque mihi grandis humiliationis causa, non superbiæ, sed timoris, atque subditos meos rationabiliter, & pacificè gubernandi. Reputare debeo memetipsum mortalem hominem & debilem, quemadmodum alium hominem, & subjectos meos homines esse ad æternam ordinatos salvationem; & non canes inutiles, ficut sunt aliqui qui in inferno, more canino latrabunt, ob pœnarum duritiam & asperitatem tormentorum, nisi corum emendarint vitam: mam credulitatem, contra malas inimici tentationes: sine enim tali scuto homo facillime superatur, & spirituali traditur morti. Sæpè autem per miraculum scutum istud protegit eos qui hoc armati sunt scuto. Quis salvavit Noë tempore diluvii? Firma credulitas. Quis divisit mare rubrum, & sluvium Jordanis, ut transirent Filii Israël, & salvarentur? Firma credulitas. Quis victoriam dedit Josuë, Judæ Machabæo, fratribus ejus, & aliis compluribus? Firma credulitas. Quis sanitatem dedit innumeræ multitudini infirmorum, tempore Jesu Christi? Apparet per textum Evangelii fuisse firmam Fidem, & bonam credulitatem. Et breviter nullus unquam hominum bonam habuit fiduduciam & credulitatem erga Deum suum, quin eum, juverit, & in morte remunerarit, aut in vita miraculis, aut quovis alio modo; Nullus speravit in Domino & confusus est. Eccli. 11.11. De hac materia egregiè Apostoli antè Jesu Christi Passionem, cum orarent ut Fides in eis sumeret incrementum: Domine, inquiunt, adauge in nobis Fidem, Luc. xvII. 5. quam hodie sensibiliter Spiritum sanctum recipiendo perceperunt, qui cos donavit scuto sirma Fidei, tanquam una ex efficacibus confortationibus, de quibus loquitur thema nostrum dicens : Accipietis virtutem supervenientis Spiritus sancti in vos; & in hoc primam finio

Insuper, quoad secundam partem intelligere velitis,

quo pacto gloriosus hic hospes Spiritus sanctus Apostolis vigorosam dederit confortationem, dando cis gladium veræ sapientiæ, gladium spiritus, de quo Apo-stolus: Vivus est enim sermo Dei, &c. Hebr. IV. 12. Priusquam Apostoli reciperent Spiritum sanctum, simplices erant homines, absque litteris & absque doctri-na, & modò superant & vincunt sapientis subtilissimos quosque mundi Doctores; secundum enim Jesu Christi promissum, receperunt omnem scientiam, & omnem veritatem. Cum, inquit, venerit ille Spiritus ve-Quod intelligitur de omni veritate utili ad benè vivendum, & ad salutem animæ proficiente. Omnis enim alia scientia est velut umbra veritatis. Si scire volumus quod dictum est, consideremus sanctum Joannem Evangelistam, qui priùs in mari simplex erat piscator, qui tamen in principio sui Evangelii tam sublimiter locutus est, & subtiliter de Trinitate, & divinitate, quòd si paulò sublimiùs locutus suisset, totus mundus capere non potuisset. In principio, inquit, erat Verbum, & Verbum erat apud Deum. Joan. 1. 1. Hoc doctus Plato nescivit, hoc Demosthenes eloquens ignoravit, ait Hieronymus. Nec oblivioni dandum est evidens hujus diei miraculum. Ut enim Apostoli (qui in omni terra docturi erant Dei sapientiam) intelligi possent ab aliis, habuerunt subitò omnia idiomata, Hebraicum, Latinum, Græcum, Chaldaicum, & sic de aliis. O quam vigorosa est hæc operatio, quam bonus Spiritus fanctus est Magister, quam bonus animæ Doctor! non enim opus est prolixa mora ut doceat, sed quàmprimum aliquid facere vult, jam sactum est & completum. Recitant Historiographi Valerius, Horatius, & alii, Principem quemdam, Mitridatem nomine, vigintiduo novisse idiomata, ut intelligibiliter sine medio capere posset, loqui, & respondere omnibus subditis suis. Hoc autem non suit absque magna diligentia, & multum temporis consumendo. Apostoli subitò omnia habuerunt idiomata per orationem, & divinam inspirationem. Et sicut in fundatione Babylonicæ turris per gigantes unum idioma in plura fuit divisum, ne unus alterum intelligeret; ita è diverso hodiè ad fundandam turrim san-Exelessa, omnia idiomata in Apostolis suerunt unita, ut intelligerentur ab omnibus, & omninò, ut cùm hi qui sic vocantur, in Paradiso gaudebunt. in omnem terram exiret sonus, &c. Hoc est unum mi-Rex Christianissime, pro scuto capere sic debes sir- C rabilium Spiritus sancti operum, qui sine mora docet. Hoc apparuit non folum in Apostolis, verumetiam in multis aliis quibus Apostoli manus imponebant, & recipiebant pariter Spiritum sanctum, ut omnia etiam haberent idiomata. Sic enim intelligitur illud, quòd nondum in quemquam illerum venerat Spiritus sanctus, Act. viii. 16. supple in dono linguarum. Modus iste docendi apparuit in Daniele puero parvo, qui senes per suam judicavit sapientiam. Dan. XIII. In Amos simplici pastore, qui factus suit Propheta. Et in quodam (cujus meminit fanctus Augustinus Libro de Doctrina Christiana) qui loqui scivit & intelligere Latinum per sancti Spiritus inspirationem. Ideò bonum dat confilium & fanum fanctus Jacobus Apostolus: Si quis indiget sapientia, postulet à Domino, qui dat omnibus affluenter. Jac. 1.5. Et prosectò multum rationabile erat Apostolos qui instituere, fundare, & gubernare sanct m debebant Ecclesiam, perorat Apostolus ad Hebr. 11. Hoc benè noverant D sapientiam pariter cum eis habere. Sine enim ipsa non magis gubernari potest corpus Reipublicæ, aut vita haberi civilis, quàm corpus humanum sine anima vivere possit, que ipsum gubernat, & vivisicat. Hanc postulavit Salomon ad benè populum suum gubernandum, potius quam potentiam, aut divitias: & de seipso loquitur: Per me, inquit, Reges regnant, & Legum conditores justa decernant. Prov. vIII. 15. Ipsa enim sapientia gladius est omnem destruens injustitiam, quam Princeps in sua habere debet societate, si tamen benè vult regere. Tyrannus enim sapientiam non curat, ut dicit Aristoteles 4. Polit. immò optaret & vellet subditos suos omnes idiotas esse, & ignorantes, quia qui male agit, odit lucem. Joan. III. 20.

Per prædicta apparet falsa cujusdam hæresis, quæ erat tempore sancti Augustini, dicentis, divinam scientiam Scripturæ fanctæ (quæ plerùmque nominatur Theologiæ) impedire ad benè gubernandum Regnum A aliquod, aut Imperium: contra quem potenter sanctus Augustinus argumentatus est. Certum est enim Scripturam sanctam nihil præcipere quod sit contra bonam prudentiam, & rationem naturalem benè intellectam. Lex namque naturæ & sanctæ Scripturæ Lex, ab eodem Principe, ut puta à Dea sunt institutæ. Si autem Leges aliquæ, aut Constitutiones particulares terrenorum Principum illi Legi non concordant, falsi sunt abusus, non Constitutiones: veluti si Præpositus aliquis Legem conderet Domini sui Legi repugnantem. Cùm autem sic sit quòd Dominus Jesus Christus est summus Rex Regum, ipse est, qui habet in femore suo & in vestimento scriptum: Rex Regnum & Dominus dominantium. Apoc. xix. 16. Necesse est omnes alias Leges cum hac concordare; quod facile fieri non potest, nisi cognoscatur. Et est argumentum evidens scientiam sanctæ Scriptuæ inter Christianos ne- B cessariam esse ad benè Rempublicam gubernandam.

Hi autem qui aliter faciunt, aut facto, aut verbo, non boni sunt Christiani, & ostendunt se non habere magnum affectum ad benè gubernandum secundum Deum politiam communem. Utinam Deus vellet, ut dicit sanctus Augustinus, ut haberemus Regnum aliquod, aut communitatem talis guberaminis, sicut sancta precipit, & docet Scriptura. Et reverà res meliùs sese haberent quam se habent, & quam unquam habuerunt se temporibus idololatrarum Græcorum, & Romanorum, qui five jure, five injuria, infestabant totum Orbem, subjugabant asperè, & admodum inhumaniter debellabant, contrà illud Præceptum: Diliges proximum tuum sicut teipsum. Matt. XIX. 19. Qui magnam tyrannidem, virtutem dicebant, Ceam Princeps scire debet, aut per se, aut ad minus & grande latrocinium, Imperium; quemadmodùm pirata quidam, hoc est, raptor marinus Alexandro Magno respondit, cum interrogaret eum, ob quam causam hos persequeretur qui mare navigabant. Ob eam, inquit, causam, propter quam tu hos persequeris qui habitant in terra; quia autem parvam & unicam habeo naviculam, vocor pirata: at tu qui armigerorum habes multitudinem diceris Imperator. hoc est quod dicit Augustinus, recitando hanc historiam: Semotajustitia, quid sunt regna, nisi latrocinia? Ad hoc Proverbium commune dictum fuit. Parvi latrones suspenduntur, non autem magni. Subticeo alia vitia, avaritiam, ambitionem, & luxuriam talem quæ nominari non debet, quibus contaminati erant supradicti idololatræ: & si in Deum credidissent, non in idola; si sapientiam habuissent divinam, non diabolicam, & secundum eam seipsos rexissent, proximos suos dilexissent sicut seipsos, non inferendo eis damnum, non exhereditando, & injustè occidendo contra sanctæ Scripturæ doctrinam. Qualis esset Respublica, si sapientia gubernaretur divina? Profectò pulcherrima, decentissima, & pacatissima. Principes D tereà per hoc quod Spiritus sanctus armavit eos omenim præcipuè pro communi bono populi ditarentur, nec curarent ultra modum aurum, & argentum cu mulare; sed eis sufficeret hominibus dare, & quoad Deum remuneratione perpetua contenti essent. Subsidia quæ capiuntur sub titulo conservationis Reipublicæ, non expenderentur in pompis & prodigis donis, aliisque rebus parum proficientibus; armigeri stipendiis suis contenti essent, secundum doctrinam sancti Joannis Baptistæ, Luc III. 14. nec quicquam spoliarent, aut furarentur. Nec oporteret miseros homines qui maximo labore pecuniam lucrantur, quâ illi persolvuntur, & panem quem manducant, coram eis celare, & ab aspectu amovere, atque sua bona, cum eos appropin-Tomi III. Pars III.

quare perceperint, ab eis abscondere. & occultare, veluti à latronibus, aut lethalibus inimicis: satisfieret enim recte armigeris, & ipsi satisfacerent debite. Nec tam copiosa famulorum esset multitudo, quæ ad nihil prodest, nisi ad devorandum, & spoliandum numerum augendum, atque domum aliquam diminuendam. depauperandam, & expilandam. Præpositorum, Balivorum, aliorum quoque officia non venderentur tanti, nec darentur his qui plus offerunt; non satis enumerari possunt mala indè emanantia. Clerici & Ecclesiastici sanctæ Ecclesiæ non venderent Beneficia, introducerenturque ad veritatem prædicandam absque adulatione. Nec aliæ Dignitates & Prælaturæ ab idiotis, & ignorantibus, & talis, qualem Deus novit, vitæ occuparentur hominibus, nec à pueris, quibus nec secure pomum committeretur, quin ipsum manducarent; & tamen eis subjiciuntur, & committuntur mille aut decem millia hominum. Et profectò magnoperè culpantur Principes, & Domini, diciturque hoc esse propter preces corum importunas. Sed insuper, si Republica gubernaretur secundum sanctam Scripturam, aut mutuo sumptiones non scrent, aut benè his satisfieret, aut remedium adhiberetur de Officiariis qui capiunt. Novit enim Deus, & etiam populus, quales fiant extorsiones, & damna, atque inhonorationes à Principibus, cum expensæ corum & tributa non debitè persolvuntur. Demùm qui gladio uteretur sapientiæ in Reipublicæ gubernatione, omnis ab co destrucretur injustitia; prohiberentur, & punirentur omnia mala juramenta, omnes inhonesti homines, rapinæ omnes, & rebelliones. Sancta enim Scriptura omnes tales res prohibet, sicut facilè esset ostendere, si opus esset. Propter quod apparet ipsam non repugnare bono gubernamini Regni, quemadmodum dicebat falsus supradictus hæreticus. Nam aliàs Deus non præcepisset in veteri Lege Principes scire, & intelligere Dei Legem, sicut expresse præcecepit Deut. 17. & satis innuit Josue. 1. Sic modò per suos, si benè gubernare velit, rectè judicare, & justas condere Leges. Quo autem ad Prælatos sanctæ Ecclesiæ, certum est quòd ipsimet Dei Legem scire tenentur, docere, & desendere. Nec sufficit alios pro eis scire, nisi quis dicere vellet puerum noviter natum licitè Prælatum esse posse, dummodò per alios suum exerceret officium; & dicere vellet quispiam eos non tenere Apostolorum locum, nec eos insequi obligari: quod minime verum est; quia Apostoli, & Discipuli, qui astricti erant benè gubernare Ecclesiam, docere, & defendere, gladium hodiè receperunt veræ sapientiæ; & sic vigorosam habuerunt confortationem, cujus meminit thema nostrum in persona Jesu Christi, dicens: Accipietis virtutem supervenientis Spiritus sancti in vos. Et sic secunda pars nostri thematis terminata est. Accedo ad ter-

Dico deindè, vigorosam confortationem Apostolis concessam suisse, non solum (ut dictum est) per receptionem scuti sirmæ Fidei, & gladii veræ sapientiæ, quibus virtuosam habuerunt confortationem: sed præninò, quasi unius alligationis, & confæderationis, hoc est (ut clare dicatur) eos ad invicem univit, quò Dei adversariis resisterent constantiùs, quia frater, qui adjuvatur à fratre, quasi civit as sirma; Prov. xvIII. 19. hoc dictum est, quòd frater qui adjuvatur, & confortatur à fratre suo, aut amicus ab amico suo, est fortissimus & invincibilis, & quasi turris fortissima, quæ à nullis capi possit. Recitant Romanorum historiæ, specialiter Valerius Lib. 4. ca. 2. duos validos & nobiles Romanos, videlicet M. Æmilium & Lucium Flaccum, maximam ad invicem habuisse dissentionem: cum primum electi sunt, ut simul essent Judices; pacem pepigerunt, ut officium corum melius exequerentur, & Kkkk 2

Digitized by Google

exercerent. Simile recitat de duobus aliis, Sexto Livio scilicet, & Claudio Nerone, cum ituri essent contrà Hannibalem Ducem Carthaginensem, ne particulari odio turbarent & vastarent negotium ad quod autoritate & monitione Romani Senatus missi fuerant, concordiam inierunt. Simili modo voluit Spiritus sanctus, quòd milites Jesu Christi uniti essent ad mundum trahendum ad Christi Legem: si enim divisi suissent, facillimè victi fuissent, nec profecissent. Ratio hujus: nam hi qui se mutuo odio habent, aut A contra se invicem bellant, majorem habent occasionem unus alteri nocendi, & se mutuò destruendi, quàm complendi id ad quod ordinati sunt. Hinc egregiè dicit Salustius, & ab Augustino repetitur: Concordià parva res crescunt; discordià maxima dilabuntur. Rationabiliter igitur Spiritus sanctus hodiè suos armavit milites, & electos, pace & alligatione. O Nobilissime, & Excellentissime Princeps, Te principaliter respicit hæc doctrina, intueri potes Christianitatis adversarios in dies magis magisque multiplicari, qui post tempora quatuor Doctorum sanctæ Ecclesiæ obtinuerunt plures quam sex, aut octo partes Christianitatis, propter peccata nostra, & damnabilem negiligentiam Prælatorum, atque Principum. Necesse ergò est, ut parvum id Christianorum quod reliquum est, pacem ad invicem habeat, & confœderationem: alioquin absque dubio Christiani in via sunt perditionis, & destructionis, per divisionem, qui B confirmandum autem iniquam ejus assertionem allegat unione denuò multiplicarentur, & infideles Saracenos destruerent faciliùs, qui ad maximam nostram confufionem terram nostram occupant, hereditatem nostram; terram sanctam Jerusalem, terram in quam Spiritus fanctus hodiè descendit, & sic iniqua Machumeti Lex terminari posset & destrui, quemadmodum videtur aliquas denunciasse Prophetias in brevi hoc futurum, inter alios Methodium Martyrem. Heu quid profunt prælia, divisiones & civilia inter Christianos bella; nisi ut scipsos destruant, ac si una manuum aliam abscinderet, aut si oculi per seipsos creparent? Vos Christiani Principes obligati estis, & juramento astricti ad tutandam, defendendam, & multiplicandam Christianitatem. Et quomodò adimplebitur hoc per divisionem, & persecutionem, per mutuam inter vos ipsos destructionem? Si una partium contra aliam gladium assumpsisset, nonne per hoc Christianitas debilitata esset, & diminuta, & unum ex principalibus ejus membris damnosissima affectum ignominia? Sic C profectò minorem lætitiam, & confortationem majorem Christiani Principes facere non possent falsis Infidelibus, Judæis, & Saracenis, quam se mutuo impugnare, & per prælia crudeliter sese destruere, more bestiarum silvestrium, quia (ut dicit Tullius Lib. 3. de Officiis) tale bellum magis est belluinum, quam humanum. Si duo vicini simul morarentur, & viderent propriam eorum urbem per inimicos suos impugnari, dimitterent omnem rancorem & odium, ad fuccurrendum periculo communi, in quo eorum inclusum est periculum. Vident autemPrincipes Christiani, quòd generaliter toti Christianitati insultus sit per Infideles, & quòd in seipsa periculosissimam publicam habet divisionem, per damnosissimum scilicet Ecclesiæschisma. Justa ergò ratione, Vos Christiani Principes, omne dimittere debetis prælium, & ad invicem uniri, & si non velitis invadere, saltem communibus resissite inimicis, ne nos in ignominiam dedant, & D præliari cum Christianis qui !fratres tui sunt, damnosissimam perditionem. O quam felix erit dies unius Fidei tecum; hortantur te contra patriam illa, cùm hoc omnino fiat; quando pace & confœderatione Spiritus sanctus vos armabit! Ad quid agendum? Ad Christianitatem tutandum, & specialiter complendum quod sanctissimè ex divina inspiratione tu principaliter cum aliis promissiti, videlicet unionem fanctæ Ecclesiæ: difficile namque esset convenientius habere medium, quam illud est. Quod si bellum incatur (quod Deus avertat) valeat sanctæ Ecclesiæ pax,

actum est: profectò nulla ampliùs fient verba, & una partium adversus aliam crit obstinata, plus quam sint contrà Græcos. Et tunc Christiana Religio desolabitur, & ferè perdetur, & dissipabitur; utinam unusquisque adeò benè perciperet periculum hoc, sicut opus esset, & aliqua alia pericula particularia, specialiter duo Regna Franciæ & Angliæ tangentia, quæ me dicere non est necessarium: Affirmo, non esse cor tam induratum & crudele (nisi omninò Christianitatem, fanctam Ecclesiam, & nobilia hæc duo Regna odio habeat) quin de pace lætaretur & concordia.

Videtur enim mihi, secundum parvam meam æstimationem, nunquam pacem fuisse adeò necessariam sicut modò; nec forsitan unquam major crit opportunitas pacem habendi. O validi Christiani Principes! Herodes & Pilatus amici facti fuerunt ut persequerentur Jesum Christum. Amici sitis meliori de causa: uniti sitis ad similitudinem Apostolorum ad Jesum Christum, non quidem persequendum, sed adorandum, & suam tutandam Ecclesiam, uniendam, & conservandam.

Sed mox ex adverso venit crudelis dissensio Spiritui sancto contraria, spoliationes desiderans magis quam justitiam, mala cupiditate inflammata prorsus, ad proprium respiciens commodum & utilitatem, temeritate & ficto amore associata, atque per præsumptionem, & frivolas quasdam allegationes persuadere nititur bellum pace esse eligibilius. Ad imprimis dictum sapientis Romani Scipionis, qui consulebat ne civitas Carthago destrueretur, dicens, utilius Romanis esse ut contra se bellum haberent. quàm pacem, quò materiam haberent se se in armis exercitandi, & ob hanc causam dicit Scripturasancta Judicum III. Deum multos inimicos in populo suo Israëlitico dimissise. Etiam dicit crudelis dissensio potiùs habendum esse prælium cum Anglis, quam pacem. Quid enim, inquit, deinceps boni facerent armigeri, quod opus aggrederentur? Insuper esto pacem bonam esse ut sieret, inquit dissensio: anne proptereà Dominus noster Rex jus suum quod manifestum est, Regni sui & coronæ suæ diminui sinere debet, dare patriam suam & se ostendere impotentem quò se desendat? Factum esset cordis timidi, & nimis exiguæ nobilitatis, non pugnare pro patria sua. Pugna pro patria. Qui bonum jus habet, ipsum tueatur, absque hoc ut pacem faciat subductitiam seu duplicatam, & quæ prodesset à die hoc ad crastinum usque, deinde pejus accideret quam prius. Vide, Metuendissime Domine, vide maximè abominabilem, & crudelem exhortationem. Intellige quopactò dissensio inflammata crudelitate, à maligno progenita, spiritu maligno partes commovere studet, ut perpetuum habeant prælium; sed ne ei credideris, nec facies, volente Domino, & experientia satis id declarat.

Satis nosti, & percipis, talibus rationibus concludi posse, nunquam sieri debere pacem; sed persecutio fieri deberet semper usque ad omnimodam alterius partis destructionem, aut ambarum simul. Vides benè qualem tibi faciant exhortationem qui talia tibi dicunt, & alia fimilia. Non dico quòd te hortentur primò, ut Christianitatem devastari sinas per paganos: hortantur te, ut sanctam perire sinas Ecclesiam per damnosissimum ejus schisma; hortantur absque misericordia, & sine extrema necessitate unius Fidei tecum; hortantur te contra patriam tuam bellare, quod Themistocles Princeps Græcorum priusquam facere vellet, potius mori elegit, seip-sum voluntarie occidendo, bovinum potando sanguinem, ne compelleretur patriæ suæ bellum inferre. Et reverà tota Christianitas, Domine, patria tua est, sicque reputare debes & teneris, ut Princeps Christianissimus, toto nisu tuo ipsam tutari & servare, quàmvis principaliùs nobilem Regni Franciæ partem, quàm aliam quamcunque. Proptereà ad quid hortantur te tales? Hortantur te, ut exponas ad mortem horribilem, & crudelem nobilem tuam militiam; ut dedas bonum populum tuum, obedientem, & devotum in persecutionem, miseriam, & desolationem. Desolationem dico miserabilem, magisque miserandam, quam lingua recitare possit, aut cor humanum meditari.

Fingamus prælium verti in melius, & te inimicos tuos victurum. Heu qualis esset perditio illa! Nonne tantò minor facta esset Christiana Religio quam teneris defensare? Certè esset. An hoc fieri posset sine magno periculo perditionis, quia varius est eventus belli,& nunc hunc, nunc illum confumit gladius, ut facra Scriptura, Terentius, & experientia manifestant? Eventus A belli varius est, & interdum minor pars majorem superata proportion de la constantia de la rat, propter malam ordinationem, aut ob aliam causam. Interdum injustus justum superat, propter punitionem quorundam aliorum peccatorum: & ideò bonum est evitare prælia, ubi fieri potest; timendum enim est, ne magna occisio bonorum tuorum militum, & amicorum fieret: qua facta, Regalis Persona tua (quam Deus servare velit & conservare) in magno esset periculo. Paulò ante audivi à nobili quodam milite Curiæ metuendissimi Domini & Præceptoris mei Domini Bituricensis, quòd in prælio inter Gandenses & Brugenses commisso, extincta & mortua sunt quinquaginta millia hominum numeratorum. Considerate rus esset, si bellum concitaretur inter duo Regna mag-

Venio autem ad respondendum rationibus frivolis crudelis dissensionis, & ejus complicum. Quoad di-Etum Scipionis, quòd meliùs valebat prælium Romanis cum Carthaginenfibus, quàm pax. In primis dico: non prorsus antiquis Romanis fidem adhibendam esse, pro tempore illo quo infideles erant, & idololatræ. Omnis enim eorum finis, & felicitas erat, ut in armis effent potentes, ad conquirendum, & subjugandum corum ditioni universum mundum, sive jure, sive injuria; quod fieri minime debet, præsertim inter Christianos, sine rationabilissimis, & justis causis. Aliter enim, qui sic agunt, in hoc non sunt Reges aut Principes, sed tyranni, suribus, & homicidis in nemoribus latitantibus deteriores. Insuper dico, causam eam quam assignabat Scipio, ad nostrum esse propositum: tum quia pro tunc Carthago Romanis subjecta erat, & dominabantur ei, tum quia Christiani milites materiam habent in armis sese bi quam contra proprios corum fratres, unius, ejusdemque cum ipsis Religionis. Et ideò solutum est quod de sancta Scriptura adducebatur: inimici enim quos relinquebat Deus inter populum suum Israel, Infideles erant. Reperio etiam, populo suo prohibuisse bellum ad invicem, cum decem progenies divisæ funt à Regno Roboam filii Salomonis. Non ascendetis, inquit, nec bellabitis contra fratres vestros. III. Reg. XII. 24. Et utinàm nunquàm fieret exercitium in armis, præsertim contrà Christianos, nec unquam esset necesse; sed haberetur bona pax: finis enim belli est pax. Bellamus, inquit Arittoteles, ut pacem habeaus. Cùm Hannibal Romanos vicit, taliter ut annu lis qui ablati & recepti fuerunt à digitis militum ocquatuor: si cito voluisset adire Romam, mox cam obtinuisset, & de Romano actum erat Imperio; credo Scipionem non dixisse, tunc bellum melius suisse quam pacem. Sic est futurum, si quis diligenter excogitare velit grandia inexcogitabiliaque damna quæ per hoc bellum duorum talium Regnorum contigerunt: & essent hi spurcissimæ mentis, qui ob vindictam, aut particularem corum utilitatem in spoliatione, vel aliter, bellum peterent continuari; & repu-

• • • •

tari deberent crudeliores quàm quidam dictus Polyphemus, de quo loquuntur Poëtæ, Ovidius & V. gilius, quòd carnibus vescebatur humanis. Pejores essent, & detestabiliores Busyride tyranno ab Hercule occiso, qui hospites suos equis suis dabat devorandos. Nam benè considerando hujusmodi homines, si qui essent qui vellent nutrire se, & equos suos per hoc ut permitterent evenire bella contrà pauperem, populumque, desiderarent vesci humanis carnibus, & bibere sanguinem pauperum ac divitum qui perirent; & meritò affirmari potest tales esse Christianitatis inimicos, fanctæ Ecclesiæ contrarios, adulatores Saracenorum, hospites diabolorum; nec audiri debent, nec eis fides adhiberi, quotienscunque de pace tractatur. Causa est maniscstissima; desiderant enim bellum, ut corvus cadaver. Et sicut aliqui opisices, ut fabri lignarii, de casu gaudent domuum: Advocati nonnulli & Procuratores de litibus, & processibus: aliqui Medici pestilentiam appetunt & infirmitates: aliqui Presbyteri mortem suorum divitum parochianorum, ut magnæ eis cedant exequiæ. Et illud esse dicit Terentius Comicus pessimum genus hominum, quod ex alterius incommodis sua comparet commoda. Puto me legisse in Seneca Tertio de beneficiis, quòd quidam factor feretrorum, & instrumentorum, quibus pro sepeliendis mortuis utimur, quia quodam anno magnam fecerat hujusmodi instrumentorum multitudinem, condemnatus fuit: videbatur enim hominum mortem qualis timor, qualis fremitus, & qualis horror futu- B desiderare. Majori ratione condemnari hi deberent, qui prælium desiderant. Præterea quoad hoc quod crudelis tibi dicit dissensio, magnam te passurum jacturam, & magnam fore verecundiam finere capi manifeste jus tuum, & terram tuam. Respondeo, eam tantundem dicere alteri parti; & est hoc per quod inflammare vult partes ad mortale bellum habendum, associando sibi cupidam avaritiam, & dedignantem præsumptionem, hoc est, in tantum nititur facere, quòd nullus sit qui velit, aut dignetur quicquam dimittere illius quod suum reputarit, autsui juris; sed ut quælibet pars velit desendere suum jusad unguem; & fic novit nunquam pacem futuram. Nihilominus, Excellentissime Princeps, dato quod aliquam partem • terræ tuæ perdas; benedicta, & gloriosa est perditio, quæ bonam lucratur pacem. Et secundum commune proverbium, bonus est quadrans, qui conservabat denarium. Valdè diligendum est argentum hoc, quo redimitur tam crudelis sanguinis effusio tantorum nobilium Principum, & militum qui in prælio perirent. Ad redimendum unum militem in bello captum danexercitandi, & eorum fortitudinem demonstrandiali- C tur interdum decem millia, aut triginta millia francorum: ad redimendum ergò non tantum unum militem, non solum unum Ducem, unum Comitem, unum Regem, unam urbem, unam civitatem, aut unam patriam; sed generaliter totam unam patriam, unum Regnum, aut duo, danda est terra, aut argentum in magna copia. Indignum nimis est, Principem aliquem (qualis tu es) avaritiæ se dedere, aut cupiditati inordinatæ, aut contentiosæ superbiæ: & quòd proptereà dimitteret pacem facere is qui esse debet liberalis, & beneficus, & principaliter post virtutes veri honoris cupidus, ad quem non spectat indignum hoc proverbium, minus darè & plus recipere. Princeps satis habet ad bibendum, comedendum, & vestiendum; bona etiam laude opus est ei, & fama, cisorum, duo repleta fuerunt vasa, aut secundum alios, p quoad bona hujus mundi. Considera, precor, si non majoris sit samæ, & gloriæ, habendo pacem in tempore tuo, concedendo, & demittendo aliquam terræ partem quam tenes, quam eam tenendo in bello, & dissensione? Primum faciendo multò plus adipisceris laudis. Recordare historiæ Theopompi Lacedemoniorum Regis quam recitat Aristoteles in Politic. & Valerius Lib. 4. cap. 1. Uxor sua conquerebatur, dicens, magnum esse dedecus, quòd regnum suum filiis ejus sineret diminui, minus scilicet, quam rece-Kkkk 3

pisset eis relinquendo, cum Ephoros eis adhibuisset. "Relinquo, inquit, Regnum ipsum minus, sed fir-, mius & stabilius : erit enim absque bello & divisio-"ne. "Ac si dicere voluisset: Bonum esse Regnum permittere deminui, aut aliquam partem terræ dimittere quam quis tenet, ut pax habeatur. Alius quidam Princeps, dictus Antiochus, gratias egit Romanis, cò quod partem à sua abstulissent dominatione, ut faciliùs, & in pace reliquum gubernare posset. Non semper est lucrum nimis magnam possidere pa- A do, nec gratius quicquam Deo sacere potes (qui adeò triam, præsertim cùm ipsa est causa bellorum, & litium. Demum cum dissensio crudelis allegat timorem brevitatis, & instabilitatis pacis; dico ut priùs, quòd tali ratione concluderetur, nunquam pacem faciendam esse, nec per bella, nec aliter. Et minus bello quàm alio modo; quia faciliùs est credere pacem firmiorem fore & stabiliorem, quæ ex communi eveniet consensu, quam quæ per vim belli facta esset: nullum enim violentum perpetuum. De tam fancta conclusione sicut est pax, potius bonum sperandum est quam malum. Nos Christiani sumus. Nescio quando unus alteri debeat confidere qui non vult ut omnia semper sic permaneant, & de malo in pejus labantur. Non dimittendum est certum bonum pacis, ad evitandum malum aliquod incertum, & respiciendum ignorantiam, & inductionem, & cæcitatem crudelis dissensionis. Maximum enim malum quod invenire potest ad pacem impediendam, est quòd à pace rursum fieret regressus ad bellum. Attamen hæc est res quam ipsamet consulit persequendam; & vult semper sieri certam litem & præsentem, ut evitetur lis incerta futura; quæ si inchoaretur, non esset adeò difficilis ut ad concordiam reduceretur, secundum exiguum meum judicium, ficut alia quæ modò fieret: tùm quia unio Ecclesiæ, per Dei gratiam, siet inter Dominos; erit quoque Papa concors, qui mirum in modum prodesse poterit; tùm quia lis non esset de re tam ardua, nec tantæ expediendæ extarent difficultates. Interrogo te, ô dissensio! Nonnè facilius est (responde mihi) pacem solummodò continuare, quæ per Dei gratiam futura est, quam eam continuare, & cum hoc ipsam per lites & bella incerta acquirere? Nulli dubium est quin sic. Et si scire cupis, C quomodò? Dico, quòd eo modo per quem fieri est incæpta. Quia, ut dicit Salustius in prologo Cateline: Imperium facile his artibus retinetur, quibus initio partum est, & similiter pax. Et quis est modus quo pax fieri est inccepta? Respondeo, esse per bonam humilitatem Principum nostrorum, per bonam eorum prudentiam, sapientiam, & liberalitatem, habendo misericordiam, & pietatem de paupere corum populo Christiano, Fidem amando, & Christianitatem, & eam conservando, convenientiùsque defendendo: & prætereà ad fanctam Ecclesiam amandam, & eam liberandam ab horribili, & periculosissimo schismate quod eam devastat. Ad hoc enim obligantur generaliter omnes Principes & Prælati, sub pœna peccati, si in statu esse velint salutis. Scio multa documenta, & doctrinas dari posse, & considerationes, ut modus haberetur pacem continuandi, quæ Dei gratià fiet, ad evitanda grandia mala quæ solent indè accidere per otiofitatem pacis filiam, hoc est luxuriam, malam dissolutionem, & virtutum subversionem, sicuti dicit Juvenalis Satyricus.

Nunc patimur longa pacis mala; sevior armis.

Luxuria incubnit.

Hinc ait Augustinus, quod plus obfuit eversa Carthago, quam adversa. Attamen inpræsentiarum apparere posset quòd hoc esset, faciendo bonum pactum communi àssensu Gallorum, & Anglorum. Et benè poterit haberi modus faciendi talem consensum, & eum reperiendi. Et si nihil aliud esset, nisi ut Ecclesiæ sieret unio; materia tamen est sanctissima, & maxime necessaria.

Ideò in summa, Supreme Rex Christianorum, Rex

sacerdotalis divinitùs consecrate; noli dissensioni fidera adhibere, quæ contraria est Spiritui sancto. Meditare, meditare quod pulchriorem hereditatem, ditiorem thesaurum Domino Delphino, & aliis tuis filiis relinquere non potes, quam pacem; pessimus thesaurus est, & periculorissima hereditas bellum. Considera quòd per nullam aliam rem meliùs populituiboni, & devoti, & obedientis habebis amorem, quàm hanc pacem coram oculis mentis tuæ statuenpacem commendat) quàm pacem habendo.

Nil placitum sine pace Deo inquit Prudentius. Noli inferre bellum Deo in proximis membris suis, de propriis ejus bonis. Cogita pristinum tempus bonum, & sæculum aureum, de quo loquuntur Poëtæ, melius redire non posse quam, per pacem nec magis displicere poteris, nec majorem incutere timorem falsis incredulis inimicis tuis, & tibi male volentibus, qu'am per pacem. Non te melius verum Christianum ostendere posses, & verum Jesu Christi discipulum, quàm per pacem. Pax enim ea est quæ Filios Dei facit : Beati pacifici , quoniam ipsi filii Dei vocabuntur. Matt. v. o. Demùm ad sanctissimum tuum propositum uniendi sanctam Ecclesiam pervenire non posses, nisi per hanc pacem. Nec dubito quin Tu, & Dominus meus Frater tuus, Auunculi tui, & alii Alti tui Confilii benè omnia confideraveritis, res omnes, & multò meliùs fine comparatione, quam mea cogitare, aut recitare possiti ignorantia, & hoc benè necessarium est. Nihilominus tamen dabis (si placet) veniam: non enim temeritas est, aut præsumptio quæ me loqui compellit, & te hortari ad id quod facis; sed est affectio magna ad pacem. Et quia materia hodierna quæ est tota de pace, unione, & concordia, postulabat me dicere aliquid, saltem in generali, non descendendo ad magnam particularitatem. Sed hoc est ad perhibitionem bonæ tuæ voluntatis, sublimis tuæ prudentiæ, sinceræ tuæ affectionis ad bonum commune ipsius pacis. Verum verisimile est, Te Spiritum sanctum habere in spirituali animæ tuæ habitatione, qui te ordinare velit principalem electum fuum, & fingularem militem, ad tutandam, & augmentandam Christianitatem, cum adeo diligenter quæras pacem, & cum Christianis confœderationem. Quod si sic sit (& ita certè Deo volente est) scias quòd convertet inimicos ad pacem. Proverb. xvi. v. 7. Cum placuerint Domine via hominis, inimicos quoque ejus convertet ad pacem. Te donabit vigorosa confortatione, dando scutum firmæ credulitatis, gladium veræ Spei, & insuper te armabit communi confœderatione ad Apostolorum similitudinem, quibus dixit Jesus Christus per verba proposita: Accipietis virtutem supervenientis Spiritus sancti in vos. Act. 1. 6. Quam nobis concedere dignetur ille qui est Deus benedictus in fecula feculorum. Amen.

JOAN-

### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

#### E R

#### L S Ι

 $\mathbf{E}$ D

### SPIRITU SANCTO.

Mansionem apud eum faciemus. Originaliter Joannis. xIV. 23. & recitative in Evangelio præsentis celebritatis.

ÆTARE, popule Christiane: bona enim tibi affero nuncia. Qualia nuncia? Annuncio vobis, sicuti nuncius benedicti Filii Dei Jesu Christi, & sicut ille qui litteras portat patentes, & authenticas ex parte illius, quòd Deus in illa anima habitabit, quæ verbum ejus adimplebit: Manssionem apud eum, &c. Quæ ergò est altior no-B deamus quopactò prima Domicella suum exequatur bilitas, beatitudo, excellentia, dignitas tibi, ô Christiana anima, quam te esse Dei tui hospitam, Domini tui, summi Regis, & Imperatoris. Nec tamen dubito de bonis his novis: scripta enim sunt per divinum Secretarium sanctum Joannem Evangelistam. Confirmatata hodiè, & publicata in Evangelio majoris Missa per universam sanctam Ecclesiam in persona Dei propriè. Si quis, inquit, diligit &c. Ibid. Quopactò autem verbum Dei custodies, si ipsum minus cognoveris; quomodò melius cognoscere poteris; quàm per auditum? & ad hoc agendum sumus inpræsentiarum ad invicem congregati. Et sine gratia, & Spiritus sancti virtute nihil proficit verbum Dei, secundum Gregorium in Homilia hodierna: Si non adsit &c. Recurramus igitur ad te, Virgo dignissima, quæ es, & fuisti principalis hospita, post Jesum Christum, gloriosi hujus hospitis benedicti Spiritus sancti, & quæ dona ejus gratiæ cum Apostolis abun-dantissimè, hodierna die recepisti. Non solum pro te C re, & gubernare. Veni huc, Domine, ejice hos sola sufficienter, sed ut ca impartiaris pauperibus aliis, egenis, & misellis indigentibus vicinis tuis, hoc est, omnibus qui humani sunt generis, te deprecantes. Quanquam priùs plena esses gratia secundum Angeli Gabrielis salutationem; quam quidem salutationem per devotionem modò rememorabimus, dicentes: Ave Maria, &c.

M ANSIONEM apud eum faciemu, &c. Joan. xiv. 23. Si ita fit, devota anima, quòd Dei tui hospita esse possis, prosecto sic est: ille enim hoc dicit qui mentiri non potest; qualis stultitia, qualis turpitudo, & vilitas tibi esset spernere talem hospitem: non enim honorabiliorem nec delectabiliorem habere potes. Crede ergò mihi, & fac quod dicam. Dispone te modò in benedicta hac die, in sacrato hoc Festo, & D vis, cum Agnus manducaretur Paschalis, in monjubilco, ut digne eum recipias, exemplo Apostolorum, qui hodiè repleti sunt per adventum hujus gloriosi hospitis. Fac ut hospitium tuum mundum sit ab omnibus peccatis, & ab omni eo quod illi displicere posset. Expelle saltem pro tempore parvo omnem aliam curam, ac sollicitudinem, & de rebus mundanis cogitationem; non sit corpus in Ecclesia, & cor in coquina. Spiritus fanctus enim, hospes ille gloriolus, cum voluerit hospitium tuum intrare, & ostium pulsabit, nisi invenerit cor tuum paratum ad se recipiendum, si non repererit quem alloquatur, non dubium est quin mox abscedat. Ipse dicit: Ego sto ad

ostium & pulso, & si quis aperuerit mihi, ingrediar & cenabo secum. Apoc. III. 20. Valde jucunda est cena & pulchra hospitalitas, cum Spiritus sanctus dignatur sedere. Si aliquis magnus Princeps, ut dicit sanctus Gregorius in homiliis, hodie domum tuam ingredi vellet ad te honorandum, & remunerandum, diligentifsimus esses ut domus pulchra & munda esset. Deus tuus, & summus tuus Dominus desiderat venire in conscientiæ tuæ hospitium.

Mentes habitare & pectora gaudet. Inquit Statius

Et Sapiens, Prov. vin. 31. Delicia mea esse cum siliis hominum. Omnem ergò abjicere peccandi debes immunditiam, pulverem avaritiæ, araneas iræ & invidiæ, lutum, seu simum luxuriæ, ut hunc recipias hospitem, de quo canit sancta Ecclesia: Dulcis hospes anima, & consolatio ejus. Tres ancillas in hospitio conscientiæ tuæ habere debes; orationem obedientiam, pacem, seu unionem. Oratio Spiritum sanctum devote vocat. Obedientia aperte aperit. Pax jucundè retinet. Secundùm quod Apostoli hodie, & Discipuli cum Domina nostra ad numerum usque centum & viginti personarum orabant, cum Spiritus sanctus descendit: ecce orationem. Erant in loco quem Deus præceperat eis, scilicet in monte Sion, & obediebant: ecce obedientiam: erant pariter sedentes, pacificè se tenentes in eodem loco : ecce pacem. Viofficium, & sanctum vocet Spiritum, veluti conquerendo, & vocando humiliter, facie plorabunda cum lachrymis, & gemitibus. Odulcissime, & benignissime sancte Spiritus, protector certus, & desolatorum conformator, Pater pauperum, orphanorum tutator, lumen cæcorum, conductor errantium, lætitia tristium, subsidium afflictorum, verè unice amice, qui non abis in necessitate, modò antè oculos misericordiæ tuæ, antè thronum sublimis Majestatis tuæ facio complanctum meum & querelam. Heu dulcissime hospes pauperum, tuum hospitium, videlicet hospitium animæ meæ, crudeliter undique est obsessium, ex omni parte crudeles ei fiunt insultus, & periculosissima prælia absque mora, per mundum, per carnem, per inimicum. Est hospitium, quod jure tuum est: ipsum enim per creationem secisti, & sundasti, & dotasti per gratiam in sancto Baptismo, & per virtutes: tu omnes proditores & adversarios: scio enim quòd læto tuo adventu, dulci tua visitatione, subitò sugient, & dissipabuntur, sicut modicum sumi omnes inimici mei. Superbia cadet, quæ jam altè vult scandere. Ira violenta non morabitur. Luxuria spoliatrix, & immunda gula, alia quoque mala vitia hospitium hoc intrare non possunt. Veniat ventus, veniat pluvia, descendat tempestas, nihil domum illam dimovere poterit, quæ à te sustentabitur & sundabitur. Domine, in gloriosa die tali, sicut est dies Pentecostes, dies veniæ & remissionis, jubilus gratiæ, Apostoli & Discipuli cum benedicta Virgine inclusi erant propter metum Judæorum in domo in qua Cena fuerat facta magnæ diei Jote Sion: ibi erant in magno pavore, in timore, & in sollicitudine, intrà illam habitationem; sed tuum in necessitate implorarunt auxilium, & eis non denegasti, immò subitò descendisti ad cos confortandos, & confirmandos. Domine, ficut hoc verum est, descende & modò in pauperem domunculam animæ meæ, defende habitationem tuam, & jus tuum. Et cùm intraveris, conforta hanc animam desolatam, doce fatuam, nutri præ fame morientem. Calefac igne amoris tui ipsam quæ glacie est ad benè agendum frigidior. Vesti cam virtutum pulchris tuninicis, ipsam quæ nuda est valde verecunde. Reædifica, & stabili miseram suam habitationem, immò tuam, per septem pilaria & columnas tuorum septem donorum; & custodi, ne hospitium hoc ardeat, & comburatur, hospitium quidem Dei, & hospitale Spiritûs fancti, per damnosas flammas malorum desideriorum, & avaritiæ: ut anima mea semper tecum absque separatione vivat in jucunda libertate, & sobria latitia, in hoc mundo per gratiam, & in alio A per gloriam. O devote popule Christiane, hoc modo, aut fimili potest, & debet unaquæque anima devota Spiritum fanctum vocare in domum fuam spiritualem, ad habitationem cordis, ut ibi maneat, & habitet. Et hoc officium explet prima ancilla, quam

orationem nomino,

Secunda ancilla, quæ dicitur obedientia, apertè debet aperire domus hujus januas & fenestras in adventu Spiritus sancti: ipsa enim est ostiaria. Scire debetis, & experientia ostendit (heu sæpiùs quàm necesse sit multos esse adeò rudes, atque inciviles, seu immorigeratos, veluti si irriderent Spiritum sanctum. Eum appellant, & sæpiùs vocant, ut ad eos veniat, & in hospitium eorum descendat; sed mox cumintrare vult, quid facit inobedientia? Præbet Spiritus sancti voci aurem surdam, vel est adeò somno capta, ut nil prorsus audiat; aut tenet januas ejus clausas pessulis, & obicibus diversorum peccatorum, aut ig-B nominiose eum remittit. Si mihi non creditis, aut minus me intelligitis, vobis aperiam. Die qualibet immò ferè qualibet hora, Spiritus sanctus ad hospitium animæ nostræintroitum quærit. Intelligite sanè. Nolo dicere Spiritum sanctum non esse ubique per essentiam, & potentiam; sed non est ubique per specialem gratiam, & affistentiam virtutum suarum, & donorum: dicitur enim esse longe à peccatoribus: Longe à peccatoribus salus. Ps. exviii. 155. Quia gratia ejus, & amore suo sunt vacui. Spiritus sanctus ergò venit sæpiùs ad cordis nostri ostium, & pulsat per sanctas inspirationes sanctarum volitionum, ut dignè intret, ut se digne det per gratiam; & quamvismille & mille modos sancta Scriptura recitar, quibus Spiritus fanctus creaturis apparet, nihilominus tamen, lecundum Evangelium tribus modis visibiliter apparuit, aut tribus speciebus visibilibus ostendentibus quomodò invisibiliter animam ingreditur. Imprimis C Spiritus sanctus pulsat ad ostium sanctæ animæ suæ, per ingentem sonitum, tremorem, & terrefactionem. Unde factus est repente de celo sonus. Per linguas igneas prædicationis; apparuerunt Apostolis dispertita lingua. Act. xxII. Per columbam, quæ significat dulcedinem, & mititatem, & incolumbæ specie. Matth. 111. 16. Odevote popule Christiane, quotiens sentis in te tui status displicentiam, mortem formidas, horrorem de pœnis infernalibus habes, certò scias de Spiritus fancti esse sonitum, qui ad ostium tuum pulsat ut intret. Stätim dirigere debes obedientiam, quæ illi aperiat, hoc est dictum, te corrigere debes, & vitam tuam emendare secundum Dei Mandata. Sienim lemper permaneres ut prius, non obstante Spiritus D fancti appellatione, eum ignominiose remitteres: obedientia eum non recipit, nec tu-cius verbum servas. Legimus quòd fanctus Paulus, gloriosus hujus Ecclesiæ Patronus, ibat Damascum, ut Fidem persequeretur Christianam. Spiritus sanctus ad ostium cordis sui fortiter ad modum pulsavit; dicit enim textus, quòd fuit tremens & stupens; Act. 1x. 6. sed quid igitur? Remisitne Spiritumsanctum? Negavitne ipsi introitum? Non profecto; immò mox obedientiam emi-sit, quæ aperuit ostium, & dixit ei: Domine, quid me vis facere? sic faciamus & nos. Habemus de sancto Hieronymo, qui ob metum Inserni, deserto se tra-didit, & sic de mille & mille aliis. Paulò ante legi de quodam Fratre Ordinis Prædicatorum, qui Poenitentiarius fuit in Episcopatu Cameracensi, qui de duabus, aut tribus recitat personis, quarum audivit Consessio-

nes. Una crat sola in lecto suo, & faciebat peccata tam immunda, & abominabilia, ut nec fint nominanda. Fœmina illa audivit vocem inter lectum & parietem, psi, psi, psi, in tantumque timuit, ut conse-stim consiteretur, & se ipsam emendavit. Alia in simili vitio audivit aliam vocem dicentem: Faci misera quod facis, merces te expectat copiosa: quæ venit ad Confessionem, & præ ingenti timore paulò post obiit, pœnitentiam quoque suam valdè asperam in Purgatorio complevit. Utinam Spiritus sanctus pulsaret, & vocaret ad ostium cordium singulorum hominum, qui talibus coinquinati sunt vitiis, ut abstinerent, & confiterentur.. Sunt enim paucissimi qui perfecte ea confiteantur, & quod pejus est, aliqui sunt qui impediunt ne confiteantur illæ, vel illi qui consentiunt peccatis ipsorum. Revera nescio quid hîc dicam. Ignoro quod eligibilius sit, tacere, an loqui. Multi dicunt se ignorare talia peccata mala esse, quia nunquàm audierunt ea redargui, & id me hortatur ad loquendum. Sed immunditia peccati (de quo verbum solum corrumpit aërem) me constringit ad tacendum, ne etiam dem occasionem mali, innocentibus. Sed etiam cùm considero modum illarum, & illorum qui tales docent abominationes, autalias; videtur mihi loquendum, ut innocentes sibi caveant, sive parvi sint, sive magni; & hi qui decepti fuerint, poenitentiam agant, & confiteanter. Ipsis enim affirmo quòd comedere carnes die Veneris sancta, non est tam magnum malum: & potius ferre deberent homines, ut membratim dilaniarentur, quam ferre tales abominabiles injurias, & magis resistere deberent, quam nobilis aliqua puella, quam quis violare vellet, aut vi ejus virginitatem rapere. Recitat dictus Pœnitentiarius de quodam Scholastico, qui fuit mortuus, &c. Nota capitulo 30. de apibus.

Pro Dei amore, qui se senserit culpabilem, me benè intelligat, se corrigat, & quicquid sit de transacto tempore, fibi caveat de futuro. Chari homines hæc noscite, quòd quotienscunque vobis aliqua accidit tribulatio, aut senectus, aut infirmitas, aliqua amissio, tribulatio, prælium, aut aliud malum, est Spiritus fanctus, & nuntii sui, qui venit cum magno sono, sicut hodie, ut intret animæ vestræ domicilium, nisi vos obstiteritis. Consideremus illorum admirationem, qui nec mortem formidant, qui obstinati sunt sicut Pharao, & Spiritus fancti nuncios remittunt per magnam iram, impatientiam, & contra Deum murmurationem. Nota de illo cui dixit devotus vir in infirmitate, ut Deus teneret eum in statu quo melior erat, & de quodam Clerico Burgensi. Nota de eo qui oravit pro divite quodam infirmo, ut ejus continuaretur infirmitas &c. Nota de Clerico qui oravit ut civis etiam in alia tibia dolore afficeretur, &c.

Spiritus fanctus interdùm jure fuo utitur. Oftia rumpit, & fenestras, facit clavem Regis. Outinam talem vim & violentiam die qualibet Spiritus sanctus animæ meæ inferre vellet, ut omnia frangeret, quò intraret. Nimis surda est anima quæ ad tale non excitatur tonitruum, ad sonum talem acutissimum qui omnem movet locum, in quo hîc inferius sumus. Frange, inquit Augustinus, illam surdiratem: certe qui non obedierit huic sono, audiet horribile tonitruum sententiæ pænalissimæ: Ite maledisti in ignem aternum. Matt. xxv. 41.

Secundò Spiritus sanctus pulsat ad ostium nostrum linguis inflammatis, sancta prædicatione, quemadmodum hodie visibiliter descendit super Discipulos suos, & eos omnibus fecit loqui linguis. Et in Libro Actuum Apostolorum x1.17. habemus quomodò Spiritus sanctus descendit super omnes illos qui audiebant verbum Dei. Hodiè verò complures obedientiam non habent, quò aperiant januas cordis sui in adventu hoc Spiritus sancti; licet multa ad extra audiant & pulsare, & vocare, hoc totum nihil proficit. Non dico, quin defectus interdum sit in Concionatoribus, qui verbum non habent inflammatum, sed frigidum & mortuum, aliter quam habebat sanctus Joannes Baptista, qui erat lucerna ardens & lucens, Joan. v. 35. Etaliter quam Elias, cujus sermo ut ignis ardebat. Principaliter tamen defectus est in auscultantibus, quibus non inest obedientia, & qui non veniunt, ut audiant pulsare ad ostium per bonam prædicationem ut se emendent, sed potiùs ut tempus transigant, aut quicquam stulti retineant & si quid inter prædicandum dictum fuerit, & cum illa stultitia infornalem inimicum recipiunt, Spiritum fanctum verò remittunt. Aliis videtur fabula, aut fatuitas quicquid de rebus dicitur spiritualibus, sicut generis, id est, maritis filiarum Loth, de quibus A Gen. XIX. Alii audiunt verba quibus ad malum alliciuntur, & quæ perversum ignem Dei domibus, & hospitali Spiritus sancti imponunt, hocest, animabus.

Oblocutores ignem imponunt.

Tertiò, Spiritus sanctus venit ad ostium nostri hospitii, in similitudine columbæ, cum nobis prosperitates mittit, ad reddendos nos dulces, & alliciendos ad amorem suum. Legi de quodam Ecclesiastico qui inhoneste vivebat; hoc tamen non obstante illi præsentatus suit Episcopatus. «Tunc se ad Deum convertit dicens: ô inæstimabilis & incomparabilis Dei bonitas! O benignissima misericordia, certè modò sum adeò immundus, perversus, & injustus, & iniquus; tamen taliter voluisti me exaltare, qui dura morte dignus sum, & in profundissimum Inferni labi. Tunc dimisit totum mundum, & Deo devote in qua-B dam servivit Religione. Quid autem de his dicemus qui mali sunt in adversitate, & pejores in prosperitate? Qui contra Deum bellant de suis propriis bonis. Femina dives & pulchra, his donis utitur ad superbiam, aut carnalitatem; persona quæcunque, vir, aut mulier, pulchros nacta est filios, & prolem pulchram quam potius nutriet in malo, quam in bono. Quid mirum, si tandem Spiritus sanctus abscedat, & gravem indè sumat vindictam? Legimus in diluvio, in submersione quinque civitatum peccatricum parvos pueros una cum majoribus periisse. Et dicunt Doctores Deum eis fecisse magnam gratiam & benevolentiam; parentes enim ipsorum induxissent eos ad malum. Sic esse potest de mortalitatibus quæ pueris supervenient: multò meliùs prosectò soret compluribus adolescentibus parentes corum eis cerebrum con- prium, ad missorum nuntiorum similitudinem. tra murum aliquem effregisse, quàm eo modo illos tractatos suisse, quo tractantur. Heu, ô devote popule Christiane, Spiritus sanctus ad ostium nostrum vocat, tum per sonum adversitatis, tum linguistribulationum, aut columba prosperitatis; sed nos eum excludimus, ac si diceremus, expecta (si vis diutiùs) modò te excipere non possumus: Expetta, reexpetta, modicum ibi, &c. Isa. xxv111.10. Nota Augustinum, qui petebat castitatem, sed non modò. Si verò mundus pulset per pompas, & vanitates, mox illi aperimus, & animam nostram facimus veluti forum publicum, aut publicam conventionem. Si caro pulset per iniquam carnalitatem, mox illi aperimus, & facimus veluti immundum porcorum habitaculum. Si inimicus pulset per fraudes, per malas credulitates, per superstitiones atque sortilegia, confestim illi aperimus, & facimus veluti latronum foveam, & idolorum habitaculum. Et breviter si Spiritus sanctus advenerit, nihil invenit parati, nihil est ad introitum fuum frigidius.

Sed dicebam in tertio Sermonis nostri membro, quòd postquàm oratio Spiritum sanctum vocasset, & obedientia eum introduxisset, tertia ancilla eundem retinere debet, pax videlicet & unio, pax conscientiæ: Spiritus sanctus diù morari non vult in loco nocivo. Psalmus: In pace factus est locus ejus. Ps. Lxxv. 3. Quamprimum introducis peccatum mortale in domum tuam, conscientia talem concitat litem, ut Spiritum sanctum

Tomi III. Pars III.

expellat. Non est pax impiis. Isa. LVII. 21. Est femina litigiosa, quæ hospitem suum expellit, sicut dicit Salomon. Prov. xxvi. 15. 16. Confiderate: major est verecundia hospitem talem expellere, quàm ipsum non recipere. Naso:

Turpiùs ejicitur quam non admittitur hospes.

Considerate etiam, quòd interdùm aliquis sese credit Spiritum sanctum recipere, & malos recipit spiritus; quia sub specie boni ad ostium pulsant, & fingunt se Spiritum fanctum esse, atque sic sanctam fallunt animam. Anima verò sic decepta, maxima committit peccata, in quibus benè putat agere: cujus remedium est, sæpiùs bonum petere consilium, & illi credere. Nonnulli sub spe faciendi magnas eleemosynas, aut sacella fundandi, seu filios eorum promovendi, rapinas exercent, & iniquas mercimonias. Alii ut evitent verba hominum, & ne devoti judicentur, se dedunt verbis, & vitæ mundanæ, potationi, & cibo, & plerumque in pejora labuntur. Alii propter amorem progeniei nimis familiarem, decidunt, & labuntur in carnalem voluptatem: nihil est securum. Alii non omnia corum peccata plenè dicunt, quia metuunt Presbyterum inde malam sumpturum occasionem. Et certè timor ille quandoque bonus esse potest; sed providendum est de tali Confessore qui inde non pejor efficiatur. Sunt deceptiones innumeræ, quæ per Dei gratiam evitari poslunt in virtute Spiritus sancti, & bono consilio.

Scd hic aliquæ mihi fieri possiint quæstiones. Prima. Potestne cognosci adventus, aut præsen-

tia Spiritus sancti?

Respondeo: non, sine speciali revelatione, aut certitudine: Nemo scit an amore vel odio dignus sit. Eccle.

1x. 1. Attamen aliqua habentur signa:

Primum & principale est, pax conscientiæ, quando nullum noscitur peccatum, de quo quis non sit confessus & contritus, aut ad minus habeatur firmum propositum ipsum confitendi, tempore & loco. & quando quis non habet odium, aut quicquam sui proxi-

Secundum, est humilistimor de mirabilibus Dei Ju-

diciis. Hic nota contra scrupulos.

Tertium, est libenter loqui de Spiritu sancto, & li-benter verba de eo audire, sicut hodie, & talia cogitare. Alii non habent pejus domicilium quam pro-

Quartum, est dulcis misericordia de se & aliis, ad

fimilitudinem columbæ.

Alia signa sunt, quæ ad altos spectant contemplativos, de quibus loquitur sanctus Bernardus, & Magister Richardus de sancto Victore, aliique, sed eo priores.

Secunda quæstio est, quare aliqua peccata dicantur contra Spiritum sanctum, & quæ sunt, & quare di-

cuntur irremissibilia?

Si quis benè respondere vellet, prolixo opus esset sermone. Respondeo ergò duntaxat ad illam. An sit peccatum contra Spiritum sanctum, cum quis peccat sub spe pænitentiam agendi inposterum? Dico quòd non. Et multo pejus esset semper velle peccare, nec unquam pœnitentiam agere velle. Peccare namque est fragilitatis humanæ: non velle verò pœnitentiam agere, obstinationis diabolicæ. Si peccas, ad minus pænitentiam age. Peccasti, quiesce. Qui cecidit, adjiciat ut resurgat, sicut Petrus.

Tertio quæstio. An confiteri sit bonum, licet homo non proponatabstinere? Dico quòd sic, si se non reputet absolutum. Si semper necesse sit facere omnia bona, ad quæ persona sentit se inclinari? Dico quòd non. Et sæpiùs meliùs est expectare, & diligenter examinare, proptereà quæ dixi pericula, & similia. Suf-

ficit adimplere Mandata.

Quarta quæstio. An Apostoli hodiè in receptione Spiritus fancti omnes sciverint scientias? Respondeo quòd sic, loquendo de scientia quæ necessaria erat LIII

ad salutem, & ad prædicationem. Fuerunt hodie facti Magistri, atque positi sirmiter in cathedra veræ Fidei: priùs autem Licentias acceperunt, cum diceretur: Ite in Orbem, &c.

Ouinta quæstio. Quomodò sciverunt omnia idiomata? Dicunt aliqui uno idiomate ipsos variis modis fuisse intellectos. Alii dicunt quòd omnes fimul omnia loquebantur idiomata. Alii dicunt quòd separatim, nec intelligebantea, & hoc erat propter dilatationem Fi-

An de Scripturis suis erat sic in principio? Puto quòd non.

Sexta quæstio. Quare Judæi Apostolos censebant ebrios? Dico hoc fuisse propter eorum malitiam: sicut modò, si quisquam benè vivere velit, fatuus existimatur: Psalmus. In te cantatio mea semper, tanquam prodigium factus sum multis, &c. Pf. Lxx. 7. Hîc dilata de mundanorum finibus, respectu contemplativorum, & quia fines corum sunt diversi. Si porcus loqui sciret, alias irrideret bestias

quæ se veluti ipse luto non involverent.

Aliæ quæstiones multiplicari possent, & fieri, videlicet de processione Spiritus sancti : de errore Græcorum. An Græci sint in statu salutis. An eorum possit audiri Officium, & cum eis haberi participatio? Insuper quarè nominantur septem dona Spiritus sancti, & ad quid proderunt? Quare attribuitur Spiritui fancto clementia & bonitas. Et sic de talibus quæstio- B nibus quas relinquo. Revertamur ad finem faciendum, & omnem Christianam alloquamur animam, hoc pacto. Voca modò, quæfo, Christianissima anima, voca, & appella alta voce, fanctis desideriis, mediante bona Domicella oratione devota, gloriosum hunc hospitem Spiritum sanctum. Cum autem intrà te venerit, manifeste illi aperias per alteram domicellam, quæ janitrix est, & obedientia nominatur. Deinde tertia domicella, conscientiæ pax, ipsum reservabit. Tunc illi sobrietatis mensam parabis, veræ Fidei candelam, panem sapientiæ, vinum compunctionis, salem discretionis, fructum bonorum operum; sparges pulchram, ac viridem bonarum meditationum arborem, cum sanctarum cogitationum floribus, coram illo: hunc lætissimo vultu, & jocundè excipics, illi lavando aquam præbebis devotionis, calefactam boni amoris igne, devotionis & dilectionis. Deindè illi gratias ages, illum cubare facies purè & mundè in pulchro lecto, linteaminibus omni castitate C redolentibus. Benedicta est mulier quæ sic operabitur. Assirmo, hospitem talem, qui adeò liberalis, bonus, & gratiosus est, benè persoluturum symbolum, & vicem relaturum in hoc mundo; sed multo plùs in alio. Vides ô anima devota! vides quòd qui Spiritum sanctum recipiunt in hoc mundo, quasi semper sobriè, & sanctè lætantur, quæcunque illis acaccidat adversitas: habent enim Spiritum sanctum, qui eos consoletur, & in bona spe confortet. Non est jocunditas major quam bonæ, & sandæ vitæ; vides tales securè mori, & promptè, sine reluctantia. Quid mirum? Pergunt enim de carcere & captivita. te in gloriam, & perennem delectationem; noverunt optime quod qui bonum recipit hospitem, bonam expectat mercedem. Hi verò qui expulerunt Spiritum sanctum per varia crimina, sunt ferè semper triftes, non habentes puram lætitiam & liberam. Et si interdum videantur ridere, aut jocari, tristis est D impetrandam gratiam, ad veritatem absque errore dicen-& cantus oppressorum sensu captorum. Rectè sensu capiuntur, qui sese suspendunt, & perpetuò occidunt. Et demum in hora mortis audi quid misera corum faciat anima, quæ tunc in magna constituta est necessitate, angustia, & dolore; quærere vult, more suo, aliquam mundanam consolationem per quinque corporis portas; uti vult oculis, aliquam inspiciendo vanitatem; sed cos reperit clausos & obturatos. Quærit aliquam confortationem sumere per complanctum,

& ore loquendo, aut dulcem quempiam gustando cibum, dentes reperit clausos, & linguam amaricatam. Sic vult adducere consolationem aliquam per aures, sie per nares, sie per tactum vilem, & immundum: sed totum hoc nihil prodest, quia omnia claufa sunt per horribilem mortis seram. Tunc, tunc: quid miserabilis facit anima malè conducta, misera, sola, & omni auxilio, atque confortatione destituta? Fiunt illi insultus, & accusatur undique, ut ad æternam trahatur mortem, & perditionem. Deus, mundus, inimici, opera ejus, eam condemnant. Ipsa videt Infernum apertum ad se devorandum, ardentem ignem ad se puniendum. Heu! Quid facit ipsa? Quid dicit? Quid postulat quæso? Intrà se cadit, quoniam desperat ullum sibi affuturum subsidium; omnia enim in necessitate ei deficiunt, & cadit sub se per æternam damnationem. Sed sancta anima, benè & verè dicta Spiritus sancti hospita, in illa hora secum habet, & in se bonum hospitem suum Spiritum sanctum; hic est resugium ejus, auxilium ejus, consolatio ejus, eum amplexatur, illi adhæret, & omnia ad talisanimæ occurrunt subsidium, sicut ipsa cunctis rebus benè usa est ad Dei gloriam. Tunc locatur à Spiritu sancto ad perpetuum Spiritus sancti Regnum, remunerando & compensando parvum hospitium quod in hoc mundo illi præparaverat, quod Regnum nobis concedere dignetur Spiritus sanctus, qui est benedictus in secula seculorum. Amen.

#### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisensis

FESTO IN

SANCTÆ ET INDIVIDUÆ

### TRINITATIS

Videmus nunc per speculum & in anigmate. 1. Cor. xiii. 12.

Nter omnes materias, de quibus verba fieri possunt, non est unquam tam sobrie, cum tanto timore, & reverentia se tenendum (secundum quod dicit Aristoteles, & recitat Seneca) sicut cum de Divinitate sermo habetur. Et dicit sanctus Augustinus, nihil esse, quod possit quari fructuosius, inveniri dissicilius, & in quo errari possit facilius & periculosius. Tenete vos nunc, ô devote popule Christiane, cum magna reverentia, pace, filentio, fancta, humili, & pura devotione, intantum, aut plus quam feceretis in præsentia benedicti Corporis Jesu Christi: non quidem propter personam meam, absittalis præsumptio; sed propter Dei majestatem, & ad melius dum de benedicta Divinitate & Trinitate, ad nos illuminandum: rem etiam fructuosam; ad incitandum nos quò benè operemur, & Deum amemus. Salutemus sanctum Templum, Palatium, & singulare Divinitatis Tabernaculum Virginem gloriosam, & devotè dicamus illi: Ave Maria, &c.

VIDEMUS nunc per speculum, &c. ubi suprà. Finis, gloria, & felicitas humanæ creaturæ, est Deum cognoscere; sic probaverunt, & testati

## 1269 Sermo primus, de Sanctæ Trinitate. 1270

sunt excellentissimi quique, & elevati Philosophi, Plato, Aristoteles, Hermes Trismegistus, Tullius, & alii. Et quod ampliùs est, hoc tenore dicit summus Doctor noster Jesus Christus: Hac est vita aterna ut cognoscant te Deum. Joan. xvII. 3. Et Augustinus: Visio est tota merces. Et Psalmus: Ostende faciemtuam & falvi erimus. Pf. LXXIX. 4. Ad hunc namque finem, & intentionem, à Deo humana facta est creatura, uteum cognoscat, & in hoc superat omnes inferiores creaturas. Nulla enim est bestia, nec avis, nec piscis, quie ad hoc pervenire possit; quamvis ferè omnes alize excellentize, & perfectiones quæ in homine sunt, in aliqua bestiarum reperiantur, aut avium. Invenitur enim cognitio temporis præsentis, memoria præteriti, aliqua providentia futuri. Cernuntur quinque sensus corporales in eis adeò persectè, aut perfectius quam in homine. Canes absque comparatione perfectiorem habent odoratum, & etiam vultures, simea gustum, porcus silvestris auditum, aquila & lynces visum: ibi etiam reperiuntur imaginationes, phantasiæ, & variæ industriæ ad evitandum quod malum est, & bonum prosequendum. Ad hoc verò nulla pervenire potest bestia, ut Deisui habeat cognitionem. Ex quo clarum est argumentum, in homine esse animam quandam perfectam, immortalem, & divinam, cùm ipsa facta sit ad Divinitatem cognoscendam, ut eam laudet, & honoret. B Ideò facta dicitur ad imaginem & similitudinem Dei.Gen. 1. Homo enim tantò est persectior, quantò de Deo perfectiorem habet cognitionem. Sed quo pacto habebimus talem de Deo cognitionem? Respondet Apostolus in prædictis verbis, quòd pro præsenti vita non posfumus videre Deum, nisi in umbra, & in speculo. Nec tamen adhuc quælibet humana creatura sufficienter disposita est, ut hic Deum tali modo videat: aliqui propter corporis impedimenta quæ usum auferunt rationis; sive propter ætatem, ut pueri; sive propter infirmitatem, ut in maniacis, & sensu captis; sive propter malam complexionem, ficut in stultis à nativitate; alii impediti funt per abundantiam vitiorum, & malæ vitæ, & per defectum bonæ doctrinæ, & consuetudinem malam audiendi. 111. Physicorum. Averrois in Prologo. Sicut enim dicit Aristoteles. IIII. Etic. tales efficiuntur sicut bruta, & brutales sunt; nec tales homines dici debent, sed canes, porci, aut leones, secundum quod declarat C Boëtius, in hoc quòd magis assimilantur talibus brutis, quæ benè ordinata non sunt. Debet ergò quilibet homo peccata fugere, & malam consuetudinem; malitia enim impedit ne Deum cognoscere possit, & veritatem. Excacavit eos malitia eorum; Sap. 11. 21. Antè omnia, peccata carnalitatis animam obscurant, & impotentem faciunt, ne quicquam cognoscere posset de Deo, & rebus spiritualibus: patet ibidem 11. Sicut per exemplum videmus in speculo aliquo, aut oculo, si contaminata sint luto, & immunditia, oculus nil videre poterit, & in speculo nihil apparere. Magnoperè itaque argui debent omnes personæ, quæ non prohibent, neque interdicunt juvenibus hominibus ne sint dissoluti, dùm hi sub corum positi sunt gubernamine: ab omnibus cos protegere, & præservare debent occasionibus talium peccatorum: & quoniam tempore nostro plures omnibus peccatis ab corum incunte ætate dediti sunt, omnibus vitiis & omnibus turpibus immundiciis magis quàm D bestiæ, & singunt seabstinere non posse, nonagunt pœnitentiam, sed semper pejores efficiuntur & in pejorem labuntur casum. Quid mirum, si illi exiguam, aut nullam de Deo habeant cognitionem, si Deum non videant, nec in umbra quidem, nec in speculo? Qui igitur Deum cognoscere vult, sicut in hac vita cognosci potest, debet in primis benè vivere, purè, sobriè, & mundè. Debet insuper sæpenumerò reverti adseipfum, & intra se. Cur? Ut se cognoscat. Quoniam si semper extra te exeas, & animam tuam, per quinque corporales portas animæ, ad cognoscendum solummodò

Tomi III. Pars III.

ressensibiles ad extra; non opineris unquam te Deum benè cognoscere posse, & res divinas; sicut dicit Plato in Thimeo; sed eris serè similis mutis animalibus: ac si dicere vellet, animam non esse dignamad Deum cognoscendum, nec inter creaturas rationales numerari, nisi seipsam cognoverit. Psalmus: Comparatus est jumentis insipientibus, &c. Ps. xLv111.13. O pulcher-A rima inter omnes creaturas (dicit Dominus noster sanctæanimæ Cant. 1.7.) si te non cognoveris, exi,& sequere greges ovium mutarum. Ac si dicere voluisser quòd anima non est digna Deum ipsum cognoscere, nec esse inter creaturas rationales, si seipsam non cognoverit; sed de nullo judicet, nisi de sensibilibus rebus, & corporalibus. Dices cum insipienti in corde tuo, Non est Deus: dixit insipiens &c. Ps. x111.1. Nec mirum est animam humanam seipsam cognoscere debere, cùm sit imago, & forma summi Magistri, ad similitudinem Dei, & benedictæ Trinitatis; ipsa est pulchrum & admirandum speculum quod Deum repræsentat, de quo dicit Apostolus, nos benè Deum posse videre, sicut in ænigmate & speculo. 1. Cor. xIII. 12.

Memor sum superiori anno de tribus me dixisse speculis, naturæ, Scripturæ, & humanæ creaturæ; in præientiarum folum principaliter de tertio loquar, humanæ creaturæ, & de pulchra imagine benedictæ Trinitatis quæ ad intra relucet, cùm purificata est, mundata & benè polita per bonam vitam, sanctam doctrinam, per Sancti spiritus quoque operationem, & per veræ Fidei lumen. Verum est, me de hoc speculo plura dicere posse, & de hac imagine animæ, quæ non caperetis. Formo hîc Jesu Christiargumentum; Si terrena dixi vobis, & non creditis, &c. Joan. 111. 12. Si terrena in vobis dico, & ea non intelligitis, quomodò si cœlestia suprà vos vobis dicerentur, comprehenderetis? Scio tamen magnam esse consolationem, loqui audire de Deo, & divinis rebus; nec frustrà tempus eo in negotio consumitur; & si non omnes me intelligant, sicut simplices audiunt ad utilitatem in lingua Latina Ecclesiæ Officium, quamvis non in telligant. Exponam secretum quoddam colloquium,& ficut dialogum quendam devotæ animæ cum rationesapientisororesua, ad ostendendum aliqualiter modum perveniendi ad Dei cognitionem, & benedictæ Trinitatis, in simplicitate, & unitate,& potius immorabor rationibus, quam allegationibus.

Paulò ante in speculatione mea apparuit animam sic sapientem rationem alloqui, & dicere: Pulchra foror ratio, diù extrà me fuisti, per quinque corporalium sensuum portas, ad investigandum de Deo nostro, & sciendum, si quisquam te sacere posset certiorem. Quid dicis mihi? Quæ nova refers? Chara foror, tibi dicam, respondit ratio: investigavi per mare, terram, aërem, & per cœlum; terram autem interrogavi, si ipsa esset Deus meus. Respondit, non. Interrogavi mare, quod eodem tenore respondit. Interrogavi aërem, cœlum, solem, & stellas, si aliquid horum Deus meus esset; quæ omnia fimul clamabant sonora quidem voce: Deus nos fecit; idololatræ & pagani errant; nos dii non sumus; quærite eum alibi, & suprà nos. Hoc modo respondit mihi omnis sensibilis res & corporalis. Omnes mihi affirmarunt, se Dei appellatione indignas esse; habent enim multas imperfectiones, partes habent magnas & parvas, suntque mutabiles: convenit autem Deum omninò perfectum esse, immutabilem, & sine partibus. Quarè sine partibus! Quoniam totum est persectius sua parte, sicque aliquid esset Deus quod non omnem haberet perfectionem: ista videlicet pars non tantæ esset persectionis, quantæ esset suum totum. Soror mea ratio, postquam extra me Deum nostrum reperire non potes, sed aliquid est quod omnes illas res fecit; redi ad me, & me contemplare, quæ spiritualis res sim, & sine partibus, si forsitan non nihil novi audieris. Anima mea ita priùs feci. Consideravi prorsus qualifnam sis, quanta sit memoria tua, LIII 2

clara intelligentia tua, voluntas tua, immortalis essentia tua, vita tua spiritualis. Attamen Deus non es, nec pars Dei, secundum Manichæorum mendacium: mutabilis enim es de non esse tuo ad esse, de cognitione in alteram, de una affectione in alteram affe-Ationem, & de velle in velle, & sic subjecta es mutationi. Ideòque constat te ab alio factam esse; quo enim pacto potestatem habuisses creandite, cum prius esses nihil? Percipio tamen in te & suprà te aliqualiter Deum nostrum in ænignimate & speculo. Verum est (ait anima humana) me percipere suspensum quoddam lumen, bona soror ratio. Quæro à te quomodò esse possit, & quidest quod cognoscis, cum Deum nostrum cognoscis? Estne res colorata? Estne res illa illuminata, estne sonus, estne odor, estne dulcor, estne sapor, estne res quæ tangi possit, tractari, aut amplecti! Intratne per portam oculorum, aut aurium, aut peraliquem quinque sensuum corporis mei? Non, anima mea, Deus noster nihil talium est quæ ad extrà cognoscis. Et mirum: nos ipsi enim non sumus talium conditionum; nec sumus ego & tu albæ, nec nigræ; nec calidæ, nec frigidæ. non sumus res quæ audiri possit, odorari, gustari, aut tangi. Nihilominus cum Deum nostrum cognosco, cognosco lumen aliquod omninò aliud ab eo quod cernunt oculi. Audio melodiam aliquam, & hamoniam super omnes melodias. Odoro aliquem odorem om- B seipsâ dispersâ. Secundò, sequitur Deum esse sumnes odores excellentem. Sentio dulcedinem, & saporem aliquem. Facio aliquos amplexus; sed est valde magna distantia, & alterius modi quod dixi, quam fint hæ res sensibiles quas cognoscis. Noli ulterius quærere: aliter enim non possum declarare, aut monstrare. Rectè dicebat Plato, difficillimum esse, Deum invenire; ut Philosophus quidam tres petiit dies ad respondendum quid esset Deus, deinde decem, posteà triginta. Quanto enim, inquit, plus cogito, minus describere au nominare ipsum valeo; ficut in abysto non percipitur finis. Hoc non est mirabile: scimus enim incomprehensibile comprehendi non posse; alioquin tale non esset. Scimus rem quæ parvam habet cognitionem intelligere non posse tantum ficut virtus cognoscere potest, quæ altioris est cognitionis; ut oculus corporalis videre non posset id quod cognoscit imaginatio, nec posset comprehendere hoc quod ego ratio cognosco, brutum aliquod cognoscere non posset; quod illi dicerem de compluribus rebus quas C iis scio veras esse, & per diversas scientias cognosco clarissimè. Et quoniam Deus noster est, & esse debet sine comparatione perfectioris intelligentiæ, facilè sciri potest qu'od ipse seipsum & cognoscit, & scit, omninò alio modo quàm ego ipse cognoscere valeam. Et adhuc magnum est miraculum me aliquid etiam in umbra, & sicut in speculo de ipso cognoscere posse; sed hoc est per virtutem suam, & per lumen suum quod irradiat, & aliqualiter splendet super oculos meos spituales, & suprà te, anima mea, que es speculum, & imago divinitatem cognoscendi. Saltem pulchra soror ratio die mihi, quæso, Dei nostri conditiones, secundum quod eam cognoscere potes, ficut in ænigmate & speculo. Libenter faciam.

Inprimis confidero Deum nostrum rem esse immutabilem, & perpetuam, sine sine, & principio. Scis, tres esse Deos? Revera, anima mea, non. Non po-anima mea te ab alio quam à te factam esse. Con-D test eo modo concludi, & videre potes per id quod cludo ergo quod prima & summa causa per quam dixi, quoniam Pater, & Filius, & Spiritus sanctus socludo ergo quòd prima & summa causa per quam facta es, perpetua est, & immutabilis; quia non est, nec posset esse per aliquam priorem causam, & perfectiorem. Consimiliter ipsa destrui non posset; quia omnia ab ea dependent, & hanc primam causam per quam tu facta es, & creata, Deum voco. Insuper, anima mea, te cognoscere nequeo, nisi esse tuum, & essentiam tuam cognoscam; sed cognoscere non possum esse aliquod imperfectum (quale tu es) absque cognitione esse alicujus perfecti. Certum ergo est, me nil cognoscere posse absque hoc, quòd ut Deum

nostrum cognoscam, saltem veluti in umbra; quamquam non semper eam percipiam cognitionem, more noctuæ quæ nihil videre potest sine aliquali solis lumine; non tamen propter hoc folem in ejus claritate videre potest, nec quicquam de sole judicare; immò sol ei est veluti tenebræ, & obscuritas, quæ ni-hil ejus videre potest. Simili modo est de Divinitate, quoad visum meum spiritualem; quia etsi nihil·cognoscere possim, nisi per cognitionem divini esse; non tamen plenè cognoscere possum quale est ipsum Dei esse, nisi quòd scio ipsum esse, & de hoc minùs dubitare possem qu'am me simul esse, & non esse. Chara vatio, assentior benè Deum esse, & sic testantur omnia, secundum quod prius dicebas. Deum esse, est vox natura, inquit Damascenus. Ideò solet dici de aliquo valde certo: Hoc adeo certum est, sicut Deus est. Sed declara mihi unum solum Deum esse, & non plures. Novisti, anima mea, Deum nostrum omnem potentiam, & omnem perfectionem habere debere, quia debet esse perfectissima res quæ cogitari posset, aut inveniri, quò magiscogitari non po-test. Quapropter sequitur primò, Deum esse rem indivisibilem & spiritualem; id enim quod materiale est, divisibile, ac corporale, non adeò perfectum est in suis partibus, sicut spirituale, & quod totam virtutem suam unitam habet. Virtus unita fortior est mam vitam, & cognitionem. Id enim quod vitam hebet, & cognitionem, perfectius est, & præstantius non viventibus, & sine cognitione existentibus. Tertiò, sequitur Deum nihil de novo acquirere, aut deperdere posse; alioquin enim faceret se interdum non omnino perfectum, & sic tunc Deus non esset. Quia etiam prosectio est totum bonum suum, & perfectionem suam unitam habere absque mutatione de meliori in pejus, aut pejori in melius. Quartò, sequitur Deum esse sine principio, & sine fine in æternitate, omninò perfectum in essentia, in vita, in cognitione, in bonitate, & potestate, nihil amittendo, diminuendo, augendo, aut obliviscendo; alioquin enim non omnino perfectus esset. Quintò, sequitur Deum persectissime cognoscere omne quod est, fuit, & suturum est. Ideò meditari debemus diligenter quæ facimus, quia nihil usque adeò secretum est, quin ipsum cognoscat. Antè oculos agi-Judicis cuncta cernentis. Boëtius in fine, & est Augustini in Soliloquio cap. 14. in fine. Sextò, sequitur solum unum talem Deum esse posse, qui & ipse aliquam habeat potestatem. Ex te quæro, si illa eadem potestas in Deo nostro sit, an minor? Si dicis quòd Deus noster talem habeat potestatem : sequitur tunc ipsum non esse persectissimum, & potentissimum: si habeat illam eandem potentiam, est ergo sola unica potentia, quas tu duas dicebas.

Chara soror mearatio, ostendis 🍪 rectè quidem) solum unum Deum esse posse, propriè de Deo loloquendo; sed quomodò est quòd Lex nostra Christina dicit, esse unum Deum Patrem, unum Deum Filium, unum Deum Spiritum sanctum, unam Trinitatem. Si Pater Deus est, & Filius Deus est, & Spiritus sanctus Deus, nonne convenit concludere lùm unicam possunt habere potentiam, eandem perfectionem, unam & candem bonitatem, unam vitam, unam cognitionem; est omninò una res de his tribus; sed in creaturis aliis sic non est. Si enim Joannes homo unus est, & Robertus homo unus est, & Martinus est homo unus, tres sunt homines. Cur? Profectò quia unus non habet potestatem alterius, nec vitam fuam, nec cognitionem fuam: & quamvis, anima mea, & quæcunque alia creatura omninò Creatori suo assimilari non possit, nec factura suo factori (sicut

#### Sermo primus de Sancta Trinitate. 1273 I 274

imago alicujus personæ ad extrà aut in speculo non potest omninò esse similis in vita, in cognitione & potestate personæ illi quam repræsentat, nec umbra lumini) tamen aliqua invenitur fimilitudo, & per cognitionem imaginis (ut imaginis Regis) cognoscitur Rex quem repræsentat, obscurè scilicet & imperper te, & intrà te, sicut per imaginem quandam & speculum hæc aspicere possum quæ prius de Deo nostro dixi. In primis essentia tua immortalis est & incorruptibilis; sed multo persectius Deus noster talem habet immortalitatem ab omni corruptione alienam. Vitam habes quæ movet, & gubernat parvum suum mundum, totum videlicet corpus, ad libitum suum. Multo plus Deus vita est persecta quæ movet, & gubernat vniversum mundum undique, ad liberam suam voluntatem, & libertatem. Si enim Deus quod facit veluti coactè faceret, & tanquam nihil facere posset nisi quod agit; qualis esset perfectio, qualis libertas, quale arbitrium, qualis ei deberetur gratia? Si tu, anima mea, liberam ad corpus tuum, & affectiones habes voluntatem, multò potiùs libertatem habere debet Deus noster omnipotens super res cunctas. Et hîc erravit Aristoteles, & ferè omnes Philosophi. Quapropter Deo ingrati fuerunt, & in horribiles ceciderunt errores, in idololatrias, in contra naturam turpitudines, & negarunt liberam Dei provisionem, bonorum in altera vita remunerationem, & malorum punitionem, Obscuratum est, &c. Rom. I. 21. Tertio, formare potes, & facere in memoria tua, & in cognitione mille & mille mundos, quos ponere potes veluti in esse uno quodam spirituali intrà te. Quare ergò Deus non facere posset, & formare, ad extrà in materiali esse & visibili tot, & plures quàm tu cogitare posses? Non ergò est mirabile Deum posse facere miracula quæ in sancta recitantur Scriptura, & multò majora: nec mirandum est Deum posse operari majora quam nos comprehendere possimus; contrà stultos qui omnia se opinan-C mine, tua est, & utilitas mea. Et te meritò semper tur capere posse: nec mirandum est, si Deus mundum formaverit secundum prædeterminationem liberæ volontatis æternæ, quando, & quali modo ei placuit. Quartò, uno eodemque oculo motum percipis præteriri temporis, præsentis, & suturi, absque ullo in te motu. Quare ergò Deus cognoicere non posset res esse mutabiles sine sui mutatione? Quintò, tu per omnia membra es corporis tui, tàm in capite, quàm in pedibus, corde, & brachiis, absque hoc ut sis minor in minima parte, quàm sis in majori; sine hoc quòd intrà cor sis, simul es & in in capite. Quare Deus esse non posset ubique sine augmentatione, aut diminutione? Absque hoc ut diceretur extrà, sic quòd non sit intrà, & sine hoc, ut omninò comprimatur, aut concludatur, vel scipsum includat in quavis creatura. Sextò, tu es adeò liberæ voluntatis, & ea quæ tibi subjecta sunt perdere de potes. aut conservare ad libitum tuum: occidere aut non occidere; de una eademque terrea massa, aut plumbea, sive argentea, facere potes vas ad contumeliam, vel honorem; de uno eodemque ligno facere potes ignem & cineres, aut pulchram imaginem quam cu-D ta de sancto Bernardo, qui diabolo dixit: si pestodias. In grege tuo ovino accipere potes ovem unam & occidere, alteram autem custodire. Si duo tibi sint samuli, quorum uterque deliquerit contra vitam, & statum

tuum, unum tradere potes morti, & alteri parcere. Congruum igitur est & rationabile Deum posse facere de omnibus nobis creaturis suis ad liberam suam voluntatem absque ulla reprehensione, absque hocut ei dicatur: quare hoc agis? Et est contrà stultam præfumptionem humanæ creaturæ, quæ alteram vult inquire rationem & causam, quam justam Dei voluntatem; murmurando quidem contrà eam: quarè Deus falvet hos, & non illos; quare potius gratiam confert & remissionem his quam illis? Illorum qui

generaliter de humano genere captivi sunt in carcere peccati, saltem peccati originalis, nonne jus est ut gratiam faciat quibus placetei, nullam faciendo injuriam his quos dimittit in carcere in quo funt inclusi? Reverà sic nullus gratiam confert nolens: hanc libertatem, ô anima mea, habere vis. Nihil ergò melius fecte. Simili quoque modo, anima mea, dico, quòd A est, quàm semper humiliare te sub manu Dei potentis, & expectare gratiam suam, diligenterque ac devote eam postulare, intereà dum in hac vita fieri potest; qui enim sic perseveranter secerit, proculdu-

biò damnari non poterit. Devoti Auditores, hoc pacto mihi videbantur colloqui ratio sapiens, & anima devota, de benedicta Divinitate, atque de sublimitate sua, & majestate. Cùm intellexissem horum verborum finem, ex imo pectore suspirabam, & præ magna admiratione tremebam, prorsus stupidus, & extra me raptus. Clamabam cum Apostolo sancto Paulo Rom. 11. 33. O altitudo incomprehensibilis Dei & judicorum ejus, quis ea cognoscere poterit? Quis comprehendere posset sensus Domini nostri, justitiam suam, & misericordiam ejus? O verè Deus justissime & potentissime, ostende er gà me miseram tuam creaturam misericordiæ tuæ dulcedinem, non rigorem & justitæ tuæ severitatem; nihil enim in me est quod cam ferre valcat. Dulcissime Deus, tibi gratias ago de omnibus quæ mihi contulisti, ut te cognoscerem esse omnipotentem, justissimum, & optimum, & quòd intra profundas cordis mei tenebras splendere secisti mirabile lumen tuum. Merito itaque me nihil esse judico quoad tuam sublimitatem; sed rem esse inutilem, & stultam, quoad tuam infinitam sapientiam; me esse rem vanam & inanem quoad tuam bonitatem. Cognosco, & judico omne quod facis, & facere vis, justè factum esse, sapienter, dulciter; sive in puniendo per justitiam, sive parcendo per gratiam. In omnibus, Domine, (si placet) tua erga me utere gratia, sicut pius Pater erga silium suum, ut dulcis Dominus erga inutilem famulum. Gloria, Doamare debeo, tibi servire, atque honorare te. Si uti vis, Domine, (quod absit) si uti vis ergà me justitia, sicut Judex Justiciarius contra proditorem, & malefactorem captum, & talem convictum, & probatum: certè, Domine, justè merui illud, justè sacere potes; attamen propter hoc non dimittere debeo, nec cessare tibi servire, & honorare, quantum possum, & quamdiù, mediante gratia tua, non in talem cecidero errorem, in furiosam talem obstinationem, quòd te malum censeam, aut invidum, ut faciunt damnati. De misera creatura tua facere potes ad bonum tuum placitum. Nihilominus tamen faciam quod in me est, tibi serviendo, & me ad tuam refero misericordiam: intereà saltem te amando & serviendo, quemadmodum es dignissimus, Paradisi partem adipiscar. Quid enim est Paradisus, nisi te amare & servire? Et certè si ita complevero, usque ad finem Legem tuam, & Mandata, serviendo; fieri non potest quin mei miserearis. Misericordia tua, & promissiones verissimæ non minus ferre possent, quam Mater de filio suo, quod perirem. Notere veniam vellet & dicere : Miserere mei Deus, ipse veniam consequeretur. Inimicus inclamando ut dæmoniacus, alta voce abscessit. Sic complures faciunt, qui non dignantur ex corde pœnitentiam agere; ve- • rum continue volunt in corum immunditia permanere. Hic adduci possunt duo de duabus personis exempla: Una rogabat quòd si damnaretur, saltem ut Deus hoc ei concederet, ut eum semper amaret. Altera dicebat, se hîc recepturam aspersionem aquæ Paradifi, & quod in Inferno ipía se balnearet. Sic loquebar apud memetipsum, ut facere debet persona quælibet, terribilia, & admirabilia Dei cogitando Judicia; cùm iterum audirem animam devotam, & Llll 3

rationem sapientem, que accincte erant ad loquen-

dum de benedicta Trinitate.

Posteaquam de divina unitate collocutæ suissent, verum est rationem solam non fuisse, immò sibi Fidem bonam Christianam associarat, quæ rationis, & animæ illuminabat oculos, ad cognoscendum melius hoc quod relucebat in speculo, & imagine animæ. Deinde supervenit amabilis devotio, aut contemplatio, de qua in sequentibus sermonem habere potero, si brevitas temporis id admiserit. Bona soror, inquit ratio ipsi animæ: Tu es pulcherrima imago quam Deus summus artifex facere voluit ad suam artem ostendendam ad extrà, suam potentiam, suam sapientiam, benevolentiam suam; & omninò sicut inspiciendo aliquam benè depictam imaginem, sive sit in speculo aliquo claro, & polito, sive ad extrà in pictura, aut lapidum scissura, habetur cognitio de artifice qui imaginem fecit, aut speculum, quòd erat sapiens: pariformiter, anima mea, cum te propè aspicere posium, & in lumine Christianæ Fidei, habeo cognitionem aliquam talem qualis ad præsens sufficit de Deo nostro, quòd est una essentia in tribus personis, Patre, & Filio, & Spiritu fancto. Nonne es sola & simplex substantia? Sic profecto. Nihilominus tamen tres habes virtutes, quæ sunt, memoria, intellectus, & voluntas. De memoria nascitur cognitio, B & de memoria & cognitione procedit voluntas, & B amor. Ecce quo pacto, si habeas in memoria tua similitudinem, aut repræsentationem alicujus rei. Loquamur de teipso: potes deinde ponere hanc similitudinem tui ipsius in intellectum tuum per claram & actualem cognitionem, & cum te cognoveris, formabis in voluntate tua amorem aliquem, & dilectionem de teipso. Non dico, hoc adeò perfectum esse, quòd cognitio tua, & amor tuus de substantia tua sint; non enim ad istud posse habes; faceres tamen si posles; est'ergò hic memoria tua tanquam parens cognitionis tuæ, & de memoria cognitioneque procedit fimul amor tuus & dilectio. Per similitudinem aliquam (quamvis imperfectam) in benedicta Trinitate, Pater in seipso repræsentationem habet sui ipsius, & suæ Deitatis, atque cujuslibet rei quæ unquam fuit, est, erit, vel futura est; sicut ille qui cognoscit omnia, & potest omnia. Pater ergò potest illam repræsentationem de se, & de sua Deitate, & omnium C rerum ponere in cognitionem personalem, ut se dicendo, communicando, & diffundendo. Et quo-niam dictio, & communicatio illa impersecta esset, si non prorsus assimilaretur Patri; ei autem non prorsus assimilaretur, si non esset una, cademque substantia, & potentia, & sapientia cum eo: congruit hanc dictionem, quæ Filius dicitur, unius, ejusdemque substantiæ cum Patre esse, & hoc modo solum unus est Deus. Prætereà, nonne Filius persectè Patrem suum amare debet? Ità certè; nam omne quod habuit, ei contulit, nihil sibi ipsi retinendo, & tale ei dedit donum. Oportet ergò Filium per memoriam & gratitudinem dare donum Patri adeo perfectum, sicut est donum quod recepit, & sic facit: dat enim ei Spiritum sanctum qui est persectus amor personalis Patris ad Filium, & Filii ad Patrem. Ex quo sequitur Spiritum sanctum procedere tàm à Filio, quam à Patre, contrà errorem Græcorum. Videre potestis insuper Deum nunquam solum suisse sine persectissima D fundius accedit, ac intueturid evidentius, & fami-& jucundissima societate, quæ est Patris, & Filii, & Spiritus sancti. Proptereà non est interrogandum ubi Deus fuerit ante mundi creationem, & quid fecerit? Erat enim in scipso, & ducebat gloriosissimam, atque jucundissimam vitam Pater cum Filio, & Spiritu sancto. Et in hoc apparet necessitas, nec Deum solum esse dici posse, nec unquam solum fuisse. Bonitas enim sola esse non potest sine sui essusione, gaudium perfectum non potest esse sine perfecto amore; Persectus autem amor non absque societate est. Opor-

tet ergò in divinitate societatem esse: nec est intelligendum societatem illam tam diversam esse, & unius personæ extrà aliam, sicut in rebus cernimus corporalibus; hîc enim esset rudis nimiùm, & falsus intellectus. Ideò falluntur rudes Judæi, & Saraceni, & aliqui simplices homines, qui nihil intelligunt de rebus spiritualibus: Animalis homo non percipit ea que

Dei sunt. 1. Cor. 11. 14.

Attamen (dicit hîc anima) necesse est (velint nolint) ut aliquas res spirituales esse consiteantur, & quæ quinque corporalibus sensibus cognosci non possunt, & tu ratio rectè prædemonstrasti, & quælibet anima in seipsa id potest probare. Conveniens est hunc qui me fecit de nihilo, & tam pulchram, & inter alias admirandam creaturam, potentissimum esse: cognosco ergò prudentiam quam nec video, nec tango, nec gusto. Convenit : ipsum valde sapientem esse igitur sapientiam cognosco, & non per aliquem cor-poralium sensum. Postremò expedit eum esse magnæ liberalitatis, beneficentiæ, & benevolentiæ: nec sensibiliter cognosco quæ res sit liberalitas hæc, amor hîc, & benevolentia; sic dicerem de veritate, & justitia, bonitate, cum absolute considerantur. O anima mea (ait hîc ratio sapiens) reverà propriè·loqueris! Sed dico ulteriùs quod qui videre posset bonitatem, vitam, veritatem, & charitatem, ut per lineam rectam, & sine speculo cognosceretur, tollendo omnes imperfectiones quæ in creaturis inveniuntur. Divinus & fanctus Dionysius dat exemplum: sicut sculptor imaginum format suam imaginem, auserendo partes circunstantes, quoad usque imago persecta remaneat: sic cum auditur sermo de bonitate aut de veritate; qui omnem auferret impersectionem quæ in bonitate & veritate est tali qualem in te cognoscimus, anima mea, nos videremus, sed hoc hic persecte sieri non potest, niss in speculo & umbra. Cùm enim quis nititur intelligere, & flectit spiritualem oculum extra animæ speculum, nihil videt, nisi per speciale miraculum, aut valde subito, ficut est tonitrui abscessus. Si imago aliqua appareret in aëre absque hoc, ut speculum videretur, aut persona se speculans (sicut per artem perspectivam fieri potest) non est dubium quin per imaginem videretur persona, quamvis non opinaretur quis se eam videre, qui ignoraret quid-nam esset. Et hoc conspicimus in pueris, qui se speculantur, & imaginem puerum aliquem credunt esle, non autem talem imaginem. Sicut etiam recitatur de Narcisso, qui in fonte suam adamavit ima-. ginem. Sic faciunt fatui mundani, qui amant Dei imaginem, & in hoc peccant, atque falluntur. Nota de eo qui fuerat Rex, quia primum viderat solem in altitudine domûs, dorsum Orientem versùs vertendo. Nota de illo qui spinis pungebatur, dum pomorum mordere vellet umbram.

Inter secretum colloquium rationis & animæ quod libentissimè sentiebam, sustuli paulisper faciem meam, nelcio ob quam dulcedinem; & sublevamen quod à novo percipiebam: hoc mirandum non erat; dulcissima enim & benignissima soror sanctæ animæ, & rationis sapientis, descenderat, quæ nominatur devotio, aut contemplatio amabilis, & religiosa. Spiritus eam misit ad instruendum, & perfectius docendum secreta benedictæ Trinitatis in anima sancta; devotio enim proliariùs quam possit ratio sapiens. Amor intrat ubi cognitio foris stat, inquit Hugo supra septimum capitulum cœlestis Hierarchiæ. Deo placet revelarese, & sccreta sua abundantiùs devotioni, quàm rationi, dilectioni quam cognitioni. Hinc Seraphin proximiores

funt, quàm Cherubin.

In hac annunciatione, conjunctione, & secreto colloquio devotionis, & sanctæ animæ, taliter cavata & disposita est anima sancta Spiritus sancti operatione, quod Filius Dei spiritualiter ibi concipitur. Sed mihi digito compescere debeo labella, quoniam mysterium hoc, & collocutio devotionis cum anima sancta admodum secrete fit, & tanquam in silentio aliquo, & quibusdam tenebris intrà animam valdè propè, & intimè, profundissimèque tangens aurem spiritualem per sermonem quendam rationis, & cognosci non potest, nisi sola cum sola. Et per illam animam, cui devotio loquitur, & ratio etiam quæ proxima est, locutionem hanc intelligere non potest. Hæc est pax, qua exuperat omnem sensum. Philipp. IV. 7. Nemo quidem novit, nisi qui accipit. Apoc. 1x. 12. Considerate igitur, quomodò vobis hanc explicarem locutionem, quo-nam modo edisserem? Indè est, quòd interdum perfona simplex, devota, & Deum amans, altiorem habet, & digniorem cognitionem de Divinitate, sua potentia, fapientia, bonitate, dulcedine & benignitate, quam habuerunt Philosophi, aut complures do-Eti Theologi, & alii, qui sunt sine amore, & devotione. Postquam enim anima sancta, quæ ad Deum tendit, moverit alterum pedem, scilicet intellectus, ad viam Dei, credendo Deum talem esse sicut ratio illuminat, & vera Fides Christiana attestatur, eum etiam esse totum bonum, totum amabilem, & totum desiderabilem (totus est utique desiderabilis) tunc profert alterum pedem affectionis per amabilem devotionem, & transgreditur omnia, & per omnia fiducialiter; amor enim nihil timet, quoadufque Deo se jungat amori suo, dulcedini suæ, pla-B centique desiderio, & quoadusque de Deo, & amore tali fiat tanquam unus spiritus: Qui adharet Deo unus spiritus est, 1. Cor. vi. 17. Et amor transformat in amatum. Hic anima mutatur veluti in cineres humilitatis, in fornace ardenti veræ charitatis. Deindè efficitur ut pulchrum vitrum, clarum, mundum & purum. Et disponitur facile ad recipiendum talem figuram, & spiritualem proprietatem, qualem Spiritus sanctus illi dare vultad sui similitudinem, cui anima hecconjuncta est & conglutinata. Tunc anima esticitur speculum immaculatum, non gibbosum; planum, & politum ad æstatem repræsentandam. Et quia anima pro illa hora omnium obliviscitur, oblivio illa dici potest plumbum quod est in altero latere illius speculi; alioquin enim animæ oculus transgrederetur, & res videret terrenas, per quod impediretur à visione cœlestium. Et potest dici illa oblivio, umbra, obscuritas, & tenebræ in quibus Deus videtur; hîc anima Deum cognoscit, etsi non omninò taliter, & talem, qualis C ipse est ei, & qualis est Deus animæ devotæ? Psalmista. Qu'am bonus Israel Deus his qui recto sunt corde. Pf. LXXII. I. Bonus, dulcis, mitis, delectabilis, falus, amor, auxilium. Si imago quam facit sculptor ad suipsius similitudinem posset habere omnes conditiones sculptoris, videlicet esse talis vita, talis figura, talis intellectus, talis, sine differentia, naturæ; illa imago tunc propriè imago esset sculptoris in distinctione personali, relativa tali, qualis est inter factorem & facturam.

Ad meliùs intelligendum quod dictum est, & alias pulchras speculationes, adduci posset exemplum de speculis materialibus, quorum aliqua sunt fracta, alia figura. Alia ostendunt res ex opposito, & in compluribus hujusmodi deceptionibus: & omne hoc applicari posset per simitudinem ad speculum spirituale animæ, respiciendo Divinitatem, & res cœlestes. Hîc expedit animam formaliter memoriam fuam intrare absque extranea evagatione, & intellectum suum fugando, & auferendo. Non quidem auferendo, quia non potest; sed supprimendo, & oblivioni dando omnes nubes, obscuritatesque imaginationum, ac phantasiarum rerum sensibilium, quod factum est difficillimum. Hic est divisio spiritus, & animæ, & mors ejus, sive sopor, & requies, ubi cor vigilat.

Deindè voluntas separata esse debet ab omni carnalitate, ac turpibus, & immundis desideriis, ut in hac Trinitate pure Trinitas, reluceat divina. O quomodò hoc erit! Fortunata erit anima illa cui gratia hæc tribuetur? lætari debebit quòd taliter Deum suum cognoscere poterit. In hoc glorietur, (inquit Dominus) qui gloriatur, scire & nosse me. Jerem. 1x. 24. Et ad hoc magis prosunt lachrymæ, sletus, & devota suspiria, quam clarum ingenium, aut qualecumque studium. Sic se à nobis videri Deus nobis concedat hîc per gratiam, veluti in ænigmate, & speculo, & in Paradiso facie ad faciem per gloriam. Amen.

### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# E

ALIUS

SANCTA DE

### TRINITATE

Siterrena dixi vobis & non creditis, quomodo si dixero vobis calestia, credetis? Joan. III. i 2.

I dico vobis res terrenas, & non intelligitis eas: si dixero res cœlestes, considerate quomodò comprehendetis illas? Ad melius sciendum qualiter sit loquendum, & audiendum de sublimi mysterio benedictæ Trinitatis, & ad habendum propositorum verborum intellectum, scire dignemini, ô devote popule Christiane, &c. Præsumptuosa curiositas, quæ semper plus scire vult & inquirere, quam ad cam spectat, contrà Præceptum Apostoli: Nolite sapere plus quam oporiet; Rom. XII. 3. facit sæpenumerò errare rationabilem creaturam, tàm in statu Ecclessastico, quam extra illum: eò quod non est contenta credere purè, & simpliciter quod Deus præcipit credendum; sed vult, & conatur inquirere rationem illius, & evidentom certitudinem; immò etiam in veritate Fidei. Et dicet non credendum esse, nec sic esse posse, si per intellectum suum non comprehendat quod dicitur ei. Talem superbam curiositatem reprehendit Sapiens. Proverb. xxv. 27. Perscrutator majestatis opprimetur à gloria, Et Sa-piens alibi: Vix, & magno labore, veritatem hujus quod suprà terram est, & ad oculos nostros invenire possimus ait Salomon. Sap. IX. 16. Quod ergò superius in cœlis est, quis inquiret, quis intelliget, quis comprehendet? Hujusmodi rationem facit supremus Magister noster, & Doctor Jesus Christus, dicendo Nicodemo in verbis propositis: Si terrena dixi vobis & non creditis: quomodò, &c. Proposui verò maculata & immunda. Aliqua folummodò repræsentant colores rerum ad extrà, sine quacumque p magnum desiderium, & majus quam ad ingenium

desiderium, vel intellectus spectret loqui de sueorum, studium vel intellectus spectet loqui de sublimi benedictæ Trinitatis mysterio; nec sunt contenti ipsum purè credere; immò quærunt rationem. Sed prosequendo rationem Domini nostri, & Salomonis ad nos reducendum. Primò ad humilitatem veram, quæ est janitrix scholæ Jesu Christi, sine qua introire nemo potest, nec quicquam intelligere, vel addiscere quod prosit; immò quis offendit se in porta, quæ est valde demissa, pro hoc quòd caput anima, hoc est, intellectus, est nimium elevatus per superbiam, & curiosam præsumptionem. Veni humana curiositas, quæ tanta vis, vel existimas scire, & quæ interro-

Veni, te oro, gas, quid sit de benedicta Trinitate. & responde primum ad ea quæ proponam tibi de rebus terrenis, ur postmodum videre valeas qualem cognitionem de cœlestibus habere queas. Dic mihi, quæ res est sol, luna, & stellæ, quæ quotidiè inspicis, & quo motu universum cœlum defertur? Sed dices forsitan, hæc nimiùm à te distare: sic & magis est de Déo Creatore omnium. Sed descendo ad terram. Responde mihi: quomodò formantur nix, glacies, arcus cœlestis, aut iris, terremotus, fluxus marini, tonitrua, fulgura, & venti? Quomodò de A parva glande maxima nascitur quercus, ex ovo struthio qui ferrum comedit, vel pavo, vel phasianus qui tam pulchras habent pennas, vel alia avium genera admodùm dulciter cantantia, ut alauda, vel cassita, luscinia, vel philomena, & aliæ ejusmodi aves! Quomodô parva hirundo adeò benè nidificat? Aranea telas suas, aut formica provisionem, aut apis mel facere novit? Qualiter magnes attrahit ferrum, & quidam alius lapis stipulam, & piscis quidam echinus dictus, solum dimidii pedis longitudinem habens, trahit in mari adversus omnes ventos magnam navim? Quomodò ex herba fit vitrum. Qualiter theriaca, quæ fit ex veneno, fugat venenum? Quomodò calx extinguitur oleo, & inflammatur aquâ frigidâ? Quomodò ex dura filice feriendo falit ignis: & nix servatur in paleis, absque hoc ut liquescat; cùm tamen B fructus in straminibus, vel paleis, calorem adipiscatur. Si quis quæreret de admirabilibus sententiis quæ sunt, & de naturis earum; quid dicemus de floribus, & de corum pulchritudine & colore, ac virtutibus lapidum pretiosorum? Audeo curiositati affirmare quòd non potest minimæ rei, quæ sit in mundo, concipere virtutem, naturam, colorem, & figuram. Et sic de centum millibus veritatibus quæ de ea re affirmari possunt, quas Deus videt, & novit; adeò, ut Socrates, & Philosophi Athenienses Cinici, qui veritatem tantoperè quæsierant, & investigaverant, dixerunt finaliter, ipsam inveniri non posse; & hoc solùm sciebant, quòd nihil sciebant. Hoc scio, quòd nihil scio. Concludo ergò cum Jesu Christo, & Salomone, Si terrena dixi vobis, &c. Joan. 111. 12.

Sed dicetis mihi fortassis, ô devote popule Christiane, qui hîc estis; dicetis mihi, non per curiositatem vos scire velle, & concipere sublime benedictæ Trinitatis mysterium; sed vos habere velle, & scire C ditum, & diceret ei, ut sibi cura sit de Libris suis & modum ipsam credendi sine errore; & dicetis mihi sic, secundum nostri thematis verba, si cœlestia dicas nobis, quomodò credemus? Respondeo: benè, si estis socii humilitatis, non loquendo de humilitate quæ est ad extra in verbis, factis, & gestibus. Invenio in anima nostra duplicem humilitatis modum, secundùm duas quæ in ea sunt virtutes, intellectum videlicet, & voluntatem. Humilitas voluntatis est, quando ipsa se subdit voluntati alterius per obedientiam, & vult omninò quod vult voluntas alterius; altera humilitas est in intellectu, quando scire nostrum, & proprium nostrum judicium, ac propriam rationem, nos subdivimus ipsi scire & judicio, ac rationi alterius. Dico ergo quòd quemadmodum obligati sumus Deo ad faciendam omnem voluntatem ejus; sic sumus obligati eidem, intellectum nostrum (secundum quod dicit Apostolus, 2. Cor. x. 5. redigentes intellectum in cam figuraliter de materia nostra: non quòd velim captivitatem in obsequium Fidei) ponere in subjectio- D probare evidenter, vel concipere; hoc enim sieri non nem, & tanquam in captivitatem, ut credamus per Fidem, & ipsi serviamus; & per hoc videtis, qualiter credere possitis mysterium Trinitatis. Deus enim qui mentiri, & errare non potest, hoc nobis præcepit, & affirmat. Rationabile utique est ignorantem sapienti credere, discipulum Magistro, filium Patrisuo, sub-ditum suo Domino. Habemus de Pythagora primo-Philosopho, quòd ejus discipuli erant quinque annis priusquam auderent inquirere rationem rerum quæ dicebantur; nisi solummodò tantum quantum dixerat

Præceptor Pythagoras. Et reverà, si discipulus vellet mox inquirere causam omnium quæ diceret Præceptor suus ei, nec aliter credere vellet, nunquam perveniret ad scientiam: fortiori ratione credere debemus Deo. Ideò scriptum est: Nisi crediteritis, non intelligetis. Si ergo me interrogaveritis modo prædicto, Si calestia dixero: respondebo vobis, absque Fide intelligere vos non posse. Cognosco personam quæ semel tentata erat de quodam Fidei nostræ Articulo, & diù bellabat contra illam tentationem, multasque in contrarium habebat rationes: finaliter reversa est ad humilitatem, cogitando intellectum suum esse valde parvum, & obscurum. Tunc venit ei quædam claritas intellectûs, talis quòd omnis dubitatio ei ablata fuit, nec sciebat ablationis illius modum. Legimus in historia Ecclesiastica Lib. x1. cap. 9. quòd quidam Philosophus argumentis multum impugnabat Fidem nostram, nec quisque erat, qui eum se vincere posse cogitaret; venit senex quidam probus homo, & postulavit quòd ei responderet. Alii qui eum cognoscebant, in admirationem versi sunt; tandem data est ei audientia. Deindè proposuit simpliciter Philosopho Fidei veritatem sine argumentis, & interrogavit Philosophum, si ita crederet, & tunc dixit quòd sic; & quando suit processum contra eum argumentis, ipse etiam obviarat argumentis: sed virtute, & humilitate illius quæstionis conversus suit, & dixit præsentibus, quòd si sensissent virtutem quam sentiebat, ipsi se-querentur eum, quia erat bonus Christianus. Videte ergo quòd prodest humilitas ad res divinas credendas. Simile legitur de sancto Bernardo, qui dixit cuidam qui tentatus erat de Fide Sacramenti Eucharistiæ: Vade, inquit, & celebra in Fide simpliciter; sic fecit, & tentatio fimpliciter eum dimisit. De sancto Antonio legitur, quòd cùm admiraretur mirabilia Dei Judicia, dictum fuit ei : Antoni, de teipso cogita, Deus satis sapiens est, ut bene gubernare noscat. Et magnum mirabile est de simplicibus hominibus, qui intelligere volunt talem materiam, nec se referre ad doctos, & ad tam multos testes, scilicet Martyres; cum non sit tam parvus artifex quin sibi sidem adhiberi velit in suo artificio. Si litteris eruditus dicat latomo, murum suum sic faciendum esse, aut carpentario de domo sua, aut aurifabro de vase suo, aut coquo de cibis, & sic de aliis, unusquisque irridebit talem eruadeat scholam, nec curet de aliis artificiis. Multò majore ratione fides adhiberi debet docto de scientia sua, quæ difficiliùs intelligi potest. Et hîc manisestè videtur naturæ corruptio, cum simplices homines potiùs & citiùs credant nonnullas stultitias, & sortilegia ad verbum alicujus vetulæ, quam Fidei veritatem ad assertionem tam sapientum hominum Doctorum, & testium, qui miraculis, & morte corum hanc veritatem testati sunt, & sicut dicit Richardus: Domine, si decepti sumus, à te decepti sumus.

Credo quòd post hæc verba, ô devote Christiane popule, assumetis humilitatem in societatem vestram, ut credere possitis altum sanctæ, & benedictæ Trinitatis mysterium. Et si sic seceritis (quemadmodùm spero, & confido) sumam audaciam ducendivos in tres scholas, quas intrabitis, ut vobis aliqualiter dipotest; sed vobis adducam aliquam similitudinem, & aliquam speciem rationis, ad ostendendum quòd non omninò sine ratione credimus id quod credimus. Prima schola & primum speculum est naturæ. Secundum, est Scripturæ revesatio. Tertium, humanæ creaturæ illustratio. Te rogo naturam, Philosophorum magistram, & Dei filiam, te rogo, non quidem per curiositatem, aut vanitatem; sed per humilitatem, in bona siducia ut nobis dicas, si quicquam cognoscas de sublimi Divinitatis, & Trinitatis mysterio. Respon-

det natura, se certò scire quòd facta sit & formata à Deo. Sic respondet omnis creatura: Ipse fecit nos & non ipsi nos, inquit Augustinus. Sed quid est Deus in substantia sua, & majestate? Non possum intelligere, dicit natura, nisi per specialem revelationem. Nec rationabile est ancillam cognoscere omne confilium Domini sui, & Magistri. Ideò potiùs interrogari debet Fides, aut revelatio quæ est Magistra, quam ego. Tamen dicit natura; in schola mea per aliquas conjecturas, & interdùm de creaturis ego cognosco (quamvis valde obscurè) aliquam rem de majestate Dei, de sua Divinitate, virtute, & æternitate. Nam per visibilia mundi in-visibilia Dei cognoscuntur &c. Rom. 1. 21. Per magnitudinem rerum creatarum cognosco Dei potentiam, per pulchritudinem sapientiam, per or-A dinationem & boninitatem cognosco suam liberalitatem. Ideò cognosco tanquam per vestigium, & odorem; tanquam in speculo & umbra benedi-Etam Trinitatem; inquantum potentia attribuitur Patri, sapientia Filio, & liberalitas & bonitas Spiritui sancto. Video in omnibus rebus esse unitatem veritatem, bonitatem, & mensuram, numerum, & tendentiam. Video in cœlo rotunditatem, figuram, & ordinationem. Video solem, & ignem habere claritatem, lumen & calorem, & omninò in una substantia; unum pomum habere saporem, odorem, & colorem, & omninò in una substantia; unum triangulum, tres triangulos in unitate. O devota plebs Christiana, sic potest imaginari intellectus noster ut B natura loquitur in schola sua, & teneo nihilominùs nos non posse concipere omninò, & credere exempla quæ ipsa dat, & etiam est multò major dissimilitudo in benedicta Trinitate, quam similitudo. Ideò dicere vobis possum verba Jesu Christi: Si vobis dixero &c. Joan. 111. 12. Et per vestigia, & signa & umbras, pervenerunt Discipuli mei, inquit natura, ad unitatis Dei cognitionem, & suæ æternitatis, quamvis erraverint in multis rebus; quia non habebant humilitatem, & nimiùm inquirere volebant, nec Deum secundùm dignitatem suam glorificabant. Nonne audistis, quòd Plato, & Hermes Trismegistus, & aliqui alii expresse locuti sunt in divinitate esse Patrem, & Filium, sed ad Spiritum sanctum non pervenerunt ob corum ingratitudinem; & alii opinati sunt fieri non posse, ut in natura divina esset filiatio; nimis enim rude concipiebant, opinantes generationem Temper fieri per conjunctionem maris & femellæ, quod erat stultum cogitare, quia de tali generatione non fit sermo, cùm dicitur, Deum Patrem generare Filium.

Tenamus semper firmiter sociam nostram, & comitem humilitatem, & adeamus aliam scholam sanctæ Scripturæ in qua legitur, & docentur discipuli sui quadam revelatione, quæ est Magistra naturæ. Revelatio enim, quæ est Magistra naturæ, nos docet, tàm in veteri, quàm in novo Testamento, esse unum Deum in tribus personis. Revelatio docuit hanc veritatem ipsum Abraham, quando tres vidit, & unum adoravit. Revelatio docuit hanc veritatem ipsum David, cùm dixit: Dominus dixit ad me, &c. Ps. 11. 2. Et iterum: Dixit Dominus Domino meo, &c. Pf. cix. 1. Revelatio docuit hanc veritatem Isaiam, cum audivit quòd cantarent altis vocibus Seraphin: Sančlus, fanctus, &c. Isa. vi. 3. Et expressius 58. Cap. XVI. Non à principio in abscondito locutus sum: ex tem- D Et recte assimulantur joculatori, aut cursori qui non pore anteaquam sierent, ibi eram. Et nunc Dominus Deus missie me, & spiritus ejus. Sed in novo Testamento hæc veritas tam clare ostensa est per revelationem, quæ docuit Apostolos, ut contradici non posset. Nonne præcipit Jesus Christus ut baptizetur in nomine Paeris &c? Nonne dicit fanctus Joannes Evangelista expresissime, quod tres sint &c. Et si aliquisadmiretur de hoc quod dicit revelatio; ipsa facit ei, vel facere potest argumentum Jesu Christi in themate nostro, Tomi III. Pars III.

adducendo ei miracula visibilia & manifesta quæ facta sunt; quæ tamen nullo modo comprehendere posfumus. Si intelligere non potes (dicit revelatio naturæ Magistra) quomodò mundus fuit ex nihilo creatus, mare rubrum divisum, sol versus, mortui resuscitati, cæci illuminati, leprosi sanati, inimici ejecti, quæ sunt res sensibiles, & quæ videre potuimus ad oculum; considera qualiter concipies quod videre non potes, nec hunc qui habitat lucem inaccessibilem; siergò terrena dixi vobis, &c. In hac schola erraverunt omnes hæretici, ob desectum humilitatis.

Demum, maxime vellem, ô devota turba Christiana, ut benè intrare possètis tertiam scholam, quæadmodùm propria est in nobis, & intra nos, quam voco scholam humanæ naturæ, scholam animæ nostræ. Utinam ibi videre, & audire possimus illius scholæ Magistram, quæ nominatur divina illuminatio, vel illustratio, vel inspiratio; secundum quod dicit Propheta: Signatum est super nos, &c. Ps. IV. 7. Prosecto si hanc scholam intrare possumus, & in ea quiescere, videbimus ibi pulcherrimam benedictæ Trinitatis imaginem animam nostram, quæ facta est ad similitudinem & imaginem Dei, & per ipsam, tanquam per pulchrum quoddam speculum, legere possumus, & inspicere nostræ Fidei veritatem, & multo plus quam inschola communi, & generali naturæ, & clariùs, non autem verius, vel certius quam in schola Scripturæ. Sed dices mihi veluti per maximam admirationem, quare dubitem quòd non omnes possumus leviter intrare hanc scholam humanæ creaturæ, cum sit nostra, & nobiscum, & in nobis; sumus enim creaturæ rationales: Heu! veritas est; sed alibi est impedimentum: & quale impedimentum? Certè magnum, & diversum. Quod est? Est peccatum cum universa maledicta societate sua, & sequela, ac complicibus. Priusquam peccasset Adam, erat in ista schola, & clarè se speculabatur in hac pulchra imagine Trinitatis, & divinitatis, anima nostra. Sed cum peccatum intravit, secit eam obscuram, & circundedit eam ingenti quadam nube caliginosæ ignorantiæ, & fuit scholæ illius introitus tanquam clausus, & munitus; adeò ut vix posset quis intrare, vel videre divinam inspirationem, aut illustrationem, quæ est occultata, & circundata à magna nube veræ ignorantiæ; & hinc est, paucos esse homines, qui velint, vel dignentur, quærere introitum; sed currunt, & ambulant semper extra per res terrenas, aut adversas corum affectiones ad carnalem sensualitatem, quæ eas ducunt nunc hùc, nunc illùc, undiquaque fine requie: modò exit C extrà se homo per portam oculorum, videndo mundi vanitatem; modò per portam aurium, audiendo fabulas & mendacia; modò per portam oris, suprà escas, & per verba diversa; & per portam tactus, in diversis inordinatis delectationibus. Ideò mirandum non est, si non intremus scholam nostram quæ in nobis est, cum semper extrà simus. Et si interdum intrare velimus, ibi sunt phantasiæ, & imaginationes terrenarum rerum in maximo numero; ibi funt mala desideria in magna copia, quæ disturbant & impediunt istum introitum in scholam nostræ animæ. Et si forsitan parum accedimus, non permanemus, quia nec videmus, nec sentimus ullam voluptatem: immò mox revertimur ad perversam nostram consuetudinem, videndo, & defiderando mundi vanitates. habet pejus habitaculum, quam proprium. O utinam quis benè intrare posset, & introspicere in hanc nothram scholam, sicut faciunt Sancti ipsius Paradisi, & sicut saciebat Adam; quemadmodum etiam viderunt excellentes Theologi, qui omnem eorum curam tollebant à mundo; sicut sanctus Paulus, sanctus Augustinus, sanctus Hilarius, & alii. Qui benè intrare posset, & videre; dico vobis, quòd audiret divinam inspirationem, seu divinam illustrationem hujus

Mmmm

scholæ Magistram, quæ valde subtiliter, & profunde nobis loqueretur de excellenti mysterio gloriosæ Trinitatis. Ibi nobis ostenderet, memoriam ad similitudinem Dei Patris generare in se cognitionem; memoriam & cognitionem has simul producere amorem. Est ergo hic memoria, vel ratio ut Pater, cognitio ut Filius, & amor est ut Spiritus sanctus. Sed sicut dixit Jesus Christus: Cum terrena dico vobis, A & quæ in nobis sunt, nec tamen ea intelligitis, &c.

Omittamus igitur loqui de rebus divinis, & quarum cognitio nobis promissa est pro mercede nostra in Paradiso, & loquamur paululum ad instructionem, ac moralitatem. Et dicamus quòd sub Deo, benedicta Trinitate, nosipsos humiliare debemus in omni posse nostro, scire, & velle. Ordinatissimè, posse quoad hoc est appropriatum Patri, scire Filio, velle Spiritui sancto; posse nostrum infirmitate plenum est, scire nostrum obscuritate, & velle nostrum malignitate; nisi anima nostra se jungat Deo, & se associet tanquàm ad summam potentiam, sapientiam, & benevolentiam. Qui dicere vellet de parvo posse nostro in omnibus rebus, parva tentatio nos superabit. Dicit sanctus Augustinus, ubi se opinabatur plus posse, ibi majus erat non posse, cum considebat in propria virtute: & fortitudo interdum magis nocet, quæ est causa infinitorum excessium, bellorum, injuriarum, bibendo etiam & comedendo. Nota de illo qui volebat scindere panem. Scire est obscurissimum, sicut dixi; sed scientia Dei non deficit, & qui nimis scire vult in hoc mundo, delinquit, ancillæ serviendo, &c. Hoc Philosophi ostendunt per eorum errores, quo-modò parum scire possums, & manemus vani, & vacui, labimurque ad malignitatem, & delectationes. Sola delectatio Dei ea est, quæ nos satiare posset, & sanare, ac dulcem facere omnem hujus mundi tristitiam. Hoc patuit in sancto Paulo, sancto Laurentio, & sancta Agatha, quarum Fidem, & fortitudinem sequamur, ut eis in coelestibus associemur: Ad quæ, &c.

> JOANNIS GERSONII Doctoris & Cancellarii Parisiensis

### S E R M O

IN DIE CORPORIS CHRISTI

#### D E

# EUCHARISTIA. Memoriam fecit mirabilium Gorum miGricors. Ct.

Memoriam fecit mirabilium suorum misericors, & miserator Dominus, escam dedit timentibus se. Psal. cx. 5.

D bonum, jocunditatemque vertatur pulchra hæc, atque solennis Processio. Hic sumus, ut loquamur, & exponamus mysterium, & maxima mirabilia gloriofissimi hujus Sacramenti , cut dicit thema: Dominus noster misericors & dulcis, memoriam fecit mirabilium suorum, escam dedit timentibus se. Qui scire vult, qua reverentia, pace, & silentio verbi Dei cibus recipi debeat (præcipuè autem de Fidei nostræ mysteriis) intelligat quid dicit sanctus Augustinus, quod non minus est peccatum contemnere verbum Domini nostri, aut impedire, quam Dominicum Corpus inhoneste tractare. In quali tamen reverentia, & honore, se habendum sit in præsentia Dominici Corporis, unusquisque Christianus cognoscere debet, & teire, de quo dicam etiam in sequentibus. Videtis Processionern, & solennitatem hodiè fieri visibiliter;

sed dico quòd per verbum Dei, ut per septem vascula pretiosa, Deus hodie spiritualiter portari debet in civitate animæ, de vico cognitionis in affectionis vicum, ut Deus iple cognoscatur, & ametur. Hunc concomitari debent omnes virtutum Processiones, cum magna quidem solennitate. Domina Fides ministrare debet incensas tædas duodecim Articulorum: Spes debet eum elvare: quatuor cardinales virtutes ipsum portare debent: Charitas dicere debet dulcia, & devota cantica. Ad alias autem virtutes alia spectant officia. Ad unam quidem spargere viridem bonarum cogitationum herbam: ad aliam seminare, & dejicere fancturum affectionum flores diversos: pulcherrima est vilu talis Processio, tale cordis gaudium, talis exultatio. O devote populus, quis dabit, ut nunc talem faciamus Processionem? Felix fuerit anima illa quæ sic fecerit. Sed certé hoc digné fieri non potest sine gratia, & auxilio Spiritus fancti, civitatis hujus Domini, qui & portas aperit clausas per peccatum. Ad te igitur nos convertamus, Virgo gloriosa, ad hanc gratiam impetrandam, quæ ea es, in qua factus fuit, & formatus panis iste vitæ, panis Angelorum, & te salutabimus, dicentes: Ave gratia plena, &c.

MEMORIAM, &c. Scribitur ubi allegatum est. Confideranti sublime sancti Sacramenti mysterium, paulò antè mihi visum suit, quòd falsa, illegitima, & obstinata infidelitas, silvestris bestia, monstruosa, & simulata appareret in secreto cogita-tionis meæ. Turpis erat sigura ejus, nigra, obscura, multumque formidanda, oculos suos semper deorsùm fixos tenebat, quos claudebat: non enim aspicere poterat clarum superiorem solem. Cùm autem sese ostendisset ipsam, veluti per iram, & irrisionem turpiter exclamare cœpit. Simulata hæc infidelitas optime Fidem percepit loquentem, nec tamen eam inspicere poterat; nam solus aspectus ejus ipsam necasset insidelitatem. Fuit ergò impatientissima, & velutifuriosa, objurgans, & arguens verba hæc ipsius David nil esse, aut conducere ad propositum, aut ca nihilipendenda esse. Quid cogitas (inquit) has esse falsitates quas specularis, & meditaris, tuum amittendo tempus? Quomodò Jesus dare posset carnem fuam manducandam, & fanguinem fuum potandum? C Si tremerem, metuerem totus, & præ grandi sudarem fremitu; interrogandum profectò est minimè. Attamen confortavi memetiplum in hoc quod mox percepi, ipsam ab incredulis missam esse Judæis secundum Evangelii textum Joan. v1. 73. Litigabant ergo Judei, &cc. A tali Magistro, talis nuncius. Et cum me ad respondendum disponerem, posteaquam animum in me sumpsissem & audaciam. Sustuli aliquantisper oculos, & vidi Theologiam, fidelem & veracem gubernatricem sanctæ Ecclesiæ, de cœlis descendentem ad hæc inferiora; quæ postquam descendit in domicilium cordis mei, respexit paululum ex transverso per indignationem adversarium suum infidelitatem. Et sese mox me versus vertit, & ait D dulci ac secura voce; me in nullo dubitare debere quia Jesus Christus dare posset Carnem suam manducandam, & Sanguinem suum potandum: Momoriam, inquit, fecit mirabilium suorum. Ps. cx. 5. Dulcis ait, & misericors Dominus, secundum David prophetiam, memoriam fecit mirabilium suorum, escam dedit timentibus se. Quam escam? Escam pretiosi sui Corporis, & Sanguinis sui: Caro mea verè est cibus, & sanguis meu verè est potus. Jan. vi. 56. Nihilominus divina Theologia in suo perseverabat sermone, & dixit sic, si benè memini, veluti conquerendo, suspirando: O humana creatura, quibus tenebris ignorantiæ & falsitatis involveris; maledictum sit peccatum quod tibi talia adduxit, postqu'am creata eras in pulchro & claro die cognitionis, & veritatis, in statu innocentiæ. Sed ô stulta humani cordis præsumptio, quæ in obscurissima hac nocte omnia videre putas, & cognosce-

## 1285 Sermo de Eucharistia, in die Corporis Christi. 1286

re. O miserabilis conditio status tui, cùm sis in nocte illa obscurissima, & tamen meam recusas claritatem veræ Fidei Christianæ; quia videtur tibi, quæ decepta es, te satis clarè videre. Nihil vides quo ducaris, meum tamen recusas auxilium. Sed ô stulta humani cordis conditio, quæ prorsus comprehendere niteris opera & confilium Magistri tui, Dei tui, summi Domini, & omnipotentis, sapientissimi Imperatoris. Exiguus & pufillus nimium foret Deus noller, si nihil facere posset quod ingenium tuum usque adeò rude, saucium, obscuratum, omninò comprehende-re non posset. Te itaque humilies ut scholasticus, id est, discipulus coram Præceptore, saltus coram sapiente, ut creatura coram Creatore, veluti omninò ignorans, ad hunc qui omnia scit, & cognoscit. Reverà capere non poteris quod tibi monstratura sum, nisi primum credideris: Si non credideritis, non intelligetis. Bonos excipio Christianos, qui mihi credunt, & me sequuntur. Volo igitur ad corum consolationem, non autem per curiofitatem, & contentionem, adducere extra Scripturam claram rationem, propter quam Deus, supremus Dominus, ordinavit admirabilissimum hoc Sacramentum, & velatissimum pretiosissimi sui Corporis, & Sanguinis sui pro spirituali refectione animæ, relinquens mirabilia sua in memoriam, & miracula, suis servitoribus eum timentilitas, unumquemque Dominum ad benè gubernandum suos subjectos tres debere habere conditiones, potentiam, sapientiam, & benevolentiam. Potentiam ad eos tutandos. Sapientiam ad eos ordinandos. Benevolentiam ad eos amandos, & gubernandos. Et cùm Dominus, aut Princeps talis fuerit, unusquisque subjectus recognoscere debet potentiam, seu potestatem, honorare hanc sapientiam, amare hanc in Domino suo benevolentiam; alioquin talis subjectus ingratus esset, illegitimus, & animadversione dignus, seu punitione. Sed quis est ille Dominus, in quo hæ conditiones sic inveniantur, quemadmodùm in Deo nostro, qui in essentia sua, potentia est infinita, sapientia infinita, benevolentia infinita? Ideò unusquisque subjectus eum recognoscere debet esse talem, scilicet omnia potentem, omnia scientem, omnia amantem. Nec est Judaus, nec Saracenus, aut alius infidelis quisquam, qui hoc negare debeat.

Ad declarandam igitur hanc potentiam, sapientiam, erat ut crearet mundum, & inter alias creaturas ut crearet creaturam humanam, quæ eum Dominum cognosceret, illi honorem deferret & reverentiam; ad utilitatem quidem humanæ creaturæ, non autem ipsius Dei; & si etiam benè cognosci fecerit potentiam suam, talem formando mundum; suam sapientiam, ipsum ordinando; suam benevolentiam, ipsum fic conservando & gubernando; taliter quòd excusari non potest humana creatura, si illum non cognoicat Dominum. Modò quia opera illa sunt nimis communia, & nimis sæpèvisa, complures parvipendunt; in eo quidem quòd videtur eis Deum non posse, aut scire, aut velle facere aliam rem quam cam quam fecit, oftendit, & facit. Nonne icimus aliquos, etiam qui sapientes dicebantur, & Philosophi, illius fuisse erroris: negantes Deum quicquam de novo producere posse, non utendo materia quæ jam D discere possit quicquam, necesse est ut id credat est producta? Negabant ipsum mutare posse unam rem in aliam. Et pejus adhuc dicebant, Deum non gubernando providere ipsis hominibus; sed omnia regi fato, destinatione, aut fortuna; voluit itaque Deus perfidos hos destruere errores, & maledictos, venenososque à cordibus subjectorum extirpare; ideò dedit omni creaturæ humanæ expressium Præceptum ad credendum aliquas res, alias quidem ab illis quæ sentiri, & die quolibet percipi possunt per corporeos

Tomi III. Pars III.

sensus, sicut faciunt bestiæ, ut credendo omnes homines Deum suum cognoscerent, judicarentque eum omnia potentem, omnia cognoscentem, & omnia gubernantem, ad puram suam, & liberam voluntatem, absque limitatione, aut contradictione quacunque. Et illa est causa, propter quam Deus misericors Dominus memoriam fecit, & recordationem mirabilium suorum, hanc dando escam; ut humanus intellectus subjectus esset ad credendum de eo, quòd est omnipotens, & potest omnia facere multò plura, quàm creatura humana intelligere possit, & omninò aliter quàm esset secundum communem naturæ cursum. Reverà parvus nimium & impotens foret Deus noster, si nil aliud facere posset præter illa quæ tu assuetus es videre, bestiarum more; aut si sapientia taliter esset numerata, ut nihil facere posset, nisi quod ingenium tuum stultum & obscurum comprehendere posset; aut quomodò eum amaret voluntas tua præ omnibus aliis creaturis, nisi gratiam suam spiritualem cognosceres ac benevolentiam suam, & ejus de te, & ad te providentiam fingularibus modis alio modo quàm ad bestias? Cognoscere ergò potes quare Deus memoriam fecerit mirabilium suorum in sancto isto Sacramento: Est enim, ut intellectus tuus se illi subdat per omnipotentiæ suæ cognitionem, & immensæ suæ sapientiæ, atque voluntas tua prorsus dedita sit ad illi obedienbus, eique servientibus perpetuo testamento dedit il- B dum, amandum, charum habendum, gratiasque lud. Non dubium est quod nec ipsa negabit infide- agendum, cum talem, adeòque specialem curam tui habeat gubernaminis per singularem benevolentiam. Non ideò hîc audiri debet illegitima infidelitas, ingratitudinis plena, quæ injuriis afficiat Dei potentiam. De sapientia & benevolentia murmurat, ac dissidit, dicendo: Quomodo posset Jesus dare, &c. Bono quidem jure Deus potest, vult, & scit. Sic facere potest, etsi non esset nisi ad confundendam stultam humani cordis præsumptionem, & damnandæ suæ ihsidelitatis, quod omninò sibi subdi non vult. Sic loquebatur Christiana Theologia, bona, religiosa; cùm infidelitas non diutiùs continere potuit, quin alta voce diceret, quod diù impatienter valde in corde, & modis, inter dentes suos rodendo murmuraverat. Et adducebat multas rationes frivolas, dicens, Deum sic facere non posse, secundum potentiam suam, sapientiam, & benevolentiam, quod panis mutaretur in carnem, quòd res tam magna sub tam parva re contineretur, & quòd unum idemque corpus in tot esset locis. Infuper quod panis confecratus nullam à non & benevolentiam ad extrà, quamvis etiam opus non C confecrato habet differentiam, quin corruptioni subjectus sit; & tamen Deus immortalis est. Demùm non videre benevolentiam, cum, ut dicitur, mali efficiantur pejores. Et boni quo pacto meliores efficerentur quoad animam per corporalem escam, quæ animam illam non intrat? Quapropter mirandum non est, ait infidelitas, si quæram, quomodò? Est-ne idololatria hoc? Quomodo potest Jesus dare, &c. Sed ad omnia hæc argumenta & similia non fuit dignata respondere Theologia: immò dixit obstinatam infidelitatem dignam non esse quòd talia coram ea declararentur mysteria, nec coram adhærentibus sibi Judæis, aut falsis Christianis. Hoc esset ponere margaritas ad porcorum pedes, & sanctum dare canibus. Dixit infuper, nunquam mylterium hoc intelligi polle plenè sine Fidei lumine; nisi eredideritis non intelligetis. Nota de Pythagora. Scholasticus priusquam adquod Præceptor suus illi dicit.

Postremò, Theologia infidelitatem misit ad scholas; non quidem ad quascunque, sed scholas suas Theologiæ, approbatissimos & electos legendo Doctores: sed infidelitas ire non dignabatur, nec quicquam proficere hæreticis suis, Judæis, & aliis incredulis. Redii ad meipsum, & per auxilium veræ Fidei, suique luminis, Theologiæ scholas intravi, ibique intellexi quomodò respondendum esset, infidelitatisque Mmmm 2

solvendæ rationes. Si autem aliqui, qui in his scholis minimè fuerunt, omninò has prædictas solutiones intelligere, & comprehendere vellent, non admodùm magna foret humilitas, ut videtur. Unusquisque suum curare debet officium; non est scientia usque adeò parva, quæ perfectè sciri possit absque studio diligenti & longo, & mediantibus bonis Præceptoribus; immò nec murus fieri posset ex plastro, qui malis est multum sine longo usu; nec posset aliquis benè cibum aliquem præparare, aut calceos facere, aut se-A ras fabricare, aut horologium, aut scire venandi artem, aut aucupandi. Multò minus præsumere debet homo simplex quòd possit ad primum verbum altissimam, & dignissimam omnium scientiarum adipisci, quæ ingenium requirit subtilius, elevatum magis, & minus impeditum ab omnibus aliis terrenis curis. Si Clericus mechanicorum discernere vellet artificia, mox illi dicerent quantumcunque parum scirent: Curam geras Librorum tuorum. Si tamen aliqui alii quam Theologi velint audire loqui de sublimi hujus Sacramenti mysterio pro corum consolatione humiliter, devotè & sobrie, non autem per superbam præsumptionem, & per curiositatem, & dicendo nil se credituros nisi intelligant; dici potest rectè: de hoc recitatur ad laudem sancti Ludovici (si benè memini) quòd miraculum quoddam tempore suo factum suit in sancti Sacramenti approbationem, ficut sæpiùs tempore nostro etiam. Dixerunt familiares sancto Ludovico, ut iret visum prædictum miraculum. Quare irem, respondit sanctus Rex, benè credo Sacramentum B lis autem est scientia nostra quæcunque quoad divinam absque hoc'ut novum videam miraculum. Reverà fuit hæc responsio boni & firmi Christiani, qui Deo absque vadio aut pignore ullo credebat. Vadia Fidei funt miracula & rationes. Pari modo debet unaquæque persona Christiana credere in Deum, & opera ejus', non immorando solummodò rationi: alioquin enim talis persona non potiùs crederet in Deum, quàm in quemcunque hominem mundi. Nullus est homo tam infimæ conditionis, cui non crederes, fi dicti sui bonam adduceret rationem, & clare ad omnes responderet objectiones. Quamvis si in Fide Christiana; & in hoc Sacramento vadia quæras, & testimonia ad credendum mille habeas, & mille personas sanctissimæ vitæ, & scientiæ altissimæ, quæ hanc testatæ fint veritatem ad mortem usque sustinendam, & per mille miracula. Ipse etiam Berengarius, qui hujus Sacramenti veritatem impugnabat, post Confessionem suam cum venisset ad mortem, dixit in die Apparitio- C pus Domini nostri mensuratum esse secundum nis: "Hodie Deus meus apparebit mihi, aut ad meam "falvationem, quemadmodum spero propter meam "pænitentiam; aut ad meam damnationem, quemad-"modùm timeo propter illos quos averti ad malam viam. & emendare nequivi. Judicate hîc quantum malum sit, esse causa peccati alterius, & præsumptuose loqui sine mensura contrà Fidem, & veluti ipse prorsus nova esset: ut faciunt nonnulli, qui seipsos sapientes reputant in omnibus scientiis propter divitias corum, aut corum statum, aut vulpinam, & malam in terrenis rebus fubtilitatem, volunt unicuique verbo suo, de quacunque loquatur scientia, ab universis omnino hoc modo assentiri: Dominus meus. benè dicit: Jus habet. Tunc tales quærunt non humiliter, sed arroganter: Quomodo posset Jesus, &c.

Revertor ad infidelitatis argumenta, & oftenfurus. sum humilibus quod Judzei ex una parte, & generaliter omnes rationales homines talia percipere possunt mirabilia, vel adeò magna in mundi gubernatione. Si mirabilia hæc non essent tam communia, quæ tamen non perfectius intelligi posiunt, quam sancti Sacramenti Altaris mysterium, in quo Deus memoriam se-cie mirabilium surum dando escam illam timentibus se: si miraris quo pacto panis transubstantietur in verum Jesa Christi Corpus; considera quomodò panis materialis, & vinum, convertitur in itomacho tuo par-

tim in carnem, partim in sanguinem, & partim in ofsa, partim in nervos, partim in medullam, partim in crines, partim in ungues. Quomodò petræ durissimæ convertuntur etiam in ventre columbrarum, & ferrum in animali quodam, & cinis mutatur in vitrum, ovum in pavonem, parva glans in tam magnam quercum; mille & mille tales sunt mutationes, de quibus non scitur alia ratio, nisi quod videntur adoculum. Quare ergò Dominus noster facere non poteil aliqua quæ non possumus nos percipere? Sed etiam Judæi credunt, & confitentur mutationes valdè mirabiles factas fuisse per Prophetarum antiquorum verba, ut de virga Moysi in serpentem, aquæ in languinem, pulveris in muscas, virgarum prorsùs ficcarum in virides, mulieris Loth in petram, aut statuam salis. Mille modis etiam concedunt mutationem primi cursus naturæ, quemadmodum mare se divisisse, Jordanem se convertisse, mortuos fuisse resuscitatos, solem stetisse. Pagani etiam credunt juxtà fabulam Diomedis, socios in aves fuisse conversos. Socii verò Vlyssis diversæ factæ sunt bestiæ per mulierem quandam incantatricem, Cyrcedictam. Et Philosophus quidam Apuleius dictus, de seipso affirmat, se in asinum suisse conversum; & secit Librum quendam de mirabilibus quæ tu cognoscere non potes. Sic in omnibus scientiis sunt excellentes Magistri. Si puer aliquis in nullo credere vellet Patri, Matri, aut Præceptori, nisi daretur causa & ratio quas ipse intelligeret, irrideretur, aut verberibus afficeretur: quascientiam? Sed dicis, te videre non posse quomodò tam magnum Corpus sub adeò parva hostia esse possit. Doce me quomodò omnes figuræ, & imagines quæ erunt, sunt, vel esse poterunt, sunt plenè scriptæ, aut figuratæ in minima re corporea quæ sit: ut in uno corillo, aut grano frumenti. Exemplum: fol est sine camparatione major oculo tuo; attamen oculus tuus de ejus judicat quantitate, & intellectus tuus recipit universum mundum intrà se per cognitionem. Si dicas, non esse simile, quia sol non est in oculo tuo per suam quantitatem, 'nec etiam mundus in intellectu tuo. Dico tibi quòd Corpus Domini nostri, quamvis verè sit in sancto Sacramento Altaris; non tamen sic est ut vinum est inclusum, & mensuratum secundum vas suum, aut aqua n una olla, aut ficut ego sum in tunica mea: hoc est quod fallit complures, quia opinantur Cor-Hostiæ partes, & pedes esse ad unam partem, corpus verò ad aliam. Corpus Jesu Christi est undique in Hostia personaliter. Scis & credere debes, quòd Deus scit, & potest invenire modum ponendi corpus ad locum aliquem, per alium modum, habitudinem, & ordinem, quam tu communiter percipias. Et breviter Corpus Domini nostri est in Sacramento; quia sic panis conversus est in Corpus suum quod in cælo est; quòd si Corpus Domini nostri non esset priùs, fieret de novo; per exemplum solis, respectu luminis, quod priùs factum suisset à Deo solo, deinde à Deo, & sole. Ad tertium, & per hanc rationem, & mutationem, est in una quaque parte Hostiæ totum Corpus Domini nostri, sicut anima est Dest tota in capite, & tota in pedibus; sicut imago tua tota est in mille speculi partibus, licèt simul eam non videas nisi in uno loco, nisi speculum ipsum disrumpatur. In cœlesti arcu sunt in una quaque parte ejus, quantumcunque parva, omnes colores qui apparent. Nec etiam hoc incredibile est quòd unum corpus fit in tot locis. Miraculum habemus de sancto Ambrosio qui simul suit Mediolani, & Turonis. Et de aliis pariter. Deus à novo in hoc loco creare potest corpus novum, quare ipsum ponere non possum cùm est alibi?

Ad quartum me converto, ad respondendum huic

# 1289 Sermo de Eucharistia, in die Corporis Christi. 1290

quod dicit incredulitas, non esse sapientiam, credere unam partem panis manentem alteri similem, in Deum mutari, aut in corpus suum, & quòd corrumpi possit talis pars panis. Teneo, & respondeo, quòd omnes hæ mutationes quas vides, solum sunt ad extrà in accidentibus; & si aliquæ generentur substantiæ, ut vermes, aut ficut nutrimentum in corpore tuo, hoc oft per aliquam materiam, quæ est juxta, aut quæ est de novo formata. Si etiam respiceremus diversitatem Hostiæ consecratæ ad non consecretam, qualis virtus, aut laus esser illud credere quod nos videmus? Adjicio huic, Corpus Domini nostri maculari, aut deturpari non posse, in quocunque loco positum, non plusquàm lumen solare, aut aliam rem spiritualem, sicut anima suam non amittit puritatem per corporales immunditas. Non debes igitur hîc habere horrorem, aut abominationem, aut cogitare hîc quamcunque rem inhonestam. Ratio corrigere debet corporis judicium. Videtis folem ab oculo duorum pedum dumtaxat judicari; baculus partim in aqua, & partim in aëre, fractus apparet. Vnica faba sub digitis suprà se invicem positis apparet duze, & sic de misse illusionibus quas corrigit ratio. Ratio autem dirigi debet per summæ veritatis lumen. Pariformiter dico in hoc Sacramento sancto. Hi bestize sunt calciave, qui nil volunt credere, nisi quod corporesentiunt.

Ad quintum. Demum quærit infidelitas, qualiter Sacramentum hoc prodest bonis; nocet autem manocere huic qui fortes habet febres; sic de cibo aliquo: ficut ignis corporeus tormentis afficit animam; & generaliter omnis res per quinque sensus actionem fuam faceret in anima, mediante corpore.

Adsextum. Quarè non est idololatia, quia adoratur Deus solum? Scio argumenta multiplicari posse: verum, etiam darentur solutiones. Nos autem hic non sumus ad curiosè disputandum, aut in scholis legendum; sed ad humiliter credendum fanctum hoe mysterium, & reverenter amandum, ut non fimiles fimus Judæis infidelibus, qui litigabant ad inuicem, dicentibus: Quomodo dare porest oscam timentibus se, &c. Reverà bcnè poterit secundum potentiam suam, sapientiam, & benevolentiam. Omittam ergò omnem hanc difputationem, & convertam meipsum in exhortationem, bonamque monitionem faciendam ad dandam escam timentibus eum.

Pulchra anima, Christiana anima, pulcher ô devote popule Christiane, quod est cor quod cogitare posset? Quæ est lingua quæ recitare sciret dulcisfimam, & inæstabilem Domini nostri bonitatem? veri nostri Patris, veri Creatoris? Nihil eramus, ipse nos fecit; unanimiter cibo indigebamus, & esca, non solum quoad corpus, sed multo plus quoad animam. Ministravit nobis, & dimilit pretiolum Corpus luum in elcam, & Sanguinem suum in porum: non quidem in propria figura visibiliter (quoniam nihil hoc profecisset caro enim non prodest quicquam) sed invisibiliter & spiritualiter, ficut anima invisibilis est, & immortalis, fic debet esse sua spiritualis. Quæ esca? Amor, Dilectio, Fides, Spes, & aliæ virtutes. Quis dat hanc escam? Dominus noster per digni sui Sacramenti mysterium. Pulchra anima, anima Christiana, anima mea, si contrà tentationes debilis es, ità veni huc ad fontem Domnispotentize. Figura de Elia. Si stulta es, & invalida ad inimici tentationes evadendas, accede ad totius sapientize lumen. Figura de Jonathan, fractione panis. Si dura es & ad benefaciendum frigida, immitte te fornaci totius amoris & benevolentiæ. Quia hic propriè, & veraciter est qui scit omnia, & potest omnia, inflammat omnia, & comburit omnia amoris igni. Nonne cor nostrum ardens erat in nobis? Luc. XXIV. 31. & illud: Deus noster ignis consumens est. Hebr. xn. 29. Qui aliis dominatur fumere hîc de-

bet exemplum, & speculum doctrinæ imitandi summum sirum Dominum, hoc est, quòd sit talis in subjectos suos, qualem vult Deum esse sibi, & qualis de facto sibi est. Habeatis potentiam, sapientiam, & benevolentiam; habeatis sapientiam, non quidem. ad ipsos destruendos, sed desendendos jure & justicia, sive sit contrà extraneos inimicos, sive (quod pejus est) contrà ipsos Principes. Habete sapientiam, & prudentiam, non verborum solummodò, non sciendo ipsos gravare, & deplumare, & ipsorum bona subtiliter attrahere; sed eos benè sciendo in pace ordinare, in debita libertate, ne quis exheredetur, & injustè perdatur. Habete benevolentiam ad eos benignè & humaniter amandos & tractandos, per misericordiam & clementiam. Sed modo omitto Dominorum gubernamen. Satis eis dicitur, & satis sciunt; sed in ipso facto est magisterium & in ipsis, & in aliis, hac est infirmitas nimiùm communis, & mihi, & humano generi. Redeò ad fancti Sacramenti materiam, & dico, Christianam animam frigidam esse, & congelatam, quæ mollis non fit in præsentiarum ex tam magno igne dilectionis. Nimis gustum amisit qui hune non percipit saporem; nimis est opilatus qui non hunc odorat odorem; nimiùm est mortuus qui non resumit vitam, & vigorem. Pulcherrima anima, anima Christiana, si pulchritudo aut dulcor rerum corporalium (quæ solum sunt umbræ, respectu pulchritudinis, & dulcoris divini) te usque adeò trahunt, & per lis? Quæstio hæe admodum exigua est. Nonne vi- B talem voluntatem ad eas amandas & prosequendas, demus idem vinum prodesse alicui homini sano, & interdum etiam usque ad graves infirmitates, aut usque ad hoc ut aliquis stultus efficiatur, & furiosus (ficut apparet in stulto amore viri & mulieris.) Quid tibi impedimento est, ut non muteris ad præsentiam hujus pulchritudinis, & dulcoris summi ac divini? Tu capis talem voluptatem in pretiosis lapidibus propter eorum virtutem. Non cst virtus similis huic; etsi dicas te res spirituales videre non posse in Sacramento fancto ut vides res corporales ad extrà; sed debes, & potes videre spiritualiter per veram Fidem; & sentire tactu per devotionem.

Hic igitur est principalis desectus Fidei veræ, benè unitæ, & actualis, ac devotionis; propter quem defectum non funditùs percipis sancti hujus Sacramenti dignitatem, nec amorem, & charitatem hujus qui ibi continetur, quam tibi, cum pro te mori voluit, demonstravit; mori quidem tam ignominiosè, ac cum magna angustia: non cogites mirabilia sua. Alius defectus est, quòd tu accedis ex amore prorsùs mortuo per peccatum mortale: quid mirum si nil boni percipias seu sentias? Quid mirum, si pejor hinc evadas? Sed quæres quam securitatem habere possis, qui te dignum esse ostendat quòd dignè hoc recipias Sacramentum, postquam oportet hominem esse in gratia, nec tamen scitur quando quis sit in gratia constitutus? Pulchra foror, anima mea, sufficit te pœnitentem esse, & confessam de omnibus peccatis tuis, cum bono proposito non recidivandi, Deo auxiliante. Et si hoc habeas, tu scire potes te dignam esse, non quidem certitudinaliter quin falli possis; sed certudine tali, quæ ad hanc sufficit materiam, & fine hoc quod facias novum peccatum recipiendo hoc Sacramentum. Fingamus etiam pro tunc te in peccato esse, te ignorante.

Attamen si sic sit, quòd sis in peccato, aut in proposito peccandi, specialiter peccatis immundis, & abominabilibus; magis inhonoras hoc Sacramentum, quam si ipsum in lutum projiceres; rursum enim crucifigis Dominum nostrum, inquantum in te est. Assimilaris Judæ, qui prodidit Dominum suum osculando, venis ad nuptias non habens vestem nuptialem; ideò dejicieris ligatis pedibus, & manibus, in horribilem Inferni carcerem. Te enim præsentas effrontem coram corporali facie tam magni Principis, tam magnæque majestatis, tu qui es proditor, osor, per-Mmmm 3 secutorque ejus, nee tamen verecundia afficeris, nec timore. Alii dicendo Missas cum hoc quòd sunt male interiùs ordinati, irreverendissimè ad extra se habent in gestu, & modo. Mirum est, dignationem, & patientiam in Deo tam magnam esse, quòd non subito confundat, aut per seiptum, aut per Angelos suos cos qui scienter indignè recipiunt, ad maximam corum damnationem, & perditionem sæpiùs in hoc mundo, nec tamen pœnitentiam agunt, quod grave cit ad finalem corum damnationem; Fiat mensa corum A

deserta. Ps. LXVIII. 26.

Dices fortassis, tanta bona, & prosperitates accidere huic qui quotidie indigne recipit, sicut illi qui cum magna recipit devotione. Te rogo, quid bona voces, & prosperitates? Si loquaris de bonistransitoriis, & defectibilibus; benè esse potest in aliquibus qui recipiunt hîc præmium corum; sed hoc est ad grande corum malum, & per ir m Dei; nimis enim care posthac hoc sunt empturi. Non est ergo hic prædicandum quòd bona temporalia, aut infirmitatum defectus accedant his qui sæpiùs Missas audiunt, aut fæpenumerò Dominicum Corpus recipiunt. Credulitates istæ stolidæ sunt, & superstitiosæ, atque contra bonam, ac fanam doctrinam. Hoc esset interdum ad magnum malum, aut ad hominis amissionem, cui Deus talia mitteret bona, quia pessime illis uteretur: Quemadmodum Sacramentum spirituale est, sic pro spiritualibus ordinatum est nobis; non autem princi- B paliter pro temporalibus, quæ prosunt ad spiritualia tervanda, & acquirenda. Et reverà sic est quòd bona hæc spiritualia dantur, & multiplicantur per hoc Sacramentum dignè frequentatum. Quæbona? Gaudium animæ spirituale, sobria lætitia, continuè cum timore fancto, sufficientia sine ardenti cupiditate, patientia, benignitas, pax conscientiæ. Non est gaudium simile huic. Insuper venit desiderium rerum spiritualium, & cœlestium, & certa spes illuc perveniendi, expectare mortem secure, & leviter; & in brevi fit in homine talis mutatio per fanctum hoc Sacramentum: quia in figura ex homine ad extrà homo est factus Deus intrà Deum. Intellige sanè per imitationem, & participationem; non autem per naturam. Hic ergo est panis, qui fortificat cor hominis contrà omnem adversitatem. Est vinum quod lætificat in omni necessitate: Panis cor hominis consirmet & vinum latificet cor himinis. Ps. CIII. 17. Est manna cœleste to propriæ fragilitatis instratus, plena side devolvar, quod nos in horribili hujus mundi deserto sustentat C quatenus morbidam ipse paralysim meæ mentis ejiciat. ad terram usque promissionis, omnem habens dulcedinem, & saporem. Et sapor ille ostenditur interdum ad extrà, elevando corpus à terra, duobus, aut tribus pedibus; aut cognoscendo certitudinaliter, in quo pofitum est hoc pretiosum Corpus, quantum cunque suerit in secreto loco, secundum quod recitat Guillielmus Episcopus Parisiensis. Est hic panis vitæ, qui comedi debet ad similitudinem Agni Paschalis, quia significat nostram peregrinationem, & transitum. Est panis qui edi debet suprà mensam sobrietatis, suprà gausape album puritatis; manibus per innocentiam lotis, aut per bonam pœnitentiam, in voce exultationis, & confessionis. Est panis Angelorum, qui fa-Etus fuit & formatus in pretioso ventre Virginis gloriosæ, & decoctus in fornace ardenti dilectionis, in arbore Crucis; qui manducari debet cum baculo Spei, cum boni exempli calefactorio, cum acetosis lachrynostrum; in una domo per unitatem integrè, per veram credusitatem; tostum per ignem charitatis. Et in fine tenetur quilibet diccre: Domine adjuva incredulitatem meam; Marc. 1x. 23. credo firmiter.

Possent hic tres moveri quæstiones, de quibus ob temporis angustiam supersedere decrevi. Prima quæ-Rig: An semper peccet persona quæ Sacramentum hoc recipit in peccato mortali? Responsio; aut dili-Bentiam suarra agit, & facit, aut non; aut habet conscientiam, vol non. Item nota etiam qualis requiratur certitudo. Secunda quæstio: An tantumdem valeat una Missa, sicut duz? Tertia quæstio: An tantùm valet Missam audire à malo, sicut à bono? Demùm est panisqui ducit sanctam animam, ad exemplum Eliæ usque ad montem Dei, & montem Paradist. Ad quem nos perducat hic per gratiam, & alibì per gloriam Jesus benedictus Salvator noster. A-

### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

### E

IN

### DOMINICA XIX. POST PENTECOSTEM.

#### DOMIBUS. IV.

Et potest dici

#### IN DEDICATIONE ECCLESIÆ.

Ad MSS. Codd. Vict. 698. & Navarr. unum.

Vade in domum tuam. Originaliter Matth. IX. 6. & Marc. II. 11. Et recitative in Evangelio Dominicæ currentis.

Thi hæc Christi vox ad me traduci potest, quasi me jubeat in domum regredi, & incre-🗖 pans dicat, quarè tu enarras justitias meas, 🜣 assumis testamentum meum per os tuum? Ps. XLIX. 16. Attamen quia sic opus est manendi, audaciam præstat paraliticus hodie à peccatis simul & morbo curatus in illa quam ingressus fuerat Christus domo. Sic agam: eo modo in domum, ubi Christus graba-Et quæ illa est Christi domus, Reverendi Patres? Domus haud dubie, de qua in hymno canitur:

Domus pudici pectoris, Templum repente sit Dei.

Domus insuper quam pro asylo, & tutissimo omnium criminosorum refugio, Christus in cœlo longè præclariorem, quàm olim Romulus in Latio constituit. De asylo Romuli Florus in epitomate. Libro primo. Hæc domus est, ad quam, te jubente Jesu, pergo, in qua sanari, custodirique confido, ac perindè verbum tuum, te consentiente, gratiùs eloqui, ad quam cum Gabriele nos omnes accedamus, precor, dicentes: Ave Maria.

V ADE in domum tuam. Matt. 1x. 6. Apud indo-Aosverba Domini ac Salvatoris nostri Jesu humilia quidem, aridaque videntur. Qui si Autoris sa-pientiam perpenderent; ipse enim est, in quo sunt omnes thesauri sapientia & scientia absconditi. Col. 11.3. inmis bonæ pœnitentiæ, velociter recordando finem D telligerent profecto ea verba multa sententiarum majestate plena esse, multa insuper sensuum varietate fecunda. Nihil in eis otiosum reponi putandum est: nihil quod non Fidem ædificet, mores componat, Spem erigat, Charitatem corroboret, & ad beatæ felicitatis desiderium accendat. Tot quippè sensus verbi Autor intendebat (secundum Guillielmum Parisiensem in Lib. de Fide & Eegibus) quot ex eo clici, vel quomodò libet inspici veritates possunt, quemadmodùm Deus tot in re creata bonitates, quot ex ea prove-

Digitized by Google

## 1293 Sermo Dom. XIX.postPent.de IV. Domibus. 1294

niunt bonitates, præintendit. Qua in re perspicuum est sacram Scripturam, pro immensa capacitate sui, domum ex omni parte amplissimam existere, in qua fabricatrix sapientia mensam posait, copiosissima ciborum omnium suavitate refertam. Prov. 1x. Ceterum veluti speculum concavum quatuor facies reflexione varia radiorum visualium ostendet: non aliter inspector solers verbi divini quatuor saltem veritates, secundum quadruplicem expositionis modum poterit intueri. Quod ut manisestius siat, & ad collocandum nostræ Collationis sundamenta, ordinemque in dicendis observandum, ad thema nostrum convertatur intuitus.

Vade (inquit) in domum tuam. Potest certè domus isla ad materialem hominis inhabitationem reserrijuxtà sensum literalem, quomodò sumptum est in locis Scripturarum innumeris, nominatim Luc. xix. 5. Ubi Christus ad Zachæum dicit: In domo tua oportet me manere.

Potest secundò per domum Ecclesia militans intelligi juxtà sensum allegoricum 1. ad Timoth. 111. 15. Scias quomodò oportet te in domo Domini conversari, & 2. ad Timoth. 11. 20. In magna domo non solum sunt vasa aurea. Loquitur de prosperitate hominum in Ecclesia.

Potest subinde domus ista humanam significare conscientiam juxtà moralem intellectum. Filius in domos sur est, qua domus sumus nos, Hebr. III. 6. de qua per Psalmistam Ambulabam in innocentia cordis mei in medio domus mea. Ps. c. 2.

Rursum quarto per domum hanc cœlestis accipitur Paradisus secundum sensum anagogicum. Inquit Christus: In domo Patris mei mansiones multa sunt. Joan. XIV. 2. Et in Psalmis Beati qui habitant in domo tua, Domine. Psal. LXXXIII. 5. Quis igitur prohibet, Reverendi Patres, his animadversis, arbitrari Salvatorem nostrum Jesum Christum quadruplicem ad minus in præassumptis verbis dedisse monitionem? quasi dixisset.

Vade

In domum tuam, quæ est materialis structura, juxtà primum.

In domum tuam, quæ est Militans Ecclesia.

In domum tuam, quæ est propria conscientia.

Postremò in domum tuam, quæ est felicitas & gloria.

Cum hac jatta sunt fundamenta, ait Lactantius ex verbis Tullii: quibus superædificare volens, quatuor componam orationes, moderaturus utriusque, quoad potero, stilum; priùs magnopere præcavens, ac studens, ne sermo frivolus, illiberalisque desormet, ac sordeat: de hinc elaborans, ut talis sit qui intelligatur; sed ab intelligentibus tantùm, verbaque latina scientibus. Prima autem oratio nostra erit secundùm historiam miraculi Christi commendativa. Secunda erit secundùm allegoriam ad Eclesiæ gubernationem hortativa. Tertia erit secundùm moralitatem ad conscientiæ habitudinem inductiva. Quarta verò erit secundùm anagogiam ad selicem beatitudinem inductiva. Et has duas ultimas pro Collatione reservatas esse volo.

P Rimam, quæ aliquantulum speculationis habet, aggredior reserare. Magnum est, Patres inclyti, magnum, & ad erigendum sursum animos præcipuum, hodierni Evangelii miraculum; quia & piam sidelium corroborat credulitatem, & execrabilem incredulorum contra Deitatem Christi blasphemiam radicitus exterminat. Quod ut pateat, historiæ veritas summatim ad memoriam revocetur.

Telaxatio, cum Mosaicus Sacerdos, purus indubie homo, id habuisse legatur officium Levue. Iv. Quod si presponderis, eum non abstulisse peccata authoritative, ut Christus; sed quòd dumtaxat ad peccatoris cum Deo reconciliationem per ipsum sacrissicii, & precum settim Divinitation precatorium relaxatio, cum Mosaicus Sacerdos, purus indubie homo, id habuisse legatur officium Levue. Iv. Quod si presponderis, eum non abstulisse peccata authoritative uri presponderis peccata authoritative uri presponderis peccata authoritation uri presponderis peccata authoritation uri presponderis peccata authoritation uri presp

Erat in Capharnaum vir quidam, cujus membra paralysis adeò dissolverat, ut nec se serre, nec ulla compage subsistere posset; sed emortua, & quasi co-hærentia in seipsa collabebantur. Neque enim à corde vitalis calor per meatus fibrarum dissundebatur intus; quippè emarcuerat, aut ex frigore constrintus.

gente, aut humore superssuo oppillante; sive in eis vivaces nervos corrugaverat calor nimius, sive vulnus inciderat. Huncægrotantem & grabatum provolutum, homines quatuor per tecta domus ante Christi pedes demittunt. Mira Jesu benignitas; mox namque suam, deferentiumque Fidem intuitus, eum à peccatis tanquam ægritudinis radice, primitùs absolvit: deindè agnita, inculpataque blasphemorum Judæorum cogitatione, sanitati eum restituit. Vigorem insuper domum usque pergendi, grabatum tuams & vade in domum tuam. Matt. 1x. 6.

Non hæc humanis operibus, non arte magica proveniunt, ait Monicus rapax ad Æneam Æneidos 12. Majora agit Deus. Non adhibitus est herbarum succus, non peregrinorum vis lapidum; sed solo jubentis sono repente exiliunt nervi, nutant venæ, medullis, sanguineque introrsùs imbibitis, calescunt ossa, rubet cutis, & inertia languidaque olim membra propriis exultant officiis restitui. En grande, stupendumque miraculum! En præclarissima humanitatis Christi dignitas, quæ tanto in opere divinitati subservivit: vera enim probabilitate dici potest (quamvis contrarium Dominus Durandus opinetur. 3. Sentent, Dift. 9.) quòd in omnibus Christi miraculis sua humanitas, propter ipsius ad Verbum hypostaticam unionem, tamquam causa secunda principalissima communicavit, & in hoc eminens est quædam ipsius (ut ità loquar) omnipotentia, & prærogativa singularis super ceteros homines fanctos, per quos tantummodò meritorie, sine corum causali concursu, mirabilia patrata sunt. Exurge nunc quisquis ades, tolle grabatum propriæ fragilitatis, & vade pedibus mentis in domum hanc, in qua audis tam gloriosum opus fieri. Circumgira rationis oculos, ut lumine Fidei collustrentur, atque affectu puro considera, quoniam hic tripliciter operata est Christi Divinitas: In peccatorum relaxatione: in cogitationum agnitione: in subita paralitici curatione. Hæc nempè opera Divinitatis esse propria Hieronymus in Homiliis testis est, & ex Scripturis colligitur. De peccatorum dimissione Isaiæ xLIII. 25. Ego Dominus, qui deles iniquitates. De notitia cogitationum Tu solus nesti corda filiorum hominum. 2. Paralip. vi. 30. De miraculorum operatione Facit mirabilia magna solus. Psal. LXXI. 18. Quod in de secretis secretorum Aristoteles non filuit: Operator, inquit, miraculorum unus & solus est Deus; Tria insuper personis divinis appropriata hoc in actu conspicimus. Non ergò opificis Christi dissiteamur Divinitatem. Clementiæ Spiritussancti index est criminum absolutio. Sapientiæ Filii, inspectio secretorum. Potentiæ Patris, morbi depulsio, tam subita equidem & plenaria, ut paralytico juberet Christus: Tolle, &c.

Sed eccè in domum istam, ubi Christus operatur, (veluti quondam in domum Loth) irruit perfida incredulorum Divinitatem Christo eripientium turba, quæ incondito murmure obstrepens dat sine mente sonum, ut Maro ait; acclamans fragilia hæcesse, immò nulla, ad Divinitatis in Christo attestationem argumenta. Qualiter, inquiunt, probat Christi Divinitatem peccatorum relaxatio, cum Mosaicus Sacerdos, purus indubie homo, id habuisse legatur officium Levis. IV. Quod si vè, ut Christus; sed quòd dumtaxat ad peccatoris cum Deo reconciliationem per ipsum sacrificii, & precum fiebat oblatio; non evadis, inquit hæreticus: objicio namque tibi Presbyterum novæ Legis, qui authoritativo verbo instar Christi utitur dicens: Ego te absolvo, &c. Quod plus authoritatis arguere videtur, quam dicere: dimittuntur tibi peccata tua. Matt. IX. 5. Hanc calumniam de medio tollit trimembris de potestate distinctio, quæ super 4. sentent. dist. 2. communiter notata est, ubi Scotus arguit Bonaventuram. Est itaque in relaxandis criminibus potestas authorita-

.

tis, potestas excellentiæ, & potestas nuda ministerialis. Potestatem authoritatis dicimus, quæ sic summa est, ut nulli alteri in sua actione innitatur, & illam solius Dei propriam esse constat. Potestas excellentiæ, quàmvis ab altero fluat, atque derivetur; hæc tamen est cum prærogativa, quam ministerialis potestas non obtinet: & quæ sine Sacrificio, sine Sacra- A dit in me, opera qua ego facio, & ipse faciet, & majomento, fine forma verborum determinata, crimina diluit, & ministerialem ordinat, tribuitque potestatem. Conceditur igitur Sacerdotibus ministerium peccata dimittendi; nec tamen Divinitas eis ascribitur. In Christo autem duas alias infuisse potestates, authoritatis scilicet & excellentiæ si convincimus, eundem concludimus Deum esse; quia nemini, qui Deus non esset, collatæ sunt, nec ut communicarentur congruebat: convincimus autem. Vides enim quoniam peccara paralytici absque Confessione, sive Sacrificio, oratione, Sacramentove delevit, merito humanitatis, & divinitatis imperio. Juvat nostram hanc assertionem paralytici Fides, ob quam in anima pariter & corpore sanatus est. Credidit itaque Filium hominis illa præditum esse potentia, quam sibi inesse Judaica impietas detrectabat : illa autem quæ alia erat quàm B idolorumque cultores de suis miraculis celebres nobis authoritativa, excellensque potestas, pro cujus attestatione miraculum patens subinde monstratum est, m sciatis, inquit Jesus, quia Filius hominis potestatem habet in terra dimittendi peccata. Tunc ait paralytico: Surge & tolle grabatum tuum, &c. Matt. IX. 6. Ac si eum dicere Judæisæstimares. Per hanc, quam soris intuemini curationem, interiorem negare non potestis, nec arguere me mendacii in re occulta, quando palàm miraculose verba confirmo.

Insurgit rursum secundo hæreticus clamor, & impugnare, cassareque nititur alterum divinitatis in Christo asseverandæ argumentum, de cogitationum cognitione. Nam & Prophetæ, inquiunt, quibus nulla Divinitas tribuitur, non modò secreta aliqua cordium penetrati sunt, quin etiam plurima ab hominibus non-Patres Reverendi? Plane fatebimur, & Prophetas occulta multa prævidisse: cujus causam investigantes Aristoteles, Avicenna, pluresque Philosophorum, cos esse dixerunt homines purissimi intellectus, quem nec cæca vitiorum caligo obnubilaret, nec tumultuantium curarum strepitus à tranquilla sede contemplationis abduceret, & perindè anima ipsorum, vice speculi tersissimi & politissimi, in omni parte conformis fingebatur, divinæ illustrationis radium suscipens, abditaque cognoscens. Verumtamen à tractatoribus Catholicis rectior veriorque Prophetarum ratio assignatur, miraculosa sancti Spiritus inspiratio, quamquam ea quæ dicunt vehementes fint ad prophetandum dispositiones. Quid igitur? Qualiter in Christo potiùs quàm in Prophetis Divinitatem probat cogitationum agnitio? Prorsus optime; quia si Propheta esset, ut hoc & alia etiam plurima indicant, & Mahometus ipse concessit; si talis insuper qui divinæ illustrationis particeps esse mereretur; erat absque dubitatione bonus, justus, veraxque, se autem Deum esse asseruit, cui per consequens est credendum. Alioquin non bonum, sed blasphemum confiteri necesse est; quod impium credere, D humanæ imaginis quam miraculorum factricem Aviomnis ejus vita, omnisque doctrina divinis oraculorum & miraculorum vallata testimoniis patesecit. Qua de re Thomas Bragd. In summa Lib. 1. parte. 32. primi vorrolari: primi capituli copiose disseruit.

Sed ecce tertio adhuc indignatiori fremitu conclamat incredulorum multitudo, asserens præclariora tùm admiratione, tùm dignitate miracula, aliis in domibus per homines puros effecta, quàm hîc per Christum, quorum si nullus est Deus, per hoc indubitanter nec ex simili Christus. Et ut de grandi historia-rum acervo pauca colligam, objicit nobis Judæus Eli-sæum, qui filium Sunamitis defunctum sua in domo vivisicavit. IV. Reg. IV. Et quid ampliùs obstupesces?

solus ossium suorum contactus in cadaver humanum animam simul & vitam refudit, ibidem xIII. Opponit nobis Arrianorum secta, suscitatam in cenaculo Thabitam per Petrum A&. 1x. & alium in porticu Templi curatum Att. III. Nec miretur hæc Christianus, cùm pollicitus sit Christus, dicens: Qui crera horum faciet. Joan. xiv. 12. Quod, si quis dixerit, ut Dominus Armacanus de quast. arti. Lib. 2. & capit. ultimo. & ficut Nicolaus de Lyra ponit ubi suprà, quòd Petrus, aut alter, non ideò Deus per hæc miracula convincitur, quia non propria & imperativa virtute, ut Christus; sed invocando, orandoque perfecit: id facilè refellitur; umbram namque Petri, & Elisai ossa, & sudaria Pauli non orasse certum est; umbra tamen Petri, & sudaria Pauli etiam absentis, certum est, quòd opem salutiseram præstiterunt languentibus. All. ix. Et ut dictum est, Elifæi offa vitam sepulto cadaveri refuderunt. Nunquid insuper oravit Christus miracula faciens, flevit, & in seipso turbatus est? Sciebam, inquit, Pater, quod semper me audis. Joan. 11. 42. Deinde Gentiles, ingerunt historias, quorum multa complexus est Valerius Lib. 1. capit. de miraculis, narratque Tarquinium cotem novacula secuisse, & vestalem virginem cribrum aqua Tybris implevisse. Commemorat & hoc idem cum aliis Augustinus 10. de Civitate Dei cap. xvi. Suctonius quoque Tranquillus Lib, de duodecim Cafaribus. Vespasianum Imperatorem refert cœcum illuminasse, & alterius debile crus solo calcis tactu solidasse. Josephus prætered secundo Antiquitatum, ab Alexandro Macedone Pamphilicum mare fuisse divisum narrat, sicut à Moyse Rubrum. Pro his vide, si libet, Bragd. ubi supra. Ad extremum mirabiles artium magicarum effectus quis non audivit, lege in sacris litteris Exed. cap. VIII. de Magis Pharaonis. Et quod urgentius est, vide Pithonissam Sadum cogitata prædixerunt. Quid respondebimus, C muelis Prophetæ verè suscitatricem, prout littera sonat. 1. Reg. xxvIII. cap. Et Augustinus opinatur in exempla ad Felicianum & ponitur in glossa ordinaria. 1. Reg. cap. allegato.

Quis ergò non desistat Christum esse Deum concludere ex miraculosis operibus, cum hæc audiat, videat, & perpendat. Magna utique Reverendi Patres difficilis, & perplexa hæc quæstio est, ubi de verorum à falsis miraculorum discretione tangitur, & eam à Doctoribus perrarò funditus evacuatam reperimus. Nimirùm & si ad me altior pervenerit, quam aut ingenio tenui comprehendere valcam, aut arido, brevique sermonis eloquio complecti; dicam tamen aliquid, ne de filentio nostro gaudeat super nos inimi-

Et teneamus in primis nullum propriè & verè dictum miraculum ab alio quam à Deo posse creari; quoniàm solus est qui super omnem causarum naturalium eursum & ordinem dominatur. Non præjudico tamen privilegio humanitatis Christi singularissimo; neque etiam dæmoniorum, neque Angelorum, neque temperatæ complexionis, nec astrorum, nec cenna. 4. sui de anima, posuit. Tantæ virtutis sunt, ut vel creetur aliquid, vel absque certo causarum naturalium concursu formetur, quamvis plerumque tam secreto celeríque fiat motu hujusmodi causarum applicatio, quòd actio quæ naturæ est, miraculo deputetur, præsertim ab indoctis, & in Philosophia ceterisque artibus parum eruditis.

Amplius scire convenit, quod sicut apud homines moris est, quòd in attestatione litterarum sigillum appenditur, vel apponitur signum proprium; non aliter Deus miraculorum verorum operationem veluti sigillum, & fignum proprium inducit in robur veritatis illius quam jubet credi; & nulla unquam invocatio-

## 1297 Sermo Dom. XIX.postPent.de IV. Domibus. 1298

ne miraculorum conditor sit, velerit, in opere mendoso, quin reclamet, & quin per Scripturas sacras, per Prophetias, per revelationem, vel aliter illam falsitatem non esse credendam edoceat; Deus enim veritas est, seipsum negare non potest. Multorum siquidem, & inter alios (ut opinor) Augustini sententia fuit, Deum per malos nonnunquam mirabilia operari, & hoc, non ut sit falsi testis, absit; sed in damnationem tàm illius qui facit, tàm illorum qui seduci & erroribus excæcari meruerunt: & quemadmodùm dicunt de Antichristo ad probationem electorum. Undè Apostolus sine charitate montes posse transferri non negat. 1.Cor. XIII. Et de novissimo die aiebat Christus: Multi dicent mihi in illa die: Domine, nonne in nomine tuo prophetavimus, & in nomine tuo damonia ejecimus, & in nomine tuo virtutes multas fecimus? Et tunc confitebor illis, quia nunquam novi vos. Matth. vii. 22. Et de Pithonissa, & Juda satis cogens est argumentum. Hæc ita quamvis se haberent, quod per mendaces miraculi author effet Deus; nunquàm tamen sigillum proprium sic falsari, nunquam eo abuti in mendacio sineret, quin & reclamaret, & contradiceret. Alioquin quomodò eidem crederetur plusquam Principi, qui falsarias litteras sigillo suo consignari scienter & absque ulla contradictione permitteret. Ex his quantum æstimo, videre poslumus, credendam esse in Christo Divinitatem, quâ Deus ipse ad hujus rei affirmationem author fuit miraculi hodierni, ceterorumque plurimorum. Et Deus non solum non reclamavit, prohibens ne talibus crederetur; sed per os omnium Prophetarum, & gentilium Sybillarum hæc omnia longè antè prædicta sunt, laudata & approbata. Super hoc legat Dominum Armacarum, qui vult, intribus primis de quest. Armenicorum, & Nicolaum de Lyra, sn quest, contra Judeos. Scotum quest. 2. prol. & Bragd. whi supra: & super omnes Augustinum in Lib. quem constituit de Civitate dei dici. Cum igitur asserunt increduli facta ab hominibus puris miracula; negabimus, fi de principali authore fiat assertio: si de ministro miraculi dicunt duntaxat, fatebimur; neque enim eos audiendos puto, qui in omnibus hujusmodi historiis fidem negant. Incivilis equidem, gravisque temeritatis est, alteri non adhiberi illam, quam sibi rationabilem præstari vellent, credulitatem.

Subinde cum sciscitantur à nobis, cur non Deos pari modo affirmamus? Aperta est ex præmissis responsio. Illa quippe mirabilia, vel non adhibita sunt ad C astruendum Divinitatem in facientibus, sicut de Prophetis, Apostolis, ceterisque viris justis constat: vel si hoc aliqui nequissimi, & dæmonum familiares, execrabili superbia rapti intenderint, Deus palàm contradicit, tùm per Prophetas, & revelationes, tùm per naturale dictamen insitum, insinuans non esse credendum deorum pluralitatem, conclamaníque omnes Gentium dæmonia, Magosque, & Ariolos exe-Vides Judæe, cur damnaberis Antichristo miracula facienti adhærens, & Christianus salvabitur, Christum confitens miracula operantem. Affert, & ostendit uterque signum Regis summi; sed illi tanquam falsario per divinas Scripturas contradicitur, multiplex isti superadditur Prophetarum approbatio.

Res igitur tota ad hoc redit, quòd miraculum Chriiti hodiernum, ceteraque Scripturarum authoritate addita, & aliis circunstantiis, signa sunt & argumenta suæ Divinitatis; sufficientia quidem pro Fide gignen-D cum dicat Augustinus super Joannem Vos Dei famuda, fovenda, atque nutrienda, nisi affectionis obstet perversitas; proptereà dicebat: Opera que ego facio, testimonium perhibent de me. Joan.x.25. Et: Nisi opera fecissem ego que nemo alius fecit, peccatum non haberent. Joan. xv. 24. Ratio, quia jam non credendum fuisset, ipsum esse Messiam, quem Prophetæ prænunciaverunt talia sacturum miracula. Tamen illa argumenta evidentia esse non ponimus Fidei. Itaque jam non crederemus, sed sciremus. Jam donum, mercesque Fidei Tomi III. Pars III.

evacuaretur; Jam (ut Bonaventura arguit. 3. sentent dest. 7.) totus Orbis Christo credidisset. Apostolo insuper, qui miraculis interfuerunt, impossibile suisset de Fide plusquam de quæstione evidenti, vel monstrata, dubitasse; dubitaverunt tamen, & vacillaverunt in hora Dominicæ Passionis, in qua etiam miracula coruscabant; nam petræ scissæ sunt, terra tremuit, A sol obscuratus est &c. Recordari etiam poterant hodierni miraculi, quod factum fuit, ut paralyticus illi-cò furgeret, & tolleret grabatum suum, & iret in

Sciens, libensque multa prætereo, quia non est opus Fidem quasi novellam scrupulose discutere, quam tot sanctissimi, vitæque integerrimæ viri, constantissima assertione, etiam usque ad mortes durissi-mas, confirmaverunt. Nec omninò miraculis innitamur, scientes Judæos increpatos à Christo: Generatio prava & adultera, signum querit. Matt. XII. & I. Cor. xiv. Apostolus talia infidelibus dari in signum ait, non fidelibus. Quam obrem si ætas nostra, Fidei, & moris inops miracula habeat, incredulitatis nostræ figna funt, & damnationis (nisi melioremur) indicia. Porrò de artibus magicis hoc sub compendio habetote, secundum copiosam Guillielmi Parisiensis traditionem, quòd in figuris, & sculpturis, imaginibus, characteribus, signis, impressionibus, verbis, carminibus, & in ceteris, quibus utuntur malefici, nulla virtus est penitus qualem prædicant; sed hæcsingula dæmones fieri docent tanquam sacrificia quandam divinitatem sibi inesse profitentia; necnon tanquam signum proprium, & sigillum sui pacti rememorativum: quo adhibito, pacta quæ permilerit Deus, adimplent.

Postquam ternæ calumniæ incredulorum super miraculoso Evangelii hodierni mysterio utrinque responsum est, accipite, si placet, triplicem ex his consi-

derationem.

### Prima Consideratio.

Quemadmodum Judæorum Principes & Prælati ex ignorantia suæ. Theologiæ Christum eis promisfum negaverunt, miraculaque abjecerunt, propter quod remittebat eos Christus ad Scripturas, dicens: Scrutamini Scripturas, illa enim testimonium per-hibent de me. Joan. v. 39. Simili modo ex ignorantia nostræ Theologiæ multi etiam, ut verendum est, de Prælatis, Antichristum suscipient, eidemque & miraculis suis adhærebunt. Quod si ita est, immò quia ita est, certissimè constat illos Antichristi præcurfores esse potissimos, qui studium Theologiz, quod est scrutinium Scripturarum, impediunt, aut ejus promotionem implere, sicut tenentur, despiciunt.

### Secunda Consideratio.

Quòd ad hominis alicujus canonizationem, aut cujuspiam doctrinæ authorizationem insufficiens est per se miraculorum ostensio, nisi in canonizando vitæsanctitas irreprehensibilis indicetur; nisi insuper doctrina approbanda, veræ Fidei nullatenùs adversari censeatur, mali quippè miraculis, ut Judas, & alii, corushanc ob causam inter ceteras, ne boni viri, cant; qui talium authores non sunt, peccatores reputentur: les non miracula, sed sola charitas facit. Aliam notavit causam Bonaventura 2. sentent. ubi priùs, ut boni facere miracula parvipendant, cùm malis hoc conveniat. Undè Christus Apostolis: Nolite (inquit) gaudere quod spiritus vobis subjictuntur ; gaudete autem quia nomina vestra scripta sunt in calis. Luc. x. 20. Culpabilis est itaque nimia videndorum, aut faciendorum miraculorum cupiditas, & nonnunquam in superstitionem traducit, & errorem. Nana

Ter-

### Tertia Consideratio.

, Artes magicæ, ad quas Astronomiæ & Medicinæ maxima pars spectat, rationabiliter sub interminatione mortis vetitæ sunt; non ideò quòd in illis dæmones adorantur, & tantò damnabiliùs, quantò per verba divina, & orationes facras hujufmodi cultus exercetur: quin etiam ideò prohibitæ sunt, quia Fides falubris has per artes impugnatur, quasi per sophisticas qualdam argumentationes, quæ apparentiam verororum miraculorum gerunt; existentiam verò nullam A habent ut falsa; aut si vera sint, non illam quam

prætendunt, & approbatione sua deficiant.

Hactenus. Reverendi Patres, harreticis respondimus, qui contumaciter altercantur Divinitatem in Christo non posse concludi per sacram Evangelii hodierni historiam, nec peccatorum dimissionem, nec per revelationem cogitationum, nec postremò per miraculorum operationem. Nunc rursus ad Evangelicam domum nostram revertamur, & pio cordis studio collaudemus, primò Christi clementiam; quia læsæ majestatis reum, & peccatorum catenis vinctum, confestim absolvit; & nos similiter absolvi postulemus. Contremiscamus, revereamurque ejus sapientiam, & præsentiam, quia occultissimarum etiam cogitationum inspector est, ut in Evangelio audivimus. Hinc B "Boëtius: "Magna vobis est si dissimulare non vul-"tis) necessitas indita probitatis, cum ante oculosa-"gitis Judicis cuncta cernentis. "Erubesce, quaso, ilia, cernente Deo, peragere, à quibus desisteres, homine inspiciente. Habeat apud te tantum honoris & timoris Dei vultus, quantum viri.

Ceterum, humiliemur sub potenti manu Dei Christi, & in nostris necessitatibus eam invocemus, penes quam residere omnem ægritudinum corporalium, & spiritualium curationem inspicimus. Fugiamus denique malorum consortia, animadvertentes quoniam paralyticus post curationem secedere à blasphematoribus Judæis, & in domum suam pergere jusius

Vade, inquit &c. At verò firmo pede ambulantem inspectantes amici, quid putas egerunt? Gressum sistunt stupore attoniti, nec aspectui primo benè credunt, defigunt in co oculos, & hæsitant, ne falsa ludantur imagine, totumque videndo C pererrant: re cognita, tandem ruunt in amplexus, stringunt pectus, & marcidis olim manibus oscula fi-

Intereà authorem sanitatis, ac modum quæritant: quo comperto, Christi majestas in cœlum attollitur, & exfaturari videndo, audiendo, gratulandoque non

Ita (inquit Evangelista) ut admirarentur omnes, & honorarent Deum dicentes; quia nunquam sic vidimus. Marc. II. 12. Demùm paralyticus, qui turbam vix subiit, domum suam subiit: tamen memor quia post curationem suam sibi Christus imperaverat, dicens: Vade, inquit, in domum tuam. quod fuit thema, tanquam diceret eidem in his verbis: ut te sanum comprobes & roboratum penitus, vade. Vade in Drequiram. Metuenda nimis, & Ecclesiasticis speculahac fortitudine tua. Judic. vi. 14. Vade quia Fides tua te salvum fecit; Luc. xvII. 19. Ut in viis non excubes sub dio expositus, vade in domum tuam. Vade in demum tuam. 2. Rcg. xiv. quoniam Dominus erit protectio & umbraculum diei ab astu, & in securitatem, & in absconsionem à turbine & pluvia. Verba sunt Isa. iv. 6. Denique alieno ne te cibes mendicitati deditus; sed vade in domum tuam, non alienam, sed tuam. Subtrahe pedem tuum de domo Proximi tui, Prov. xxv. 17. & xxvii. 10. Domum, fratris tui ne ingrediaris in die afflictionis tue, contra illos qui discunt penetrare domos, ad modum

impudicarum viduarum, quas reprobat Apostolus. 1. ad Timoth, v. & qui ab afflictis proximis dona petunt, ut in otio lautè vivant, spretores illius moniti: Pane tuo vescere, Liber eris: propheticæ benedictionis expertes, qua dicitur: Labores manuum tuarum, quia manducabis, beatus es. &c. Psal. CXXVII. 2. Et hac quidem de sensu historico, tanquam fundamentalia dicta fint.

Superaddamus allegoricum sensum, secundum quem domus nostra Ecclesiam signare dicebatur, & fiat oratio exhortativa, & in Ecclesiasticos negligentes invectiva.

Inter sevientes, turbidosque aerearum potestatum, ac spiritualium nequitiarum insultus, inter crebra periclitantis mundi discrimina, fummus Archithector Jeius domum struxit, æternis basibus stabilitam, quæ euntibus in ipsam esset in domum refugii, in asylum protectionis tutissimum, & extrà quam imminet certus interitus. Huic domui Ecclesiæ nomen indidit, cujus fundamentum est petra Fidei solidissima, nec Infers porta aduersus eam prævalebunt. Matt. xvi. 18. Descendit pluvia hæresum, venerunt flumina errorum, irruerunt venti persecutionum in domum illam, & non cecidit: fundata enim erat supra sirmam petram. Matt. vII. 25. Hanc describit Salomon ædificatam à sapientia, septemque columnis excisam, quæ sunt septem Spiritus sancti dona, seu virtutum universitas, quibus fulcita subsistit. Ceterum paralyticus, prout audistis, in hanc domum jubetur accedere, vade, inquit Jesus, in domum tuam. Et quis iste paralyticus: Reverendi Patres, Sanè genus humanum, quod per originalis criminis paralysim sensu veræ credulitatis, & bonæ operationis motu privatum est, ita ut domum hanc suam per se nequiret ingredi, niss eidem primum fanitas conferretur, qua præstita, per Salvatorem animarum Jetum, tulit grabatum vetustæ Legis in quo non erectum erat, sed prostratum, depressum; nihil enim ad perfectum adduxit lex. Hebr. VII. 19. De hine in domum salutiseræ credulitatis,& novæ convertationis, quæ domus Ecclesia est, introivit.

Sed perpende, quoniam per priùs nudatur Synagogæ tectum, quia primitus velata Scripturæ veteris mysteria reserantur, & ita à quatuor desertur ante Christum; quia per quatuor Evangeliorum volumina ad Christi cognitionem inclinatur. Quamvis autem domus ista sit generaliter omnium in una vera Christi Fide coadunatorum; usitatiori tamen nomine illorum, quasi antonomasteè, dicitur, quos duces in ca, cuitodes, & speculatores summus Pater familias instituit; unde eos, & non sic passim alios, Ecclesiasticos appellamus. Ad istos præsens convertenda est oratio, ut solliciti sint in suam Ecclesiæ domum pergere, ne ex ipsorum absentia domui detrimentum incumbat. Quibus introgressis, officio triplici eos tungi necesse est, ut sint speculatores, ut sint Patres seu Pastores, ut sint janitores. Speculatores siquidem ad explorandum, insidiasque declinandum. Fili hominis, speculatorem dedi te domui Israel. Ezech. III. 17. Et. cap. 33. sequitur; se speculator viderit gladium venientem, & non insonuerit buccina, & populus se non custodierit, & venerit gladius, & tulerit de eis animam, sanguinem ejus de manus speculatoris toribus formidanda hæc comminatio, quæ similis habetur. Custodi virum istum, qui si lapsus fuerit erit, anima tua pro anima illius. 3 Reg xx. 39. Deberent insuper janitores esse ad claudendum, sapienterque aperiendum, instar Christi, qui è Templo tanquam janitor ejecit vendentes & ementes, qui & alibi se esse ostium asserit, per quod si quis introierit, salvabitur. Joan. x. 9.

Amplius eos esse convenit Patres seu Pastores, ad fovendum gregem, spiritualiterque pascendum. Simon amas me? Pasce agnos meos. Joan. xxi. 17. & Matt. xxiv. 45. Fidelis servus & prudens, quem constituis Dominus super familiam suam, us det il-

### 130 1 Sermo Dom. XIX.postPent.de IV. Domibus. 1302

lis cibum in tempore. Sed heu quam versa omnia! Vade nunc, precor, in domum Ecclesiæ, circunduc paulisper oculos, & in locis aliquibus; quem ibi speculatorem, qualem janitorem, qualem denique Pastorem inveneris, manifesta. Vidisti? Quid stupes? Quid attonitis oculis stas? Scio, prorsus scio, quia horrenda te monstrorum imago, & abominandum desolationis portentum exterruit. Nam velut Prælati abscesse- A

Aditis, Arisque relictis, ut Maro ait.

In corum loco subiisse intuitus es cæcam ignorantiam pro exploratore, timidam ignaviam pro janitore, rapacem sævitiam pro Pastore. O miserabiles, & sufficientibus nunquàm lachrymis deplorandas nostræ domus vices! Ecce in primis quam pessima omnium exploratrix statuta est ignorantia, quæ & temeritate præceps est, & elatione turgens. Græcum enim proverbium est, ut ait Hieronymus in Epistola de Melchi-

, Ecce enim imperitia confidentiam, eruditio tu-"morem causat. Si exurgant hæreses, si perversorum "dogmatum gladii jaciantur, si errores cuneatim erum-"pant; non clanget buccina, non os aperiet: cæ-"ca quippe est, nec ab inimicis secernit amicos, ar-"ma non videt adversa, nec vexillorum signa cognos-

"cit. "

Hinc fit, ut simplices, & plerumque literis secularibus inslati, à pestiferis erroribus rapiantur, seducantur, obruantur. Quot putas hanc ob causam hæreticos esse, de his qui specietenus in Ecclesia converfantur? Horresco memorans, hoc vita monstrat, voces hoc facrilegæ indicant, quas inter vina, epulas, & convivia impudenter evomunt.

Illic sub joci specie hæreses effunduntur, cum nullus in Fidem cadat jocus: ubi contrà Theologos totis itur sententiis, & irrisoriis interrogationibus: eò tunc de sacris bonis disputatur, ut in tempus nostrum

verè inciderit illud Persii de Romanis: Ecce inter pocula quarunt,

Romulida saturi quid dia poemata narrent.

Theologia ab eis stultilogia nominatur: & quæsola, aut principalis in arce locari debuerat, tanquam speculatrix sagacissima, & in comparatione cujus quævis alia, ignorantia dici potest; imo dejicitur, calcatur, reputatur probrum ingens: quinetiam, si sama non C frivola, si non potius iniqua nominetur, judicanda mentitur, Prælatorum nonnulli (quod vix credere ausim) stultitiæ palam arguunt homines Theologiæ operam impendentes, quasi ipsa res sit satua, inutilis, phantastica: Theologicus, inquiunt, ergò phantasticus. O nefandas, diabolicasque voces, & perditissimis authoribus suis simillimas! O putrida ora, serro cauterizanda, quæ tam spurcidum verbum expuerunt! Ista certè non irrisio est, sed mera blasphemia, & hæc igne & ferro exterminanda esset, præsertim in Prælatis, qui de necessitate salutis Fidem explicitè scire debent, persuadere insuper, & contra hæreses, si pullulant, acriter sapienterque protegere. Tremenda hæctalibus; vera tamen sententia: neque enim domum suam prudenter instituisset Christus, nisi ad illius contra hæreses vastatrices tuitionem quosdam obligasset. Quos autem alios ex officio magis astrictos reperies? Potens sit (inquit Apostolus de Episcopo) hortari in doctrina sua, & eos qui contradicunt arguere, D rimonias quasdam, & innumeras constitutionum am-Tit. 1. 9. Probat hoc Durandus 3. Dist. 15. Audent tamen eorum aliqui (prout fertur) à Theologiæstudio homines deterrere. O Fides! ô Religio! Et miramur igitur, si Ecclesiastica domus perturbatur, si spirituali, temporalique incommodo quatiatur; quando è specula Theologiam præcipitant, & in ejus locum Domina ignorantia sublimatur. Propierea, inquit ipla: captivus ductus est populus mens, quia non habuit scientiam. Isai. v. 13. Scientiam loquitur spiritualem divinæ Legis, non animalem & mundanam, quæ aut judicare de porcis (sicut aft Antisiodorensis) aut de

Tomi III. Pars III.

pecuniis numerandis, & extorquendis solerter solet disserere. In spiritualibus autem Caci sunt (ait veritas) & duces cacorum; nimirum sic ambo in foveam cadunt. Et ætate nostra nimis heu verum est Prophetæ vaticinum: Speculatores ejus cacs omnes. Isai. Lv1. 10.

Tres, secundum hoc de Theologiæ contemptu, & ejectione à specula elicio considerationes.

#### Prima Consideratio.

In Ecclesiastica domo, in qua unius corporis membra sumus, secundum Apostolum in Epistola hodierna, simile est, si Theologia odio habeatur, aut ejiciatur; quemadmodum si membra hominis in oculos conjurarent, cosque extinguerent, vel ut Æsopus refert, velut si ventrem hominis usque ad exinanitionem fine cibo degere permitterent. Quòd si homo tunc periclitationi vicinus esset, quid de Ecclesia conjecturandum est, vestrum sit judicium. Theologia quippe, Ecclesiastici corporis oculus est, & venter, etiam spirituales cibos glutiens, coquens, & in cetera membra delegans.

### Secunda Consideratio.

In Ecclesiastica domo majoris esset meriti qui Theologiam foveret, & eam in populi lucem abundare faceret, quàm si institueret Advocatos & Medicos, qui gratis pauperibus patrocinia, medicaminaque tribuerent. Miraris forsan; sed perspicua est ratio. Eligibilius enim, præclarius, atque divinius est animarum, quam corporum indigentiis succurrere, quæ quantæ fint, cogitare stupor est: ex quo liquidè conspicimus quàm alti meriti sit recto, ut sieri decet, fine, non quæstuoso, non ambitioso, ipsi Theologiæ studium impendere, præcipuè in tanto ejus odio, tantaque penuria.

De Theologia loquor, non quæ ad verbosam, & sophisticam loquacitatem; & chymericam nescio quam Mathematicam redacta est; sed quæ metit Fidem, moresque componit. Et ab aliquilus fortè non minorismeriti judicaretur, se in hoc studium devovere, quàm sine eo Religionem profiteri. Hic tamen nihil assero. Rursum cadem ex radice dilucidum est, quam sit quorundam infidelium opinio, qui in regione Ecclesiasticæ domus, scientiam adinventionum humanarum audent asserere ipsi Theologiæ præserendam, nisi fortasse, inquiunt, vel in locis ubi publica viget hæresum dogmatizatio: ita videlicet, quasi sacræ Scripturæ nullum aliud officium, quam patentium hærefum extirpatio, & non etiam mores componere, erigere Spem ad cælestia, discernere inter peccata, omnes humanas institutiones ad divinæ Legis lineam corrigere, Fidem insuper jam plantatam ne evellatur aut errorum zizaniis misceatur, observare; quoniam verum est metricum illud:

Non minor est virtus quam querere parta tueri. Hæcautem & confimilia sapientiæ officia si præclariora sint, & viris domûs Ecclesiasticæ Rectoribus digniora, quàm assiduos litium disceptationumque tumultus super rebus innmeris audire, & secundum cebages causas circunvolvere; Judices vos constituo: hoc pacto, si priùs ad memoriam reduxerim illud Apostoli. Sacularia igitur judicia si habueritis, contemptibiles qui sunt in Ecclesia illos constituite ad judicandum. 1 Cor. v1.4.

### Tertia Consideratio.

Per scientias humanas temporaneo Ecclesiasticæ domus regimini curam tantam impendere, ut spiritualis gubernatio penè deseratur, viderur non mediocris oc-Nnnn 2

casio diminuendæ temporalitatis. Cur ita? Quoniam sublato fundamento, cui temporalitas innititur, & ob quam cumulatids abundavit ædificium, ruinam pati necesse est. Quamdbrem hoc in loco recordari placet illud quod à Valerio Lib. v11. cap. 2. sapienter dictum ab Anaxagora prædicatur ipsis Atheniensibus: Videte inquit, ne dum cœlum custoditis, terram amittatis. Verto sententiam: Videte Ecclesiastici, ne dum A terram custoditis, cœlum amittatis. Agnoscitis per hoc quam perniciosa res est, Theologiam è specula

Ecclesiasticæ domus ejicere.

Sed expecta, omnia nondum audisti; neque enim tantummodò pro speculatore posita est ignorantia, verùm etiam parte in aliqua domûs videbis stantem pro janitore mundanam timiditatem, vel timidam ignaviam, prava utique, & ineptissima ostiaria; quia nec divinum honorem, nec domûs falutem in aperiendo, claudendove perpendit: sibi satis est, dum placeat mundo. Veniunt indociles pueri, vagi, moribus incompositissimi; affirmant se alto, claro que sanguine progenitos, familiares Regum, Ducumque amicos, miscent cum precibus minas, dicuntque cum Abimelech Considerate quod es vestrum, & caro vestra sum. Judic. 1x. 2. Quid agit nostra ostiaria? Moribus nomini suo congruis utitur, formidat, tremit, & ut verbo satyrico utar,

Ad mota trepidat arundinis umbram.

Nil ausa negare. Tales ad celsas Ecclesiasticæ domus sedes evehit, atque illam implet Propheticam maledictionem: Dabo pueros Principes eorum, & effeminati dominabuntur eis, Isai. 111.4. Hi sunt qui ascenderunt de domo Regisin domum Domini. Jerem. xxvI. 10. Et qui, velut Ozias, Ecclesiam violenta potestate subintrant 2. Paralip. v1. Sed qui pares sunt in culpa, reformident, ne simili, aut deteriori pœna plectantur.

Ast alii, qui janitores sunt optimi, Elisæum imitentur, de quo Eccli. XLVIII.13.14. scriptum est: In diebus suis non pertimuit Principem, & in potentia nemo vicit illum, nec superavit eum verbam aliquod, supple, deprecationis, aut comminationis; non inscii, quòd

Petere docet, quitimide negat.

Dicet fortassis intrà se tacitus aliquis, sieri ista oportere pro qualitate temporum, ut Ecclosiasticæ domui corroboratio major accedat, quasi ista, scilicet gens, sustentamentum Ecclesiæ Dei sint, non Christus. Ec-C clesiam (mihi crede) ssustinent, sulciunt, & decorant, non longus famulantium ordo in morem decurtatorum, non phaleratorum equorum numerositas, non aucupium, non venatio, non talorum usus, non meretricum; sed sancti mores, humilitas, religio, pietas, pudicitia, Scripturarumque cognitio.

Et quantò Ecclesiastica domus à pluribus impugnatur, tantò sanctioribus exemplis regenda est, & scandalosis promotionibus minus & minus occupanda.

Occurrunt apud oftiariam nortram alii homines (fi non bestiæ potius spurcissimæ nominandi sunt) abjectissimi, spurcissimi, vilissimi, qui volunt intrare

Secreta domus, ac indè timeri, ait Satyricus.

Quibus notum est illud ejusdem:

Charus erit ventri, id est, pessimo homini; qui verrem tempore quo vult

Accusare potest;

Propter quodistiscortorum, & muliercularum conquisitores sunt aromatariorum, & aliorum quos effari D tia, superbia, rapacitas, nequitia, ad irrisionem eopudet, ne pudicas aures polluam, subministratores. Ad quid? Ut prurientem Dominorum suorum libidinem expleant, immò irritent, & succendant. Quare sic? Ut indè chari habeantur, amentur, timeantur. Quid ultrà? Isti ad Beneficia diabolicum petunt ingressum, petunt cum iniquis portionem, & eò importuniùs & impudentiùs, quò parva eis merita suffragantur.

Subeunt alii homines sceleratissimi bonorum criminatores, qui conjurationes contra Eccesiasticam do-mum sieri au dacibus mendaciis asserunt, ut soli invigila-

re, soli Rempublicam conservare judicentur, ut perindè sublimia dignitatum scandant loca. Ostiaria verò nostra tales, &c. sed linguam compesco. Scio de quibus loquor. Qui verum dixerit accusator esset, inquit satyricus.

Non autem illud novum est. Habes 1. Machab. qualiter venerunt viri impii ex Israël, & Alchimus cum eis, qui volebat fieri summus Sacerdos, & accusaverunt populum apud Regem. Sequitur: Al-chimum constituit Rex in sacerdotium. Et utinam nullos modò Alchimos haberemus, Reverendi Patres: non sic profectò; si non sonantissima Ecclesiasticæ domus tuba Parisiensis Universitas compulsa silere fuisset, non talem in suis deliberationibus passa esset calumniam. Sileo de apertione & usu clavium in utroque Foro, Curiæ scilicet & conscientiæ; nec de collatione Sacramentorum loquar, quia nullis unquam verbis, nullis eloqentiæ viribus ne Tullius quidem, exprimeret eos qui in hac parte abusus fiunt.

Postremò cernite, quis in Ecclesiasticæ domus lo-cis plurimis Pastor locatus est. Nunquid ambitiosa rapacitas? Fortissime Deus, talem è terris abjice pestem, sæva est, crudelis, atrox horrida, insatiabilis, truculenta. Credis eam oves pascere? Erras. Expoliat, rodit, vorat, enecat, & levissima occasione per fulminationes excommunicationum foras mittit. Suo-B rum insuper satellitum turbis, magna voce, Terentianum illud in Echyra inculcat: Sedul's te moneo & hortor, ne cujusquam misereat te, quin spolies, mutiles, laceres quem nacta sis. Audire tamen de-buerat Tyberii Cæsaris rescriptum, boni pastoris esse, tondere pecus, non deglubere. Suetonius Lib.3. Quantò satius tutiusque fuerat non habuisse Pastorem. Sic, irato Jove, fabulosis ranis hydra transmittitur. Sic præficiuntur agnis lupi, cervisque leones. Et formidandum est, ne ad hanc iram peccata nostra Deum concitaverint, qui regnare facit hominem hypocritam propter peccata populi. Job. xxxIV. 30. Hæc ambitiosa rapacitas illa est quæ reditus Ecclesiasticos diripit, & quæ gratis ministrare debuerat, vili pretio comparare compellit, obaudiens Christo jubenti: Grais accepistis, gratis date. Matth. x. 8. Facetissima autem in hoc loco, sed mordacissima est Ambrosii responsio: Nemo, inquit, gratis dat, quia nemo gratis accipit.

Ista se Dominam reputat corum quæ in Ecclessa funt proventuum, non administraticem, contrà Apostolicam, divinamque sententiam. Sic nos existimet homo ut ministros Christi, & dispensatores mysteriorum Dei, &c. 1 Cor. IV. 1. Prælatorum itaque est, idoneos ad divinum Servitium eligere, quibus sic electis, per modum accessorii, & pro sua sustentatione competunt temporales fructus, non eligentibus Prælatis. Ex quo probat, tamen probatissima deductione Durandus. 4. sentent. Dist. 25. Prelatos nullam super venditione hujusmodi reditum habere licentiam, nullam à symoniaca pravitate excusationem. Nunc igitur & Ecclesiasticam domum, quando talibus monstris repleta est, spera prosperari. Spera viros Ecclesiasticos apud Principes seculi de cetero honorandos esse, & non potius abjectifisme, quando abjectifisme vivunt, conculcandos. Nam quos ad reverentiam maximam, & propriarum hereditatum largitionem induxit docta humilisque sanctitas; mirarer, si non, per oppositum, stultirum, indignationemque provocent, & ad retrahendum datrices manus suadent. Cur, inquiunt, dabimus? Ut scilicet isti lautissima fusione inebrientur, luxurient, voluptatibus omnibus impudentissimè demergantur, ut omne corum sit studium, alienæ pudicitiæ insidiari, opes fraudibus à populis rapere, & denique deteriores esse omnibus hominibus. Sed væ subditis; quia

Quicquid delirant Reges, plestuntur Achivi, ait Ho-

Satis superque satis, Reverendi Patres, ad Ec-

Digitized by Google

## 1305 Sermo Dom. XIX.postPent.de IV. Domibus. 1306

clesiasticæ domus eversionem erat, cæcam ignorantiam in specula, mundanam timiditatem in janua, ambitiosam rapacitatem super pascua collocare.

Sed heu, nunquam solitarius est malæ sortis adventus! Sed, ut rectè Terentianus Laches conqueritur, Venit aliud ex alio malum. Rumpit ecce interim in Ecclesiasticas sedes surens discordia, pertinacissimaque dissensio, & cum ipsis miseriarum omnium cumulus effunditur. Dici nequit, quantas animarum strages, quæve discrimina, quot odia, quales plagas secum advexerit. Necdùm finis est, fit in dies sævior, & A Ecclesiasticam domum periculis expositam desertamvix est qui suæ depulsioni diligenter intendat.

Ignorantia nescit: humana timiditas non audet: ambitiosa rapacitas non curat: quamquàm enim intensa rapacitas (quia de illa loquor) totum per sas vel nefas occupare desiderat, mavult tamen (juxtà Decretistarum regulam) partem habere etiam injustè, quam toto justè privari. Itaque crudelis, & maternæ pietatis expers, horrende intonat illud. Non mihi, nec tibi sit, sed dividatur. 3. Reg. 111. 26. Proh Dei & hominum fidem, quæ vocum impietas est? Quæ ista dementia? Qualis crudelitas? Vah, quam tristi malignoque sydere nati sumus! Ut quid vivimus intuentes mala domus nostræ, nec obstamus? Quæ tanta in hominibus inhumanitas & barbaries, ut in eam infesto dissidiorum tumultu pax non quæratur?

> En quò discordia cives. Perduxit miseros, inquit Maro.

Expecta paulisper, & non dico odiosum, sed capitale · crimen erit; de unienda, resarciendaque Ecclesiæ domo verbum facere. Adeò res in malo loco sita est, adeò non miseretur omnipotens, desperationi proxima, misereatur, inquit. Et putas miserebitur Deus, & hoc impetrabit cervix nostra & cor contumax, quæ tot malis pressa & obruta non dejicitur, non humiliatur, non ad Dominum convertitur. Monstra, si potes, quot Processiones, Orationesque generales ad divinæ misericordiæ implorationem celebratæ sunt, quæ indicta jejunia, qualis ad extremum morum emendatio? Relege tamen singulas in Biblia de Judæis historias, illæ te docebunt, si nescis, nunquam cos a tribulationibus, & schismatibus, quas plurimas perpessi sunt, fuisse liberatos, quousque in sacco & cinere humiliarentur, quousque orationum generalium, & jejuniorum frequentià divinam placarent offensam. Ista est prima & recta pacis adipiscendæ via, potiùs quàm C per indignam potentium promotionem, aut Martem sanguineum. Non ascenderis, neque bellabitis contrà fratres vestros filios Israel, revertatur vir in domum suam. 3. Reg. xII. 24. Vulnus enim anteà fomentis suavioribus temperandum est, quam vivam ferro carnem resecare, ne obtingat illud Lucani:

Excessit medicina modum.

Sed per viscera misericordiæ Dei nostri, misereamini tandem, quicunque potestis & debetis, atque succurrite. Ite in vestram Ecclesiæ domum, & molli pectore, piisque oculis desolationem ejus inspicite; accingimini velociter, & virilis generosique animi robore ad defensionem ejus ex adverso consurgite. Audete tandem aliquid vestra virtute dignum, quod omnis ætas celebret, quod faciat vos fama super æthera notos, quod adultimum æterna vos fælicitate coronet.

Difficile est fateor, sed tendit in ardua virtus.

ritis. Sin autem, rationem date quo pacto de Ecclesia vivitis, cur talentum à Domino dispensandum suscepistis? Nulla hic vulnera toleranda sunt, nulla pericula mortis. Et hæc tamen, si exigerentur, pro gregis salute subeunda erant. Excusatio nulla est, si vestris opibus; immò non vestris, sed Christi; si honoribus fictis; si caducis sedibus in tanto viventium & mortuorum discrimine parcitis. Mea quidem opinio est, quod hi qui per negligentiam vestram in Inferno, Purgatoriove torquentur, acerrima vos lamentatione, antè Judicem expavescendum exaudiendi, accufant & inculpant. Et quò fugietis cùm vindicta advenerit, infelicissimi, qualiter horrendas Dei viventis manus evadere confiditis, perditiffimi hominum? O hominum, inquam, perditissimi, qualiter evadere confiditis?

At verò timeo, ne in cassum verba fiant, ne absentibus & surdis, & (ut græcum est proverbium) asino lyra tangatur. Et quando sic est, vendant, rapiant, laccrent, dissentiant, pugnent, perjurent, & que relinquant: & ita certè relinquunt plurimi, & in alias domos se transferunt, proptereà obsurdescunt Ecclesiæ clamoribus, doloribus, & ærumnis.

Et in quas domos abierunt? Si interroges, responderem (si res ista lasciviæ pateret) ipsos ad visendas Poë-

tarum domos emigrasse.

Quosdam apud Virgilium. I. Eneid. in tremulam Æolii ventorum Regis domum. Et hi sunt, qui assiduis superbiæ flatibus tument, vel, ut Evangelico exemplo utar, qui arundo funt vento agitata, aut qui naviculam Petri in hoc mundo sali vasto turbine illidunt scopulis, & in rapidos schismatum fluctus obvolvunt, penèque demergunt.

Alii apud Valerium Flaccum in Argonauticon malè jocundam spurcidæ Veneris domum frequentant, B qui libidinibus obscænis immersi, illas desperatarum libidinum, vel voluptatum voces egerunt.

Exiguum & cum tadio est tempus vita nostra. Venite igitur, fruamur bonis que sunt; non nos pretereat flos temporis; coronemus nos rosis antequam marcescant: nullum sit pratum quod non pertranseat luxuria nostra.

Sap. 11. 1.

Quosdam suscipit Ovidius Lib. 3. Metamorph. in atram domum luminantis meridei, qui in bonorum laudibus tabescunt, & nequeunt cum eis quicquam pacifice loqui. Gen. xxxvII. Similes Sauli, qui non rectis oculis aspiciebat David. 1. Reg. x. Partemque collocat idem Ovidius Libro II. in soporifera inhabilis somni domo, qui cum fatuis virginibus dormitaverunt omnes & dormierunt. Matt. xxv. 5. Ab codem introducitur pars altera in egenam marcidæ famis domum Lib. viit. Quosauri facra fames macerat, & exangues reddit, semperque avidis faucibus aurum hiantes, quia non impletur avarus pecunia. Eccle. v. 9. Incolunt nonnulli (apud Statium Theb. Lib. 7.) ferreas cruenti Martis ædes: de quibus dici potest illud. Bella nutriunt & seditiones movent. 2. Mach. xiv. 6. Contrà quos Psalmista imprecatur: Dissipa gentes que bella volunt. Psal. LXVII. 31. Aliis placet strepidula loquacis famædomus, qui cum Atheniensibus ad nihil aliud vacant, nisi audire, aut dicere aliquid novi. Alum. xvII. Et ut Naso

Millia rumorum, confusaque verba volutant.

Demum, quod mireris, quibusdam in electione, infernalis domus placet Curialium furiarum; & verè infernalis domus est. Metam. 4. & Aneid. 6. Quibus apta est vox illa Job: Infernus domus mea est. Job.

Possemus & in aliis Poetarum domibus Ecclesiasticos viros ostendere cum truci Polyphemo. Aneid. 3. Cum sævo Lychaone. Metam. 1. Cum sure Caco. Aneid. 8. Cum sacrilego Busyride. Tragadia Senec. Aderitque auxiliator Dominus mox ut bona cœpe- D 1. & ulti. Cum æstuante Vulcano. Æneid. 8. Et in Labyrintho Dædali. Metam. 7. Cum semisero Minotauro. Et ita de plurimis juxtà morum merita; sed omittamus. Non est sobria res, in tam vasta & tremendæ Ecclesiæ tempestate operose fabulosa conquærere. Commonuisse ad extremum suffecerit Ecclesiasticos viros domus suæ neglectores, ut si quid in eis paternæ virtutis est, si quid vivisici Dei, si quid ad Deum timoris vel amoris, si ulla denique mortis æternorumque incendiorum recordatio; unusquisque protinus resipiscat, redeat, acceleret, audiatque my-Nnnn 3

sticis verbis invitantem Christum ad curam hujus in domum domus præcipuam: Vade, inquit, tuam. Dicere Christum credito: Noli justum contemnere, Dominus sum, quia præcipio, Vade. Lucæ vII. 8. dicebat Centurio, Dominus militum: Dico huic, vade, & vadit. Et si pudet, ô homo, præceptis hominum obedire, saltem obedienter pare Deo. Dehinc extrà ne sis, sed fungere dato tibi officio, & vade in domum tuam. Nam oportet secundum Apostoli sententiam Episcopum esse domi sue bene prapositum. 1. Tim. 111. 4. exemplo Joseph, qui gubernabat creditam sibi domum. Gen. xxxix. & 2. Paral. xxix. 7. dicebat Ezechias: Mundate domum Domini Patrum vestrorum. Sequitur: A gloriæ, comprehensionem faciliùs elevamur. Sacerdotes ingressi sunt Templum Domini ut sanctificarent illud: Et utinam verus esset sermo iste ætate nostra, non ita polluerent domum Domini. Ad extremum debet ad hoc allicere proprietatis ratio, quia non in externam, sed tuam domum mitteris. Ob hoc Gen. xxx. 30. dicebat Jacob ad Laban: Justum est aliquando, ne etiam provideam domui mea. Et Ecclesiastici debent providere, ut non fiat domus orationis domus negotiationis. Joan. 11. Ne de domo piæ sanctitatis verè interrogetur illud Nunquid spelunca latronum facta est domus ista? Jerem. VII. II. Et alibi: Quid est quod servus meus facit in domo mea scelera multa? Jerem. XI. 15. Ne insuper maledictionis illius sint participes Va qui opulenti estis in Sion ingredientes pompatice domum Israel. Amos. vi. 1. De quibus. Osea ix. 15. Ejiciam eos de domo mea. Per oppositum bonis justisque B Ecclesiasticis, & domum Ecclesiæ, secundum rectam regiminis regulam introcuntibus, pollicetur Dominus. Latificabo eos in domo orationis mea, Isaiæ. Lvi. 7. Hîc in præsenti per gratiam & bonæ conscientiæ tranquillitatem, & in futuro per gloriam & cœlestis domus felicitatem; quam nobis præstare dignetur &c. Amen.

FINIS.

# COLLATIO EJUSDEM RELIQUIS DUABUS DOMIBUS,

Scilicet propriæ conscientiæ, & calestis gloria.

Ad eofd. Codd. MSS.

D imperialem summi Regis domum fidenter vadimus immunitatis egentes; si non eam dedecoro errore polluentes violaverimus; violata quippe immunitas, immunitati locum non relinquit. Violant autem eam, qui eam quo, cunque vitio sordidatam asserunt, contra prophetan, tis oraculum: Domum tuam, Domine, decet sanctitudo in longitudinem dierum. Psal. xcii. 5. Quis unquam lo, cus, Patres Reverendi, Dei electior, singulariorque, domus suit quam Maria? Quam si decet sanctitudo in longitudine dierum, nullus proculdubio vitæ dies,

nulla hora à fanctitudine secluditur. Hoe ipsum pia credulitate confitentes ad hanc domum refugii unanimes occurramus, occurrentes veneremur, venerantes imploremus, implorantes salutemus, dicentes: Ave Maria gratia plena &c.

VADE in domum tuam, Matt. 1x. 6. ubi priùs. Idcircò translumptionibus metaphorisque prædicantes utimur, quatenus nova minus fastidiat varietas, & à cognitis, ad apprehendenda magis ignota subnectet & sublevet. Quia enim nobis (exempli gratia) domus materialis sensu, quotidianoque usu maxime cognoscitur, per illius similitudinem quasi per vehiculum aliquod in occultarum rerum, scilicet conscientiæ &

Hæc me consideratio permovit, ut post litteralem thematis nostri domum, de ea postmodùm per allegoriam, tanquam de Ecclesia dissererem, multis quidem verbis, sed pro rei magnitudine ac etiam dignitate indignissimis, vel paucissimis. Nunc quia in me cadem cogitatio est, sicut pollicitus sum, de adeunda, ordinanda, ornandaque conscientiæ domo, tranquillior sermo transcurrat, qui ad nosiplos nos revocet, retorqueat atque reverberet. Recto siquidem ordine, post incitationem ad regimen Ecclesiæ, de exhortatione componendæ conscientiæ orditur oratio (quia ut Apostolus ait. 1. Tim. III. 5.) Si quis Domui sua praesse nescit, quomodo Ecclesia Dei diligentiam habebit? Eisdem verò verbis, quibus Præceptor meus Dominus Cameracensis Tractatum suum de anima exorsus est, incœpi.

Veterum tradit authoritas, divinum illud fuisse Apollinis oraculum. Nosce teipsum. Indè est illud Juvenalis: E calo descendit, yours oravier figendum & memoritradendum pectori. Huic conformis est Persii monitio:

Tecum habita ut noris quàm sit tibi curta supellex.

Lt iterum:

Ne te quasiveris extrà.

Hanc eandem sententiam thema nostrum, si ad mores deflexeris, infinuat. Nempè quid aliud est dicere, vade in domum tuam, quam habita tecum, te que ipsum cognosee? Sunt itaque plurimi, qui à semet longe peregrinantur, & ut hystrionum parasitorum que mos est, nullibi rariùs quam in domo propria moram faciunt, nullibi molestiùs. Mirabile dictu! Eos citiùs in alia quavis regione, quam apud seipsos reperies: modò per Curias discursant cum adulatione, ambitione, detractione; C nunc inter muliercularum greges volutantur cum libidine; frequentissime verò inter auri argentive cumulos incedunt, ductrice cupiditate navigant maria, aera pervolant, humi repunt, prout stimulantium curarum varietas transversos præcipitaverit. Qui apud se si quærantur, illud habebitur responsum, Non est vir in domo sua. Prov. vII. 19. Horum quilibet ut in domum suam eat, nec se deserat, monendus est per vocem Christi salutiseram Vade in domum tuam. Matt.

At quidam forsitan operationes hominum volunt inepta, extortaque appellatione domum dici; immo vide, quæso, quam aptissima ratione. Meministi, opinior, quemadmodum Philosophus in Politic. lib. 1. cap. 1. communitates instituturus definiverit, domum prastantem ex viri & mulieris, sui quoque, & D'tem servi desint, bovem esse posuit pauperibus pro ministro. Et ita ex hac societate tres ordinat principatus; nuptialem inter virum & uxorem: despoticum & servilem super servum; paternum vel regalem Patris ad filium. Singulis post hac singula tribuit officia. Nolo autem mihi credas, si non omnia hæc eadem in homine monstravero. Si authoritatem mavis, pro authoritate est Augustinus de spiritu & anima, cap. 22. Si rationi plus consentis & Patrem quæris, intellectum offero, qui principium origoque est totius spiritualis propagationis in anima. Si uxorem postulas, qualem aptius respondet, quam ipsam vo-

### 1309 Collatio e jusa sermonis Dom. XIX.post Pent. 1350

luntatem, quæ inseparabilis socia est & individua comes intellectus, fine quo voluntas invalidi, nullius ve consilii est; nisi uxorio sædere secum misceatur, infecunda prole, sterilique permanet. Prolem nuncupo, affectuum cogitationumque, veluti totidem filiorum propaginem. Servos verò, in promptu monstrare est quinque sensus ipsos. Circunspice, neque bos deesse judicabitur, si brutalis indomitique corpo-

ris naturam attenderis.

His intellectis, non operosum erit in homine triplicem assignare principatum: voluntatis & intellectus ad invicem, nuprialis est: voluntatis & intellectus super actus suos, paternus & regalis: amborum super sensus & corpus, despoticus & tervilis. Vides ut suspicor, & antè oculos tuos positum habes quàm decentissima similitudine homini, dùm ad fui cognitionem mittitur, di-Etum extitit; vade in domum tuam. Hoc dicere est: Teip!um rege, cognosce, atque recogitans jugiter considera. Vade inquit, & officium quod uniulcujusque prænominatorum proprium est, non inaniter exequere. Sciveris quid Patrem jubere, quo pacto uxorem convivere oporteat, qualiter procreare liberos, servis imperare Dominum, hospites suscipere conveniat.

Et in principio fiquidem, ad materialis exemplar. spiritualis fabricanda domus est, atque ut in basio humilitatis collocetur, tenendum est metricum illud Boëtii

præccptum:

Humili domum memento certo figere saxo. Quamvis tonet ruinis miscens equora ventus. Tu conditus quieti felix robore valli, Duces serenus avum, ridens atheris iras. Item tragicum illud in Hypolito:

Non capit unquam magnos motus humilis tecti vel plebeia domus; circa regna tonat. Et rursum in Hercule furente tragædia prima, cujus titulus est: Hercules furens Metro. 2.

Me mea tellus lare secreto tutoque tegat. Certa sedet sordida parva fortuna domus. Talem sibi fabricaverat nauta ille inops, sed securus Amiclas, de quo Lucanus:

Rectorem dominumque ratis securatenebat. Hand procul inde domus recte valli robore fulta. Sed juncto sterili, cannaque intexta palustri. Sequitur.

Securus belli, pradam, civilibus armis. Scit non effe casas, ô vita tuta facultas! Pauperis angustique lares, ô munera, nondum, Intellecta Deum!

In tali prætereà vitam egisse ponit Valerius lib 7. c. 1. ipium Aglaum Sophidium, qui quamvis Archadiæ esset pauperrimus, Apollinis tamen responso, Gygi Lydorum Regi opulentissimo, in felicitate præsatus est. Et respondit, magis se probare securitatem ridens tugurium, quam tristem curis & sollicitudinibus Aulam. Nunquid hanc in habendis ædibus modestam humilitatem Cœsar Augustus tenuit, qui domum suam, eò quod paulò eminentior effet, aliis coæquavit? De hoc Ovidius in Fastus: Lib. 6. Nec parvum hujus rei nobis Christus reliquit exemplum, qui non marmoreas domus, sed humile præsepium sua nativitate illustravit. Quamobrem his admonitus observatum habeas, securam tibi ipsi tranquillamque humilitatis domum construcre. Qui enim altam fecerit domiim suam, quarit ruinam. Prov. xvII. 16. Ratio, quia nisi Dominus, qui tantummodò humilia respicit, adificaverit domum, D tempore gesserint, cur sic viderint, sic audierint, in vanum &c. Pf. CXXVI 1.

Post exstructam humilitatis domum, cura restat præcipua, ordinare familiam, ne domus sit, in qua nullus ordo, sed sempiternus horror inhabitat, fugandaque omnibus modis à domo discordia, secundùm Pytagoricorum sententiam, cujus meminit Hieronymus. in Epistola ad Rusinum. Ad quod retorqueri potest illud Aristotelis ænigma ibidem positum; hirundinem in domo non suscipiendam, id est, garru-lam loquacitatem, que est ctrix est jurgiorism. Subinde, ut voluntatem intéllectus doceat, quasi maritus sponsam, necesse est quatenus ea appetat quæ recta sunt, adhibeat modum desideriis, &, se inconsulto, velit nihil. Semper memineris, non ob aliud egregiam Adæ domum miterabili ruina dejectain. -quam quod uxor pracupida fuit, & voluntas pracceps temerè fine intellectus consilio pomum visu decorum præripuit. Porrò obvia cautè, ne rixosa sit voluntas, ne aut fumo domus abundet, aut stillicidiis repleatur; alioquin abeundum tibi est; mihi non credis dicenti hoc, Sapienti fidem præsta. Quid fumus, si petis, nisi ignorantia oculos intellectus perstringens, qua circumseptus vix secum habitat, fugit se potius & horrer, veluti quandam mortis imaginem? Quod Seneca expressit, dicens: Otium sine litteris mors est, & vivi hominis sepultura. Dehinc quid per stillicidia, nisi labiles instabilesque cogitationes accipimus, quibus exagitatus intellectus ad seipsum redire, & in seiplo consittere nequit. Rixosa verò mulier est voluntas improba, & quæ in sensualitatis naturam penè degenerat. Hæc assiduis malarum cupidinum stimulis vexat intellectum, cundemque volitionum ac nolitionum mutuo alternantium litibus inquietat; vult calcatis sponsi Legibus imperare prout liber, intonatque illud latyricum.

Sic volo, sic jubeo, sit pro ratione voluntas. Quidagat tunc intellectualis sensus? Reclamet, non exaudietur: præcipiat, non obedietur: & objurget acerbius, solo remorsu conscientiæ ferictur. Quid igitur reliquum est, nisi semet è domo præripere? Nihilominùs persistendum est viriliter; videbis, surore voluntatis sedato, ipsam dare victas manus, lugere commissum, veniam ultrò precari. Et quamvis recessium pares, sponte revocabit ingens illud dictum Creisse ad

Æneam:

Hanc primam tutare domum. Æneid. 2. Ità tamon, nisi obstinata sit ac in reprobumi sensum data: tum etiam monenda est, tum coarguenda, & ne talia præsumat inposterum, legibus coercenda.

At altera superest intellectui sollicitudo, servos compescere, & ne quando dominationem usurpent studiosissimè providere. Itaque effrenes sunt, contumaces sunt, ingratissimi sunt, confessim ut Dominum C suum eis benevolum indulgentemque senserint, exiliunt. Repenté Dominum proprium discerpunt, ut canes sui. Metamorphof. 3. atque eum indignissima tyrannide premunt, verumque experietur illud Sapientis. Qui delicaté à pueritia nutrit servum suum, poste à senties eum contumacem. Prov. xxix. 21. Et Mich. vII. 5. Ab ea que dormit in sinn tuo, custodi claustra oris tui. Et ibidem: Inimici hominis domestici ejus. Quamobrem cos, si renitentes sint bonarum consuetudinum, arceat compedibus, & inertes assiduis exercitationum verberibus urgeat.

Quotidie insuper, semel & amplius, præcipue horà nocturnæ quietis, cùm te lectus susceperit, ponat intellectus cum eis, quasi cum suspectissimis dispensatoribus rationem. Nullum hoc præcepto salubrius, nullum viro præsertim Christiano esficacius potest esse. Quod secum se facere solitum ipse Senec. Lib. 3. refert De ira. Interroget intellectus in tribunali mentis fedens à fingulis, cur sic aut sic, tali in loco, tali in tetigerint, locuti fint. Puniat mala per timorem carnificem, per increpationem errata corrigat, per amorem bona coronet, & quid deinceps agere, à quibus subtrahere se debeant, iterum & iterum vehementissimè commoneat. Ita dùm ad teipsum, nocte saltem, redieris, verificetur illud Virgilii Æneid.7.

Ipse domum sera, quamvis se nocle ferebat. Hoc pacto tecum multa loquaris ut præcipit, tamen cave ne malè loquaris. Hoc modo apud te coram Deo causam tuam agas, accusator tui severissimus, idemque verax testis, & Judex æquissi-

Ages autem hoc vigilantiori sedulitate, si auribus tuis semper insonare putaveris illam vocem Prophetæ ad Ezechiam: Dispone domui tua, quia morieris tu & non vives. Isaiæ xxxvIII. 1. O quam utilis prorsus recordatio, & quæ in prosperis simul & adversis hominem sancto timore pavidum, & quod amplius A domus nostra scire novissimi, & liberorum atque conjugum est, liberum efficiat & mundi contemptorem? Facile, inquit Hieronymus, comtemnit omnia &c.

O quam felix somnus iste erit, altus, liber & tranquillus post hujusmodi recognitionem sui! Anima itaque tanquam in sinu jaceat Dei, secura persistat, rejectis fœdorum dæmoniorum amplexibus. Nam totiens inter abominandos amplexus diaboli anima dormit, quotiens peccati mortalis conscia impœnitens requiescit. De manè verò intellectus ipsam oculatissimam providentiam cum memoria in speculam mittat, quæ diligenti provisione ac solerti omnia occurrentia examinet atque denunciet, ne quid inopinatum, ne quid subitum, ne quid impræmeditatum surrepens conturbet, aut ne per inscitiam utilia prætermittat. Porrò ipsi voluntati, quam sponsam hominis in domo posuimus, hæc observanda erunt, fides thori & castitas integerrima, consideratioque semitarum domus suæ, larumque cogitationum introitus, cœtus adultero-rum, atque latrunculorum infidias. Si pulsaverint fores, si fenestras impulerint, confugiat illicò ad intellectum, & eo início & inconsulto nullos suscipiat. Si alloqui blandè cœperint, obsurdescat. Syrenes sunt, suavi cantu sopiunt ut demergant: si suos petant amplexus, citò rejiciat; latronum morem gerunt, amplexantur ut perimant. Si blanda frons & fuavis prætenditur, non confidat, arrident ut irrideant. Si promissa promissis accumulent, non credat: quotidianum est proverbium; Magni sponsoris rara ut plurimum sides est. Ceterum, si fallaciter sensimque obrepere, aut vi palam irruere conentur hujusmodi tentationes; à se continuò virili animositate aut depellat, aut diro vultu & acribus verbis increpet, dicens: Seorsum vos, malignissimi seductores, nihil mihi vobiscum: abite hinc procul cum dolis vestris, vestrisque fraudibus, quoniam intùs vos & in cute pitibus Naso ait Metam. 7. novi; scio certè quid quæritis, meam quippe prostitutionem, meam infamiam, meam denique mortem. Et hæc ego patiar misera? Non faciam hercle, non vobis assentiam; quamobrem avolate celeriter, aliam quærite, si potestis, quam vestra blandimenta & malesuasa verba illaqueent, quæ vestris credula sit lenociniis. Me interim finite, quia non sum quam putatis, aut quæ vestro digna sum ludibrio. Hac & simili voce utatur voluntas sponsa adversus tentationum malarumque cupidinum insultus. Caveat, ne eorum vinculis se ligari, aut manibus prendi sinat, vel facibus succendi. Obnitatur totis conatuum nervis impetui primo, memor tragici illius in Hypoli-

Qui blandiendo dulce nutrivit malum, Sero recusat ferre quod subitt jugum.

Sciat præterea quòd femina molliter & semiplenè nevoluntatem dixerim, & beata gloriosaque prole fecundam, quæ se fornicariis hujusmodi suggestionibus non immiscuerit: infelicissimam verò, si talibus seipsam expoluerit prostituendam; quia infaustissimos monstrosissimolque, & vipereos peccatorum fœtus gignet, in Parentem luam armatos, sicut leonem superbiæ, luxuriæ porcum, canem invidiæ, & ita de similibus, per quæ cruciabitur, lacerabitur, perimetur. Ad ulti-mum, corpus tuum, quod efferus bos est, domabis, providebisque ne otio torpeat. Malignæ naturæ est, abunde suaviterque pastus, recalcitrat; impinguatus, excutit jugum & vehiculum sessoremque dejicit.

Auditis quibus studiis domus propria regenda est, quibus exercenda disciplinis, quamquam fastidii timidus multa præteream. Nunc quid extrà te vagabundus incedis! Pracurre prior in domum tuam. Eccli. XXXI 1.17. & temet à communi hominum stultitia exime, de qua Hieronymus ad Sabinianum. Solemus mala vitia, vicis canentibus, ignorare. Ita est, aliena domûs curiosi sumus, negligentes nostra. Vitia idcircò nostra ultimi cognoscimus, hinc irridemur, hic nobis placentes, fabula populo & risus efficimur. Quo contra benè jubet

Persius (ut præmisi & repeto.)

Tecum habita, & noris quam sit tibi curta supellex. quantum scilicet à virtutum possessione vel perfectione deficis. Vade igitur in domum tuam & cum paralytico surge per Contritionem, tolle grabatum peccatorum per Confessionem, & per Satisfactionem. In domo tua vigilans, oransque permane, illic expecta; & cùm advenerit Dominus, confestim aperias ei. Sto. inquit, ad oftium & pulso, si quis audierit vocem meam G aperuerit mihi januam, introibo ad illum & cenabo cum illo, & ipse mecum. Apoc. 111.20. O miserrimum te, si abierit, si non tanto hospiti festinabundus occurreris, si non invitaveris, dicens: Mane noprout inter mulieris fortis præconia à Salomone posi- B biscum, Domine, quoniam, &c. Luc. xxiv. 29. Nec tum est. Suspectos habeat omnes tentationum, ma- modò invites, sed violenter (ut sic loquar) trahe, verecundus enim hospes est, vult compelli. Quo introducto, servi certatim domum exornent, nullæ reperiantur irarum araneæ, nullus cupiditatis pulvis, nulli caninarum rixarum aut curarum mordacium clamores audiantur. Sed & uxor tanquam vitis abundans in lateribus domus tuæ cum liberis tuis, bonis scilicet affectionibus, in occursum culta festivaque procedar. Sternatur domus tapetis bonarum cogitationum, virentibus herbis bonarum operationum spargatur, & omnibus denique fanctorum desideriorum flosculis pulcherrime distinguatur. Ponat mensam pietas, authoritativam sellam obedientia, focum Charitas accendat, ministret Fides candelabrum, & lectum contemplatio substernat; linteamina verò ut pura sint abluantur à Contritione, à Confessione ventilanda aeri exponantur, quosque demum exsiccabit Satisfactio. Nec omissim fit illud quod de Palemone & Baucide deorum hof-

Super omnia vultus.

Accessere boni ;

Hilarem enim datorem diligit Deus. 2 Cor. 1x.7. Rependet, non dubita, vicem Deus, ab eoque audies: Hodiè huic domui salus facta est. Luc. xix. 9. Quia si verecundum te ex divitiarum carentia prospexerit, compellabit te iisdem vocibus, quibus Evander Æneam:

Aude hospes contemnere opes, & te quoque dignum

Finge Deo.

Quæ ista dignitas. Reverendi Patres, quanta sublimitas, esse hospitem divinitatis? Ita sit tamen, si domum nostram non deseruerimus, si attento studio excoluerimus; quod nec gentilis Poëta filuit. Statius Theb. 12.

Nulli commissa metallo

Forma Dei, mentes habitare & pectora gandet. Propterà Patris sapientia Christus Jesus, cujus deligans, petere docet & admonet. Felicissimam prorsus D cia sunt esse cum silius hominum. Sap. v111.31. unumqemque nostrûm hodiernis verbis hortatur, monet, imperat, ut paratus sit, & eorum quæ extra se funt curam deserat superfluam. Vade (inquit) in domum tuam. quod fuit thema.

Admonere putes Christum: quid stas scrutans villas & rus, eripe te velociter & vade? Vade pacifice in domum tuam, 1 Reg. xxv. 35. Quia Sicut avis transmigrans de nido suo variis periculis exposita est, sic vir qui relinquit suum locum. Prov. xxvII. 8. Secundò quid stas periturus? Tuam pete alacriter domum. Medi-

Digitized by Google

## 1313 Collatio ejus d. sermonis Dom. XIX.post Pent. 1314

taberis sedens in domo tua. Deut. vi. 7. Quemadmodum Eliseus sedebat in domo sua: sedendo enim & quiescendo, secundum Philosophum anima sit prudens; quidam verò non in domo, sed in monumentis manent. Luc. VIII. 27. quia inter obscæna vitiorum cadavera volutantur. Tertiò, quid extrà stas, te visurus domum intra sagaciter tuam. Maneat unusquisque apud semetipsum, nullus egrediatur de loco suo. Exod. xv1. 29. Hæc tanta de domo morali hominis præcepta sunt.

NUNC de adeunda, juxta anagogiam, beatificæ domus habitatione, quartam & hanc supremam ora-A tionem texturi stylum admovimus, & eam finire patimini, precor, finis est, æquanimiter tolerate. Vade in domum tuam. Homo viator, homo terræ incola, homo qui peregrinans non habes hîc compositam civitatem vel domum manentem, sed futuram inquiris. Eia rumpe moram, fugam præcipita, non in via terminum, non rapidis in fluctibus portum con-

Properat cursu vita citato, ait Tragicus, solque in occasum volucer ruit, & negligis, tu tamen dissimulas, & medio in itinere stratus jaces, ubi si te vicina diræ mortis nox occupaverit, hercle peristi, & de te, tuaque salute actum est. Age cur cessas? Quare sessi dibilitatique viatoris instar lentus vadis? Sed agnosco, paralyticus es, & dùm niteris surgere, in molimine primo relaberis. Tu equidem pars vivax es, partem humor nimius carnalitatis paralysi mortifica- B rint. vit. Nimirùm sic progredi non vales, tractus ad varia, & tibimet oppositus.

Vult (inquit Sapiens) & non vult piger. Prov. xIII. 4. Nam dum vivida pars voluntatis divinorum capax sursum erigitur, à parte sensualitatis emortua, deorsum trahitur, & in ipso conatu humi procliviùs deprimitur. Notate comparationem Virgilii. 5. Æneid. propriif**limam** 

Qualis sapè via deprensus in aggere serpens Ærea quem obliquum rota transiit, aut gravis iclus Seminecem liquit saxo lacerumque viater, Ne quicquam longos fugiens dat corpore tortus. Parte ferox ardensque oculis, & sibila, colla Arduus attollens, pars vulnere clauda retentat,

Nexantem nodis, seque in sua membra plicantem. Hæc ille. Sperandum tamen est; tibi consule, & plena Fide ante Christi pedes expositus, spiritualem, ideòque nequissimam paralysim mitigare pete. Etenim liberari penitus non est præsentis vitæ, nisi quibus rarissime admodum concessum est. Dehinc exurge C duplici amoris timorisque stimulo perfossus, spe salutis hilaris, & alacer charitate, ac vade devirtute in virtutem, donec videas Deum deorum in Sion, quæ domus est beatitudinis sempiternæ. At verò fortassis (ut verbo Boëtii utar) velut ebrius, quo tramite domum revertaris ignoras, quo duce iter arripias, & ad supremum, qualem in domo quam quæris conversationem habiturus existimas; nescis verò horum trium notitiam: si non pigeat advertere, paucis edocebo. Et quamvis non alienum à proposito esset Lactantii verba ponere, sexto instutionum, deslimite bino salutis & interitus, commodius reticere judicans. Hoc moneo, ut verum ducem & unicum habeas Deum, quemadmodum de populo Israëlitico in promissionis fuit; Deut.xxxII. 12.& Propheta infinuans ductoris hujus utiliatem, postquam dixerat: Domine, in voluntate tua deduxisti me, subjungit, & cum gloria suscepisti me. Ps. LXXII.24. Illius quidem ducere est, ad quem spectat æternædomus gloria. Hoc duce carpe viam, non quamlibet, sed quam Propheta non modò ivisse; verumetiam cucurrisse gratulabatur, dicens: Viam mandatorum tuorum cucurri, Ps. cxv111.32. conformiter ad sequens justum Christi: Si vis ad vitam ingredi, serva mandata. Matth. x1x 17. Ab hac via quisquis aberrave-Tomi III. Pars III.

rit, duce abjecto, per abrupta vitiorum, per lubrica, per petrosa, per tenebrosa, in invia, & non in via lapsatur, impingitur, in baratri profundum lacum præceps ad ultimum dejicitur, ab illa domo quamlongissime raptus, de qua præcipit Christus dicens: Vade in domum tuam. Verum quopacto via mandatorum peragrabitur, si non agnoscatur? Quo-modò cognoscetur nisi perscrutetur? Qualiter denique perscrutabitur, nisi Scripturis hujusmodi Mandatorum expressissimis animis accomodetur: Quamobrem Propheta in psalmis plurimis, tamen singulariter in illo: Pf. exviii. Beati immaculati in via, aliud nihil agere videtur, quàm aut orare intelectum ut discat mandata sua, aut beatos appellare qui Mandata ejus scrutantur & exquirunt. Undè beatum virum descripturus, primum opus tam præclarissimum posuit, quod in Lege Domini fuit voluntas ejus, & in Lege ejus meditabitur die ac nocle. Pf.1. 2. Et alibi: Beatus homo quem tu erudieris Domine, & de Lege tua docueris eum. Pfal. xciii. 12. Quis error, immò quanta dementia Ecclesiasticorum, in domum beatitudinis (ut aiunt) vadentium, qui ob lucrosas adinventiones hominum, Mandatorum Dei perscrutationem despiciunt? Apud quos non animadvertitur, & animadversa contemnitur Chri-Iti autoritas dicentis: Sine causa colunt me, docentes mandata hominum & doctrinas. Matth. xv. 9. Respondeant velim Ecclesiastici viri sacræ Scripturæ desertores, qualem sibi in sua peregrinatione viam delege-Si seipsos, suamque prudentiam; falluntur, Sapientis dogma reliquentes. Fili, ne innitaris prudentia tua. Prov. III. 5. Et ibidem. XIV. 12. Est via, qua videtur homini justa, novissima ejus ducunt ad mortem.

Si ceterorum adinventiones hominum consectantur, parum prudenter, ne dixerim insipienter, agunt: neque enim Leges, aut humanæ traditiones quæcunque ad perspiciendam domus æternæ viam sufficiunt; aloquin aliam frustrà daret Legem Deus humana ratione superiorem. Affirmo, qui oppositum asserunt, errant, & in Pelagianam hæresim palam incidunt. Quod si quis diù solerterque indagaverit quantam de via Mandatorum Dei notitiam obtineant tales, solis hominum adinventionibns perscrutandis dediti, de Fide, de peccatorum distinctione, & quantitate, sive de beatitudine, & ceteris, puto mecum in hoc, immò cum veritate assentiet.

Si viam Mandatorum Dei, ut dicunt, eligunt, reddant nobis rationem, cur non ea perscrutantur potius, quàm humana. Vani homines promptam in ore habent ex Horatio responsionem.

O cives, cives quarenda pecunia primum,

Virtus post nummos. Manet insuper alta mente repositum illud Aristotelis. Melius est pauperm ditari, quam Philosophari. Voces ista, Reverendi Patres, non Ecclesiasticorum funt, sed agrestium hominum, terrenisque inhiantium: esto excuset quosdam utcunque paupertas; neque enim omnes damnamus Theologiam non studentes, ut mercatores, artium mechanicarum artifices, itemque alios plurimos. Sed interrogo, quid Ecclesiasticus respondebit, qui beneficiis copiosè ditatus est, aut qui aliundè dives beneficiari desiderat, quid Religiosi amplisfimis redditibus locupletati, quid postremò omnes quos alia urgens decentior occupatio non detinet; terram proficiscente legitur, quòd Dominus solus dux ejus D quorum non est tantummodò se, sed alios in viam Mandatorum Dei deducere? Et cum rationem afferre enisi fuerint; an talis sit quæ eos gravi culpæ non condemnet, ipsi viderint, fateor non video. Hoc unum video, tutius salubriusque & viris Ecclesiasticis dignius esse Theologiæ studium, atque absque suspicione cupiditatis, modicæ Fidei & parvæ Spei remotius: & certè alia nulla, ut ista, scientia est hominum directiva, incitativaque ad fanctos mores, vitiorum coercitiva, & ad suam felicitatis domum compendiosiori tramite perductiva. Non aspernandum est testi-

monium Ecclesiastici xxIV. 3 I. Qui operantur in me non peccabunt, qui elucidant me vitam aternam habebunt, Odium ergò & raritas perscrutantium Legem Domini signum est paucitatis salvandorum, & modicæ Fidei in multis Ecclesiasticis Rectoribus, & non tantummodò signum, sed etiam causa. Quo contrà, hoc interim grande solatium est abjectioni & inopiæ Theologorum, quòd salutis viam soscunt, quòd Deum ducem A allidue in via peregrinationis suæ loquentem audiunt. Vetus namque Laberii proverbium est in saturnalibus à Macrobio positum: Comes facundus in via pro vehiculo. Et quis est Deo in sacra Scriptura loquente comes facundior? Hoc non parvi existimabat Sapiens Erit allocutio cozitationis & tadii mei. Sap. vIII. 9. Et infrà: Intrans in domum meam requiescam cum illa; non enim habet amaritudinem conversatio ejus, &c. \$1.16.

Ceterum quam præclara hominis laus est, quæ verè dicere potest apud semetipsum pro laude sua illud quod dicere Lucillum Seneca noverat De naturalibus quæstionibus lib. 10. Ego liberalibus studiis me tradidi, quamvis paupertas alias invaderet, & ingenium obduraret, ubi prasens studii pretium est, ad gratuita carmina destexi me, & ad sulutare studium me contuli.

Intellexisti, arbitror, quis tibi in tuam felicitatis domum vadendi dux sequendus est, quia Dominus folus, non mundus qui cæcus est, non diabolus fraude plenus, non brutaliter appetitus pessimè lasciviens, B petulans, atque dissolutus. Advertisti prætereà qualis via vadenda tenendaque est, quia Mandatorum Dei, non via hominum, humanarumve adinventionum. Felicem te si credideris, me autem in Domino gloriabundum si orans exoraverim. Quod si effeci magna documentorum fasce liberatus sum. Nam de reliquis, modo videlicet ambulandi, de hospitii societatisque electione, de viæ tolerantia, & similibus, scrutatio Mandatorum Dei te reddet providum, sagacem, do-Etissimum. Postremò illud unum de domus in quam vadis conditione persuasum habeto. Illam nisi auro gemmisve radiantibus, sed materiæ cœlesti pretiositate esse compositam: cujus incolæ, non gulæ, non voluptatibus, carnifve illecebris vacant: etenim domus talis porcorum esset, non hominum. Cur ita? Quia homo qui dicit præstantissimam hominis naturam, eam supra porcinos affectus non collocat, neque nobilitat. Quo pacto? Quia si vocem porco præititeris, · non aliud ab istis pro summa jocunditate requiret. Qualis ergò beatorum felicitas est? Sanctissima prorsus, jocundissima, & dignissima, quæ in operatione optima, optimæ potentiæ, respectu objecti optimi quæ Deus est, reponitur. Quæ operatio optima est? Comtemplatio divinitatis intuitiva, cum quietativa ejus fruitione. Quæ optimæ hominis potentiæ? Intellectus & voluntas.

Quamobrem? Quia ipsæ nos super bruta sola, elevant, & Dei capaces efficiunt. Quid de potentiis sensitivis? Nunquid saltem ipsæ voluntatibus persruentur propriis in objectis? Minimè. Quæ ratio? Priùs enim aquam igni copulabis, & incompossibilia chymeræ membra compones, quam cum voluptate felicitatem consocies.

Quare sic? Gustato quippe spiritu desipit omnis caro. Quare necesse est superiorum potentiarum delectationem illam, quæ inserior est, extinguere; quo- D Et iterum: Replebimur iu bonis domus tua. Ps. LXIV. 5. niam in eis ex superiorum selicitate, incomparabiliter amplior quam ex eorum objectis propriis accrescit jocunditas.

Lectat. In Psalmista. Inebricabuntur ab ubertate domus tua, & torrenta voluptatis tua potabis eos. Ps. xxxv. 9. Et iterum: Replebimur iu bonis domus tua. Ps. LXIV. 5. Finaliter tertiò tuam pete mansionem, tuam pete portionem, quæ est felix paternitas, ut scilicet mansio tua sit in domo æternæ retributionis cum Psal-

Ex quo videri potest, majorem esse delectationem in sensibus beatorum, qu'am sit dolorum acerbitas in

In hoc autem loco gravissimè inculpandus est Avicenna, qui o. Metaphysicæ suæ ultimo posiuit, quòd sapientibus Theologis multò magis cupiditatis sit ad consequendum felicitatem animarum, quæ est conjuncta primæ veritati, quàm corporum. Ab illo ta-

men porcino Mahometi sui paradiso non sequestravit sententiam. Te autem interrogo, vir disciplina & philosophica eruditione plene, si homines immortales esu & potu delectabuntur in ore? Fateris. Esurient ergò & sitient necesse est, & tantò intentiùs, quantò eis intensiores tribuis delectationes; delectatio enim proportionation appetitur. Quod si ita est, comedere & bibere amplius conveniet. Ventres idcircò incomparabiliter capaciores & turgidiores quam nunc habere, fierique sine terminatione augmentum, ad quod ordinatur comestio. Et pudet ut dicam, egestiones insuper fæculentiori cumulo in illa beatitudinis domo congerere oportebit. Denuò si virgines plurimas habet unus vir, cur non plurimos fimiliter viros mulier una? Quæ si generent, immoderatissimè erit filiorum procreatio. Si à generatione vacant, pari modo à libidinosa copulatione; alioquin illic & naturæ ordo perverteretur, quæ ex illa exigit copula generationem, & impotentia suz virtutis generativæ convincitur, quæ appositis omnibus ad generationem futuram sufficientibus, illic suo caret effectu.

Porrò reprobatione indignum judico, qued Angelorum felicitatem in coqorum, pincernarum, & prostibulorum, scortorumque officia redigitis. Quantò rectius est homines ad similem Angelorum felicitatem sublimandos asserere cum Christo dicente: In resurrectione neque nubent neque nubentur, sed erunt sicut Angeli Dei. Matth. xx11.30. Et ubi, inquies, erunt sicut Angeli? In illa equidem beatitudinis domo, ad quam peregrinatio nostra tendit, ad quam, nisi infelicissimi simus, & in mala hora progeniti, totam vitæ labentis viam, totam animæ intentionem ordinamus, ad quam invitat Chistus quemlibet qui salutem affectat suam: Vade, inquit, in domum tuam, quæ suerunt, &c. In quibus verbis arbitretur quilibet, Christum ad se sermonem hunc dirigere.

Vade citiùs, ne torpesce; Vade letus, ne pavesce. Per salutis semitas.

Pro primo Festina velociter, ne steteris. 1 Reg. XX. 38. Et Vade, ô piger, ad formicam, & considera vias ejus, & disce sapientiam, Prov. vi. 6. Ut videlicet pigritiam ignaviamque devites:

Pro altero imitare Philippum, vel Eunuchum, qui o ibat gaudens per viam suam. Act. viii. 39. Et Prophetam audi canentem: In domum Domini, latantes Cibimus. Ps. cxxi.i. Deindè secundò:

In domum hanc accelera, In domum hanc propera, Ubi nulla calamitas.

In illam itaque domum, cujus si nomen petis, respondet Jacob: nomen loci illius, Domus Dei. Gen.

Et 28. 17. ejuscem: Verè non est hic aliud nist domus Dei & porta cali. Si ejus conditiones prærequiris, opulentissima est: in Psalmis. Gloria & divitia in domo ejus. Psal. cxi. 3. Rursus speciosa est: Ob hoc Psalmista. Domine, dilexi decorem domus tua. Ps. xxv. 8. Potrò laudibus insonat in Psalmista Beati qui habitant in domo tua, Domine, &c. Psal. lxxxi 11. 5. Denique omnem hominis appetitum, persecta satietate delectat. In Psalmista. Inebricabuntur ab ubertate domus tua, & torrente voluptatis tua potabis eos. Ps. xxxv. 9. Et iterum: Revlebimur iu banis domus tua. Ps. Lxiv. 5.

Finaliter tertiò tuam pete mansionem, tuam pete portionem, quæ est felix paternitas, ut scilicet mansio tua sit in domo æternæ retributionis cum Psalmista. Unam petii à Domino, hanc requiram, ut inhabitem in domo Domini, &c. Psal. xxvi. 4. Portio quoque in terra viventium, Ps. c. xl. 6. quam nos adire prospero impeturbatoque cursu præstet summus ille in domo Patersamilias Dominus noster Jesus Christus. Amen.

FINIS.

JOAN-

## 1317 Sermo de Conceptione B. Mariæ Virginis.

#### JOANNIS#GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

#### S E

D E

CONCEPTIONE

# IRGINIS,

In Ecclesia sancti Germani habitus. Anno Domini 1041.

Tota pulchra es amica mea. Cant. IV. 7.

I dignè atque fructuose loqui & audire volumus de ea quæ per verba proposita pulchra Dei B amica est appellata; necesse est ut à corde nostro ejiciamus horrendum; turpe, & odiosum peccatum mortale, per perfectam Pœnitentiam & Contritionem, ut anima nostra purificetur & pulchra efficiatur, sitque digna ut sit Dei amica, & laus sua delectabiliter audiatur; quia non est speciosa laus in ore peccatoris. Eccli. xv. 9. Et Augustinus super Psalmos. Vis ut Deo jocunda sit laudatio? Noli bone cantilina tua obstrepere moribus malis. Quis dat illam puritatem, amorem illem & pulchritudinem, donum gratiæ quod, nominealio, charitas appellatur; cujus quidem doni, tota pulchra (de qua dicturi sumus) est thesauraria? Ideò ab ea ipsum petemus donum, eam-

que salutabimus, dicentes: Ave Maria.

TOTA pulchra es amica, &c. Cant. IV. 7. Paulò antè recreabar per delectabilem & fructife-rum fanctæ Scripturæ hortum, vt obliviscerer miseriarum, curarum & solicitudinum mundi præsentis, C pleri deberet ac celebrari; Deus elegit sacere & sor-& expellerem stultam otiositatem, audiendo laudes Sanctorum & Sanctarum, ut eorum exemplo, allocutione, & doctrina bona faciliùs transigere possem brevissimam & periculosissimam mortalis mundi peregrinationem. Secundum enim Sapientem, fancta & divina Scriptura aufert tædium à persona quæ se illi dedicat, sive applicat.. Erit ipsa allocutio cogitationis & tedii mei, Sap. VIII. 9. Habebo propter hanc, claritatem ad turbas & honorem apud seniores, & docet verum psalterium perpetuæ felicitatis, doctrix est disciplinæ Dei. Ibidem insuper volebam specialiter invenire, & habere thema convenientius ad dicendum magis propriè de præsenti solennitate ad laudem Virginis mundissimæ ac purissimæ, ad nostram D gratiæ descendit. Sanctæ quoque personæ sursum quoque instructionem. Et cum delectarer inspicere deliciosum & cœlestem campum, floridumque hortum divinæScripturæ plantatum, auctum, & ordi natum propria manu Spiritussancti; & de uno loco ad alterum, per studium atque meditationem delectabilem me transferrem: accidit ut descenderem in partem quandam hujus horti delectabiliorem, & floridam magis, quæ nominatur, Cantica, ubi audivi Sapientem Salomonem, qui in persona veri Deiamoris jocundum cantabat canticum de suis amatricibus, sicut esset canticum novi sponsi & sponsæ. Indè appellatus est Liber ille, Epithalamium sponsi & sponsa. Illuc intravi, & benè recordor verborum, quæ cantabat ille idem verus Deus amoris. Benedictus Filius Dei de nova sua sponsa & amica, quæ hodie concepta fuit, sponsa mea, soror mea, amica mea, ornata Toms III, Pers III.

es omni pulchritudine. Tota pulchra es amica mea. Tunc admodùm lætatus sum, nec videbatur mihi quòd convenientius thema habere possem, ut laudarem puritatem, excellentiam, & pulchritudinem illius gloriosæ Dominæ. Vidi enim illis verbis in campo illo verum Deum amoris, qui mentiri non poteit, vocare & appellare benedictam hanc Vir-A ginem, quæ hodiè fancta concepta fuit, omni pulchritudine ornatam. Tota pulchra es, &c. Nominatur insuper ea Domina singulariter amata. Tota pulchra (inquit) es amica mea. Et unum satis sequitur ad alterum. Non enim digna est aliqua mulier esse amica tam excellentis Imperatoris, nisi sit tota pulchra. Ideo & concupiscet, inquit, Rex deeorem tuum. Psal. XLIV. 12. Ideò loquendo de rebus divinis ad fimilitudinem humanarum rerum, quemadmodum Prophetæ sæpius fecerunt in Scripturis corum, & exemplo Boëtii, Alani, aliorumque Poctarum Catholicorum, sumere possum talem figuram, & poëticam imaginationem ad delectabiliùs explicandam Conceptionis hujus veritatem: & quæ fundata est super eo quod dicit Boëtius, Lib. de Consolatione 4. prosa. 6. Viri sacri corpus virtutes adificaverunt, dicit Boëtius, quod virtutes fecerunt atque formarunt compus & animam personæs fanctæ. Nec volo me onerare allegationibus, vel concordantiis, quamvis in alia quacunque materia majorem abundantiam habere possem minime; hominibus namque Latinum non callentibus parum funt delectabiles, conducibiles, vel ædificantes eos, & Sermo nimis per hoc prolixior redderetur & obscurior. Et divido Sermonem nottrum in partes tres. Prima applicabit thema nostrum ad materiam hujus solennitatis ipsius Conceptionis. Secunda exponet ipsum, secundum moralitatem pro nostra instructione. Tertia juxtà illas duas partes bipartitè satisfaciet quæstioni.

Cum Misericordia pro humano genere redemptionis viam impetrasset, & ordinatum suisset ac constitutum per sublime Trinitatis consilium, ut satisfieret Justitiæ (quemadmodum contradicebat) quod Filius Dei carnem assumpturus esset humanam, & quòd divinitas unienda foret ac jungenda humanitati ad satisfactionem faciendam, & tempus venit, ut Incarnatio commareDominam, secundùm sapientiam suam infinitam, talem qualis pertinebat ad eum, qui erat tam sublimis & generosi generis, quæ in his inferioribus illi esset Mater, qui in cœlis Deum habebat Patrem.

Confilium hoc propositum & ordinatio mox publicatum est in mundo variis modis. In cœlo inter Angelos. In terra inter Prophetas. In inferno inter justos, qui suam expectabant redemptionem. Sicut in principio novi temporis seu veris, aut cum stella matutina proxime surgere vel oriri debet in aurora diei, omnia germinant, & lætari videntur, aves canunt, & ros descendit; similiter tunc in illa mundi novitate facta est major lætitia, & abundantior ros elevatæ per desideria devota, ac devotam meditationem, per Prophetiam cantabant, ut est illud. Ecce virgo concipiet & pariet silium, & vocabitur nomen ejus Emanuel. Isai. vII. 14. Et illud. Orietur stella ex Jacob, & consurget virga de Israel & percutiet Duces Moab. Num. xxiv. 17. Et quia secundum quòd probavit excellentissime Boëtius Lib. 3. prosa ultima. Omnis creatura naturaliter conatur obedire, servire, & complacere Creatori suo. Nam in hoc consistit ejus felicitas, ejus bonum, ejus nobilitas & pulchritudo. Possum per figuram & imaginationem rationabiliter fundatam dicere quod Domina natura, quam magnus describit Alanus Libro suo De Complanetu natura, in principio, accessit mox cum suis ancillis, quæ funt influentiæ & causæ naturales, se offerens ad formationem hujus Dominæ, & pulchræ Dei amicæ; & O000 2

coram divina majestate admodum humiliter reverenterque se inclinavir. Deus meus, inquit ipsa, Magifter meus, & Imperator meus, non omninò ignara sum pulchri incoepti quod sacturus es, & excellentis Dominæ, quam proposuisti sormare. Et quamvis tua potentia, benèscio, tuasapientia, & magnificentia in nullo meo egeat servitio, me tamen humiliter osfero: quod tibi placitum est præcipe, libenter enim obediam. Hocque tibi notum sit, nec me, nec ancillas meas ulla usuras fictione, quominus omnia de- A mus & plantemus in lac Domina, omnem corporalem pulchritudinem: nam super animam ejus nil habemus potestatis; sed quoad corpus conferemus ei omnem delectationem, omnem sanitatem, harmoniam & temperantiam complexionis. Et breviter benè dicere poterit quod erit bonis meis, bonis naturæ (cum sit pro te) super omnes alias quæ unquam suerunt, erunt, & sunt, abundantissimè adornata & dotata. Expandam, & inspirabo per faciem ejus luciditatem quandam, pulchritudinem, dulcedinem plenam simplicitatis, honoris & benignitatis. Et taliter componam castum ejus aspectum, dicta sua, facta & mores, quòd omnibus cam aspicientibus erit exemplar, liber, & speculum pulchritudinis, nobilitatis, boni amoris & honestatis. Et sicut formavi & siguravi corpus Regis magni Priami taliter ut sola specie & aspectu ejus dicebatur esse dignus Imperio, Species Priami digna est Imperio, excellentiùs faciam de illa; ita quòd omnes quamtumvis ctiam invidi dicent: ecce Dominam dignam quæ sit Imperatrix, coronata-B que Regina. Potest hic applicari de Hectore, qui non videbatur viri mortalis puer esse, sed Dei, ut patet in Ethicis. Sic Virgo illa beatissima.

Eo pacto loquebatur Natura, cùm ex parte altera, scilicet ex parte cœlesti, veniebat Domina altera, quæ fuo gestu, habitu & moribus valdė proprie assimilabatur Reginæ. Facies ejus multô clariùs fulgebat quàm sol, per quod poterat judicari nativitatem ejus potius divinam esse & coelestem, quam mortalem, vel terrenam. Ipsa nomen habebat: Charitas amorosa, prima filia veri Dei amoris, Regina omnium virtutum, Domina Naturæ & Magistra: & est virtus quæ facit Deum amari super omnia. Quæ nomine alio Gratia Dei appellatur. Pulchra erat ejus societas; nam ab una parte circundabat eam soror sua Sapientia & Veritas, Prudentia, Intellectus, Confilium, & Fides. Exaltera parte Fortitudo, Continentia, Fidelitas, Justitia, Pax, Misericordia, Humilitas, Diligentia, C Liberalitas & Benignitas. Et per has virtutes, dicit hîc Boëtius, factum esse corpus hominis justi, quemadmodum prius allegavi. Cum Natura eas vidisset, valdè reverenter se coram eis inclinavit; nec Deus non cognovit filiam suam Charitatem, sed ad osculum ejus castum atque amorosum ipsam recepit: deindè concessit illi dicere quod videbatur ei placitum. Tunc convivium secit sorori suæ germanæ & sociæ, Sapientiæ, afferre verbum, & exponere quod inter ipsas virtutes fuiffet conclusum in earum simul collocutione seu consistorio, quamvis Sapientia se humiliter excusaret; nihil tamen erat, quin ab ea Charitas obtineret. Quæ quidem Sapientia hoc modo est exorsa: Altissime, potentissime, sapientissime, incomparabilis, uniquaque indignam existimo, quicquam coram divina tua majestate essari, præsertim de re quæ tangere possit propositum tuum, providentiam, voluntatem, & ordinationem. Attamen benignitas tua, clementia atque libertas, quæ nos liberaliter & generose absque meritis nostriscreavit, mihi audaciam contulit loquendi & recitandi id quod humilis filia tua Charitas & fociae ejus deliberarunt, mihique dicendum injunxerunt. Ipsæ melius id facere noscerent; sed quoniam sic eis placet, libenter obtemperabo.

Imperator altissime, Charitas, humilis filia tua & de.

vota, & nos ceteræ virtutes, afficimur, non fine causa, magna, inæstimabilique læriria, cum ad Misericordiæ supplicationem venis, & te inclinas adterram descendere, humanum genus redimere, nobis quoque habitationem nostram, à qua tamdiù expulse sumus restituere; quoniam adversarius noster letalis, peccatum, ignominiosus & crudelis tyrannus, cum omni sua maledicta societate, ignoranta, infidelitate, idololatria, superbia, avaritia, luxuria, invidia, acedia, gula, & aliis vitiis innumeris, occupaverunt in terra quasi omnia hospitia, & violenter tenent castella, civitates, fortalitiaque spiritualia tuæ humanæ creaturæ, adeò vt non ineptè ad hanc humani generis miseriam adaptari possit quod Ovidius primo Metam. de Cataclysmo scribit.

Qua terra patet fera regnat Erinnys, In facinus jurasse putes, dent ocius omnes,

Quas meruere pati sic stat sententia. O quam benedicta erit hora, cum crudelis, fellitus, & despiciendus tyrannus, preceatum scilicet, & detestabiles sui spoliatores expellentur à justa nostra hereditate & domo propria. O Deus, nonne hoc videbimus? Fortunatæ erimus, cum illud siet, & cùm in loco iræ erit clementia, in loco luxuriæ continentia, in loco mendacii veritas, in loco superbiæ humilitas, & sic de aliis. Et hoc est primum meze Legationis punctum, tibi de hoc gratias agere, secundim nostram facultatem & vires; licèt multò majus sit benefactum (fratear equidem) quam gratize que per nos agi possint. Prætereà quia tuam percepimus voluntatem esse, creare atque producere summam quandam & excellentem Dominam super omnes alias, quæ unquam fuerunt, vel erunt; & breviter talem, quæ digna sit esse Mater tua, soror tua, sponsa tua & amica. Ad te verum & certum Patrem venimus, humiliter laborem nostrum offerentes diligenter & ex corde bono; ad hoc negotium unaquæque secundum posse suum & officium quod nobis accommadasti, fine præsumptione, adulatione & jactantia dicimus, nil nos oblivioni tradituras, quin sit omninò persecta, tota pulchra & digna quæ à te ametur. Sinè nobis, non dubium est, quod vis potes. Sed te rogo, non contemnas oblationem hanc & servitium, quoniam in hoc honorem nostrum, nobilitatem, bonitatem, valorem, & famam maximoperè augmentabis. Nos eam donabimus innocentia & virginitate Abel, Fide Abrahæ, constantia Josuë, sapientia Salomonis. Ipsa pulchra erit ut Rachel, fecunda ut Lia, Sapiens ut Rebecca, devota ut Elias, nobilis ut David. Excedet Moysen in clementia, Job in patientia &c.

Intereà dùm hæc fieret allocutio venit (fic etenim Deus voluit) de terra fancta, de civitate Nazareth in patria Galilææ, Domina quædam, virtutum filia, quæ Oratio dicebatur, & submissa sacie parvaque lætitia veniebat servide instanter, & devote, ex parte Joachim & fanctæ Annæ, ut eis impetrare posset sobolem, ut essent immunes & liberæ à Legis maledictione & opprobrio. Postqu'am Natura hoc vidisset & sanè intellexisset, dixit, benè hoc sieri non posse, quia Joachim & fancta Anna senes essent, infecundi & steriles; ideò frustrà & in vanum ipsos ejuscemodi rem postulare. Sed Oratio non magnifecit ipsam Nace ac summe Imperator, ignara sum, & me usque- D turam, nec verba ejus; immò se convertit fiducialiter ad Charitatem, & erga virtutum collegium, ab eis quærendo subsidium & opitulamen, allegando quòd veniret à bonis earum amicis & hospitibus, Joachim & sancta Anna. Tunc haud mora omnes communi assensu genua flexerunt antè thronum divinæ majestatis, & per ipsarum virtutum ordinationem sermonem continuavit Domina Sapientia, & dixit in hunc modum: Pater omnipotens, benedicta & felici die, si tibi placet, & tempore opportuno hue venit Oratio devota ex parte duorum bonorum famulorum & amicorum Joachim & fanctæ Annæ, postularesobolem.

### 1321 Sermo de Conceptione B. Maria Virginis. 1322

bolem. Ubi enim in terra invenies personas duas, quæ te magis integrè ament, serviant, honorent, & Legem tuam obiervent. Non malo usu consumunt, nec dissipant bona quæ eis concessisti; nam dividunt ea in tres partes: unam pro Templo tuo & Ministris tuis. Aliam pro pauperibus. Tertiam pro corum gubernatione & re familiari. Honestiùs & jocundiùs nos virtutes non suscipimur in terra, quàm in pulchra, ornatissima, & spirituali habitatione conscientiarum illo-rum duorum. Si itaque tibi cordi esset, ut hæc A & pulchritudinem, quæ pertinet ad illam quæ Maquam facere visut sit tota pulchra & amica tua singularis, fieret per eos & generaretur, atque conciperetur; magnum gaudium & exultatio foret nobis omnibus. Quod autem ad nobilitatem; quamvis omnes nobiles sint facti per te qui benè operantur: Scisillos duos esse de genere & sanguine Regali, boni amici tui David, & Sacerdotali ipiius Aaron: ideò non deficiet in nobilitate, quæ ab eis descendet. Et parùm me movet quod allegat Natura, ipsos esse infructuosos & steriles. Potentia enim tua infinita est, & meliùs spectat (ut videtur) quòd illa quæ debet esse mirabilior inter alias, in omni pulchritudine, & bonitate, à te mirabiliter & per miraculum formetur, po-

tiùs quàm per solam naturam.

Verum est, Domine (ne quicquam celem) quòd scrupulus quidam, dubitatio, & quæstio me arripit in hoc negotio, si sic adimpleretur per opus matrimonii, & percipere potes Justitiam quæ me notat, B cornice, & sic de aliis. Quare? Quia in se rationem consulit, & in aurem advertit. Novisti verè Deus, qualiter primo homini Adæ dedisti pro se & pro omnibus filiis ejus successoribus hereditatem, non temporalem modò, ut puta paradisum terrestrem; sed (quod eligibilius erat & melius) ei concessisti hereditatem spiritualem. Hæc hereditas erat donum gratiæ, & virtus quædam, ex numero nostro & societate, quæ Justitia originalis dicebatur. Talis virtus per tuam ordinationem taliter eum gubernasset, & omnes eos qui ipsam habuissent & servassent, quòd anima tenuisset pacate in subjectione & obedientia carnem, membra, corporeos sensus, sine ulla rebellione, vel inobedientia, in hoc quod ratio sapiens deliberasset, voluisset, aut præcepisset, & quod majus est, per excellentiam illius virtutis, & hereditatem Justitiæ originalis homo semper habuisset verum judicium sine errore, bonam voluntatem fine peccati perpetratione, sensualitatem benè gubernatam sine motu, vel passiovel in tangendo: præservasset, & custodivisset hominem à morte, & ministrasset éi vitam corporalem sine sudore, pœna, seu labore: nec in dolore mulier peperisser. Ecce donum pulchrum, & hereditatem bonam. Sed Heu Adam & Eva ingrati hujus, citò deliquerunt contra Majestatem tuam Regalem, Divinam, & Imperialem, transgrediendo Præceptum tuum de non manducando pomum, & præponendo voluntatem corum tuze voluntati per originalem, stultamque rebellionem &c.Quapropter secundum omnem Legem scriptam, & Justitiam etiam, quæ conservatur inter homines, meruerunt, non modò mori; sed cum hoc perdere omnem hereditatem pro se & filiis suis, tàm temporalem paradilum terreltem, quam ipiritualem, Justitiam originalem, ratione criminis læsæ Majesta-

Fuit ulterius permissum regnare in cis, in corum spirituali Regno dirus quidam & injuriosissimus tyran-D nus, qui peccatum originale nominatur, pro loco bonævirtutis, & regimine Justitiæ originalis. O heu, plùs quam centies! Heu quam dura mutatio, de quam magno bono, in quam magnum malum; de quali felicitate, in qualem miseriam & adversitatem! Maledicta sit Inobedientia, quæ tale generavit malum. Meritò, ô humana creatura, expavescendum habes exemplum quòd Dei Præcepta qualiacunque sunt, non infringas nec transgrediaris. Cum ergò facta fuc-

rit Lexper te summum Judicem, & Legislatorem, ut omnis progenies ab Adam & Eva descendens per focietatem naturalem viri & mulieris, perdet hanc hereditatem, & subjecta erit peccato originali. Quemadmodùm dictum est, si amica tua quam tam pulchram efficere vis, percipiatur per Joachim & sanctam Annam: sic oratio & nos te deprecamur, dubito pro justitia, ne concipiatur in tali macula peccati oriter tua esset debet, sponsa tua, & singularis amica. Ne tamen audias Justitam rigorosam solum; sed intellige si placet, quod natura & virtutes præsentes fuper hoc dicere volent.

Natura posteàquam concessa ei à Deo loquendi facultas fuisset, sic est locuta: Scis, Domine, quod secundum primariam meam & legalem institutionem producere deberem homines tales quod in Regno corum spituali nulla esset rebellio carnalitatis vel sensualitatis contrà rationem; quia Lex mea naturalis justissima est. Ideò peto quòd caro, quæ est ancilla, serva & famula, nihil faciat contra auctoritatem & voluntatem animæ, quæ est Reginasua, Domina, & Magistra. Ob hanc causam passiones & inordinati motus turpes sunt & culpabiles in hominibus, qui non sunt tales in bestiis ut superbia peccatum, vel turpitudo in equo, non est crudelitas in leone, astutia in vulpe, invidia in cane, avaritia in non habent, quæ alio modo talia bruta regere debeat, sicut ratio est in homine. Ideò mihi apparet sub correctione tua, indecens esse tibi summo Principi, & mihi, quòd amica tua haberet talem discordantiam in spirituali Regno suo potiusquam bruta. Et quòd prima Mater Eva in hoc habuisset majus privilegium in nativitate sua, quam illa quæ erat Mater tua. Nam ipfa Eva sine rebellione facta fuit. Addo huic quòd jus meum jus naturale est, quòd filius debet honorare Matrem suam, quemadmodum semper in schola mea prædicaverunt discipuli mei, Philosophi, & Poëtæ. Sed quomodò sufficienter honoraretur, si inhonestum peccatum in ea aliquo tempore dominaretur? Veritas est (ait mox Obedientia) cum tu summus Princeps vis habere Matrem carnaliter in terra, illi debebis honorem, reverentiam, servitium, obedientiam. Nec huic contradicet Justitia. Nunc autem apparet, illam Legem non benè adimpleri, si in hujusmodi abomine detestabili, in videndo, audiendo, in gustando, C natione, immunditia, & subjectione peccati, aliquo tempore permitteres illam quæ esse debet habitaculum, templum & palatium totius puritatis.

Sic argumentabatur Obedientia, cùm sensit Charitatem, quæ & causam suam voluit enarrare, cui reverenter cessit. Verè, Pater omnipotens, (ait Charitas) tu me fecisti (& in teme glorifico) Reginam virtutum, & sine me quæcunque ipsarum non persectè conveniret humanæ creaturæ, nec concederetur. Sum illa, quæ eas illuminat ficut sol colores, & vivisico animam ficut anima corpus, & sine me mortua est anima, ac impotens facere quamcunque operationem studiosam, ficut corpus fine anima. Si ergò contingeret (quod absit) quòcl aliquo tempore in conceptione ejus vel posteà essem elongata & extrà illam Dominam, ratione perversi tyranni peccati originalis, quis cam custodiret? Nullo enim pacto in ea habitare possem. Videamus quid esset. Primo anima ejus spiritualiter mortua. esset, & ideò turpis, fœtida, desormis, non placens tibi Deo, nec à te amata, indigna societatis tuæ & societatis Angelorum, & digna separari perpetuò ab eis. Et si in illo statu moreretur, absque dubio æternam ingrederetur damnationem. Etiam ipsa esset habitatio tenebrarum, quæ lumen portare debet. Recte dixit Sapientia, admodùm impertinens esset si sic sieret: & matutina Stella in ortu ejus eclipsim faceret, Rosa nova deficeret, Fons gratiæ desisteret, Floslilii pallesceret, Mater vitæ mortua esset, Regina mun-O000 3

Digitized by Google

di subjiceretur. Sed cui subjiceretur? Subjiceretur sœdiori & abominabiliori subjectioni quæ esse possit illi,

scilicet quæ est ipsius peccati. Sed etiam, Pater totius bonitatis, inquit Misericordia, postquam intantum condescendisti nostræ conditioni miserabili, ut redimere velis humanum genus à seruitute peccati; justum est sis persectissimus Redemptor, & saltem redimas unam personam excellentissimè. Et novisti quòd inter sex modos redimendi persectior A est, præservare personam taliter, ne labaturin subjectionem peccati cujuscunque, sive originalis, sive actualis, quæ aliàs, sine tua tali præservatione in illud caderet, sicut major fit gratia præservando hominem ne cadat in lutium, quam postquam cecidit eundem relevare: sed quam personam persectius redimere debes, quam Matrem tuam & singularem amicam? Virginitas dixit, quòd non minus esset pertinens ad Filium Dei habere Matrem semper virginem, specialiter quæ nunquam suisset violata per peccatum quoad animam, quam habere virginem corporaliter, in quantum virginitas & integritas animæ nobilior est & perfectior, quam illa quæ est corpo-Sed peccatum mortale quodcunque, certum est corrompere, violare, & enervare animæ puritatem & innocentiam. Ea propter sine tyranno illo peccato concepta esse debet virgo illa, sicut debet esse virgo corporaliter. Nec est oblivioni dandum, quòd pars carnis suæ debet esse caro purissimæ humanitatis, B quam accipiat Deus noster: ideò esse debet nitidissima, mundissima & purissima. Prudentia, quæ Leges legaliter interpretatur, cum loqui deberet valde eleganter, rationem suam assignavit. Non video, inquit, in materia hac repugnantiam ullam, quin tota pulchra amica Dei nostri debeat omni tempore, in sua conceptione, & post, absoluta esse & libera à damnisero tyranno, peccato originali; nisi forsitan secundùm Legem illam generalem, quam prætendebat sapientia, adhortatione Justitiæ, quòd omnes peccaverunt in Adam. Miror si Justitia velit, quòd summus Impera-Tor & Legum conditor fit tam affrictus ipsi, quòd nihil possit, aut debeat immutare propter quemcunque casum contingentem. Magis esset servus ad Leges suas, quam Princeps temporalis ad suas. Et magis serva esset sponsa ejus, cœlique Imperatrix, quam terrenæ Reginæ, quæ privilegiatæ suntcontra omnes civiles servitutes (privilegiata Augusto.) Interrogo Justitiam; cùm co modo velit esse servatas: si Domina nostra non c tis ordinationem, breviter vobis eam sumus explicatucomplectitur in generali hac Lege & maledictione quam dedit Deus mulieribus propter peccatum Evæ; scilicet quod in dolore & angustia essent parituræ? Scio quod hoc dicet, quoniam fine dolore est paritura & in lætitia. Quarè ergò non æquè benè poterit excipi à gravi maledictione peccati originalis, cùm tam rationabiliter & rationabiliùs fieri possit in hoc casu, sicut in alio? Dicit discipulus meus Aristoteles in Politicis, Leges dari universaliter, non quin in aliquibus particularibus casibus possit & debeant habere rationabilem exceptionem. Sed quia sæpiùs ita sit, quemadmodum Lex dicit; te rogo, Justitia, considera qualiter supremus Imperator sæpenumerò pro valdè minori causa, quàm ad honorandum Matrem suam mutat & variat communem & consue-& amicam, tum cursum tam naturæ, quam Seripturæ, operando sæpè miracula, gratias, venias, & privilegia. Nonne ultere fecit solem propter Josue? Resuscitare propter Danielem? Et etiam ad propositum noshrum contrà communem cursum sanctificavit Jeremiam antè nativitatem ejus, & reddidit hereditatem temporalem, paradisum terrestrem Enoch & Eliæ. Certum est igitur quòd Lex generalis non debet esse in præjudicium gratiæ, ac privilegii specialis. Et apparet mihi (1.4) gratiæ, ac privilegii specialis. paret mihi (Justitia) te non modò ad hoc inclinare debere; sed illud idem petere. Nonne officium tuum est postulare ut Filius Matrem suam honorat magis quam

alios? Quemadmodum bene dixerunt Natura & Obcdientia. Certe sic est. Nonne officium tuum est, quod Imperatrix habeat privilegium contrà omnem fervitutem, præsertim ignominiosam? Sic certè. Nonne ad Justitiam pertinet petere, ut thesauraria gratiæ, amica Dei, nunquam sit sine gratia sua & suo amore? Ità reverà. Sed finaliter justum est, quòd Regina illa & Magistra Angelorum, quæ secundum promissionem divinam debet conterere & frangere caput serpentis, id est, infernalis inimici, non sit ullo tempore membrum suum & subjecta ejus. Alioquin semper posset improperare ipsi, & per irrisionem dicere: Ecce mulierem, quæ (ut inquit) contrivit caput meum; sed priùs calcavi caput suum per peccatum originale. Ecce Dominam, quæ dicitur tota pulchra; sed sub me fuit maculata, contaminata & prostituta per peccatum originale. Ecce amicam Regis vestri; sed ipsius ego primum Rex sui & Dominus per peccetum originale. Ecce illam quæ se dicit domicilium & Matrem virtutum; sed priùs ipsa obedivit mihi, & me hospitio suscepit per peccatum originale. O Deus optime & potentissime, absit ut eo pacto irridere posfit tuus & noster inimicus!

Ad hanc vocem furrexit fonus & murmur inter virtutes, & inter loquendum ad invicem & probandum orationem Prudentiæ, versus Justitiam oculos suos vertebant & deslectebant, quæ rectè jam victa apparebat. Justitia se notatam esse percepit, & post multa verba, ut se exoneraret, protestata est publicè, quòd super his omnibus rebus, dictis & propositis ipsa se referret ad bonam Justitiam, & sapientem Dei ordinationem, & quod suum esset præcipere, ordinare, suamque Legem interpretari; quia cujus est condere, ejus est & interpretari. Huic omnes simul virtutes paratæ erant obedire. Ad verbum hoc omnes concordarunt, & maximum tunc tenuerunt silentium, auresque arrectas ut reverenter audirent conclusionem atque sententiam. Tunc benedictus Dei Filius in sublimi divinæ suæ majestatis throno sedens, elevavit paululum cum maturitate magna reverendum suum & tremendum aspectum, & per magnam gravitatem, magnificentiam, & auctoritatem, sub his verbis blandèrespondit: Audivimus vos, amantissimæ Filiæ, & gratiosè recepimus dicta vestra, oblationes vestras, & vestros amicos; & cum conclusive nostram expecteri. Concedimus in primis ex gratia speciali humilem orationis supplicationem, quam porrexit pro bonis nostris subditis ex dilecta urbe nostra Nazareth Joachim & Anna, attenta bona & veraci relatione, quam vos omnes unamini consensu de eis fecistis. Et volumus, non contristando allegationem filiæ nostræ super eorum sterilitate, quòd sint parentes illius, ex qua volumus humanæ naturæ esse filius. Insuper præcipimus, nuncium hoc ipsis duobus per unum Angelorum nostrorum citò deferri. Et tu Veritas nostra Secretaria, expedi literas fine mora. Consentimus prætereà, volumus & jubemus, quòd secundùm quod obtulistis concedatis, tribuatis, & apponatis omnem curam vestram, posse, & studium ad amicam meam totam pulchram componendam, & adornandam, & dotandam. Et quoad disputationem vestram, quam diù tenuistis, scitote nos non velle vos habere respectum ad regulam nostram, & Legem generalem, ac vit mortuos propter Elisaum? prohibuit ignem ure- p pænalem, impositam propter foresactum primi parentis; quoniam pro aliis Lex illa facta est, non pro ipla, quemadmodum singulariter eam privilegiis dotare volumus. Talem conclusionem & sententiam (ut credo devote) dedit benedictus Dei Filius. Si quis tunc vidisset gaudium, gratias, & exultationem, quam habuerunt virtutes, & lætitiam etiam naturæ, reverà ingentem sumpfisset voluptatem. Quælibet

in particulari recensebat dona bona & donaria, quæ virgini illi esset datura. Et omnes uno consensu se

### 1325 Sermo de Conceptione B. Mariæ. Virginis 1326

verterunt ad hoc, & promiserunt, quòd nunquàm secerunt de bonis earum talem liberalitatem, & quod (nihil retinendo) omnia ei vellent tribuere. Huicse infudit plenitudo gratize tota; ceteris per partes datur, medians se, & per Angelum Gratia plena auto-

ritate appellata est.

Antè omnia impetuose minabatur perfidus tyrannus, peccatum, dicens, quod inutile, infortunatum, & foedatum malum se præsentare vellet, & quòd omnia nihil penderet, nisi ante ipsas virtutes, vel post hospitium illud intraret. Ad recitandum omnia ipfarum dicta libenter persisterem, sed brevitatis affectio me A avertit. Nota quod hîc potest introduci locutio virtutum particularium permittentium & enarrantium dona quæ quilibet tribueret. Et de hoc habetur in Guillielmo Parisiensi dissusse in Lib. de virtutibus. Angelus qui ordinatus fuit nuncius, citissimè descendit referens nuncia Patri Joachim & sanctæ Annæ. Et breviter tantum operatus est Deus, & natura cum virtutibus superius nominatis, quòd Domina hæc concepta fuit & vivificata, tàm in corpore, quàm in anima, sine hoc quod nullum peccatum auderet accedere. Quid vultis dicam ulteriùs? Apparuit adeò pulchra, adeò pura & munda, quòd verus Deus sancti amoris mox incensus suit amore suo & imagine sua, sicut de Pigmalione fingunt Poëtæ. Nec continere se potuit, quin jocunde caneret amorosum illud supradictum canticum: Tota pulchra es amica mea &c. Hîc innumeræ B fola dividit inter filios Dei, & diaboli, Regni & damconcordiæ sunt de pulchritudine & amore ejus. Scribit Ovidius 10. Metham. de Adonide.

Landaret faciem livor quoque, qualia namque Corpora nuderum tabula pinguntur amorum

Talis crat facies tua decora. Cant. 11. 14. Non est talis mulier super terram in aspectu, in pulchritudine, & in sensu verborum. Judith. it. 19. Erat enim formosa valde, & incredibili pulchritudine, emnium oculis gratiosa & amabilis videbatur. Esther. 11. 17. Que est ista qua progreditur quasi aurora consurgens, pulchra ut luna, electa m sol, terribilis ut castrorum acies ordinata. Cant. vi. 9. Rex amavit Ester plusquam omnes mulieres. In hoc finio primam nostri Sermonis partem, in qua audivimus sub poetica figura facta clariori, breviori & veriori quo potui modo conceptionis gloriosæ Dominæ nostræ modum; tangendo aliqualiter adventum Domini nostri in quo sumus. Et posui in persona virtutum rationes, quæ facilè movere possunt omnia devota corda ad credendum & tenendum quòd C Domina nostra non suit unquam in conceptione sua & post, nisi tota pulchra, viva; pura & munda. Et quod rationabiliter celebrari debeat Conceptionis ejus

Priusquam respondeam ad rationes contrarias, expediam secundam nostri Sermonis partem, faciendo admonitionem quandam omni animæ devotæ, ut sit pulchra, & perseveranter Dei amica. Et continuando priorem imaginationem posset sieri hoc in persona Charitatis, admonendo animam istius virginis. Sed volui generaliùs loqui in hac materia. O anima devota, à Deo creata ad imaginem suam, & suo pretioso sanguine amorose redempta? Considera, & in memoriam revoca, quòd cùm priùs esses turpis ac deformis per peccatum originale, placuit Deo ti regenerare, pulchram facere, & puram per Baptismatis Sacramentum, & tanquam noviter te concipere per gratiam, in tantum quod tunc, cum te talem videret, dignatus est te amicam suam totam pulchram vocare: Tota pulchra es, &c. O Deus, quam sublimis hæc est generositas esse amicam! Cujus amicam? Non quidem hominis mortalis, non Angeli, sed Dei Regis Regum & Domini Dominantium. Ipse bonus est amicus, qui nunquam deficit in necessitate, qui nunquam improperavit amorem suum, qui nihil petit ab amica, nisi duntaxat amari, & nihilominus abundantissime reficit & consolatur cumque

offenditur & irritatur, facile ignoscit aque remittit. Non folum est hic amicus ore, amicus brachiorum, amicus bursæ, amicus mensæ, amicus curiæ, amicus itineris, amicus verborum adulationis vel ostentationis. Quia reverà omnes hi in necessitate deficiunt. De hoc: Est amicus secundum tempis suum, & non permanebit in die tribulationis, & est amicus socius mense, O non permanebit in die necessitatis. Eccli, vi. 8. Et ficut Joab feriunt & occidunt osculando. 2. Reg. III. Et exemplo latronis, & cujusdam piscis, qui polypus dicitur, occidunt amplexando, & sub tunica bonæ apparentiæ occultam habent proditionem, rapinam, fraudem, irrisionan, detractionem. Aliter facit, ô anima devota, bonus tuus amicus, verus Deus sancti amoris, & filius hodiernæ virginis sanctè & mundè conceptæ. Nam in eo nihil est fictionis, nec deficit in adversitate, & nihil aliud petit quam amorem tuum. Quem Amorem? Amorem qui se ostendit non modò verbo, sed & facto, & operatione. Si enim dicas te amare Deum, & non facis voluntatem ejus & Præcepta, es (secundum quod dicit sanctus Joanne) mendax. 1. Joan. 11. 4. Et Gregorius in homilia festi Pentecostes. Charitas operatur magna si est, si re-nuit operari, charitas non est. Certum est & pro regula generali tenendum quòd persona, quacunque sit, Deum non sufficienter amat, quæ in se non hahabet illam virtutem, quæ Charitas nominatur, quæ nationis, hac exponuntur privative. Ideo egregie dictum: Plenitudo legis est Charitas. Rom. XIII. 10. Nullus homo Charitatem habere potest, qui in aliquo peccato mortali est, nec absque peccando mortaliter transgreditur quis Præceptum Dei aliquod. Unde Quicunque totam Legem servaverit, offendat autem in 1110, factus est omnium reus. Jac. 11. 10. Ideò dicit Jesus Christus, Joan. xiv. quod si quis diligit cum, Mandata ejus servabit. Unde sequitur quod qui non servat Mandata, Deum non diligit. Et est etiam præsumendum quod veraciter nullam aliam diligat personam. Reperio in historia tripartita Lib. 1. quòd Constantinus volens experiri fidelitatem illorum qui ministrabant ei, finxit publicum Mandatum, quòd omnes hi qui vellent negare Legem Christianam, permansuri essent secum in honore; alii verò cum ignominia & dedecore recessuri ab eo. Aliqui mox Fidem ipsam negarunt; alii verò minimò. Tunc Constantinus contrario & opposito modo fecit. Nam constantes & firmos in Fide, Præceptisque Dei retinuit; alios verò tanquam proditores expulit: Quomodò, inquit, fidelis esset homo mihi, qui insidelis est Deo suo, Patri & legali Domino. Et hoc est notabile & arduum exemplum pro Principibus &c. Sed forsitan dices mihi hîc, ô anima devota, quòd ergo amor Dei nimis carè venditur, si sic oporteat eum custodire. Respondeo quòd non: non enim carè venditur, si bona respicias quæ ab eo recepisti, & mercedem quam expectas; nullus enim bonum habet, fi ipsum minus acquirat. Et ut dicit Ovid. 2. De arte amandi. Militia species amor est, discedite segnes.

Non sunt hac timidis signa tuenda viris.

Et rursum in de.... fine titulo:

Militat omnis amans, & habet sua castra cupido Possem recensere dura servitia, pericula corporis & animæ, quæ ferre & pati oportet, ut acquiratur & conservetur admodum mutabilis, incertus & deficiens amor divitum hujus mundi. Ulterius, allegare possem per historias innumeras, molestias, gravitates, & pœnas, quas sustinuerunt aliqui mundani amici pro aliis usque ad mortem perpetiendam; de quibus Valerius Maximus Lib. 10. cap. 1. Sed mihi sufficit qu'od consideres martyrium quod amatores pecuniæ, vel vanæ gloriæ patiuntur. Amor pecuniarum præcipiet mercatori relinquere uxorem suam, & filios, & ire per mare, per terram, per calorem & frigus, per omnia pericula latronum & mortis: & obediet. Ho-

Impiger extremos currit mercator ad Indos, Per mare pauperiem fugiens per saxa, per ignes. Amor pecuniæ præcipiet spoliatori vel stipendiario, adire prælia, & se exponere plagis, fami, siti, mor-

ti: obediet. Amor pecuniæ præcipit latroni surgere manè diligenter, ut furetur, vel occidat: obediet. Ho-

Ut jugulent homines,&c. Amor pecuniæ præcipiet alteri adulari, mentiri, pejerare, injurias inferre, blasphemare, assentire omnibus quæ dicuntur modò uni, mox huic contrario. Nota Terentium: Aiunt, aio: Negant, nego. Facere res quantumcunque horribiles, crudeles, vel abo- A minabiles Deo, & mundo: fine recusatione obtemperabit. Heu! ô devota anima, ubi est amor Dei tam dura & aspera magistra in præceptis suis, sicut vides damniferum hunc tyrannum pecuniæ amorem? Assero quòd tantum pœnæ, afflictionis, solitudinis, & verecundiæ te perpeti non oportet, ut servias Deo bono & legitimo amico tuo, & Paradisum habeas, sicut hi capiunt ad pecuniam & internum acquirendum. Sed vide insuper quid faciat vanæ gloriæ amor. Quid fecit Julium Cæsarem perferre omnia incommoda quæ in bello funt per omnem ætatem suam, etiam contrà generum suum Pompeium, & proprios cives suos Romanos? Amor vanæ gloriæ id fecit. Quis fecit Hannibalem bellum in- B terre Italis, transire montes, pati extrema frigora ad oculi usque amissionem? Amor vanæ gloriæ. Quis fecit Catonem seipsum occidere, Darium, & alios innumeros? Amor vanæ gloriæ. Aliqui etiam martyrium sustulerunt, sed damnati sunt. Quis fecit hypocritas ficte Deo servire per magnam pœnam & laborem, missas audiendo, peregrinando, omnibus complacere volendo, ut per hoc omnium servi essent in stulta prodigalitare? Reverà omnia hæc, & alia imnumerabilia facit vanæ gloriæ amor. Verecundia igitur est dicere, anima devota, te non posse, vel velle tantum facere pro amore Dei tui, Patris tui & Salvatoris, sicut alii faciunt pro te fragilissima, amore videlicet vanæ glori. Nomina mihi Præceptum aliquod Dei amici tui factu difficilius, ut exempli gratia, castè vivere: ausim dicere, quòd ob amorem pecuniæ, aut vanæ gloriæ facilè compleretur. Prætereo miserabilissimas miserias quas facit amor stolidus perversæ carnalitatis. Non ergò concui videbantur dies pauci, &c. Gen. xxix. 20. Bona quoque consuetudo ipsa tibi dulcia faciet & delectabilia.

Quod male fers, assuesce, feres, ait Naso. Et Tul-lius in Rethorica. Optima forma viviendi eligenda est, quam jucundam reddet consuetudo. Qui dicit Dei Præcepta nimiùm dura esse & ponderosa, mendacem facit, qui contrarium affirmat, Jugum meum suave est, & onus leve, &c. Matth. x1. 30. Nonnè magna est dulcedo de illo amico, qui non obstante quocunque delicto contra se , omnibus parcit, si integram habes Contritionem, id est, displicentiam de peccato præterito, propositum sirmum non recidivandi, & confitendi tempore & loco per Ecclesiam ordinatis; cum habere non posses. Sed tibidico, eum valdè plenum esse zelotypia; nec vult te ullam rem aliam amare plusquam se, ne in præsentia sua facias fornicationem, vel spirituale adulterium, diligendo infernalem inimicum, & jaceas inter brachia ejus, per iniquam delectationem peccati mortalis. Videtur ei quòd merito super omnes alios dignus sit amari, & dicet ani-Rot. 2. & 9. Libris Ethicorum. Et Tullius Libello

De amicitia quod solent quæri amici tribus de causis: vel ob bonum utile, aut ob honorabile, aut propter delectabile bonum.

Sed meditare, ô anima devota, si quæris amicos divites utiles, quis est magis quam is qui concedit vitam, hereditatem, & felicitatem perpetuam: Mecum sunt divitia & gloria. Prov. v1 11. 18. Si quæras amicos placentes & delectabiles? Audi quid dicit Sapiens, quòd amor suus est magnus, bonus & placens: in amicitia illius delectatio bona. Sap. VIII. 18. Non est delectatio fimilis amori pacis, & securitas conscientiæ, quæ haberi non potest absque dilectione Dei. Hinc exclamat Psalmista. Quam magna multitudo dulcedinis tua Domine, &c. Si quæris amicum bonum & honorabilem, aufculta quod dicit Sapiens, quòd innumerabilis honestas venit per manus illius. Sap. vii. 11. Si quæras demum amicum qui in necessitate tibi succurrat, prosectò alium neminem meliorem invenire poteris: quare tibi volo breviter recensere exemplum satis commune; sed quod utile Et idem recitat Damascenus in historia Balaam Eremita. Homo quidam bonus crat, qui iemel filium suum interrogavit, quot sibi essent amici. Respondit juvenis plures quàm quinquaginta, immò plures quàm centum; videbatur enim juveni tanquam inexperto, omnes illos amiços suos esse qui ostendebant sibi jocunditatis signa verbo vel brachiis. Mirum est, ait Pater, quoniam in tota ætate mea, quæ est tam grandæva, solum acquirere potui dimidium amicum. Et cum filius affirmaret contrarium, opinans Patrem multos habere, ob servitia quæ in illos conserebat. Dixit Pater: Fili, adibis eos quos dicis esse amicos meos, & finges me esse in carcere condemnatum ad mortem, nisi mihi in postrema hac succurrant necessitate. Filius assensit, & cum undiquaque ivisset, secit relationem Patri. Revera Pater, inquit, veritatem dixisti, & inique nimis falsus eram; quoniam audivi primum quem credebam potiorem amicum tuum esse, ob bona quæ in eum confers, qui respondit mihi, quòd te associabitur ad patibulum usque, sed illic te relinquet. Secundus pro quo tantas sustulisti pœnas, dicit se libenter tibi daturum indusium, vel camisiam, vel linteamen quo operiaris, aliud nihil. Tertius dixit quòd libenter ipse te suspenderet. Vade, inquir Pater, ad eum qui est medius amicus meus, quoniam minus servivi ei quam aliis + sic secit filius, & in eo reperit omnem confortationem, qui dixit le libertaturum eum, etiamsi pro eo mori deberet.

Ad moralitatem convertendo hoc exemplum. Tres queraris, ô devota anima, de Præceptis amici tui, illi amici, sunt caro, mundus, diabolus. Caro cujus quæ tibi valdè erunt facilia, si eum persectè dilexeris, C adimples omnia desideria, in ultima necessitate videliquia fortis ut mors dilectio. Cant. viii. 6. & de Jacob, cet, in articulo mortis, non faciet tibi aliud subsidium, nec aliter succurret, niss quòd te conducet usque ad sepulchrum, & ibi te dimittet in inimicorum tuorum manibus. Secundus amicus, scilicet, mundus, & amici tui carnales, ad quos ditandos sumpsisti labores & pœnas, quas suppetias serent tibi? Certè vix tibi dabunt linteum quo sepeliaris. Diabolus, si aliud non habeas sublevamen, non dubium est quin te libenter suspendet ad patibulum inferni, observitia quibus eum affecisti, in fraudibus, rapinis, hypocrisi, vitissque aliis. Sed dimidius amicus, hoc est Deus, qui sæpiùs minùs amatur, & illiservitium præstatur pro una media hora qua illi inservitur, immò horas centum sexagintaocto in hebdomada, de Quacunque hora, &c. Ezech xvIII. Dulciorem ami- D quibus vix una cedit Deo die Festo; alii habent plures quam viginti, ipse tibi solus succurret, in exrema & metuenda necessitate, solummodò si in amore

eius permaneas. Fortunata est anima illa quæ talem habere potest

amicum; exemplo nostræ Dominæ, valde niti debet, ut pulchra appareat in præsentia ejus. Sicut enim dictum est in principio, à pulchritudine enascitur amor. A qua pulchritudine? Non quidem pulchritudine sicta hypocrifarum, qui extrinsecè pulchri sunt, sed inte-

Digitized by Google

# 1329 Sermo De Conceptione B. Mariæ Virginis. 1330

riùs habent horribilia peccata. Tales similes sunt pulchritudini fimi, nive cooperti. Vel sicut dicit Christus, sepulchris dealbatis & pictis, aut quibusdam pomis, ad extrà quidem pulchris, & ad intrà cineribus plenis. Comparantur pavoni, qui ut ostendat suam pulchritudinem aspectantibus, discooperit partes postremas, quæ signissicant sinem mortis. Sed etiam est A tuus, picta pulchritudo juvenis ipsius carnis, quæ est fallacissima, breviorque & mutabilior quam slos unius diei. Fallax gratia & vana est pulchritudo; mulier timens Deum, &c. Prov. ult. Et Boëtius: Vernalium florum mutabilitatis fugacior. Illa pulchritudo est sæpè castitatis inimica. Indè Juvenalis Satyricus:

Rara est concordia forma

Aigue pudicitie.

Ipfa fuit causa multis ad abominabilia peccata perpetranda, & mortem temporalem, æternamque sustinendam. Et jam aliqui ob eam fuerunt vilipensi in bello, & se mutuò in certamen provocaverunt. De quo quidem facto recitat Frontinus Libro stratagematum, quòd Princeps quidam, dictus Agesilaus, jussit exui coram militibus suis aliquos inimicorum suorum, ut ostenderet eis pulchrum & album colorem, quo benè appareret ipsos esse homines femineos, in pœna & la-B bore minimè exercitatos. Proptereà milites sui sumpserunt animum, & inimicos superarunt. Et Julius Cæsar Lib. 2. de bello Gallico dicit, quòd pro tempore suo Alemani assueti erant facere corum pulchrum & album colorem nigrum, horridum & epavescendum inimicis eorum in bello. Sic debet facere anima devota per jejunia, &c. Corpoream pulchritudinem habes, sed parua quædam sebris omnem eam tibi tollet. Pulchritudinem habes corporalem, sed senectus omnem eam abducit. Pulchritudinem habes corporalem, sed vermes moxipsam corrodent; habes corporalem pulchritudinem, cave ergò, ne comburatur & incendatur igne æterno; hoc enim damnosum foret. Habes corporalem pulchritudinem, sed scias ipsam interiùs esse turpem, immundam & setentem, si homines lynceis, &c. Pulchritudinem habes corporalem, sed scias multò pulchriorem, delectabiliorem que esse cam quæ est animæ tuæ; ad quam conservandam omnem adhibere debes curam, ô anima devota, ne minuatur per luxuriæ turpitudinem, infletur per C superbiam, efficiatur nigra & maculis obsita per invidiam, cæca & fugax per infidelitatem, vel ignorantiam, muta per pigritiam laudandi Deum, & ipium deprecandi, rigida per fraudem & duplicitatem, fetida per malam famam, & sic de aliis coinquinationibus: ut benedictus Dei Filius de te dicere possit, cum te viderit, verba proposita: Toto pulchra es amica mea. Sed novisti, ô anima devota, quomodò senties in te si benè Deum amas: considera si in te ipsa signa habes veri amantis; potest prosequi prolixiùs, &c. Primum signum est, libenter audire verba fieri de amico suo, sive per litteras, sive per nuncium, sive aliter. Litteræ Dei sunt litteræ sanctæ Scripturæ, per quas sciri potest status Dei, voluntas, & promissiones ejus. Nuncii ipsius, & Secretarii sunt omnes hi qui ipsam prædicant in occulto, vel publico loco. Sunt alii heraldi & maque- D quam oppositum, contrà hoc quod voluerunt dicerelæ carnis, mundi & diaboli, quos audit meretrix anima, &c. Secundum fignum est invite audire biaiphemare amicum: contra detestantes, jurantes, &c. Tertium signum est amare servitores & amicos amici: contra vilipendentes Ecclesiasticos & bonos. Quartum, revereri præsentiam amici, contra facientes mala abominanda in conspectu Dei, &c. Quintum, interpretari facta amici in bonum. Exemplum hîc Platonis de Hippocrate discipulo: contra murmurantes de providentia Dei, præsertim in adversitatibus. Apo-Itolus: Rom. VIII. 8. Omnia cooperantur in bonum, &c. Et quos amo, hos & castigo. Apoc. 111. 19. Nota, quòd trahit homines per caminum mortis, ficut curialis amicus,

Tomi III. Pars III.

&c.Sextum fignum: constantia in amore. Exemplum de Augusto, contra non perseverantes viriliter. Nota; dicit Deus animæ illud Terentii in Eunucho: Noctes diesque me ames, me disideres, me somnies, me expectes, de me cogites, me speres, te me oblectes, mecum tota sis, meus fac sis postremò amicus, quando ego sum

Sic finio secundam Sermonis nostri partem, & accedo tertiam, quam brevissimè expediam, respondendo ad duas quæstiones breves, multum huic loco, conducentes & utiles. Prima est, quomodò respondendum est sanctis Doctoribus, ut sancto Augustino, fancto Hieronymo, fancto Bernardo, & aliis qui videntur dicere contrà hoc quod probatum est in principio, Dominam nostram conceptam fuisse in peccato originali? Ad hoc respondeo, non allegando dicta corum, per considerationes quatuor figurales, & quæ facilò capi possint.

#### Prima Consideratio.

Est quod Spiritus sanctus interdum revelat Ecclesiæ, vel Doctoribus posterioribus aliquas virtutes, vel expositiones sanctæ Scripturæ, quas non revelavit eorum prædecessoribus. Sic dicit Gregorius: Pertransibunt plurimi & multiplex erit scientia Domini. Daniel. xII. 4. Ideò Moyses scivit plus quam Abraham, Prophetæ quàm Moyses, Apostoli quàm Prophetæ. Et Doctores addiderunt multas veritates ultrà Apostolos. Quapropter dicere possumus, hanc veritatem: Beatam Mariam non fuisse conceptam in peccato originali, de illis-esse veritatibus quæ noviter sunt revelatæ, vel declaratæ, tam per miracula quæ leguntur, quam per majorem partem Ecclesiæ sanctæ, quæ hoc modo tenet. Fuit tempus aliquod, in quo non tenebatur generaliter, Mariam virginem esse in Paradiso in corpore & anima, sicut modò tenetur; & similiter post institutionem Festi nativitatis sancti Joannis, Nativitas Dominæ nostræ ordinata fuit, per revelationem unius solius feminæ, & multa similia. Nota de opinione sancti Augustini de igne Purgatori, qualiter tenetur opposita.

#### Secunda Consideratio.

Omni tempore Doctores in sacra Scriptura instru-Eti, auctoritatem habent exponendi & declarandi veritates, sicut habuerunt Doctores antiqui. Et si dicas, quòd non habent talem sanctitatem. Respondeo, hoc non impedire quin talem habeant autoritatem; quemadmodum Prælati novi similem habent autoritatem cum antiquis ad corum populum gubernandum, licèt non talem habeant sanctitatem. Proptereà dico quod, considerata multitudine Doctorum novorum, & Prælatorum Ecclesiæ, qui dicunt hance opinionem veram esse Dominam scilicet nostram semper fuisse totam pulchram sine ulla turpidine peccati originalis, venialis, vel actualis, securius est sic tenere re aliqui, quòd esset hæresis expressa, vel peccatum mortale; contra quos Universitas Parisienus determinavit. Nec est oblivioni tradendum, multò majus esse periculum errare, blasphemando hanc Virginem, quam ipsam laudando, quæ humana laude sufficienter laudari non potest.

#### Tertia Consideratio.

Sancti Paradisi interdùm generaliter locuti sunt de Domina nostra, & aliis in hac materia, volentes dare intelligere, quòd sine privilegio speciali, & secundùm generales causas, Domina nostra habuisset peccatum originale sicut aliæ. Et per hoc ponunt disserentiam inter Jesum Christum & Dominam nostram; quoniam Jesus Christus nunquam eguit privilegio, redemptione, vel præservatione contra peccatum hoc, ficut Domina nostra. Et invenio etiam, quòd fanctus Augustinus, fanctus Anselmus, & alii expresse eam exceperunt. Augustinus: De natura & gratia. A Cum de peccatis agimus, &c. Et Anselmus: De conceptu Virginis. Quis dicere andeat, &c. Et sanctus Thomas super psalmos, dicit.

### Quarta Consideratio.

Sancti Doctores in materia Fidem tangente, & Religionem Christianam, semper mature processerunt, non citò determinando dubias veritates. Ideò locuti sunt in hac materia magis inquirendo quam determinando. Hinc est quòd interdùm videntur dicere contraria; non tamen dicunt: & potest in tali casu teneri contrà eorum opinionem, absque hoc quòd periculose erretur. Ideò sanctus Bernardus in Epistola quam scripsit ad Canonicos Lugdunenses, eos redarguit, quia cum festinatione nimia celebrare volebant Festum hujus Conceptionis, ut si modò aliqui celebrare vellent Festum fancti nondum canonizati vel assueti, fine autoritate Romanæ Ecclesiæ. Ideò sanctus Au-B gustinus in fine se refert ad hoc quod sancta Ecclesia voluerit ordinare. Aliud autem est modò, quàm tempore sancti Bernardi: nam veritas magis est elucidata, & celebratur hæc solemnitas quasi per univerfalem Ecclesiam Romanam, & alibi. Quare non est periculum conscientiæ, vel culpabilis erroris, vel præfumptionis celebrare hanc folemnitatem; multò majus est, ipsam non celebrare.

### Quinta Consideratio.

Quinta consideratio potest addi, quòd licèt Virgo non habuit fomitem vel extinctum; tamen justitia originalis non fuit in ea; sed loco illius gratia, sicut in nobis Baptisma gratiam affert; & secundum hoc respondetur oppositionibus quoad desectus corporales. Et si fuisset mortua ante Passionem, descendisset in Limbum, & similia &c. Secundum & ultimum du- C ter movent ad gaudium? bium. An Domina nostra habuerit summam pulchritudinem corporalem? Et videtur quòd non, quoniam hujusmodi pulchritudo (ut dictum est) vana est, periculosissima, & occasio peccandi. Respondeo quòd pertinebat ad Dominam nostram, habere illam pulchritudinem corporalem; Deus enim principaliter corpus formavit, & Dei perfecta sunt opera. Deut. xxxII. 4. Et debebat portare speciosiorem inter homines. Speciosus forma, Ps. xLIV. 3. &c. Ideò virtus erat gratior, ficut dicit Virgilius 5. Æneidos:

Gratior est pulchro veniens in corpore virtus.

Non omninò felix est, qui specie turpissimus est. Sed dico ulteriùs, quòd hæc pulchritudo & physionomia talis fuit temperantiæ, & naturalis harmoniæ, taliterque compacta ac disposita, quòd non movebat ullo pacto aspectantes ad iniquam, vel dissolutam delectationem, immò ad castam & devotam, ut dicit Bonaventura in tertio sententiarum. Et hoc volo perfuadere & declarare per quatuor confiderationes.

### Prima Consideratio est.

Habemus quòd physionomia Jesu Christi erat talis, ut in ca eluceret omnium virtutum exemplar: malis apparebat tremenda, & autoritatis plena, ut moveret cos ad bonum timorem; hoc satis apparuit, quando in die Palmarum ex Templo ejecit innumerabilem Judæorum multitudinem vendentium & ementium. Et super hune locum dicit Hieronymus, quòd quidam fulgur exibat à vultu ejus, qui terrebat eos, &c. Etiam cum filii Israel adorarent eum tanquam Regem, & cum prius semel videbatur quasi non benè apud se habere sensum, propter magnum ardorem quem habebat servandi honorem Dei Patris sui inter Judæos blasphemantes eum. Matth. 10. Et hoc est contrà cos qui volunt quod patienter, temperate & frigide audiantur injuriæ Dei, & tanquam per contemptum: & proprias injurias, immoverò injurias famulorum suorum accrrime nituntur vindicare. Bonis autem physionomia Jesu Christiapparebat delectabilis & amicabilis, & ad hoc incitabat eos. Discite, inquit, à me Matt. x1. 29. &c. Pariformiter dico, quòd physionomia Dominæ nostræ movebat aspicientes ad omnem puritatem, & castitatem, & luxuriosas extinguebat, mortificabatque cogitationes. Habemus quod cum Moyses fuisset allocutus Deum, facies ejus fulgebat, & tanquam fanctum quendam timorem in his qui eum aspiciebant generabat. Quare ergò & facies Dominæ nostræ non poterat talem sanctum timorem generare, ne turpiter cogitarent, qui eam videbant, cui Deus non solum locutus est, sed & in ca habitavit?

#### Secunda Consideratio est.

Quòd secundum dictum Aristotelis: Natura facit physionomiam Principum dignam talem, ut moveat aspicientes ad timorem & reverentiam. Et experientia hoc docet, ficut aspectus leonis est tremendus brutis. Quare non potuit aspectus Dominæ nostræ per visionem suam extinguere malum & carnalem motum, & movere ad castitatem & temperantiam?

#### Tertia Consideratio est.

In operibus naturæ videmus quòd basiliscus solo aspectu occidit hominem: Quare non potuit Domina nostra aspectu suo extinguere malum & carnalem motum, & incitare ad castitatem; sicut syren, secundum quosdam, vel animal dictum gallice sainnier, vel sicut videmus in lapidibus pretiosis, quòd aliqui naturali-

#### Quarta Consideratio est.

Quòd experientià cognoscimus vitia hominis ostendere se apertissime ad extrà in visu, vel gestibus hominis, ut superbiam, iram, luxuriam, timorem, elationem. Hinc Ovidius Metamorph.

O quam difficile est, crimen non prodere vultu! Multò faciliùs credendum est quòd virtutes Dominæ nostræ (quibus prorsus repleta fuit) se extendebant, radiabant, radiabant, & extrinsece manifestabant; ut fimplicitas, humilitas, continentia, virginitas; quemadmodum de sancto Antonio sua testatur Legenda. Et de sancto Dionysio habemus, quòd plebs armata eum respiciens timebat &c. Et propterea aspicientes minus movebantur ad malam voluptatem, quàm aspiciendo parvam aliquam filiam & innocenn. Nota de statu innocentiæ. Et facies Helenæ tam lubrica erat, quod fine incontinentia aspici non poterat. Ideo (ut dicit Aristoteles) clamabant senes Trojæ, ut ejiceretur. Per oppositum de Domina nostra, &c. Eccle. VIII. 1. Ut in facie sapientis lucet sapientia; sic possunt aliæ virtutes&c. Ea propter concludo, quòd fua pulchritudo corporalis ei periculofa non fuit, quia ipsa optime utebatur ea, nec aliis fuit nociva, propter illud quod dictum est. Fuit ergò pulchra corporaliter & spiritualiter, ideò digna ut diceretur Dei amica, & ab co vocaretur hoc modo: Tota pulchra es amica mea. Cant. IV. 6. Cujus amoris nos participes

# 1333 Sermo alius de Conceptione B. Mariæ Virg. 1334

faciat hîc per gratiam, & in Paradiso per gloriam benedictus Dei Filius, qui est benedictus in secula seculorum. Amen.

### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

### S E R M O

#### ALIUS

Pomeridianus incompletus, & sub eodem themate, ut supra.

Virgo dignissima, Virgo gloriosa, Virgo dulcissima & benignissima, Virgo, quæ per verba proposita thematis nostri, tota palchra es appellata, Dei amica, quæ hodiè generosè concepta suisti, quæ es resugium singulare, & certum omnibus te requirentibus, & orantibus; velis permittere modò, Domina, quòd te laudem; concede mihi fortitudinem & virtutes contra omnes adversarios tuos; & omnes hos qui præsentes sunt, concede dignè audire & intelligere aliquid quod ad sanctam tuam sit laudem, & communem nostram ædisicationem. B Ad quod saciendum, & ut omnes animæ nostræ sint pulchræ, & Deo placentes, impetra nobis aquam gratiæ ad nos purisicandos; tu enim sons es omninò plenus gratiæ illius, sicut in gratiosa tua salutatione testatus est Angelus. Quam quidem salutationem tibi præsentamus dicentes. Ave gratia plena.

TINAM omnes tam diligenter, ficut hic sumus congregati ut audiamus loqui de tota pulchra amica Dei, poenam apponeremus & diligentiam suum imitandi exemplum, vitam suam, & suos mores, conversationem denique ejus in pulchritudine & spirituali bonitate. Sed heu timeo, ne multi nostrûm assimilentur corniculæ, quæ sæpè balneat, nec tamen alba efficitur. Sic multi veniunt ad Dei verbum, quod dicitur ad animam lavandam, & eam albam efficiendam per puritatem placentem Deo; sed exeunt sæpiùs tam onigri sicut priùs, vel nigriores. Assimilantur his, de quibus dicit Aristoteles, qui diligenter audiunt Medicos, nil tamen secundum eorum operantur præcepta. Ut ergò cum fructu & utilitate audire possimus verbum Dei, ad faciendas animas nostras pulchras & placentes: revertamur ad eam, cujus celebramus solemnitatem, totam pulchram amicam Dei, cui dives divinitas matrimonio conjunxit pauperem humanitatem nostram; hoc opulentum fuit matrimonium, & eam salutemns dicentes. Ave Maria,

ETERIS paribus, meliùs valet confiteri Curato suo: non enim dubium est, quin ipsi Curati habeant potestatem, nec te decipient dando tibi Absolutionem majorem quàm corum se extendat potestas. Item eis confiteberis magis meritorie, ratione verecundiæ, e quia melius tibi confulere poterunt fecundum itatum tuum; nec semper singulari Consessione denuò omninò incipere oportebit. Valet etiam meliùs pro toto tuo hospitio, uxore, & liberis quam si unnsvadat hac & alter illâc. Non dico Religiosos non habere potestatem; sed bonum est, & tutius, saltem habere facultatem & veniam à Curato; quoniam ipse est qui tibi omni momento est ad ministranda Sacramenta astrictus, etiamsi sis pestilens; non sic Frater Mendicans: ipse etiam est, qui pro te tenetur Deo respondere; non sic Religiosi. Ideo omni jure decet, ut saltem ab eo habeas licentiam vel testimonium Con-Tomi III. Pars III.

fessionis alteri factæ: quomodò enim aliàs pro teposset respondere Deo. Tene certum, & dimitte incertum. Æquitatem sequere, honora antiquitatem Parochialis Ecclesiæ, ad cujus ædificationem, non autem destructionem posteà admissi sunt Mendicantes, ut fint coadjutores & minus principales, ordinati ad Curatos ipsos, quos in necessitate adjuvare possint & debeant; non autem contra voluntatem, & in diminutionem ordinariæ Jurisdictionis, aut in manifestum damnum Parochiarum se temerè intromittere; quoniam & hoc esset contra charitatem, & contra falutem propriarum animarum ipsorum Mendicantium. Et si dicas: Quare consitebor Curato meo; habeo A enim multos casus à quibus me absolvere non posset. Respondeo: Curatus te remittet & sufficit hoc dicere, vel pro se facultatem petet, immò Episcopi committunt Curatis suam autoritatem. Supplico & hortor, ut quælibet persona Christiana, quantumcunque contaminata sit immundis peccatis & abominabilibus, confiteatur. Nam humana fragilitatis est peccare, diabolica perversitatis est perseverare. Cogitet persona quòd citò vel tardè dicere oportebit peccata, nec ipsascit quando habebit tempus & horam. Cogitet etiam quod Presbyter, si lucrari posset mundum aliquem, non revelaret peccatum. Cogitet Presbyterum meliùs se amaturum quam priùs. Supplico & hortor omnes Patres, Matres & Magistros, ut diligenter curent quòd eorum filii confiteantur, neque celent quicquam. Et si dicat aliquis: quid potuisset maliagere puer octo, decem, vel duodecim annorum? Utinam nihil mali, nec per alios; sed credo, quòd in pluribus instruuntur malis, quàm credi posset. Quis diceret, quæ mala docerentur, & quis eos docet? Nihil hoc dico. Remitto Matres, Patres & alios ad eorum conscientias. Et teneo quòd Ecclesiæ reformatio incipi debet ab eis: quòd Curati & illi Ecclesiastici qui ad hoc sunt ordinati, diligentiam adhibeant, ut benigne tractent cos qui confitebuntur, ut hoc honestè manuteneatur.

# S E R M O

D E

CONCEPTIONE

# B. M A R I Æ VIRGINIS,

Qui ascribitur eidem Cancellario, sed suus esse non apparet.

Non videtur Gersonii.

Tota pulchra es amica mea, & macula non est in te. Cant. Iv. 6.

AGISTRI mei Venerandi & Patres dilectifsimi, ut gratia almi Spiritus sancti in nos velit redundare Mariam plenam gratia sic habeo invocare: Ave, Virgo, sons gratiæ, tota gratiosa, tota pulchra facie, Virgoque sormosa, sola sine
scabie, maculaque rosa.

Tota pulchra es amica mea, &c. Magistri mei Reverendi, dùm quæro mentaliter hujus verbi glossam,
Pppp 2

reperio beatam Virginem apud Deum hominem creatain formosam. Nam in supremo cardine quondam sub imagine fuit Festum celebratum cum multo, solemni, & grato contubernio quod laudat cœtus Vatum.

Scandunt ex hac nebula, Virgines sine macula, Fust Festum disputatum. Conclusium est & terminatum, Quòd amica Dei data Tota pulchra est creata Nunquam quoque maculata, Sic fuit sententiatum.

Ecce Magistri mei, quàm Festivitas solennis, quàm grata, quam perennis, tota pulchra. Quædam lis super delicta, super re nunquam neglecta, quia amica mea. Responsio: quàm gaudiosa & sententia quàm samosa, macula non est in te. Juxtà hæc tria, nostra consideratio Tractatu triplici est partita. Primus Tra-Etatus dicet Festivitatem tam solennem, tam perennem: juxtà primum; Tota pulchra. Secundus Tractatus docat de lite super delicta, super re nunquam neglecta; juxtà secundum: amica mea. Tertius Tractatus dicet responsionem gaudiosam ad sententiam tam famosam, macula non est in te.

#### Tractatus Primus.

QUantum ad primum Tractatum nostræ considera-tionis, quæ notat Festivitatem solemnem, &c. Est, Magistrimei, devotèspeculandum suisse Festum solemne, de quo Propheta. Zach. ult. 16. loquitur in hac verba: Percutiet Dominus omnes gentes que non ascendunt ad celebrandum Festum Tabernaculorum. In quo Festo, primò tabernaculum stellare dat mundo solemnium. Secundò, tabernaculum folare dat mundo folatium. Tertiò, tabernaculum regale dat mundo spectaculum.Quar-, tabernaculum divinale dat mundo scrutinium.

Primò namque Mariæ caro in hoc Festo suit ut stella formata, ecce primum tabernaculum. Secundò, in hoc Festo Mariæ anima ut sol creata: ecce secundum tabernaculum. Tertiò, in hoc Festo suit Maria tota super naturam dotata: ecce tertium tabernaculum. Quartò, in hoc Festo suit Maria tota ex gratiis vallata: ecce quartum tabernaculum. In hoc nempe Festo in supremo cardine sub imagine celebrato, visus est olim Rex C ceteris ejus virtutibus taceam. Virgo erat non solum corille de quo Jerem. x. 7. Quis non timebit te, ô Rex Gentum, tuum est enim decus inter cunctos sapientes gentium, & in universis Regnis eorumnullus est similistibi. Hic Rex altissimus visus est olim formare sibi tabernaculum, scilicet, Mariæ carnem in munditia stellari. Num. AXIV. Visus est sibi formare tabernaculum scilicet Mariæ carnem, sine languore locali. Prov. ult. Visus est sibi formare tabernaculum, scilicet Mariæ carnem fine Lege carnali. Augustinus in Sermone. Ad hanc nempe visionem considero hujus viæ tres sapientes in spiritu elevatos. Ecce primus de Lege naturæ Balaam filius Beor in quandam visionem elevatus vidit mulierem secundum carnem formari in munditia stellari. Orietur, inquit, stella ex Jacob, & consurget virga de Ifrael, scilicet Maria secundum carnem, patet Num. XXIV. cum ibi notatis. Post hæc de Lege scripta sapientissimus Salomon in quandam visionem imaginariam elevatus, vidit procul mulierem fortem Mariam, scilicet secundum carnem formari, sed fortitudo & decor indumentum ejus, scilicet carnis sine languore naturæ. Prev. ult. Post hæc de Lege gratiæ beatus Augustinus in quoddam lumen vivificum elevatus vidit Matrem Dei formari secundum carnem, prorupit in hac verla: Quis potuit in hujusmodi anima. vel carne locus effe vitiorum, quando ad sæli vicem, continentisomnia, Dominitemplum est effecta. Hac est revera illa domus Dei de qua per Salomonem dicitur: Sapientia edificavit sibi domum, excidit columnas septem.

Namque virginalis hujus domuscolumnis fulcita est, quia veneranda hac Mater Domini Spiritus sancti donis dotata fuit, qualem tamen utique aterna sapientia adificavit, ut digna omnino esset ex qua ipse carnem assumeret in inastimebile pretium salutis humana. Quid dignius hac Virgine? Quid sanctius in humani generis serie potuerit exoriri? Hæc Augustinus in Sermone. Igitur nunquam fuit in carne Mariæ locus vel radix vitiorum, ut vult A Augustinus. Quare videtur aliquibus, quòd nunquam in ejus carne fuit languor naturæ, vel lex membrorum, vel fomes peccati, vel dominium politicum sicuti in statu primæ innocentiæ, caroque mundissima à principio sui, & tabernaculum altissimi Dei Filio præparatum. Et hoc est primum tabernaculorum, quod hodierna Festivitas solemnizat. Et sic patet, qualiter tabernaculum stellare dat mundo solemnium.

Secundò dico, quòd tabernaculum solare dat mundo solatium. Nam secundo ordine temporum præfatus Rex sub illa visione imaginaria visus est sibi formare, aliud tabernaculum ad modum incbriantis contubernii per amorem, scilicet animam Mariæ à sui principio, ut radiis solaribus mundissimis fulgentem; quam videns augmentata natura in lumine gloriæ, festo gaudioso in creationis principio eam considero decantare: Pulchritudo ejus est ut species cali in visione gloria. Eccli. XI. I I I. Aspectus ejus ut sol in exitu, vas ple-B num gratia. Ibidem. Hæc Vas castorum, lux in excelsis ordinata acie. Ibidem. Vide arcum cœli, benedic factorem potentem curia. Ibidem. Candorem hujus admirabitur oculus tumens in glacie. Ibidem. Ad quos cantus nonnullos viatores quadam luce imaginaria considero in spiritu elevatos. Ad hanc formæ visionem elevatus est sub Lege naturæ sanctus vir Job, cùm vidit solem fulgere quoad animam Mariæ, & lunam incedentem clarè quoad ejus carnem, & lætatum est cor ejus in abscondito, patet Job xxxI. cum suis notatis. Nam ille usque ad Fidem Mediatoris Christi ponitur elevatus: patet suprà xix. Ad hanc visionem de Lege gratiz beatus Ambrosius est assumptus, qui videns Mariæ animam à sui principio præservatione redemptam ait: Nec mirum, si Dominus redempturus mundum operationem suam inchoavit à Maria, nt per quam salus omnibus parabatur, eidem primo fru-Elum hauriret ex pignore. Quid enim nobilius Dei Ma-tre, quid splendidius ea quam splendor elegit: ut de pore, sed & mente. Hæc Ambrosius super Lucam, & in Lib. de suncta virginitate. Sicut patet ex visione sancti Ambrosii, non suit à casu elevata, sed præservata, aliàs non virgo mente, si peccato corrupta. Et sic patet qualiter tabernaculum solare dat mundo solatium.

Tertiò dixi, quòd tabernaculum regale dat mundo spectaculum. Nam in tertio ordine naturæ, sub illa visione imaginaria præfatus Rex visus est formare sibi aliud tabernaculum ad modum regalis triclinii pro lectulo Salomonis, scilicet Mariam sub natura dotatam, cùm unitus est sol stellæ, scilicet anima virginis fuæ carni. In cujus unione quas natura Angelica protulit laudes, ex terrenis sumitur argumentum. Cum Ovidius Naso existens in insula Ponti, ad visionem hujus tabernaculi aliqualiter elevatusi de hac virgine, in lib. 3. de vetula, prorupit in hæc verba:

Munda quidem magni animi, magnique decoris, Pluris honestatis.

Et ecce Albumazar sub ænigmate, & in illis nebulis existens, ad visionem hujus tabernaculi aliqualiter est assumptus, ipso teste lib. 6. majoris introductoris. Et iterum existente Sibylla, Virgilius Maro in Europa ad visionem hujus tertii tabernaculi est elevatus ipso teste in Buccolis : egloga quarta:

> Ultima Cumei jam venit carminis etas, Fam redit & virgo, redeunt &c.

Qua-

De Conceptione B. Mariæ Virginis.

Qualiter Hieronymus in Roma existens altiori lumine elevatus hoc tabernaculum virgineum contemplans dicebat: Quid nos tantilli, quid actione pusilli, quid in ejus laudibus referamus? cum etsi omnium nostrorum membra verterentur in linguas eam laudare sufficeret nullus. Altior enim calo est, de qua loqui nitimur; abysso profundior, cui laudes dicere conamur. Si calum, inquit, te vocem, altior es. Si Matrem Gentium, pracellis. Si formam Dei te appellem, digna existis. Si Dominam Angelorum, digna esse probaris. Quid ergo dignè de te dicam? Hæc Hieronymus in sermone. Sic patet A qualiter tabernaculum regale dat mundo spectaculum.

Quartò dico, quòd tabernaculum divinale dat mundo scrutinium. Nam quarto ordine naturæ præfatus Rex visus est sibi formare aliud tabernaculum ad modum sacrarii spiritualis. Non quidem aliud quoad rationem essentialem, sed aliud quoad rationem moralem, scilicet totam Mariam in principio sui aliter se habentem, sub magnitudine gratiarum, quam priùs ordine causæ sub altitudine naturæ. In cujus gratioso progressu ipse Rex eam taliter commendabat. Ecce tu pulchra es amica mea, ecce tu pulchra. Cant. 1. 14. Sicut lilium inter spinas, sic amica mea, &c. 11.2. Oculi tui columbarum, IV. I. Sicut vitta coccinea labia tua, G eloquium tuum dulce. IV. 3. Nasus tuus sicut turris Libani, que respicit Damascum, infrà cap. VII. 4. Collum tuum sicut turris eburnea. Ibidem. Quam pulchri sunt gres- B falsa Mathesis. Septima, falsa Poesis. Octava, suspisus tui in calceamentis, filia in Principis! VII. I. In calceamentis, scilicet carnis; cum ibi notatis. Statura tua assimulata est palma, & ubera tua botris. Tota pulchra es amica mea, & macula &c. ubi thema. Sic eam ejus cantor ille Rex altissimus commendabat. Quas laudes audiens in spiritu ille sapientissimus Salomon, vidensque sub lumine illud quartum tabernaculum, hanc virginem gloriosam quære-bat de ea. Qua est ista, qua progreditur quasi aurora consurgens? quoad totam in naturalibus. Pulchra ut luna, quoad carnem. Eletta ut sol, quoad animam, terribilis ut castrorum acies ordinata, quoad totam in gratuitis. Cant. vi 3. Et cum nullus sibi responderet, iterum atque iterum quæreret. Que est ista que progreditur quasi &c. ut suprà vi. 9. Et instà tandem naturam angelicam ad quæstiones præsatas considero respondisse:

Hac est stella maris, vita via, porta salutis, Regula justitia, limes pietatis, origo Virtutis, venia mater thalamusque pudoris, Hortus conclusus, fons signatus, oliva Fructificans, cedrus redolens, paradisus amænus, Virgula pigmenti, vinaria cella, liquore Pradita divino, nectar caleste propinans, Nescia spineti florens rosa, nescia culpa: Gratia fons, expers limi, lux nubila pellens, Spes miseris, medicina reis, tutela beatis: Proscriptis reditus, erranti semita, cacis Lumen, dejectis requies, pausatio fessis. Hæc Alanus in Anticlaudiano.

Hanc ergo responsionem audiens Petrus Comestor, prorupit in hæc verba.

Si fieri posset, quòd arena, pulvis, & unda, Undarum gutta, rosa, gemma, lilia, flamma: Æthera, cœlicola, nix, grando, sexus uterque. Ventorum penna, volucrum, pecudum genusomne, Silvarum rami, frondes, avium quoque penna: Ros, gramen, stella, piscis, simul anguis, arista, Et lapides, montes, convalles, terra, dracones: Lingua cuncta forent, minime depromere possent, Que sis, vel quanta, virgo Regina Maria:

Que tua sit pietas, nec litera, nec dabit etas. Ergò & fratres charissimi, ascendite vos in spiritu, & videbitis Mariam absque pari, pulchram absque fari, quia tota pulchra. Mariam amorosam, valde gratiosam, quia amica mea. Mariam in conceptu absque omni desectu, quia macula non est in te. Videte ergò Mariam sine culpa quoad mentem, quoad carnem, quoad dentem, quia tota pulchra. Videte Mariam præparatam suo nato jam dotatam, quia amica mea. Videte Mariam fine peccato originali absque fato: quia macula non est in te. Ergò dic gens phari-Ixa: Tota pulchra es amica mea, nec est in te macula. Quæ fuerunt thematis verba.

#### Tractatus Secundus

Sequitur secundùs tractatus nostræ considerationis, qui notat de lite super delicta, super re nunquam neglecta, cùm sit amica mea. Ubi est devotè speculandum in hoc Festo suisse quandam litem, de qua monet Sapiens Eccli. VIII. 2. dicens: Non contendas cum homine locuplete, ne forte contrate constituat litem. In qua lite, primò actor præsentatur. Secundò, causa propalatur. Tertiò, reus connotatur. Quartò, causa disputatur. Primò namque in lite hujus Festi Tabernaculorum Regis actor præsentatur, scilicet octo vetulæ, quæ sæpè ad hoc Festum scandunt ex hac nebula furibundæ. Prima vocatur litera occidens. Secunda, ratio ligitiosa. Tertia, species sophistica. Quarta, superficies Canonum. Quinta, apparentia Legis. Sexta, cio hæretica. Ascendunt ad hoc Festum octo vetulæ. Litera occidens, in vultu jam rugata. Ratio ligitiosa, rixis comitata. Species sophistica fallaciis armata. Superficies Canonum, penitus inflata. Apparentia Legis, apparens advocata. Falsa Mathesis ex gestis distama-ta. Falsa Poësis, apparenter adornata Suspicio hacretica, tremens antiquata. Cum his vetulis ascendit ad

Lis gravis, ira furens, odium immortale, perennis Rancor, inhumanus strepitus, congressio dira: Quastio dissicilis, quam nulla solutio sedat.

Juxta Nasonem. 11. De vetula. Sicque patet qualiter in hac lite actor præsentatur.

Prima ergò vetula, scilicet litera occidens, in illa visione imaginaria fricando vultum, scalpendo caput, in Regis præsentia loquitur in hæc verba: Justus quidem tu es Domine, si disputem tecum, veruntamen justa loquar ad te, ut scribitur. Jerem. x11. 1. Ecce astat C Regina à dextris tuis in vestitu deaurato. Pfal. XLIV. Quæ tamen fuit in originali peccato concepta. Augustinus suprà Psal. LII. cum ibi notatis. Corrupti sunt 🗸 abominabiles facti sunt in iniquitatibus, non est qui faciat bonam: nam omnes declinaverunt, simul inutiles facti sunt, &c. usque ad unum scilicet Christum, secundum Glossam: ergo Regina suit inutilis, & aliquando declinavit. Nec mirum, quia non justificabitur in conspectu tuo omnis vivens. Infrà Psal. CXLII. Super hoc sapientissimus Salomon lustravit universa, & virum de mille unum reperit. Mulierem ex omnibus non inveni. Eccle. vII. 29. Quod confirmat Apostolus. Rom. III. 23. 24. 25. Omnes in Adam peccaverunt & egent gratia Dei. Justificati gratis per gratiam ipsius, per redemptionem qua est in Christo Jesu quem proposuit Deus propitiationem per fidem in sanguine ipsius. Et de hoc infrà Cap. v. 12. Sicut per unum hominem peccatum in hunc mundum intravit, & per peccatum mors, D' ita in omnes homines mors pertransiit, in quo omnes peccaverunt. Et Ephes. II. 3. Eramus natura filia ira, glossa August. In hac ira omnis homo nascitur. Undè patet, justissime Judex, quod Maria suit in peccato originali concepta, & per consequens de ejus Conceptione celebrari non debet.

Secundò, surgit secunda vetula, scilicet ratio litigiosa, dicens se velle hoc probare evidenti ratione. Quoniam Maria fuit redempta à Filio suo, sed non nisi à captivitate & peccato: ergò contraxit aliquod peccatum. Secundò, Maria habuit fomitem; sed fo-Pppp 3

Digitized by Google

mes est sequela peccati: ergò &c. Major patet in Lib. 3. dift. 3. can. 2. Tertiò, Maria suit mortua; sed mors est sequela peccati: ergò. Quartò, Maria fuit mundata & sanctificata; sed non nisi à peccato: ergò. Major patet Lib. 3. cap. 4. Quintò, si Maria fuisset mortua antè Filium, ivisset ad Limbum Patrum; sed non nisi propter peccatum: ergò. Major patet, quia janua coeli non fuisset aperta, nisi per A Passionem Filii. Dististinet. 14. tertii ca. si Sextò, caro Christi suit obnoxia peccato; sed illa est ratio peccati originalis: ergò. Major patet. 3. dist. tertii. ca. Septimò, Maria fuit decimata in lumbis Abrahæ; sed ideò quia in originali concepta: ergò. Antecedens patet. 3. dist. tertii. Octavo, in Maria suit sames & sitis, & multæaliæ pænæ contractæ; sed isti sunt essectus peccati originalis: ergò in ea suit causa.

Tertiò, surgit tertia vetula, scilicet species sophistica dicens, se velle hoc subtiliter deducere: Solus Chri-Itus fuit fine peccato originali conceptus, & nihil quod non est Christus fuit sine peccato; sed Maria est aliquid quod non est Christus: ergò &c. Exclusiva patet per sanctum August. 2. Lib. de Baptis. parvulorum. Et Lib. contrà Julianum hareticum. Et suprà Pful. xxxiv. Et per Ambrosium super Lucam. Et per Hieronymum: super illud Psal. xx1. 21. de manu canis unicam meam. Et per Greg. Lib. Moral. Et per Damas-B cum honestate indicibili in Regis præsentia loquitur in cen. 4.. Sententiar. Et per Anselm. Cur Deus homo. Et per Bernard. in Epistola ad Canonicos Lugdunenses.

Quartò, surgit quarta vetula, scilicet superficies Canonum: dicens, hoc esse expressum. De Consec. dist. 4. cap. firmissime & in 3. di. c. pronunciandum. In glossa.

Igitur.

Quintò, surgit quinta vetula scilicet, apparentia Legis: clamans: Lex dicit: Si filius familias extraneæ personæ sit in adoptionem datus, ex hoc jura pietatis naturalis minimè dissolvuntur *instit, de adop*, 1ed hodie, non obstante in Maria adoptione gratiosa, adhuc fuit obligata culpæ, jure naturali fraterno.

Sextò, surgit sexta vetula, scilicet falsa Mathesis, dicens: in prima facie signi Virginis ascendit hæc puel-1a, & in ipsius manibus sunt spicæ suspensæ & vestimenta vetusta, teste Albumazar. 6. Lib. majoris introdustorii. Et de hoc Naso. 3. De vetula; sed talia ve-Himenta significant veterem hominem cum actibus suis: ergò ipsa induit veterem hominem.

Septimò, surgit septima vetula, dicens hoc esse notum per communia metra quæ notat Petrus Cre-

tensis super Can. dicens:

Non aliquem posuit sine culpa gignere mundus, Solus hic Christus fuit inter millia mundus.

Octavò, & ultimò, surgit octava vetula hæretica suspicio, vel secundum alios, nominatur præsumptio temeraria, dicens: Justissime Rex, dicere quòd Maria non contraxit peccatum originale, hæreticum est censendum, & expresse contrà Fidem, & per consequens omnes sic tenentes sunt insideles. Primò, sic dicere, est contrà determinationem Ecclesiæ, quæapprobat omnia dicta Sanctorum Patrum in cap. Sancta Romana, distinct. 15. in Decretis. Sed multi Sanctidicunt eam in peccato originali esse conceptam, ut Anselmus, Bernardus & ceteri: igitur. Secundò, quia est expresse contrà sacram Scripturam: igitur hæ-Fide ad Petrum: post cap. sirmissime, sic dicit Petro. Si quem contrà hoc pertinacem cognoveris tanquam pestem fuge, on hereticum abjice: ergo oc. Quarto, quia hoc Festum sine fassitate Fidei dogmatizari non potest: ergo hæreticum. Consequentia patet, & antecedens arguitur; quia hodierna Festivitas non est de conceptione seminum, quia ibi libido absuit; nec de conceptu carnis, quia nec fuit hodie; neque de creatione animæ, quia non fuit hodie, nec de creatione totius, eadem ratione: ergò justissime Rex, hoc Festum non debet celebrari. Et sic patet, quomodò in hac

lite causa propolatur.

Tertiò dico quòd in hac lite reus connotatur. Nam post hæc omnia dicta vetularum locutus est Rex, dicens: Hæc causa vestra, ut video, contrà Reginam est, de qua Festum facimus. Ait prima vetula: Nequaquam, Domine mi Rex, veritas non est contrà Reginam. Et Rex. Quis est ergò reus contrà quem agitis? Ait prima vetula. Sunt quædam puellæ viatrices, modicum sapientes. Et Rex: audiantur. Et ecce scandunt ad hoc Festum Tabernaculorum octo virgines viatrices verecundæ & timidæ, quæin conspectu omnium cælestium admirabiles videbantur. Prima. Vera Theologia in vultu gratiosa. Secunda. Ratio probabilis in gestu amorosa. Tertia. Patens autoritas grata velut rosa. Quarta. Lex Canonica in habitu formosa. Quinta. Lex Civilis tota imperiosa. Sexta. Vera Mathesis apud multos pretiosa. Septima. Dulcis Poësis super favum dulcorosa. Octava. Fides pia, firma & radiofa. Ista octo virgines in illa visione imaginaria fecerunt partem in causa Reginæ virginum, quam jam gratissimè cognoverunt. Et sic patet quis & qualis in hac reus connotatur.

Quartò, dico quòd in hac lite causa disputatur. Nam post hæc omnia, prima virgo, scilicet vera Theologia hæc verba: Tu autem, Domine Sabaoth, qui judicas justè & probas renes & corda, videam ultionem tuam ab eis. Jerem. XI. 20. Tibi enim revelavi causam meam, infra eodem c. Ecce astitut Regina à dextristuis, in vestitu deaurato. Psal. XLIV. Quæ nunquam fuit in originali concepta. August. in Psal. xcii. cum ibi notatis: Domum tuam, Domine, decet sanctitudo in longitudinem dierum. Nam hac Regina est domus tua, quam tu adisicasti super columnas septem spiritus septiformis: patet. Prov. 1x. cum ibi notatis, per August. Quæ ab initio & antè sæcula creata est, & per consequens in statu initiali primorum parentum: patet. Eccli. xxiv. cum ibi notatis. Item: necdum erant abyssi. idest peccata, & ipsa jam concepta erat, notatur Prov. viii. Item: hæc est illa stella quam vidit Balaam. Num. xxiv. Et si stella, ergò à peregrinis impressionibus aliena & abstracta, ergò à peccato originali præservata. Item: hæc est illa arca de lignis Setim imputribilibus: patet Exod. xxv. C cum ibi notatis: ergò ligna hujus arcæ virgineæ fuerunt ab omni putredine præservata. Item: hæc est mulier illa fortis quam vidit Salomon, cujus lucerna non fuit extincta in nocte peccati: patet Prov.ult. cum ibi notatis. Item: nunquam timuit domus tua illa à frigoribus nivis: patet eod: cap. ergò nunquam fuit frigus peccati in ea. Item: hæc est illa porta quam vidit Ezechiel, quæ nunquam suit aperta: patet Ezech. XLIV. ergò per eam nunquam intravit peccatum. Item: hæc est illa Regina, de qua Non propter te, sed prop-ter omnes Lex hac posita est. Esther. xv. 13. Item: Nonne à principio sui pulchra est amica tua & maoula non est in ea, ut in themate. Unde justissime Rex, patet quòd Maria fuit fine peccato originali concepta, & per consequens hoc Festum meritò est celebran-

Secundò, surgit secunda virgo, scilicet ratio probaquestio. 3. cap. hareses in Decretis. Antecedens no-D stens, est pro tunc dignus poena æterna: sed Mater Dei tum est ex dictis. Tertio, quia August. in Lib. de nunquam suit digna poena æterna: sed Mater Dei Fide ad Petrum: post cap sirvaistime. babilis, dicens se velle hoc deducere per probabiles patet 30. distin. secundi. Minor patet, quia non erat decens Matrem Dei esse in pœna æterna, & contrahere talem effectum, ergò nec rationem causalem, vel dignitatem ipsius. Secundò. Prima mulier fuit creata libera & non serva; sed dignior & nobilior suit secunda mulier, quam prima: ergò ipsa creata suit libera, & non serva. Major patet. 20. distinct. secundi. Minor probatur; quia in ea inccepit tempus plenitudinis gratiæ: patet Luc. 1. Tertiò. Quodlibet pecca-

#### De Conceptione B. Mariæ Virginis. 1341

tum originale dicit lamentationem & væ; sed Maria nunquam habuit rationem lamentationis, & væ: ergò nec peccatum originale. Major patet. 30. distinct. secundi. Minor arguitur ex ave angelico, quod communiter exponitur fine væ Luc. 1. Quartò. Maria habuit plenitudinem gratiæ; sed quædam magna gratia est præservatio ab originali, ergò hæc suit in Maria. Major patet. Luc. 1. Minor nota est. Quintò. Quodlibet peccatum dicit rationem corruptionis & tactus; sed Maria nunquam suit corrupta, sed intacta: ergò A Item in obscura voluntate manumittentis savendum est nunquam habuit peccatum. Major patet. 30. dist. secundi, & minor est nota: nam oppositum est error Helvidii. Sexta. Maria per Filium suum persectissimè fuit redempta; sed perfectius est redimere à casu præservando, quam post casum elevando: ergo Maria fuit à casu præservata, ait Bernard. super Dan. & hoc de 7. distinct. secundi. Septimò. Maria suit exempta à maledictione Evæ, cui dictum est: In dolore paries filios; Gen. 111. 16. ergò etiam exempta à maledictione Adz, cui dictum est: Pulvis es & in puluerem reverteris. \$ 19. Ex quo probat fanctus Augustinus, quòd non decuit Mariam incinerari secundum carnem: ergò exempta fuit à maledictione utriusque, quia minùs decuit secundum mentem deformari & maculari. Octavo. Quia caro Christi, caro virginis, ut ibi assumit Augustinus in Sermone Assumptionis, sed caro Christi non fuit obnoxia peccato, ut in se formaliter: ergò nec caro virginis suit obnoxia peccato, ut in se, vel in sui perseitate. Nond. B non tetigerit sathan, prater Mariam & Filium ejus. Et Peccatum quodlibet dicit dehonestatem & vituperium, spirituale scilicet; Maria nunquam habuit dehonestatem & vituperium spirituale, ergò nec peccatum originale. Major patet de se Minorarguitur; quia tunc Rex Filius ejus implevit circuncisionem, & solvit Legem Decalogi dehonorando parentes. Decimo. Quía Rex ejus Filius antequam haberet rationem filiationis eam honoravit ab infamia præservando: patet per Ambros. super Lucam: ergo à fortiori præservavit eam à culpa præservando. Igitur justissime Rex, patet quòd Maria non habuit originale, & per consequens hoc Festum meritò est celebrandum.

Tertio, surgit tertia virgo, scilicet patens autoritas, dicens ad hoc esse autoritates potentes Sanctorum. Nam Augustinus contrà quinque hareses. c. 4. de persona Regis sic ait: "Si Maria potuit inquinari cum ip-,, sam facerem, potui ego inquinari cum ex ea masce-"rer; sed secundum non est possibile, ergò nec prinum., Secundo idem, 3. dist. tertis. Excepta Ma-Cria virgine, de qua propter honorem Domini, cum de peccato agitur, nolo facere questionem. Tertio, Hieronymus in Sermone Assumptionis sic ait. ,, Quicquid hu-"manis potest dici verbis, minus est à laude Virgi-, nis, ergò tribuenda sunt Virgini omnia privilegia "exceptiva culpæ, vel peccati. ", Quartò. Gregorius in prosa: Felix namque es sacra virge, &c. Et in illa. Sancta & immaculata virginitas; ergo attribuenda sunt fibi omnia privilegia exceptiva culpæ. Quintò, Anselmus De conceptu virginali sic ait : Decens erat, ut ea puritate, qua major sub Deo nequit incelligi, niteret. Sextò, beatus Ambrosius in lib. De virginitate Maria dicit, cam expresse ab omni peccato originali & actuali immunem fuisse; unde fuit per eam casula de thesauro Regis intimatus. Tunc Rex ait: sufficit.

Surgit quarto quarta virgo, scilicet Lex Canonica, dicens se habere ad hoc Decreta. Primò, quia ratione peccati quod mulier induxit, non conceditur pro D notat responsionem gaudiosam ad sententiam famosam. aliopostulare 15. quest. 3. in Decretis. Sed Mariæ hoc conceditur ex officio mediatricis, ergò abstrahitur ab illa, ratione peccati. Secundò, qui Lege privata ducitur, nulla existit ratio ut Lege publica restringarur, in. c. due sunt. 19. que. 2. Sed Maria à principio sui Lege privata ducta est: ergò &c. Tertiò. Si aliqui recipiuntur in proprios & speciales subjectos, censentur exempti, in ca. si Papa, de prisuil. li. 6. Sed Maria fuit sic recepta in propriam & specialem Matrem Fi-

lii Dei à principio sui: ergò, &c. Quartò, cum sint jura obscura partium, reo favendum est potius quam actori, extrà de regu. ju. in. 6. Sed hæc jura partium

sunt obscura; ergo Mariæ savendum est. Quintò surgit quinta virgo, scilicet Lex civilis, dicens fe ad hoc habere Leges. Quoniam Princeps Augustus est Legibus solutus, privilegiata Augusta, patet. ff. lib. 2. sena. c. l. princeps. sed iummus Augustus fuit solutus

à Lege concupiscentiæ: ergo prævilegiata Augusta. libertati, de reg. jur. ff. ergo à fortiori in obscura ratione ingenuitatis favendum est libertati. Sed hac est obscura ratio ingenuitatis Mariæ in principio sui: er-

gò &c. Et Rex ait: sufficit.

Tunc surgit sexta virgo, scilicet vera Mathesis, dicens: Hæc puella à principio sui, in prima facie signi virginis apparuit munda, & magni animi, magnique decoris; teste Albumazar lib. 6. majoris introductorii: ergo in sui principio non erat immunda & defor-Item à sui principio lucebat pluris honestatis. Teste Nasone 3. de vetula: ergo erat sine inhonestate, & vituperio culpæ. Item in conceptione hujus puellæ, prima facies figni virginis erat de figno virginis: nullus Aitrologus hoc negat:ergo puella hæc quæ erat fignata, erat ut tunc incorrupta & intacta secundum utrumque hominem. Item ad hoc facit Mahometus in Alchorano Azoara, & dicens: Nullus est de filiis Adam, quem Rex ait, sufficit.

Tunc surrexit septima virgo, scilicet vera Poësis, ad hoc se habere dicerts poetrias innumeras. Nam Sedulius lib. 1. in carmine paschali loquens poetice de

Maria sicait:

En velut è spinis nobilis rosa surgit acutis; Nil quod ledit habens, vel quod obscurat honorem: Sic Eva de stirpe sacra veniente Maria, Virginis antique facinus nova virgo piat.

Ergo Maria surrexit de spinis generis humani, omni læssone semota, sicut nobilis rosa è spinis. Item ad hoc facit poëtria Maronis, ur supra. Item Nasonis. Item Petri Comestoris, ut supra. Item Petri Cretensis super Lucam.

Unam nec maculam natura reliquit in ista.

Irem Alanus ut supra.

Ultimo surgit octava virgo, pia fides, dicens: Pro ista conclusione sunt mirabilia tua, justissime Rex: ergo hæc conciusio est pia fide tenenda: consequentia patet, cum tu non possis esse falsus tessis. Antecedens arguitur in miraculis Hulfini Abbatis. Item de studente fratre Regis Hungariæ. Item de Sacerdote in pago Gallico, quæ Ecclesia sponsa tua amplectitur pia fide.

Tune in illa visione clamavit Rex. Adjuro vos, ut ametis Mariam, & commendetis quia tota pulcbra. Nec suscitetis, nec dilectam provocetis, quia amica mea. Nec denigretis, nec formosam diffametis, quia macula non est in ca. Tota enine pulchra es amica mea, & macula non est in te. Sunt verba thematis præas-

sumpti.

#### Tractatus Tertius

Sequitur tertius tractatus nostræ considerationis, qui Ubi primò, materia declaratur. Secundò, sententia propalatur. Nam post hæc omnia, in illa imaginaria visione surgit prima vetula, scilicet litera occidens, quasi rabida, dicens: quidad rationes nostras, quæ insolubiles sunt, justissime Rex? Surgit illicò honestissima virginum, scilicet vera Theologia, dicens: Vestræ rationes continent decemocto defectus, qui in scientiis communiter repelluntur.

Primus est, quia non distinguitis inter universale

## 1343 Sermo III. De Conceptione B. Maria Virg. 1344

simpliciter & universale accommodum, sicut dicitur 46. dist. primi cap. 5. Universale simpliciter distribuit simpliciter, ut ômnia, qua voluit Deus fecit. Ps. cxIII. 3. Universale accommodum distribuit secundum quid, ut: Deusilluminat omnem hominem venientem in hunc mundum. Joan. 1.8. quod intelligitur solum de illuminatis secundum Augustinum infra eo. cap. & sic tales. Omnes declinaverunt. Ps. xiii. 3. Omnes peccaverunt. Rom. 111. 23. Omnis homo mendax, Pf. cxv. 11. &c.dicunt universale accommodum.

Secundus defectus est, quia non distinguitis inter exemptum de Jure & exemptum de Privilegio & de facto, ut in lib. princeps. ff. de legi. Nam Augustus est simpliciter, Augusta de privilegio. Et sic intelligitur. Non est qui faciat bonum, non est usque ad unum, Ps. xiii. 3. Scilicet, qui sit exemptus simpliciter: & hoc patet, cum textus ibi loquatur de exceptione

actuali.

Tertius defectus est, quia non distinguitis inter redemptionem elevantem & redemptionem præservantem. Sicut distinguit beatus Bernardus super Cant. Sermone 55. Primo modo redempta est humana naturæ. Secundo modo, Angelica, patet infra eodem Sermone. Et sic de Maria credimus; patet ergò quod non

omnis redemptio est à culpa.

Quartus defectus est, quia non distinguitis inter rationem causalem & rationem formalem, sicut distinguitur 31. distinct. secundi per Ambrosium. Namratio causalis non includit simpliciter rationem formalem. Nota infra e. distinct, per Magistrum cap. si. ubi B hoc Bernardus qui in Epistola ad Canonicos Lugdunenponit in primo conceptu puerperium habere rationem causalem peccati originalis, & non formaliter. Et sic potest intelligi quòd Maria habuit formitem peccati in illo conceptu quoad Legem propagantium, sub qua fuit concepta; sed non habuit formitem formaliter in primo conceptu seminis, ut prolis, nec in secundo ut seminis, ut caro; nec in tertio, scilicet infusionis animæ.

Quintus defectus est, quia non distinguitis inter mortem incinerationis & mortem præservationis, sicut distinguit Augustinus in Sermone Assumptionis. Prima mors est pœna peccati, patet Gen. 111. Pulvis es, &c. Sed secunda mors abstrahit à peccato, quantùm abstrahit ab incineratione, & talis suit mors Ma-

riæ fecundum Augustinum: ibidem.

Sextus defectus est, quia non distinguitis inter purgationem & mundationem ab immunditia & à privata potentia, sicut communiter distinguitur 9. distinct. se-C cundi de purgatione Angelica, quæ non fuit ab immunditia, sed à privata potentia. Et sic conceditur Maria

purgata, mundata, & sanctificata.

Septimus est, quia non distinguitis inter Legem privatam & Legem communem, sicut in c. Due sunt leges 14. quast. 1. in Decretis. Ideò cùm dicitur, si Maria fuisset mortua antè filium, de jure communi ivisset ad Limbum; sed dubium est de facto. Nec enim minus fibi potuit aperiri porta cœli ut tunc, quam in via creditur à nonnullis cam vidisse in hac vita Deum clarè per essentiam.

Octavus defectus est, quia non distinguitis inter Legem concupiscentiæ propagantium & prolis propagatæ, sicut notatur per aliquos Doctores 3. dist. teriii. Nam primo modo caro Christi suit obnoxia pec-D sita hæretica. Notum enim est Écclesiam approcato sicut reliqua caro: patet in ca. 13. dist. terrii. Sed secundo modo utraque, scilicet Mariæ & Christi

fuit prælervata.

Nonus defectus, quia non distinguitis inter solutionem decimæ propter gratiam præservantem, vel propter gratiam elevantem, ut dicitur per nonnullos Doctores 3. dist. tertii cap. 3. Nam Maria solvit Christiania. sto decimam propter gratiam præservantem, non à casu elevantem.

Decimus defectus est, quia non distinguitis inter poenam tractam vel inflictam ex culpa vel ex causa,

sicut dicitur 15. dist. 3. Nam secundo modo, scilicet ex causa, multas poenalitates contraxit Maria, sed nun-

quam ex culpa sua.

Undecimus defectus est, quia non distinguitis inter exceptivam & exclusivam simpliciter, & accommodatam, ficut distinguitur 41. dist. 1. Nam illa nemo novit Filium, nisi Pater, Matt. x1. 27.non est exceptiva simpliciter, quia non est ibi exceptiva notionalis, vel etiam essentialis, secundum aliquos, scilicet exceptio A accommoda, qua excipiuntur omnes illi quibus de Jure hoc non competit, vel de facto. Et sic sunt intelligendæ tales. Solus Christus fuit sine originali; idest, solus simpliciter, & de Jure, quia solus Auguitus est Lege solutus in 1. princeps, sed non solus de facto infra ea. l.

Duodecimus defectus est, quia non distinguitis inter dictum determinatum & concionatum, five disputatum, sicut dicitur. Eccle. 1. cum ibi notatis ubi Salomon quandoque loquitur in persona fatui, sive in persona opponentis. Et sic Ansel. in 2. Cur Deus homo loquitur de Maria in persona Bosonis disputantis, quod in peccato concepit eum Mater sua. Sed post, oppositum determinat in Libello, De conceptione

virginis. Et in Epistola ad suos Coepiscopos.

Decimus tertius defectus est, quia non distinguitis inter dictum, affertum & opinatum. Sicut distinguitur in. c. noli nimis. dist. 9. in Decret. Nam aliter recipienda sunt dicta Sanctorum, cum loquuntur dubie, aliter cum loquuntur assertive. Propter ses dubie locutus est, dicendo, hoc Festum non esse celebrandum: nam in fine Epistolæ submittit se & suum dictum examini Ecclesiæ Romanæ; & certum est Ecclesiam Romanam jam facere illud Fe-

Decimus quartus defectus est, quia non distinguitis inter inesse & infuisse, sieut distinstinguitur. 9. dist. 2. c. 4. ficut quòd Angeli ceciderunt de Ordinibus, non quod inessent, sed insuissent. Sicut dicitur Maria mortua propter peccatum, per Augustinum, non quod infuit, sed quod infuisset, si non præservata

Decimus quintus defectus est, quòd non distinguitis inter Jus naturale & Jus gentium. Sicut distinguitur dist. 1. in Decret. Nam Maria non fuit exempta à Jure naturæ, ut imaginatur apparentia Legis, sed fuit exempta à Jure gentium, ex quo captivitates & servilitates emanant, infra. e. c. 5.

Decimus sextus defectus est, quòd non distinguitis inter habitum & situm. Sicut distinguit Porretanus in li. 7. principiorum. Nam aliter consideratur Maria, ut habituatur in vestitu deaurato Psal. xliv. & sic se habuit à principio sui. Aliter ut situata, habens in manibus vestimenta vetusta, ut dicit falsa Mathesis, quod non signat veterem hominem Mariam induisse, sed

Evangelicam paupertatem.

Decimus septimus desectus est, quòd non non distinguitis inter superficiem & medullam. Vel sensum in quo fit, & sensum quem facit. Ut distinguitur in cap. Martino. 1. quest. 1. per Hieronymum: Nam multa sunt sunt superficie contrà sacram Scripturam expresse, quæ tamen sunt Catholica, & eofum oppobasse omnia dicta Sanctorum, sed non ut superficialiter sonant, nec in omni sesu quem faciunt.

Ultimus defectus est, quòd non distinguitis inter causam totalem & causam partialem, sicutdicit Autor De causis proprositione 1. & Commentator, ibidem. Nam Lex concupilcentias propagantium non est caufa totalis, ut peccatural originale sit in carne vel in anima propagatæ prolis. Nec sequitur: hoc est propagatum secundum Legem concupiscentiæ; ergo in peccato originali. Unde non sequitur formaliter: tres pueri sunt in camino ignis, ergo patiuntur ab igne:

### 1345 Sermo de Nativitate B. Mariæ Virginis. 1346

ergo nec sequitur formaliter: propagatur in igne concupiscentiæ; ergo patitur originale; licet sequatur de Lege communi. Maria autem fuit concepta de Lege privata Spiritus sancti, quæ prima concepta suit hodiè sancta in suis originalibus principiis, secundum Anselmum. Hodie concepta est stella cœli, hodie concepta est palma virginum, hodiè concepta est janua cœ-Igitur triplex conceptio Mariæ videtur hodiè celebranda. Nam hodiè fuit concepta, ut in suo 'originali principio: nec sequitur; ibi affuit libido propagantium, ergo peccatum in prole propagatur, ut suprà. Secundò suit concepta in carne mundissima. Tertio in creatione & infusione animæ. Et de istis hodiè celebratur Festum. Nec sequitur: non fuit hodiè illa vel illa conceptio, ergò non debet hodiè celebrari. Nam Ecclesia de consuetudine habet anticipare vel postponere Festa ex certis causis & rationabilibus; aliàs non posset rationabiliter celebrari in die Lunæ, cùm cadit in Dominicam, quod est falsum. Item aliàs nunquam celebranda esset octava, in qua cantatur hodie, sicut in die. Item tunc non esset hodiè celebrandum Festum Conceptionis pro sanctificatione, quia quo tempore fuit sanctificata ignoratur, ut dicit sanctus Thomas. 3. parte Summe. Et sic, inquit Theologia, patet quod rationes vestræ non sunt insolubiles. Tunc Rex de solio suo protulit litis Sententiam in hæc verba Antelmi, in Epistola Conceptionis Virginis. Erubescant omnes insensati, qui tantum diem, tanta mysteria ac Sacramenta tenebris ignorantia excacati, ideo respunt celebrare, quod viri & mulieris copulatio in Virginis conceptione consistit. Non enim est verus amator virginis qui resputit colere diem sua Conceptionis. Hæc Anselmus cujus Virginis veros amatores nos facere dignetur Dominus noîter Jesus Christus Dei Patris & ipsius Virginis Mariæ unicus Filius, qui cum eodem Deo Patre & Spiritu sancto vivit & regnat in secula seculorum. Amen.

JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

S E R M O.

D E

NATIVITATE GLORIOSÆ

VIRGINİS

M A K I Æ,

Et de commendatione Virginei sponsi ejus Joseph. In Concilio Constantiensi.

Ad MSS. Codd. Vict. 180. & 698. Colbert. 99. & 5972. & M. Targny.

Jacob autem genuit Joseph virum Maria, de qua natus est Jesus, qui vocatur Christus. Originaliter. Matt. 1.16. Et recitative in Evangelio præsentialiter lecto.

Nvocandum te judicamus in primis, ô Maria, de qua natus est Jesus, qui vocatur Christus. Neque enim laus altera præclarior tibi dari potest, quàm quòd ex te natus est Dominus noster Jesus Christus. Tibiquo-Tomi III. Pars III.

que fuit vir Joseph justus, & virgo, tuæ testis & custos virginitatis. Jacob, inquit, genuit Joseph virum Marie; Tu hodie regali ex progenie orta resulges; cujus precibus nos adjuvari mente à spiritu devoissime possimus. Fac nos, obsecramus, in hac sacratissima nativitate tua mori peccatis, moti mundo, vivere & renasci Deo; sac nascatur in nobis per A gratiam Jesus, qui vocatur Christus, quemadmodum prius in te natus est per Fidem à amorem, dicente Augustino, quàm nasceretur per corporalem Incarnationem, cui divinæ Incarnationi faciendæ consensisti, salutata priùs ab Angelo, sicut & nunc te salutamus implorantes & dicentes: Ave Maria, &c.

JACOB autem genuit Joseph, &c. Matt. 1. 16. Nativitas est hodiè sanctæ Mariæ Virginis, Patres celeberrimi, Patres Apostolici, Domini sapientissimi & ornatissimi Viri. Ejus est, inquam, hodiè nativitas, cujus laudes inclytas conabor, ut potero, deducere; modo quodam scholastico plùs quàm declamatorio, vel accurato sermone: & hoc ex præasiumptis Evangelii verbis, tanquam ex principiis nostræ Fidei sirmissima credulitate tenendis. Sic enim Philosophisolent ex principiis naturaliter cognitis, ad eliciendas conclusiones, nunc ex evidenti, nunc probabili consequentia procedere. Offerunt autem nobis ex præasiumptis Matthæi Evangelistæ verbis duo nostræ Fi-

dei principia.

Primum, quod ex Maria natus est Jesus, qui vocater Christus, & ita suit Mater Dei, quia Christus est Deus. Alterum, quòd Joseph suit vir Mariæ, & ita caput ejus, quia caput mulieris vir. Ephes. v. 23. secundum Apostolum. Ex hoc autem duplici principio concluditur alterum duplex. Unum, quòd decuit ut Maria tanta puritate niteret, sicut dicit Anselmus, qua sub Deo major nequit intelligi. Alterum, quòd decuit ut Joseph tanta prærogativa polleret, quæ similitudinem & convenientiam exprimeret talis sponsi ad talem sponsam Mariam, de qua natus est Jesus, qui vocatur Christus. Unde, sicut laus Mariæ est laus Christi Filii sui; ita laus Joseph in præconium redundat utriusque, Jesu & Mariæ. Sic ex adverso, dicit Sapiens, quòd dedecus filii, est pater sine honore; Eccli. 111. 13. Similiter dedecus sponsæ, est sponsus sine honoré derelictus.

Solvitur ex his quæstio, cur de Mariæ, cur de Joseph præconiis, dignitatibus, & excellentiis, virtutibus, operibus & gestis ampliora non tradit sacra Scriptura: neque enim mundus ipse caperet omnes qui

super his scribendi essent Libros.

Sed ex hoc quadruplici principio, velut fecundifsimo quodam, copiosissimo & amplissimo laudum seminario, habet devoti contemplantis animus unde faciliter assurgat ad laudes quantas libet Mariæ & Joseph, quomodò sic rectè ascribat eis per sufficientiam aut virtualem continentiam laudes quas in aliis creaturis, etiam Angelicis considerat. Nam habet hoc Hierarchicus ordo secundum Dionysium, ut inferiores virtutes sunt in superioribus persectori modo repositæ, quemadmodum D sapientia persectior est in Seraphin quam in Cherubin. Est autem Maria super choros Angelorum per gratiam & gloriam sublimata, quale aliquid de ipso Joseph negare non audeo; sed nec assirmare præsumo. Erunt ergò in ambobus perfectiones ceterarum creaturarum irrationabilium & rationabilium, etiam Angelicarum, eminenti quodam modo reperibiles & attribuibiles. Ex hoc, quam late pateat ad commendationem utriusque, perspicuum est solerter intuenti, & per considerationem intranti campos amplissimos omnium virtutum, donorum, beatitudinum, fructuum spiritus, & simi-

Colligamus tamen ex his principiis laudes virtutesque, Joseph scilicet & Mariæ, coarctando sermonem circà ea quæ in benedictissima nativitate Mariæ concurrunt, interserendo de justo Joseph virginali sponso suo, quia laus ejus, Mariæ laus est, & hoc sub quadruplici

druplici consideratione fiat. Agetur in prima, de nobilitatis origine Mariæ & Joseph. Agetur in altera, de sanctificatione utriusque. Agetur intertia, de somitis repressione in utroque. Agetur in quarta, de multiplici nativitate Christi, respectu Joseph & Mariæ. Erit autem deductio nostra imitatrix sanctorum ac devotissimorum Patrum, qui ad commovendum piarum mentium devotionem dixerunt multa de Sanctis & de A Divinis, quæ & qualia magis ex conjecturali quadam probabilitate, quam ex Fidei necessitate tenenda sciebant. Sic eorum quæ dicentur plurima volo potiùs intelligi; ita ut non tàm quæ facta sunt, quàm quæ fieri potuille pia quadam religiositate credi possunt, absque ulla affertionis temeritate, & sine præjudicio sententia seniorum referantur.

#### Prima Consideratio.

MAria (de qua natus est Jesus qui vocatur Christus) sicut fuit Regali ex progenie David orta, ita Joseph virum Mariae decuit & legimus de domo David esse progenitum. Hoc ex Evangelica traditione certum est. Sed poterat hie sermo multus de nobilitate fieri, quid sit, & quid, vel quantum laudis habeat. De moribus insuper Nobilium, sicut apud Aristotelem, apud Ciceronem, apud Salustium, apud B Boëtium, & alios plures invenimus. Etenim cum nobilitas sit quadam de meritis veniens laus parentum, hoc in ipsa nobilitate bonum est, ut imposita nobilibus necessitudo videatur, ne à majorum virtute degencrent. Alterum nobilitatis bonum, quia probabile est, secundum Aristotelem, ex bonis bonos nasci, præsertim ubi disciplina bonarum artium & virtutum jam confestim à puero tradi potest & debet nobilibus, & hoc, si vero, & non sicto nomine nobiles velint haberi. Colant in primis præcipua sollicitudine Deum, cujus oraculum ad puerulum Samuelem tale factum est: Qui me contemnunt erunt ignobiles. 1 Reg. 11.30. Neque enim faciunt nobilem antiquatæ divitiæ, ut videtur Aristoteles describere, neque dominatio super ceteros, aut aliquod hujusmodi temporale dat nobilitatem, sed servitus Dei, cui servire regnare est, cujus agi frenis fumma libertas est. Sic Agatha theologizans gloriabatur inter opprobria dicens: Summa ingenuitas ista est, in qua servitus Christi comprobatur. Ex C de Christi Regno dicuntur in Scripturis, accipiunt carquibus elicere protinùs fas nobis est, Mariam & Joseph summa nobilitate præditos suisse. Quæ ratio? Nimirum, quia supremam cos in Dei obscquio etiam corporali servitutem exhibuille credi debet. Nobiliores igitur quam nobilissimus Regum David, ficut co sanctiores & timoratiores in Dei suerunt servitio, quamvis illa fuit mirabilissima stupendaque nobilitas David, dum respondit ipsi Michol irridenti & contemmenti cum in corde suo: Vivit Dominus, & ludam ante Dominum, & vilior fiam plus quam factus sum, & ero humilis in oculis meis. Lib. 2 Reg. vi. Porrò si de nobilitate corporis, quam dare videtur harmonica complexionis dispositio bona, loquimur, invenimus Marie corpus miraculose compositum, quoniam ex utero sterili formatum est ab illo, cujus persecta sunt opera, qui ideo perfecte materiam disposuit, ex qua Marier corpus formatum organizatumque est. Ac proinde colligimus quod neque malevolus aspectus conceptionis aut nativitatis exordio, ficut nec hujufmodi formatio subjiciebatur coclorum iufluxibus, quia quidquid agebat, hoc totum gratiæ magis erat, quàm naturæ.

Sumeretur hoc loco efficax argumentum contra superstitiosam, neque fundabilem Astronomorum de judiciis circa nativitates hominum traditionem, quoad plurima quæ asserunt; quoniam gratia Dei & libertas arbitrii sie dominium obtine nt super natura-

les influxus, quòd per experientias sumptas ex hominum operationibus, nulla poterunt regulæ tradi certæ & universales. Sed hæc omittamus, quoniam ad alia sermo deproperat.

Inquiri verò potest de Annæ sterilitate unde erat: non enim videtur quod ex senectute vel senio, licct anus appelletur, dum de Mariæ conceptione fit mentio. Constat enim ex historiis, & Hieronymus testis est, quòd Anna post genitam Mariam ex Joachim, duobus viris nupfit Cleophe & Salome, & à primo Mariam Cleophe, ab altero Mariam Salome suscepit, quarum genealogiæ metris comprehensæ sunt:

Anna tribus nupsit Foachim, Cleophe, Salomeque Ex quibus ipsa viris peperit tres Anna Marias, Quas duxere Joseph, Alphaus, Zabedeusque Prima Jesum, Jacobum, Joseph, cum Simone Judam Altera dat, Jacobum dat tertia, datque Joannem.

Inveniuntur proinde Doctores aliqui satis moderni, ut Dominus Armacanus, conquisitionem facientes de nobilitate Joseph & Mariæ, an videlicet illatalis fuerit & tam proxima ipsi David, secundum rectam genealogiæ Legem, quòd vel ipsa Maria, vel ipse Joseph hereditario successionis jure debuerant in Regnum temporale David sublimarie Et an Jesus benedictus fructus ventris Mariæ sucrit jure ponendus super sedem David & thronum ejus, tanquam Rex temporalis & specialis Judzorum? Unde consequenter inquiritur ab aliquibus, si muliebri sexui, deficiente masculino, apud Reges jus successionis ad Regnum debeat, etiam Jure divino, & invariabili, & impræscriptibili competere? Quæ disceptatio non parvam inter duo Regna Christianorum clarissima, Franciæ & Angliæ vel fecit, vel fovit controversiam, sicut ex opusculis hinc indè confectis sciri potest, quorum sententias omittere decrevimus pro præsenti. Puto tamen probabiliùs, quòd Regnum Christi super Judæam non fuir temporale, sed spirituale, sicut in aliis regionibus. Dicitur autem specialiter Rex Judzorum, quia eis in persona propria Regale Sacerdotium exercuit prædicando: proptereà dicit: Non sum missus nisi ad oves que perierunt domus Israel. Matth. xv. 24. Hæc enim fuit præcipua causa deceptionis Judæorum circa Christum verum Messiam; quoniam omnia quæ naliter seu temporaliter, cum tamen verè Pilato dixerit: Regnum meum non est de hoc mundo. Joan. xvIII.36. Sed & alteri quærenti: Die fratri meo ut dividat mecum hereditatem, respondit: Quis me constituit Judicem super vos. Luc. XII. 13. & ita de pluribus. Et fatendum tamen est, quòd ipse est Rex Regum & Dominus Dominantium jure & titulo multiplici, quemadmodum declarat inter ceteros quidam Doctor Angelicanus, probare volens, quòd falsum & blasphemum est dicere, quòd Christus mendicaverit, imò quòd potuit mendicare. Est enim, inquit, mendicare, ipsum mendicantem petere de solo debito naturali, sine omni dignitate, justitia, seu debito personali habito ad petitum. Fuit autem impossibile Christum aliquid petiisse, seu mendicasse oftiatim, vel aliter de solo debito naturali, sincomni dignitate, justitia, seu debito personali: hoc enim faciendo fietus extitisset & falsus, cum sibi competiverit dignitas personalis cujuslibet ex planetis nocuisse credendus est in ipso D ex justitia & debito, quam dignitatem repudiare non potuerat, secundum veritatem. Fictio autem longè erat ab eodem: mendicitas enim defectum dicit, quia mene, defectus est. Aut igitur mendicans habet dignitatem aliquam personalem, aut aliquam justam causam ad petendum id quod petit, ut quia ministravit illi spiritualia, scilicet prædicationem, orationem, vel Misfam, vel temporalia, ficut obsequium; & sic non petit ex solo debito naturalis indigentiæ, quoniam in necessitate omnia sunt communia; sed habet debitum

# Sermo de Nativitate B. Mariæ Virginis. 1350

& obligationem jure personalis dignitatis, aut alicujus alterius meriti personalis, & ita non verè mendicat: & si mendicare se dicit, fingit, hoc est, mentitur. Si autem non habet titulum dignitatis, aut alicujus meriti personalis, & est in necessitate positus, fatendum est quòd in hoc casu veraciter & licitè mendicus est. Si vero deficit utrumque, ut quia non indiget, vel si indiget, potest retibuere, vel retribuit meritum personale, & sic mendicat; ista est prosus ficta & hypocritalis mendicitas: Spiritus autem san-Elus effugiet sietum. Sap. 1. 5. nec hypocrita placebit Deo; ergo mendicare non conveniebat Christo. Quam A latè pateat hæc materia, viderit Doctor prædictus,

viderit & Vestra Beatitudo.

Sed oritur dubitatio, cùm Maria & Joseph suerint de Regia stirpe progeniti, quo pacto voluit ipse Joseph servilibus operibus intendere; fuit enim faber lignarius. Similiter dicit Hieronymus Mariam operi textrino operam dedisse. Respondemus: mirandum non esse, si paupertatis honestæ prædicator & amator Jesus voluit in honesta paupertate nasci, & laboriosissimus cum laborantibus educari, dans in hoc exemplum omnibus etiam nobilibus, ne vacent inerti otio, quod est fomes, fons, & origo omnium vitiorum, quoniam multa mala docuit otiofitas. Recogitent infuper nobiles & ignobiles illud Pialmistæ. Labores manuum tuarum quia manducabis, beatus es & benè tibi erst. Ps. cxxv11.2. Agerem hic de mendicitate, nisi quod ad alia festino.

Ceterum plurima suppetebat hoc soco querimonia contra quosdam superbè & enerviter otios, præsertim Ecclesiasticos & Religiosos, sed adversus eos satis sit volumen istud egregium, quòd De opere Monachorum composuit Augustinus, à quo posterius multa Hugo de Sancto Victore sumpsit, & explicando disseruit. Itaque illud quod de forti muliere prædicat Sapiens, Mariæ convenit, quæ panem otiosu non comedit; sed quesivit lanam & linum, & operata est consilio manum suarum. Prov. xxxI. 13. 27. Ideò ritè subinfertur mysticè de Joseph viro suo, quod No-

bilis in portis vir ejus. 🕏 23.

Et hæc de nobilitate Joseph & Mariæ dicta sufficiunt. Sequitur de utriusque in utero sanctificatione.

#### Secunda Consideratio.

MAria (de qua natus est Jesus) sicut fuerat in utero C fanctisticata priusquam nasceretur, ita de Joseph virginali viro suo pia credulitate credi potest, quamvis non omnino similiter. Potest forsan hæc dissimilitudo notari in hoc, quòd Joseph post originale contractum sanctificatus est in utero Baptismo flaminis, ticut Joannes Baptista, & aliorum plurimi. Sicenim in officio Jerosolymitano de Joseph composito contitinetur, & ex præmisso quadruplici principio sequi videtur. Mariam autem ita prævenit gratia sanctissicans, ut quamvis Lege communi teneretur obnoxia peccato originali, juxtà causas universales generationis ab Adam traductæ; non sic autem filius ejus Jesus, quia non ex virili concubitu genitus est; nihilominus ipsa Maria Lege privata ac privilegiata sic præventa est, ut nequaquam illud generale contraheret, quoniam, Filius ejus perfectissimum in sua Matre modum salvationis impenderet, taliter eam sanctificando à poccato, ut in illud in quod aliquando casura erat, ipso sanctisicante, & gratiam infundente, non caderet, & ita contereret caput serpentis antiqui, nunquim ab ejus pede contrita. Longus esset sermo, si cuncta prosequi vellemus de hac fanctificationis materia, quam ad benedictae Conceptionis sua Festivitatem remittimus, elicientes religiosum ac morale documentum piè & crebrò prædicandum.

Tomi III. Pars III.

Constat itaque, Deum misericordiam salvationis suæ non ita Legibus communibus traditionis Christianæ, non ita Sacramentis ipsis alligasse, quin, absqué præjudicio Legis ejusdem, possit pueros nondum natos extrà uterum, intùs sanctificare gratiæ suæ Baptismo,

vel virtute Spiritus sancti. Debent igitur mulieres prægnantes, similiter & viri sui per se & alios diligentius preces fundere Deo, & ad fanctos Angelos custodes hominum, etiam puerorum in utero; debent ad ceteros Sanctos Sanctasque omnes consugere, quatenus infans nondum natus, si fortè moriturus est priusquam ad Baptismi fluminis gratiam pervenire valeat, dignetur ipsum Dominus Jeius summus Pontisex Baptismo Spiritus sancti præveniendo misericorditer consecrare. Quis enim scit, si forte exaudiat Deus, imò quis non devotiùs sperare valeat, quod orationem humilium & inse sperantium nequaquam despiciat? Proficit hæc consideratio ad excitationem devotionis in parentibus, proficit ad leviandum corum angustiam, dum sine Baptismo decedit puer, quia non omnis indè spes ablata est. Sed neque absque revelatione datur (fateor) certitudo. Sed oritur in hac consideratione secunda & in similibus dubitatio Theologica, falubriter coram hoc Sacrosancto Concilio & publice pertranctanda: necessitas enim major incumbit ut hoc fiat, quam antea credideram. Dicit quippè nostra consideratio, quòd Maria fuit in utero sanctificata, imo & ipse Joseph. Con-B stat autem quòd hoc in Scriptura sacra, quæ est canon Bibliæ, neque continetur explicité, neque in contentis in eadem educitur evidenter. Est igitur quæstio, si de necessitate Fidei tenenda est veritas nostræ considerationis secundæ. Et hoc est investigare sub generali regula, quæ veritas est certa Fide & de salutis necessitate tenenda, quæ de sola probabilitate, quæ de pietate Fidei, & quæ sit impertinens? Respondere proposueramus per unicam distinctionem septuplicem, collocando virtutes pertinentes ad Religionem Christianam sub sex gradibus ad invicem ordinatis, inferendo breves & paucas propositiones corollarias, quæ forsitan minus habent prædicationis locum, quam exercitium scholasticum respiciunt, quale exercitium posterius habere sperantes, nos, hac dubitatione relicta, transibimus ad reliquas considerationes, tertiam &

#### Tertia Consideratio.

quartam.

M Aria (de qua natus est Jesus) sicut habuit repressionem fomitis originalis, ne in vitiosam excandesceret concupiscentiam; sic de Joseph virginali sponso suo intelligi piè potest, præsertim dum matri-monialiter eidem conjunctus est. Undè sicut Maria potuit ex sententia dicere illud Saræ uxoris Tobiæ junioris, filiæ Raguelis: Tu scis, Domine, quod nunquam concupivi virum, & mundam servavi animam meam ab omni concupiscentia, virum autem cum timore tuo, non cum libidine mea consensi suscipere. Tob. III. 16. sic ipse Joseph potuit apud Deum gloriari; ita enim piè teneo: Tu scis, Domine, quia nunquam concupivi feminam, & mundam scrvavi animam meam ab omni concupiscentia; uxorem autem cum timore tuo, hoc & potuit & decuit fieri, ut perfectissimus Salvator D non cum libidine mea consensi suscipere. Testis & assertor hujus sententiæ nobis est Hieronymus, Libello De perpetua virginitate Maria: contrà Helvidium, &c. Similiter & Hugo de sancto Victore in Tractatu De conjugio beata Maria, & alii Sanctorum plurimi. Hieronymus enim Joseph permansisse virginem non dubitat aitruere. Joseph igitur priusquam jungeretur cum Virgine Maria, corruptus vel uxoratus non fuerat. Et hoc maxime concludimus ex eo, quia si Matri sua Dominus jam provectæ neminem dare custodem voluit, nisi virginem, scilicet Joannem Evangelistam, quantò magis existimandum est, quod hoc sieri voluit in adolescentiori ætate? Similiter Filius Jesus sicuti non voluit nasci, ita nec nutriri, nisi in puritate virginali. Porrò Joseph si ab uxore post immediatum tempus nuptiarum continuit semet ipsum, sicut Evangelistæ testimonium habet, quod non cognoscebat eam, donec peperit silium suum primogenitum, Matt. 1. 25. & hoc propter reverentiam tanti Sacramenti, tantique mysterii. Hicapertissimè datur intelligi quòd nec post partum cognovit eam, quoniam urgentior erat ratio tune, quam priùs, ut ab ejus cognitione se temperaret. Et hoc nobis non ut dubium, sed ut certa Fide tenendum nunc injungitur; sic quod Maria post partum inviolata permansit. Addamus quòd Joseph, cum esset vir justus, cum præterea fomitem originalis peccati vel repressum, vel extinctum haberet, (ita enim decebat fieri, ne Mariæ speciositas vel familiaritas sibi cederet in scandalum vel ruinam) ipse ex convictu & cohabitatione familiari Mariæ non movebatur ad libidinem, sed ad castitatem, tam ex repressione hujusmodi fomitis in seipso, quam ex Mariæ virtute & merito, quam ex disciplinato conversationis modo. Hic figuraliter introduci potest illud de Sunamite, quæ erat puella pulchra nimis, & dormiebat in finu David; qui tamen non cognovit eam, nec in ejus concupiscentiam quomodolibet exarsit. Sic enim certissimum est de Maria conjuge sua, quòd ex convictu seu associatione viri nulla cam carnis titillatio, nullus pruritus, nulla illecebra præveniens rationem, vel inobediens sibi B vexabat eam; alioquin peccasset saltem venialiter, quod Augustinus negat : negant & Doctores; quia gratiæ plenitudinem habuit ad vincendum ex omni parte peccarum, plus quam Adam ex originali justi-Tradit Dominus Bonaventura hoc se habuisse à Judæorum fideli narratione, quòd nullus ex aspectu gloriosæ Virginis, quamvis esset pulchra nimis, urebatur, aut inflammabatur ad foedam carnis concupiscentiam; sed eam potius extinguebat ille divinus aspectus, quasi frigidus quidam ex oculis ros virgineus spiraret, vel efflueret à mente sua castissima. Sic ex adverso de peccatrice ac petulanti muliere verum est illud Horatii: Et vultus nimium Inbricus aspici. Sic de talibus notavit Petrus. Oculos, inquit, habentes plenos adulterii & insatiabilis delicti, 2. Pet. II. 14. Undè consurgit fascinatio quædam illecebrosa in aspi-

Memini me latius alias, cum de Conceptione Virginis sermo fieret, materiam hanc per similitudines & rationes pertractasse, ut de samma herba, cujus, & ctus ad castitatem. Elicio protinus ad confirmandum Mariæ perpetuam virginitatem cum Joseph. Non oportet credere ipsum Joseph justum virum Mariæ senio fractum, debilitatum, aut frigidum fuisse, dùm nupsit Mariæ adolescentulæ, ad salvandum castissimum atque pudicissimum cum ea convictum. Potuit utique plus operari Spiritus fanctus in conservando castitatem ipfius Joseph per repressionem vel extinctionem fomitis originalis in iplo, quam senectus, vel senium ope+ retur. Etenim quis nesciat, quosdam senes septuagenarios aut octogenarios spurcissimis libidinibus exarsisse, times, quales etiam vel cogitare, vel dicere pudor & fætor est, computrescentes. Sensit virtutem gratiæ qui dixit : Scio enim, quod continens esse non possum, nisi dederit Deus. Sap. viii. 21. Sic autem existimo Joseph fuisse juvenem, sicut juventutis terminos ponit Isidorus, quos extendi à vigintiocto annis, ubi terminat adolescentiam, usque ad annum quinquagesimum, quo tempore ætas tunc senectutis inchoat. Fuit igitur Joseph, dum primo desponsatus est, sub quinquagesimo anno conflitutus. Nec urget in oppositum Libellus De infantia Salvatoris, quin jure damnatus est. Movet autem ad hoc piè tenendum multiplex

ratio. Primò propter mysterium propheticum, quo dicitur in Isaia. Latabitur sponsus super sponsam, & habitabit jevenis cum virgine, Isa. LXII. 5. Ubi glossa interlinearis & ordinaria dicit: Foseph cum Maria, Movet historiæ consideratio; quia Cleophas secundus maritus Annæ, ex cujus filia lorore Mariæ virginis geniti sunt quatuor fratres: Jacobus, Joseph, Simon & Judas; habuit fratrem iplum Joseph Virum Mariæ filiastræ suæ. Non igitur videtur probabile, quod in ætate tantum distarent Joseph & Cleophas fratres. Movet tertiò finis & ratio deiponsationis Mariæ cum Joseph. Qua ratio duplex principaliter affignatur: Una propter ministerium & obsequium præstandum ipsi Mariæ, & puero Jesu euntibus in Ægyptum, illic manentibus, & indè redeuntibus, & consequenter usque ad perfectam ætatem. Constat autem quod ad talia non fuisset idoneus homo senio confractus & impotens, qualis eget amplius ut ci ministretur quam ministret; qualis prætereà onerosior Mariæ quam obsequentior extitisset. Altera ratio suit ad conservandam Mariæ famam apud perfidos Judæos, & ad Incarnationis mysterium celandum dæmonibus, quæ ratio cessasser prorsus, si Joseph senex, frigidus, & quast maleficiatus palam apparuisset. Talis enim quo pacto credi potuisset alicujus Pater infantis? Quæreret igituraliquis, cur senex depingitur? Responsio, depingitur alicubi senex propter mentis & castitatis virtutem, sicut dicit Sapiens, quod atas sone flutis vita immaculata. Sap. Iv. 9. Quo contrà dicit propheticus sermo, quod maledictus puer centum annorum. Isaiæ Lxv. 20. Vel ideò pingebatur senex ab initio nascentis Ecclesiæ, dùm Mariæ perpetua virginitas nondùm, ut modò, radices fixerat in cordibus fidelium, ne suspicarentur carnalealiquid de Joseph & Maria. Hinc fortassis omissa est solennizatio celebris de tam venerando lætoque conjugio. Depictum tamen invenimus Joseph velut in ætate juvenili, qualem prædiximus, sicut in hac Alemania crebrò notavi. Vel dic illud Horatii:

> Pictoribus atque Poctis, Quidlibet audendi semper fuit aqua potestas.

Suggerebat hoc locol religiosa studiositas plurima conquirere de castissima & sanctissima conversatione Joseph cum Maria, de confabulationibus suis divinissimis in loco peregrinationis suæ super mysteriis nostræ redemptionis, super canticis ipsius Mariæ, Zachariæ, & Simeonis: super his prætereà omnibus, quæ dicebantur de puero Jesu, & quæ videbantur in eo, & quæ revelabantur ab Angelo, imò & quæ felici experimento tu Maria didiceras. aliorum quorundam pretioforum lapidum movetaspe- Undè sicut decuit Mariam, ut summa puritate niteret, sic decuit ut haberet suo modo parem sponsum purissimum, qui cum perpetua virgine virgo priùs & posteriùs permaneret. Uterque Regali progenie renitens & illustris. Uterque sanctificationem in utero recipiens: cum Maria plena gratia fomitem reprimente mansit Joseph repletus gratia, peccatum saltem mortale quodlibet superante. Vovit Maria virginitatem. vovit & ipse Joseph, secundum Doctores, cui voto non repugnavit vera matrimonialis conjunctio, neque corporum mutua translatio. In quo matrimonio proles fuit Fides, atque Sacramentum. Novit Maria euntes post desideria sua & in adinventionibus suis turpis- D mysterium Incarnationis à seculis absconditum Angelo nuntiante, novit & Joseph admonitus super hæc in somnis, ut existimo, piè priùs edoctus familiariter à Maria, sicut beatam Ceciliam legimus Valeriano sponso suo dixisse: Est mysterium quod revelem, amantissime juvenis, si tota illud side custodias &c. Quidni sucrit audentior divino confidens auxilio Maria ergà sponsum suum Joseph pudicissimum, cum esset justus, quam Cecilia ergà Valerianum quem urgebat impetus nuptiarum? Turbata est Maria in Angelica falutatione; sed non conturbata vel incredula. Turbatus est ipse Joseph ad stupendum tantæ novitatis miraculum, ita ut nollet Mariam traducere; non tamen conturbatus,

# Sermo de Nativitate B. Mariæ Virginis.

vel culpabiliter incredulus; sed stupor quidam apprehenderat cum, sicut de Petro legimus, dum ait ad Jesum: Exi à me, Domine, quia peccator sum. Luc. v. 8. Joseph similiter conjungi conjugio tam excellentissimæ Virginis Mariæ indignum se judicabat. Proptereà non ex incredulitate suipiciosa, sed ex profundissima humilitate videtur Mariam traducere noluisse, sed quasi dixisse: Exi à me, Domina, quia peccator sum. Hinc Angelus ad cum: Joseph, fili David, nolitimere accipere Miriam conjugem tuam, Matt. 1.20. Non dixit:

noli incredulus esse.

Visitavit Maria Zachariam & Elizabeth, non dubium, quin de licentia & consensu viri sui Joseph jam de Sacramento Incarnationis instructi. Visitavit & Joseph, vel illo tunc tempore, vel in solennitate Paschali, quæ proxima erat, & ad quam ire jubebat Lex in Jerusalem. Decantavit canticum Maria, cecinit & ipse Zacharias. Non dubium, quin particeps & conscius canticorum istorum Joseph extiterit. Congratulata est Maria cum ceteris parentibus & cognatis ipsi Elizabeth puerperæ, dùm Joannem enixa est; à qua gratulatione Joseph alienus non fuisse putandus est. Recogitabat Maria signum datum ipsi Acham de virgine paritura in se completum suisse. Gloriabatur & hoc ipse Joseph magnificans Deum in corde suo, & assiduè gratias agens. Obedivit Joseph Edicto quod fecerat Cæsar Augustus, obedivit & Maria. Scriptum est enim, quòd Joseph ivit in Bethleem cum Maria uxore sua pregnante. B Luc. 11. 7. Sciebat enim obediendum esse potestatibus sublimioribus, Rom. XIII. I. Quoniam sic est voluntas Dei. Maria Filium fuum primogenitum mox ut natus est adoravit cum gaudio & exultatione. Joseph ab hoc adorationis gaudio & exultatione nequaquam alienus fuisse credendus est. Maria conservabat omnia que dicebantur de puero Jelu per paltores, per tres Reges, per Simeonem, per Annam, per ceteros, conferens ea in corde suo. Luc. 11. 19. Et admirans, non ex ignorantia, sed ex insolita mystererii reverentia; Joseph similiter:nam scriptum est, quod erant Pater Jesu & Mater admirantes super his que divehantur de puero. v. 33. Obedivit Joseph Angelo jubenti in somnis, ut acciperet Matrem cum puero, ut fugeret in Ægyptum. Obedivit & Maria nova illa puerpera & delicata juvencula nocte consurgens. In qua percgrinatione laboriofissima dicere poterant uterque ad Dominum: Cantabiles mihi erant justificationes tua, in loco perceprinationis mea. Pf. cxvIII. percgrinantium & psallentium de Lege Domini:

Esto peregrinis nobis cantabilis alma, Lex Domini relevans tadia dura via. Nam fugiunt tristes citius per inania cura, Carmina divinus dum modulatur amor. Ergò caligena miseris mens incola terris Sis psaltes, lyricis jugiter apta modis. Sic non te totam lachrymarum valle molesta, Sed calo poteris dicere to positam.

Et, ô bone Jesu, ô salutifer Christe, quis sufficienter existimare possit egressum, progressum, & ingresfum peregrinationis illius septennalis, quantus fuerit hinc labor, dolor & timor, quantus inde divinorum sapor & dulcor. Et undè? Nimirùm ex divina confolatione, quæ facit etiam cum tentatione proventum. Ex mutua rursùs collatione & allocutione Joseph cum D Maria & amborum cum puero Jesu. Ex cogitatione tandem divini confilii super redemptione generis humani, sicut Augustinus consitetur quòd non satiabatur dulcedine mirabili super altitudine consilii divini in redemptione generis humani. Quis det intersuisse collocutionibus hujusmodi? Quis peregrinantibus his concesserit attitisse? Quis œconomiam illam honesta paupertate gratissimam viri & uxoris cum filio, ubi pro famulo dabatur asinus, secundum Aristotelem, consi-

derare poterit? Undè si vetus illa Mater Elizabeth exclamavit propheticè ad unicam Mariæ falutationem, si exultavit præ gaudio Joannes infans in utero suo, quid ex continua cohabitatione & allocutione cum Maria & puero Jesu justus Joseph acceperit divinæ consolationis & illuminationis dici nequit. Quis det hymnum de canticis Sion ex Maria suaviter audivisse in terra aliena? Quis det eam bajulantem in ulnis, speciosum forma pra filus hominum, Pf. xLIV. 3. quæ blandiebatur arridenti, quæ condolebat vagienti, quæ frequenter tibi viro sponso suo Joseph bajulandum, fovendum, osculandumque tradebat, vidisse? Legimus prætereà, puerum Jesum, dum duodecim annorum factus esset, subditum fuisse Joseph & Mariæ: quæ subjectio sicut inæstimabilem notat humilitatem in Jesu, ita dignitatem incomparabilem signat in Joseph & Maria.

Porrò legimus in transitu Mariæ ipsum astitisse: hoc enim Hieronymus argumentatur. Sic & in obitu felici Joseph recte credendum est Mariam sponsam & Filium Jeium corporaliter adfuisse; antè enim Christi Passionem defunctus est: alioquin enim custodia Matris alteri commissa non fuisset. Hinc metricus

Venerat illa dies, qua vitam morte pararet Perpetuam tibi, juste Joseph, David inclyta proles, Christus adost cum Matre pia, quibus officiose Servieras, vultu placido solantur euntem. Ora licet lachrymis oppleverit intus obortis Naturalis amor, etenim sic credere fas est, Quod Patrem Jesus & sponsum slevit morientem Virgo benigna suum. Fidei custodis amator Procumbit lecto, complexans membra, pudicis Oscula dat labiis, mi vir, conclumat, obisne? Deseris & viduam passuram dira relinquis? Velle tamen fiat Domini, dilecte, volo, mi, Ecce Jesus tuns in placida te sede locabit. Protinus ipse Joseph pretiosa morte quievit.

Legimus Christo moriente multa corpora Sanctorum surrexisse, & venisse in sanctam civitatem Jerusalem, & apparuisse multis. Matt. xxvII. 53. Hinc forte dicit Apostolus: Acceperunt mulieres de resurrectione mortuos suos, Hebr. 1. 37. Recogitet, oro, priùs animus, si justus Joseph unus ex illis putandus est fuis., qui Mariæ apparucrit charissimæ iponsæ, qui cam consolatus sit, qui 54. Unde quidam metrice scribit velut ex persona C tandem Christo in cœlum ascendente simul & ascendit glorificatus; non dubium in anima, sed an & in corporo nescio, Deus scit: & collocatus est à dextris ipfius Jesu, hoc est, in potioribus bonis suis.

Concluditur ad extremum pro præmissis & aliis inenarrabilibus justi Joseph præconiis, quam recte, quam religiose faciunt & fecerunt, qui celebritatem de virginali conjugio Mariæ & Joseph, qui festivitatem solennem de beato transitu ejusdem Joseph peragere senserunt tam verbis, quam scriptis suis; quæ scripta, quoniam vel habentur, vel faciliter haberi possunt, ea brevitatis amor linquit, & ad ultimam se transfert considerationem, quæ post verbum de nobilitate Joseph & Mariæ in prima consideratione; dehinc de ipsorum sanctificatione in altera; rursus de fomitis repressione in tertia: loquitur de multiplici nativitate Jesu, & de habitudine quam habet riam atque Joseph hujusmodi nativitas.

Felix illa dies toto celeberrima mundo, Sacra docens læa, qua scandit ad athera virgo Mater, & angelicos cives supervolat omnes Hùc tibi virgo Joseph, Jesus, & tua sponsa propinquum Credere fas statuunt solium, tales ob honores Concinimus, facite nobis hac gloria detur.

> Qqqq 3 Quarte

> > Digitized by Google

# Quarta Consideratio.

DE Maria natus est Jesus, qui vocatur Christus; nedum corporaliter, sed spiritualiter quidem. Et de virginali sponso suo Joseph suo modo dici potest. cit Christum ex Joseph semine esse natum, procul

hoc à pietate Fidelium.

Sed attendo triplicem nativitatem Jesu Christi, attendat & vestra Beatitudo, scilicet æternalem, corporalem, spiritualem vel mentalem. Nascitur æternaliter ex Patre, quemadmodùm nascitur splendor ex luce coævus luci. Hinc est illud Ecclesiæ canticum: Oriens sclendor lucis aterna. Et in persona sapientiæ increatæ dicit Ecclesiasticus: Ego ex ore altissimi prodii, primogenita antè omnem creaturam. Eccli. xxiv. 5. Et Isaias: Generationem ejus quis enarrabit. Isa. LIII. 8. Et in Psalmis. Ex utero ante Luciferum genui te. Ps. cix. 3. In hac æternali nativitate Christi Jesu neque

Maria neque Joseph communicavit.

Altera nativitas Christi Jesu, fuit corporaliter in mundo ex virgine, de qua Angelus ad Mariam: Spiritus san-Elus superveniet in te, & virtus altissimi obumbrabit tibi Ideoque & quod nascetur ex te sanctum, vocabitur Filius Dei. Luc. 1. 35. Et hoc factum est quando B completi sunt dies Maria ut pareret, & peperit Filium sum primogenitum. Luc. 11. 6. Et in hac quidem nativitate sola Maria materiam ministravit. At verò quia corpus Mariæ fuit ipsius Joseph jure matrimoniali, quo fit mutua translatio corporum viri ad mulierem, & è contrà; videamus, si cum intelligentiæ sobrietate dicere fas nobis sit, quod ex corpore & carne Joseph natus est Christus Jesus: & hoc dici forsitan posset, nisi piarum aurium timeretur offensio. Animadvertamus tamen ex Lege veteri, quòd si frater decessisset sine prole, frater superstes ducebat uxorem defuncti, ut suscitaret semen ejus; ac natus indè puer dicebatur Filius, non quidem naturalis, sed legalis illius qui jam obierat fratris. Sic enim concordat Evangelica series genealogiæ Christi, dùm Joseph legitur habuisse duos Patres: unum, quem Matthæus nominat Jacob, alterum, quem appellat Lucas Heli, qui legalis fuit Pater; Jacob verò naturalis. Quorsùm ista? Nimirùm, pro intelligentia literæ, ne pateat irrisioni vel scandalo nescientium morem Scripturæ, quasi Joseph habuerit duos Patres naturales, vel quòd Evangelistæ mentiti sunt, prout ponit Julianus. Proindè quateniis daretur intellectus, quomodò Joseph dictus est Pater Jesu Christi, nedùm à Judæis hoc putantibus & carnaliter sentientibus, sed ab ipsa etiam Virgine Maria: Fili, inquit, quid fecisti nobis sic? Ecce Pater suus & ego dolentes quarebamus te. Luc. 11. 48. Fuit itaque Joseph Pater Jesu reputatione; suit Pater curatione, quia nutricius; fuit tertiò Pater generatione; non quidem sua, sed Mariæ uxoris suæ, cooperante Spiritulancto, & quodammodò vices Joseph gerente; non virili semine, sed mystico spiramine. Proptercà Pater quidem Joseph, non naturalis, sed legalis pucri Jesu dici potest, cui Spiritus sanctus suscitavit semen carnali valentius. Natus est igitur D Jesus in terra, seu fundo ipsius Joseph, de qua terra clamat Isaias: Rorate cali desuper, & nubes pluant justum, aperiatur terra & germinet Salvatorem. Isa.xLv. 8. Et in Psal. LXXXIV. 12. Veritas de terra orta est. Quidni competat igitur ipsi Joseph jus aliquod legale ultrà ceteros homines in benedicta pueri Jesu formatione, quoniam natus est in ea, & ex ea carne, cujus dominium jure matrimoniali verè translatum erat in ipium Joseph.

Unde non confundebatur Maria vocare Joseph Dominum suum, quemadmodum de Sara ad Abraham

scribit Apostolus Petrus. 1. Pet. 111.6. Undè & præponit eum sibi, ubi priùs: Ecce Pater tuus & ego querebamus te. Nimirùm quia major in Maria quàm Sara humilitas, & Joseph dignitas Abrahæ dignitatem superabat. Fuit autem hæc procreatio pueri Jesu in te, Maria, per Spiritumsanctum, de consensu vero vel inerpretativo viri tui Joseph. Volebat enim, Non equidem dici potest quòd de Joseph natus sit Je-sus, modo quo blasphemat Judæus infelix, qui di-strus. Hæc autem dicimus ad excludendos partus adulterinos uxorum, in quibus mariti vel non consentiunt, vel consentire rationabiliter nequeunt. Nullum idcircò jus paternitatis in talibus filiis, Licèt in fundo suo

genitis, vendicare possunt.

Libet hic exclamare: O miranda prorsus Joseph sublimitas tua! O dignitas incomparabilis, ut Mater Dei, Regina cœli, Domina mundi appellare teDominum non indignum putaverit. Nescio sanè, Patres orthodoxi hîc quid amplius habeat mirabilis vel humilitas in Maria, vel in Joseph sublimitas; quamvis incomparabiliter exuperet utrumque puer Jesus benedictus in secula, de quo scriptum & jam dictum est, quod erat subditus eis. Subditus fabro is qui fabricavit auroram & solem. Subditus feminæ textrinæ, cui flectitur omne genu, cœlestium, terrestrium & infernorum. Cuperem mihi verba suppeterent ad explicandum tam altum & absconditum à seculis mysterium, tam admirandam venerandamque Trinitatem Jesu, Joseph & Mariæ. Velle mihi quidem adjacet, sed posse non invenio, ac in ipso conatu deficio. Undè cùm gratia similiter & gloria naturam non tollat; sed extollat & perficiat; recogitemus pia devotione, quòd si vinculo quodam naturali, obligatio consurgit filii ad Matrem, & Matris ad sponsum iuum, & utriusque, scilicet filii & Matris, ad fidedelissimum, vigilantissimum, & sedulum custodem & nutricium Joseph, qui fuit caput Mariæ, habens indè authoritatem aliquam, principatum, dominationem, vel imperium in Mariam, sicut & Maria suo modo in Filium suum Jesum jure naturalis maternitatis; quantus existimandus est justus ipse Joseph nunc in gloria & in cœlis, qui talis ac tantus inventus est hîc in miseria, & in terris? Profectò si non mentiebatur Jesus qui ait: Ubi sum ego, illic & minister mens erit. Joan. x11. 26. ille proximior videtur collocandus in cœlis, qui in ministerio suit vicinior, obfequention, atque fidelior post Mariam inventus in

Sed hæc hactenus de ipsa nativitate corporali Jesu Christi, cujus particeps queamadmodum Joseph extiterit suprà ceteros viros, & de sublimitate sua, aliqualiter apertum est, honore Sanctorum Sanctarumque omnium, inter quos non est contentio quis corum videatur major esse, ac intelligentiæ sobrietate semper salvis. Nunc de tertia nobilitate, quæ spiritualis est, & omni devote viventi communicabilis, sermo loquatur, de qua Christus apud Joannem ait: Oportet vos nasci denuò. Joan. III. 7. Et iterum, Quod natum est ex carne care est , & quod natum est ex spiritu, spiritus est. Joan. 111.6. In hac autem nativitate vicissitudo mirabilis est; quia dum nascitur Jesus in anima devota per Fidem & gratiam, fit ipsa verbigena, hoc est, verbum generans, & Mater Dei; quæ tamen anima nedum per naturam, sed per gratuitam adoptionem est filia; ut verum sit de qualibet talianima. quòd ipsa est virgo, Mater & filia. Itaque quod Mater sit, testis est omni exceptione major qui ait: Qui fecerit voluntatem Patris mei qui in calis est, ipse meus frater, soror & Mater est. Matt. xII. 50. Porrò de filiatione quid Joannes, quid Paulus dixerit, scimus: Dedit eis potestatem filios Dei sieri, inquit Joannes, 1. 12. Et quo modo? Subdit quòd per Fidem, quia his qui credunt in nomine ejus: codem enim teste: Omnis qui credit quoniam Jesus est Christus, et Des na-tus est. 1. Joan. v. 1. Sequitur aliud, quod pertinet ad animæ verbigenæ Dei Matris & filiæ virginitatem:

# 1357 Sermo de Nativitate B. Mariæ Virginis. 1358

Qui non ex sanguinibus, ait, neque ex voluntate carnis, neque ex voluntate viri, sed ex Deo nati sunt. Joan. 1.13. Nescio dicere quod sentio; nescio si satis assequor verbis, suppleat imperfectum meum sapientissima Beatitudo vestro. Itaque consideratur in anima rationali, indivisibili quidem, substantialiter portiuncula quædam virginalis, que nec obnoxia potest esse violationi.

Hac appellatur quandoque à Doctoribus, synderisis, quandoque apex mencis, quandoque scintilla rationis, quandoque naturalis instinctus in bonum. Hanc autem synderisim nec ipsi violatores & constupratores animarum dæmones corrumpere possunt etiam in inferno, quin ad bonum slimulet, & ad malum re-A murmuret. Hinc nascitur acerbissimus ille vermis, qui non morietur. Hinc rixa discerpens & dissipans, suprà quàm cogitari potest, animam infelicem; dum fynderisis impellit ad dilectionem Dei, sed reproba voluntas toto odiorum conatu résilit in adversum. Sed quid ista de synderiss? Certé ut ostenderemus eam semper virginem esse, que dum caret obumbrante & fecundante Spiritu sancto, manet infeliciter sterilis. Dum autem adeit idem Spiritus visitans, gratisicans, & fecundans, fit ipla verbigena, hoc est, verbum pariens, & hoc fine corruptione, quia non ex sanguinibus corporalium phantasmatum, neque ex voluntate carnis desideriorum carnalium, neque ex voluntate viri, hoc est ex potestare liberi arbitrii, sed ex Deo cst, quid quid hic natum est. Nec tamen ex- B hereditate, quia si silii & heredes &c. Rom. vIII. 17. cluditur synderisis rationisque consensus. Sed çum nunciatrix gratia afflatu secreto & intimo, veluti clauso super animam oftio, suggerit adventum verbi in mentem; respondet synderitis humili genussexione: Ecce ancilla Domini, fint mihi secundum verbum tuum. Luc. 1. 38. Deinde visitat Elizabeth senem & corruptam, per quam mystice designatur inserior portio rationis, se convertens ad corporalia & terrena, undè quodammodò violatur; sed ex munere divino Joannem in se recipit, hoc est, gratiam participiat; & ita gaudium Mariæ Verbigenæ in Elisabeth gravidam partu tali gratiæ derivari rectè memoratur.

His igitur breviter & pro captu tantæ! rei tenuiter expositis, de hac virginali nativitate & filiatione, dum in anima nascitur Jesis, qui vocatur Christus, nulli dubia relinquitur veritas nostræ hujus principalis quartæ considerationis; quòd scilicet tàm ex Maria, quàm ex Joseph natus est Jesus, qui vocatur Christus. Quòd gicum intellectum, poterimus convenienter aptare, quod Jacob genuit Joseph virum Maria. Quid enim per Jacob (qui supplantator appellatur) rectiùs accipitur, quam lucta & supplantatio vitiorum, quod sit in activa, in qua primum contemplativum exerceri necesse est. Oportet insuper, ut activus post se gignet ex se meditationem. Est autem meditatio vehemens animi applicatio ad divinum aliquod investigandum, cognoscendum, & degustandum; quæ meditatio rectè per Joseph exprimitur, quia Joseph crescens interpretatur. Neque enim potest aliter anima melius excrescere spiritualibus augmentis, quam per meditationem fortem & salubrem, per quam ascendit anima de virtute in virtutem, rejecta, vel superata fluxibilitate inanium cogitationum, & volutabro desideriorum carnalium evacuato. Hæc insuper meditatio, quia robusta est, neque fluida, vel enervis, sieur est ipsa cogitatio, rectissime vir dicitur. Sed cujus vir? Vir utique Mariæ, per quam omnis mens illuminata vel illuminatrix divinitùs intelligitur. Audi meditationem illuminantem: In meditatione mea (inquit Pfelmista) exardescirinis; Ps. xxxvIII 4. ecce splendor illustrans. Ex hac autem Maria mystica nascitur per contemplationem Jesus qui vocatur Christus; non quidem ex commixtione viri sui, qui est meditatio; scd, prout expositum est, mystico spiramine, dum Spiritus sanctus obumbrat animam ad terrena non conspicienda, refrigerans ab ardore illecebrarum carnalium. Illuminat autem ad divina, libero intuitu, longè latèque contemplanda cum degustatione, quam suavis est Dominus. Hace est illa beata nativitas, in qua castissimis amplexibus tenetur & deosculatur puer Jesus; in qua pascitur lacte devotionis, ut melle contemplationis, in qua dulcor & splendor est. Quin etiam, versa vice, renateitur anima Christo, ut ita se mutuò condeceant adoletcentulus & adoletcentula in mentis excessu & dicat ad dilectum suum dilecta: Dilectus mens, supple,

condecet milit, & ego illi. Cant. 11. 16.

Hæc est gratiosa, verè desideranda nativitas: sic enim nascens succedit Deo Patri in nobilitate, quia Deus efficitur iple participatione divinitatis. Sic deducit Boctius; & Propheta ait in persona Domini: Ego dixi, dii estis & silii excelsi omnes. Ps. LXXXI. 6. Adeò quidem Maria fuit divina, ut ea quæ de sapientia increata scribit Ecclesiasticus, Ecclesia transferat ad Mariam; ut est illud: Ab initio & ante secula creata sum. Eccli. xiv. 14. Succedit præteren talis Deo in dilectione. Videte, inquit Joannes qualem charitatem dedit nobis Deus Pater, ut silu Dei nominemur & simus. 1. Joan. 111. 1. Succedit in strenuitate, quia omne quod natum est ex Deo, vincit mundum. Et iterum: Omnis qui natus est ex Deo non peccat. i. Joan. v. 18. Nonne tibi magna videtur strenuitas vincere mundum, & non peccare? Succedit demùm in

Legitur Aristotelem dixisse Gaudeant bene nati; gaudeant plane, quia non ex sanguinibis, neque ex voluntate v.ri, sed ex Deo nati sunt modo dicto. Quo contra maledicit Job, maledicit & Jeremias nativitati sux, repræsentantes illud Apostoli: Omnes nascimur filii ira. Hæc est nativitas naturæ corruptæ, quæ, seclusa gratia, miserabilis est. Homo natus de muliere brevi vivens tempore repletur multis miseriis. Job. XIV. I. Et Ecclesiastes laudavit magis mortuos quam viventes & feliciorem utroque, qui nondum natus est. Eccl. iv. 2. Qua in re stultissimum est solennizare nativitatem hominum, quemadmodum fecit Herodes diem natalis sui celebrem, in quo Joannes occisus, mysticè, gratia perdita. Hinc rectè facere traditur gens Thraciæ, quæ nativitates hominum deplorat, congaudet morientibus. Dies verò nativitatis spiritualis, dùm homo regeneratus est per gratiam, Baptismo vel fluminis, vel flaminis, sub intentione celebrari potest, nedùm si traducere placuerit verba thematis ad hunc anago-C sine culpabili reprehensione, sed cum laudabili gratiarum actione apud Deum, qui taliter dedit nasci denuò. Proptereà post celebritatem nativitatis Joannis Baptistæ sacratissimam & jocundam, quia sine peccato natus est per sanctificationem, instituit Ecclesia Nativitatem Beatæ & gloriosæsemper Virginis Mariæ, celebriter fieri admonita priùs miraculo. Addidit consequenter octavas propter adipilcendam (sicut historiæ tradunt) Ecclesiæ pacem. Hinc in oratione Nativitatis ejusdem dicitur: Famulis tuis Domine, calcslis gratic munus impartire, ut quibus beate Virginis partus extitit salutis exordium, nativitatis ejus votiva solennitas pacis tribuat incrementum. Si verò propter finem confimilem congruat huic Sacro fanctæ Synodo laudis aliquid vel honoris instituere pro virginali sponso Mariæ Joseph, cujus honor redundat in ipsam & in cum qui de ea natus est, Jesus Christus, viderit vestræ Beatitudinis sapientissima devotio. Non quod multiplicationem Festivitatum apud vulgus, quod de labore manuum vivere habet, suadeamus; esset utinam apud tales hujusmodi numerus Festivitatum minor, sicut in reformatione hic in Concilio notatum est; sed apud Ecclesiasticos & de Ecclesiasticistalia loquimur, dùm de celebritate virginalis conjugii Joseph cum Maria, vel de ipsius felici transitu fieri Solennitatem exoptamus. Ad quid ista? Quatenùs ita Mariæ meritis, & intercessione tanti, tamque potentis, & imperiosi quodammodò patroni, apud sponsam suam, de qua

1360

natus est Jesus, qui vocatur Christus, reddatur Ecclesia unico viro vero & certo, summo Pontifici sponso suo vice Christi. Nos denique singuli Deo renascamur selici nativitate, hic per gratiam, & in suturo per gloriam, quæ est natale Sanctorum. Intercedende te, & si sas est dicere, quodam jure tuo jubente, glorio-sissime Joseph, vir Maria, de qua natus est Jesus, qui A vocatur Christus.

Copula legitima fisit, & semen benedici More sacro potuit, festus & esse dies. Omnis jam virtus primo decoravit ab ortu, Certatim dotes qualibet accumulat. Edocuit noster sermo vulgaris id ipsum Totam qui pulchram magnisicavit eam.

#### VERSUS AD PRÆDICTA.

A Lma Redemptoris Mater, cui Lege superna Virjustus, virgoque Joseph cum Virgine nupsi: Da celebrem, dignumque tuo persolvere cultum Conjugio, fac nos purgatis sordibus omnes Posse Deojungi, Fidei qui fædere puras Desponsans animas, divino germine complet. Portio natura prastantior esse Maria Creditur, hac calis, hac mundo dignior ipso, Gratia nam superat naturam, gratia qua se Dividit in reliquos, istam fontaliter implet Qua clausit gremio, quem totus non capit Orbis. Olim, nam culi Gabriel festinus ab arce Praradians, alacer, totus jucundus ad ipsam Nazareth urbem Galilaa mittitur, illic Desponsata viro, Davidis de stirpe, Joseph qui Dictus erat, clauso reperitur virgo Maria Ostiolo, cui dixit: Ave, cui gratia plena, Cui tecum Dominus, Gabriel: qua verba salutis Virgo silens cogitat, animo turbata, quousque Nuncius arcanum divo sermone retexit. Hoc natura stupet, stupet hocque Joseph, reputans se Mysteriistantisindignnm, vocemodesta Clamat, id unde mihi? Quis sum? Te deprecor à me Mox exi, Domina, nec enim mihi nubere tecum Fas video: dùm multa Joseph trepidus cogitaret, Solvitur in somnium, cui jussio calica dixit: Aude clare Joseph, uxori trade virum te. O nimium dileste Deo, cui sponsa frequenter Blanda Jesum gremio posuit, sidenter adimus Hunc thronum, residet ubi gratia saluificans nos Mira Joseph justi virtus, laus mira, Mariam Cui Deus uxorem sociat, mirare sacratum Fecundum prolis cum virginalis honore Conjugium, faber o mirus cui subditur ultro Auroram & solem qui fabricat, huncque benigno Nominat ore patrem, tali quoque gaudet alumno. Regiastirps, & sacra Joseph te reddit ab ortu. Claris insignem titulis, te lata decenter Pauperies, manuumque labor nutrivit, obinde Strenuus & liber, ac psalmo teste, beatus. Hine uxor tua tecum sicut vitis abundans Te Dominum, sponsumque vocat, nos redde beatos.

# C A R M E N E J U S D E M De Diversa immunitate à peccato Christi & Matris sux.

N Ostram dignatus naturam suppositura
Filius aterna salvisicare volens,
Circulus ut sieret conjunxit adima supremum,
Virginis esse satus absque viro voluit
Virgo caret culpa peccati, pæna remansit,
Natus utrumque tenet, attamen impariter.
Virgo necessariam, natura lege, subisset
Culpam, ni Dominus sanstissearet eam.
Sed carvit Ciristus prima sub origine culpa
Peccati, pænam sponte subire volens.
Ad pejus subjesta suit non sponte Maria;
Ouamvis virtutis traxit ad obsequium.
Indiguit redimi non silius, ergo redemptam
Persecte sieri, Matris honor voluit.

## JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# S E R M O

Alius incompletus,

DE

#### NATIVITATE

# B. M.ARIÆ VIRGINIS,

Ad MSS. Codd. Vict. 137.

Qua est ista qua progreditur quasi aurora consurgens, pulchra ut Luna, electa ut Sol, terribilis ut castrorumo acies ordinata? Cant. VI. 3.

PECTACULUM hodiè nobis proponitur, Viri Patres & Fratres, spectaculum o admiratione dignissimum, quia novum, quia pulchrum, quia electum, quia terribile. Novum, ut in novitate vitæ ambulemus. Pulchrum, ut sceditatem vitiorum abjiciamus. Electum, ne reprobi vilescamus. Terribile, ne potestates adversas nimia formidine timeamus. Assurgamus igitur ad hoc spectaculum toto mentis annisu: non enim istic caro prodest quicquam. Intueamur quæ sit ista, qua progreditur quasi aurora consurgens, pulchra ut Luna, electa ut Sol, terribilis ut sasstrorum acies ordinata. Invenimus quòd est illa Virgo alma, Virgo abscondita, quæ hodiè velut aurora processit ad ortum. Quam in primis salutemus admirantes, & veneremur deprecantes, & dicentes illud Angelicum: Ave gratia plena, Deminus tecum.

Angelicum: Ave gratia plens, Dominus tecum.

O Æ est ista qua progreditur, &c. Cant. vi. 3.

Verbum istud etsi literaliter, & allegorice, & moraliter possit exponi, ipsum tamen ad anagogicum senfum, hoc est, ad supermentalem excessium nos aptius videtur inducere. Literalis sensus, secundum quosdam, est de turba Filiorum Israel transeunte ex Ægypto per desertum in terram Promissionis, hocest, de Synagoga; vel secundum alios (& magis ad rem nostram) de Virgine Maria: allegoricus verò de Ecclesia; moralis de qualibet anima sancta. Sed anago-D gicus de anima per contemplationem singulariter sublimata. Fuit quippe Synagoga quasi aurora consurgens in exitu maris rubri; pulchra ut Luna, in progressu deserti; electa ut Sol, in susceptione Legis & cultu Dei singulari; & terribilis ut castrorum acies dinata in debellatione cujuslibet adversarii. Similiter Virgo Maria fuit quasi aurora consurgens in Nativitate. Pulchra ut Luna in Conceptione Filii Dei. Electa ut Sol in glorificatione. Et pro defensione generis humani, terribilis ut castrorum acies ordinata. Ecclesia verò fuit

# 1361 Sermo alius, de Nativitate B. Mariæ Virg. 1362

in Patriarchis & antè Legem, quasi aurora consurgens. In Prophetis & Lege antiqua, pulchraut Luna. In Lege nova gratiæ, electa ut Sol: & contrà pestes hæresum & vitiorum semper adversas, semper terribilis ut castrorum acies ordinata. Vel quasi aurora consurgens, in pœnitentibus. Pulchra ut Luna, in activis. Electa ut Sol, in contemplativis. Terribilis su castrorum acies ordinata, in Martyribus universis. Porrò quælibet anima sancta est quasi aurora consurgens, in contritione. Pulchra ut Luna, ratione Fidei illuminantis. Electa ut Sol, ratione Charitatis inflammantis. Terribilis ut ca- A strorum acies ordinata, ratione Spei confortantis. Anima postremò dum rapitur ad supermentales excessus, dum scilicet sedet solitaria, & tacens, & levat se super se, propriissime comparatur auroræ consurgenti; & secundum varios contemplationum modos dicitur nunc pulchra ut Luna, nunc electa ut Sol, nunc terribilis ut castrorum acies ordinata.

Dimisso interim sermone de Synagoga & Ecclesia, secundum sensum vel literalem vel allegoricum, loquamur primò de Virgine beata literaliter, & simul de qualibet anima sancta moraliter: deinceps, de anima per contemplationem sublevata, dicamus aliqua anagogice & breviter. Nihil erravit Salomon, qui levatus in spiritu & admiratione suspensus, suturam hujus fortis mulieris Mariæ Nativitatem (à longè licet intuens) exclamavit: Que est ista, que progreduur quasi aurora consurgens? Cant. B Voluit quippe rem tantam sub visibilibus signis utcumque notam facere, ut per considerationem sensibilium, quæ laudamus & miramur, nos ad suam laudem & admirationem confurgamus. Hinc appellata est quandoque stella, quandoque calum, quandoque virga florida, quandoque cedrus exaltata in Libano, & cypressus in monte Sion, & plantatio rosa in Jericho, & oliva speciosa in campis. Et ità de ceteris innumeris, quorum non est reddenda ratio per singu-

Sed de ipsa aurora videamus nominatim secundum tres ejus proprietates, quæ Mariæ congruunt, & per eas ostenditur pulchra na Luna &c. Aurora diei nunciatrix est. Roris generatrix. Latronum esfugatrix. Sic Maria in ortu suo verum solem justitiæ nunciavit, quem paulò post ex se peperit, qui sola sua revolutione verum diem attulit mundo. De quo Salomon: Oritur Sol & occidit & ad locum suum revertitur. Eccle. 1. Oritur in Nativitate, occidit in Passione, ad lo-C cum suum revertitur in Ascensione. De hac aurora trahi potest id quod Prudentius in hymno cecinit: Nox arra. Hac ratione Maria dicitur non Sol, sed electa ut Sol, quia proximiori similitudine solem imitatur. Ceterùm aurora est roris generatrix; sic Maria est Mater gratiæ, quæ gratia ros est cœlicus adirrorandum ariditatem agri nostri, atque sœcundandum in omni genere virtuosarum plantationum. Alioquin fine gratiæ hujus rore mundus erat terra deserta, locus horroris, & vastæ solitudinis: sed hodiè prodiit aurora, hodiè formata est terra nova, quæ tandem rorantibus cœlis desuper germinavit Salvatorem. Ac perindè Maria pulchra est su Luna. Luna siquidem mater humoris atque fecunditatis existit.: Denique Mariam auroræ comparamus, quia latronum effugatrix est. Ideòque est terribilis su castrorum acies ordi-Itaque surgente

Aurora Mucro latronis conditur, E: omnis erronum chorus

Viam nocendi deserit, ait Ambrosius in hymno. Latrones istos non alios accipiemus ab eis in quos incidit homo quidam descendens de Jerusalem, visione pacis, in Jericho Præsentis mutabilitatis. Hinc est Adam de paradiso ejectus in hanc miseriam, ubi tales bestiæ sylvæ, & catuli leonum rugientes sacta nocte pertranseunt. Sed dùm oritur Sol, dùm scilicet aurora consurgit, congregantur & in cubilibus suis Town III. Pars III.

collocantur, ut exeat novus homo ad opus suum & ad operationem suam usque ad vesperum. Ps. CIII. 23. Has pestes universas esse dicimus membraserpentis antiqui, cujus caput ipsa Virgo contrivit. Nonne igitur latronum effugatrix est velut aurora? Nonne ob hoc insuper terribilis redditur ut castrorum acies ordinata?

Nunc ad mores traducamus quæ dicta sunt, & dicamus quòd anima postquàm jacuit in terra nocte peccati, seditque in tenebris & in umbra mortis; si tandem pia hace Virgo Maria facit orationem pro ea, lumen gratiae circumfulget in habitaculo animæ, ita ut incipiat aurora fieri, pulsis nubibus, & tenebris vitiorum. Quod si non tepescat, si non rursum decidat, ipsa progreditur de vitrtute in virtutem, quali aurora consurgens usque ad perfectum diem, ità ut de eadem liceat exclamare: Que est ista que progreditur quasi aurora con-surgens, &c. Cant. vi. 3. Licet prætered adjungere id quod sequitur. Pulchra nt Luna, electa nt Sol, terribilis ut castrorum acies ordinata. Pulchra ut Luna in vi concupiscibili, ratione dilectionis & devotionis. Reddit enim devota dilectio animam pulchram & facilem ad humorem lachrymarum. Talis erat quæ dixit: Anima mea liquefacta est, ne dilectus locutus est. Cant. v. 6. Electa m Sol, in rationali ratione cognitionis, quam non habuisse conqueruntur impii dicentes quod Sol justitia non illuxit nobis. Sap. v. Terribilis ut castrorum acies ordinata, in vi irascibili; ratione divinæ protectionis. Nam quia jam anima habitat in adjutorio Altissimi, ipsa in protectione Dei cali commoratur. Ps. xc. 19. Fortitudinem hanc expertus est ille luctator Jacob surgente aurora qui ab Angelo benedictus emarcuir in femore; & claudicavit non perdens fortitudinem, fed commutans. Perdidit carnalem, & spiritualem adeptus est, qualiter illi de quibus Propheta: Qui sperant in Domino, mutabunt fortitudinem. Isa: xL:31. Purchritudini animæ tanquam Lunæ nocent umbræ terrenorum affectuum, quibus interpositis, sit eclypsis horrida & turpis in anima. Hos affectus ut deferatis, anima vestra (Viri' Patres & Fratres) dixit cum Psalmista gemebundo voto: Quis dabit mihi pennas sicut columba, & volabo, & requiescam. Ps. LIV. 7. Dehine feliciter datum est quod sequitur: Ecce elongavi fugiens & mansi in solitudine. Expectabam eum, qui salvam me fecit à pusillanimitate spiritus & tempestate. \$ 8.9.

## Circa hoc est Consideratio.

Si quis vult pulchritudinem suz devotionis & dilectionis custodire, un anima sua sit pulchra velut Luna plena quæ in diebus suis lucet, taliter studere ne; ad terrenum passionabiliter afficiatur, necesse cst. Hoc verò & si fieri possit in mundo, longe tamen sacilius est assegui in Claustro, & tali Claustro quale vestrum est, ubi Superiores non sunt ditiores &c... Evenit nihilominus aliquando, ut Religiosus, qui magna, im-: mò omnia contemplit, à sæculo veniens afficiatur à parvis in Claustro; aut quia ad modicos honores hilarescit, ad contumeliam levem contrahitur & tristisest. De cultello, vel calamo, aut aliquo tali exiguo foli-: citus est, aut litigat, ut alius de divite Regno. Rursùs animæ fulgorem folarem nubes varia phantasmatum D circumvolantium conturbat & obscurat, & multo ampliùs dense caligines vel suspicionum contra fratres, vel opinionum & superstitionum à recta Fidei pietate dissonarum impediunt. Quòd si has nubes atque caligines quid advehat quatieris? Respondeo, quòd frequentiùs à vento superbæ curiositatis insufflantur; quandoque nihilominus invitis nobis insibilantur! à serpente antiquo ad nostram vel probationem, vel exercitationem, vel punitionem. t bette, to the timete, gui en allera de ale

ca marital besterry 3 gracing quain vorperiousis

## Circa hoc est Consideratio.

Religiosa mens quantò potest ampliùs, insistere debet utilibus & salubribus doctrinis, non varis atque peregrinis. Hebr. xIII. 9. Interest etiam sua, ut occurrentem phantasiarum turbam repellat manu sollicitæ considerationis, & meditationis ad divina, ut Ibi nostra sixa sint corda A tereà, qui de contemplatione animi conscripserunt, (orat Ecclesia) ubi vera sunt gaudia. Ita enim quæretur Deus in simplicitate cordis; ita à periculo insaniæ, & imaginationis phantasticæ, atque turbulentæ serviens Deo liber erit, & lucebit in eo sol intelligentiæ, quasi sine nubibus rutilans. Attamen si ta-les phantasias circà inutilia, aut noxia nequaquàm ex toto abjicere sufficimus, sicut nec ventos continere, nostrum est illos contemnere & pro nihilo ducere. Agamus iter no strum, non retinentibus nos latratoribus istis dæmonibus, nec pusillanimitate puerili deficiamus, dejicientes ultrò nos in volutabrum luti. Si enim non consenserimus, pullum est peccatum; immoverò magnum & magnum meritum comparatur. Hîc contrà scrupulosos & timidos sermo longus posset interseri. Animam nostram ad extremum dies oriens gratize efficit terribilem, tanquam ipsa sit acies castrorum, hoc est, virtutum ordinata, contrà quam ne timuerimus, quoniam plures pro nobis sunt, quam contra nos. Nihil est autem quod nos timidos & fragiles efficere valeat, si non venerit nobis pes superbiæ, qui utique inutilisest, immò præceps, lubricus Ex pestiser, qui non permittit animam stare; nec mirum, cùm baculo arundineo innitatur.

## Circa quod est Consideratio.

Religiosa mens in committribulatione, & angustia, & conflictu vițiorum debet confugere pedibus orationis ad illam quæ est dæmonibus terribilis velut castrorum acies ordinata. Cant. vi. 3. Et hæc est beata Dei Genitrix Virgo, cujus hodiè celebritas Nativitatis honoratur. Felix anima, cui datum fuerit de nocte culpe progredi ad auroram consurgentem gratiæ, ut eam sub admiratione fas sit intueri, & dicere: Que est de conveniat eidem animæ quod sequitur: Pulchra in Luna, in devotione: electa ne Sol, in cognitione: terribilis ut castrorum acies ordinata, in divina protectiona: Pulchritudini nocet umbra terrenorum in sollicitudind, ne quid desiderent, ne perdant terram Ecparadifum; cognition, nubes phantalmatum. Radicatur homo ex consideratione, ex locutione, in silentio, ex tempapione sicut cases. Et hac tantumdem dictassint de sensu literali & morali nostri thematis, tum ad laudem Virginis, tum ad nostram infiructioness qualencumque 2000 - 2000 11 11.

Sensus anagogicus vocat nos ad excelsius aliquid considerandum od contemplandum in verbis præmiss, ut non de quavis amma illustrata luce gratiz hoc verbum accipiantifed de animajquae jano statum persectorum viatorum artigit; & approximavir statui Beatorum; qualis erat anima Virginis nostras, etiam in hoc saculo. Est itaquedignifionum y videre animam progredientem de tenebris mundi hujus fenfibilis ; in lucem mundi fuperiorisspiritualis; or exinde fat volen assora consurgens: hoc? enim folis persecuis, & ipsis raro datum est prostaru vie. Do quonians vos, Viri Patres & Fratres, in hoasvocati altis luper ceteros Religiolos, un gratiam hane aclipiteamidi; proprered enim folludo magisamis ca vobis est, & magis indulgerut diocre hie aliqua meditatus sum, non tam mea, quam aliena dicta, experta, balbutiens, & garriens, qualia vos perfectius

quam ego, qui loquor, intelligere, aut recognoscere poteritis; sicut verba articulata, quæ aut picæ, aut psittaci, consuctudine audiendi proferunt, homo audiens benè concipit, cum ab eis sensus omnis ignoretur, sed est in eis sine mente sonus. Venerabilis Richardus de sancto Victore in suo De centemplatione, & Beatus Bernardus in multis Opulculis, tum nominatim ad vestros fratres De Monte Dei, & ceteri præponunt conformiter ad elevatos Philosophos, quòd anima nostra duas facies habet, secundum quas potell se interponere, vel interserere in duobus mundis vel fæculis. Unus mundus ett fenfibilis communis hominibus & brutis: & dum in hoc mundo anima per cognitionem sensitivam interiorem circumfertur, dicitur habere suam diem quasi materialem atque corporalem, quia jam respectu rerum non cognoscentium verfatur in lumine cognitionis, ubi ipsæ in tenebris, & quadam caccitate nullius cognitionis diletescunt. Hoc die maxima pars hominum contenta est, quos ultrà cognitionem istarum rerum sensibilium nulla cognitio spiritualis illuminat.

Est nihilominus ultrà mundum sensibile, mundus quidam spiritualis persectior, cujus cognitio non per sensum, sed per spiritum acquiritur. Et hæc cognitio cum radiat in spiritu nostro, causat diem mundus, caro, demonia diversa movent prælia. Sed B quandam spiritualem & immaterialem, qui adeò clarus est, adeò lucidus, & serenus, ut ei collatus prior dies non immerità tenebra dicitur, & nox, & caligo. Dum igitur anima elevat se suprà diem cognitionis spiritualis, progredi dicitur quasi aurora consurgens. Sed nunquam, absque singulari miraculo, potest pro hac vita tantum progredi, ut veniat ad perfectam diem atque meridiem; sed expectatur in cœlis. Salomon igitur videns animam in contemplatione fulpensam, & progredientem, & illuminatam, admiratur & quærit: Qua est ista qua progreditur quasi au-rora consurgens? Ita commemoratum est ex aliorum dictis, quid sit aurora ista in anima rationali, juxtà senfum anagogicum. Sed quomodò fiat illa progressio si pergat aliquis à me quærere? Respondeo quòd nec doctrina humana, nec industria docere sufficiunt. Sola est unctio, quæ hoc perdoceat, quamquam nonnihil proficiunt tàm doctrina, quàm industrin. Et de hac re multi multa conscripserunt, ut Bonaventura in ista que progreditur quasi aurora consurgens? Dein- Citinerario suo. Alus in septem itineribus eternitatis. Alius in Tractatu, cujus initium est; Via Sion lugene. Gilbertus in Homilia quadem super Cantica; ubi ipse ibidem sic loquitur. Anima, quæ digna habita est progredi hoc modo, quas aurora consurgens, habet istud, co quod aliquando est pulchra ut Luna, quandoque electa ne Sol, quandoque terribilis ne castrorum acies ordinata. Cum enim anima pertingero nequeat ut sit aurora talis, nisi suprà se levetur ad divina, & divina virtute: ista sublevatio & consurrectio sit aliquando per magnitudinem devotionis ex intuitu clementie & milericordiæ Dei, quæ appropriatur Spiritui fancto; quandoque per magnitudinem cognitionis lucidæ ex speciali influxu sapientiæ divinæ, quæ appropriatur-Filio; quandoque per magnitudinem humiliationis & tremoris, sub potentia divinæ majestatis, que appropriatur Patri. Prima confurrectio fit tanquam à Luna. Nam mare quemadmodùm fervefque spectaculum grande, & admiratione exclamatione D cit & elevat se in se, sicut dicit Propheta, mirabiles esse elationes maris, Ps. xcii.4. & hoc fit à virtute Lunæ dominantis humoribus. Non aliter anima ex inflexu divinæ clementie: & misericordiz affecta, quodam modo in devotione servescit, & chulliens levat se supra se.

> Incompletus of hic serms, nec est compertum quantum destil quia exemplar multum preter imperfectum unicum rapputumiesh apud fandum Vactorem Barisis,

# 1365 Sermo de Annuntiatione B. Mariæ. Virg. 1366

#### GERSONII JOANNIS

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

#### S E

## ANNUNTIATIONE

# IRGIN

Ave Maria gratia plena Dominus tecum. Benedicta tuin mulieribus. Luc. 1. 28.

OLET dici sanctum Gabrielem bonum esse nuncium. Reverà bonum nuncium nobis annuncia-Iti, sancte Gabriel, quando ex sublimi totius B medio ullo. Trinitatis confilio tu pro nostra redemptione descendisti in tali, sicut hodiè est, die, de cœlo ad terram, in civitatem Nazareth, in Galilæam, & salutasti Virginem desponsatam Joseph, cui nomen erat Maria, ¥.27. quam salutando proposita dixisti verba, nisi quod in principio ejus non adjunxisti nomen, scilicet Maria, posteà cam nominasti: Ave Maria &c.

VALDE pulcha salutatio est hic, & acceptabilis benedictio, quia per talem salutationem, per tale Ave destructa suit humani generis maledictio quæ venit per Evam, ablatum fuit væ malum perenhis damnationis, nisi nos obstiterimus. Quid ergò hic facere & cogitare omne cor debuit; omne cor religiosum, verum, nobile & amans? Valdè lætari debet sobrià specialis consolationis lætitià; pænam adhibere debet ut dignè meditari possit hanc salutationem & reverenter præsentare. Cui? Tibi, Virgo dignissima, honorabilissima, & benignissima; Tibi Regina mundi, per quam nobis venit gaudium, apparuit ialus C & salutatio, quæ talis es verè dicta & adeò gratiosa, ut qui te salutaverit, hunc resalutes. Si autem salutaveris aliquam personam, critne sine salute? Si dixeris ei Ave, poteritne cadere, aut manere in væ dam-nationis? Sed etiam nos, qui hîc sumus ad loquendum & audiendum aliquid quod ad tuam fit laudem, & nostram ædificationem, qui scimus sine gratia nil nos posse proficere, recurrimus ad te devote, quæ plena es gratiæ, plena per excellentiam & perabundantiam. Possesne nobis eam negare? Sed possesne refutare & repellere, tu qui ca es absque quocunque mendacio, quæ nunquam defuisti humanæ creaturæ te puro corde requirenti? Non certè. Et in ea spe, fide, & confidentia nos rememoramus dignam tibi salutationem quam Grabriel hodiè tibi nunciavit dicendo: Ave Maria gratia, &c.

HODIE benè completum est magnum desiderium veterum Sanctorum, Patriarcharum, & Prophetarum, & omnium generaliter, qui liberationem expectabant de mortis periculo & damnatione; qui totiens in meditationibus, suspiriis, verbis & scripturis desiderabant, & clamabant hunc, qui totus est desiderabilis. Totus desiderabilis. Cant. v. 16. Desideratus cunclis gentibus, Agga. II. 8. & Desiderium collium aternorum. Genes. xi.ix. 26. Unus dicebat: Utinam cálos dirumperes & descenderes! Isa. LXIV. I. Alter, credis quod nunquam cum sim visurus, credisne me adventum ejus expectare posse? Alius: Rorate cœli desuber & nubes pluant justum, aperiatur ter-Tomi III. Pars III.

ra & germinet Salvatorem. Isa. xLv. 8. Hodiè inquam, completa sunt omnia desideria, quando recordatus est Deus misericordiæ suæ & nostræ miseriæ, Angelum suum Gabrielem misst, qui Incarnationem benedicti Filii Dei nunciaret, & diceret salutationem propositam: Ave gratia &c. Et quamvis hodiernum mysterium tam arduum sit, & tam profundum, ut à nullo comprehendi possir, nec verbis consequi ejus sublimitatem liceat; nihilominus tamen in brevi quatuor dicam veritates seu considerationes. Deindè ad nostram descendam ædificationem.

#### Prima Consideratio.

Hodiè conceptus fuit benedictus Dei Filius absque conjunctione viri, sed ex pretiosissimo sanguine Virginis Mariæ, taliter ut Dei Mater dicatur, & Deus Filius suus temporaliter, qui Filius. Dei est æternaliter, in ea factus fuit & formatus. Ipse puer in uno momento, subitò, non expectando naturæ operationem, fuit adeò perfectus in sensibus & scientiis, sicut modò est. Similiter plenus suit virtutibus; quoad corpus valde pusillus suit; hodie aliorum minimus factus fuit pulcherrimus & benè complexionatus; cùm Deus dicat opera sua esse persecta, opus hoc fecit sine

#### Secunda Consideratio.

Hodierna die facta fuit prima oblatio sive offertorium pro salute nostra in sacrato templo uteri Dominæ nostræ. Et acceptata fuit hæc oblatio per totam Trinitatem pro nostra redemptione in illo templo sacro, in palatio illo digno & honorato Dominæ nostræ. Celebratæ fuerunt nuptiæ divinitatis cum nostra humanitate. Profectò hic paupertas divitem habet maritum, cum humanitas nostra se maritat, & jungit divinitati. Hodiè igitur primum est & principale totius Trinitatis Festum, quoniam Deus Filium suum jungit Matrimonio, & Spiritus sanctus celebrat nuptias, nostra Domina dat & ministrat materiam, & ipsa locus est, hospita & domus Magistra, dona & munera omnium virtutum plenè & absque mensura sunt effusa. Datus est Spiritus non ad mensuram; & de ista plenitudine & de hoë quod supererat adhuc satiatur, & nutritur spiritualiter omnis creatura, quæ ea uti vult debitè.

#### Tertia Consideratio.

Non est locus in mundo, nec in cœlo, nec in terra, ubi mirabilius opus factum fuerit unquam aut dignius, quàm intra pretiosum templum sacratæ Virginis Mariæ. Hoc quidem die, audite mirabilia amoris & misericordiæ argumenta, Deus est sactus homo, & homo Deus, immortalis mortalis, æternus temporalis. Virgo est Mater, filia suum concepit Patrem, creatura suum Creatorem; habemus Dominum noftrum in fratrem, & sororem nostram in Matrem. Deus est caput nostrum, Papa noster, & noster Apostolus, ut det plenam venimm. Hodiè facta est pax Dei ad hominem, & hominis ad Angelos, quæ p

# Quarta Consideratio.

Hodiè Domina nostra altius nomen accepit & perfectius quod esse possit homini post nomen Filii sui. Et est quod Mater Dei dicatur : melius eam appellare non possumus, quoniam per hoc habet veluti autoritatem & naturale dominium ad totius mundi Dominum, & à fortiori, ad omne id quod huic subje-Etum est Domino; ita quòd in nomine suo omnia flectantur in cœlo, & in terra, & in inserno, & miracula ostenduntur: per hoc accepit plenitudinem gratiæ non solùm pro se, sed & pro omnibus. Proptereà Dominus est cum ea, non sicut est cum omnibus, per omnia, per præsentiam, essentiam & potentiam, sed per gratiam & sanctificationem singularem. Ideò Domina nostra dicitur Advocata nostra, Mediatrix nostra, nostra Imperatrix, per cujus manus Deus ordinavit dare ea quæ dat humanæ creaturæ, secundùm quod dicit sanctus Bernardus. Ob hanc causam hodiè Domina nostra confirmata fuit Règina & Domina in seipsa & supra se ipsam, hoc est, quòd ratio sit Magistra corporis sui, & corpus taliter obedivit, ut nulla prorsus inventa fuerit rebellio, non plus quam in primo innocentiæ statu. O'Deus, quàm pulchrum A Regnum, quam pulchrum Dominium! Fuit profecto pulchrius, quam universi mundi hominibus armis dominari, quemadmodum Alexander, aut Julius Cæsar. Dominatio talis regalis multum est heu in nobis extranea: sæpè enim corpus dominatur, & ratio serva est, & in turpi subjectione. Concludamus igitur, quòd propter illas quatuor considerationes nostra Domina rationabiliter ab Angelo salutata fuit & plena gratià nominata, & inter omnes mulieres benedicta: Ave Maria, &c.

Verum cor devotum & contemplativum hic quærere posset, & se elevare in amorem Dei nostri, & dignæ Matris ejus, interrogando undè talia procedant mirabilia? Responsio. Eveniunt ex pura gratia Dei, misericordia, & pietate. Sapientia & veritas nos accusabant, nec quod responderemus ha-B bebamus, nec quo nosipsos excusaremus: justitia nos condemnabat, nec sciebamus ad quem provocaremus; potentia exequebatur Sententiam, nec quò fugeremus cognoscebamus, nec resistere poteramus, donec misericordia & veritas obviaverunt sibi: quam justitiam ita concordavit misericordia, & pacavit, quòd Justitia & pax se mutud osculata sunt. Ps. LXXXIV. 11. Hoc fuit factum hodie, postquam nostra Domina assen-

fit Angelo dicenti: Ave.

Hic sumi possent sublimia mysteria magnæ devotionis, laudando piam Dei misericordiam; sed quia omnia dicere non possumus in tam brevi tempore, convertamus (si placet) nostræ considerationis oculos ad dispositionem nostræ Dominæ contuendam, quæ nobisapparet per pulchrum hoc Evangelium: Alissus est, &c. Luc. 1.26. in quo continetur thema nostrum, & Incarnationis mysterium, per Secretarium sanctum Lucam. Dicamus, etsi mysterium hoc principaliter celebratum fuerit per piam Domini nostri misericordiam, nihilominus tamen Domina nostra templum fuum, palatium suum dispositione sua & ordinatione, ficut spectabat, ad admirabile tale opus, clarissimum habebat habitaculum, purissimum atque ordinatissimum. Dico igitur quòd misericordia pia, quæ fuit tanquam nuncia & mediatrix totius hujus mysterii, deicendit primum in Dominam nostram, & tres misit puellas, tres ancillas, domicellas, aut camerarias, quæ illi servirent, quæ elevata erat in totius mundi Reginam. Non mihi fidem adhibeatis, si non ostendero per textum præsentis Evangelii, sanctum Angelum Gabrielem (qui erat tanquam minister missus à Deo, ut sibi suum præparet hospitium) has tres invenisse puellas, camerarias, aut domicellas, sive D est quandoque usqueadeo sapiens, quin fallatur, si attenancillas quæ illi servirent. Et quomodò nominantur? Prima vocatur Discretio & sapiens Veritas. Secunda pura & munda Virginitas, Tertia obediens Humilitas. Prima, hæc fuit quæ eam meditari faciebat sapienter qualis esset Angeli falutatio, & inquirere diligenter modum adimplendi suam monitionem. Quomodo fiet istud, quoniam virum non cognosco? Luc. 1.34. Secunda ea fuit quæ respondere secit nostram Dominam, se non habere propositum habendi cognitionem car-nalem aut associationem viri, virum non cognosco. Per tertiam respondit : Ecce ancilla Domini, fiat mihi se-

cundum verbum tuum. Luc. 1. 38. Per ultimum verbum sacratum templum Dominæ nostræ stabilitatem habuit; per secundum puritatem; & per primum claritatem, secundum tres ipsius animæ potentias: quæ funt irascibilis, concupiscibilis & rationalis; aut secundùm tres virtutes Theologicas, quæ funt Fides, Spes & Charitas; secundum etiam tria appropriata tribus personis Trinitatis, quæ sunt potentia, sapientia & benignitas; contrà tres humanæ creaturæ inimicos, mundum, diabolum, & carnem. Secundum hoc, nostra Domina in salutatione nostra appellatur Maria, quod tantum valet sicut ilkuminata, aut maris stella, propter veritatis lumen, fuit gratia plena, contrà malam charitatem. Habuit Dominum secum & suam benedictionem, quod non contingit nisi humilibus & obedientibus, contrà superbam iniquitatem. Super quem requiescet spiritus meus, &c. Isa. LXVI. 2. non est verbum nostri thematis, in quo non posset reperiri hæc applicatio. Verum est quòd cùm intrà secretum mentis meæ vellem latius officia harum trium virtutum, aut domicellarum nostræ Dominæ familiarissimarum aperire, & dicere, quo pacto quælibet anima devota, quæ vult finaliter coronari in superioribus cœlis, quæ vult etiam per Fidem aut gratiam esse Mater Dei spiritualiter secundum promissum in Evangelio: Quicumque fecerit voluntatem Patris, &c. Matt. XII. 50. Sic Domina nostra, quæ Mater fuit carnalis, capere debet in familiaritatem suam tres has virtutes, secundum conditionem suam & statum. Cùm vellem, inquam, sic persistere in hujus declaratione, venit in mentem meam & se præsentavit odiosa quædam figura, monstrum quoddam terribile. Si horrorem habuerim & fremitum, nil est quod petatis. Erat vitium quoddam misericordiæ contrarium, & nominabatur crudelistyrannus, aut odiosa crudelitas; ipsa est silia humani generis inimici sathanæ, per quam impugnat, tentat, & affligit omnes devotas animas Deo servire volentes, & finaliter in cœlo coronari, à fanctis Angelis salutari & honorari. Et quemadmodum pia misericordia ex Deo Dominæ nostræ adduxit & ordinavit tres virtutes, sicut tres domicellas; sic tyrannus crudelis & invidiosus, per mundum mittit falsos tres proditores latrones guttura abscindentes, ut violent, aut corrumpant pulchras has tres virtutes. Tres hi proditores nequam nominari possunt, adulator mendax, voluptas luxuriosa, starus pomposus, jactabundus & ambitiosus. Primus corrumpere nititur veritatem. Secundus castitatem. Tertius verò humilitatem. Benè fortunata est anima, quæ falsos hos tres proditores à se potest repellere. Et per oppositum, maledicta est, & indigna nostram salutare Dominam, & etiam ut ipsa talis amodò salutetur, si tres hos proditores apud se detineat. Qua de re? Quia ipsa est excommunicata sicut falsaria, aut usuraria, aut sortilega, sicut ca quæ templa incendit, ut sacrilega honoris & coronæ Domini sui, hoc est, glorize suz.

De his tribus proditoribus verba faciamus. Et in primis de mendaci adulatore, qui est veluti incantator diaboli, qui apparere facit quod non est, de albo dicit nigrum, & de nigro album. Eos quoque stolidos facit & phreneticos, qui ipsum recipiunt; quia occidit veritatem, & quando veritas deficit, error fubintrat & falfitas. Non tet ausculture ei. Nihil est quod credere de se non possit cum laudatur; hic supple, qui est in potentia constitutus, ut inquit Juvenalis. Nota de Xerxe, cui dicebant adulatores, terram sufficere non posse, ut sus sustineret armigeros. De Roboam, cui juvenes dicebant, eum melius valere Patre suo Salomone, & per hoc perdidit populum suum. De Alexandro, qui se filium Dei arbitrabatur. De Nabuchodonosor, qui voluit Deus appellari. De multis mulieribus, quæ sibiipsis pulchræ esse apparent, abaliis tamen irridentur. De Lucisero, qui proptereà decidit à tam subli-

# 1369 Sermo de Annuntiatione B. Mariæ Virg. 1370

miloco, in tam profundum. Adulator mendax est veluti joculator & musicus diaboli, qui semper notas fuas & vocem ad voluntatem audientium & chorizantium convertit, quantum cunque labantur aut devient. Et est veluti speculum, quod arridet ridentes, & plorat cum plorantibus. Adulator portat lumen scientiæ aut confilii ad voluntatem Dominorum suorum, quantumcunque sciat eos ad malam declinare viam. Temporizandum est, inquit, dissimulandum est; talem me volunt, talem quoque me habebunt. Adulator assentitur omnibus quæ dicuntur, sive jure, sive injuria. Adulator est syren incantans & submergens, & est veluti scorpio. Adulator (quod pejus est) corrumpit veræ Fidei veritatem, ut alteri complaceat, & sibiipsi prosit. Et credere facit mendacia, sortilegia, incantationes, idololatrias, artes magicas & diabolicas, & Deum delinquere, ut recurratur ad diabolum, ac si esset potentior, sapientior, aut magis misericors quam Deus. Et sic anima, quæ à Deo amari deberet, est repudiata, & repulsa ab amore suo, & gratia sua, ad exemplum Saülis, & Osiæ, & Jezabel, qui per salsa sortilegia vitam perdiderunt & Regnum. Fugite, precor, subdolum hunc proditorem; assumite tria contra eum remedia ad Reginæ nostræ exemplum.

Cogitate subitò ad quid tendant, ad quid velint verba ejus qui in præsentia sua aliquam laudat personam. Dixit quidam adulatori suo: Visne me vendere, qui me laudas? Hoc tenore fecit Domina nostra, quæ B ad ostium animæ suæ discretionem habebat, ut benè cognosceret quis intrare vellet per consensus pessulum. Cogitabat, inquit, qualis effet ista salutatio. Luc. 1.29. Examen autem hoc meliùs fieri debet in laude quàm in vituperio. Et hinc dant Doctores differentiam inter bonum Angelum, sive bonum nuncium, & malum. Quia bonus in initio incutit timorem, & in fine affert lætitiam; malus autem contrario modo, quia

ducit in perditionem.

Secundum remedium est, amare eos qui dicunt veritatem, & signo ostendere benè velle audire veritatem, five pro se sit veritas, sive contra se. Nam Dominus, aut Domina, quæ non vult audire nisi sibi placentia, & ad laudem suam, adulatores coram se nutrit & omnes alios repellit, ad minus facto. Hoc fuit

doctrina sancti Ludovici ad filium suum.

lum, & pseudoprophetæ omnia secundum voluntatem suam illi evenrura nunciabant. Ipse conjuravit quendam Prophetam bonum Michæam, qui illi veritatem dixit, attamen mox eum in vincula jussit conjectari 3. Reg. ult. Nota de fide adhibenda his qui Deum diligunt, & veritatem cognoscunt. Cuilibet experto in sua arte credendum est. Qui non est fidelis Deo, quomodò homini fideliserit? Nota de quodam Prædicatore, quem interrogavit Dominus, quid de co per ejus terram, aut patriam diceretur: Nunquid, ait, dicunt me benè gubernare? Mei enim Ministri, & qui me assistunt omnia benè se habere assirmant. Respondit Prædicator: Omnia se contrario habere modo, atque oppositum verum esse, quia undique ei maledicebatur. Ipsi enim aut sui Officiarii omnia spoliabant, omnia auserebant, nihil prorsùs dimittebant tàm spoliis, quàm taxis, quàm impositionibus, sive taliis, & armigeriis; & breviter omnes dicebat con-D tum est, de eo debet sieri Confessio. Nota de Thaitra eum vindictam à Déo expetere.

Tertium remedium est, ut fides non adhibeatur alicui personæ in occulto de quacunque re contra alterum, aut contra bonam doctrinam, si talis persona non sit parata in aperto illudidem dicere; alioquin Dominus, aut Domina istorum persuasione in omnia caderet mala, odia, superstitiones & errores, sine ullo

remedio, quia non datur excusationi locus.

Nota qualiter Domina nostra diligenter consideravit universam Angeli salutationem & finem; poterat evenire amor curialis, hoc est, amor caninus, id est,

omnis invidia & adulatio. Concludamus quòd proditor ille adulator nos non in excommunicationem conjiciat, ut nostram Dominam salutemus, & ipsa nos iterum salutet, cum dicimus corde aut ore: Ave Maria, &c.

Dicamus modò de secundo proditore, luxuriosa voluptate, qui occidit, aut repellit puram & A mundam castitatem; & per hoc templum Dei immundius efficitur, qu'am hara porcorum, & de sponsa Dei sit immunda coquinaria inimici, & de Regina serva & subjecta, & est excommunicata. Quanta Regna per voluptuosam luxuriam ad perditionem devenerunt? Troja magna & Roma; immò (quod majus est) universus mundus per diluvium & quinque civitates peccatrices perditum iêre per ignem cœlestem. Hac fuit iniquitas Sodoma, Ezech. xv1.49. Omnis care corruperat viam suam. Gen. v1. 12. Multæ mulieres magnæ eminentiæ destructæ sunt, in insamiam & vituperium cum omni sua prole & sobole redactæ. Non est tam pulchrum ornamentum & adeò pulchra corona sicut castitas. Ipsa est virtus, quæ nomen habet per totam vitam & mortem. Modò unusquisque Christianus aut Christiana magis honorare debet corpus suum, quam ante Incarnationem in honorem Jesu Christi, & Virginis Mariæ. Tria ad hoc

Primum, est fugere otiositatem, sicut secit Beata Virgo, quæ continuè orabat, aut laborabat, aut litteris incumbebat, dum non dormiret aut comederet:

Otia si tollas periere Cupidinis arcus.

Otiofitas est fatua, quæ docet omnes fatuas abominationes, & tales, ut explicari eas non liceat. Hinc est quod Confessio impeditur, & cadit persona clauso ore ad damnationem. Apostolus loquitur de hoc in Epistola ad Romanos. Et dicunt Doctores quòd quasi propter hoe peccatum Deus assumere humanam carnem dimifisset. Beata Virgo occupabatur in Scripturis legendis: dicunt aliqui Angelum invenisse cam legentem illud: Ecce virgo concipiet & pariet filiam, &c. Isai. v11. 14. Liber De Regimine Principum & alii boni funt, in quibus facta recensentur moralia.

Secundum remedium, est vitare usum vini & fortium atque calidorum ciborum. Olim (ut dicit Vaferius) nsas vini mulieribus sub pæna mortis erat prohi-Nota hic de Rege Achab, qui voluit aggredi bel- C bitus. Et dicit Juvenalis, quòd postquam ebrietas possederit hominem, nulla est castitas quæ servari pos-

sit, nec Fides, nec Lex, nec honor.

Tertium remedium, est omnes malas occasiones, focietates suspectas, & turpes collocutiones vitare, ficut dicit Apostolus: Corrumpunt bonos mores colloquia prava. 1 Cor. xv. 33. Mulier quæ libenter audit verba turpia, est veluti prorsùs turpitudini addicta. Angelus reperit Dominam nostram, sicut dicit S. Bernardus, solitariam in camera sua, non quidem Bertham, five Gualtherum alloquentem.

Remedium generale, est pœnitentia & non recidivandi propositum, & recurrendi ad orationem Sanctorum & Sanctarum; confiderando Deum & Angelos ejus cuncta clarissimè videre. Quomodò audet creatura aliqua, vidente tota Trinitate & universa Paradisi Curia, quod non auderet agere extraneò aliquo vidente homine; quamquam si peccatum perpetrade: nota de eo qui semper dicebat: Ave Maria, &c. & flos quidam lilii in ejus crevis ore. Elonganda est à vobis voluptas luxuriosa, falsus quidam proditor; facit enim animam veluti illum qui incendit facratum Dei Templum & Hospitale. Ideò excommunicata est, & salutem recipere indigna, quamquam salutet, & dicat: Ave Maria.

Superest loqui de pomposo statu, qui humitatem depellit obedientem. Status de se bonus est, quia dicitur à stabilitate aut firmitudine; sed quandò elatio jungitur & copulatur statui, pessima gi-

Rrrr 3

gnitur proles: est fera pessima, est pessima maris abyssus, rapax lupus, in quolibet statu; ut instatu Clericali fimonia, fictio, hypocrifis, schilma & divisio. In statu civili, fraudes, perjuria, usuræ, verba, & variæ deceptiones. In statu militari aut dominationis, violentia, rapina, tyrannis, & deindè seditio. Et quia loquendum mihi non est hîc, nisi de statu militari aut dominii principaliter, & videmus ad oculum gravia & horribilia mala quæ undique acciditorem, statum pomposum in statu dominii, qui est veluti si qui se membratim dilaniaret, discerperet, & sese destrueret; membra enim dominii, sunt subjecti, fine quibus dominium persistere non potest. Et adulator est cognatus status probrosi, rapina est fatua nutrix, largitas est filia sua, & etiam seditio, quæ su-

gunt eum & destruunt.

Primum remedium aut consideratio, est ad finem suum, aut de morte propria meditari, & deindè quem locum sortietur anima, vel Paradisum per bona opera, aut Insernum per delicta. Hanc considerationem semper habuit nostra Domina, & proptereà dicitur esse in Galilæa, quod interpretatur trans nigratio, seu matitio: sicut dicit Apostolus: Non habemus hic manentem civitatem, sed futuram inquirimus. Hebr. XIII. 14. Dicebat femina quædam devota: Quid profunt omnes hi violenti status? Nunquid necesse est mori? Hic aliquis dives est, gaudens, aut honoratus, aut for- B quo nobiscum participas, quantum cunque simus pautis, ficut in somnio, aut in actualiquo, aut scæna personæ sunt per repræsentationem, mox falsa, nihil invenies. Dormitaverunt omnes & nihil invenerunt. De sexcentis millibus in deserto pugnantibus, solum duo evaferunt in quadraginta annis. Considerate tempus vestrum, ornate corpus vestrum omnibus modisauro, & pretiosis lapidibus; & quid est corpus nisi saccus stercorum, cibus vermium in brevi, & cadaver vile, fœtens, & abominabile? Adulator hîc dicere posset: Carpis ne tu Reginarum vestimenta, Dominarum, aut Domicellarum? Visne incedere more rusticarum mulierum, aut Beguinarum vestiri? Responsio. Non carpo quicquam præter excessus, abusus, superbiam, & malam acquisitionem. Nota Reginam honorari propter repræsentationem totiùs Reipublicæ: aut alium veluti Regalem sive Sacerdotalem dignitaem repræsentantem.

Secundum remedium aut confideratio, est cogitare ad miseros suos subditos, fratres quidem quoad naturam, & sæpenumerò Dominos quoad gratiæ boni-C tatem, quemadmodum dicebat Romanus quidam Imperator, se velle esse talem subjectis suis, qualem vellet Dominum suum sibi fore, si subjiceretur. Omnes nos Deum habemus summum Dominum, cui reddenda est ratio de singulis, qui non faciet eis animam, qui eam non fecerint. Recitatur de magno Basilio, qui commendavit pauperem quandam teminam cujuldam patriæ Domino uni, qui scripsit, se ei suppetias ferre non posse, quin onerata esset taxationibus. Respondit Basilius: si verum esset hoc, ipsum exculatum esse; quod si mentiretur, Deus ad talem eum deducturus esset paupertatem ut mendicaret, neque quicquam illi daretur. Sic quoque factum est. Habetis exemplum de divite, qui negavit micam panis, & ei denegata fuit gutta aquæ. Natura est ingenui & fidi cordis, de afflictis habere compassionem. Ecquid dicendum est de his qui eos affligunt, & persequuntur? Nota, magna laus est dare; magnum igitur D vituperium est tollere & rapere. Nota, si misera, imprægnata, infirma, verecunda esset mulier cum sex parvis pueris in frigore, nec quicquam haberet panis, quem pueris suis ministraret, qui præ rabida same clamitarent; & nobilis aliqua ac dives femina eam cerneret, esset nimium dura, si nihil panis illi tribueret, & multo magis si ci auferret. Nota quod facere eleemos juam de substantia pauperis, est occidere silium in conspectu patris. Eccli \*\*\* Nota de die Judicii contra eos qui miseri-

cordiam facere recusarunt. Quid erit spoliatoribus his & raptoribus? Nota quod pecuniarum exaggerationes, taxæ, & injustitiæ Regnum de Regno transferrifaciunt. Nota de errore illorum qui dicunt omnia esse Principis. Nota quòd minds remanet Dominis, eò quod subditi non habent quo satisfaciant. Nota quòd computari debebant duodecim denarii ad reficiendas caligas aut calceos Reginæ, aut mutandi capitium in ma. nicas. Nota finaliter, quòd ex excessu Dominorum dunt; demus tria remedia contrà malignum istum pro- A venit excessus subjectorum: ad Regis exemplum,

licet sit stolidum, ita tamen sit.

Tertium remedium, est considerare vivaciter, intime, & ex corde, & per se, paupertatem Dominæ nostræ, & Salvatoris nostri, suam humilitatem præsentem gloriam & samam. Per contrarium maledicuntur omnes violenti status, tàm in Reginis, quàm in Regibus. Nota quomodò per bonas Keginas, & veraces, castas & humiles diversis Regnis bona acciderunt; quemadmodùm Fides crevit in Francia per Clotildem (ponsam Regis Clodovci. 1:t per oppositum, non eil malum quod non accidat Regno, cùm feminæ eminentes ad malum pervertuntur. Regina gloriosa, Virgo hodiè à Deo dignè & sublimiter salutata, Virgo tam excellens, benedicta nominata & honorata, supplicamus per dignam hanc salutationem, per amorem hunc naturalem qui inter fratres esse debet & forores omninò ejusdem sanguinis & carnis, in peres & abjecti, in carcere aut exilio; nihilominùs tamen fratres tui sumus, & sorores, sic enim voluit Deus. Supplicamus etiam per illam plenitudinem gratiæ, per illam benedictionem super omnes mulieres. per nomen divinæ maternitatis. Planta in nobis pulchras has tres virtutes, Veritatem, Castitatem & Humilitatem; expelle tres hos proditores, adulatorem mendacem, voluptatem luxuriosam, statum ambitiosum seu violentum, taliter ut absque excommunicatione digni simus qui à te, ô virgò benignissima, ctiam salutemur, cum te salutaverimus, te honorando, & necess tatibus nostris implorando, & unusquisque apud se dicendo: Saluto te, Maria, quæ gratiâ es plena, tecum est Dominus, qui honorem tibi dedit præ omnibus, etiam nos salutes, seu resalutes impetrando hîc gratiam, & in Paradiso gloriam, præstante eo qui benedictus regnat in secula seculorum. Amen.

# JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

M EREMITA,

compluribus aliis.

Panitemini. Matth. 111. 2. Scriptum est.

OENITEMINI, quoniam per poenitentiam nativitas datur gloriosa. Pænitemini, dicit Dominus noster per verbum hoc quod est thema nostrum. Per quod quidem verbum suam incœpit prædicationem, quemadmodum Præcursor ejus secerat. Panitemini: & ego adjicio causam, juxtà hanc Solennitatem, quia per pœnitentiam nativitas datur

gloriosa. Gloriosam nativitatem hodiè habuisti, bene-. dicte & felix sancte Antoni, cùm de hac dolorosa via, de exilio languoribus pleno, digna anima tua elevata fuit in perennem gloriam, & ad jocundam felicitatem in alio mundo feliciter, tali; sicut hodiè est, die: quemadmodum intereà Princeps noster & Dominus hic præsens corporaliter natus est in mun-A dum. Accepi congruè materiam & thema meum, ut te de pœnitentia commendem, ô gloriose sancte Antoni, quamquam de aliis virtutibus pariter sis commendandus, hoc etiam, pro nostra erit admonitione: & quia non possumus facere opus pœnitentiæ, nec sine gratia de ea loqui fructuose, & tu es custos & thesauraria, Virgo Maria, Mater dignissima, ad te curremus, te salutabimus, dicendo: Ave Maria, &c. POENITEMINI. Scribitur ubi dictum est. Lætare pulchra Mater sancta Ecclesia. Lætare juxtà verba sponsi tui Jesu Christi, quia natus est home in mundum. Sit omnis angustia in oblivionem, quia homo in mundo accepit nativitatem. Priùs portabas Sanctum Antonium in corpore two mystico veluti in pœna, & pœnitentiæ austeritate, modò natus est in mundum perennem superius in gloria Paradisi. Dabis B mus. Et de hac etiam hodie vos solennitatem facitis, queveniam mihi, ô gloriose coelorum Princeps, qui unus quidem ex majoribus es, sancte Antoni. Dabis veniam, ô gloriose miles Dei, si non singulis tuis laudibus dicendis, dignitatibus, excellentiis & bonitatibus institero. Profectò conatus meus esset irritus: quantò plura dicerem, tantò restarent plura. Anne loquerer de tua contemplationis sublimitate? Nimis parum, ut sufficienter loquar, sum eruditus, & plerique ut intelligant indispositi. Recitaremne tua miracula, quæ Augustinus nominat probatissima? Ipsa in toto mundo sunt notissima, nil novi dicerem. Anne austeritatem & pœnitentiæ tuæ perseverantiam exponerem? Hoc impossibile foret factu brevibus verbis, cum eam

feceris plus quam octoginta & quatuor in deserto annis. Si denique insistam ut te à virtutibus commendem, sicut de temperanția, prudentia, fortitudine, justitia, atque aliis; non videbor gloriam tuam ultrà aliorum extollere gloriam. Quamvis & aliorum gloria mirum in modum sit magna, nullus est adeò magnus peccator, quin si per unam horam eam quam tempus supradictum, quin, inquam, finaliter salvaretur, si in tali decederet statu. Gloria ergò tua valdè magna debet esse, quæ in tanto tempore fuit acquisita. Patere igitur, ô gloriose sancte Antoni, ut ad nostram loquar instructionem; ad quam habendam converto oculos mez considerationis ad hodiernz diei mysterium & felicem nativitatem. Et diversos inspiciendo Libros tàm Scripturæ, quam naturæ, triplicem nativitatem reperio. Una est dolorosa, alia gratiofa, tertia gloriofa. Prima est corporalis, duz alize funt spirituales. Una quidem per gratiam, altera verò per gloriam. Prima est tum bonorum, tum malorum. Secunda est propria bonis in hoc mundo, qui per gratiam funt regenerati: & hac ad tertiam ducit nativitatem, quæ fursum in cœlis est in gloria. In regeneratione cum sederit Filius hominis, &c. Matt. xix. 28.

#### Prima Nativitas.

peccatum mortale post Baptismum perpetratum. Pœ-

nitentiam igitur agamus, cum per ipsam gloriosam

nativitatem habeamus.

Quoad primam nativitatem quæ dolorosa est parum loqui intendo, quando scilicet puer nascitur & plorat in mortali hoc mundo. Ipse nuncius est in hoc mundo suz angustiæ,& omnibus periculis & malis præsentis deserti, & vitæ hujus transitoriæ atque volubilis est expositus. Hæc nativitas non folum dolorofa est; verum etiam vitiola, nisi gratia cam purgaris. Propter quam causam Job & Jeremias istam deplanserum nativitatem; in quanon

est materia gaudii, sed fletûs & gemitûs. Et maledicebant ei in consideratione peccati, sicut dicebat Job: Homo natus de muliere, brevi vivens tempore; & quasi flos egreditur Job. xiv. 1. atque arescit. Et sequitur, & fugit velut umbra, nunquam in eodem statu permanet. Quisquis ejus quærit fœlicitatem, fallitur.

#### Tertia. Nativitas.

Alia nativitas est gloriosa, eò quod fit in gloria. Hæc nativitas est, cum anima recipit primò suam habitationem & suam gloriam, sicut sanctus Antonius hodiè recepit, cujus dignitas, gaudium & felicitas verbis consequi unquam posset nullus aut sufficienter describere. Quia sicut dicit Apostolus: 1. Cor. 11. 9. Nec veulus vidit, nec auris audivit gloriam, lætitiam, & felicitatem scilicet, quam praparavit Deus diligentibus se, ex toto corde videlicet, & illi servientibus. Et hæc est nativitas, de qua hodiè solennitatem agit Mater nostra sancta Ecclesia: quando scilicet Beatus sanctus ille Antonius in hoc feculo mortem obiit, & in altero nova natus est nativitate; sicut mortem etiam omnium Martyrum, & aliorum Sanctorum, nativitatem eorum appellamadmodum apparet. Nos loquemur principaliter de secunda nativitate pro nostra instructione, quia convenis tum sancto Antonio, tum nobis, & omnibus Christianis.

#### Secunda Nativitas.

Dicamus itaque, nativitatem gratiosam esse, quam homo recipit in sancto Sacramento Baptismatis, aut postmodum per pænitentiam; quæ quidem nativitas honorabilis est, nobilis, & desiderabilis. Et de hac Excellentissime Princeps, potes & debes hodiè lætari in die hac fancti Antonii nativitati consecrata, cùm Deus Rex Regum, Dominus Dominantium, ex Christiana sua Te esse voluit familia, & Tibi nativitatem dedit divinam & regalem quoad animam, quemadmodùm fecundùm corpus nativitatem susceperas regalem. In hac intentione bona & sancta celebrare potes & memorare gratiosam tuam nativitatem, in qua suscepisti pretiosum Dei donum, suam gratiam scilicet & benignitatem. In hac nativitate gratiosa dantur & infunduntur omnes virtutes, præcipuè tres Theologicæ, Fides, Spes, & Charitas, ut habuisti haberet sanctitatem, & continuaret per C anima in hac vita gratiosa ab omnibus inimicorum humani generis servetur insultibus. Qui quidem insultus fiunt mediante peccato, maledicto proditore Dei, contrà ipsam animam. Nos id heu quolibet die experimur magis quam nobis opus esset. Et Tu ipse hoc benè sensisti certamen, o gloriose coelorum Princeps fancte Antoni; bene advertarii nostri expertus es insultus, qui ad perennem nostram mortemsemper nititur laborare. Reperio enim humani generis inimicum in te bonam Fidem occidere voluisse, per infidelitatis gladium. Bonam spem, per desperationis gladium. Charitatem, per gladium proprii amoris, per iniquam concupiscentiam. Hæc enim figurantur per tres lanceas, quibus transfixus fuit Abfalon: & complures aliæ figurze ad hoc applicari possent. Novit inimicus animam in via sua gratiosa has tres virtutes habere, per quis se Deo commendet, qui sons est vitæ: Apud te Et hoc fit mediante pœnitentia, & præcipuè post: Dest fons vita, Ps. xxxv. 10. Quia Fides Deo facit conjungi, sicut supremæ veritati & sapientiæ. Spes, sicut summæ bonitati & potentiæ. Charitas, sicut summæ majestati & benevolentiæ. Hic est nutrimentum animæ, nec potest anima gravius mori quam per hoc, quòd à Deo, qui vita sua est, separetur; quemadmodum corpus moritur cum animam amittit. Sed Salvator noster nobis providit de remedio, nobis ordinavit bonam sanatricem, pœnitentiam, quæ refuscitat animam per peccatum mortuam, & in ea instituit tres has nutrices, novam gratiæ dando nativitatem; proptereà dicit Dominus noster verba propofita: Panitemini; & ego causam adjicio: quia per prenitentiam nativitas datur gratiofa. Dic

Dic nobis, quæso, gloriose sancte Antoni, dic nobis, quomodò inimicus voluit in te facere crudelem hanc occisionem Fidei, Spei & Charitatis, & quomodò ei obstiteris? Sanctus Antonius sic mihi videri potest respondere. Sæpiùs, inquit, ad intrà per malas suggestiones, & ad extrà per quosdam paganos aut hæreticos, inimicus humani generis proponebat varia argumenta & blasphemias, contrà Fidem Christianam, interrogando, qualemnam haberem certitudinem: cui respondi in hac aut simili forma. Posteà- A nendam, & gravissima tormenta confirmarunt, hoc quam Deum esse verum est, nec quicquam hoc certius est, qui novit omnia, potest omnia, gubernat omnia per liberam suam voluntatem, & hoc tum Philosophi, tum ratio naturalis ita esse ostendunt; quoniam necesse est ut dicamus unum esse primum, & unum omnium rerum Principem, & est Deus, qui non creavit homines in mundum, absque ullo fine; quare enim contulisset intellectum hominibus ultrà omnia alia bruta, quo cognosceretur, amaretur, & ejus intelligerentur Mandata? Nisi vellet quòd homines cognoscerent ea, amarent & honorarent, per bonam obedientiam ipsi obedirent, & bonam religionem; & non solum ut tantummodo biberent, manducarent, dormirent, aut, bestiarum more, aut pejori quam bestiæ, dies tererent. Finis hic nimis esset vilis, & alia ex parte ratio vult ut homo Deo suo subdatur, Domino & Creatori omnibus modis, specialiter in suo intellectu, per Fidei obedientiam. Esset nimis magna superbia & stulta præsumptio, subjectum in nullo credere velle Domino suo, quando subjectus plenus est B sieri possent. Qui facis mirabilia magna solus. Ps. ignorantiæ, & Dominus omnia novit, quemadmodùm si puer suo non fidem adhiberet Doctori. Et quid tum? In nomine Dei, postquam humana creatura facta est ad Deo serviendum per cognitionem & bonum amorem, hoc est, per bonam Religionem, necesse est ut fateamur finem hunc in quibusdam adimpleri hominibus qui bonam habeant Religionem, & quòd Deus qui est justus Judex, reddit unicuique justum præmium, bonis bonum, & malis damnationem. Manifestum est justitiam, quætam pulchra est virtus, in Deo esse. Et quia nos videmus hanc remunerationem bonorum, & punitionem malorum in hoc non fieri mundo, rationabile est eam post hanc vitam futuram esle, sicut anima est immortalis; alioquin Deus non esset justus retributor. Sed ubi inveniemus nos alibi inter homines bonam Religionem & veram, Deo placentem, præter Christianam Religionem. Quæ est alia Religio taliter bo-C nos docens mores, & quæ adeò contrarietur vitiis, ficut Religio Christiana? Quæ est denique Religio alia, quæ tantum ad Dei similitudinem creaturam elevet humanam, & ad res spirituales ultrà btuta animalia, quantum Religio Christiana? Non est illa Epycuri, Mahometi, quæ omnem iniquam & turpem præcipit carnalitatem, & pro præmio solam promittit corpoream voluptatem, ac si homines immundi essent porci, & ejusmodi mutæ bestiæ, quæ præter corpus curant nihil. Proptereà Avicenna, qui & ipse Legis fuit Mahometicæ, dicit, Christianos melius de animæ felicitate sentire, quam Mahometum. Nec funt aliæ aliorum Paganorum & idololatrarum sectæ, odia & prælia. Sicut de Jove, qui Patrem suum exheredavit, & in mille formas se transformavit, ut aliorum falleret uxores. Sic de Marte, Apolline, Venere. Aut credunt in idola surda & muta, quæ non funt nisi petræ, vel metallum aliquod. Aut adorant bestias diversas, ut dracones, vel serpentes; aut cœlum & stellas, quæ solum opera Dei sunt, eorum vocant Deum. Sed prætereà, quæ est alia Religio approbata magis, Christiana Religione? In primis approbata est per ejus antiquitatem; quia suit sigurata & prænunciata circà mundi principium, tam in Lege

naturæ, quam in Lege Moysi & Scripturæ, per Prophetas, & alios qui in omnibus aliis veritatem dixerunt. Ideò in aliis, quæ cognosci non possiunt nisi per revelationem, aut spiritum Prophetiæ, eis pariter sides adhibenda est; quemadmodùm de principio mundi Philosophi nihil scire possunt, cum hoc fuerit in libero arbitrio Creatoris eum condere secundum judicium & ordinem divinæ suæ sapientiæ. Insuper testes innumeri eam ad mortem usque durissimam sustiipsi ponebant vadium. Et reverà nihil in eis erat, ob quod mentiri vellent. Propter argentum? Non: timorem? Non: favorem? Non; quia omnia exponebant, & spernebant cuncta ut Fidem eorum confirmarent, & corum assertionem. Nec dici potest, eos deceptos suisse, quia habebant litteras sigillatas & bullatas sigillis Dei. Quæ sunt ejus sigilla? Sunt evidentia ad confirmandam veritatem miracula, quæ certam præbent experientiam, & talem, qualem unusquisque in seipso percipit. Aliam habeo veritatem, sicut ego ipse probe de sancto Antonio, quam certè dubitare non possem potius quam aliam quamcumque veritatem. Et utinam omnes Pagani & Infideles intelligerent benè & animadverterent cum quali cordis securitate nos Christiani Deo dicere possumus: Domine, si decepti sumus, credendo Religioni tuæ Christianæ, à te decepti sumus; quia tu ipse propria appendisti sigilla in hujus Religionis approbationem. Tua propria sigilla miracula sunt, quæ à nullo præter te LXXI. 18. Et ab his possunt fieri miracula, qui te amant, timent, & super omnia honorant. Et si quis manifestissimum hoc, miracula scilicet facta esse, negare vellet; est tamen miraculum summum tot homines talis sapientiæ & auctoritatis in hanc sanctam Religionem credidisse sine miraculo, ad prædicationem simplicissimorum hominum, sine litteris, & si-ne cautione, sine violentia; sicut Mahometus Legem suam per mortem defendit, absque examine ullo. Nunquam Lex aliqua melius suit examinata per plura argumenta & ingeniosiores Clericos, quam Lex Christiana. Et benè conducit ad miraculum, quòd in talibus jam hominibus irradicata erat Fides prorsus huic Fidei contraria: & quod hæc Religio omnem defendit voluptatem & mundanas delectationes, ad quas erant assuefacti & pronissimi; in tam exiguo quoque tempore: quia, vivente sancto Petro (qui à Nerone suit intersectus) Christianorum Lex per universum mundum suerat prædicata sicut declarat Lyra. Adjicio, homines absque numero, qui erant summæ sanctitatis & auctoritatis, quique se à Deo missos dicebant, & habere instructionem, & de Deo revelationem, nobis id affirmasse, & quolibet die affirmare. Et quoniam etiam (ut verum dicatur) non potest inveniri alibi inter homines Religio, quæ magis doceat Deum cognoscere & honorare. Et quia illud agere erit finis noster, finis humanæ creaturæ, ob omne quod Deus vult, atque in illa requirit Religione, est necessarium hanc Religionem solam veram esse & stabilitam, per te etiam humani generis inimicum, qui ipsi Jesu Christo te invifunt aliæ aliorum Paganorum et motomet de des funt de gem. Nec habeas ullam fiduciam, te posse occidere aut effugare veram in me Fidem per incredulitatem quamcumque.

> Charissimi, ecce introduxi sanctum Antonium sic loquentem pro nostræ Religionis approbatione, ad demonstrandam scientiam quam Deus illi contulerat, ut omnibus respondere possit Philosophis, secundùm quod sua habet Legenda, & ad longum oftendit, ut unusquisque apud se respondere sciat inimici tentationibus, qui talem subvertere vellet Fidem. Nullum est peccatum quod adeò amet sieut incredulitatem.

#### Sermo primus, de Sancto Antonio. 1378

Novit enim, Fidem radicem esse omnium bonorum, quæ si fuerit deleta & ab humano corde eradicata, de tali homine actum est; nunquam bonum Deo placentem proferet fructum, quia Sine Fide impossibile est placere Deo. Hebr. x1.6. Verum tamen est, tria vitia, curiositatem, carnalitatem & iniquitatem istam, in

quibusdam impedire Fidem.

Curiositas turbat interdum quosdam, qui nimium volunt investigare, aut comprehendere de Dei Judiciis, quemadmodùm lego Sanctum Antonium semel cogitareincæpisse mundi status, quomodò aliqui essent sideles, alii minime; aliqui talis essent conditionis, alii prorsus oppositæ; sic apud se dicebat, dùm sibi responsum suit: Antoni, Antoni, cogita de salute tua; Deus satis potens est, ut mundum regat absque te. Sic repellendæ sunt co-A gitationes tales, ut, quare tot damnantur Saraceni. Dico, quod quilibet qui facit quod debet, & potest, ut Deum cognoscat & amet, à Deo sufficienter de Fide nostra illuminatur; unus quidem plùs, alter verò minùs, in quacumque quis fuerit patria. Et si non essent nisi duo aut tres in mundo Christiani, ego non minorem haberem credulitatem. Testimonia Sancti Antonii, vita ejus & miracula, atque aliorum fine numero, mihi sufficerent, sicut Augustinus ob ea conversus suit.

Carnalitas privata fentibus, ebria deliciis, & excecata, impedit quosdam ne benè credant rem quamcumque spiritualem. Et sunt veluti bestiæ nihil credere volentes, nisi quod videant, aut corporaliter sentiant, nullo pacto ratione utendo. Undè est illud: B Vinum & mulieres apostatare faciunt sipientes. Eccli. XIX. 2. Beatus Antonius hac carnalitatis tentatione tentatus fuit, sed victor extitit, taliter quòd malignus spiritus ei apparuit in forma nigræ cujusdam mulieris Æthiopis, veluti prorsus confusus & victus. Beatus ergò Antonius quæsivit ab ea, quænam esset; sum (inquit illa) malus fornicationis spiritus, quem tu tam ignominiosè supérasti & vicisti. Abscede, ait Sanctus Antonius, abscede, quia immundus es & abominabilis, nunquam in te oblectabor; sicque carnalitas non potuit impedire, aut in eo Fidem extinguere.

Insuper iniquitas, quæ est ingratitudo, quorumdam obest Fidei, cùm Deus eis dedit pulchrum & dives Christianæ Fidei donum, & ipsi eo malè utuntur, & mortificant ipsum per mala opera, & Deum propriis ejus bonis impugnant. Exemplum de Philosophis, qui ob eam causam excæcati fuere. Excacavit eos malitia eorum. Sap. 11. 21. Et taliter excæcati fuerunt, ut pro vero eorum Deo & Creatore adorarent lapides, serpentes, & alias insensibiles bestias. Verè Fides donum Dei est, quam desiderabat & optabat Sanctus C Paulus amicis suis, dicendo, quòd Deus eis pacem daret in bona Fide. Et quoniam, charissime mi, atque honoratissime Domine, ac potens Princeps, nobile hoc Fidei donum in gratiosa nativitate tua concessium fuit, in Baptismatis tui hora; dignum est ut sobriè & humiliter læteris, Deo gratias agendo, & Sanctum Antonium laudando; quia facile est creditu te illi commendatum fuisse, & ut pro te oraret Sanctus Antonius aliquos homines preces fudisse; eum autem illud minimè refutasse profectò affirmo. Illi igitur hodie gratias age, supplicando ut Deum pro Te rogitando velit perseverare. Et si peccatum post Baptismum D Nam de sancto legitur Anthidio Archiepiscopo Bisuntibi nocuisset (dicit Salomon, neminem esse quin peccet) bonam habes poenitentiam quæ reddit, resuscitat, reparat animam. Panitemini igitur, quia pœnitentia gloriosam dat nativitatem.

#### De Spe, secunda anima nutrice.

Veniamus ad secundam virtutem & nutricem animæ, quæ data est in nativitate spirituali Baptismi, & est Spes. Lego inimicum sæpiùs conatum fuisse, ut Sanctum Antonium verteret in Dei desperationem, quia variis modis cum sensibiliter afflixit, solùm ut ad Tomi III. Pars III.

ipsum se converteret, & ad suum subsidium, eumque honoraret, ne Spem suam in Dei haberet potentia, qui permittebat eum tam ignominiose & aspere tracturi absque suo delicto: sed nihil profuit omnistuus conatus, pessime inimice. Semper permansit Sanctus Antonius firmus in Spe ergà Deum, te spernendo, & Deùm honorando. Undè semel accidit, postcaquàm Sanctus Antonius talia recepisset verbera, Dominus noster ei apparuit in quadam claritate quæ omnes repulit adversarios. Et Sanctus Antonius piè admodum clamabat: Bone Jesu, ubieras? Eramprasens, dicebnt Jesus. Quare ergo non succurrebas mihi, ait Antonius? Expectabam, respondit Jesus, tuam patientiam, C'tuans spem, qualis in-me foret; & quoniam fuisti victor & stabilis, faciam te nominari per universum mundum. Videmus benè modò promissionem hanc completam esse. Et hîc tres capio veritates, five documenta tria.

#### Prima Veritas.

Hi malè agunt, suntque arguendi, qui mox in tribulationibus corum volunt habere subsidium; alioquin blasphemant Deum, aut statim contrà Deum murmurant, eum quoque injustum reputant, aut parùm miscricodem, quantumcumque sint peccatores, & parum devoti. Expectandum est in humilitate, sicut pauperes juxtà ostium.

#### Secunda Veritas.

Facile sciri potest, quòd si Deus non pepercit bono suo amico Beato Antonio, quin eum in dolorem & tormenta exponeret; nos peccatores necessario puniemur, aut inviti per damnationem, aut voluntarie per pænitentiam, & satisfactionem.

#### Tertia Veritas.

Insuper dico, historiam hanc esse contrà hos qui non credunt aliquos spiritus esse bonos aut malos, cùm majores, qui unquam fuerunt, Philosophi, Plato, & ejus successores posuerunt tales spiritus, aliquos bonos, quos caledæmones vocabant; alios malos, qui cacodæmones nominabantur. Istam materiam ad longum tractare ad scholas pertinet. Verum inquantùm tangit moralitatem, quæret aliquis, oh quam causam permittat Deus malignos spiritus bonis Dei nocere servitoribus, & quandoque malos homines bonos affligere. Dico, esse hoc, aut ad patientiam, bonam Fidem & credulitatem, & spem bonorum probandam, aut ad eos purgandos & exercitandos qui peccaverunt, & pœnitentiam habent; aut ad damnandos, & excacandos homines perversos, qui non sufficientem Fidem, nec Spem habent in Deo, qui vadunt ad auxilium inimici, ac si esset potentior, five magis sciens, vel plùs amans humanam creaturam, quam Deus ipse. Sed interrogabis ulterius, quarè maligni spiritus possunt compelli, ipsis invitis, bonum aliquod facere per conjurationem, aut aliter; quemadmodum sæpenumero re & facto probatum est? tino, quòd conjuravit diabolum, & ei præcepit, ut mox eum Romam portaret, & confestim ei obedivit. Ratio autem, quare tam subitò voluit portari, erat, ut admoneret Sanctissimum Patrem, quod se à fornicationis abstineret peccato, ad quod jam plenum dederat consensum per inimici suggestionem, quemadmodum revelatum fuerat prædicto Anthidio eadem nocte. Dico igitur, quòd conari inimicos compellere, potest fieri duobus modis: Aut per miraculum, & vitæ sanctitatem, & hoc potest rationabiliter steri per cos quibus Deus gratiam concessit; & hoc fit in sancta Ecclesia per Exorcismum. Aut est per alias vias superstitiosas & observantias prohibitas, non solum in nostra Lege, sed universaliter in omni Lege paganorum & aliorum. Sicut declarat ad longum Sanctus Augustinus Lib. de Civ. Dei. Et dico, quod hoc velle facere est res vana. Vana, inquam, quia inimici funt liberæ voluntatis, nec possunt cogi per alium, nisi à Deo & miraculo; non per lapides, non per herbas, nec etiam per verba; quamvis fingant, se compelli per tales superstitiones propter tria. Primum, ut decipiant homines; benè sciunt per talia opera summè Deum offendi, & Fidem in Baptismate promissam violari. Secundò, ut recipiant honorem & sacrificium Deo debitum. Adhuc non evasit fatuus & præsumptuosus suam simulationem, cum in principio voluit esse similis Deo: Ero similis Altissimo; Isaiæ. xiv. 14. & proptereà vult honorari his verbis quibus deprecatur Deus, & honorari talibus sacrificiis, per jejunia etiam, & virginitatem, sicut Deus. Sed quantò plus ibi est boni, tantò est deterius propter abusum, qui est magnus. Tertio, propter deceptionem quæ citius fit; quia proptereaquod immittit suam tentationem sub specie boni alterius, eò citiùs ei creditur, & periculosiùs decipit. Sed etiam hoc facere est res periculosa, scilicet se tali committere inimico, qui nec Fidem habet, nec Legem, nec amicitiam ad humanam creaturam, sed eam odio letali prosequitur. Quomodò ab eo veritatem expectabis, qui est pater mendacii? Quomodò associaberis illi, qui excommunicatus est à Deo, & proditor justissimi tui Domini? Et contrà prohibitionem minatur te in mortem dedere in medio populi tui. Quomodò illi confides, qui omnibus modis de-ceptor est? Nunquam profecto quisquam cum eo sœdus iniit, quin ignominiose, aut citò, aut tarde deciperetur, nisi ab eo abscederet, & pænitentiam ageret. Omitto historias innumeras de Osia, de Saule, & de Juliano Apostata. Optime hoc novisti, ô gloriose Antoni, proptereà benè cavebas, ne Spem tuam in eum poneres, aut in suum subsidium. Sciebas, eum nil posse, nisi quod Deus illi permittit. Non ergò recurrendum est, nisi ad Dei misericordiam, & jacienda Spes in eum, quod fit per devotam orationem & morum correctionem; non per superstitionem, aut vitam suam pejorem faciendo. Nulla est pejor macula in pulchra tunica bonæ famæ (quani debet habere Princeps, & amare super omnia post Deum & animam suam) quàm cum esse deditum diabolo. Notate responsionem Regis Philippi, quâ respondit quibus-C dam suggerentibus ei, ut pateretur circà se fieri res illicitas, ficut incantatorum, aut fortilegorum res, ut sanaretur: Non (inquit) placeat Deo, ut quicquam fiat circà me, quod contrà honorem Dei sit, & reverentiam, aut Fidem Christianam. Malo mortem sustinere in patientia, si voluntas Dei est ut moriar modò; nam ut semel moriar necesse est. O pulchrum responsum Regis Christianissimi, & dignum ut memoretur frequentiùs.

Sed gradiamur ulteriùs: ubinam alibi Spem tuam locabis? In divitiis tuis? Certè pereunt, & te sæpenumerò in tua potentia perdunt, & nobilitate. Videmus die quolibet eas quæ sunt mutationes, & in majoribus inprimis. Mors omnia subvertit sine exceptione, juvenes & senes. In sensu tuo erit etiam prudentia, dicit Sanctus Antonius, nihil esse magis contrarium bonævitæ, quàm proprio uti capite, & capere consilium suum in capite proprio; sibi & aliis frequens confilium. Si sapiens es, à bestia consilium capies minime, quæ confilium suum in proprio portat capi-Non est opus tali, ut alius eum decipiat; nam steipsum decipit, & facillime mille fallitur modis, tam per amorem ad se & laudem suam, aut per invidiam & odium alterius, quam per adulatores. Sed quid requiritur, ut alicui credatur constito? Dico tria prærequiri: Primum, ut is qui petit consilium, se ostendat talem, cui libere & absque timore dari possit consi-

lium, & illi credat: hoc est consilium sancti Ludovici. Non libenter consultur alicui Domino, si per hoc fuam quis incurrat indignationem: Indignatio Principis mors. Prov. xvi. 14. & unusquisque summoperè vitat mortem. Et Princeps, qui libenter audit adulatores & mendaces, habet omnes ministros suos impios, Prov. XXIX. 29. & adomnia mala perpetranda paratos. Secundò, quoad rem dequa quæritur consilium, ut quæratur ab his qui secundum artem eorum illud noverunt. Cuilibet in sua arte experto credendum est. Tertiò, ut cognoscantur tales consultores Deo fideles esse; quoniam si sint infideles Dco, infideles erunt & hominibus. Nota historiam de Constantino, quomodò bonos suos probavit amicos. Et signum verum est, quando tales homines aliquid dicunt in occulto, quod dicere non auderent in publico. Periculum est maximum pro tota una politia, si fatuus eam gubernaverit, sine dubio labetur omninò. Habeamus ergò Spem, quòd mediantetali confilio, Deus nos agenda docebit & finaliter salvabit, mediante poenitentia; non autem aliter. Et si dicas, te eam habere modò non posse. Non dicas, te non posse; sed non velle; sume consilium sancti Gregorii. Age minus malorum, & plus bonorum, intereà dum poteris. Et proptereà panitemini, quia poenitentia gloriosam dat nativitatem, &c.

#### De tertia nutrice anima, qua est Charitas.

Loquamur finaliter de tertia virtute & nutrice animæ, quæ est charitas, alio nomine, grasia Dei appellata: cujus opus & officium est, pacem adducere ac unionem, ficut dicit fanctus Dionysius 4. De divinis nominibus. Et videtur mihi ipsam Charitatem aliter adducere pacem & unionem in vita solitaria & contemplativa qualem tu continuasti, gloriose Sancte Antoni, toro tempore tuo: aliter in vita activa quæ principaliter spectat ad Principes. In vita contemplativa ipla adducit pacem & unionem quandam animæ devotæ ad Deum, ut quasi sit unus spiritus Deus & anima, & secundum quod dicit sanctus Paulus, qui nominat hanc pacem, pacem Dei, qua exuperat omnem sensum. Philipp. 1v. 7. Quia omnia idomata mundi non sufficerent ad eam explicandam, nec quisquam eam novit, nisi qui eam sentit. Nemo novit nisi qui accipit, Apoc. x1x. 12. quemadmodum optime sensisti gloriose Sancte Antoni; ideò enim solitudinem intrasti, ut hanc pacem reperires. Quis dabit mihi pennas, &c. Ps. Liv. 7. Operationes, gaudia, & senfus istius pacis & unionis sunt talia, & tam magnæ dulcedinis, saporis, & recreationis, ut omnis dulcescat adversitas, & omnis alia delectatio carnalis repudictu & in abominatione habeatur.

#### Gustato spiritu, desipit omnis caro.

Hæc vita est paradisus quidam in hoc mundo tantis refertus deliciis, ut anima devota sit tanquam tota inebriata. Hoc facilè posset demonstrari in vita Sancti Antonii, in qua centum & quatuor annis permansit, non obstante quacumque abstinentia aut pœnitentia, eò quod hoc gaudium eum sustentaret. Verum est carnalem sapientiam & mundanam, hanc pacem spiritualem nescire; non sapit que Dei sunt, 1. Cor. 11. 14. & stultitiam eam esse judicat, cum de ipsa fieri affert damnum, qui in proprio capite suum portat D verba audit; quia nil credit, nisi quod sentit; nunquam autem sentiret in curis & vanitatibus in quibus jacet & detinetur, arque conatur hanc vitam reprobate: propter quod Sanctum vituperat Antonium, & dicit, quod hæc Charitas duntaxat utilis sit sibi, & non aliis. Sed non benè sentis, ô carnalis sapientia. Primò enim sanctus Antonius in vita contemplativa sibi proficiebat & Deo placebat, quod principale; quia quid prodest homini si totum mundum lucrevar, Matth. xvi. 26. &c. Secundò Sanctus Anto-

nius facto prædicabat adversus mundanos errores: mundus in scholis suis prædicat omnes voluptates humanas, & divitias, in pompis & honoribus; Sanctus Antonius omnia refutabat, & per suam refutationem ostendebat nos aliam post hanc habituros civitatem, secundùm quod dicit Apostolus: Non habemus hic manentem civitatem, &c. Hebr. XIII. 14. Ob hanc causam principaliter voluit nostram assumere humanitatem, ut de facto contrà hujus mundi prædicaret errores, quemadmodum ait fanctus Augustinus in Libro suo De vera Religione. Tertiò, oratio fancti Antonii magis profuit Reipublicæ, gratiam Dei impetrans, sine qua nihil possumus, quam mille & mille peccatores, etsi omnem eorum impendant operam in rebus corporalibus, quas interdùm bestiæ mutæ æquò benè faciunt, aut meliùs. Hoc apparuit de oratione Moysi, Josaphat, Elize, & aliorum, in mille locis Scripturæ. Nihilominus laudando vitam contemplativam, nolo condemnare activam, Deus me ab hoc præservet; una bona est cum altera, sicut Maria cum Martha, & oculi cum manibus. Animam habemus & corpus, necesse est, nos habere vitam contemplativam pro anima, & activam pro omni illo quod spectat ad corpus, sive in proprio, sive in communi. Et est convenientius me sermonem meum ad vitam hanc activam vertere, in qua Charitas pacem facit & unionem. Et quid est Chaamorem boni communis politiæ. Per hanc Charitatem omnes tres status pacem ad invicem habent & unionem: status Principum, Ecclesiasticorum & Civium. Ad hoc astipulantur historiæ, ratio, & experientia. Sed heu, cùm oculos considerationis meæ ad tres hos vertissem status, Charitas mihi visa est habere mortalem inimicum, qui omnia valtat, omnia dissipat. Quis est ille? Est amor proprius, aut amor sui, sive cupiditas; non est crudelior hac bestia, nec perversa magis, nec quæ plures, ubicunque fuerit, concitet discordias, quam, Apostolus vocat, Rom. 1. 31. sine fædere, sine Lege, sine Fide. Quid mirum? Cùm in bono aliquo communi unulquilque nitatur ipsum ad se trahere, si omnia rumpantur & dissolvantur? Videbatur mihi proprius amor sui, cum declinaret in unam personam status dominii, tunc eam superbam faciebat, invidam, & alios odio habentem, quicunque sui scilicet dominii essent status. Cur? Quia ipsa sola gloriam voluit habere, honorem, & utilitatem in omnibus factis dominii. Ideò omnia vertit ad discordiam, schisma & turbationem. Posthac erat avaritia suprà statum civilem, non curansqui officiarii essent, modò ipsa commodum & profectum haberet; pariformiter faciebat secundum omne posse suum in statu Clericali, & in promotionibus suorum famulorum. Insuper cum amor proprius se jungeret alicui Consiliario, quid facicbat? Ipsa eum reddebat dissimulatorem, & sictum, atque veritatem zelantem, cùm dicenda foret; non enim curat amor proprius, quo pacto res quæque se habeant, modò suam nanciscatur utilitatem, & damnum evadat. Sic dico de Prædicatoribus, aut his qui ad veritatem dicendam ordinati sunt; quamvis non excusem Dominos, si se ostendant esse invitos veritatem audire; non libenter eos ad iracundiam provocat quilquam. Prætereà proprius amor ibat hâc & illac per Curiam, & in uno quoque famulo quem fri- D cabat, mendacem adducebat adulationem, & omnia alia vitia per quæ falli possunt Principes, ut ab eis auteratur quod habent, & non ipsi, sed & populus corum, ut rodant Dominum & decipiant, non advertendo damnum Domini, nec populi destructionem, non curando undè emungatur argentum, modò habeatur; ad exemplum canum voracium, qui continuè vorant, & tamen latrant. Non arguo servitii remunerationem, nec Domini liberalitatem; sed undique requiritur modus & mensura, ne liberalitas, crudelis sit largitas; sunt enim aliorum trutinandæ miseriæ.

Tomi III. Pars III.

Dehine etiam, cum oculos cogitationis meæ ad Clericalem & sanctæ Ecclesiæ converto statum, & generaliter totiùs Christianitatis; horrores profectò, fremitus, tribulationes in me descenderunt; perterritus sum præ pavore, nec adhuc benè securus, vidi proprium amorem quasi ubique regnare, qui solum propriam quærebat gloriam, suum statum, aut suam propriam utilitatem. Propter quod schisma unum universale, mille autem & mille sequuntur particularia. Si enim amor boni communis fanctæ Ecclesiæ (quæ est vera Charitas) undique regnaret; nunquam talis discordia, talis maledicta turbatio esset, aut duraret; quoniam illa Charitas non quæreret fuam utilitatem, & gloriam; fed bonum commune Jesu Christi & sanctæ Ecclesiæ. Mihi apparebat quòd ubi proprius amor adhærebat, omnia persequebatur: si adhærebat veritatis Prædicatori aut Confiliario, dissimulationem generabat, quæ familiaritis est proditio, quæ consulit contrà bonum Domini sui, cui sidem juravit & fidelitatem. In hominibus Curiæ generat adulationem, hoc est, amabilem deceptionem; in Dominis prælia, odia, jurgia & dissensiones Quor divisiones videmus maledictam hanc, furi similem, in fancta Ecclesia secisse? Quò effugavit pacem? Quò posuit unionem? Ad desertum unum multò profundius quam erat illud in quo fuit sanctus Antonius. Paulò ante mihi visum est proprium amorem pacem in ritas in quantum vitam respicit activam? Dico, esse ptalem posuisse labyrinthum, qualis suit Dedali labyrinthus. Non poterat reperiri ullo in loco, aut posuisse eam in desertum quoddam spinosum, scopulis plenum & foveis, & illic adeò intensa est, ut nesciatur quò se ventendum sit ad eam denuò reperiendam, nec antè, nec post, nec ad hoc latus, nec ad illud, tam variæ & innumeræ inveniuntur difficultates; nec aliud velim scire, quàm dicere ut Deus eam nobis reducat. Sed nos hoc non meremur sufficienter: attamen apparet mihi bonam Charitatem requiri, ut proprius expellatur amor. Et quia non scitur, nec potest fieri alia res ex hac parte, & hac Obedientia; saltem tractetur intereà cum aliis ne electio fiat, si Deus vellet alterum mori, bonam mortem illi concedat & brevem, immò utrique, ut sint in Paradiso & canant: Gloria in excelsis Deo. Et nos pacem habeamus.

Finiam ergò orando & dicam: Gloriose sancte Antoni, qui hodierna die post longam & continuam pœnitentiam, felicem & perennem in Paradiso recepisti nativitatem, digneris tua intercessione in nobis conservare Fidem, Spem, & Charitatem, quæ in nova animæ nativitate per gratiam, in Sacramento Baptismi infunduntur. Fides, contrà errores & superstitiones. Spes, contrà desperationem & præsumptionem. Charitas Dei & boni publici, contrà proprium amorem. Non est nobis ea concessa facultas, ut vitæ tuæ contemplativæ imitemur sublimitatem, nec eam quam fecisti pœnitentiam, nec miracula tua ingentia; dirige nos in vita activa, specialiter in Charitate, ut pacem habeamus & unionem, quæ adeò semota est à nobis, & nobis sufficiet ad expellendum proprium amorem ex hominum cordibus Christianorum, sive Principes fint, Clerici, five cives. Qui quidem proprius amor nil amat nisi se, & proprium commodum, aut suum honorem & gloriam, quævana eit & stulta. Junge per bonam Charitatem ad invicem corda Principum in pace, in unione cum Clericis, & tum Principes, & tùm Clericos cum civibus. Fac cessare longa quæ eveniunt odia & divisiones, mendacia, & Domini contrà Dominum, status contrà statum, ad damnabiliter complacendum, & commodum aliquod habendum, trahendo dulce & liberale cor Domini, ut capiat ab aliis aliter quam justitia requirat, ut eis det & eos satiet. Quid, inquam satiet? Sunt profe-Etò cupidi magis & ardentiores ad in dies petendum; nec magis quicquam corum quæ illis dantur, apparet quàm in marina abysso. Insuper, gloriose, mi-Tericors & piè sancte Antoni, non feras sanctam Matrem nostram Ecclesiam minus vivam esse in tempo-re filii tui, qui tali die in hunc mundum est productus, quo tu in glorioso & superno natus es mundo. Est Princeps noster, qui hîc libenter te honorat, & ex corde tuum petit auxilium & intercessionem, quam illi non deneges. Quid dicent futuri homines, qui Francorum legent Chronicas; si pax à sancta Ecclesia fuerat ablata tempore Dominorum nostrorum, qui hîc sunt, & qui possunt quasi totum factum; quid dicent, inquam? Ah, Domine, esset dura nimis læsio, & parum honoranda narratio, quantumcumque in divisione illa culpam non habeas. Tribue ergò pacem, Domine, per tuam intercessionem, tribue pacem in tempore nostro, mediante bona, vera, & integra poenitentia. Hæc enim Deum placat, Fidem restituit, Spem, Charitatem, & omnia alia quæ peccatum nobis tollit, ac furatur. Ipsa enim pax animam per peccatum mortuam vivificat, & refuscitat per gratiosam nativitatem, ut finaliter, & tandem gloriosam adipiscamur nativitatem. Quam nobis concedat ille qui est benedictus in secula seculorum. Amen.

# JOANNIS ĞERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# S

SECUNDUS

SANCTO

## ANTO

Dedit illi scientiam Sanctorum. Sap. x. 10.

Oc Mater nostra sancta testatur Ecclesia, quæ ad propositum hoc Sapientis textum vertit, & in hodierna recitat Episbola, quod pro meo simpsi themate. Charissimi, in scholis santhe Ecclesia, & in publico auditorio sancta prædicationis sumus aggregati, ut Sanctorum scientiam acquiramus & sapientiam, ad gloriofi Antonii, hujus Ecculum, ad Sanctorum perveniendi scientiam, sicut de Sancto patuit Anagrio. Sanctus enim Antonius, magnum est vivendi exemplar, quod Sanctus testatur Augustinus, tùm de aliis, tùm de seipso, qui audiendo lectionem de vita Sancti Antonii ad Sanctorum scientiam fuerunt conversi. Semel venit quidam ex amicis suis, qui inter alia ab Augustino quæsivit, si non de Sancto Antonio Eremita audivisset quicquam: qui quidem Sanctus Augustinus nil se audivisse respondit. Alter autem mirum in modum admirabatur; paulò enim antè Sanctus Antonius decesserat à vivis, & tama ejus erat vulgatissima. Cum autem tunc incœpistet recitare Sancti Antonii vitam, & inter alia verba Sanctus Augultinus, qui nondum crat Chritianus, ti Antonii considerando; quantò plura audiebat, tantò tibi ipfi magis displicebat, animum quoque & inflammationem contrà semetipsum acceptabat, suam vilipendendo vitam. Tunc veluti succensus, & contrà seipsum inflammatus, suum amplexatus est socium dicens, & conquerens. Audivisti? Quid facimus nos, indocti & idiota rapiunt coelum, & nos docti omnes absquo ende in Informum descendimus. Petiit tunc hortum do-mi suz vicinum, ponensque se sub sicu, Apostoli legit sectionem, expenitus ad Dei servitium suit con-

versus per lumen quoddam Fidei desuper eveniens. Sanctus Antonius bonum hîc adeptus est discipulum, & qui postmodum diligenter instruxit, & legit in generali schola Ecclesiæ sanctæ: utinàm in præsenti auditorio, audiendo dici de sancto Antonio, ad talem perveniamus perfectionem, ut Sanctorum participes simus scientiæ. Heu totiens adsumus mundi scholæ, ubi nil præter stoliditates audimus & errores. Sitis modico tempore absque tædio, & ad utilitatem in schola Sanctorum. Qua de re? Ut Sanctorum addiscatis scientiam; ad hanc enim causam ordinatus est Sermo. Sed quia hæc sapientia acquiri non potest sine speciali motione à supremo Magistro, qui sedem suam tenet in cœlis, recurramus ad bonam nostram Magistram, ad Te Virginem dignissimam, sapientissimam, & gloriofissimam, præsentando & dicendo consuetam salutationem Angelicam: Ave Maria,

DEDIT illi scientiam Sanctorum. Sap. x. 10. Sanctus Antonius Sanctorum habuit scientiam & sapientiam. Omnes homines, quemadmodum dicit Aristoteles, & experientia declarat, naturà scire desideram. Ideò solent commendari in diversis scientiis aliqui, quemadmodum hi qui per Grammaticam congruè loqui norunt, per Logicam subtiliter argumentari, per Arithmeticam expedite numerare, mensurare per Geometriam, consonare per Musicam, per Astrolo-O giam cœlum agnoscere, per Medicinam sanitatem con-B servare, per Leges & Decreta scire gubernare, per Philosophiam mundanarum rerum causas cognoscere. Etiam commendantur Artes mechanicæ, quemadmodùm fabri, aurifabri, tanquam benè in metallis operari scientes. Mercatores, qui benè mercantur. Camplores, quoniam benè noscunt monetam. Latomi & carpentarii, eò quòd benè norunt domificare. Mulicres, quia benè sciunt nere, suere, aut texere, & sic de aliis mechanicis negotiis. Quilibet enim in sua arte sapiens est. Non est autem alia major qu'am Sancti Antonii commendatio, cum Sancta de co cantet Ecclesia, ipsum scientiam habere Sanctorum, & sapientiam. Et quæ est scientia Sanctorum? Est scipsum cognoscere; est scientia quam sine magno vituperio ignorare non possumus: qui enim de omnibus præfatis scientiis quæreret, si quis eas non ignoraret, absque verecundia respondere posset aliquis, se eas ignorare; sed absque verecundia dici non posset ab aliquo, quòd seipsum ignoraret. Sic dicunt Apuleius, Sanctus Auclesiæ Patroni, exemplar, cujus vita & Legenda, est gustinus, & Sanctus Bernardus: Cucus nimium est & veluti quidam Liber, aut sectio, sive lumen, aut spe- prorsus ignorans, qui seissium non cognoscie. Veteres divino attribuebant oraculo & divino responso, verbum hoc Græcum yelle orange, quod Latine dicitur: cognosco te ipsum. Qui se ipsum cognoscit, vitamque suam omnem, is novit Theologiam. Res aliqua per luas caulas, quæ quatuorifunt, cognoscitur, efficientem, formalem, materialem & finalem: secundum quod describi potest quid sit homo. Homo creatura est rationalis, mortalis, glorificabilis. Per creaturam, causa demonstratur efficiens. Per rationale, causa formalis. Per mortale, materialis causa. Per glorificabile autem, finalis. Assignari possent quatuor hæ causæ ad nostri thematis verba: Dedit, quantum ad causam essicientem. Illi, quantum ad causam materialem, quia materiale est quod demonstratur. Scientiam, quanad scipsum suisset reversus, differentiam sui status & Bea-D tum ad causam formalem, quia sola ratio capax est scientiæ. Sanctorum demum, quoad causam finalem. Beatus Antonius etsi in omnibus factis suis seipsum cognoscere ostenderit in quatuor his modis; attamen ostendit quòd cognovit seipsum, specialiter quantum ad innem, quando intravit desertum in devotæ Religionis scholas. Novit materiam, cum vilipendit divitias, & vanum dominium; formam, & rationem suam, respuendo immundas & viles delectationes; Factorem fuum & Creatorem, cum nullam pertimuit persecutionem. Non transcundum est mare, nec diversa quærenda sunt Gymnasia, nec tanta Librorum habenda est copia, ut Sanctorum istam acquiramus scientiam, ad sancti Antonii exemplar. Libri in nobismetipsis sunt, nos scholæ ipsæ sumus. Liber hic veluti quatuor habet folia, pro quatuor addiscendis virtutibus Cardinalibus. In primo Prudentiam, in secundo Justitiam, in tertio Temperantiam, in quarto Fortitudinem. In primo potest legi deitas, in secundo nostra fragilitas, in tertio nostra dignitas, in quarto nos

stra beatitudo & felicitas.

Declaremus in particulari quæ in universali proposuimus, sitque unusquisque attentus ad seipsum cognoscendum: in hoc enim est scientia Sanctorum utilis & honorabilis. Magnum est dedecus si ab aliqua persona quæratur, quænam ipsa sit. Si respondeat, nescio, meipsam non cognosco, est bestialis responsio; multò autem pejus est, stolidè & falso respondere. Quomodo se noverit beatus Antonius per causam finalem? Sanctus Antonius, finem suum cognovit, quando desertum & Religionis scholas intravit. Dicit Legenda sua, eum ex nobili suisse prosapia, in parentum suorum domo ad decimum octavum usque aut vicesimum annum, absque altera quacunque societate enutritum, cibis quidem communibus; Ecclesiam eum visitasse, & quæ legebantur retinuisse; post mortem parentum suorum, quasi spatio sex mensium post, audivit in Ecclesia legi: Si vis perfectus B esse, vade & vende omnia que habes, & da pauperi-bus & sequere me; Matth. x1x. 21. sic secit ipse, quemadmodum si verbum hoc ei dictum suisset : Sororem autem suam bonam, sed juvenilem, bona providit custodia. Intravit loca solitaria, ubi boni erant Dei ministri, & ab unoquoque bonas sumebat conditiones. Ab uno quidem patientiam, ab altero abstinentiam, ab alio vigilias, ab alio humiltatem. Item ab alio charitatem, ab alio demùm obedientiam, & sic de aliis virtutibus instar apis, quæ mel facit, quæ modò hunc, modò alium gustat slorem, & ab unoquoque aliquid quod sibi conducat, extrahit, non gravando florem, nec quoquo pacto lædendo. Et si interroges, quare sanctus Antonius res tales omnes fecerit? Respondeo, certe eum hæc fecisse, ut finem attingeret, Paradisum acquireret, & Infernum evitaret, secundum quatuor quas habere poruit conditiones. Primò, vivaci er & sapienter consideravit maximam esse stoliditatem, peregrinum aliquem petere vel- C le civitatem quampiam nobilem, nec tamen eum arripere iter melius & brevius ad cam. Sic autem est; nos omnes in hoc mundo tanquam viatores aut peregrinos esse, qui omnes tendere debemus ad nobilissimam Paradisi civitatem. Et quia melior, securior, & pulchrior via, ut illuc perveniamus, est Religio. Sanctus Antonius finem suum contemplans, Religionem intravit : Non habemus hic manentem civitatem, sed futuram inquirimus, non manufactam in calis. Hebr. XIII. 14. Secundò, consideravit hunc debere seminare in hoc mundo in lachrimis, fletibus, miseria, & tribulationibus, qui metere vult in alio gaudium, divitias & exultationes, quemadmodum testatur David dicens: Qui seminant in lachrymis, in exultatione metent. Psal. cxxv. s. Tertiò, consideravit hunc debere hîc servire Domino suo, qui particeps vult esse Regnisui, secundum Apostoli testimonium, quod Non coronabitur gloriose in Paradiso, nist qui legitime certaverit, & restiterit carnalibus delectationibus, & mun-D danis désideriis: Non coronabitur, nist qui legitime certaverit. 2. Tim. 11.5. Quartò, consideravit hunc præmittere debere bona sua & divitias ad eum in quo recipi vult locum perpetuò: alioquin semper mendicaret, & neminem qui illi daret reperiret, ad exemplum fatui divitis, & galli. Sic prædicabat sanctus Antonius dicens, quòd Dei servitium in hoc mundo est brevissimum, & merces perpetus, & redditur in centuplo etiam in hoc mundo, quia Charitas omnia

sua facit, & proprietas ea restringit: Centuplum accipiet. Matth. xix. 29. Et in hoc perseverando, dicebat semper nos debere considerare quod incoepimus, non post nos respiciendo, more uxoris Loth, & Judæ, atque filiorum Israel, qui anhelabant carnes, & allia Ægyptiaca. Etiam fatui Sodomæ non crediderunt, donec damnationem receperunt; quemadmodùm etiam faciunt plures mundani, quibus concionatur sufficienter quidem, ut se emendent, & à malis consuetudinibus se retrahant; sed irrident, neque aliud agent quoadusque eos consequatur punitio, sapiùs ad corum damnationem quam correctionem. Fatuus non credit donce viderit. Sed confestim mundana prudentia, quæ est tanquam cæca & lusca, nec adeò longè videt ut finem nostrum cognoscat. Fatua est & pauper sensibus, quamvisse judicet sapientissimam. Stultus in stultitia sua nil aliud præter sapientiam apprehendit sive videt, sicut stulta cæca Senecæ, quæ non se cæcam reputabat. Dicit hæc humana prudentia, Sanctum Antonium fatue egisse, cum desertum intravit & Religionem, quò mundum deserreret; quoniam, inquit, homo solum sibi ipsi utilis nihil valet; nec Deus mundana creavit bona nisi ut his utamur, stultumque esse asserit sese obligare & propriam amittere libertatem, & pleraque alia frivola contra Reli-gionem narrat. Miratur etiam quid solitarius homo agere posset, & ad quid meditari. Responsio facilis est. Primò, quia satis esset solum seipsum salvare. Secundò, tales multo plus profunt quam mundani, tum oratione, tùm vitæ exemplo; hoc apparuit de Sancto Antonio. Tertiò melius est non uti mundo, quàm co abuti. Quartò, non est stolidum seipsum ad benè agendum compellere; pessima est libertas fatui, aut ebrii, cum seipsum interimit. Quoad hoc quod quæritur, quid Sanctus meditatus fuerit Antonius? Refpondeo, quòd si mille vixisset & mille annis, satis quod meditaretur ei suisset: quomodò scilicet scipsum cognosceret, secundum quatuor supradictas causas, quia per illas cognoscebat & meditabatur universum mundum. Secundum enim quod dicit Gregorius, homo aliqualiter est minor mundus, eo quod de omnibus creaturis nonnihil habet. Habet esse cum lapidibus, vivere cum plantis & arboribus, sentire cum bestiis, & intelligere cum Angelis. Et sic cogitando de semetipso, secundum quatuor prædictas causas, poterat de omnibus aliis creaturis meditari, & consequenter per creaturas ad cognoscendum Creatorem ipsarum, & amandum, aliqualiter poterat devenire. Cogitando etiam infernales pœnas & Paradifi gaudia. Invisibilia Dei à creatura mundi per ea que facta sunt, conspiciument, sempiterna quoque virtus ejus & divinitas, &c. Rom. 1.20. Priusquam ad secundam descendam causam, quatuor sumamus documenta, aut doctrinas super hoc quod dictum est in principio de Sancto Antonio.

#### Primum Documentum seu Doctrina.

In primis bona educatio est ultissima pueris ad sinem bonum perveniendi. Nutritio æquivaler naturæ; per malam enim nutritionem homines veluti bestiæ & brutales essiciuntur, ut de semina quæ veneno vivere suit essuesa.

#### Secundum Documentum.

Sanctæ inspirationes non sunt rejiciendæ, exemplo Sancti Antonii, qui verbum Evangelii sibi ascivit, & proptereà mundum dimisit, & Religionem intravit. Nota de his qui resistunt Spiritui sancto, cùm ad ostium cogitationis eorum pulsat per bonam voluntatem, & bonum propositum, quod quandoque habent, ut se à mundo abstrahant, & ab iniquis eorum \$3553 3

consuetudinibus, ad Deum quoque con vertantur; sed nihilominus nihil opere exequantur. Quamcitò enim Spiritus sanctus pausare desinit, omne benè agendi propositum amittunt.

#### Tertium Documentum.

Religio intranda non est, nisi ut major acquiratur perfectio ad finem suum perveniendi, exemplo Beati Antonii, qui ut persectus esset intravit. Et hoc est contra eos & eas qui vel quæ propter malum intrant finem, vel ut habeant vitam otiosam, vel ut evadant A verecundiam, & in mundo paupertatem, aut ut ad altiorem perveniant statum, & Beneficia possideant, aut prælationum dignitates, sive propter vanam gloriam, aut per verecundiam & coactionem, eò quod non habent victum in seculo; de malis talibus intentionibus mali gignuntur fines. Quamvis meliùs sit ex necessitate efficere virtutem, quemadmodum Sanctus Antonius prædicabat.

#### Quartum Documentum.

Expediens est, ut is qui benè vivere incipere vult, bonum sequatur exemplum, bona consilia, & aliorum regulas, Sancti Antonii exemplo; quod est contrà hos & has qui vertunt & trahunt aliorum mala ad sua B propria mala, in habitibus inordinatis, in choreis, in aspectu, in multo & dissoluto ludo. Est etiam contrà stultos Eremitas nostri temporis & solitarios, qui gubernari volunt ad suum ipsorum institutum, non habendo expertorum confilium. Et quoniam hîc loquor coram Religiosis, formabo aliquas quæstiones Religiosorum factum tangentes.

## Prima Quastio.

An sit majus meritum, benè agere cum voto, quàm absque voto? Dico, quòd sic: quoniam bonum opus per votum factum ex confirmata prodit voluntate, aliud non; quemadmodùm magis malum est peccare per obstinatam voluntatem, quam simplici volitione peccandi.

## Secunda Quastio.

An unum idemque peccatum majus sit in Religioso, quam in sæculari aliquo? Dico, quantum est de se; conditio personæ non trahit peccatum extrà speciem suam, si non sit alia causa; hoc est, in Religioso verba otiosa, dissolutio, mendacia jocosa absque fraude, quantum est de se non essent peccata mortalia, ubi etiam essent venialia solum uni sæculari, nisi fortassis hoc esset accidentaliter, scilicet propter scandalum quod majus esset videre hæc in Religioso, quàm in sæculari. Dicebam, si non sit alia causa: quia in his rebus quas Religiosus vovisset, ut-Potè obedientia, paupertate & castitate, si contrarium ageret; ut si esset proprietarius, aut per convotum suum violaret; ubi tamen sæcularis aliquis qui votum non emissset, non peccaret. Et si replicares; periculolum igitur esse vota emittere. Responsio: his qui volunt reddere Deo, & servare quod promittunt, est secura res, & valde meritoria propter supradictam causam; Sed magna stultitia & periculum esset vota vovere, si quis ea nollet servare; multoque satius esset se voto non astringeere, quam ipsum contemnere postquam emissum esset. Quemadmodum dicit Sapiens: Melius est non vovere; quam post voum vota non reddere. Eccle. v. 4. Et David : Vovele of reddite, &c. Pf. LXXV. 12.

## Tertia Quastio.

An licitè persona aliqua Religionem intrare volens, retrahi possit aut averti? Respondeo: quòd si persona Religionem ingredi volens, ætatem habeat & discretionem, ut sciat cognoscere qualis res sit Religio; & nihilominùs tamen est ei bona voluntas talem assumendi statum; malè actum esset ipsam retrahere velle, aut dehortari ingressum, nisi alia ex parte impedimentum foret legitimum, propter quod nec posset ingredi, nec deberet. Verum est quòd personæ quæ Religionem intrare vult, benè potest ostendi magnitudo, & talis statûs difficultas, etiam fragilitas humana, & periculum non servandi Religionis vota; & sic de similibus, quæ benè declarari posfunt ut instruatur persona, non autem ut avertatur; hoc enim nimium esset malum. Nota de docto quodam viro, qui sua hortatione juvenem quendam puerum avertit, ne Religionem ingrederetur; Sed posthac in adeò grandi fuit scrupulo, ut conscientiæ pacem habere non posser, donec semetipsum in Religionem poneret pro eo quem averterat.

## Quarta Quastio.

An Religiosus totiens mortaliter peccet, quotiens aliquid agit suæ Regulæ contrarium? Dico quòd non; alioquin Religio periculosa nimis foret humanæ fragilitati. Attamen hujus quæstionis declaratio prolixius requirit responsum: quia verò ipsa potius ad scholas spectat, eam prætereo; nam hanc materiam tractavi ad longum in Libro De vita spirituali, in postremis duabus lectionibus.

# SECUNDA PARS

Quomodò Sanctus Antonius seipsum per causam materialem cognoverit.

A CCEDAMUS modò & de materiali causa verba faciamus, & dicamus, Sanctum Antonium causam C suam materialem cognovisse, & suam fragilitatem. Contrà mundanæ prudentiæ judicium, abjecit omnes divitias, & vanam dominationem. Primò, apparet eum omnem vanam dominationem evitasse, quia semper Deo servire voluit in paupertate & abjectione, quemadmodùm sua recitat Legenda. Et hujus mundi Principibus sæpiùs scribebat, ut cogitarent diligentissimè, dominationem corum nil esse præter ventum & sumum, onus & periculum, quoad corpus, & quoad animam.

Et proptereà cum videtur magnus aliquis Princeps, aut stultus tyrannus & superbus vitam finire, dicitur tunc, ipsum admodum fuisse fatuum; & quod hoc benè experitur, cùm cognoscit suam tyrannidem & dominationem nil illi proficere posse, & quòd nihil temptum inobediens, mortaliter peccaret, eò quod pest de mundo & tyrannide, nec dominio, nec pulchritudine: Umnia enim labuntur, quemadmodum dicebat Philosophus quidam de Alexandro, cùm eum inhumari cerneret: Heri, inquit, homini huic totus non suffecit mundus, & modo contentus est parvo sepulchro sex quidem pedum longitudinis & latitudinis pedum duorum. O vana præsumptio! ô stulta mundana dominatio; stolidus est profectò qui considit! Nota de quodam Philosopho, Democritus appellato, qui de omnibus quæ in hoc cernebat mundo, ridebat, quia omnia sibi stultitia quædam apparebant.

Deinde Sanctus Antonius divitias evasit mundanas, quemadmodum sæpenumerò apparuit in deserto. Se-

1389 mel enim, inimici artificio, inter ambulandum craterem invenit argento repletum. Sed quia divitias contemnebat, suum prosequebatur iter, ad seipsum dicens: Quis potuit afferre craterem hunc; est enim locus hic desertum quoddam, & inhabitabilis, per quod nemo transit? Nec etiam res tam magna viatori cecidisset, quin casum id facere, qui mihi craterem presentas, quo me fullas. Tota autem potentia tua me fullere non poterit, & cor meum ad cupiditatem trahere, aut divitiarum amorem & mundanorum; hac enim contemno omnia propter Dei amorem. Et mox dum sibi sic loquitur, crater evanuit coram oculis suis veluti sumus. Pariformiter alio tempore inimicus ad pedes suos magnum auri pondus dejecit; sed statim cum hoc Sanctus Antonius percepisset, fugit ab co veluti de magno fugeret igne. Videbat & cognoscebat, mundum hunc quoad corpus nihil esse, nisi personarum ludum; videtur quidem res magna stultis quibusdam, in veritate autem nihil est. Confestim præterit sicut regnum quòd saba quis adipiscitur, aut puerilis Episcopatus. Si autem honor aliquis, aut gloria in hoc mundo esse apparuerit, non est vera gloria, aut verus honor; sed prorsus fictio quædam, & irrisio; sicut est de Principe alicujus scænæ, aut theatri, vel in ludo scaçorum, in quo Rex appellatur parva quædam ligni pars. Et quemadmodum dici solet; Est nomen sine veritate. B Et ideò quærere divitias, & mundanos honores, est currere veluti post papiliones, ubi magna habetur pœna & labor ingens ad deprehendendum eos; sed postquam capti sunt, nulla hinc oritur utilitas: aut est onerare se magis atque magis, cum in altum fuerit scandendum; aut ridere, & ludere, & suos seu proprios quærere honores, cum ad mortem itur in patibulo. Quemadmodùm aliqui videntur comedere dùm dormiunt; videntur quidem læti & repleti; cùm autem surrexerint, vacuos se reperiunt, & same cruciatos. Has omnes fatuitates & similes videbat Sanctus Antonius in mortalitatis suæ solio, & ideò judicabat omne quod in mundo est, vanitatem esse. Pariformiter vivaciter finem videbat, hoc est, mortem uniuscujusque, ac si præsens coram oculis suis fuisset. Et hoc est quod nos decipit; nos nec mortem videmus, nec meditamur nisi cum venit; & sumus veluti similes his qui à rabidis mordentur canibus, qui seipsos non noscunt in speculo. Tales sumus nos: nam totiens alios videmus mori, ossa quoque & sepulchra corum cernimus; nec tamen pensitamus talem nobis sutu- C corpus, in cathedra sit elevatum; & Magistra, scilicet rum finem necessariò, & quòd mortales simus, putredo & cibus vermium. Et ideò Philosophus quidam, nominatus Heraclitus, de his omnibus quæ in mundo videbat, solitus erat plorare, ad exemplum Domini nostri Jesu Christi, qui super Jerusalem flebat, eò quod taliter essent excœcati deliciis carnalibus, & mundanis delectationibus, quòd tempus visitationis corum minime recipere volcbant; & omne id quod eis dicebatur stoliditatem (ut scilicet pœnitentiam agerent) existimabant. Sicut faciunt adhuc hodiè mundani, qui eos fatuos putant, & irrident hos qui deserunt mundum, & ut Deo securiùs serviant Religionem ingrediuntur. Sed in veritate hujusmodi mundani, quantumcunque sapientes sunt ergà mundum, fatui sunt ergà Deum, stoliditasque eorum retrocedit, & nimis duram ac longam est habitura caudam, quia corum damnatio, nisi emendentur, erit D fine fine. Stultus ergò esset, qui obverba, aut irrifiones talium mundanorum, quantumcunque in mundo sapientum, benè agere dessisteret, & Deoservire. Quemadmodum dicit Seneca. Magna stultitia est vereri ne infameris ab infamibus; nam malis displicere, laudari est. Proptereà Sanctus Antonius, qui Sanctorum scientiam & sapientiam habebat, non potuit unquàm à primo suo diverti proposito, in Religionis statu scilicet vivere & persectionis, propter quameun-

que loquelam, aut mundanorum talium irrisionem; sed cognoscebat causam materialem vilitatem suam, & fragilitatem; voluitque esse vilis & abjectus in hoc sæculo, ut potens esset & gloriosus in altero. Et quemadmodum à mundanis reputabatur stultus, sicà seipso. Est enim scientia Sanctorum, fatuum sapienejus persensisset, & propterea, inique inimice, video te A tem esse; fatuum mundo, sapientem Deo. Proptereà dicebat sanctus Paulus Apostolus: Si quis vult sapiens esse, stultus fiat, ut sit sapiens. 1. Cor. 111. 18. Stultus, inquam, mundanis, terrenis, & carnalibus. Et illud: Sapientia hujus mundi, stultitia est apud Deum. v. 19. Dicit etiam Lactantius, Veram sapientiam esse in scholis, quarum titulus est stultitia. In his scholis admodùm studuit Sanctus Antonius, causam suam materialem, ut dictum est, cognoscendo. Ideò habuit scientiam Sanctorum & sapientiam: Dedit illi scientiam Sanctorum. Sap. x. 10.

## TERTIA PAR S.

Quomodò Sanctus Antonius seipsum cognoverit per causam suam formalem, quæ.ratio sua est.

DI co insuper de tertio puncto, Sanctum Antonium seipsum cognovisse per causam formalem, hoc est, eum cognovisse rationem suam & dignitatem, proptereà vilem & immundam evitavit voluptatem. Dicit Legenda sua ipsum visibiliter ab inimico tentatum fuisse, quia ei apparuit in forma nigri cujusdem & horribilis pueri, qui conquerebatur quomodò Sanctus Antonius eum vinceret puerum. Tunc Sanctus Antonius dixit: O vilis & immunda creatura, nunquam te curabo, nec tentationes tuas. Benè legebat in pulchro suæ animæ & rationis solio, qualis stultitia sit rationali creaturæ, in bestiali vivere forma: ut porci, per immundam luxuriam; leonis, per superbiam; canis, per detractionem & invidiam; leporis, per timiditatem; ursi, per gulam; simeæ, & vulpis, per cautelas & irrisiones. Hujusmodi namque homines calciatæ bestiæ sunt, tanquam sensu capti & ratione. Est quoque magna fatuitas videre carnem, quæ ancilla est, dominari, & rationem Magistram obedire. Nonne servile factum est rationi præcipere ut asinus, id est, ratio, coram pedibus prosternatur? Nonne stultitia est, mel bibere veneno plenum & morte, hoc est, delectationem carnalem, quæ animam trucidat. Si quis quæret à quoquam, quid agis? Ipse autem responderet: Venenum bibo & mortem meam, hîc fatuus reputaretur. Nonne satuum est, magnam Reginam ligneis ludere puellis; aut se Domini sui dedere adversariis, videntem quidem & scientem, aut sese dilaniare, hoc est carnem suam, ut runicam suam defendat aut calceos. Hi funt quemadmodum Nabuchodonosor, qui scipsum bestiam esse & bovem existimabat, & ob id pascebat & senum comedehat, more bovis. Sic faciunt homines tales mundani & carnales, qui ad nihil cogitant nisi ut voluntatem eorum expleant, & carnis suæ voluptatem. Talis non erat Sanctus Antonius; sed rationem suam cognoscebat & dignitatem, & curavit carnem suam, & sensus rationi esse subditos, in hoc quòd vixit in omni paupertate, innocentia, & castitate, aliosque docebat, ut tales essent qualis ipse erat. Ob eam caufam ordinavit fororem suam in Religione esse debere, quæ etiam castè vixit, & Abbatissa plurium suit virginum, quemadmodum Sanctus Antonius post Sanctum Paulum Eremitam Pater fuit & Pastor multorum Eremitarum. Sed hîc mundana prudentia murmurat, atque Sanctum reprehendit Antonium, in hoc

saltem, quòd non se Matrimonio copulavit, ut prolem susciperet, nec credere potest, quemquam castè posse vivere, vitam quoque per hocabbreviari. Responsio: Magis meritorium est & facilius virginitatem servare, quam in Matrimonio vivere; quemadmodùm ad longum declaravi, & probavi variis rationibus & experientiis in Tractatu, De Virginitate & Matrimonio, quem quinque meis misi sororibus simul in virginitate viventibus.

I:em , responsio hac ad longum etiam tractatur per di-Etum Gersonem in suis De Adventu Sermonibus, qui incipiunt: Poenitemini & credite Evangelio. Pracipue in tribus Sermonibus De peccato luxuriæ, & in his De castitate, in quibus multa dedit remedia peccato carnali resistendi, & castitatem conservandi. De quibus nonnulla breviter hic recitabo, qua pracipue habuit Sanclus

Antonius, de quo loquimur.

#### Primum Remedium.

Primum remedium est oratio, quam pro refugio semper Beatus habebat Antonius, non solum contrà tentationem carnalem; verum ctiam contrà quascunque alias tentationes, ut sæpenumerò, cum ab oratione surgeret, inimicus veluti consus & devictus ad pedes ejus sese prosternebat. Recurrere ergo debe-B mus fiducialiter per orationem ad Sanctum Antonium, postulando alleviationem & sanationem, non solum corporalis ignis, qui interdùm aliquorum incendit membra; sed etiam ignis spiritualis malæ concupiscentiæ & carnalitatis, qui multò crudeliùs & periculossùs animam incendit, comburit, quàm ignis alter corpus.

#### Secundum Remedium.

Secundum remedium est, sugere occasiones quibus quis trahi possit ad peccatum perpetrandum, sicut societates & colloquia illorum, & illarum cum quibus solitum erat peccatum committi. Cavendum quoque est, ne corpus proprium delicate nimis nutriatur fortibus vinis, speciebus, & cibariis nimiùm delectantibus, atque corpus ad calorem excessivum inpaupertate, & continua corporis sui maceratione, per labores & austeram poenitentiam, ne occasionem haberet reluctandi adversus spiritum.

#### Tertium Remedium.

Tertium remedium est, sugere otiositatem, & se semper in una re, aut alia occupare, sive spiritualis sit, five corporalis; quemadmodum revelatum fuit San-Eto Antonio, cui semel apparuit Angelus diversas operationes faciens. Primum enim laborabat; posthàc faciebat calathos, aut viminibus juncta opera: deindè re & cave otiositatem; & iniquam concupiscentiam, quæ in te dominium posset habere, superabis.

#### Generale Remedium

Generale quoddam remedium contrà hoc peccatum, & omnia alia, esset sæpiùs loqui audire de sancta Scriptura, ad vitam mileriæ nostræ renovandam & lavandam, ut ratio redderetur clarior, per quam videre possemus & habere omnes virtutes, si pura esset. Sicut dicit Sanctus Antonius, & ipsemet per talem paupertatem habuit Prophetiæ spiritum, quia vidit animam Aman Eremitæ ad Paradisum scandere; licèt itinere quatuordecim dierum ab eo distantis. Per hanc etiam paupertatem percipiebat laqueos & inimici tentationes: quapropter in nullo eum vincere poterat;

sed semper victor existebat. Et hinc est quòd plures fimplices homines & absque litteris melius salutem eorum operari norunt, quam hi qui le sapientes existimant, eo quod tales simplices prorsus ut animæ habeant puritatem annituntur. Nota de fancto Bernardo, qui per talem animæ puritatem scientiam habuit Scripturarum, quam didicit (quemadmodùm de seipso testatur) non disputatione, sed in nemoribus sub arboribus. Iterum mundana murmurabat carnalitas contrà Sanctum Antonium, eo quòd castitatem servabat, dicens, ob id vitam abbreviari. Sed quia sufficienter respondi in supradicto de virginitate Tractatu, omnibus his objectionibus quas facere solent mundani, contrà eos qui cassitatem servant; modò omitto isla, & dico, certum esse quòd per castè vivere vita non abbreviatur, sed potius protelatur. Apparuit de Sancto Antonio, qui vixit centum quatuor annis; in Sancto Joanne Evangelista, in Sancto Paulo Eremita, & aliis

## QUARTA PARS.

Quo pacto Sanctus Antonius se cognoverit per causam suam efficientem, scilicet Deum.

D Icamus, Sermonem finiendo, de quarta causa, Sanctum Antonium efficientem causam suam cognovisse, Factorem scilicet & Creatorem suum, in hoc quòd non timuit quamcunque persecutionem, ac si dicat de facto: Dominus mihi adjutor, non timebo quid faciat mihi homo. Ps. cxvII. 6. Si Creator meus pro me est, quis contrà me erit? Judicabat Deum tanquam bonum Patrem, qui omnia novit quæ filio suo fuerunt necessaria, melius quam ipsemet filius. Ideò omnia in patientia sustinebat: benè enim noverat nunquam Deum tam bonum habuisse amicum, quin eum in verecundiam daret & tormenta; immò filium proprium & Matrem ejus. Sanctus Antonius multas sustinuit visibiliter & invisibiliter inimicorum persecutiones; secundum enim quod ipse testatur, ab eis persa solus sugit in desertum, in quo vixit cum maxima C cussus suit ad mortem usque, sed Jesus Christus illi apparuit in lumine, & eum sanavit. Tunc exclamavit: Bone Jesu, ubi eras? Respondit Jesus: aderam, & tuam expectabam victoriam; propter quam te nomina-ri faciam in universo mundo. Videmus hoc adimpleri.

Sanctus Antonius quadruplicem hicostendit sapientiam.

## Prima Sapientia.

Una sapientia, in tribulationibus suis, non currendo ad sortilegos aut sortilegas; nec fatuas habendo credulitates; nec inimicis, qui eum cedebant, supplicanorabat. Postmodum dixit sancto Antonio; sic opera- D do. Cognoscebat enim quod humilitas sub Deo omnes superat laqueos & inimicorum insultus. Non ergò funt rogandi, nec eorum requirendum est auxilium. Nam etiam eorum implorare auxilium, factum esset tale quale faciunt fatui Regem offendentes, & vadunt ad rogandum & spiculatoriserviendum, cui nulla est potestas; aut sicut ovis quæ se dedit lupo, ut pastorem fugiat; aut sicut puer fugiens Matrem suam & virgam, ut se jaciat inter enses & gladios mortalium inimicorum fuorum.

#### Secunda Sapientia.

Alia sapientia est, patienter Dei voluntatem expectare; contra hos qui subitò labuntur in impatientiam, cùm tribulatio aliqua illis accidit & contra Deum murmurant, nisi citò assequantur quod postu1393

lant; & considerando alios qui meliùs habent quàm ipfi, non sunt contenti Judiciis Dei, ordinationibus, & dispositionibus erga seipsos, autalios, veluti si non esset totus justus, totus bonus, & totus misericors: propter quod frequenter omittunt ei servire, eum amare, & honorare, immò (quod multò est deterius) sæpiùs eum blasphemant corde & verbo. Sanctus Antonius non erat his similis, qui de tribulationibus suis faciebat primum quod poterat, ut eis resillere posset; deinde Deo committebat, sciens & cognoscens Deum scire & velle semper quod convenientius est operari, quemadmodum melius novit Pater quid filio suo conducat, & Præceptor discipulo, Medicus quoque infirmo suo, melius, inquam, quamilli ipsi cog-A noscerent. Nota quomodò Sanctus Antonius semel Dei meditabatur Judicia & providentiam: quomodo aliqui tales, aliitales; aliqui divites essent, & in magna prosperitate, quamvis iniquam agant vitam; alii apparent esse bonæ vitæ, qui continuè in tribulationibus sunt, miseriis, angustia & paupertate. Et ista considerando Sanctus Antonius mirum in modum admirabatur, cum subito audiret vocem dicentem: Antoni, Antoni, cogita de temetipso, Deus sufficienter sapiens est ut mundam saum absque te gubernet. Secundum hanc igitur sapientiam patienter Dei expectanda est voluntas, & postquàm quis secundum posse suum egerit, Deo committendum est quod restat atque dicendum: Domine, siat voluntas tua. Sæpiùs enim accidit quòd tribulatio, infirmitas, paupertas, aut bellum nobis est conducibilius, quam nimis magna prosperitas, eò quod pro-B speritate facile abutimur. Et propter illam causam dicebat sanctus quidam Eremita cuidam personæ infirmæ eum requirenti ut Deum pro sanitate recipienda oraret. Dic mihi, inquit, Eremita, quo in statu melius Deo servis, aut cum sana es, aut cum es infirma? Respondit infirma: in infirmitate. Oro ergò Deum (subjunxit Eremita) ut semper te in infirmitate permittat. Nota de quodam alio precibus sancti cujusdam hominis sanato, qui posteaquam sanatus suerat, non erat tam devotus sicut in infirmitate suerat, qui confessim rediit ad hunc cujus precibus fuerat sanatus, rogans ut pristina illi restitueretur infirmitas. Nam infirmitas (ut sibi videbatur) utilis erat animæsuæ.

#### Tertia Sapientia.

Tertia sapientia est, in nullo credere inimicis, sive inbono, sive in malo, ad exemplum Sancti Antonii, qui quamvis interdùm laudaretur ab inimicis, interdùm illi sutura prædicerent, interdùm se illi ostenderent in diversis & horribilibus siguris, ad timorem illi incutiendum: nihilominùs nunquàm eisvoluit obedire; scilicet per signum Crucis, & sirmam spem in Deum, omnes vincebat inimicos, sicut per omnem suam apparet Legendam.

#### Quarta Sapientia.

Quarta sapientia quam hic Sanctus ostendit Antonius, est in hoc, quòd omnia vertit in bonum, quæcunque inimicus illi facere noverat per se & suos; persecutionem enim in consolationem vertebat, & lætabatur cum quicquam pro amore Dei poterat pati. D Ideò voluit esse Martyr, & de facto suit per inimicos, qui sæpenumerò acerbissimè verberabant, putantes per hoc efficere ut Fidem deserret, & eam quam ad Deum habebat fidelitatem. Abjectionem vertebat in magnificentiam, quia non noscebatur in facie per spirituale quoddam gaudium, in signum hujus quod cum eo erat Spiritus sanctus: & per hoc disserentiam dedit inter bonum & inter malum angelum. Malus enim cum recipitur, secum apportat tristitiam & horrorem, tædium vivendi, aut gaudium inordinatum, in horribili finiens tristitia. Per oppositum autem bo-Tomi III. Pars III.

nus spiritus sobriam adducit lætitiam, dulcem, humilem, plenam spei, securitatis & jocundi desiderii. Et hæc erant signa per quæ Sanctus Antonius cognoscebatur, etiam ab his qui nunquam eum viderant. Insuper Sanctus Antonius infamiam & blasphemiam in famam & gloriam vertit; paupertatem temporalem in divitias spirituales virtutum; timorem in fortitudinem, cò quod interdùm inimicum, qui eum fallere volebat, interrogare ausus est: Quis estu? nullum de eo habendo timorem: fatuitatem vertit in sapientiam, quando Philosophis respondebat, & hæreticos contundebat. Et (ut summatim dicatur, de omnibus proprium faciebat profectum & utilitatem, five illud benedictio esset, sive maledictio. Taliter profecit Sanctus Antonius in scholis Religionis, in quibus (ut audistis) lectionem didicit seiplum cognoscendi per præsatas quatuor causas. Sed heu, mundus multos ad suas trahit scholas, curatque ut addiscant lectionem prudentiæ carnalis, quæ cos instruit & docet bonum in hoc mundo sumere tempus, & mala corum desideria adimplere & concupiscentias; facitque eos oblivisci bonam hanc lectionem quam Sanctus Antonius didicit in scholis virtutum, hoc est, eos oblivisci facit eorum finem, fragilitatem, dignitatem, & suum Creatorem. Cùm autem ad districtum mortis tempus fuerit deventum, à mundo aliquod quærunt fubfidium & confortationem, cui tanto tempore servierunt, & quem amarunt, sed nihil reperient, quia necesse erit omnia dimittere; immò corpus eorum quod adeò diligenter curarunt, & delicate nutrierunt, in terram ponetur, putrescet, & à vermibus corrodetur. Amicos corum vocant in auxilium, sed hoc est frustrà; quoniam sera est eis hora mortis corum, ut omnia morientium adipiscantur bona. Vellent Deum vocare ad auxilium corum; sed remorsus conscientiæ non sinit, quem cum poterant incessanter offenderunt, peccata multiplicando, & Præcepta ejus non servando; & sic remanent tristes absque confortatione, & pleni amaritudinis. Per oppositum autem hi qui in scholis Religionis & virtutum benè dedicerint seipsos cognoscere & scientiam Sanctorum atque sapientiam, in ultimo vitæ termino, & horâ mortis eorum omninò erunt lætabundi & confortati, exemplo beati Antonii, qui cum gaudio à se-culo migravit, velut si iret ad patriam suam & glo-riam sinalem: ad quam reverà properabat, quemadmodum semper desiderabat. Hanc gloriam nobis concedat Pater, Filius, & Spiritus sanctus, qui est benedictus in fecula feculorum. Amen.

# JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

S E R M O

DESANCTO ANTONIO:

Positus compendiose.

Certamen forte dedit illi ut vinceret. Sap. x. 12. hæc verba scripta sunt.

loqui de Sancto Antonio, & ejus victoriis, ut omnes moveri possemus ad devotionem, & fanctam ducendi vitam, pari modo, sicut secit excellens miles Fidei & Doctor sanctæ Ecclesiæ, Sanctus Tttt

Augustinus, ut recitat de scipso in Lib. Confessionum surram. Finalis oscasio conversionis suæ suit, quòd audivit legi facta, virtutes, victoriam, & sanctam beati Antonii vitam, quam dicit admodum esse approbatam. Historia pulchra esset, ut ad longum recitaretur, per quam primum nobis ostenditur, ut dicit Evagrius, ejus sanctam describendo vitam, qualis fuerit vita Sancti Antonii. Secundò, ostenditur utilissimum esse vitas Sanctorum & Sanctarum audire: per hoc enim Sanctus Augustinus conversus suit, specia-A liter per vitam Sancti Antonii. Tertiò, apparet Sanctum Antonium aliqualiter dici posse Sancti Augustini Patrem, propter bona quæ postmodum fecit. Quartò, apparet quòd quantò plus elongatur persona quæ de salute sua loqui debet à bonis exemplis, & se parat ad fabulas audiendas & mendacia, tantò ampliùs à propria elongatur salvatione. Auscultemus igitur, auscultemus, quæso, modò & aliàs diligenter Dei verbum, vitam, & victoriam Sanctorum & Sanctarum; non quidem suribus; non ad tempus, dùm tædio afficimur, deducendum, aut ut loqui sciamus; sed ut incitemur, & edoceamur benè vivere, & ipsos imitari, atque victores simus contra omnes inimici crudeles insultus. Dicit Valerius, Lib. 2. cap. 1. De Romanorum Institutione quod veteres Romani recitabant & decantabant facta Principum militibus, ut moverentur ad corum imitationem. Ego verò dico Sanctos esse validos milites, quorum facta B & exempla nos Christiani multò potiùs imitari debemus, quam militum, aut Imperatorum paganorum, sicut dicit Evagrius. Ut ergo id in præsentiarum ad utilitatem & fructum facere possimus, petamus gratiam, per medium illius quæ ejus gratiæ est Thesauraria, Virginis scilicet Mariæ, & eam devote salute-mus, dicentes: Ave Maria, &c.

CERTAMEN forte &c. Sap. x. 12. Considero (ut introductio habeatur) Sanctum Antonium modo omnium humanarum creaturarum, ab hora nativitatis fuæ positum fuisse ad campum in periculosissimum miserabilis hujus mortalitatis prælium, in quo diversæ funt tentationes, & diversi insultus principalium trium inimicorum, carnis, mundi & diaboli. Mundus, caro, damonia &c. Status hujus przelii benè ostensus fuit Sancto Antonio, qui in visione sua vidit totum mundum plenum esse laqueis ad decipiendas & capiendas animas. Conformiter ad id quod habetur. Eccli. 1x. 12. Nescit homo finem suum; sed sicut pisces capiuntur C Hamo, & aves laqueo comprehenduntur, sic homines subite tentationibus & ex improvise. Job hoc considerans 7. cap. sui Libri dicit, hanc vitam militiam esse hominis. Ad quod aspirat Seneca in Epistolis. Vivere, inquit, est militare. Cur? Quoniam omnes homines sele tutari habent contrà prænominatos inimicos, ut eorum salvent animas, & coelorum hereditatem, quæ illis promissa est, ad exemplum sancti Antonii, ne scilicet superentur: de quo dicit thema nostrum, Sanctum Antonium victorem extitisse, contrà omnes hostium insultus. Verum est Sanctum Antonium in nativitatis suæ hora absque spiritualibus armis virtutum productum fuisse, & propter originale peccatum exclusus erat à familia summi Imperatoris Jesu Christi; & (quod deterius est) inimicus sius erat, peccati quoque filius. Omnes nascimur natur à filis ir a &c. Ephes. 11.2. Valdè miserabilis hæc est nativitas, propter talem mana est creatura. Propter quam rem Job. 111. & Jeremias. xx. maledicebant horse nativitatis, aut conceptionis corum. Proptered etiam arguit Scriptura Herodem & alios qui corum celebrabant nativitatem, per superbiam quidem & malam intentionem, veluti si in hoc seculo corum possiderent selicitatem, propter quam potius plorandum, & cum Rege David dicendum: Ecce enim in iniquitatibus conceptus sam, & in pectatis &c. Pl. L. 7. Est crgò periculosissimum

bellum, & difficillimum ut vincamus: ideò potiùs plorandum est quam lætandum.

Recitat Sanctus Augustinus, in Lib. de Civit. Dei: De nullo legi puero, immo nec Jesu Christo Dei Filio, ipsum ostendisse in nativitate sua latitiam, praterquam de uno qui Zoroastes nominabatur. Dicit autem Augustinus hoc malum suisse signum, quia ille postmodum artes magicas reperit maledictas, & prohibitas, & fortilegia, per quæ tamen seipsum servare non potuit, sed cum verecundia magna occifus fuit & interemptus. Valerius etiam, loco præallegato, valde commendat Græcorum quorundam ritum, qui Thraces appellantur, qui magnum dolorem ostendunt, & tristitiæ signa in infantium suorum nativitate; in morte autem magnam præ se serunt jocunditatem & lætitiam. Nonne huic concordat quod dicit Salomon Eccli. vii. 2. Melior est dies, inquit, mortis, quam nativitatis? Ecclesia etiam majorem celebrat solemnitatem de morte Sanctorum, sicut de sancto Antonio, quàm de eorum nativitate, quia in morte asperum ipsis bellum est, & non priùs, sicut dicit Augustinus. Non intelligo, quin Princeps aliquis Christianus possit habere cum bona intentione nativitatis suæ memoriam, & honorando specialiter Festum sanctæ diei in qua natus fuit, non quidem per vanitatem aut superbiam, sicut faciebat Herodes, non ut in seculo suam ponat felicitatem; sed per humilitatem, Deo agendo gratias pro beneficiis suis, & de eo quod ejus voluntate Christianus factus sit, eumque per Baptismum ad familiam suam vocarit, dederitque tempus & ætatem ipsum Deum cognoscendi, honorandi, & illi serviendi, & ad suam tandem perveniendi gloriam. Potest quidem lætari lætitia quadam sobria, commixta timori periculorum quæ in mortali hoc funt bello. Orandus est Deus & Sancti, ut adversus omnes insultus crudeles Deus eos faciat victores. Sed redeo ad materiam meam, & dico, Deum summum Imperatorem non dimilisse beatum Antonium strenuum suum militem futurum, diù esse post ejus nativitatem in campo periculosi hujus prælii, quin ei tunicas suas daret, & de propria sua spirituali eundem retineret familia, per signum sancti Sacramenti Baptismatis. Deinde mox armavit eum spiritualibus armis, quæ funt virtutes, ut scuto veræ Fidei, clypeo Spei, tunica Charitatis- Illi concessit clavum justitiæ, gaudium discretionis, cingulum temperantiæ, subtunicale fortitudinis, calcaria sancti timoris, & etiam alia arma divina, quibus mediantibus, victoriosus fuit contrà omnes insultus; in Baptismo enim virtutes infunduntur. Inimicus verò bonorum omnium, & omnium creaturarum, videns nobilem hunc militem Sanctum Antonium taliter armatum, valdè crudeliter proculdubiò, & cum magno odio, & invidia se contrà eum erexit, omnisque conatus ejus fuit, quò eum debellaret, vinceret, & destrueret. Tunc paravit superiorem suum & primum filium peccatum, scilicet, tyrannum cum tota sua maledicta, quæ innumera est, societate, & dixit eis clamore horribili: Agite, agite, parati estote, disponite vos, non diutiùs expectetis funditùs & subitò creaturam hanc pauperem, flebilem, & nullius reputationis destruere & confundere, quæ contrà nos arma sumpsit. & adversùm nos præliari ausa est; non evadat ullo pacto; tendite tentationis laqueos, & deceptionis stimulos; sastatum & periculum in quo tunc antè Baptismum hu- D gittas infigite omnium tentationum; sic facite; in nullo parcite. Eo modo præcepit inimicus, & alii taliter obediverunt: sed per gratiam summi Imperatoris, & per arma sua, quæ illi fuerant administrata, contrà omnes crudeles insultus Sanctus Antonius fuit victoriolus.

> Verum est, mihi hic latam & spatiosam oblatam esse materiam loquendi de prælio spirituali vitiorum contrà virtutes in Sancti Antonii persona. Nec aliter sublimius & subtilius sermo haberi posset ad homines

1 397

contemplativam vitam & solitariam ducentes, exemplo iancti Antonii, & etiam ad homines qui vitam vivunt activam. Et comparari possunt insultus quos habent illi, ad eos quibus mundani afficiuntur homines. Curabo breviter fermonom meum fumere secundum locum in quo sum, & personas, absque magna curiofitate. Verùm ad nostram ædificationem, si possum, de quatuor solummodò crudelibus dicam A infultibus, qui Sancto Antonio facti fuere ab inimico. Non enim de omnibus verba facere possem, immò adhuc finiam quandocunque placuerit his quorum interest. Primus insultus factus fuit Sancto Antonio per maledictum quendam stipendiarium, quem luxuriam nominare possum carnalem. Secundus, per affligentem adversitatem. Tertius, per cupidam prosperitatem. Quartus, per mendacem iniquitatem. Sed contrà omnes hos insultus Sanctus Antonius fuit victoriosus. Et si qui interrogent, quomodò, & quo auxilio? Respondeo, eum contrà quatuor hos tyrannos pro subsidio habuisse præcipuè quatuor Cardinales virtutes, gratiæ filias. Contrà carnalem luxuriam, temperantiam habuit & continentiam. Contrà affligentem adversitatem, fortitudinem & patientiam. Contrà cupidam prosperitatem, justitiam, non quemquam gravando. Contrà mendacem iniquitatem habuit veritatem & prudentiam. Omitto mo- B ciuntur pejores in dies, suntque faciliores ut vincandò ad hoc allegationes, etiam & Scripturæ concordantias, quò citiùs materiam meam perficiam.

Quantum ad primum insultum, audiamus quod dicit Evagrius, vitam Sancti Antonii describendo; & facilè conspiciemus quo pacto Sanctus Antonius à tyranno hoc, luxuriofa fcilicet carnalitate, in prima fua juventute, die noctuque fine cessatione fuerit vexatus. Contrà eum enim faciebat sagittas ardentes, desideriaque carnalia, & stipites inflammatos immundarum cogitationum, atque inordinatarum voluptatum. Sed Sanctus Antonius hæc evitabat fortiter, cavebatque, ne ureretur per malum consensum, sicut ejus declarat pictura. Eo usque autem res deducta est, ut Deus ad preces suas visibiliter ei inimicum fornicationis ostenderit, qui cum tentabat, & se prostravit ad pedes ejus in forma horribilis & nigri cujusdam pueri prorsùs nudi, seque victum esse ab eo consitebatur. Quomodò fieri potest, quòd cùm spiritus sine corpore sint, in corporali sese ostendere possent figura, hoc omitto; C Heu! quod peccatum judicandum est parvum quod cò quod dixi in quodam alio Sermonum meorum. Cùm Sanctus Antonius vidit malignum spiritum carnalis luxuriæ, clamavit & in eum expuit, dicens: Abi, abi, turpissima & abominabilis factura, non amplius te timebo, nec tibi fidem adhibebo, cum talem te esse cognoscam. Lasus est in capito suo, qui se tua submittit ditioni. Non est sapiens, qui te recipit, aut audit. Maledicius est, & infortunatus, qui pro brevissima & immunda voluptate quam tu mittis, perdit animam suam, suam coronam, suam gloriam, & se perpetue committit damnationi. Et nos exemplo sancti Antonii sugiamus maledictum hunc stipendiarum, carnalem scilicet luxuriam. Non agamus more quorundam, qui conqueruntur, & se variis excusant modis. Dicunt aliqui, le non posse resistere, aut caste vivere, sive in Matrimonio, sive sit extrà Matrimonium. Prosectò qui sic dicit, malè dicit. Primò de Deo, eum blasphemando, quòd scilicet aliquid præceperit impossibile quod sieri non possit. Anathema sit, qui dicit Deum tonium, David sanctum, Salomon sapientem, Samaliquid impossibile pracepisse, ait Hieronymus. Talis some maladicit de compile homisibus civi caralis fecit luxuria. Non est ergò paretiam maledicit de omnibus bonis hominibus qui castè vivunt, quos judicat secundum fatuam ejus complexionem, & conditionem, castitatem servare non posse. Videmus etiam quòd pro quadam adversitate, aut dolore, aut ne perdamus utilitatem aliquam temporalem, aut pro persona aliqua, homines aliqui abstinerent à tyranno hoc, luxuriosa carnalitate. Quomodò igitur hoc non possit sieri pro amore Domini mostri, pro honore virtutum, pro verecundia, & per-Tomi III. Pars III.

petua confusione vitanda. Non rcor aliquam perionam tantoperè de peccato hoc committendo tentari; quoniam benè sibi caveret ab eo, antequam acquisitam suam amitteret pecuniam, aut aliquod è membris suis: amodò ergò non dicas te non posse, sed non velle. Sanctus Antonius nonne homo erat ex fanguine compactus & carne, quemadmodum & tu? Ita reverà. Nonne tentabatur sicut tu? Sic, & multò graviùs quam tu. Si tu es in juventute; & ipse pariter: sed in hoc est discrepantia, quia Sanctus Antonius ficut liber, nobilis, & strenuus miles pænam apparabat, & totum suum nisum, ut se desenderet. Tu verò es prorsùs inutilis, & nullarum virium, quoad prælium spirituale, qui citò manus victas ossers, & vinceris primo aggressu; aut (quod profectò pejus est) quæris, & invitas omnibus modis quò vincaris, audiendo, loquendo & per inhonestos tactus, & per malam societatem. Ideò mirandum non est, si in his aggressibus crudelibus victoriam non obtineas. Alii dicunt: O bone Domine, congruit juventutem transigi, & consummari; que peracta facillime convertar, & castè vivam in senectute. O falsa & deceptiva spes! Quot millia hominum perdidisti, & plures perdes sub ea spe; multi enim moriuntur sic in fatua eorum juventute, absque poenitentia ulla; alii effitur quam prius; qui enim hodie ad resistendum tentationibus non est idoneus, cras adhuc erit minus. Quæ est causa? Est propter malam consuetudinem quæ eos ligat, onerat, & constringit, vertiturque eis quais in naturam, & duram necessitatem. Alia causa est: quantò enim persona magis ad senium accedit, tantò efficitur tristior, & major melancholicus, & portat caulas sui doloris cum ipsa, sicut dicunt Medici. Unde sequitur quòd ad se recreandum secundum malam suam consuetudinem, magis inordinate & diligentius affectiones suas carnales appetit, quam prius, pluribus modis qui multò magis sunt reprobandi. Crede ergo confilio: hoc est, si vivere vis castè & mundè in senectute; incipe in juventute, exemplo sancti Antonii, qui à prima sua ætate, contrà omnes crudeles insultus iniquæ carnalitatis potens suit victor. Adhuc funt aliqui qui in peccatis eorum excusationem quærunt, dicentes: hoc esse aliorum peccatorum minimum. mortale est, quod Dei ausert amorem, quod ad perpetuam ducit mortem? Quod poccatum parvum judicandum est, quòd sæpè facit nobilem Dominum aliquem aut Principem fidem suam violare, & fidelitatem solemniter in Matrimonio promissam: quod facere non dignaretur, aut non vellet inimicis suis, etiamsi vitam perdere deberet corporalem, sicut apparuit de Regulo & Attilio? Quod peccatum judicandum est parvum, quod facit Præsbyteros & Religiosos votum solemne violare & infringere, quod est ut vivant caste absque Matrimonio, ficut omnes voverunt qui Ordinem Præsbyteratûs susceperunt? Consideremus etiam, quid mundum per diluvium submergi fecit; quid civitates quinque, & circumjacentem regionem cœlesti fulmine funditus evertit? Quid magnam destruxit Trojam? Quid Tarquinium, & omnem ejus sobolem regalem Roma expulit? Quid tam strenuos Imperato-Hæc omnia carnalis fecit luxuria. Non est ergò parvum peccatum: nec opineris illam folam venire; nam adducit secum in castellum spirituale animæ, quæ eam recipit, periculosissimam comitivam, Dei oblivionem, contemptum sui Judicii, mundanam voluptatem, displicentiam, aut infidelitatem, intellectus obscuritatem, desperationem suæ conversionis, de misericordia Dei præsumptionem: Quicquid, inquiunt, faciant, salvabuntar homines. Deinde sequitur cordis

obduratio, quæ prorsùs expellit bonas animæ custodias, verecundiam & timorem; post hac discooperit pallium ipsius hypocrisis, quod sædissimam suam celabat immunditiam: hinc invadit dissimia, quæ hominem per totum mundum proclamat, & insamem essicit. Demùm est creatura talis miserabiliter absque remedio. Adest & obstinatio, quæ ei os claudit, ne consiteatur, aut pæniteat eam peccati, ligatque pedes ejus & manus, ut non se relevare possit, nec adjuvare: tunc cadit & decidit in profundissimam abyssum perpetuæ pænæ & consusionis. Hic est sinis ad quem deducit peccatum hoc, carnalis luxuria, quod quamvis aliqui dicant parvum, Sanctus Antonius ipsum non parvum judicavit, cùm taliter ei restitit, & crudelibus suis insultibus, & cùm talem sustinuerit pænam & martyrium, ut victor ejus esset. Et sumo hic quatuor morales considerationes.

## Prima Consideratio est.

Tentationes non sempedex carne, quæ contraria est spiritui, provenire; sed aliquando immittuntur à malignis spiritibus, & potius per hos quam illos, secundum diversas eorum naturas, & malitias, quamquam eorum aliqui tentare non dignantur.

#### Secunda Consideratio.

Facile est creditu, Sanctum Antonium specialem gratiam à Deo recepisse sanandi ignem corporalem in infirmorum membris, eo qu'od taliter vicerit spiritualem ignem inique carnalitatis.

## Tertia Consideratio.

Credendum est Sanctum Antonium gratiam habuisse specialem contrà ignem spiritualem carnalitatis per suas orationes. Nunc omitto primum insultum, & accedo ad secundum. Cognoscere velitis, quòd post suam victoriam non abstinuit inimicus, sed acriùs in-Hammabatur contrà Sanctum Antonium; ei quoque alterum direxit stipendiarium valde asperum, quem nomino cruciantem adversitatem. Habemus, inimicum sæpiùs & variis modis se monstrasse in diversis & horribilibus ad extrà figuris. Verberavit Sanctum An-C tonium, & ipsum visibiliter pænisafflixit, quoadusque potius appareret mortuus quam vivus. Hos autem insultus tribus de causis specialiter inimicus exercuit. Una, ut dejiceretur in impatientiam. Alia, ut contra Deum murmuraret, tanquam si esset injustus quòd taliter eum sinebat affligi, non ei succurrendo, cum ei tam diligenter serviret, & amaret. Tertia causa, ut Sanctus Antonius malignos timeret spiritus, adeos recurreret, atque ab ipsis veniam postularet, quò ab eo discederent, & sic inimicos honoraret. Sanctus verò Antonius benè sibi cavit veluti liber & fidus miles, non cadendo in impatientiam, nec contrà Deum murmurando. Verum, dicebat cum Propheta: Justus es Domine, Ps. CXVIII. 137. & de creatura tua facere potes ut vis. Prætereà contemnebat omni modo inimicos & eorum potestatem, dicens: Si Deus eis daret potestatem, benè vellet ab eis interimi, sicut dicebat Job. xIII. eum conjeci; hoc erat sapienter & sideliter operari. Si enim Sanctus Antonius in adversitate sua malignos appellasset spiritus, scitis quid ei accidisset? Forsan ad aliquod tempus eum affligere destitusient, sed de Deo protectore suo suum secisset persecutorem: aut si poenitentiam agere voluisset, & ad Deum recurrere, Deus meritò aurem suam occlusisset, sicuti infideli famulo; & falsi spiritus denuò acriùs eum impugnassent quam priùs, ut iterum eorum postularet auxilium. Sanctus Antonius benè noverat malignos spiritus nullam habere potestatem, nisi in quantum Deus illis permittebat, ve-

luti spiculatoribus, & suæ justitiæ ministris, & justæ suæ voluntatis. Noverat equidem quod omnibus his qui eis considunt, salsam ludunt societatem, hoc est, cos decipiunt, in hoc quoque mundo, & in alio tormentis tradunt. Proptereà dicebat cum Propheta: Dominus mihi adjutor, Ps. exvii. 6. & 7. & omnes inimicos meos contemno.

Imitemur Sancti Antonii exemplum, si divina voluntate, cruciantem nos perpeti habeamus adversitatem, ejusque insultus. Habeamus patientiam, Fidem, & sidelitatem ad Deum, & omnia ad nostram convertentur utilitatem & gloriam, quemadmodum habemus de Sancto Antonio, qui post multas persecutiones nostrum meruit videre Dominum in magna claritate, omnes inimicos in fugam vertentem, & Sanctus Antonius clamavit: O bone Jesu ubi eras, cum scilicet inimici eo pacto me tormentis afficerent. Prasenseram, respondit Jesus. Cur ergo non succurrebas mihi? Expectabam, inquit, bonam tuam patientiam, tuam erga me sidelitatem, & tuam victoriam, ut te remunerarem. Et quia sic egisti, faciam te nominari per universum mundum. Hoc nos jam impleri videmus. Pro certo teneamus, quòd quæcunque adversitas nobis acciderit, sive per inimicos, sive aliter, omninò ad nostram vertetur utilitatem, si benè ea uti velimus, & secundum officium aut commissionem quam adversitas à Deo habet, quæ est purgare, aut probare, corrigere & emendare hos qui sui sunt amici, & qui se ei subdunt, sicuti veri filii, Patri boni scholastici, Præceptori; fideles subjecti, Domino. Si sic fecerimus, sicut dicit San-Etus Gregorius, Nulla nocebit adversitat, si nulla domiminetur iniquitas, immò exemplo Sancti Antonii, contrà omnes hos crudeles infultus potentes erimus victores. Et hîc aliquas accipio confiderationes.

## Prima Consideratio est.

Sanctum Antonium posse dici verè Martyrem, propter dura verbera, & persecutiones, non modò hominum, verùm etiam inimicorum, qui tantoperè eum assigebant, & tantò immitiùs, quantò hominibus sunt crudeliores, ut dicit Chrysostomus.

## Secunda Consideratio.

Stultè judicant hi absque experientia, & contrà nostram etiam Fidem, qui malignos spiritus esse negant, aut eos nobis nequaquam esse dicunt contrarios. Quamvis nullam habeant potestatem, nisi inquantum Deus supremus Imperator illis permittit, sicut carnificibus suis, & justitiæ suæ executoribus, propter aliquam supradictarum causarum.

## Tertia Consideratio.

Infipienter arguunt mundani, qui judicant tribulationes solum malis mitti, & propter eorum scelera, & ideò irrident bonos, cum eos pauperes respiciunt, aut in adversitate aliqua majori quam ipsi sint. Considerate sanctum Antonium: eratne malus, aut à Deo odio habitus? Reverà non; attamen taliter fuit affli-15. Si me occidatis, nihilominus tamen spem meam in D ctus, & modis tam extraneis. Hoc autem tut, ut gloria sua augmentaretur: sicut dici solet non inveniri quo Deus voluerit aliquid magni in quamcunque conferre personam, aut excellens præmium, absque ingentibus persecutionibus, & quin eam probasset per adversitatem amaram. Sicut Princeps plus laboris in prælio dat, & aliter strenuo alicui militi, quam alteri minus valido. Dicit vita Sancti Antonii post multas persecutiones semel Salvatorem nostrum ei apparuisse. Et hoc est quod dicebam, quòd per tribulationes & infamiam Deus dat præmium & gloriam. All. 14.

Ut probet, aut purget, aut puniat, aut mereatur, Aut Christs pateat gloria, panadatur. Job probat, inclinat Paulum, sese manifestat In caco, purgat Mariam, sed punit Herodem.

#### Quarta Consideratio est.

Quòd inimicus conatur sæpiùs adversas angustias nobis mittere, ut nos ad malum vertat, ad impatientiam, & murmurandum contrà Deum, ad blasphemiam, ad idololatriam, & cum honorandum, per hoc ut ejus imploretur subsidium; attamen omnia ad contrarium vertuntur, si his patienter & humiliter uti voluerimus, submittendo nos Dei correctioni, dispositioni, & disciplinæ; sicut filius Patri, & fidus subjectus supremo suo Domino, atque scholasticus bono suo Praceptori. Si autem Sanctus Antonius malignorum spirituum implorasset auxilium, falsus, id est, deceptus ab eis fuisset. Est enim inimicorum fraus, ut legimus de vita Sancti Bartholomæi, quòd fæpiùs mittunt adversitates his qui cos in auxilium vocant, ut semper ad eos revertantur, atque ipsos honorisicent. Nam etiam interdum cessant eos affligere, ut decepti credant se liberatos, vel sanatos esse per eos, & per invocationem, atque facrificia quæ illis libant. B nes, mortales invidiæ quorundam contrà alios. Hoc Et demùm, omnibus his qui eis fic associantur, sacrilegis his modis, ludunt falla focietatis ludum, hoc est, eos trahunt ad verecundiam, & in tormenta in hoc mundo & alio.

Credamus vere, & aspiremus de facto, cum Sancto Antonio, folum Deum verum effe protectorem, contra stipendiarium hunc, cruciantem adversitatem. Ipse est qui cum bonum ei apparuerit, liberat, quod quis ergà cum meretur per bonam vitam, & firmam credulitatem. Sed si quotidiè ad iracundiam provocetur de malo inpejus, in cunctis iniquitatibus absque pœnitentia quacunque, & quod detestabilius est, propter beneficium hoc liberationis dicantur & fiant blasphemiæ, & contrà cum proditiones, atque contra Fidem, per falsos honores & subjectionem adverfario suo exuli, & proscripto: quid mirum, quin hi qui eo pacto agerent, à manu angentis adversitatis per eum non liberentur. Sit igitur Deus protector notter, juvamen nostrum, Spes nostra, & chanc, & simoniam extrudere. Sed valde timeo, nefiducia, & illi serviamus deinceps tota vita nostra in bonis. Tunc assero, quòd exemplo Sancti Antonii futuri sumus contrà omnes adversas angustias, & cru-

deles infultus, potentes victores. Nunc prætereo secundum insultum, & tertium aggredior. Postquam percepit inimicus, quod per omnem conatum & crudelitatem stipendiarii hujus angentis adversitatis nil proficeret; sed Beatum Antonium gloriosiorem, & verum Dei Martyrem efficeret; ad alium se vertit suum stipendiarium, cupidam scilicet prosperitatem; qui tanto pejor est, secundum Sanctum Gregorium, & Boëtium, quanto occultius fallit sub umbra boni & voluptatis, quam angens adversitas. Est enim latro proditor, qui ferit osculando, & occidit amplexando. Proptereà inimicus excogitavit ponere sarpenumerò in via Sancti Antonii vasa aurea, aut auri similitudinem, ut ipse moveretur per avaritiam, & per hoc eremum dimitteret, & denuò mundo adhæreret. Oquot Religiosos, & alios Dei Christianos D decepit inimicus, per avaram talem prosperitatem? Quot fecit à Religione in mundum reverti, de mundo ad inferos. Sunt prosectò multi, qui in adversitatis prælio constantes suerunt; per prosperitatem tamen capti sunt & decepti. Et plerique erant sapientes & humiles Clerici, videntes in schola adversitatis, qui in prosperitate fatui efficiuntur, elati, cæci, Deum spernentes & omnem bonam personam. Nec inimici solùm diligunt vitium hoc in privata persona; verumetiam

in Regnis & magnis Dominiis; ficut Romæfuit, dicit Juvenalis; quod beatus quoque Augustinus recitat. Nune patimur, quia longe pacis maia, &c. loc est, adversariorum prælia: ut Hannibalis, & aliorum, qui multò minus malorum Romanis intulerunt, quàm ea quæ attulit prosperitas. Cujus causa est , quoniam prosperitas luxuriam carnalem adduxit & immoderatam, stultam quoque largitatem, quae statum excessivum tenebat in omnibus rebus. Posteà de stulta illa largitate prosperitatis filia, quæ occultatur fub liberalitatis umbra & validitatis, generatur vitium quod huic videtur contrarium, hoc est, avaritia cupida, & rapax. Aliter enim prodigalitas vitam diuturnam in excellivo statu habere suo non posset, si hac nutrice minus nutriteretur; quia abyssus expensarum abyssum requirit pecuniarum. Excellivus status est sicut maris abyslus, quæ satiari non potest. Et qui nimis expendit ex una parte; necesse est ut petat & cumulet ex altera. Qui sua consummunt &c. Proptereà cam nominavi in principio prosperitatem cupidam. Veritas enim probata est, quòd qui plus habet, magis appetit, seu cumulat. Verum est, nisi ratio ibi dominetur.

Videamus quid sequatur ex cupiditate: ex ea prodit maledicta proles latrocinium, fraudes, rapinæ, omnia mala, injurize, odia, maledictiones, rebelliones, diffipatiototum apparuit tempore Julii & Pompei, S.llæ, aliorumque fine numero. Quid praterea sequitur? Audiamus non meam, sed Sapientis sententiam. Recomm de gente in gentem transfertur. Eccli. x. Dicit Sapiens, quòd post injustitiam, & fraudes, atque injurias sequitur mutatio seu translatio Dominii sive Regni de gente in gentem. Considerate igitur quantum malum inducat inimicus per stipendiarium suum, appetentem prosperitatem; si quis non providerit, hocest, nisi posuerit rationem, mensuram, & modum statui suo, non quemquam gravando. Heu! Si benè respiciamus vivaciter miserabilem Ecclesiæ sanctæ statum, & quæramus, quis hunc induxerit? Credo facilé responderi posse, per tyrannum hunc, cupidam prosperitatem hoc factum fuisse; quoniam de co venit superbia, ambitio, simonia & sacrilegium, ad nutriendas pompas, & excessivos Ecclesiasticorum status. Velit Deus his malis finem imponere, avaritiamque dùm sit sinis. Paulò antè Prælatus quidam interrogabat quæ simonia esset magis reprobanda; aut ea quæ fieret per vim, minas, aut coactiones, aut illa quæ fieret argento? Fuit responsum, primam esse pejorem, quæ est acerba contrà multos Sententia. Nunquàm enim absolventur, nisi Beneficia eorum resignent, in quibus nihil prorsus habent juris, & nisi restituant omne illud quod à Beneficio receperunt. Omitto hanc materiam. Benè opus est ergo his qui faciunt tales minas, propter quas hujusmodi fiunt mala, eis qui contrà Deum & conscientiam obediunt propter timorem, unusquisque à magno usque ad parvum, ut fibi caveant adeò sapienter contrà prosperitatem avaram, ut ducendo statum temperatum secundum Deum, & rationem, & fine alterius gravamine, ad exemplum Sancti Antonii, contrà omnes crudeles infultus fimus vi-Conformiter ad prædicta tres formo considectores. rationes.

## Prima Consideratio.

Interdum major est habenda compassio ergà personam quæ est in prosperitate, quam si esset in adversitate. Quare? Quia malè utitur, & animæ suæ multò pejor est quàm adversitas.

Tttt 3

Secun-

Ź

## Secunda Consideratio.

Non est bonum signum, sed potius manisestæ damnationis fignum, peccatorem semper recipere in hoc mundo prosperitatem; quoniam necesse est ut justitiam recipat in alio mundo & suam punitionem, aliàs Deus justus non esset.

#### Tertia Consideratio.

Utile est in hoc mundo libenter & in patientia ferre adversitates. Cur? Quoniam hîc Curiam suam te-A net, & Sedem Misericordia dulcis & pia, quæ facilè parcit, & veniam dat; sed posteà Curiam suam & Thronum tenebit Justitia horribilis & crudelissima. Perperam hi judicant, qui omnes divites fortunatos arbitrantur, quia signum est quandoque damnationis. Malè judicant hi qui avaritiam folum putant in retinendo esse sitam. Malè dividere divitias suas, causa est suæ destructionis, & generat multas inimicitias, invidias, detractiones, redditque hominem pauperem & mendicum. Prætereo modò tertium insultum. Vererer etiam vos fastidio afficere, si quartum prosequerer insultum sancto Antonio sactum, per mendacem iniquitatem, ut illi tolleret veritatem, & prudentiam. Mendax enim iniquitas incantator est inimici; est etiam tumultuarius vinum yendens tabernarius, qui hos incbriat à quibus recipitur, eos potando vino falsarum laudum, & vanæ gloriæ, redditque eos stolidos & B præsumptuosos, plenos omnium errorum, usque etiam ad Fidei Christianæ negationem, & absque hocutadhiberi possit remedium. Quare hoc? Quia cum per mendacem iniquitatem ad hoc devenerint, ut se inter alios judicent & existiment sapientiores, valentiores, religiosiores; nemo est qui eis consulere possit. Quomodò enim crederet alteri, is qui se pluris existimat, atque majoris scientiæ inter omnes alios? Sed etiam malum os est mendax iniquitas, quod seminat in occulto falsas doctrinas & contrà Fidem, & per secretas detractiones odia generat, & diffamationes.

Principale autem remedium est, ne Dominus, aut alius quisquam ulli credat personæ, quæ doctrinam aliquam in occulto dicit, aut quæ alteri detrahit, nisi etiam parata sit talis persona illud idem in publico dicere. Bona enim doctrina in aperto poni vult & lumine. Falsitas autem petit abscondi, sic etiam detractio. Erat mihi hîc prolixa materia de responsionibus Sancti Antonii,& de sua prudentia adversus mendacem iniquitatem: C fed dictis finem impono, tres tangendo considerationes.

Prima, secundum doctrinam Sancti Antonii. Non est periculosior tentatio alicui Religiose personze, aut Domino, quam cum se judicat talem, qui non alterius egeat consilio, nec cuiquam credere vult præterquam proprio suo capiti. Et undè hoc emergit? Reverà ex mendaci iniquitate, quæ per adulationem secretam, aut apertam sic hominem seducit, ut se aliis putet sapientiorem, aut virtutibus magis præditam. Secunda consideratio. Periculosissima res est, audire doctrinam in occulto, aut alteri detrahere; si is qui secretò loquitur, apertè dicere & proferre non audeat, & publice doctrinam suam, aut accusationem. Tertia consideratio, secundum documentum fancti Ludovici. Unaquæque persona & possit & audeat plene ei veritatem exprimere, sive pro co sit veritas; sive contrà cum: alioquin se omninò dedit mendaci iniquitati, quæ eam perdit & decipit.

Tempus est ut finiam: finem igitur faciam, supplicando quòd per merita & intercessiones Sancti Antonii nos superare possimus periculosum prælium hujus mundi, & præcipuè quatuor supradictos insultus, ut contrà omnes hos insultus crudeles, nos simus victores: Quod nobis præstare dignetur Altissimi Filius, qui vivit & regnat in secula seculorum. Amen.

#### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# E

DE SANCTIS

P

P

Nimis honorati sunt amici tui Deus. Ps. cxxxvIII. 17.

Oc est, ô Deus, quàm sunt amici tui excellenter honorati. In hoc lætabundo Festo, in -pulchra hac die gloriosa, cùm mihi in mentem venit causa gaudii, gloriæ, & honoris honoratissimæ hujus congregationis; spiritus meus elevatur in Deo Salvatore nostro Jesu Christo, & os meum aperitur cum Propheta, immò cum sancta Ecclesia, in Introitu Misse Apostolorum, ubi scribuntur verba proposita: Nimis honorati sunt amici tui Deus. O benedicte Deus gloriose, non est intellectus qui hunc honorem possit concipere, nec os recensere. Nos id benè percipimus hodie in duobus his Apostolis Sancto Petro, & Sancto Paulo, fingularibus tuis amicis, qui omninò honorandi sunt in terra, & ampliùs etiam in cœ-

Et rationabile est, ut dicit Rex Assuerus, honorando Mardochæum, ut honore illo dignus sit ille quem Rex vult honorare. Hochonore honorabitur, quemcunque Rex volueru bonorare. Esther. vi. 9. Quis Rex? Rex Regnum & Dominus dominantium. I. Tim. vi. I f. Et vos gloriosissimi Apostoli, honorati amici Dei, Sancti Petre & Paule, inter honores vestros non obliviscamini nostrûm, nostrûm inquam, qui afflicti sumus, pauperes, & miserabiles, ut secundum exiguum posse nostrum enitamur vos revereri, & vobis gloriam afferre, nos qui aliquod petimus relevamen, aliquam eleemofynam de abundantiffima mensa vestra, in qua sedetis in Paradiso, comedentes & bibentes ad sobriam usque ebrietatem pretiosa fercula; non quidem carnalia, aut corporalia, sed spiritualia, cum Regina colorum Domina nostra, quæ fuit in his inferioribus supra terram hanc admodùm familiaris tibi, Sancte Petre. Et benè etiam cogitandum est Sanctum Paulum non omisisse quin eam post suam conversionem visitaret; de qua scripsit benedictum Filium Dei natum fuisse & formatum, fa-Elum de muliere. Gal. IV. 4. Bonam ergo habere debemus fiduciam, devote popule, in hoc magno Festo, ut non relinquamur vacui, ubi vocati fuerint & requisiti duo hi honorabiles Eleemosynarii supremi Regis, Sanctus Petrus & Sanctus Paulus, & Eleemosynaria gratiz & misericordiæ Domina nostra. Dilatemus ergo in præsentiarum, ô devote popule, extendamusque grespecialiter Princeps, talem se debet exhibere, ut quis D mium nostri desiderii, hoc est, benè desideremus: quantò enim plura desideraverimus, tantò plura sumus habituri. Expendamus coram eis sacculum paupertatis nostræ spiritualis; quantò enim ipsum ostenderimus majorem, tanto plures gratiarum referemus eleemosynas, quæ sunt solæ, & veræ divitiæ, quarum tu suisti & es plena, ô Mater Dei gloriosa, ô amica singularis duorum Apostolorum tuorum; magis autem Dei. Te ergò salutabimus ea salutatione quæ te plenam gratia nominavit, & dicemus in principio Sermonis nostri: Ave Maria, &c.

#### Sermo de Sanctis Petro & Paulo. 1405

NIMIS honorati sunt amici tui Deus, &c. Psal. exxxvIII. 17. Dici solet, & est veritas, benè laudari posse Sanctum Petrum, non vituperandum Sanctum Paulum; sed quod majus est, non potest laudari unus fine altero, quin uterque sit particeps laudis, sicut sunt simul in gloria, & vixerunt supra terram simul in similibus virtutibus, licèt unus excellentiùs quam alter, & generaliter ambo sunt amici Dei. Et hæc est laus sufficiens; quia de omnibus que in primis curiosam hanc quæstionem, quam solent formare nonnulli, quisnam major sit, an Sanctus Petrus, an Sanctus Paulus? Non dividamus in terris cos qui sunt consentientes in Paradiso. Unicuique sufficit sua sublimitas; nec hoc scire possumus, nisi per revelationem. Hi duo sunt duo clara luminaria coram Deo lucentia, & Ecclefiam illuminantia quorum doctrina fulget Ecclesia. Sunt duo honorabiles Paradisi Principes. Sunt duo homines misericordiæ, comparati duabus fructiferis olivis. Et co modo de similibus laudibus, majoribus quam æstimare possemus. Sed per admirationem magnam ad eos clamare possumus: Nimis honorati sunt amici tui Dens. quamvis unusquisque horum duorum Apostolorum aliquas supra terram habuerit excellentias & dignitates; unus quidem uno modo, alter verò alio B modo, ut Sanctus Petrus dignitatem habuit univertalis Prælationis, & Sanctus Paulus generalis Prædicationis. Petrus præest Principatu, Paulus pollet Magistratu totius Ecclesiæ. In signum istarum duarum excellentiarum ponuntur ad sigillum Papalis Bullæ.

#### DE LAUDIBUS SANCTI PETRI.

DIcamus igitur, si placet in brevi, Sancti Petri laudes, & deinde in illis de Sancto Paulo diutiùs immorabimur aliquantulum, quia est hujus Ecclesiæ Patronus. Nonnulli in laude Sancti Petri præponere vellent ejus miracula, quæ talia fuerunt, & tam magna, præcipuè in vitasua, ut sola umbra ejus ægritudines curaret, perambulabat mare sicut terram, resuscitabat mortuos, interimebat solo verbo suo viventes. Alii laudarent excellentiam suæ dignitatis, & prælaturæ, in hoc quod Deus constituit eum Magistrum C mittere voluit, ut in hujusmods caderet negationem, & Principem universalis suæ Ecclesiæ; in eo quòd omnes alii, sive Apostoli essent, sive Discipuli, immò & Domina nostra illi subdebantur, habuitque summam autoritatem claudendi Paradisum, virtute & clavibus sancti Sacramenti Pœnitentiæ quod Confessionem includit. Aliqui magnificarent in Sancto Petro honorem qui ei fit in universo mundo in Ecclesiis, & alibi, per Dominos & Principes, quantum cunque excellentes, usque ad osculandum, non modò pedes ejus, sed ossa ejus, tunicam, & catenam. Ego verò non video quicquam in lancto Petro tanta laude dignum, ficut Fidem ejus, & suum ergà Deum amorem: per virtutes enim suas supradictas; habuit dignitates, quia Deum dilexit, Deus eum dilexit; sicut enim dicit Seneca: Si vis amari, ama. Per firmam quoque Fidem concessa suit fancto Petro potestas faciendi miracula. Quæ miracuia: Miracula majora quoad aliquos modos, quam legamus de Jesu Christo, neque hoc mirandum est, D mihi apparet, laudi Sancti Petri immiscere vellent masic enim priùs promiserat Christus: Qui crediderit in me, inquit, opera qua ego facio, ipse faciet, & majora horum faciet, Joan. x. 12. quamvis totum hoc per suam esset potestatem. Et si quispiam objiciat, vel contradicat murmurando, sic dicens: veram habeo Fidem; nec tamen facio miracula: Respondeo, quòd miracula sancti Petri, & aliorum, sunt miracula cujuslibet Christiani & totius corporis mystici Sanctæ Ecclesiæ, sicut oculus videt per totum corpus, auris audit, & lingua manducat. Promissio etiam Je-

su Christi intelligitur tempore & loco, in necessitate, vel utilitate pro Ecclesia sua. Exemplum de sancto Paulo, qui non miraculo fanavit discipulum suum Timotheum. Dico prætereà quod Fides, & amor quem habuit fanctus Petrus ad Magistrum suum, meruit ergà eum ut Pastor sieret univertalis Ecclesiæ Sanctæ. Patuit per interrogationem. Quater interrogavit Christus Jesus Petrum, dicens: Petre amas me? Joan. xx1. 15. Et interrogationi respondit, quòd amicis suis scripsit Propheta verba proposita: Ni- sic. Et adjunxit Christus: Pusce oves meus; pasce mis honorati sunt amici tui Deus. Amoveamus ita- A agnos meos, y. 16. hec est, omnes Christianos, tripliciter, doctrina, correctione vel disciplina, & exemplo; in quo nobis innuitur Prælatos Sanctæ Ecclesiæ eligi debere non savore progeniei, qui debent esse ferventiores in amore Dei, & ad populum eis commissium tutandum, non devastandum. Et nos etiam si benè corpus nostrum gubernare velimus, amici simus Jesu Christi. Sed insuper non dubium est quin per amorem Dei Sanctus Petrus merucrit honorem qui ei fit per universum mundum in terra & in cœlo, quemadrhodùm nostri thematis sonant verba, cum dicit Propheta: Nimis honorati sunt amici tui

> Addamus laudibus sancti Petri sapientiæ profunditatem, per quam cognovit, & contessus est secreta Paradisi, & divinitatis. Tues, inquitiple, Christus Filius Dei vivi. Matt. xvi. 16. O qualis doctrina ab uno qui erat sine litteris, & sine humana doctrina. Sed hoc fuit per revelationem Dei ratione sui amoris: natura enim amantium est, ut secreta corum ad invicem communicentur. Sapientia sancti Petri talis fuit, quòd bis convertit septem millia hominum, nobisque missit duas pulchras Epistolas, sublimibus mysteriis, & devotis instructionibus admodum refertas. Sapientia etiam sua apparuit in hoc, quòd superavit Simonem Magum. Nec decet ut quis objiciat mihi vituperando Sanctum Petruin, ipium ter Christum negasse; quoniam contrà hoc pono poenitentiam suam festinam, fortem, & integram, & deindè consessius est Deum absque ulla dubitatione ad mortem usque sustinendam coram omnibus tyrannis. Dicam amplius, quòd fervor amoris quem habuit Sanctus Petrus ergà Jesum Christum, occasionem dedit ut posteà eum negaret; per talem enim amorem cecidit in sui præsumptionem. Et ob illam præsumptionem Deus perad meliùs se cognoscendum, & ut posteà esset firmior, non quidem in se, & de se; sed in virtute Domini nostri. O tu, qui vituperas Sanctum Petrum, quia negavit Magistrum suum, vel qui per hoc peccata tua vis excusare! Considera, que no quo que que que que que vis excusare! Considera, que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que no que n aspectum Jesu Christi, subito ad amarishmam conversus fuerit pœnitentiam in ploratibus & continuis gemitibus. Et nos post peccata nostra, per quæ Deum de facto negamus, quid facimus? Quomodò convertimur? Sed quomodò nolumus converti, nec monitione, nec adversitate, nec prosperitate, nec subitò, nec tardè: fuperbi etiam, ratione virtutis sua, vel sanctitatis, sunt per hoc exemplum confusi. Stulta præsumptio cordis corum est recte recisa, & clare videmus pro hac vita nullum nos citò laudare debere, nec citò condemnare; nescimusenim quid nobis suturum sit: qui ie firmum existimat, caveat ne cadat. Aliqui, ut culas, eo quòd de Sancto Paulo fuerat reprehensus, quòd non ambularet recto itinere in doctrina Jesu Christi. O tu, qui ita dicis, & hoc allegas, certè laudas Sanctum Petrum quod ipse qui Papa erat, & universalis Ecclesiæ Pastor, passus est redargui, & reprehensionem sustinuit patienter, obedivitque humiliter: quod est contrà multorum superbiam, qui nolunt quantumcunque fuerint parvi, redargui, aut corrigi. Quamvis (ut verum dicatur) Sanctus Petrus non peccaverit mortaliter. Sed non erat expe

diens populo pagano qui convertebatur, Sanctum Petrum continuare conversationem suam cum Judæis, ut incoeperat, eorum observando cerimonias. Et sic San-Ctus Petrus (ut opinor) potius fuit reprehensus, ut sibi caveret tempore sequenti, quam ob culpabilem defectum temporis transacti. Et assentior, Sanctum Paulum justè reprehendisse Beatum Petrum, sine hoc, ut crimen aliquod Sancto Petro imponatur; sed ad magnam suam laudem, quemadmodum dictum est. Exemplum de Moyse, qui argutus fuit à Jethro. De-A mùm considero quòd mundana aliquorum carnalitas est tam profunda & rudis, & Fides adeò extincta, quòd aufi fuerunt vituperare Sanctum Petrum & Sanctum Paulum ratione mortis quam ignominiose receperunt, ut talibus videtur. Undè dicunt amorem Dei non admodum esse eligendum, si omnes qui

cum amant, ad mortem dedat.

Otu cæce per carnalitatem, si cogitationis tuæ oculos possis aperire, & videre in lumine veræ Fidei bonum præmium, regnum & gloriam quam intrarunt sancti Petrus & Paulus; confiteberis hanc mortem esse consummationem, persectionem, & omnium virtutum suorum remunerationem: in hoc enim similes facti sunt Magistri sui Christi, qui sine Passione ad fuam non pervenit gloriam. E diverso, metuenda nimis est, & horribilis, majorem in modum, mors peccatorum, quantumvis vi deatur honesta; cadent enim in momento in damnationem æternam. Reverà qui benè confideraret hos duos modos mortis, malediceret morti peccatorum, & benediceret morti Sanctorum, desiderando ficut Balaam, Num.xxIII. 10.& dicendo cum Propheta: Nimis honorati sunt amici tui Deus.Ps.cxxxvIII.17. excellenterque in honorem positi sunt. Excellenter profectò positus es in honorem, & Pastorem sanctæ Ecclesiæ, sapientemque Gubernatorem, gloriose sancte Petre. Velis igitur nostrûm recordari, qui in his inferioribus sumus tanquam misellæ oves tuæ in variis infirmitatibus & continuis periculis. Aliqui dati funt gutturi infernalis lupi ut strangulentur. Alii cadunt in fovcam iræ, vel impatientiæ. Alii combusti sunt & incinerati per malæ concupiscentiæ calorem. Alii afficiuntur scabie pigritiæ, & sunt veluti frigoribus obducti. Alii franguntur spinis avaritiæ, & sic de aliis periculis. Respice nos, Domine, & Pastor, in misericordia, in memoriam hujus respectus quo te Jesus Christus respexit, cùm te ad poenitentiam convertit. Tuam novisti fragilitatem, & humanam fragilitatem: adeam namque meliùs cognoscendam in te & in aliis permisit Deus te desiccre. Subleva ergò nos, & adjuva hanc nostram fragilitatem. Da nobis per tuam intercestionem, omnimodam veniam pænæ & culpæ. Concede nobis certam expectationem in divitiis & præbendis Paradisi. Reclude & aperi nobis portas modò per gratiam, & postmodum per gloriam, ut experiri pos-simus de facto, quod modò spe tenemus & credulitate, quòd nimis sunt honorati omnes qui à Deo sunt amati.

Prætereamus multas quæstiones, quæ hîc fieri possent de autoritate Sancti Petri, & suorum successorum, & convertamur ad Sancti Pauli laudes.

#### DE LAUDIBUS SANGTI PAULI.

SI mihi esset inteilectus & lingua Angelis similis, nil tamen dicere possem sufficienter & dignè, secundùm virtutes, excellentias, & merita gloriosi, & honorati amici Dei, sapientis amatoris sancti Pauli, hujus Ecclesiæ Patris & Patroni. Meritò itaque clamare possumus: Nimis honorati sunt amici tui Deui. Sanctus Joannes Chrysostomus exponit omnem virtutem sublimis & clari ingenii sui, suamque eloquentiam summam ad laudandum Beatum Paulum, & magnificandum in septem Sermonibus, Seu Homilis. Nihilominus tamen sponte satetur, quod magnitudo laudum tuarum, ô gloriose sancte Paule, prorsùs suam superat eloquentiam. Et in hoc laus tua honorabilis excellentior oftenditur, quòd nullo modo intelligi possit, aut comprehendi. Loquamur tamen de Sancto Paulo aliquid: quantumcunque sit dissimile gloriæ & dignitati suæ, non expedit omninò subticere. Et dicamus quòd si amici Dei debent & fint admodùm honorati; Sanctus Paulus in hoc habere debet excellentiam; quemadmodùm qui se declarat opere perfectum, legitimum, & ardentissimum inter ceteros, & fidum amatorem. Opus enim amorem declarat, ipse abundantiùs aliis laboravit. Mujorem hac charitatem nemo habet, ut dicit sanctus Joannes, quam ut ponut quis animam suam pro amicis suis. Joan. xv. 13. Sanctus Paulus non modò animam suam posuit pro amicis suis, sed millies pro illis qui eum persequebantur, verberabant, & tormentis afficiebant, adeò ut desideraret separari à Deo, & ad

suam retardari gloriam ad cos salvandos. Non quidem quòd separari voluisset à Deo per æternalem damnationem, sed benè voluit retardari à salvatione sua ob amorem quem habebat. Certus sum, inquit, quòd nec mori, nec vita, nec Angeli, nec principatus, nec virtutes, nec prasentia, nec futura, nec fortitudo, nec altitudo, nec alia humana creatura me separare poterit à charitate Dei, que est in Chri-Bsto Jesu Domino nostro. Rom. VIII. 38. 39. Posteaquam ergo Sanctus Paulus præponebat amorem Dei omnibus aliis rebus, sive in coelis essent, sive in terra; Deus qui est amicus liberalissimus, & qui multò plus reddit amorem iuum, quàm sit amor quo ipse amatur. Nonne meritò honorare debuit Sanctum Paulum? Certè sic: & sic fecit tàm in cœlo, quàm in terra, quemadmodum conspicitur Sanctum Paulum per universam Ecclesiam, immò universam terram laudatum esse & glorificatum. Honor & gratia Dei in hoc apparuit, quod, ipso mediante, per medium unius solius hominis, tam subitò converti voluit mundum ad Fidem suam & Legem, contrà omnem furiosam tyrannorum potestatem, contrà omnem sapientiam & irrifionem Philosophorum, contrà omnem nifum & scandalum Judæorum, contrà malitiam & perversam cautelam damnatorum inimicorum; quamvis ea Lex admodùm contraria tuerit consuetudinibus, & quo ad naturam: consuetudo enim æquivalet naturæ. CErat etiam Lex difficillima creditu, propter hoc quod superat omnem rationem, & prohibet omne quod potest amari, appretiari, vel desiderari. Pro honore, prædicat ignominiosum tormentum crucis & mortis amarissimæ; pro divitiis paupertatem; pro deliciis abstinentias, jejunia & sobrietatem; pro potentia & dominatione omnem humilitatem & subjectionem. Attamen dedit Deus talem honorem & gratiam Sancto Paulo, ut fine magna eloquentia, fine argumentis in humanæ sapientiæ persuasionibus, sine potestate terrena, sine compulsione per factum; ille qui erat sæpè pauper, positus in catenis & carceribus, convertit ad se & ad Legem suam multas mundi partes. Quod non fuit minus miraculum, sed multo majus, quam si aliquis simplex homo, debilis, sine armis constitutus & subsidio, superaret & vinceret magnam aliquam patriam fortem, ac benè coadunatam, ad resistendum undequaque, & quæ ad se tutandam omnem apponeret potentiam, studium & diligentiam. Si in tali aliquo casu judicaretur clare hoc esse miraculum, Dei virtus & operatio divina; non mortalis ullus est, qui ambigere debeat quin ea conversio quam fecit Sanctus Paulus, in tam brevi tempore, per tot & tantas patrias, invitis quibuscunque contradicentibus, qui erant innumeri, fuerit per singularem gratiam Domini nostri. Et hoc tunc fatebatur Sanctus Paulus, dicens se gratia Dei id esse quod erat; modò dicebat se non solum laborasse, sed gratiam Dei secum; & interdum dicebat se

posse omnia facere in virtute illius qui eum confortabat, videlicet Jesu. Et hîc sumo tres considerationes morales ad laudem Sancti Pauli, & nostram instru-

#### Prima Consideratio.

In persona Sancti Pauli est majus & evidentius mita visibiliter fecerit miracula, resuscitando mortuos, sanando infirmos; in persona sua majus suit miraculum, quàm sanare ægrotos, aut resuscitare mortuos. Dicunt Doctores, & verum est, admirabilius esse, & factum majoris potestatis, convertere & instruere aliquem peccatorem, quam ex nihilo formare mundum: creando enim mundum nulla est resistentia; peccator verò contrarius est justificationi suæ. Et sic infirmitas & mors animæ quantò sunt damnabiliora & magis fugienda, tantò est major gratia sanare animas, eas resuscitando, quam corpus. Sanctus Paulus ergò cùm sua prædicatione converterit de hac morte ad vitam gratiæ & virtutum tam magnum populum, nec adhuc cessat quotidie per scripturas suas convertere: certissimè judicare potestis miraculum quod est in & de persona sua per gratiam Dei & singularem, potestatem. Et in hoc concordant expresse Sanctus Augustinus, & Sanctus Gregorius. In quo nobis ostenditur, magis nos desiderare debere, & potiùs laudare, facere diligentiam ad reducendos ho-B mines peccatores ad viam salutis, & bonam vitam, quàm facere miracula.

#### Secunda Consideratio.

Non dici potest Fidem nostram intantum esse præpositam & exaltatam tam generaliter, sine maximis Dei miraculis. Si enim neges aliqua suisse sacta ad extrà miracula talia, qualia certè affirmant historiæ; in hoc tamen singulare est miraculum, quòd sine miraculo tam magnus & talis populus, talique modo huic se submiserit credulitati; divites, pauperes, docti, per illiteratos homines conversi sunt, & præcipuè per eos quos ipsi trucidabant; & dimittendo gaudia, voluptates, honores, & assuetas delicias, ac viniendo ad mortem, & hoc totum interdum subito, & veluti in uno momento, secundum quod ostendit etiam hujus Sancti Pauli, de quo loquimur, conversio, qui de perse-C cutore & lupo rapace, fuit fine mora mutatus in defensorem & ovem amicabilem.

## Tertia Consideratio.

Sanctus Paulus est in testimonium & probationem Fidei nostræ taliter ut sufficere debeat unicuique homini ad ipsam benè credendam, & ad subdendum omnem intellectum suo servitio; ostendit enim eam sa-cto & verbis in se, & in aliis. Sed dicet mihi aliquis; quare Deus non facit unicuique talem gratiam, & tale miraculum, ficut fecit Sancto Paulo, quòd fi fic faceret, unusquisque converteretur. O homo, qui sic loqueris ut dicis, & vis (ut videtur) ut non creda- D tur in Deum, vel ad Legem suam per alterius hominis prædicationem, aut per quodcunque aliud medium, nisi per novum miraculum ad uniuscujusque conversionem, & fic omnis sodalitas & societas hominum ad invicem periret : non postularetur à mortali Regeres talis, ut fine medio aliorum, qui sunt sui subditi, publicaret & denunciaret Leges suas, & Decreta; quemadmodum dicit Sanctus Dionysius ex Gallia, quòd inferiora ad superiora reducuntur per media. Prætereà rogo hunc qui ita loquitur, qualiter sciat Paulum hoc & illo miraculo fuisse conversum? Si dicat, Tomi III. Pars III.

hoc se credere per historias scriptas; postquam ergò talem habet credulitatem sic factum suisse, quare non se convertit sicut Sanctus Paulus & alii. Si propter hoc se non convertat, nec se converteret si talia noviter fierent; non magis reputarentur quàm mundi mirabilia, quia funt assueta. Vidimus de pluribus & in pluribus, quòd per ostensionem cujuscunque miraculi non fuerunt facti meliores, sed perversiores & obstinatiores in eorum perversis voluntatibus & stultis raculum quam ad extrà: quamvis Sanctus Paulus mul- A credulitatibus, atque falsitatibus. Hoc patuit in Pharaone, & in multis Judæis, intereà etiam in compluribus hominibus. Auferamus ergò tales omnes præsumptuosas curiositates, nec sumamus excusationem in malitiis nostris. Faciat unusquisque quod debet ergà Deum, & amorem suum, absque resistendo ejus gratia, & secretie motioni, & ipse perficiet residuum. De Lege namque communi unum non fit sine altero in justificatione peccatoris per pœnitentiam; nec gratia fine voluntate, nec voluntas fine gratia. Et in hoc est meritum, quòd voluntas concordat gratiæ. Exemplum de magnete, quæ attrahit ferrum; sic Deus animam. Hoc conspicitis in Sancto Paulo, qui mox in vocatione & præventione Dei, respondit aperiendo ostium sui consensus: Domine, quid me vis facere? Act. 1x. 6. Addebat ergò gratiæ bonam voluntatem. Et sic nos facere possumus per merita & intercessiones hujus de quo loquimur, ut connumeremur inter amicos Dei, & per ipsum dignè honoremur.

Dicamus ulteriùs, hunc nil mentiri, qui appellaverit Sanctum Paulum pulchrum & clarum mundi solem, & qui hunc ei tribuerit honorem. Si enim corporalis sol, quem extrà cernimus, expellit adventu suo omnes obscuras tenebras, nobisque restituit undique lumen & calorem; pari modo actum fuit in nova sancti Pauli nativitate, quæ in ejus conversione facta fuit, cùm per subitam claritatem cœli extrinsecè fuit excæcatus, ut meliùs ad intrà videret in anima; & tunc, tanquàm in aurora diei, errores & tenebrosæ idololatriæ Judæorum & Paganorum cæperunt magnoperè abscedere, & deficere.

Sanctus Dionysius ex Gallia, qui tunc temporis erat Athenis, nonne paulò post à sole hoc illuminatus suit? Reverà sic; per quod quidem clarum lumen tota Gallia fuit & est conversa à tenebris & ignorantia, in veræ Fidei & veræ scientiæ splendorem. Est igitur Sanctus Paulus specialis Patronus & Magister hoster, inquantùm nobis ostendit, & ad utilitatem nostram docuit talem discipulum, qui esset Magister noster, Doctor & Apstolus.

Gallus ergò specialem reverentiam & devotionem debet Sancto Paulo, postquam ostendit talem nostræ conversionis causam. Sed ulteriùs considero Sanctum Paulum non potuisse ampliùs obscurari, aut impediri, quin expanderet suæ doctrinæ radios, per tyrannorum persecutiones; non aliter quam sol materialis non potest lædi ullis radiis: de quo dicit Seneca, quòd traherentur sagittæ suæ contrà solem: immò quantò plùs premebatur Sanctus Paulus, tantò plus se monstrabat & dilatabat undique. Et sicut sol clarus & lucens in se, gravat & displicet illis, si aspiciant, qui oculos habent infirmos aut impeditos, aut qui se dedunt pudendis factis.

Non aliter reperio aliquos voluille arguere Sanctum Paulum, non quidem ratione reprehensionis, vel vituperationis quæ in co esset; sed propter obscuritatem & malitiam intellectûs ad voluntatem talium reprehensorum. Quidam opposuerunt Sancto Paulo, quòd timeret mortem, & interdum fugeret, & ideò eum redarguere volcbant de timore & inconstantia. Sed dico cum Sancto Joanne Chrysostomo, quòd timere mortem, aut tormenta, non est peccatum, vel vituperium; sed facere malum & peccatum propter aliquem talem timorem, est vituperandum, & reprobandum. Non co modo fecit Divus Paulus, V v v v

immò recessit, cum recederet per magnam virtutem, ad melius proficiendum post vitam suam; quemadmodum bonus aliquis miles, vel socius evitabit ictum ad melius feriendum postmodum. Nec hoc reprobandum est; sed esset stuita præsumptio aliter sacere. Hoc confilium dedit Jesus Christus omnibus Discipulis suis, quòd cùm aliqui persequerentur eos in una civitate, fugerent in aliam. Quod autem hæc causa fuerit in Sancto Paulo, patet per hoc, quod exposuit se tunc & posteà constanter omnibus periculis, immò quòd desiderabat mortem. Quòd autem sugiebat, non erat propter seipsum, sed ad ducendum alios ad vitam bonam, & salvationem. Timebat ne satis cum magna societate Paradilum ingrederetur, noluit esse sine suis filiis; exemplo piæ Matris quæ stabit antè portam magni Regis, desiderabit quidem intrare, ut in gaudio sit & securitate, nunquam tamen intrat quoadusque secum adducere posset filium suum quem nutriret & portaret, si sine silio suo cam recipere vellent. Prætereà Sanctus Paulus quando effugit per muros cujusdam civitatis, fuit consilio & hortatione fratrum suorum, & tantum suit mirabilius & memoria digniùs, quod is qui erat tam fervens & ardens pati mortem & passionem propter Jesu Christi amorem, sibi consilium dare permiterit, reverenterque, & humiliter obedierit. Et hîc, ultrà laudem & defensionem Sancti Pauli, habemus doctrinam nobis cavendi, ne cadamus in pericula aut tribulationes sine necessitate, vel utilitate nostra, vel aliorum, quantumcumque parati simus mori, & hunc contemnamus mundum. Non tantum insistamus capiti nostro, judicio, vel devotione, ut aliorum non credamus confilio, quamcunque spem boni in nostro habeamus incorpto; alioquin caderemus facile, & falleremur per inimicum, qui se mutat, & transformat (quemadmodum dicit Sanctus Paulus 2. Cor. x 1.14.) in Angelus lucis, id est, in similitudinem magni boni suam celat malitiam, citiùsque fallit & periculosiùs, quàm si fallaciam suam apertè monstraret; & summum in hoc casu remedium eil humilitas, quæ se subdit alieno credere consilio. Exempla hujus rei numerosa sunt in vitis Patrum & sancta corum doctrina; quamvis sancta amoris natura sit, quòd attrahat, & rapiat amantem ad amatum, tantoperè, ut de re alia nec curam habeat, nec timorem, nec pudorem. Non minus in hoc est conditio amoris Dei, & credit consilio, & placida est, & dulcis, exemplo ferri ardentis; alius verò non. Alii C credunt vituperare Sanctum Paulum, proptereà quod Interdum se laudabat, & interdum vituperabat, contra Philosophorum doctrinam, dicentium, Aliquem se non laudare debere, nee culpare. Interdum recitabat revelationes suas, & se plus laborasse quàmalios. Aliquando dicebat, se esse minimum Apostolorum, & quòd non esset dignus vocari Apostolus, quia persecutus esset Ecclesiam Dei. Dicebat etiam se esse primum inter peccatores, nec se quicquam judicare scire, nisi Jesum Christum crucifixum. Et alibi se laudat (ut videtur) omninò contrario modo. Quid hîc dicemus? Negabimusne hæc, an potius concordabimus? Concordabimus ad excellentem Sancti Pauli laudem. Per hæc enim monstrantur nobis multæ in eo virtutes, scilicet magnificentia in suis laudibus, & humilitas in sua vituperatione. Nonne habemus de Domina nostra, quæ se reputabat parvam ancillam, centiæ, quod consentiret se fore Matrem Dei. Ideò dicamus hîc, quòd laudare se per vanitatem & sui complacentiam, est admodum vituperandum, & est reprehensio, seu culpatio similis reprehensioni ipsius Luciferi, qui voluit furari gloriam Dei justi Domini sui. Sed laudare se propter necessitatem, & ad proficiendum alteri, & omnino pro gloria & laude Dei, est prudentia & magnanimitas, modò veritas ubique servetur. Sie fecit Sanctus Paulus: quia stulti apo-

stoli eum repellere volebant, veluti hominemassine autoritate, ne in ullo fides ei adhiberetur; proptereà compellebatur dicere, per quam, & cujus autoritate prædicabat Evangelium, & Fidem quæ ei fuerat revelata. Quis est hic innocens, cui si imponeretur ipsum esse homicidam, aut surem, quin posset sinc offensa & superbia respondere, se esse innocentem, & hoc monstrare? Quare ergo sic facere non potest Sanctus Paulus, viso quòd clarè ostendit se aliorum impultu, & se invito dicere aliquas res, quæ in fuam vertebantur laudem: non quidem ad se laudandum, quia omittebat majorem partem dicendam; sed hoc erat ad cos, quibus scribebat, ædificandos in bona credulitate, contra adversariorum falsitatem. Et utinam omnes qui vellent hîc sumere exemplum se vanè laudandi, tam sobriè secundum causam & exigentiam uterentur, ficut Sanctus Paulus. Sed non unuiquisque talem habet virtutem, & discretionem. Ideo securius est semper suas celare virtutes, quas quis haberese credit, diligentiùs quam alii celent corum vitia, nisi in casu necessitatis; vel ad habendum consilium de eo qui ipsum dare sciret, sicut in Confessione. Et in hoc conspicitis differentiam inter virtutem magnificentiæ & tuperbiæ vitium. Nam superbia dumtaxat propriam quærit laudem, sive bonum alibi evenire debeat, sive non: magnificentia verò omninò per contrarium, solum habet oculum ad utilitatem alterius, & ad honorem Dei, taliter quòd si illa commoditas æquè benè evenire deberet personale vituperium incurrendo, vel ut gloriam illam haberet alius; non tamen ob id desineret sacere quod facit. In tali verò casu superbia omninò benè operari conaretur.

Accedamus ad Beati Pauli humilitatem, quam nonnulli in vitium vertere voluerunt, vel mendacium. Et dicamus veraciter, quòd nemo debet sine causa seipfum culpare; hoc enim esset stultitia, vel vanitas pejor interdum quam sit seipsum laudare. Sed quando Prædicator aliquis instruere debet alios verbis, aut scriptis, sæpè necessarium est diversis uti modis; exemplo boni Medici, qui dat diversas receptas, sæpè etiam contrarias, secundum oppositas varietates infirmitatum. Sanctus Paulus ergò, cujus erat docere omnes virtutes, & præsertim humilitatem, quæ est fundamentum fine quo omnis cumulus virtutum inane quiddam est & pulvis ad ventum; nonne poterat & debuerat hanc in se monstrare humilitatem? Ita: tàm ad eradicandam aliorum superbiam, quàm ad declarandum qua intentione alibi se laudabat. Fateor hic esse mirabilia miracula, quæ per veram siunt humilitatem; suntque incomprehensibilia ab his qui nolunt credere alteri, nisi quod senserint.

Tria in speciali sunt miracula, secundum tres Theologicas virtutes, Charitatem, Spem & Fidem. Intelligite quòd miraculum fiat per humilitatem, secundum Charitatem: quantò enim plus profecerit persona in bono, & Deiamore, tantò & culpabiliorem, & indigniorem censebit se esse quoad se, & facta sua ut ametur à Deo. Quæ quidem opera & facta immunda reputat, spurca, & corrupta, ac maculata ad fimilitudinem pan-ni pleni sanguinis. Hoc judicium habebat Sanctus Paulus, quando judicabat se primum inter peccatores. Videbat enim exvivaciter, clarèque sentiebat proprios suos defectus, & quòd de se erat indignus à Deo amari, sicut alia creatura quæcunque, quantumcunque esset & nihil, sui judicio? Quæ tamen tantæ suit magnisi- D peccatrix: ad gratiam suam omne bonum quod erat in coreferebat, nihil retinendo prose, vel gloria sua. Per oppositum ad id quod faciebat Pharisæus, cui fimiles erant quos reprehendebat sanctus Paulus, dicens: Quam gratiam habes, quam non à Deo accepisti? & s accepisti, quid gloriaris quasi non acceperis? 1. Cor. IV. 7. Per hanc confiderationem accepit Sanctus Paulus veram in se humilitatem sine sictione, quæ reputatur à su-perbis tanquàm mendacium. Quantò ergò magis proficiebat Sanctus Paulus in Charitate, tantò se indignio-

# Sermo de Sanctis Petro & Paulo

rem judicabat quoad se, & dese. Optimè enim norat gratias quæ in se erant, magis esse laudandas quam peccata quæ erant in aliis: sed non accipiebat partem in hac laude, immò omnia attribuebat Deo, & se reputabat magis ergà eum obligatum. Sed præterea quale, quæso, miraculum facit humilitas in spe? secreta Dei Judicia, qualiter ex voluntate libera aliquibus daret gratiam & gloriam; alios verò dimittebat, & reprobabat, de quo exclamavit: O altitudo divitiarum sapientia & scientia Dei, quam incomprehensibilia judicia tua & investigabiles via ejus. Rom. xI. 33. San ctus Paulus videbat simul maximam mutabilitatem humanæ creaturæ, modò de bonitate in malitiam, de malitia in obstinationem; nihilominus tamen affirmabat se habere certam spem salvationis suæ, & quòd nec mors, nec vita, separatura esset eum à charitate. Mirum est hic invenire certam spem, in tamincerta mutabilitate; sed hoc est, quod anima stabilitur nullo modo in seipsa, sed in Deo, veluti omninò in ipsum labendo, supraque suam ordinationem & misericordiam; tunc anima ulteriùs cadere non potest, nec ad alium se movere locum. Ideò secura est & certa, postquam Deus eam sustinet, nisi ipsamet per propriam se amoveat stultitiam.

Videamus demùm humilitatis miracula in materia Fisciat & judicet hoc esse supra omne suum judicium, & naturalem rationem. Propter tales tamen quascunque apparentias non movetur in contrarium, supposițo quòd intellectus benè sciat rationes factas pro Fide non esse claras, aut evidentes, & minus quam contrarias rationes; credit tamen eas firmiùs quam principia, vel veritates per naturam evidentes. Et hoc erat in Sancto Paulo, cum dicebat, nil se judicare scire, nisi Jesum Christum, & hunc crucifixum, 1 Cor.11.2. hoc est, nisi Fidei nostræ veritates, tanquam aliæ veritates, non essent scientiæ, respectu talium veritatum, vel talis fortitudinis, aut firmitatis. Concedat Deus quòd per experientiam, & doctrinam fancti Spiritus concipiamus in nobis hæc tria miracula, alioquin ea facere non possumus; diligentia enim humana non sufficit: & tunc benè intelligemus quomodò fanctus Paulus fine fictione se humiliavit ex parte una, & sine vanitate ex altera parte sese laudabat. Et in hoc excellentissime honorati sunt

omnes hi qui à Deo sunt amati. Finaliter aliqui voluerunt culpare Sanctum Paulum, quia alios diffamabat, vocando eos stultos & insensatos, C ges in Regno cælorum: est pulcher honor, & sie prointerdùm malas bestias, & alia hujusmodi; alios verò commendabat & adulabatur eis, quemadmodum apparet his qui culpant eum. Aliquibus erat nimis lenis, aliis verò asper nimiùm & crudelis; ut huic quem tradidit sathanæ, & cognato Barnabæ, quem secum recipere recusavit. Sed exemplo Medici & Chirurgi intelligemus, quemadmodum secundum diversos casus, Sanctus Paulus mutare debebat prædicationem & correctionem, quàmvis non asperè puniret sine maxima compassione, & absque miscendo simul dulcedinem in fletu, & amicabilibus verbis: exemplo pii Patris, qui filium suum stultum & insensatum, quamvis corrigat, aut verberet, omne tamen hot est per amorem & compassionem, & quantò durius supplicium sumeret Pater de tali filio, tantò majorem haberet compassionem, fine indignatione, aut absque quærendo vindictam. Pari modo faciebat Sanctus Paulus adversus per-fecutores & peccatores incorrigibiles fibi nocentes & D aliis. Dici solet quòd nimis pius opilio oves suas faceret scabiosas. Certè Sanctus Paulus nullam habebat adulationem; nullo enim modo finis malus erat, neque propter temporalem, nec propriam commoditatem; sed ad attrahendum in omni benignitate quoslibet ad viam veritatis. In hoc enim sæpenumerò multò plus proficit dulcor, quàm rigor; modò dulcor ille fine fraude sit & absque malitia. Proptereà dice-Tomi III. Pars III.

bat se fuisse tanquam nutricem quæ regit pueros suos in omni dulcedine, secundum eorum capacitatem; sicut nutrix interdum impersecte loquitur, ei balbutiendo, ad condescendendum & estingendum filiisuiverbum: aliquando masticat suam escam; posteà sedet ad terram; deinde arridet ei; postmodum plorat, & Conspiciamus hoc in Sancto Paulo, quem non latebant A breviter, se facit puerum cum suo puero. Pari modo legimus de te, ô piissime Sancte Paule, quòd monstraveris te, & mutaveris omnibus modis cum quibuflibet personis, parvis vel magnis, divitibus vel pauperibus, privatis vel extraneis, sapientibus vel stultis, jocundis vel tristibus, amicis vel inimicis, ut omnes eas jungeres Jesu Christo. Noveras vivere in divitiis abundanter, & in egestate modice, sive esset in gaudio, sive tristitia, in prosperitate vel adversitate, sive in laudibus aut vituperiis, semper mutabas gestum tuum ad extrà; in reliquo verò firmus permanebas aut stabilis, idemque quoad Deum & amorem ejus, quemadmodùm rota volvitur circà axem ejus. Admodùm igitur mirandum erat videre talem mutabilitatem stabilem, & stabilitatem mutabilem. Sed in hoc & similibus modis laudati sunt & honorati qui à Dco sunt dilecti. Et quia divus Paulus hujusmodi non amisit compassionem, & misericordiam; ideò eò persectiùs est in Paradiso. Fiducialiter eum deprecemur ut nos nutrire velit, & regere veluti proprios filios suos, dei, cum intellectus prorsus se ei subdit, quantum cunque B aut orphanos, quoadusque creverimus, & persecti fuerimus in amore Dei, confirmatique in gloria. Dicamus adhuc, quòd si Isaac benedicendo silium suum Jacob, comparavit eum horto pleno, cui Deus dedit benedictionem; multò excellentiùs istam vertere possemus similitudinem ad laudem Beati Pauli, qui in se habuit omnia virtutum pulchra plantaria, ficut aliquis hortus, immò tanquàm terrestris paradisus, & sine curiosa virtutum ad plantas vel slores applicatione. Convertamus breviter nostræ considerationis oculos per dona & beatitudines, quibus repleta fuit benedicta anima Sancti Pauli, veluti hortus pulcher, plenus, & benedictus. Et videbimus in eo quod dicit Propheta per admirationem, de omnibus Dei amicis: Nimis honorati sunt amici tui Deus. Ps. CXXXVIII. 17. Unaquæque enim beatitudo suum habet præmium, fuum donum, fuum honorem, & fuum pretium, eòque perfectius quantò ipsa majoris est perfectio-

Locuti jam sumus de sancti Pauli humilitate & spiritus paupertate, per quam amici Dei facti sunt Remisit Jesus Christus. Hæc ergò paupertas spiritus, ubi fuit magis, profundiù sque irradicata, quàm in sancta anima Beati Pauli, qui se reputabat primum inter peccatores; qui continuè erat in timore & tremore, qui cunctas terrenas contemnebat divitias, quas reputabat stercora & lutum; qui propriis laborabat manibus, ad se & suos nutriendos, non utendo autoritate capiendi temporalem victum, quibus spiritualia seminabat bona? Non enim potest haberi plenaria magis & honorabilior dominatio super omnes res terrenas, quam per plenum & perfectum omnium contemptum, & elevationem amoris sui super omnia. Habemus clarum argumentum Sanctum Paulum fuisse Dominum, qui omnia habebat & nihil possidebat, secundum quod dicit de se & sibi similibus; glorificando Deum, omnia sua esse, & omnia se habere. Diviti huic paupertati non comparanda fuit illa quæ erat Diogenis, vel Fabricii, vel aliorum, qui in hoc per historias laudantur & Philosophos. Censebantur esse divites, quia nihil cupiebant, & bono quidem jure: hic enim ditior est qui minus cupit. Quid sunt divitiæ, vel rerum copia, nisi nihil cupere? Dives es, non appetas quicquam, dices, mihi sufficit. Si sufficit, dives es, quia nihil tibi deest. Talem sufficientiam habuit San-Etus Paulus. Amabat Deum in parte sua, hoc satis crat, fibique sufficiebat.

Vvvv 2

Prætereà de pietate & mansuetudine veri amatoris Sancti Pauli ergă omnes, quis satis loqui posset? Nonne habemus, quòd nominabat se Matrem & nutricem, quæ nutriebat & lactabat omnes eos qui convertebantur. Et ob hanc virtutem Deus hunc ei contulit amorem, ut sit possessor terræ, id est, Dominus illius, modo quidem supradicto: vel per terram hic intelligitur terra viventium in Paradiso: aut hæc terra est proprii corporis sui, quam in pace tenuit. Quæ est Mater, vos interrogo, quæ vellet sustinere pericula & fatigationes ad suos enutriendos filios, quæ sustinuit divus Paulus ad homines salvandos, ut traheret eos ad Dei amorem, per mare, per terram, per frigus, per calorem; in fame, in siti, in carcere, in catenis, in verberibus, in objurgationibus uique ad mortem sustinendam? Invenirentur paucæ Matres, quæ pro filiis suis tales sustinere vellent pænas. Et in hoc habere debemus spem & fiduciam, quòd misere.. bitur nostri, si devote eum rogaverimus, cum ostenderit talem amorem ergà eos qui ipsum persequeban-

Sed ctiam scientia Sancti Pauli clarò monstrata suit in omni modo moraliter vivendi, sive sucrit in una singulari persona, quæ dicitur ethicorum scientia, vel monastica; sive in una domo, quæ nominatur œconomica; sive in civitate aliqua, aut Regno, quæ dicitur politica. Ostendit se persectum in doctrina Epistolarum suarum: quantumcunque enim viderit secre- B ta cœlorum, & virgo esset, non dedignatus est tamen descendere ad ordinationem gubernaminis Matrimonio conjunctorum, & aliorum. Et ob hanc scientiam quam habuit de factis mundi, erat in continua querela & gemitu, propter eos quos considerabat desectus. In hoc enim dicit veritatem Salomon, quòd qui plus habet scientiæ, plus habet & doloris, quod significabat Sanctus Paulus in multis suis Epistolis. Nunquamaliquis tam diligenter & amarè pro suis flevit peccatis, sicut sanctus Paulus slebat pro alienis. Et modò confolationem recepit; vult enim omninò fine dolore, quod Deus vult. Nec etiam in hac vita dolor suus talis erat absque maxima consolationis interdum receptione. Quid dicemus de fortitudine & constantia fancti Pauli, & desiderio justitiæ? Rectè verificatur in eo, quod fortis est dilectio ut mors; Cant. viii. 6. dileanimam separat à corpore. Qui compararet virtutem & fortitudinem corum qui fortes appellantur, inveniret quòd in hac virtute Sanctus Paulus eos superavit, sublimiùs quam cælum ipsam terram. Non fine causa Deus eum vocavit Vas electionis ad portandum nomen suum & vexillum coram Regibus, Principibus, & Filiis Ifrael. Act. IX. 15. Et quemadmodùm quantò ignis majorem habet materiam, tantò plùs incenditur, & fortior efficitur; sic Sanctus Paulus omninò Dei amore incensus, inflammabat eos quibus jungebatur; adeò ut amoris sui flammam usque ad cœlum jaceret, immo verò altiùs; quia ad Deum usque, absque hoc ut adversitatis aquæ cam deorsum pellere possent; immò quantò plùs quidam hunc ignem depellere nitebantur, tanto plus se salvabat, & ascendebat. Et modò desiderium suum satiatum est & repletum fonte vitæ & justitiæ. Fuit etiam rationabiricordia. Dabat enim omnibus non modo divitias, vel bona temporalia, ad extrà; sed & corpus suum, & animam, non solum semel, sed quotidie. Respiciebat in hospitio animæ suæ totum mundum in charitate, docebat, parcebat, incessanter orabat. In qua dulcedine & humilitate rogaverit, & scripserit pro quodam servo fugitivo, qui bona Domini sui suratus suerat, cognoscere possumus per Epistolam ad Philemonem pro Onesimo. Considerate ergo quid facie-bat pro aliis. Laudatur Paulinus, & aliqui alii, quia vendiderunt seipsos ad liberandos alios; & bono jure

landantur: sed Sanctus Paulus majus secit, quoniam se omnino servum tecit ad lucrandos alios Josu Christo. In hoc adimplevit charitatis contilium, qua non quarit que sua sunt, loc est, proprium commodum, sed que Jesu Christi. 1. Cor.xIII.4.5. qui etiam modò benè eum remuneravit benignitate & affectuosissima misericordia. Dicamus finaliter quòd quia amor Dei purificavit amorem Sancti Pauli, & perfecit, Sanctus Paulus clarum habuit intellectum, propter cordis sui puritatem. Fuitque appellatus Filius Dei, propter sepientiam quæ Filio est appropriata, quam inter persectos loquebatur, quam recepit ratione pacis conscientiæ. Has duas promissiones facit Jesus Christus: unam his qui sunt mundo corde, & alteram pacificis. In quo autem major fuisset, quam in co qui projectus erat in incensam fornacem vivi amoris. Nunquam aurum fuit magis purgatum, nec purificatum magis: ideò habuit intellectum suum omnino illuminatum ad Deum videndum: sæpè enim vidit & admodum clarè, cùm fuit raptus usque ad tertium coelum, & vidit secreta Paraditi quæ dici non poterant ab homine mortali, & habuit visionem similem illis qui jam sunt in Paradiso, & similem ctiam huic quam habent Angeli in cœlo, secundum multos Doctores. Et si nos non sufficientem de Deo habeamus cognitionem; quid mirum, cùm simus tam immundi, & prostrati, versique in fimo & luto totius carnalitatis? Quid mirum etiam, si minus conscientiæ pacem & requiem intrà nos habeamus, cum jaceamus in tali immunditia; & nos dedamus ad clamorem & rumorem cujuslibet curæ incertæ, & admodùm nocivæ; modò ad divitias possidendas, & laudes habendas, aut potentiam, aut magnum statum, aut vindictam in hoc mundo? Sapiens amator Sanctus Paulus omnia reliquerat, omnia expulerat, adeo ut mundus ei mortuus esset: & sic nec malum cupere, vel desiderare poterat mundum, non plus quam mortuus; & hæc erat perfecta pax conscientiæ in hac duplici morte, vel mortificatione fui ad mundum, & mundi ad feipfum. Nunquam Eremita in deserto talem pacem habuit & tranquillitatem ad mundi vanitatem evadendam, ficut Sanctus Paulus habuit omnino in medio mundi. Vanitas & voluptas mundanarum rerum non ampliùs conspiciebantur ab eo, ut eas cuperet, quam si nos cineres victio enim animam à mundo separat, sicut mors C deremus, vel pulveres. Et quare? Propter Dei amorem, quem tantoperè diligebat. Et Deus eum prorsùs rapuerat, & converterat in se, seceratque cum omnino spiritualem, & Dei Filium; Vivo, inquit, & non vivo ego, vivit verò in me Christiu. Galat. 11.20. Vivebat amore qui eum in cœlo habitare faciebat, & si non quoad corpus, tamen quoad animam. Proptereà pulchritudo, & digna spiritualium rerum claritas, quæ continuè in anima sua resplendebat, delebat omnem pulchritudinem & claritatem hujus mundi plùs quàm sol stellas. Hinc eveniebat quod Sanctus Paulus magis gaudebat de adversitatibus hujus mundi, de catenis, & sua captivitate, propter confortationem hujus pulchræ contemplationis, quam nos gaudeamus in prosperitatibus, vel coronationibus, & dignitati-

Addamus quòd, quamvis mundus fuerit mortuus Sancto Paulo, & iple mundo; habebat tamen mirale Sanctum Paulum à Deo honorari in magna mise- D bilem delectarionem in singulis, & per omnia quæ videbat, vel sentiebat. Delectationem, inquam, non carnalem, non vitiosam, quia mihi ipsi contradicerem; sed delectationem spiritualem, sobriam, & studiosam. Et quomodò? Benè certè quia in omnibus, & per omnia relucere videbat divinam potentiam ejus, & benevolentiam. Omnibus utebatur ficut filius in aliena patria existens uteretur annulo, si Pater eius aliquem sibi transmitteret. Considerabat quod pro se, & usu suo, talem Deus mundum secerat; nec minus pro co factus suerat propterea quod pro omnibus aliis fimul fuerat creatus: sed multo plus,

plus, eò quod tanta bona sine societate jocunda non sunt. Et quoniam homines, bettiæ, & aves, quæ mundo utuntur, veniunt omninò ad usum uniuscujusque singularis hominis, nisi ipsemet obstiterit: ideò omnes res inflammabant amorem fancti Pauli ad Deum, sicut omnia heu! nos gravant & retrahunt. De mundanis loquor, qui nullum amorem norunt præter mundanum. Hinc est quod sapientes stultos judicamus amatores. Videamus hoc in Sancto Paulo, qui erat percussus, irrisus, & consputus mille modis à mundanis, quemadmodum scientiarum ignarus. Reverà, est principium sapientis hujus amoris, ut quis efficiatur stultus, secundum doctrinam illiusmet Sancti Pauli qui stultus effectus est, secundum judicium stultorum hujus mundi, ut esset sapiens Dei judicio, & Sanctorum Paradisi. Mundani nil curant præter mundanum amorem, veluti porci, qui nil aliud quærunt, quàm lutum. Ideò irrident illos qui ipsum spernunt, judicant inanes & inutiles illos qui apponunt omne cor eorum, ut audiant verba Dei per Scripturam, vel Sermones, loquantur ei per orationes sanctas, & meditationes: sunt que famelici, pauperes, patientes angustiasque ferentes, odio habiti, irrisi propter amorem suum: sed in hora mortis, & in fine, quando videbitur ad lumem veritatis, tunc concipientur fuisse sapientes.

A modò nos Christiani, & nunc scire debemus, dùm B tempus est. Videte, supplico, apertis oculis quis amor major sit, vel eligendus; an amor Dei, an mundi? Qui quidem amor mundi perducit ad ignominiam, & ad tormenta cos qui ipsum ad finem usque tenuerunt. Amor verò Dei per contrarium (sicut videtis. in duobus his amicis Dei Sancto Petro, & Sancto Paulo) perducit ad gloriam & honorem, tam in hoc mundo, quàm in altero: Nec oportet ut dicant mihi aliqui: nequaquàm tales esse possumus sicut Sanctus Petrus & Sanctus Paulus: profectò æquè benè capere possumus huncamorem ad nos, ficut ipsi; homines sumus, quemadmodum ipsi erant. Anima nostra sicut & anima eorum facta est ad Deum cognoscendum, & amandum. Non ergo contemnamus nos, nec decipiamus, nec inhonoremus, nec damnemus, nec scienter perdamus. Sed tales simus, ut connumerari possimus illis qui sunt amati à Deo, & per eum excellenter honorati, per merita & intercessiones Sanctorum Pctri & Pauli, quemadmodum Sanctus Paulus venit ad C possidet, cogit, quamvis aliter & aliter, sicut amor hæconversionem per orationem Sancti Stephani. Quam rem nobis concedat Pater, & Filius, & Spiritus fan-Etus, qui est benedictus Deus in secula seculorum.

Amen.

#### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parissensis

# SANCTO DE BERNARDO

Ad MSS. Codd. Vi&. CCLVI. & Navarr, unum.

Fulcite me floribus, stipate me malis, quia amore langneo. Cant. II. 5.

CRIPTUM est in Epitaphio sponsi & sponsæ, quod ad exercitium divini amoris compositum est, & ab illo cujus nunc Sermonem habituri fumus, divinis verbis expositum, quod & nunc legit

Ecclesia in laudem singularis sponsae Christi Virginis gleriofæ. Cans. 2.

S I non capit amoris verba frigidum pectus, ut Scriptura loquitur (amorote Bernarde.) Si, te codem teste, linguagiumamoris non amans non intelligit plùs quàm Latinus Barbarum; quo pacto spes erit de algido, immò gelato pectore meo, quòd amoris unquam flammantia verba depromat, quòd eloquium ejus sit ignitum vehementer, quòd verbum, instar Eliæ, ut facula ardeat? Necessarius est igitur ignis ille amoris, quem Dominus misit in terram, volens vehementer accendi. Necessarius dixerim, tum vobis ad capiendum verba amoris, tum præcipuè mihi ad illa capiendum simul & loquendum.

Te vero Beatissimum Bernardum esse unum ex consortio ignitorum illorum Spirituum, quos Seraphin Scriptura nominat, ego pia fide tenens, obsecro jam, & oblecto per amorem tuum, quatenus sumpto calculo ardenti de altari illius cujus ignis est in Sion, & caminus in Jerusalem, qui est non cupido falsus, sed verus dilectionis Deus & ignis consumens est, tu labia mez tangens purges. Tu insuper pectora nostra omnia succendas ad amorem illum, quo te olim languisse, & arsisse feliciter, te ducente, infrà docebimus. Exorabimus simul amatricem illam tuam & amatam Deam, quæ quidem decantat: Ego Mater puchræ dilectionis. Eccli: xxiv. 24. Cui supplices præsentamus illud Angelicum. Ave gratia plena &c.

FULCITE me floribus, stipate me malis, quia amore langueo. Cant. 11.7. Vox ista, Viri Patres, & Fratres, vox amantis est. Amantis, non qualiscunque amantis, sed ejus quem vulgus loquitur, qui amat per amorem, qui philocaptus est. Cum verò inter animæ passiones nulla vehementior sit quam amor (ut ab experientia sumpsit Cicero) nulla insuper violentior, nulla rapacior, & quæ minus sinat animam esse sui juris (nam est extasim faciens, ut ait Dionys. 4. de Divinis nomin.) sicut amorem perversum & improbum nullum crimen excedit in vitio; sic amori casto & bono mulla virtus æquatur in pretio. Alioquin quomodò statuisset egregius Doctor Augustinus ex adverso duos amores, bonum & malum, esse quasi totidem præcipuos conditores & rectores duarum civitatum, unius divinæ, alterius diabolicæ, nisi quòd amor bonus inter virtutes, & malus inter vitia principantur? Proindè uterque amor sua actione fervida languere hîc quos reos manifestat in malo, & vox nostri thematis in bono; cùm anima fancta, sponsa Dei loquitur. Fulciteme fleribus, stipate me malis, quia amore langueo.

Et quidem de amore perverso erit secunda pars nostri Sermonis hujus, si hora, & vestra expectatio tulerint, & hoc sub voce querula & lugubri Christianitatis languorem suum in membris pessimum ex hoc amore deplorantis. Primam verò partem sibi vendicabit vox amorofissimi & Deo amantissimi Bernardi, tùm ad sui laudem, tùm ad nostri ædificationem. Introducetur itaque persona ejus jam beata atque secura, tanquàm ipsum de amore suo in hoc mundo loquentem audiamus. Ita enim texere meditatus sum doctrinam de amore, quatenus jocundior esset ad audiendùm, facilior ad credendum, majestate sua dignior. & invidiæ habens minus ad imitandum. Quis enim sibi congruentius amoris magisterium usurpaverit, cujus & facta omnia, & scripta, scintillæ sunt quædamig-D neæ amoris. Avertite igitur paulisper mentem à me, & ipsum Bernardum, non me, loqui putate. Fulcite me floribus castorum desideriorum, ô beati amorosa omnes spiritus! Stipate me malis odoriferis pulchrarum, ordinatarumque operationum, quia amore langueo. Ecce anima mea, dùm advena ego sum in terra peregrinationis meæ, circumibat, & quærebat quem amaret, neque enim absque amore diù vivere omninò poterat, cujus stimulis nescio quibus jam ab incunte ætate configebatur, cujus igne carpebatur, ut in Vvvv 3

has gemebunda suspiraret voces: Fulcite me, &c. Obtuli animæ meæ coram in prospectu per portas sensuum, cœlum, & terram, & mare, & omnia quæ in eis sunt, pulchra & speciosa valdè. Pulchritudo in formis corporeis ex ordine congruo partium, cum quadam coloris & lucis suavitate; pulchritudo in numeris sonoris & canoris; pulchritudo in tangibilibus; pulchritudo in gustabilibus; pulchritudo in odoriferis, quæ omnia convenienti proportione sua intrà mentem alliciunt. Et dixi animæ meæ, ecce hæc funt amor tuus. Fulcite his floribus, stipate his malis. Et ne ultrà planxeris, quià amore langueo. Quid refugis, quid faciem obducis? Refugiebat enim (benè sensi) aspernabaturque monitus meos cum his omnibus quæ induxeram intùs ad eam per corporis mei sensus. Ipsa nimirum doctricem alterius amoris susceperat, adhuc serè è cunabulis ab ancilla tua, Deus noster, Matre mea, in gremio Ecclesiæ sanctæ tuæ, & à Spiritu sancto tuo. Qualis hæc doctrix erat? Erat Fides Catholica, quæ mox ut excrevi, mox ut gressum figere potui, duxit animam meam ad fontem purissimum, & serenum sanctæ tuæ Ecclesiæ, in qua protinus ut vidit anima mea le,& faciem luam,velut in speculo quodam mundissimo, ipsa repente sagittata est jaculis suaviter ardentibus divinæ pulchritudinis, dignitatis, honestatis atque dilectionis, instar Narcissi, de quo Poëtæ fabulantur. Ex illo, delere sta- B tuit anima mea à corde suo omnem pulchritudinem rerum gestarum; omnem cœpit amorem alterum à tuo dedignari; coepit tædere quotidianarum harum formarum, hanc enim tantam de propria dignitate, decore, & nobilitate præsumpserat fiduciam. Tam superba de amore (ut vulgi vox est) facta erat, ita ut nullum, nisi omnipotentissimum, sapientissimum, ditissimum, & pulcherrimum super omnia amare dignaretur: magna, sed bona superbia. Quid mihi & tibi, ait, ô homo; quid mihi & tibi ad pulchritudines istas rerum materialium? Quid ad amorem earum, quas æquè nobiscum in facultate sua bruta habent? Esto pulchra fint omnia. Esto speciosa, & amæna, & digna diligi. Quantum supereminet pulchritudo & decor illius qui secit omnia? Si in vestigio, si in umbra, si in nutu quodam & odore hæc violentia inest (ut se amari tanta importunitate, tantaque rapacitate compellant) ubi tamen aculei graves sunt, ubi plus aloes quam mellis habent; no- C li mirari, si res ipsa, à qua profluunt hæc omnia, sua vi me trahit, & dignitate me allicit, in cujus amore tanta delectatio est, & cujus convictus non habet amaritudinem, sed lætitiam & gaudium. Iste est Deus meus, cujus vulnerata charitate ego sum, sibi me elegit, me totam habebat, sibi me dedi.

Verùm quandiù heu, tandem aberit? & quousque? Usquequò vociferabor vim patiens, & non exaudiet? Habac. 1. 2. Quæro eum misera, nec invenio; vulneravit me, & abiit. Adjuro vos, filia Jerusalem, si inveneritis dilectum meum, ut nuncietis ei, quia amore langueo. Cant. v. 8. Et ita verè clanguit anima, dùm hoc modo assiduè suspirat ad Deum suum. Eratque languor fortissimus adeò, ut macrescerem, & marcescerem to- D omnia potenter exuperans, suavisque, & sapiens. Nam tus; displicebat quicquid agebam, quicquid videbam in sæculo: Et aio ego ad animam meam: Certè anima mea adhuc rudis es in amore, nec satis erudita, proptereà forte non venit ad te dilectus tuus. Vis introcamus scholam aliquam, quæ doccat nos modum, quo amandus est amicus tuus Deus noster: nam quod sine modo est, placere quomodò potest. Quod si ad res alias viliores ars additur, & proficit, quantominus rei huic divinissimæ', & qua sola optime vivitur, æstimandum est artem non deesse? Annuit ipsa. Veni ergò; non tam gressi corporis, quàm studio sedulæ investigationis ad scholas varias, interrogavi de qualibet. Nunquid non ars amoris doceretur in ea? Responsum accepi à singulis voce consula & rauca: Docemus amorem. Sed in veritate comperi, dùm pergerem ultrà quærere, quod non erat amor

ille, ut est amor Dei nostri, amor castus, quem quærebat anima mea. In schola una docebantur homines amare, in illa voluptatem, in alia mundanam aliquam vanitatem. Quinetiam schola illa quæ videbatur honestiùs instituta, schola literatoria, schola scientiarum variarum, referebat ad cognitionem omnia, nihil ad amorem. Docebantur illîc sedulo adolescentes & senes cum junioribus, de rebus quærere, disputare, Libros evolvere, verum à falso acuté secernere. In his totus mergebatur intellectus; sed affectus procul erat, procul fine affectione, procul valde & exul in terra deserta, invia & inaquosa, in terra salsuginis, à malitia habitantium passionum in ea, in loco horroris & vastæ solitudinis, extrà terminos conversationis illius de qua dictum est: Nostra conversatio in calis. Phillipp. 111. 20. .

Illicò retorsi pedem ego Bernardus ab his scholis: & aggravata est valdè anima mea studiis earum, eo quod ita affectum suum vel depravabant, vel intolerabili prorsus vanitate aridissimum relinquebant. Et dehinc ex imo pectore altum trahens suspirium: Filii, inquit, hominum usquequò gravi corde, Ps. 1v. 3. ut quid sine affectione de affectibus judicatis? Ut quid loquimini sedulò de dilectione, sed non idiomate dilectionis, dum caretis dilectione illa, pro qua si diderit homo omnem substantiam suam quasi pro nihilo despiciet cam, Cant. viii. 7. quamquam ubi docetur illa? Docetur dico non lingua propria affectuum? Ubi reperitur? Quis ejus mihi scholam ostendet? Fulcite, quæso, me floribus castorum eloquiorum, vos quicumque potestis, & potestis soli qui amatis. Stipate me malis ordinatæ

charitatis, quia amore langueo.

Sic lamentabatur anima mea; sic languebat turgida amore, quærens scholam, quò convenientiùs eam in arte benè amandi, & amorem conservandi, patiendi, agendi, redderet institutam. Tum è cœlo intonuit Dominus voce grandi ad aures suas introrsùs, ut Religionis scholam peteremus. Credo quia magis ad inflammationem affectûs, quàm eruditionem solam intellectûs Religio statuta est, si rectò manet instituta, in qua rursùs ab initio collocatur securius servor amoris novitius, quam in solitudine, ne terrena adhuc anima offendat in illud maledictum: Va soli, quia cum ceciderit, non habet sublevantem. Eccle. IV. 10. Paravi consestim animum: gerebam circiter vicesimum secundum annum, Anno Domini 1112. Et à constitutione domus Cistercii 16. dùm cum sociis ampliùs triginta Religionis scholæ me subdidi.

Sed quali Religioni & quo fine? Religioni inopi, austeræ, regulari, non quales heu multas intucor corruptiores quam seculum! Corruptiores in comessationibus, in lascivia morum, in essreni cujuslibet disciplinæ regularis abjectione, ubi ferè nihil de Religione, præter nomen fictitium, aut præter vestem; & nescio quæ forsan cantica, nihil devotionis, plurimum tædii & vexationis habentia. Porrò finis meus solus fuit amor Dei, ut in me genitus à gratia Dei, citò nasceretur, & natus fieret vivax, fortis & fervidus, Religionem profitens, si quicquam aliud intendit, aut cibum, gloriam, vel opes, quas sibi negabat seculum; quidni successus turpes habeant ea quæ tam fœdo initiata sunt principio? Sed ad me redeo.

Mox ut Religionis scholam introgressus sum; sufcepit me in primis (ut mos habet) locus novitiorum, in quo conversatus aliquamdiù, gradum proficientium ascendi: nemo enim repente sit summus. Tandem, promovente Deo, de virtute in virtutem ad perfectiones assumptus sum. Primò, velut anima-Secundo, ut rationalis. Tertio, ut spiritualis, secundum tres status studentis ad amorem Dei, quos transcripsi per Epistolam Ad Fratres de Monte Dei. Conformiter etiam ad tres divini amoris gradus, quos notavit Libellus meus De diligendo Deum editus. Primus locus est schola disciplinæ & contritionis. Alter, schola sanctimoniæ & meditationis. Tertius, est schola solitudinis intimæ & contemplationis. In primo, verus amorosus languet amore; dehine moritur amore; demùm tertiò vivit amore: quoniam parturitio amoris fit cum dolore languido, hoc est, in rixa passionum; dehinc post ejus parturitionem, mortificatis passionibus, moritur vetus homo, sicut in parturitione Benjamin, Rachel; tertiò tandem amor natus adoleicit & crescit, & ex illo anima vivit cum Apostolo dicente: Vivo ego jam non ego, vivit verò in me Christus. Gal. 11. 20.

Nihilominus dum vita mortalis agitur in amore, hæc omnia permixtim infunt, bellum, induciæ, pax, rursus bellum, rursus induciæ, pax vicissim: nam; Confusa sunt hac omnia, spes, metus, mareor, gaudium; vix hora, vel dimidia fit in coelo silentium.

In hunc modum sub alia metaphora exardescit & crescit ignis divini amoris. Torret primò vehementer cum multo fumo carnalium defideriorum, & flamma non nisi rara raptim emicat: dehinc flamma rapacior exurgit, convoluta fumo phantasmatum, licèt ad postremum velut in carbone suo nitet, tranquillus ardet depuratus ab omni fumositate, tum passionum, tum phantasmatum. Hoc verò serreum & tranquillum dilectionis incendium priusquim attingeret anima mea, priusquam amorem conceptum en xa esset, quibus non ego languoribus extenuatus sum, quibus non ve-B xatus doloribus? Quotiens ego ad Sanctos Sanctasque omnes, quotiens ad Patres & Fratres meos fimul in Christo degentes querulis vocibus planxi. Fulcite me floribus fanctarum orationum vestrarum; stipate me malis exemplorum vestrorum; quia amore langueo. Cant. 11. 7. Languebam plane in noviciatu rudis adhuc amator, quoniam dura & dira conflictatio discerpebat me, quam suscitabat vetula ista pessima quæ nominatur ab Apostolo vetus homo, Rom. vi. 6. caro carupta, & à Sapiente, mulier rixosa. Prov. xxI.

Cognitus est nimiùm mos ejus; immò more veterano vult hæc infelix, & suadet, quid dico, suadet; vi agit ut prostituat decorem suum hæc virguncula mea, hac adolescentula anima mea. Attrahit videlicet corruptores sordidissimos, improbissimosque prædones animarum incautarum. Nunquid non oculus prædo nequam, qui deprædatus erat animam Jeremiæ? Tactus prætereà, & gustus, & lingua, & aures, heu C sam hanc belluam ignibus persequendam, clama mequam violenti sunt seductores! Apprehendit quilibet pallium animæ meæ, & subdolè blandiens: Dormi inquit mecum. Reclamat anima mea ore synderesis, in quo non est inventus dolus, sed nec inveniri potest. Reluctatur manibus conscientiæ. Seorsum vos, exclamat; abite hinc in malam horam vestram, fallacissimi deceptores, nescitis fortè qualis ego sum. Egone talis, meipsam sub vestra libidine prostituendam turpiter exponam? Ego-ne ludibrium vobis ero, risus, & opprobrium? Non est ita consilium; alias quærite, si quas inveneritis, quæ vestris credant malesuasis blanditiis. Ego vos respuo, despicio, & conspuo, phy de vobis. Ita anima mea ad illecebras carnis. Ego autem Bernardus ad meipsum frequentiùs inculcabam. Bernarde, ad quid venisti? Ad quid Bernar- Dexanimavit. De quo verè dictum est: Fortis ut mors, de veniste? Nimirùm tu venisti ad amoris casti scholam, in qua docearis amare Deum ex toto corde, ex tsta anima, ex tota fortitudine. Deut. vi. 7. Nihil ergòtibi cum carne; rixas ejus perfer viriliter. Silebit tandem, etsi nunc graviter molesta sit, atque cum oblectamento obsequetur tibi. Sed quid? Non tantummodò timeres untus & rixæ, sed foris pugna. 2. Cor. vII. 5. Notum est, quantâ me impudentia bis mulieres infelices nudum aggressæ sunt, quas ut vidi clamavi ad latrones, ad latrones, & socios excitavi. Altera vice, vetulam hanc, carnem meam, quia ex visu mulierculæ stimulabat me acriùs solito, ego demersi collotenùs in

aquam algidam usque dum misere ad mortem obtorpuit. Talibus aculeis in sui parturitione exagitatus amor meus, sæpiùs in slebiles erupit ejulatus, vagitusque; & ego multum flens, & amorem meum quafi lachrymis jam balneans loquor cum Apostolo: O Infelix ego homo, quis me liberabit de corpore mortis hujus? gratia Dei per Jesum Christum Dominum nostrum. Rom. vii. 24. 27. Scio enim quod aliter continens esse non possium, nist Deus det; Sap. vIII. 20. dat autem exercentibus se & quærentibus. Proptereà fulcite me floribus orationum vestrarum, ô Sancti Sanctæque om-In primo bellum, in secundo induciæ, in tertio A nes; stigate me malis spiritualium charismatum; quia umore langueo.

> Talis fuit status meus in schola contritionis; qua in re, etsi nihil modò patior in gloria; compatior tamen tibi, ô quisquis es generosus adolescens bonæ indolis, quilquis egregio animo & casto, artem benè amandi novitius adhuc addiscis: didici ex his quæ passus fum pugnam tuam, sed fortiter age, precor. Precor, hanc veterem fordidam carnem tuam animosus evince. Ego meipsum tibi præbeo in exemplum victoriæ, spemque coronæ; tu me sequere, tu experto crede; credis: hac lucta fructum pacatissimum afferet, nisi victus fœdè succumbas: alioquin jugi miseria torqueberis, acerrimoque pruritu, etiam in senio, dùm à malesuavibus, damnabilibusque titillationibus, ab illecebris fovere, sanareque te putabis.

> Verùm super omnia te moneo, præclare adolescens, & repetens iterum, iterumque monebo, cave tibi à consortio nequam adolescentium, vel virorum eviratorum, sciens, quoniam corrumpunt bonos mores confabulationes pessimæ, quantò magis attrectationes, operationesque. O mores? O scelera! Immò ô mortes! Oscelera sceleratissima! quoniam societas illa formidanda est de contagione pessima, quam naturali fœdere ac institutione mutuò decebat este castam, atque securam, agente hæc corruptela bestiali eorum quos omnipotens naturæ Deus, si non resipiscant, malè perdet; juste quidem, quia & ipsi quandoque nefandissime perdunt quosservare, instituereque debuerant, sic sidei suæ traditos, velut angelicæ puritatis juvenculos. Verùm tu, adolescens inclyte, has peltes monstrificas non minus effugito, quam famæ tuæ, quàm castitatis tuæ, immò quàm vitæ tuæ certissimos hostes. Quod si vim paraverint, obnitere, reclama, palam eloquere, palam ostendito veternocum; latrones. Denique in omni tua afflictione, dum amorem castum & divinum parturis, otium procul absit. Otia si &c. Sit quoque refugium ad lectiones, ad jejunium, ad orationes. Non enim vincitur hoc damonium, nisi in jejunio & oratione. Marc. 1x. 28. Dic in hac parturitione tua; dic Deo & omnibus ejus, ex intimis præcordiis animæ tuæ: Fulcite me floribus, castimoniæ; stipate me malis puritatis sanctæ; quia amore langueo. Tali languore torquebar, tali pompa rumpebar pariendo amorem Dei jam conceptum. Quidni igitur languorem hunc fervidum mors si aliqua sequeretur? Qualis mors? Mors alterutrius ex hoc amore duplici. Mors, aut carnalis, aut spiritualis. Sed dicamus meliùs, quòd carnalem spiritualis amor stravit, calcavit, dilectio. Cant. viii. 6. Perpendo, quomodò eneca-. ta est in me dilectio, & delectatio quælibet corporalis; quando ad cibum ibam ficut ad tormentum; quando sagimine concreto incaute apposito, usus diù sum pro butyro; quando subinde ad luxuriæ blandimenta ego vel fola recordatione concutiebar horrore, abominans ca tanquam saniem putrem, soctidamque.

Emortua igitur veterana carne mea felici morte, quæ vitam non abstulit, sed mutavit; quatenus renovaretur sicut aquilæ juventus; amorem Dei pridem conceptum enixa est anima mea, obstetricante pœnitentia, cum suis sodalibus: secessit in secunda schola, meditatio sedula famulatrix, quæ nato amori lactantis ac gerulæ sungeretur officio. Est itaque meditatio, fortis, vehemens, atque perseverans mentis atten-tio ad aliquid invessigandum. Nonnè fortis ac vehemens attentio, quæ potest mel sugere de petra, oleumque de suxo durissimo. Deut.xxxII. I 3.ad amoris sui nutrimentum, immo ad raptum facit? Est autem raptus, vehemens occupatio virtutis superioris, cum totali cessatione virtutum inferiorum, aut saltem cum debilitatione notabili. In hac A pectes, de me cogites, me speres, de me oblectes, meditatione, juxtà alterum typum, exardescit ignis divini amoris, Propheta dicente: In meditatione mea exardescit ignis. Ps. xxxvIII. 4. Hoc fit valido sletu assiduæ considerationis, stringente & uniente virtutem totam ignis hujus; quatenus ex materia jam præparata, & quasi desiccata ab humore grosso carnalitatis, flamma purior erumpat, & emicet. Hæc meditatio nonne mihi satis ab adolescentia familiaris extitit, quando frequenter ea quæ corporeos fensus circunstabant, me compellebat vel ignorare, vel prorsùs negligere? Testudo, & senestra cellæ novitiorum, & lacus Lausanæ, & cella Magistri mei, & alia multa fidem hinc faciunt, quorum mihi consideratio nulla erit. Hinc mihi solitudo placens; hinc inter quercus & fagos, Magistros & Doctores meos, gratior & creb rior illa conversatio mea; illic ea omnia quæ somentum præstant amori divino colligebam, sugereliqui, præsertim super Cantica, & meditationibus.

Ego quippe mecum ipse, & ad Deum nunc hoc, nunc illo modo meditans fabulabar: Quis ego sum, Domine? Quis ô Rex universæ creaturæ, ut digneris te amari à me? Quid dico digneris, cum tu ipse terribiliter jubeas ut amem te, & minaris æternas mi-scrias, si non amavero te. Te, quem amare fru-Etus summus est, summa nobilitas, suavitas incomprehensibilis est, jocundissimaque dulcedo: jubeas ut diligam te. Diligam te igitur, Domine, fortitudo mea, diligam, non quòd amore meo egeas, sed quià idipsum vis & jubes: fiat quod vis, fiat quod mandas. Exurge, Domine, in precepto quod mandasti; Ps. vII. 7. diligat te quicquid in me est, & tota virtus mea, totum cor meum; tota anima mea desideret teipsum, qui totus es desiderabilis, amem te totum, cui me totum, nec semel debeo. Nam debeo, quia nihil eram, & fecisti me; debeo, quia perieram, & reformasti me: millesses mortem meruerant peccata mea, debeo millesies, & amplius, quia misericordia tua magna est super me, & eruisti millesies animam meam ex inferno inferiori,Pf. LXXXV. 1 3. Etiam anima mea tepida, & evomi digna, anima arida nimis in amore Dei fui, anima ingrata beneficiis ejus, appello te, responde mihi, si quispiam amore tuo sic arderet, ut omnia largiretur tibi gratis, nonne diligeres eum? Quid, si ultrà, omnia sua donaret & seiplum; nec solum donaret, sed insuper pro te redimendo à morte, mortem ipse durissimam ultrò perferret; non adeò obduruisti, ut posses talem sic amantem redamare. At verò Deus tuus ille talis est, qui non pusilla aliqua bona, sed hoc cœlum, hanc terram, hoc mare, & omnia quæ in eis sunt, tibi contulit; sed & proprio Filio suo non pepercit (inquit Apostolus suus) sed pro nobis omnibus tradidu illum, quantò magis non omnia etiam nobis cum ipso donavit? Rom. VIII. 32.

At respondebit fortassis tua vel ingratirudo, vel avaritia; non mihi soli, inquies, ista donata sunt, proptereà non sunt amoris ergà me singularis indicium. Falleris, anima mea; sciveris quia tibi multò copiosius beneficium collatum est. Itaque finge tibi unice hoc cœlum, & hanc terram data esse, Deum insuper pro te sola redimenda, carnem & mortem suscepisse; nunquid solitarium hoc munus grande malles esse, quam cum multis? Nunquid hominum omnium, parentum & affinium; nunquid etiam Angelorum consortio velles non gaudere? Nunquid eligeres munerum tuorum nullos esse participes? Non ista ita sapis, anima mea, ut hoc sapias. Cur ergo non diligis diligentem te, & talem, & taliter diligentem, qui amari se & jubet auctoritate, & rogat charitate, adversitate cogit, allicit prosperitate? Cui vox illa congruit si ad purum reducatur, dies noctesque me ames, ne desieris, me somnies, me exmecum tu sis, meus fac sis; postremò, animus quando

Talia olim plura mecum meditabar ut columba. Nunc ad vos mihi exhortationis sermo est, qui inter proficientes computandi estis; ad vos, quos edomita jam carne, quantùm satis est ad meditandum, convenit latagere totis conatuum nervis ad amorem Deinutriendum, augendum, proficiendumque. Non vos sic abducat, oro, vel ignavia & vecordia, vel amor solius illustrandi intellectus, quod neglectus sit affectus; quem sicut maxime respicit virtus & meritum, ita præcipuè colendus est. At verò dicetis; nos certè ad studendum positi sumus, nos ad Scripturas intelligendum; hæc est nostra vocatio. Hoc nec nego, nec reprobo, Fratres: nihilominus testimonium perhibebo vobis quale positum est in Epistola mea ad Fratres de monte Dei, quod Scripturas facras nullus unbam, dirigebam, aut jam collecta revomens rumina- p qu'am plenè intelligat, qui non affectus scribentium bam; quorum odorem postmodum dedi, scriptisque induerit. Et quales affectus? virtutum, quarum Regina & Mater ipse est. Denique secundum mensuram dilectionis consequitur magnitudo revelationis divinorum Præceptorum. Nolo mihi credideritis, nisi hoc insinuet Deus ipse dilectionis, dum Apostolos dixit amicos, quia omnia quacumque audivi, inquit, à Patre meo, nota feci vobis. Joan. xv. 13. Nimirum à natura compertum est, quòd secreta nostra occultamus hostibus, amicis revelamus. Super inimicos meos prudentem me fecisti, Ps. cxvIII. 98. inquit ille, cui in certa & occulta sapientiæ suæ Deus manifestaverat. Causam subdit meditationem & amorem divinorum Præceptorum.

Quis prætereà negaverit, quin amare sit quoddam sentire; quia amor insuper quædam spiritualis existat perceptio. Sentire verò cognoscere est, non minus quàm videre; & sæpè tantò ampliùs & certiùs, quantò tactus & gustus ab objectis suis perceptiori ac jocundiori actualitate moventur. Nonne mellis dulcedo, & ignis caliditas, & odorum suavitas meliùs gustu, tactu & olfactu, quam visu dignoscuntur? Non aliter anima suum gustum habet, suum tactum, olfa-Etum insuper ex amore. Rursus si beatitudo hæc debetur mundis corde, quod ipsi Deum videbunt, & hæc munditia nullo pacto meliùs, nunquam fincerius & efficaciùs fit, quam per successionis amorosæ depurativam actionem, ut majorem amorem amplior consequatur cognitio, necesse est. Porrò ubi amor, ibi oculus; ubi verò oculus, ibi intentio; & ubi intenderis ingenium valet; quare ad vehementiorem amorem valentior effulgebit cognitio.

Deindè virtus unita fortior est seipsà dispersà. Erit ergò virtus cognoscitiva quantò in se collectior, tantò fortior. Nihil autem plùs quàm amor unitionem hanc operatur. Plura sunt in hac sententia: nam quis nesciat ex hac calefactione forti ignem lucentem erumpere? Ita ex amore cognitio generatur. Dicetis præ-D tereà fortassis amorem vos habere Dei, quantum sufficit ad Præceptum: vellem etiam vos habere quantum sufficit ad prosectum & persectum; quoniam in via Dei non progredi, regredi est; & magna planè jam impersectio est, & proprium servi pigri, nolle niti esse perfectum.

Ceterum, cavete obsecro, dum mens remanet arida à pinguedine spiritûs, dùm suavitate divini amoris destituta languescit, ne tandem ipsa redeat ad consolatiunculas quasdam fœdas, & carnales, indignas se. Verum quippe est, animam absque consolatione diù

Digitized by Google

stare non posse: quòd si desit consolatio spiritualis, quâ gustatà, desipit omnis caro, & quam solus præstat amor Dei; quis facilè non agnoscat quàm parvo lapsu & lubrico delectatio carnalis obrepere timenda est? Quis non extimescat illam Apostoli exprobrationem? Cùm spiritu caperitis, carne consummemini. Gal. 111. 3. Prosectò, absque amore Dei servido nunquid tutò veniet sollicitæ & miseræ hujus oblivio vitæ? Quoniam malè vincitur delectatio carnalis, delectatione similiter carnali, sed aliter potiùs. Solus amor Dei clavus est, qui clavum amoris impuri debet retundere.

Et,ô Fratres, si vel temuiter & in raptu quodam gustare donaretur, & videre quam suavis est Dominus; si sas esset exclamare ex assectu probato & experto, sentiendo cum Propheta, quemadmodum quidam ex vobis possunt, quam magna multitudo duscedinis tua, Domine, quam abscondisti timentibus te! Ps. xxx. 20. tæderet, assirmo, ariditatis istius in assectu, cum eruditione quantalibet intellectus; puderet animam tamdiù languisse, eam suisse sicut terram sine aqua, Deo; sine aqua sapientiæ, hoc est, saporosæscientiæ; puderet & postremò primam nondum litteram alphabeti hujus scientiæ affectualis didicisse: itaque liberet exclamare cum uno ex magnis scrutatoribus, sed non absque affectione Serò te amavi, pulchritudo tam antiqua, & nova; serò te amavi!

O si liberaliori dono, vehementiorique exercitio datum esset amorem vestrum extendere ad illum quem tertio loco nominavimus amoris gradum, ad B amorem extaticum, & qui ad supermentales rapit excessus; prosectò jam vos cum Regina Saba non haberetis ultrà spiritum, præ magnitudine vel devotionis, vel exultationis vel admirationis. Nam amor, dùm per contemplationis obsequium in tertia schola hucusque trementi robur acceperit; assumit, jungit, & unit animam tanquàm sponsam Deo suo sponso, ut sint jam non duo, sed unus spiritus. Et jam veriùs est anima in Deo quem amat, quàm in corpore quod animat, nam ibi veriùs conservatur.

Ita anima, quæ priùs appellabatur turtur & columba, pro gemitu & meditatione; quæ vocabatur amica & filia, pro subarratione & adoptione; jam dicitur sponsa introducta in cubiculum Regis, ad fruendum cupitis amplexibus. Illic ipsa concipit, & sit verbigena. Gignit itaque verbum, obumbrante sibi virtute Altissimi, & in virginali utero superioris portius culæ mentis suæ, quæ nominatur vel scintilla, seu apex rationis, vel ipsa synderesis, cujus integritas violari nec in dæmonibus potuit, adeò jugiter virgo perseverat.

Perget aliquis quærere, quid est verbum gigni C ab anima? Accipite, sicut olim respondi: quòd sola hoc docet experientia, non doctrina; unctio, non lectio. Vis hoc magnum absconditum quale est agnoscere? Gusta & vide: primùm gustare, post videre.

Ego igitur vos omnes in amore admonitos velim, ut ad hunc gradum nitamini, ambulantes de schola contritionis & pœnitentiæ, in scholam meditationis consanctimoniæ, & tandem in scholam solitudinis intimæ, slagitantes crebrò Deum & Sanctos, Sanctasque omnes per verba animæ hoc amore vulnerato: Fulcite me sloribus, slipate me malis, quia amore langueo. Hæc tanta dicta sunt, Reverendi Patres & Viri I doctissimi, de amore bono, faciente civitatem Dei in nobis, & hoc sub persona amorosi nostri devoti Bernardi, tùm ad commonitionem nostram, tùm ad sui præconium.

DEBEBAT subindè pars altera Christianitatem introducere de suo languore lugentem, quem suror filiorum non tàm amantium, quàm amentium, seu dementium, suscitavit, adaugetque: vereor tamen, ne post verba, & gustum suavissimi amoris, vos tam insuavis materiæ conturbaret acerbitas. Querulis quippè verbis quid opus est, ubi tantus sactorum strepitomi III, Pars III.

tus, tantus fragor auditur, conclamante Christianitate tota, quia amore langueo? Amore quidem sevo & perverso in membris suis, cujus amoris ad præcedentem tanta est quanta esse potest disparilitas

Primus unit divisos, iste conjunctissimos dividit; primus non quærit quæ sua sunt, iste etiam aliena diripit; utrumque concomitatur contritio & meditatio. Sed contritio & infelicitás, hoc est infelix contritio in viis istius, meditatio quoque iniquitatis in cubili suo, quæ astare facit omni viæ non bonæ, & malitiam non odire. Ac perindè non in contemplationem cadit hæc meditatio; sed tota in consusione versatur, horrendo schismate quod Christianitatem laceravit.

Amor iste ad seipsum, quoniam homines seipsos amantes ut fine fœdere fint commune est, qui quoniam ad seipsum contrahitur, se vel alios quomodò dilataret? Unde præterea iræ, contentiones, rixæ, animositates, contumeliæ; vndè consuetudines Babylonicæ? Noli quærere causam alteram, præter amorem sui: sed accendit, dominantibus autem passionibus, quid mali deesse, quid adesse boni sperabitur? Adde quòd amor sui, quia meditari nescit Legem Dei, sed vel Nummi, vel Cereris, & Bacchi, & Veneris; nullus ad hac mala pellenda patet exitus, convolvuntur ferè omnia tenebris: mul: i quoque, quia nec propriam, nec aliorum vocem intelligunt, in hoc negotio turbido & cæco luctuo sissimi schismatis tumultuantur, injuriis agunt, hostes à domesticis nonsecernunt, quod evenire solet pugnantibus in tenebris. Cujus rei præbet argumentum Epistola quædam grandis nuper edita, quæ tota probris, tota contumeliis scatet, tota vitiosissimo prorsus consutationis genere confundit.

Nunc igitur, inter hæc negotiorum pondera, inter amoris hujus vincula, speres amori Dei, speres contemplationi locum esse, speres quod recogitent cum devoto Bernardo illi qui tales sunt, dies antiquos & annos æternos in mente habeant. Proptereà desolata est omnis terra, quia nemo est qui recogitet corde. Jerem. XII. I I. Postremo, heu malorum omnium cumulus! Jam malorum seminaria jacta sunt. Et hinc verendum est, ne seges infelicissima hæresum radicitus pullulet, & invisibiliter occupet agros Ecclesiæ, ut ipse jure nunc obsecret: Fulcite me floribus sacrorum eloquiorum,, non defloratorum; Stipate me malis solidarum ordinatarumque assertionum, quia amore langueo. Et ne quæsiveritis quid languet? Caput languet, pectus languet, venter languet: quid partes enumero? A planta pedis usque ad verticem vix est in ea sanitas. Et quamquam pessima sint quæ patitur; deteriora tamen, nisi misereatur ex alto sponsus, & amator suus, expavesco. Verum omittamus talia, forsan digitus Dei est hic, & necesse est ut veniant scandala. Matt. xvIII. 7. Proptereà saluberrimum est consilium, ut salvet unusquisque animam suam. Et ut paulisper ad priora redeamus, amor Dei ille est, qui nos salvare potest, qui nos in omnibus consolari potest. Beatus Bernardus hujus rei manisestum est argumentum, qui comite amore hoc vallatus, inter media schismata securus incessit. Sed profectò rara est nunctalis avis in terris; pauci admodum qui amorem istum Dei ad tale robur perduxerunt.

Consideranti autem mihi in ea quæ per accidens, & velut ab extrinseco juverint Sanctum nostrum ad amorem istum capescendum; reperio illa esse quatuor intercetera, quæ sunt, Matris devotio, apta complexio, debita educatio, & solitudinis assectio.

Matrem scimus ex Legenda erga liberos suos miro Religionis affectu suisse deditam. Et pro peccato Matris restituitur silio bonum, Eccli. III. 16. quantò ampliùs pro mento? Et sic sumo doctrinam moralem, quòd Prædicatores ad populum maximè debent admonere Matres, ut liberos suos à puero per se nutriant, & instituant ad Religionis amorem & cultum; quoniam temporibus nostris pros dolos! horribilis est desectus in regi-

mine infantium, & puerorum: nam quasi cum ipso lacte bibunt saniem omnium peccatorum, verbis, & exemplis. Et Rectores scholarum debent similiter eis esse pro Matribus, exemplo Apostoli, 1. Thess. 11. debet esse maxima sollicitudo apud eos, ut pueri bonis moribus adornentur: quòd si non curant (quod omne flagitium superat) si eds depravant, ipsi tot mortibus digni sunt, quot corum scholares moribus depereunt.

Secundum juvamen fuit apta complexio; nam & delicata erat, & suavitate quadam mollis, & pia. Et primo habuit quod esset meditativus, ac perinde prop-A ter minorem immersionem animæ in corpus ad raptus & extases apta. Ex secundo habuit faciliorem devotionem, & compunctionem; sicut è contrà de corde duro dicitur quod male, &c. Eccli. 111. 27. quod diabolicam obstinationem imitatur. Ex ista radice dicitur fexus femineus devotus.

Tertium, debita educatio à Matre; dehinc in Religionis austeritate. Constat enim quod abstinentia & sobrictas præparant animam ad spiritualia faciliùs con-

templanda, exemplo trium puerorum.

Quartum juvamen fuit solitudinis affectio. Itaque credi non potest, quantum nocent confabulationes inter homines, dum etiam nocivæ non putantur. Hinc dictum est quod amici sunt sures temporis. Primum autem argumentum mentis compositæ, est posse in uno loco consistere & secum morari, ut Berci potest, omnia ista quatuor juvisse de per accidens Bernardum, ut Propheta, & miraculorum esset operator: inter quæ ego præcipua illa deputo quæ egit in conversione illorum qui etiam converti toto nilu fugiebant.

Sed hora finem flagitat; & nos flagitemus ut finem beatum obtinere sic languendo hic per amorem divinum possimus, quòd in suturo secura tranquillitate in illo collocemur: præstante Domino nostro Jesu

.Christo, &c.

## JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

#### S $\mathbf{M} \cdot$

FACTUS PÁRISIIS

IN DIE

## NCT LUDOVICI

FRANCORUM REGIS.

Ad MSS. Codd. Vict. 698. & Navarr. unum.

Considerate lilia agri, quomodò crescunt, Matth. v1.28. Luc. XI I. 27. & in Evangelio hodierno.

rum studiorum in agro menstis nostræ, quatenus det incrementum Christus; convertamus aciem nostræ considerationis ad illud lilium convallium, ex quo idem Christus prodiit, qui est flos campi & pascitur inter lilia. Cant. II. 16. Postulemus ut à torrente fluentorum serenæ gratiæ illabatur in nos trames aquarum salutarium, purificans, vivificans, & secundans sterilitatem anima nostra. Quod ut fiat, nequaquam omittendum est salutiferum illud Ave: quod Ave (fiveterum narrationi creditur) olim litte-

ris aureis inscriptum fuisse repertum est in liliis ab ore cujusdam sepulti miraculoso ortu germinantibus; quod prætereà allatum est desuper per os Angelicum, & nos illud pia devotione recolamus dicentes: Ave

gratia plena, &c.

ONSIDERATE, &c. Matth. v1.28. Reverendi Patres, & doctissimi, ac sapientes Viri, consideranti mihi quòd nunc de ipsa consideratione loquendum est, tùm ad commonitionem nostram, tùm ad gloriosissimum Regis nostri Ludovici præconium; dignum duxi ipsam considerationis utilitatem non meis, sed beati Bernardi Prbis exprimere. Cui namque alteri magis assentire quam illi conveniet, qui fupra multos hac virtute pollebat, & à quo super hac re non mediocris Liber editus est. Ait ergo 15. Primi liberi De consideratione, ad Eugenium Papam. "Et ,, primum quidem ipsum fontem suum, id est, mentem " de qua oritur, pacificat consilio: deinde regit affe-"ctus, dirigitactus, corrigit excessus, componit mo-"res, vitam honestat & ornat: postremò divinarum , pariter & humanarum rerum scientiam confert. "Et post multa hujusmodi, consequenter ostendit quo pacto ipsa consideratio Mater est quatuor virtutum Cardinalium: deindè nostram confiderationem circa quæ & qualia debeamus exercere, salubri profundaque declaratione pertractat. Hinc videte, quæso, quam latam nobis ministrat loquendi materiam thema nostrum quod præmittitur. Considerate. Restrictius attamen nardus & ante eum Seneca, docuerunt. Denique di- B tradi videtur, dum dictum non est solum Considerate ; sed Considerate lilia agri , quomodò crescunt. Placet autem ut sermo noster hoc modo loquendi Evangelico coarctetur de consideratione liliorum agri, quomodò crescunt; si tamen unam priùs de ipia considera-

tione confiderationem elicuero ad laudem Regis nostri. Est autem ista confideratio. Serenissimus Rex Ludovicus plurimum iuo tempore confiderativus fuit. Hoc ita vel sentire, vel dicere, certa me ratio compellit. Pollebat quidem Rex noster ceteris virtuti-bus, quæ cum sint connexæ, velut sorores germanæ in chorea pulcherrima, versis mutuò vultibus, & ipla confideratio r.on folum virtus est, sed directrix aurigaque virtutum; quâ sublatâ, virtus quælibet vi-

tium est: perspicua est consideratio.

Præterea nonne profitetur Ecclesia Regem nostrum digne sanctèque principatum suisse? Neminem verò magis quam ipsum Principem decet consideratio, quæ singularis quadam est Mater prudentiæ. Hæc est Philosophi sententia v. Politic. Hoc in omniarte perfacile est animadvertere: nam à rectoribus & architectis in omni arte, si considerationem tollis, quid in

reliquo sit utilitatis nescit.

Pulchram subindè, & proposito congruam narrationem infert Macrobius in Saturnalibus, sub hac quidem sententia, quia verba non teneo. Fuit in theatrico spectaculo Romæ unus histrio, vel mimus, qui per gestus (ut solebat) studebat essingere & repræsentare personam Principis. Exclamavit alter histrio, ipsum deficere à proprietate repræsentatoris: appellatur igitur à populo, ut istius rorem corrigeret. Paruit; constituit se quoque velut hominem meditabundum & vehementer considerativum, signans ex hoc nihil magis decere Principem, quam quod esset considerativus. Et videte, si non eandem sententiam in sacris Literis consideramus. D irrigandum lilia candida piorum & casto- D Ille Rex Salomon prædicavit dicens, Rex qui sedet in solio Judicii; intelligite, non in mensa, non in comessationibus in cubilibus, neque discurrens evagatione petulanti, dissipat omne malum intuitu suo. Prov. xx. 8. Et quid intuitus Regis hîc aliud dat intelligi, quam acutam agendorum considerationem? Et Isa.xxx 1 1 8. Princeps qui digna cogitabit, id est, considerabit, ipse super Duces stabit. Propterea terræ maledicit Ecclesiastes, cujus Rex est puer, & Principes mane comedunt. Eccle. x. 16. Cur ita? Nisi quòd pueritia & matutina comeflio, ad literam, adversantur considerationi. Cur subin-

dè celebratur à Tullio memorabile illud dictum Scipionis? Nunquam minus solus, quam cum solus: certè quia Principem decet maximè secreta interdum silentia, & secessus à turbis quærere, ut solus consideret totius Reipublicæ statum, & solus absque arbitro ponat ante mentis oculos seipsum, & curas omnes agendorum solertiùs & fideliùs, quantò secretiùs dijudicet: A quoniam, affirmante uno ex eisdem Scipionibus, & refert Valerius Lib. 7. nec filet Seneca; tùm in omnibus, tùm præsertim in Principe hæc turpis, & non admittenda excusatio est dicere: Non putavi. Adeò nihil absque consideratione agendum æstimavit esse, quin sutura cautè prævideat. Hæc observabat inclytus ille Scipio Africanus minor, qui quotidiè nihil aggrediebatur agendorum, quousque diluculò solus in Capitolio diù resedisset: quo sactum est, ut omnia ei prosperè, & secundum æstimationem tunc Romanorum divinè succederent. Sic Æneas apud Virgilium; sic apud Terentium Comicus senex singula prævidisse sibiipsis memorantur. Denique si quis revolvat historias, actaque Regnorum, puto, recognoscet omnes penè Regnorum subversiones per clades bellorum, frequentiùs ex inconsideratione, quam aliunde B processisse, dùm videlicet non satis exploratur hostilis machinatio; dum corum stratagemata vel insidiæ non cauté circunspiciuntur; dum ruit præceps improvidaque acies velut bestiæ in laqueos, & in omne prorsus periculum. Hoc Titus Livius, hoc Vegetius, De re militari, hoc Frontonius instratagematibus & alii Historiographorum palàm tradiderunt, & no-Itra tempestate nimis expertum est. Et animadvertite, precor, si forfan hoc attendebat Jeremias, XII. 11. dum lamentatur dicens: Desolatione desolata est omnis terra, & tanquam ab eo quæreretur ratio, subjunxit: quia nemo est, qui recogitet corde, id est, consideret de subversione ipsa. Demùm, futura Jerusalem flens Salvator, ei pro causa præcipua suæ desolationis exprobravit inconsiderationem; Quia si cognovisses & tu, &c. Luc. x1x. 42. inquit. Optime & divinè hæc'fimilia animo retinens confiderasti, ô gloriosissime Rex Ludovice, atque studuisti, ut te, & Regnum tuum per virtutem considerationis regeres, & esses tanquàm alter Argus centoculus; velut etiam

Qui partem spectat utramque; & sicut animalia illa prophetica, quæ in circumitu erant plena oculis. Ezech. primo: denique, tanquam tibi tuisque similibus audires Dominum assidua exhortatione personantem primum thematis verbum: Considerate.

Et utinam in hac calamitate nostra, non solum terreni Principes, sedipsi præcipuè Ecclesiastici, qui regendæ præsunt Ecclesiæ, hoc modo considerarent, hoc modo saperent & intelligerent, ac novissima providerent, Deut. xxxII. 29. potius quàm turpi defidia, aut turpioribus curarum terrenarum occupationibus mancipati, ambularet unusquisque post pravitatem cordis sui, quasi post catenam, quâ circunstrictus trahitur; non ita resomnes fœda labefactione corruerent, non ita miseris & luctuosis modis omne divinum & humanum, nefas infaustum confunderet; non postremò, viri considerativi vel cordati, qui vel soli, vel præci- p doctrinam multiplicem, qua nutriebatur ad Fidem, puè ipsi dicendi sunt homines utentes ratione, non, Spem & Charitatem, cetterasque virtutes. Ad Fidem inquam, spernerentur, aut irriderentur pro phantasticis, à talibus vanissimis hominibus, immò jam non hominibus, sed monstris & portentis, nihil de homine præter exteriorem corporis effigiem retinentibus. Ita est, non mentior, neque muto sententiam, tales nihil de homine retinent, præter exteriorem formam corporis, quæ peregrinis adhuc indumentis deforma-•ta, cum intus verè belluina, & diabolica sint omnia: quoniam alii porcum vivunt, alii canem, alii leonem, aut aliquam ex bestiis, absque humana consideratione. Sed querelam hanc solitam linquentens (quia etiam de eis quæ ab istis consideranda essent scri-

Tomi III. Pars III.

psit diffuse Bernardus ubi supra) videamus si forte Beatissimus Rex Ludovicus quodam specialiori modo fuper alios Reges, & Principes traducere poterat ad fui considerationem non unicam thematis particulam primam, sed ipsum thema integrum, cum dictum est:

Considerate lilia agri, &c.

Verùm, priusquàm ultra progrediar, incidit unum dicere quod ex consideratione magna, vel prorsus malevola gestum est. Heri (sicut accepi) affixæ sunt schedulæ plurimæ, quæ, præter morem Majorum nostrorum, publicarent Sermonem istum: &, quemadmodûm de Rufino conqueritur beatus Hieronymus, tales videntur me.... aut potius onerare laudibus propriis, sed ex modo faciendi veræ sunt infamationes, & honorificæ contumeliæ. Constat quòd à zelantibus vel Collegium istud venerabile, vel me, vel utrosque, processerunt hæ schedulæ: sed resert quo zelo. Nam si bonus fuit; plane tamen non secundum scientiam & conscientiam: si malignus & lividus; certè non secundum charitatem. Ignoscendum est igitur, vel miserandum, vel contemnendum, vel orandum. Hanc yeritatem quam testor (hoc zelo loquor) supplico persuasam habetote, me impulsore, aut suasore, aut conscio, tales schedulas nullo modo factas suisse. Nondùm enim, Deo miserante, sic desipio, ut imitari velim tam publice militem gloriosum illum Thrasonem comicum prædicantem laudes suas tanquam adulator. & biraldus sui ipsius, & velut cuculus, qui non nisi se cantat. Et quanquam valde impar sim Apostolo: usurpo tamen humili fiducia verbum suum in hac parte: Non indigemus literis commendaticiis apud vos. 2. Cor. III. 1. Sed nec prolapsus sum in illud ab Æsopi sumptum improperium:

omnes accurrite rana,

Parturient montes, nascetur ridiculus mus. Hæc ex incidenti. Nunc ad rem redeo, ubi de ipsa consideratione liliorum agri particulariùs loquendum est. Et primitus considerandum occurrit, quod habet hoc proprium Scripturæ divinæ infignis ubertas, ut verba ejus singula mysteria sint, quantumcunque videantur humilia. Res insuper loquuntur in ea, & docent mores, & virtutes; docent Charitatem tropologice, seu moraliter; docent Fidem allegorice; do-C cent Spem anagogicè. Ita est Scriptura sacra lingua una & multiplex, brevis & latissima, quemadmodùm & à divino Bartholomæo allegat Hierarcha Dionysius, & velut speculum concavum, in quo variæ relucent facies. Et rursus manna, in quo sapor omnis reconditus invenitur.

Proptereà non parvum existimandum esse putavit inclytus Rex noster, quòd mittit nos Christus ad considerandum lilia agri, quomodo crescunt, præsertim quia sumebat insigne suum ex liliis, more atavorum suorum, instar etiam veterum illorum quorum meminit Philosophus in Politic, qui ornatum sumebant ex liliis, secundum victorias. Est itaque natura nobis insitum, ut quæ sunt samiliaria, & nobis insignia, ca tùm libentiùs, tùm frequentiùs consideremus, & ad horum inspectionem facilior est animi nostri formatio. Liliorum igitur consideratio generabat in Rege nostro quidem, dùm invisibilia Dei per ea quæ facta sunt in liliis pulcherrimis, intellecta inspexit ex numero, pondere & mensura; ex specie, modo & ordine: nam si pulchra, si decora, si speciosa sunt lilia, sicut & valde pulchra sunt; quanto pulchrior, speciosior & mirabilior est ille qui fecit ea? Ad Spem deinceps assurrexit, dum consideravit ea crescere, quæ non laborant, neque nent, & quæ divina prudentia sic vestit, nt Salomon in omni gloria sua non fuerit opertus sicut unun ex istis. Si ergò, prout arguit Christus, senum agri, quod hodie est, & cras in clibanum mittiur, Deus sic vestit? Matt. vi. 30. quantò pluris est homo modicæ XXXX 2

Fidei, ut de divina providentia non diffidat, sed jactet cuam suam & cogitatum in Domino, & ipse eum enutriet?

Ad Charitatem denique accensus est Rex noster, dùm considerando prospexit, quo pacto Deus usque ad oblectationes varias dilexerit hominem, & propter eum etiam lilium, ne dicam tot res miræ pulchritunis, decoris, & virtutis, formaverit, nec propter unum hominem ista minus fecit, quia cum multis fecit, prout est deductio apud Hugonem, in suo De

arra sponsa.

Quid autem, si ternarium liliorum in suo scuto regio & divino Rex noster ad mores retorquere considerando volebat? Videbat enim qualiter liliorum fulgurat color aureus in campo azure, velut in æthere purissimo, A & lerenissimo. Et nonne poterat per ternarium hoc liliorum considerare, vel tres virtutes prænominatas, Fidem, Spem, Charitatem in anima justi cœlica, aureo fulgore micantes; vel ipsam attendebat, à qua originantur, beatissimam Trinitatem, in quo velut intellectuali scuto triangulari per circumincessionem comprehendenter positam, vel tres animæ vires speculabatur, concupiscibilem, irascibilem, rationalem; aut, si justiùs est accipere, tres partes imaginis, memoriam, intelligentiam & voluntatem. Aut denique appropriatiùs Regiæ majestati, tria lilia in scuto tres Status in suo Regno considerare sas habuit idem Rex noster; Statum dico militantium, Statum consulentium, Statum laborantium. Hi siquidem Status & si in omni politia reperiri habeant vel mediocriter instituta; usurpat tamen sibi Regnum Franciæ colorem æthe-B reum, ob singularem religionis cultum: colorem verò aureum triplici illi Statui contulit excellentia meritorum in utroque. Nam ubi, quæso, viguit usquam terrarum vel in militibus strenuitas potentior, vel in Consulibus & Clericis sapientia divinior, vel in laborantibus & subditis obedientia propensior. Itaut nihil erraverit, qui Regnum Franciæ dixerit in Orbe positum esse velut hortum & agrum quendam voluptatis amænissimum, æthereo splendore nitentem, secundum quoque liliis, hoc est, populis aurea dignitate fulgentibus: quem hortum irrigat fons ille puriffimus, &

Fluvius niveis argenteus undis,

Universitas Parisiensis in quatuor facultatum flumina

condivisus, quibus irrigatur omnis terra.

Agnoscitis, ut opinor, doctissimi & sapientes, C quam late patentem considerationem Rex noster habuit ex inspectione propriorum insigniorum, dùm rememorabatur ex hinc verborum Christi, quæ dicunt : Considerate, &c. Et potuit quidem ampliùs ex consideratione liliorum, & corum crescendi modo animadvertere pius Rex noster, tria esse necessaria ad debitum populi totius augmentum, tanquam ad crementum viventium liliorum. Nam si non est homo lilium, non dixisset Propheta: Justus germinabit sicut lilium. Hæc tria sunt, quæ lilia ut crescant, exigunt.

Ros. Ros supernæ benedictionis. Humor. Humor terrenæ sustentationis. Clausura. Clausura justæ protectionis.

The state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s

Absque rore enim & æthere libero flaccida sunt lilia, & decoloria; sic absque divina gratia, quæ est pluvia voluntaria quam segregat Deus hereditati suæ, & absque superno afflatu vel aspectu, populus omnis interiùs contabescit. Porrò arescunt lilia si desit humor bonus in radice: & populus non subsissit, sed D ter desectum non sereni roris, operiunt faciem ejus spiarescit, si sibi desit sustentatio in corpore. Demùm lilia, si non claudantur sepibus, aut muris, depascuntur. & conculcant ea omnes bestiæ agri: & populi, si non justis Legibus & obedientiæ muro concludantur, ipsi celeriter hostibus invasi depercunt; sive hostes intelligas spirituales, qui sunt mundus, caro, dæmonia; sive materiales & visibiles, qui sunt ipsi homines sub ipsis, name nullum est animal alteri magis inimicum.

Hæc considerasti Rex gloriosissime, & viventium liliorum agricola egregie, Ludovice. Considerasti, inquam, ut nosses quomodò lilia rationabilia agri tui Regni crescerent, dum vivebas in carne & nunc (ut pium nobis credere est) tuis interventibus considerare non cessas, dum regnas in æthere. Considerasti nempè, ut eis non deesset ros, & aspectus cœli liber, dùm in eis sanctæ Religionis cultum conservasti. Considerasti, ut non desiceret humor in corpore, velut in terra fixa radice, dùm eos temporaliter sustentasti. Considerasti postremò, ne dissiparetur maceria, vel clausura justæ protectionis, dùm congruis Legibus atque Judiciis cos communivisti; itaut fuerunt populi tui instar liliorum irrorati desursum, irrigati

deorsùm, & protecti quaquaversùm.

Et poteram, ô doctiffimi & sapientes Viri, poteram ista latius deducere ex ejusdem Regis celebri chronica, si vacaret, & non essetis onerandi notissimis: nam quis nesciat, eum fuisse in cultu Religionis Catholicæ conservando Christianissimum? Quin & hæreticorum extirpator fuit vehemens; & bis ferventissimo zelo succensus impios infideles Barbaros persecutus est, & ad augmentum divini cultus multa Monasteria construxit, plurima reparavit. Ceterum negari non potest, eum de corporali sustentatione subditorum curiosum fuisse, quando ipsis etiam pauperibus, inopibus & egenis intrà & extrà Regnum suum, tanta pietatis affectione & sollicitudine providebat, eos personaliter, mira prorsus humilitate, visitans, pascens, & refovens. Quid ampliùs dicam de clausura liliorum suorum per justam Legum protectionem? Ipse enim Legibus benè conditis circumcinxit populum suum, providens ne frangerentur ab eis; quasdam insuperaddidit, ut de prohibitione duellorum, & punitione blasphemantium, & forsan plures adjunxisset, si non dictasset sibi consideratio sua, multitudinem confusam Legum & Statutorum non tâm protegere, quàm aliquando subvertere gentem, cui servanda mandatur. Exemplum in proposito. Acervus lapidum, aut sepes spinarum protegunt, & circumdant lilia. Quod si justo ampliùs excreverint vel spinæ, vel lapides, lacerantur lilia, aut ab aëris libero haustu prohibentur. Non secus est de multitudine traditionum humanarum, nominatim Excommunicationum. Ad hoc spectat illud. Irritum fecistis mandatum Dei propter traditiones vestras, &c. Matth. xv. 6.

Talibus modis studuit optimus & solertissimus agricola noster Regius, Beatus Ludovicus considerare lilia agri, id est, populos Regni, quomodò crescerent, dùm habebant rorem supernum, humorem terrenum, & septum munitissimum. Primum de benedictione cœli. Secundum de benedictione terræ. Tertium de institutione disciplinæ. Vellem ita consideraremus omnes lilia agri nostri quomodò crescerent, nemo quipe est qui non agrum habeat curæ suæ commissum, de quo Sapiens admonet nos. Diligenter, ait, exerce agrum tuum; Prov. xxiv. 27. Alioquin audi ab eo ibidem, quid mali subsecuturum sit: Per agrum viri pigri transivi, & ecce totum repleverant urtica, operuerant faciem ejus spina, & maceria lapidum destructa erat. Prov. v. 30. Frustrà quærerentur ergò in agro tali lilia crescentia, ubi deest solers consideratio, & dominatur ignavia, ea non considerans quæ præmisimus. Nam propter abundantiam noxii humoris totum replent urticæ mordicantis & exurentis luxuriæ; propnæ; & quia maceria lapidum destructa est per indisciplinatam dissolutionem, conculcant totam sationem, & germina utilia omnes bestiæ agri & singularis inobedientiæ superbæ ferus depascit ea. Ager iste sie quæritur, qualis & quis sit? Aptè respondetur: homo, scilicet minor mundus. Matth. XIII. Idem ipse homo est agricola, sub agricola supremo constitutus, de quo Mutth. xIII. & Jean, xv. Porrò totidem abundare liliis debet ager talis, quot virtutibus jubetur infigniri. Nonne pulcherrimum lilium castitas, pulchrum sobrietas, pulchrum justitia, pulchrum & formosum sapientia, modestia, Fides, & ita de reliquis virtutibus florifieris, quibus redolet ageranimæ, velut odor agri pleni, cui benedixit Dominus. Gen. xxvII. 27. Sed credite: non parvo, aut gratis possidetur ager talibus liliis decoratus. Emitur certè laboribus quamplurimis, & studioso colendi exercitio, sicut in figura fortis mulieris dicitur. Consideravit agrum & emit A illum. Prov. xxxI. 16. Et quoniam nemo repentè fit summis, sed cum temporis cursu & ætatis incremento; crescunt altius ipsa virtutum lilia, quemadmodum distinctio famosa significat, quæ quosdam ponit incipientes, quosdam proficientes, alios perfe-

Confideremus eadem lilia, quo naturæ modo crefcunt à primævo sui germine ad medium robur stipitis, usque ad floris, fructusque maturitatem. Hoc considerantes Christo obedimus, & Sermonem aptabimus auditoribus. Sunt quippe in hoc cœtu venerando homines sub ætatis distinctione triplici: sub germinante adolescentia, sub virenti juventute, sub matura, fructuosaque senectute; in quibus pari typo virtutum lilia succrescere debere demonstremus. Alia enim virtus in fortitudine & efficacia decet maturum tem. Fallor, si non hæc signavit Apostolus: Cùm essem, inquit, parvulus, loquebar ut parvulus, &c. Cum autem factus sum senex, evacuavi &c. 1. Cor. XIII. 11. Idem notavit Horatius Poëta, instituens & ætates describens. Hoc modo, præsens cætus est velut ager ille, in quo erant tres ordines ovium accubantes juxta puteum Genes. xxix. Puteus, locus est undè hauritur aqua scientiæ, & salutaris sapientiæ. Tres ordines ovium, tres accipimus ordines studentium simplicium.

Considerandum verò est quòd essi in omni ætate necesse sit virtutum liliis, ut crescant, ministrare triplex antidotum quod prædiximus. Rorem scilicet, humorem & clausuram; nihilominus, appropriatiori brevitate, non'omnia omnibus, sed singula singulis dispartiri curabimus. Et stantes in terminis nostris, ne dissoluta fluctuemus evagatione, dicemus quòd clausura disciplinæ præcipua necessaria est in agro adolescentium, tenerorum, quoad incipientes; humor purus, & sufficiens aër in agro virilium juvenum, quoad proficientes; ros supernus & aspectus cœli liber decet maxime in agro maturorum senum, quoad perfectos. Et planè, si vellemus, non operofum erat adaptationes has ad alia deducere, præsertim ad Statum triplicem præfatum Regni Francorum, qui consistere ponitur in laborantibus subditis, & inclytis militibus, & in Clericis atque Consulibus. hæc reliqua omnia comprehendere, quæ dici se offerunt, quis sermo sufficeret? Postpositis ergò ceteris, quæ dicere vel ad laudem gloriosissimi Regis nostri copiosissimè, vel ad ædificationem nostram abundantissimè, consideratio profunda nostri thematis ingerebat, sub triplici oratione concludatur Sermo noster. Prima oratio ad incipientes, secunda ad proficientes, tertia ad perfectos.

#### Prima Oratio.

Ad vos mihi nunc sermo est, ô generosi adolescentes; & si generosi, non degeneres; si disciplinati, non dyscoli esse vultis; obedite Christo jubenti. Quid jubenti. Quid jubet Christus? Considerate lilia agri quomodò crescunt. Considerate, & absque strepitu, vel tumultu, & fabulationibus attendite; quoniam ita in novello agro mentis vestræ crescere primula virtuosorum liliorum germina conveniet. Sunt

equidem insita vobis à natura agente infallibili germina quædam virtutum quasi secundum rationes seminales quas Tullius appellat Seminaria virtutum, quasi nos, inquit, crescere & valescere sineremus; illa nos ad beatam vitam ducerent. Et de hoc non filuit Philososophus 2. Ethicor. Hæc semina nolite suffocare vitiosis germinibus, aut aliunde disperdere. Et quamquam metuendum vobis sit, tum ab algido gelu torpentis desidiæ, tùm ab æstu nimio concupiscentiæ, tum ab vredine, tùm ab erucis, ab ærugine, & ab aliis pestibus improbis adversantibus incremento spiritualium liliorum: nihilominus in primis studendum est ad clausuram congruam per murum disciplinæ; quâ non apposità, vel demolità, planè de liliis actum est; proteruntur, & pereunt. Quamobrem apprehendite disciplinam cum illo qui dicebat Deo: Et disciplina tua ipsa me docebit. Ps. xvII. 36.

Sed quid loquimur adolescentibus? Forsan obsurdescunt, aut non satis considerate suscipiunt quæ dicuntur. Ita est: sua quorumdam-garrulitas hoc indicat. Nimirum minus idonei sunt considerare, ob crassam ignorantiæ caliginem, vel ob turbam passionum, & desideriorum juvenilium, quæ cogitationes suas & considerationes traducunt aliorsum, aut quia indisciplinationem, quam alibi exercent, hùc afferunt.

Pro eis idcircò considerate, vos Præceptores & Masenem, alia virilem juvenem, alia tenerum adolescen- B gistri venerabiles, ad vos me converto, vos qui talibus regendis præesse delegistis, & qui profecto duram in hoc provinciam (ut apud Terentium ponitur) administrandam suscepistis. Coërceat eos disciplinæ vestræ clausura, infrà quam etiam mores componite & formate ad normam Christianæ Religionis. Nam quantum piaculum est apud Christianos, suos adolescentes non Christiana sapere, nescire Præcepta Dei; & quid agendum sit, quid omittendum, quid credendum, quid sperandum, & quid timendum penitus ignorare? Subversio eis vel loqui, vel legere quæ non prosint moribus, aut plus eis obsint quam prosint ingeniis. Pudet quod aliter usque in hodiernum diem Judæorum pueri instituuntur primitus in Lege sua, prout jussisse videtur Dominus Deut. 4.

Confluent ecce ipsi adolescentes plùs solito de toto Franciæ Regno, ad florentissimum Parisiensis Universitatis hortum; erudiri habent illîc in suis primitivis & grammaticalibus, qui nuper non nisi talibus imbuti advenire consueverant; quod cur fiat, & an faustum sit præsagium, non suscepi discutere. Scimus quòd in morituro animali spiritus ad cor confluunt. Hoc unum dicere habeo, quòd eò ampliùs danda est opera in hac celeberrima Universitate, ne cassato, vel neglecto disciplinæ muro circà adolescentum custodiam, erumpant ex agro corum non lilia candida, & odorifera virtutum, sed infelix lolium, & steriles avenæ, ut Virgilius loquitur. Sentes quoque, & filices, & nociva quæque plantaria vitiorum, in perniciem non solùm talium, sed publicam Ecclesiæ, ut proinde siat ager, qualem vidit Jeremias plenum abominationibus. Je-

Et ô mores! ô tempora! quantis, & quot abominabilibus plena sunt & mens, & corpora quorundam adolescentium, & serpunt inter eos nefanda contagione, nemine considerante, nemine prohibente, nemine D evellente; utinam nemine impellente, & nullo modo eos qui conantur extirpare admittente. Et heu malorum cumulus! Istas suas abominationes non abominantur cum Propheta dicente: Iniquitatem odio habui & abominatus sum, Ps. exviii. 136. Et quid est iniquitatem abominatus sum? Illam certè per os Confessionis evomere, vel ejici. Ad hoc verò agendum est, ut frequentiùs os clausum, & mutum aperiatur; & vix extrahitur unquam virus illud teterrimum, & obscenum, & naturæ adversum, nisi juxtà parabolam Scripturæ: Pariat coluber tortuosus, obstetricante manu eductus Confessoris. Quid igitur mirandum, si XXXX 3

multi suffocantur, introrsus retento veneno hoc pestifero, & irremediabiliter percunt.

Hoc saltem restabit remedii, ut si sensus hominis or cogitatio prona sunt in malum ab adolescentia, sicut etiam Scripturæ vox Gen. viii. 21. & experientia nimis consirmat; hoc inquam, reliquum erit, ut abominationes contractas abominarentur, quia abominantes, hoc est, considerando evomentes, sanarentur, & desinerent esse ager plenus abominationibus. Præclarè siquidem dictum est: Humanum peccare, diabolicum perseverare.

Quocircà, patet quanta disciplinæ necessitas incumbit pro custodia agrorum novellorum, quos adolescentes dicimus, & intereà dum tenera sunt ætate; &

quod ideò

In teneris assuescere multum est, inquit Virgilius. Sit super cos maceria disciplina, & detur optima forma vivendi, quam jocundam reddet consuetudo. Si qui verò sunt Magistrorum qui nec ista considerent, nec observent erga suos discipulos, seu persido neglectu fiat hoc, seu contemptu perverso, seu timore cupido ne se deserant & alibi migrent, seu suo perdito male vivendi exemplo, quid de illis pronunciandum sit videtis: tot enim agrorum spiritualium non instructores, sed destructores dicendisunt, quot salvare debuerant & perdunt. Quinetiam, sæpè fit, ut unius adolescentis dissolutio non coërcita, vel non prorsus ut oportebat expulsa, trahat ceteras plantationes puras in silvestres & degeneres morum succos, & spu-B ria genimina: adeò ut non absque rationis apparentia quæsiisse videatur Quintilianus, an expediens sit adolescentes simul in scholis, aut potius sigillatim in domibus edoceri. Et quoniam Quintiliani recordatio incidit, qui fuit adolescentum præclarus instructor: placet ea pauca de institutionibus suis excerpere, quæ officio Præceptoris ascribit.

Primò inquit: Sumat antè omnia Parentis ergà discipulos suos animum, ac succedere se in eorum locum à quibus sibi liberi traduntur, existimet. Fas igitur habent Præceptores, discipulos suos alloqui iisdem verbis, religiosa maternaque pietate plenissimis, quibus hortabatur egregium adolescentem Ludovicum sua Mater: Plus vellem, charissime sili, te mortem incurrere temporalem, quam per aliquod peccatum mortale te tuum offendere Creatorem.

Secundò, Præceptor nec habeat vitia, nec ferat præclarum verbum ab ore pagani. Causam reddit Satyricus, qui contemporaneus Quintiliano suit, & de eo scripsit, quia Velociùs & citiùs corrumpunt nos vitiorum Cexempla domestica, magnis cum animos subeant authoribus. Ideò subjungit, quòd Maxima debetur puero reverentia: ut scilicet nil obsecenum, nil impudicum, nihil exempli scandalizantis innoxios oculos & mentem corrumpat. Nam & Angeli eorum semper vident saciem Patris qui est in cælis. Et, qui scandalizaverit unum ex pusillis istis, expedit ei, & o. Matt. xvIII. 6. 10. Et plùs nocet exemplum unum malitiæ, quàm decem bonitatis prosicerent: nam puer cereus est in vitium slecti, & absque Doctore etiam mala discuntur.

Tertiò, Præceptoris non austeritas tristis sit, nec dissoluta Charitas, (a) ne indè odium, hinc contemptus oriatur. Ubi notandum, minus obesse Charitatem nimiam, quàm austeritatem apud adolescentes bonæ indolis, qui citiùs domesticantur blanditiis ducti, ad instar avium quas generosas appellant, quàm minis tracti; tantummodo careant blanditie, omni penitùs impudicitia mentis & corporis. Hinc concludit ipse Quintilianus, non debere pueros cædi verberibus. Rationes omitto.

Quartò, plurimus ei de honesto ac bono sit sermo: contrà illos qui ignominiosas partes corporis, & actus nesandos non solum apertà impudentià nominare audent, sed impudentiori animositate, hoc ex rationis persona licere sieri desendunt; non considerantes, quòd hæc dicendo corruunt in errorem Begardorum & Turilupinorum, qui de nulla re naturaliter data erubescendum esse dicebant: quemadmodum & Cinici Philosophi, (a) comitas,

more canum dicebant esse vivendum palam in induitate & exercitio membrorum pudendorum, quos inculpat Tullius in Lib. de Ossic. tranctans de pulchro & decoro. Et Seneca præcepit: Turpia ne dixeris, paulatim enim pudor rerum per verba dediscitur. Et Apostolus: Corrumpunt bonos mores colloquia prava. I. Cor. xv. 33.

Quintò, minimè iracundus sit; non tamen eorum quæ einendanda erunt dissimulator. Ad hoc enim sunt exempla Platonis, & Plutarchi, & multorum.

Sextò, sit simplex in docendo. Ad hoc trahi potest illud Legis antiquæ: Non seres agrum diverso semine; Levit. XIX. 19. plurimum quippe obest varietas modorum in docendo, & ex consequenti mutatio Magistrorum, nunc istorum, nunc illorum.

Septimò, sit patiens laboris.

Octavo, interrogationibus libenter respondeat. Nono, non interrogantes percunctetur ultro.

Decimò, laudandis discipulorum Doctoribus, nec malignus, nec effusus sit, quia resaltera tædium laboris, altera securitatem parit.

Undecimò, in emendando quæ corrigenda erunt, non sit acerbus, nimièque contumeliosus, namid quidem multos à proposito studendi sugat, quod quidam

sic objurgant, quasi qui oderunt.

Duodecimò, exemplum aliquod, immò multa quotidiè dicat quæ secum audita reserant; licèt enim satis
exemplorum ad imitandum ex lectione suppeditet, tamen viva illa (ut dicitur) vox alit pleniùs, præcipuèque Præceptoris, quem discipuli, si recto modo sint
instituti, & amant, & verentur: vix autem dici potest, quantò libentiùs imitemur eos quibus savemus.
Vellem, super omnia, hoc observari præceptum apud
Præceptores nostri temporis, tàm in vico straminum
quàm in domibus, ut pro truss & sabulis solitis peti
& dici, salutaria quædam, & jocunda narrentur:
quia teste Horatio:

Omne tulit punctum qui miscuit utile dulci.

Quemadmodum de Magistro Reginaldo Gobart asseruit mihi digna fide relatio, eum vix, aut nunquam legisse & audivisse lectionem apud suos discipulos, quin aliquod immisceret salutis verbum, & vehementer inculcaret; adeò ut magna pars scholarium suorum in

magnos & Religiosos viros evaserit.

Decimotertio, se Præceptores intente ac modeste audiri velint. Si hoc in scholis servaretur, alia esset scholarium attentio & modestia in audiendo verbum Dei, quod utique audiendum esset cum summa reverentia & disciplina, & non minus quam præsente Sacro-sancto Christi Corporis mysterio. Ita enim dicebat Aristoteles, referente Seneca: Nunquam nos verecundiores esse debere, quam cum Deo loquimur, sic & dum audimus.

Ceterum, discipulos decent ista: Primò Præceptores suos non minus quam ista studia ament. Secundo, eos parentes esse, non quidem corporis, sed mentium credant. Multum hæc pietas consert ad studium; nam & libenter audient, & dictis credent, & esse similes concupiscent.

Ista sunt, quæ si ergà adolescentum custodiam & disciplinam observentur, erit ager ipsorum germinans lilia candida virtutum, donec crescendo in robur majus erumpant. Et ita sactum est in hac parte quod jubet Christus. Considerate lilia agri, co. quomodò crescunt.

tantummodo careant blanditie, omni penitùs impudicitia mentis & corporis. Hinc concludit ipse Quintilianus, Dono debere pueros cædi verberibus. Rationes omitto.

Quartò, plurimus ei de honesto ac bono sit sermo: contrà illos qui ignominiosa partes corporis, & actus nesandos non solum apertà impudentià nominare au-

Secunda Oratio talis erat, qua pronunciata non fuit.

Secun-

#### Secunda Oratio.

Considerate lilia agri quomodò crescunt. ô viri juventute vivida solidati, viri, quibus ex crassa adolescentia studium esse docet Horatius,

Querere opes & amicitias, infervire honori.

Omnia equidem vobis circumspicienda sunt, omnia A diligenti sedulitate, pro liliorum, hoc est, virtutum forti incremento peragenda. Non ultima tamen hæc vos cura manet, humorem sufficientem & salubrem haurire; nam humor si desit, ariditate enecat; si superfluit, enervat & languida dissolvit macie; fi corruptus est, inficit. Humor iste priùs definitus est esse sustematio quam exigit cohabitatio in corpore, & animæ quædam radicatio terrestris in co, ita ut necesse sit habere panem ad comedendum, & vestimenta quibus operiamur. Sed ô Deus, quam multam eorum turbam aspicimus, à quibus hamor iste temporalis subsidii non ad temperiem hauritur, aut derivari quæritur: nequaquàm dicunt cum Salomone': Divitias & paupertatem ne dederis mihi, sed tantum victui meo tribue necessaria. Prov. xxx. 8. Petunt potius (ne dicam rapiunt) ad exuberantiam avidam & inconsideratam, quæ non tam irriget lilia ad robur B sic quod remanet liber rationis superioris intuitus, pustipitis, quam obruat curis variis, & inutilibus, & desideriis multis, quæ, teste Apostolo 1 Tim. v1.9. mergunt in interitum. Ita fit maledictus ager corum germinans pro liliis spinas & tribulos. Genes. III. Et quasi ager Acheldemach, idest ager sanguinis & peccati. Matth. XXVII. Et ager qui possidetur de mercede iniquitatis. Act. 1. Et quæ sunt hæ spinæ, & quales tribuli? Nimirum cogitationes improbæ, suspiciones inquietæ, timores anxii, subdolæ fraudes, quibus miser animus pungitur, suffoditur, discerpitur, laceratur. Nunquam igitur speres lilia virtutum & pulchrorum studiorum posse crescere in agro quem humore tali cupiditatis toxicato sentis imbibitum. Nunquid lilia, etsi crescerent, essent integra, quæ inter tot spinarum curas obruta premuntur; sed lacera, & invalida, & emortua? Nam quid ita pallescere facit, quid ampliùs robur omne virtuosi stipitis evacuat, quam humor infectus avaritiæ? At verò contemptus ejus, cum aurea mediocritate & sufficienti, animum reddit divitem, eum reddit C vid, vir inter tot turbas, inter tot populos, & abssecurum, generosum & erectum, eum quoque ad legitimi roboris incrementum perducit; cujus in exemplum est Regis nostri strenuissima ex frugalitate prodiens fortitudo atque constantia. Multa hîc de canino appetitu, & voraci divitiarum, ac Beneficiorum, apud Ecclesiasticos nostri temporis; multa de consequenti neglectu utilium ac præelarorum studiorum pro lucrosis artibus ac scientiis: plura denique à pestiseris adinventionibus demolientibus agrum publicum Ecclesiæ, ad pestem hanc cupiditatis, non dico, satiandam, sed irritandam, occursabant, indignanda, seu melius miseranda considerationibus, quæ sciens prætereo, ut statim in tertia oratione siat consummatio verbi nostri.

#### Tertia Oratio.

Considerate lilla agri, quomodò crescunt: vos qui veneranda jam ætate & canicie maturescitis. Conside-Dmi, que & quanta sunt, que nobis promittuntur in calie, rate & imitamini, aspicite quòd non semper humotenus hærent lilia, non solum germine contenta sunt, erumpunt potius & crescunt in virens robur stipitis, specioso & vario florum ordine decorati. Postremò in flores pulcherrimos & suaves, incredibili figuratos arte semet aperiunt, qui flores libero quodam & patulo velut aspectuad funtem luminis zetherei, solem, jugiter se convertunt,

Hæc parabola est humanæ ætatis: sic tandem agendum est omnibus, & hue perveniendum, qui state jam grandæva florescunt; non semper, more puerorum, latendum est in numero terrenorum, aur pusillorum affectuum, vel in solo germine virtutum; neque instar juvenum soli actioni insudare convenit, in solo stipite fulciri. Sed post considerationem, quæ proprie est de cœlestibus, & sidereis, ad superna conscendat animus, florescat, formetur, atque dilatetur necesse est; & dicatis cum Apostolo. Nostra conversatio in calis est. Philipp. 111. 20. Nonne meministis, ut Prophetarum unus maledicit puero centum annorum. Ifai. LXV. 20. Nonne Seneca elementarium senem irridet? Quicquid autem extrà contemplationem liberam (præfertim cœlestium) agit animus, est in ejus comparatione elementarium, puerile, infimum, jacens, & pusillum; & quantum distat radix lilii à flore, tantumdem, & amplius differt cognitio quæ communiter habetur ex literatoria eruditione, ab illa quæ in confiderationis elevatione contemplativa fentitur: quoniam prima cognitio serpit humi materialium phantasmatum, & desideriorum carnalium concursantium nubeculis quodammodò fuscata. Itaque, ne sursùm evolet, talibus phantasmatum & desideriorum catenulis circumligata tenetur in portione inferioris rationis, quæ est animalitas: altera verò cognitio sursùm emergit ab hac confusione materialium imaginum: rus, & serenus, & totus intellectivus, ad res perspiciendas cum summa facilitate circumquaque diffu-

Ita fit ut res eadem longe aliter sciatur per eruditionem literarum, aut experientiam communem, & aliter per contemplationem, quæ facit hominem tranfire in affectum cordis, & gustare de re qualibet, juxtà saporem sibi proprium, & dat puræ cognitioni, quæ arida est, suum saporem, ac indè resultat sapientia, id est, sapida scientia. Prima cognitio in intellectu est, secunda in affectu. Prima in quadam luce, secunda in luce & secunda plus immutat, quemadmodùm dulcedo mellis plus afficit, dùm gustando sentitur, & masticatur, quam dùm tantummodò ratiocinative & visive conspicitur. Ita non oportet contemplantes plura scire quam alios; sed pluribus modis, & aliis.

Quod si gloriosus Rex Ludovicus, velut alter Daque litteris multis, libera hac confideratione & contemplatione pollebat; erubescat otiosa & litterata senectus, si tali careat, & si non ultrà sapiat quàm parvulus. Imitandus est certè Patriarcha Isaac, qui egreffus est ad meditandum in agro, inclinante jam die: & vide quid secutum est. Siquidem Rebecca illa prudens & decora (quæ sapientis personam gerit) eidem obvia fuit. Gen. xxiv. Inclinata quippe dies vitæ in ipsis grandævioribus est: proptereà exire debent hoc vespere ad meditandum in agro illo cœlesti, ubi sapientia obvia erit, ubi thesaurus & margarita præfulgida felicitatis æternæ reconditur, inveniturque. Matth. XIII. In hoc agro impetrat Aza irriguum inferius, & irriguum superius. Judie. 1. In hoc agro apparet Angelus uxori Manue sedenti, & quiescenti, & levanti se suprà se. Judic. xiii.

De qua consideratione loquitur invitans nos ad e Gregorius in Homiliis. Si consideremus, fratres charissivilescunt animo omnia que habentur in terris. Terrena namque substantia superna felicitati comparata, mors est dicenda potius quam vita. Ipse enim quotidianus defectus corruptionis, quid alind est quam quadam prolixitas mortis? Qua autem lingua dicere, quis intellectus capere sufficit superna illius civitatis quanta sunt gaudia. Angelorum choris interesse, cum beatissimis spiritibus gloria conditoris assistere, prasentem Des vultum gernere, incircumscriptum lumen videre, nullo mortis metu affici, incorruptionis perpetua munere latari? Sed ad hec audita

Digitized by Google

inardescit animus; jamque illic cupit assistere ubi se sperat sine sine gaudere. Sed ad magna premia perveniri non potest, nisi per magnos labores. Hæc ille. Verè sic est: nemo potest, non dicam ad felicitatem, sed ad hanc felicitatis considerationem sublimem ascendere, nisi cum forti contritione spiritus. Verbum est divini Dionysii: nisi præterea cum otio magno & libero à curis terrenis, & desideriis omnibus carnalium: nisi demum adsit constans perseverantia, cui soli aperitur, sola coronatur. Hæc tria ponit Ber-

nardus, super Cantica.

Sed heu, & væ! Multi ideò cedunt juri propinquitatis hereditariæ in agro hoc contemplationis, quia ducere nolunt Ruth, juxtà mysticam historiam Ruth Iv. scriptam. Ruth interpretatur quasi desiciens seu defellio; animus verò humanus heres agri hujus ex sua creatione, & regeneratione, nisi Ruth ducat, hocest, nisi desiciat à seipso, ad agrum talem cœlestis contemplationis jure libero possidendum non attingit. Non videbit me homo & vivet, inquit Dominus. Exod.xxxIII. 20. intellige, vita sensuali, & animali: scilicet divisionem fieri inter spiritum & animam necesse est per verbum Dei vivax & efficax, quæ divisio longè plus habet admirationis quam animæ & corporis separatio, quemadmodum testatur Author Libri De spiritu & anima, & venerabilis Richardus.

Sed quid conamur? Quid multa garriendo balbutimus, quasi videlicet rem tantam tantis verborum angustiis claudere valeamus? Hoc itaque nequit fieri. Scripserunt multa plurimi virorum divinorum & elevatorum super hac re, & divinus Dionysius, Augustinus, Gregorius, & recentiores, Bernardus, Hugo, Richardus, & post cos Bonaventura, & alii qui in hanc concurrunt sententiam, non posse hanc cognitionem considerationis, de qua loquimur, inexpertis aperire; quoniam est manna absconditum, & calculus in quo est nomen scriptum quod nemo novit nisi qui accipit, Apoc. 11. 17. & fons in quo non communicat alienus. Sileamus ergò & ad unum obedientes Christo, consideremus lilia agri, quomodò crescunt, quoniam hoc sufficiet, tantum non desit imitatio, & applicatio ad opus. Nonne liliorum semen prius mortificatur in terra, qu'am stipes assurgat, & quam flores emicent? Non aliter carnalitatem & animalitatem cum suis appetitibus, & desideriorum passionibus corruptissimis emori necesse est, si cupimus tandem patentibus sloribus pulchra- C rum, castarumque affectionum, libero conspectu supernis inhiare fulgoribus.

Et quis ad hæc idoneus? Nimirum ille qui in valle lachrymarum totus in contritione pervalida peccatorum suorum positus moritur sibi, postmodum germinat, & disponit ascensiones in corde suo de germine ad stipitem, & de stipite ad florem, hocest, de virtute in virtutem, de imperfecto ad perfectum, donec aperto mentalis sinus flore, & irradiata desuper apice synderesis, videatur Deus Deorum in Sion, Pf. LXXXII.6.7.8. in præsenti per gratiam prægustatæ dulcedinis, & in futuro per gloriam completæ felicitatis, quam nobis, &c.

FINIS.

#### CARMEN OPTATIVUM, ut Lilia crescant.

Ejusdem Gersonii.

ILII flores rutilantis auri Francia scuto, saphyri coloris Enitent, omnis cor habens pium, dic: Lilia crescant. Lilii flores, solito magis sunt Inter urticas tribulosque spinis Obsiti densis, miserante Christo

Lilia crescant,

Lilii flores varium suborti Nunc sunt, priùs & fuerunt. Stipitem solus tenet hinc in ipso Lilia crescant. Lilii flores, scelus ô pudendum! Unquibus curvis lacerans leo trux, Istius votis prohibebat usum: Lilia crescant. Quisquis es Francus fidei probata, Hoste sublato, Domino volente. A Voce pracelsa reboato dicens: Lilia crescant. Lilii flores Dionysius olim Francia fertur domui dedisse, Cujus obtentu precibusque dignis Lilia crescant Vulgus ingratum, stolidum, prophanum, Cladibus diris meritum perire Obstrepens, tali jubilo decenti,

Lilia crescant. Jure qui Francos Regis & coronam Corde devoto reverere Christum, Te libens totum sibi da, jubebit Lilia crescant. Lilii flores decorastis ample

Remigi, necnon Ludovice, sancti, Jugiter vestre petimus favore Lilia crescant.

#### Dictamen de Sancto Ludovico.

REX & progenies inclita Regum, Cælesti nimiùm plena decore, Et plusquam nivea Lilia fulgens, Tu nostris facilem te dato votis Rex Ludovice. Dum rexit fragiles spiritus artus, Francorum popelo Jura dedisti, Nuuc celsa residens pulcher in aula, Nos Regnumque tuum cernis ab alto, Mente serena. Parvulosque dies cernere desis, Sed curam capias more vetufto Nostri sollicitam, ferque juvamen, Ut tecum placido detur in Evo Vita beata. Amen.

## JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

ELEGANTISSIMUS

Historiis T. Livii, V alerii Maximi, sevtentiis Tullii & Seneca respersus

> FESTO IN

## LUDOVICI

REGIS FRANCORUM.

Ad MSS. Codd. Vict. 285.

Tu Domine mi Rex, sicus Angelus Dei es. 2 Reg. XIX. 27.

Erba ista ad literam dicta sunt eximio Regi David, in Jerusalem redeunti, post victoriam nefandæ conjurationis per Absalon & Achisophel adversus cum conspiratæ. Exeunte nem-

pè in occursum Regis universa civitate, Miphiboseth, qui fuit de genere Saulis, ad suæ reditionis gratulationem fimul & magnificentiam gloriæ suæ sublimiùs attollendum, eum alloquens ait: Tu, Domine mi Rex, sicut Angelus Dei es. 2 Reg. xix. 27. Quam gloriosus, obsecro, hodiè enituit Beatissimus Christi Consessor olim Rex Francorum Ludovicus, dum, dissipato eorum consilio, qui adversus Christi nomen acrius sevientes in necem Beatissimi Regis conspirabant, ad illam ætheream Jerusalem hodie victor appulit, illic secundùm animam regnaturus sicut Angelus Dei. Quod decus, qui splendor, quæ jocunda solemnitas civium supernorum Beatissimo Regioccurrentium? Scitis itaque quia gaudium erit in calo super uno peccatore panitentiam agente. Luc. xv. 7. Quod hodiè ergo exi-stimatis, Patres Reverendi, fuisse gaudium Angelis Dei in adventu hujus gloriosissimi Regis? Cujus vita aliquo forsan pulvere terrenæ conversationis respersa fuerit; ca tamen extitit integritate & puritate, ut frequenter diceret, & ex animo diceret, citiùs se electurum privari velle vitâ, quàm propter vitam mortaliter offendere vitæ Autorem. An non igitur ea fuit puritate quâ Angelus Dei? Angelus quippe, Gregorio, Isidoro, Dionysio, & plerisque aliis Autoribus, nomen est officii, à missione dictum. Verè (si non fallor) is ob præcipui amoris privilegium fuit Regno huic à Deo specialiter missis & electus, ut eos præsibus Christianæ Religionis cultus exactissimà diligentià celebraretur, ac veneraretur, ut impleretur promifsio Salvatoris nostri dicentis: Si quis mihi ministraverit honorificabit eum Pater meus, qui in calis est. Joan. XII. 26. Hanc sanè tam gratuitam supernæ dilectionis dispensationem prosequentes Angeli Beati (ut sunt omnes administratorii spiritus in ministerium missi propter eos qui hereditatem capiunt salutis. Hebr. 1.14. huic gloriosissimo Regi toto (ut arbitror) benevolentiæ sinu asperavere: ea quisque, quibus maximè pollebat, charitmata largiens, five influens; hic Charitatem, ille perseverantiam, hic sapientiam, ille Judicii æquitatem, & ita de ceteris, quatenus hoc sacratissimum Regnum, quod tanto Deus illustraverat Rege, salubrioribus imperiis resplendesceret ac moderaretur. Ait enim Chrysostomus: Non insula quidem utiliter regnat qui Rex nascitur, & Regnum non meretur. Propter quod etiam ipse Seneca fummam fuisse quorundam antiquorum felicitatem astruit, inter quos non poterat esse potentior, nisi melior: parentum videlicet non incerta propago; non ambitio popularis; sed spectata inter bonos moderatio ad culmen Regni provehebat. Habet siquidem quisquis ad hujuscemodi dignitatis fastigium est sublatus, triplicem habitudinem seu relationem, secundum quam eum decet esse persectum, ac ceteris celsio-

Primam ad Deum, ut creatura Dei. Secundam ad regimen subditorum, ut Rex. Tertiam ad homines, ut unus ex hominibus. Hæc tria facilè possunt aptari verbis nostri thematis; sed ejuscemodi curiositates velut nunc aut superfluas, aut non necessarias, libenter prætergredior. Hanc igitur triplicem habitudinem, juxtà quam etiam nostri Sermonis principalis versabitur intentio, notat Augustinus, exponens illud quod Regibus præcipitur: Servite Domino in timere, &c. Pf. 11. 11. Quomodo, inquit, serviunt Reges Domino in timore, nisi ea qua contrà jussa Dominissiunt, religiosa severitate prohibendo, atque plectendo? Et sequitur ad propositum. Aliter enim servit quia homo est, aliter etiam quia Rex est; quia ut homo est, servit Domino vivendo sideliter: quod sit, ut optime nostis, secundum duplicem habitudinem; ad Deum, scilicet & ad proximum. Quia verò Rex est, servat Leges justa pracipientes, & contraria prohibentes convenienti rigore sanciendo. Exemplum ponit de Ezechia, qui lucos & templa Tomi III. Pars III.

idolorum, & illa excelsa quæ contrà Dei Præcepta fuerunt constructa, destruxit. Quantum igitur Beatissimus Ludovicus in omni ratione regalis dignitatis extiterit persectus, operæ-pretium est videre; quatenùs & merita ipsius recolentes, dignas nostro Creatori gratias referamus, & emendationi vitæ nostræ, exemplo Regis nostri interveniente, nonnihil adjiciamus. Et primò, si libet, videbimus quam devotus extiterit in amore Dei, & supernorum. Quam suerit circunspectus circà regimen subditorum. Quàm humanus extiterit in habitudine proximorum.

Quantum ad primum ipse profecto tantum divini amoris ardore flagrabat, ut non folum ipse arderet, sed alios aut sacris monitis, aut bonorum operum exemplis ad amorem Dei vehementer incenderet. Splendore quippè omnium virtutum refulgebat sicut Angelus Des. Et ut de egregiis ipsius operibus nostro Sermoni nonnullainseramus; de more habebat Officium Matutinarum tam diei, quam beatæ Virginis (quod media semper nocto tractim ac devote in Capella sua cantabatur) & audire ad longum, & legere. Itidem de ceteris Missis & Horis, quæ, temporibus congruis, eo præsente dicebantur. Et ut multa paucis perstringam, tanta fuit orationum ejus sedulitas, tanta insuper contemplationis in Deum attentio, ut nondum surgens ab oratione, velut attonitus, submissa voce à puero qui eiserviebat, quæreret, quonam loco ipse existeret, quasi foret dentià tanti Principis honoraret protegeretque, à qui-B oblitus sui, prænimia altitudine contemplationis. Ceterùm innumera sunt præter hæc argumenta, eaque clarissima, quibus ingens sua devotionis servor deprehenditur, videlicet quòd tam multas Ecclesias, Monasteria, Hospitalia, Domus pauperum, viduarum, infirmorum passim in Regno, & nonnulla in partibus ultramarinis construxit, fundavit, ampliavit, ditavit, atque reparavit. Quòd multas Reliquias sacras, ut Coronam spineam, Lanceam, de sacratissimo Sanctæ Crucis ligno bonam magnamque partem, quatuor & viginti corpora sociorum beati Mauricii gloriosissimi Christi Martyris, & alias complures pretiosissimas Sanctorum Reliquias, pro labore, huic Regno acquisivit. Quòd omnes sortilegos, aruspices, magos, ceterosque dæmonum invocatores potenter aut extrusit, aut cremavit. Quòd bina vice, cum immensis sumptibus, sed multò majore sui capitis, clarissimorumque liberorum, & fratrum suorum periculo adversus infidelus transfretavit, tantorum, & tam multorum vitam pro exaltatione Christianæ Religionis exponere para-Quòd, tempore adversitatis, ipse erectior, atque constantior semper in Fide assurgebat. Quòd vel blasphemos in Deum, & ejus Sanctos adustione candentis ferri plectebat.

Et ut in his faciam finem, unum, ceteris omissis, referam, quod inter multa præclarum mihi visum est. Composito namque Tractatu inter se & paganos, super liberatione sui, & concaptivorum suorum; Paganis ad bellandum inviolabiliter addere juramento suo volentibus, sese abnegaturos Mahometum, si pactum Christianis non servarent: Beatissimus Ludovicus cum vehementi indignatione similem de Christo cautionem repudiavit, neque suggestione fratrum suorum, aut aliorum Nobilium Christianorum, neque diræmortis periculo, quam tamer ni recenter adhuc cædis Soldani spirantes sibi & Christianis coram intentabant, induci potuit, ut illam juramento suo adjiceret; non diffidentià quidem implendæ conditionis suæ partis, sed quia tanta suit apud eum Christi & Christianæ Religionis reverentia. O Regem elegantem, ô virum æthereum, qui sæcularium opum affluentia circunseptus, omnia velut cœnum & lutum platearum deputans, inæstimabiles divitias in cœlo conspersit. Illud præcipui Prophetarum Regis David sæpè in suis orationibus depromens. Eripe me, Domine, de luto, ut non insigar. Ps. LXVIII. 15. 16. & sequitur: Non me demergat tempestas aque, idest,

abundantia nimia temporalium rerum, quæ more fluentis aquæ continuè decurrunt, ac labuntur; nemo verò (ut Seneca ait) cum sarcinis enatat : quò mihi Beatissimus Ludovicus tantò majori præconio laudandus occurrit, quantò magna divitiatum opulentia circunfusus omnia sprevit, omnia contempsit, omnia posuit in conculcatione præ amore Dei nostri. Quamquam quid attinet fallaces sæculi divitias sectari? Sese excruciare? Vrere animam? Corpus frangere, prop- A itaque dormiunt fomnium fuum, fomniantes se habeter illa acquirenda, ad quæ tu inhias? Tua enim non funt: testimonio Byantis viri sapientissimi, qui ex publico incendio fugiens, ceteris pretiofarum rerum pondere onustis, interrogatus quid ita nihil ex bonis suis secum ferret; Bona mea, inquit, mecum porto; illa tantum sua arbitrans, quæ pectore gestabat. Cui alludit egregius ille Propheta Habacuc. Va qui congregant non sua. Habac. 11. 9. Cur ergò illum divitem putas, quem aurea suppellex in via sequitur, qui in omnibus provinciis arat, cui multum suburbani agri est? Omnia cum dixeris (inquit Seneca) pauper est. Quare? Quia debet: quantum, inquies? Et omnia: nissi fortè interesse judicas, utrum ab homine, an à fortuna mutuum sumpserit. Nemo enim nascitur dives; quisquis exit in lucem, visus est lacte & panno esse contentus. Ab his autem initiis nobis Regna non sufficiunt. Quò rectiùs admirari mihi visus est Flaccus: quamobrem, sicut in morbis sit, in quibus cum B Judith XII. Et hoc de principali. tentata diu remedia non prosunt, ea abjicimus, & alligamus alia, & plerumque contraria; cur etiam cùm experiamur quòd divitiæ quæsitæ cupiditatem non fanant, sed inflammant potius; tamen remediis non utamur? Unde Seneca: Congregetur in te quicquid multi locupletes possederant, ultrà privatum pecunia modum fortuna te provehat, auro tegat, purpura vestiat, & ad hoc modus deliciarum & opinio te producat, ut terram marmoribus abscondas: non tantum tibi habere liceat, sed calcare divitias: accedant statua & pictura, & quicquid ars ulla luxuria elaboraverit, majora capere ab his dices. Benè igitur monet apud cum Epicurus: Si vis, inquit, Phitoclea, divitem facere, non pecunia adjiciendum, sed cupiditati detrahendum est. Et apud Virgilium: 📣 reo ramo evulso, inferi petuntur. Quia, ut Servius ait: Divitiis facile mortales intereunt. Neque tamen ex tanto divitiarum acervo, nisi sortè panniculum sordidum atque detritum, quo ne horrori simus, opinor, efferimus. Prudenter ergò admodùm Rex ille novissima sui recordatus est, qui pannum, quo sudarium sibi consuendum statuerat, in signum erigi atque explicatum per civitatem deferri jussit per præconem vociferantem: Hoc dicit Princeps: dum essem Dominus duodecim Regnorum, hoc solum de gloria mea, & de dinitiis meisefferam. Ad idem redit quod Cicero Tusculanarum quastionum Libro 6. ponit de Sardanapalo, qui sepulchro suo scribi imperavit: Hec habeo que edi, queque exsaturata libido hausit, &c. Quidergò insaniæ est, propter res sic transitorias, fugaces, momentaneas anxiari, consumi, & æternas divitias quæsitu faciles relinquere? An non stultitià magnà ille laboraret, qui alicubi ætatem acturus de domo sibi non provideret: ubi verò hospitaturus esset unam noctem, palatia magna construcret? Vita profectò præsens, ad suturæ vitæ æternitatem comparata, minus in infinitum, quàm spatium unius noctis est. Spes impii (inquit Sapiens) quasi lanugo, vel tanquam memoria hospitis unius diei pratereun- D libenter inculcans in auribus suis egregium iltis, Sap. v. 15. Et Psalmus ad Deum loquens: Mille anni ante oculos tuos, tanquam dies hesterna; Ps. LXXXIX. 4. & tamen sæpè clamat Salvator noster: Primum quarite regnum Dei; Matth. vi. 33. at nos obsurdescimus. Sed admonet, quam difficile qui pecuniam habent intrabunt in illud, & nos non intelligere simulamus. Sæpè pulsat; & somno cupiditatum nostrarum pressi, aut non expergiscimur, aut superati altitudine soporis, in pristinum somnum rursus remergimur. Neque habemus quid ei respondeamus vocanti

atque dicenti: Surge, quare obdormis? Psal. XLIII.23. Exurge à mortuis, & illuminabit te Christus. Ephes.v.14. Convincitur scilicet veritate, quia tempus surgendi advenit, nisi tantum verba lenta & somnolenta; modò; ecce modò; sine, quaso, paululum; sed modò & modò, ut dicit Augustinus in 7. Confes. ubi hanc soporationem in persona sua pulchrè prosequitur, Non habehat medum, sine paululum prodibat in longum. Sic re thesauros immensos, & nihil invenient omnes viri divitiarum in manibus suis; Ps. Lxxv.6. quod videlicet in tremendo Judicio pro redemptione animæ suæ proferant, quia nihil posuerunt in manu Christi dicentis: Esurivi, sitivi, nudus sui, &c. Matth. xxv. 35.36.

Hactenus satis invexisse videor adversus divites sæculi; hora est primum sermonem retexere. Beatissimus igitur Ludovicus hujus florentissimi Regni Rex eximius, attendens ultra ea quæ dicta funt, quòd eleemosyna viri quasi sacculus cum ipso. Eccli. xvII. 18. valdè multa pauperibus erogavit? Quicquid Judæa, Arabia, Oriens, Occidens mittit, hujus aliquid habebat, sed nihil horum amabat: & insumma, rerum temporalium ubertate pauper, æternæ beatitudinis cumulabat divitias, immensa supernorum charitate flagrans ficut Angelus Dei, illi Angelo meritò comparandus, qui in flamma sacrificii ascendit in cœlum.

Secundo (ut propositum erat) dicendum est de solerti ipsius regimine. Pro quo præmittendum, quòd tria sunt quæ ad Regis Catholici maximè pertinent officium, videlicet Ecclesiam tueri, ministrare Justitiam, ac subditorum injurias vindicare, primum ne fiant, aut cum illatæ suerint, ulcisci. De primo ait Isidorus: Lib. ethimol. Cognoscant inquit, Principes saculi Deo se esse rationem reddituros, propter Ecclesiam quam à Christo tuendam susceperunt. Sanè si priscis Gentilium Imperatoribus non solum conservandæ, verum etiam amplificandæ prophanæ Religionis falsorum deorum suorum tanta cura suit, ut decem Principum silii singulis Hetruriæ populis percipiendæ, non sacrorum quidem, sed execrandorum suorum disciplinæ gratia traderentur. Quanta devotione & follicitudine decet Principes Catholicos Sacrosanctam Dei veri Religionem tueri ac defendere? Neque dubitaveritis, inquit Valerius maximus, Sacris Imperia servire, infra se humanarum rerum futurum regimen existimantia, si divinæ potentiæ benè ac constanter fuissent famulata. At Beatus Ludovicus non pro dilatando Imperio, sed religioso Fidei Christianæ zelo Dei famulatus, Ecclesiam Regni sui temporibus suis pacatam tenuit. Neque ut Marcellus ille Imperator, cujus memoria ob eam rem tum in honore erat, virtuti & honori templa dicavit, sed nunc benignissimo virtutum omnium Largitori, nunc honorandissimæ ejus Matri, devota templa, non duo solum, sed (ut anteà dixi) benè innumera construxit atque dotavit. Viros Ecclesiasticos in honore habuit, quòd Deus magis ab his, ut aiebat, honoraretur & glorificaretur. Et in institutione, quam propria manu conscriptam Philippo pulcherrimæ indolis adolescenti filio suo seniori reliquit, eum singulariter admonet, ne, si unquam ad Regni gubernacula perveniret, viris Ecclesiasticis in personis aut rebusullam violentiam fieri sineret; lud responsum Philippi avi sui, quod quibusdam Confiliariis suis eum acriter increpantibus quòd tam multas injurias ab Ecclesiasticis viris impunè toleraret, dedit. Credo, inquit, quod nonnulla ab his injuria in me proficiscuntur; sed cum meditor honores, quos maximos mihi Deus tribuit, decrevi sanctius mihi fore multa perpeti, quam aliquid facere, propter quod oriatur scandalum in Ecclesia, ac sacer Dei cultus in minime turbetur. O Catholicum responsum, & è magnæ pietatis fonte profiliens! Utinam moderni Principes,

utinam similem animum ad Ecclesiam gererent: non enim ipsa sub hoc horrendo schismate tandiù prostrata jacuisset, non jura, non ejus libertates quotidiè violarentur, non denique venerandum olim Sacerdotii nomen (quod ab Apostolo electum, sanctum, regale nuncupatur[1.Pet.11.9.) nunc exprobrationis loco, & vituperii, ab improbis objiceretur. O beatissime pugil Christi Ludovice; respice, obsecto, hanc quam tantoperè ama- A jutorem, nunc expugnemus illos. 1. Machab. XII. 74. Sic sti, protexisti atque exaltasti Ecclesiam sanctam. Apprehende arma & scuta, & exurge in adjutorium ci. Effunde frameam & conclude adversus eos qui cam persequantur, Ps. xxxiv. 2. 3. quatenus tuis defensa auxiliis canticum Judith strenuissimæ mulieris psallere queat: Vivit Dominus Deus noster, quoniam custodivit me Angelus ejus. Judith. XII. 20. Sed quomodò ad regium munus pertineat Justitiam subditis ministrare, quod secundò groposucram, neminem vestrum ambigere puto: legistis namque: Abominabiles Regi, qui agunt impie, quia Justitià sirmatur solium ejus. Prov. xv1. 12. Et Diligite Justitiam, qui judicatis terram. Sap. 1. 1. Unde Tullius 2. De Officiis: postquam Justitiam dignissimis laudibus extulit, ejus tantam vim esse ostendit, ut ne illi quidem, qui, ut verbo ejus utar, maleficio & scelere pascuntur, possunt sine ulla Justitiæ particula vivere. Cujus rationem ipse subdit; quia archipirata nisi æqualiter prædam dispertiat, aut interficitur à sociis, aut relinquitur; aut propter æquabilem, sicut B Plebs verò innocua, quæ in agris & pagis habitat, ipse ait, furti partitionem, latronum nonnulli adeò potentes evalerunt, ut Imperatores Romanorum eis interdum cederent. Post has, dico, Justitiæ laudes, consequenter narrat, qualiter non apud Medos solum, sed etiam apud Majores suos Justitiæ fruendæ causâ sibi videntur olim benè morati Reges constituti. Nam cùm premeretur, inquit, iners multitudo ab his qui majores opes habebant, ad unum aliquem confugiebant virtute præstantem. Ita profectò Beatissimus Ludovicus tanta virtute præcellebat, ut minores atque humiles offensi à potentioribus, non ad inferiores atque mediocres, sed ad ipsum Regem (tanta nimirum erat eis confidentia Justitiæ ab eo reportandæ) recto tramite currerent; quia faciem non aspiciebat in Judicio, nullis precibus flectebatur, contrà Barones & Magnates, contrà amicissimos servitores & familiares suos, quos maximè studebat habere probos, atque adeò quòd contrà germanum proprium Sententias plurimas pro personis humilibus pronunciavit; durè in- præclare argumentatur in prime, De Officiis, ita inquiens. crepans cos, atque sub gravibus pænis monens, ne abindè gravamina ulla aut suis personis inferrent, aut inferri in suis territoriis sinerent.

Multa Justitiæ suæ mihi concurrunt exempla. Benè tamen nunc narrasse abundè erit. Cùm enim Comes Campaniæ faceret requiri quendam reum militem, naturalem suum, qui pro suspicione homicidii coram Beatissimo Rege accusabatur; proponeretque se paratum esse facere partibus Justitiam: quia Beatissimus Rex cognovit quòd per potentes Regni ejus absolutio nimio favore procurabatur, respondit ita: Ex quo reus iste tantum favorem reperit in Curia ista, non possum adduci ut credam, quod de eo sieret rectum Judi-cium in Curia inseriori. Quamobrem ne fraus ulla sieret Justitiæ aut parti conquerenti, noluit eum dimittere: illi specioso Angelorum ordini dignissime interendus, qui, ut Gregorius ait, tanta divinitatis replentur gratia, ut in eis Deus sedeat, & per eas Judicia fua decernat : sicut scribitur. Exibunt Angeli, & se- D fortis & magnus animus non est, qui commodi, aut parabunt malos de medio justorum. Matth. XIII. 49. Cujus figuram Joannes vidit, Angelum scilicet exeuntem de templo, quod est, de cœlo, habentem falcem acutam. Apoc. XIII.

Tertium quod superius dixi ad Regis rationem pertinere, scilicet subditorum injurias, atque gravamina potenter ulcisci; patet 1. Reg. vIII. 20. ubi filii Israël, postquàm una voce postulassent dari sibi Regem, rationem suz postulationis aperientes inquiunt: Judicabit nos Rex

Tomi III. Pars III.

noster & egredietur antènos, '& pugnabit bella pro nobis. 🖈. 16. Et capitulo sequenti Dominus ad Samuelem de Saul: Unge eum Ducem super populum meum Israel, & sulvabit populum meum de manu Philistinorum. Rursus, quia Jonathas putabatur occisus à Triphone, quæsierunt omnes Gentes quæ erant in circuitu Judæorum, conterere eos, dicentes: Non habent Principem & adetiam, mortuo Juda Machabæo, miserunt iniqui, & irruptionem fecerunt in omnibus finibus Israël, eodem Libro cap. 1x. 23. Magna proculdubiò moderatione usus est Beatissimus Rex noster in bellis quacumque ratione movendis, sed multa & maxima, cum illis gerendis functus est æquitate & magnitudine, mira circunspectione providens, ne humilis plebs, & qui in delicto non participabant ullo, quantum erat possibile, damno afficerentur: quamobrem omnia summoperè vitabat incendia, & per vim obsidionis hostem coarctabat. Transiens etiam per Monasteria, & alia loca virorum Religiosorum, claves horreorum & cellariorum recipi jubebat, ne ulla eis jactura suo transitu inferri possèt. Longè aliter sit proh dolor, his diebus! Si enim ad propulsandum hostes exercitum quandoque congregemus, hi primò investigabunt quæ sint prædia Ecclesiastica: si quid ex eis reperiant quod ex usu sit, mox rapietur, ausereturque. non tantum plerumque læditur ab hostibus, quantum ab ipsis equitibus & stipendiariis nostris: corum ædes si occupantur, diripiuntur facultates & pecora, multa quæ pudore commemorare deterreor, in eis committuntur. Itaque pauper vulgus undique tunditur & vexatur, ab hostibus scilicet, ab exercitu nostro, & tertiò in ipsis exactionibus, & aliis quæ cum eis majores solitò accrescunt. Et sunt homines, quorum in reperiendis novis pugnandi modis tota cura teritur, nunc solus adversus solum, nunc numerus adversus numerum. Hic fine galea, ille fine pectorali, alius fine scuto vel lorica, quorum sanè alteri cupiditate opum moventur, alteri quidem ambitione gloriæ, viri fortis & strenui splendorem usurpantes. Illi nonnunquàm non falluntur, quia plerique ea ratione locupletes fuêre. Isti verò fortitudinis aut strenuitatis vani, gloriam, propter hujuscemodi præsumptam audaciam, nunquàm sunt assecuti. Sicut Tullius Ea animi elatio que cernitur in periculis, & laboribas, si justitia vacat, pugnatque non pro salute communi, sed prosuis commodis, in vitio est; non modò enim illud virtutis non est. Allegat dictum Platonis. Animus paratus ad periculum, si sua cupiditate, non utilitate communi impellitur, audacia potius nomen habet, quam fortitudinis: Ex quo infert Tullius: Itaque fortes viros & magnanimos eosdem, & simplicis veritatis amicos, minimeque fallaces esse volumus, que sunt ex media laude justitia. Facillime autem (ut ipse ait) ad res injustas impellitur, quisquisaltissimo animo est glorize cupiditate. Virtutine, quæso, tribuendum erit, solo humanæ laudis appetitu in discrimen præsentis mortis ultrò irruere? Quæ si sequatur, ille verissimè erit homicida sui, qui nullo impellente, sine ratione, sine utilitate, intempettam libi mortem alciverit: fin alium occidat, reus erit Judicio, præsertim cum idem per superbiam committat. Ex quibus conflatur, quòd gloriæ suæ, sed qui communis utilitatis causa res magnas, & vehementer arduas gerit, plenasque laboris & periculorum: sicut secerunt Josue, David, Judas Machabæus; sicut fortè secerunt Horatii & Curii, qui quatenus finis illi diuturno atrocique bello daretur, quod inter Albanos & Romanos misere gerebatur; producti, hiscilicet tergemini Horatii à Romanis; illi videlicet tergemini Curii ab Albanis, inter se conflixerunt, quorum etsi singuli, fortitudine glo-

Yyyy 2

riam sunt adepti; tamen præcipua laude prosequendus est, qui duobus germanis prostratis & extinctis, tres Curios solus confecit & superavit. Innumeri occurrunt alii viri fortes quos possem commemorare: attamen satis est mihi ostendisse, quòd qui ejusmodi insolita duella agunt, gloriæ aut divitiarum stimulis acti, non modò non fortes aut strenui censendi sunt; fed audaces, cupidi, prodigi, atque insolentes, utpotè blandientes sibi, & intrà se dicentes: Ecce magnus factus sum & præcessi omnes gloria, vadam & affluam deliciis, & fruar bonis, qui utinam hunc verficulum benè saperent: Vanitas &c. Eccle. 1. 1. Utinam eum in vestibus suis, ut sunt discissæ, & quas multò nimis longas, ad magnam usque distantiam post se trahunt, scriptum haberent. Nec solum in vestibus, sed (ut Chrysostomus optat) in parietibus, in domo, in foro, in januis, in ingressibus, &, antè omnia, in conscientiis suis, ut eum semper oculo cerne-

Vereor ne si diutiùs hunc Sermonem protenderem, non tam istorum correctionem, quam adversus eos invidiam concitare velle existimarer: redeo igitur ad Beatum Regem nostrum Ludovicum; nusquam enim me converto, quin ego uberem illic suæ laudis materiam reperiam. Is enim ejulmodi voluntaria, sed, juvenili quodam furore, æstuantia certamina, de quibus paulo acriora disserui, magnoperè prohibebat, nisi fortè in casibus, si non Jure, consuetudine tamen B introductis, vel permissis: contentiones quæ oriebantur in Regno, vel inter affines Regni, magno æquitatis temperamento ut plurimum pacificabat. Adversùs verò hostes Fidei, tanta animi virtute ferebatur ficut Angelus Dei, figuratus (quantum arbitror) per Angelum salutis qui apparuit Judæ Machabæo, cum pergeret in auxilium fratrum suorum, præcedens eum eques in veste candida, cum armis aureis, hastam vibrans 2. Machab. 11. Et hæc de secundo principa-

Visum est hactenus de comparatione Beatissimi Ludovici ad Angelicam naturam, secundum duplicem ejus habitudinem, ad Deum scilicet ut creatura, Dei; ad regimen subditorum ut Rex. Restat nunc videre (si non gravemini) de ipsius humanitate ergà homines. Humanitatis autem (ut hîc sumitur) tres sunt cordia, quæ appellatione vulgi pietas nuncupatur, prout tangit Augustinus 4. de Civ. Dei. Ingentis in Rege humilitatis manifestum indicium suit, quòd istam sæcularem pompam, fastum superbum, qui Regibus in Ecclesia, in mensa, & ubique parari solet, facile contemnebat. Quod bonos viros ob corum virtutem obnixè reverebatur. Quòd à reditu primæ transfretationis, nec in sellis, nec freno equorum, nec magis in calcaribus suis usus est auro, nec serico, aut purpura in vestibus, amplitudine regalis fastigii dignitate morum retenta.

Multa sunt ultrà hæc argumenta suæ humilitatis, quæ non necesse habeo hic commemorare. Mansuetudini verò Regis astipulatur, quòd barbari & feri homines illi, indomiti, crudelesque, inter quos tempore captivitatis fuit conversatus, eum bonum virum & mitem appellabant, facileque ab eisamabatur. De & afflictos, plura sunt exempla, quam vel memoria comprehendere, vel voce exprimere possem. De more enim solebat ter in hebdomada, videlicet quarta, & sexta Feria, & in Sabbato, tredecim pauperibus, quos in lecto secreto jubebat discumbere, personaliter servire; Sabbato autem tribus corum pedes lavare, tergere, osculari, aquam manibus abluendis fundere: cui consuetudini, temporibus sacratioribus, ur in Quadragesima, in Adventu, ac ceteris Solennitatibus majoribus multum adjiciebat; in tantum quidem, ut ducentis quandoque discumbentibus pauperi-

bus jejunus ministraret. Domos etiam Dei, & pauperum infirmorum crebrò visitabat. Hos pascebat, fomentis liniebat: vniversos autem interdum verborum suavitate recreatos ad patientiam erigebat. Vererer ne parum mihi sidei adhiberetis, nisi eadem quæ dicturus sum ab aliis vos audivisse arbitrarer: fuit namque in Monasterio Regalis montis quidam fra-A ter leprosus, quem tanta hujus contagionis labes corripuerat, ut oculis exesis, foramina tantum viderentur; rubore quoque, atque ardore plena, nasus, labiaque fissa erant, atque cruenta. Hunc ut erat solitus visitare, convivantem semel invenit, nixusque coram mensa genibus Rex eum salutare, consolari, invitare, atque pascere cœpit, allatis ferculis quæ pro se suerant parata. Sanè cum per fissuras labiorum nunc sanguis, nunc pus flueret (mirum dictu) recepto linteo molli atque mundissimo, eum leniter mungendo tergebat. O insignem pietate virum! O Regem non Angelis modò comparandum, sed per ipsos Angelos in dextera Dei Patris ingenti cum exultatione collocandum! Corona, inquit, de lapide pretioso, qua coronantur qui misericordiam agunt, dicente Propheta: Qui coronat te in misericordia & miserationibus. Psal. CII. 4. Cur ergò nunc expavescimus quæcunque pietatis opera his qui opus habent impendere? Aspiciamus, quæso, Regem nostrum nudos vestientem, egenos reficientem, consolantem languidos, leprofis ministrantem: nullum tandem humilitatis officium eum subterfugit. At nos transcuntes viam, si quem pauperem videmus aliquo fortètumore, vel ulcere deformem, os continue divertimus. Heu mihi, quàm despicabilis est iste? Ille quàm horridus! Eos ferre non possum, ita tenero animo sum natus. Tenero te non esse animo patet, sed prorsùs durissimo atque adamantino, qui neque egestate, neque languore, neque denique ulla fratris charitate emolliris. Age microcosme ea quæ sunt exercitatioris pictatis, ut est illud, quod de leproso dixi, levissima tibi propositio. Ecce pauper petit à te eleemosynam, cur ei negas? Nescis quod qui obturat aurem suam ad clamorem pauperum, clamabit ipse & non exaudietur. Prov. xx1. 13. Ille te poscit stipem vel denarium, qui dedit the saurum; immoverò qui seipsum totum dedit, & vendi voluit in pretium tuæ redemptionis. partes; scilicet humilitas, mansuetudo, & miseri- C Quamdiù (inquit Salvator noster) uni ex minimis meis fecistis, mihi fecistis. Matth.xxv.40. Non petit ad dandum, sed ad remunerandum. Ille te petit obolum, à quo petere habes Regnum æternum, cujus gloria tu eges, quia non sunt condigna passiones husus saculi ad futuram gloriam. Rom. vIII. 81. Veruntamen si te tantum remordet impartiri tantillum pecuniæ tuæ, ecce alius venit ad te, jam non aurum, non argentum, non denique ullum operis vel laboris tui officium exigens, petit solùm ut ignoscas ei, qui in te peccaverit. Ad hanc eleemolynam thefaurus tuus in corde tuo est, ibi quærere coram Deo potes. Non tibi dicitur, profer sacculum, aperi arcam, resigna horreum; neque tibi dicitur: veni, ambula, curre, loquere, festina, labora; itans in uno loco projicere potes de pectore tuo quod tenes contrà fratrem tuum, facies misericordiam nullo fumptu, nullo labore, sola voluntate; dimitte & dimittetur tibi. Fortailis inquies, quomodò possum ei dimittere, commiseratione verò Beatissimi Regis apud pauperes D qui tam graviter me offendit? Audi non tuam sed veritatis vocem. Si non dimiseritis hominibus, neque Pater vester dimittet vobis peccata vestra. Matt. vi. 15. Postremò si non vis alteri facere misericordiam; miserere saltem animæ tuæ: ægrota est: alioquin non diceret Propheta: Sana animam meam, quia peccavi tibi. Ps. xl. 5. Medere ei igitur unguento contritionis, quod conficitur ex recordatione peccatorum tuorum cum lachrymis. Nuda est, scilicet virtutibus: ergo ne ejus turpitudo perspiciatur, & nuditate sua erubescat, operi eam vestimento salutis, hoc est, Charitate, qua operit multitudinem peccatorum, 1. Pet. IV. 3. Scrip-

tum est enim: Beatus qui custodit vestimenta sua, ne nudus ambulet. Apoc. xvi. 15. Esurit anima tua; da ci panem vitæ & intellectûs, & aquâ sapientiæ salutaris pota cam, ut de te merito dici queat: Animam esurientem satiavit bonis. Ps. cvi. 9. Captiva est, & concupiscentiarum laqueis constricta. Illaqueavi te Babylon, & capta es, & nesciebas. Jerem. L. 24. Babylon confusio interpretatur, & significat animam peccatoris, quæ in confusione captivitatis & tenebrarum tionibus cam redimere; in quo proderit illius Angeli implorare auxilium, qui beatum Petrum, ruptis catenis, eduxit de carcere, & per medias militum custodias ad portas civitatis usque perduxit? Ad. x11. Per hunc sane Angelum puto fuisse designatum Beatissimum Regem nostrum Ludovicum, qui nos de carcere hujus mortalitatis eductos, per medias aereze potestatis excubias, folutis carnis vinculis, ad illam supernam Jerusalem, in qua, ut dixi, coronatus triumphat, invocatus perducit. Quod ille nobis præstare dignetur, qui cum Patre & Filio & Spiritu sancto unus est Deus, unus Dominus, benedictus in secula seculorum. Amen.

#### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

#### S E K

IN DIE

#### N C LUDOV

Ad MS. Cod. Vict. 848.

Dedit illi gloriam Regni,

Criptum est originaliter 1. Paralip. XXIX. 25. & ad litteram de ipso Rege Salomone: transsumitur autem nunc ad gloriosum Regem nostrum Beatum Ludouicum hujus Capellæ inclytæ, immò tale publicum. Cognovistis nuper ex proviso qualis totius Regni Franciæ Patronum singularem. Te in eram, & si gloria indè suit, ego illam contemnere, primis gloriosam Virginem, cui gloriam Regni talem dedit Deus, ut & Regina coelorum vocari merueris, & beata dici de omnibus generationibus, implorabimus falutantes & falutabimus, pro impetratione gratiæ postulantes, & dicentes: Ave, &c.

DEDIT illi, &c. 1. Paralip. xxix. 25.

Ecc Reverendi Patres, doctiffimi & sapientes Viri, ecce nunc accessisse vos considero ad mensam verbi Dei, de qua per Prophetam: Parasti in conspectu meo mensam: Ps. xxII. 5. & Prov. IX. 1. de cadem di-Etum est sapientia, quod posuit mensam & miscuit vinum. Hanc verò mensam apponi hoe die, hoc loco, & hac hora, & mos habet hactenus, & gloriam Regni decet; Regni tùm literalis, tùm mystici, quod D ad Sermonem quem in tres partitiones condistinguo; est Universitas hæc insignis & præclara. Porrò quanta sit aviditas vestra sobria, & sancta, gustandi in hac mensa panem illum, qui est verbum procedens ex ore Dei, ex quo vivit homo. Math. iv. & Dent. vIII. frequens ifte vester Conventus ostendit. Sed quid dicam? Dies, locus, hora, convivæ præstò sunt, coquus cibi ministrator ordinatus deest, ut videamur incidisse in illud Thren. IV. 4. Parvuli petierunt panem, & non erat qui frangeret eis. Coquum diversorum ferculorum appello Reverendum in Christo Patrem ac Magistrum, Dominum Abbatem Sancti Germani

de Pratis. Ille ut egregius, & aptè institutus, paraverat vobis cibum electum, non dubito, pretiofum, lautum, splendidum, saporosum. Sed fortibus vinculis æstuantium sebrium correptus (ita enim summo. Regifamilias placitum est) ipse grabatulo valitudinario tenetur obstrictus, impotens est accedere. Et hanc ipse impotentiam tarde plurimum & nimis insinuare fas habuit. Erat enim velle suum validum accedendi hùc, etiam suprà corporis vires. Verum nihil est illaqueata jacet. Si igitur non vis elecmosynis, & ora- A quod non exuperet, & frangat fortis ægritudo. Itaque dicere habet cum Apostolo: Velle mihi adjacet, sed perficere non invenio. Rom. vii. 18. Quid ageret tunc istud venerabile & insigne, egregium & regium Collegium hæc audiens, quò se verteret inter has angultias constitutum! Remitteret vos absque cibo jejunos? Hoc autem infolitum, incuriale, inhonorum. Ministraret ex improviso verbi cibum? Hoc verò difficile & formidine quadam deficiendi trepidulum videbatur. Tentatæ sunt viæ multæ; & (ut sub compendio rem eloquar) farcina hæc prædicationis debilibus humeris meis cum multis & magnis inculcationibus imposita est.

> Quando imposita est? Die Martis primò post Vesperas, & sero illo recepi primò thema ab altero jam asfumptum. Neque enim thematis, & ex consequenti, neque materiæ electio mihi relicta est, quò magis ignoscat, & benigna sit prudentia, & humanitas ve-Itra. Renitebar quidem, multa & varia animo circumvolvens: nimirùm perterrebant me plurima; duz B præsertim essigies horridæ concutiebant mentem meam. Una, arrogantis temeritatis notatio. Altera, fœdi & turpis defectus formidatio. Ita videlicet, si in mensa & Conventu isto celeberrimis, ego quadam frontosa, aut stolida animositate improvisus accederem prædicationis epulas ministrare, velut illotis (sicut dicitur) manibus, velut sordidulis verborum vasculis, atque sictilibus, velut gestu immaturo turbatoque, quæ omnia nauscam, risum & cachinnum discumbentibus, magis quam refectionem præbere viderentur. Itaque Prædicator vitiosè prædicans, quid aliud est, quam homo magnis vocibus ad sui irrisionem inclamitans, & invitans? Nihilominus exposui me & fortunas meas ad mandata & confilia illorum quibus nihil negare, nihil non credere fas habui. Sciens ergò & fidens in flammam mitto manum, ut Hieronymus loquitur, sciens, quòd non est ludus prodire in publicum, & eram, & si gloria indè suit, ego illam contemnere, & humilitatis pedibus premere habui. Nunc eodem animo infamiam, si qua oborta fuerit, & verba hominum hinc indè volitantia, Deo propitio, contempturus sum, sciens cum Apostolo, 2. Cor.vi. 8. & Hieronymo, quòd per infamiam venitur ad Christum, quòd oportet scire abundare & scire penuriam pati. Philipp.Iv.12. Et fidens prætereà in auxilio illius qui dixit: Aperi os tuum & implebo illud, Pf. LXXX. 11. adjuvantibus intercessionibus Regis nostri, de quo nunc ostensuri sumus quod Dedit illi Dominui gloriam Regni.

His ita pro re, & tempore prolocutis, & absque mendacio nostro verè prolocutis (absit à nobis tam pubicum & impudens mendacium) ad rem venio in generalem, in specialem, & in particularem. Dedit illi gloriam regni. Quis dedit? Non dubium, quin ille, à quo omne datum optimum, & omne donum perfectum desursum est descendens à Patre luminum. Jacob. 1. 17. Ille qui habet in vestimentis & in femore suo scriptum; Rex Regum & Dominus dominantium. Apoc. xIX. 16. Sic enim antonomatice loquendum fuit absque nominis expressione, de illo in cujus manu est dare Regnum cui vult, & mutare, quia dominatur filiis hominum. Dan. Iv. Sed cui dedit? Utique Regi nostro, de quo hodiè  $\mathbf{Y}$  yyy 3

Sermonem habituri sumus, Beatissimo Ludovico. Quid verò dedit? Palam positum est, quia gloriam Regni. Dedit ergò illi gloriam Regni. Verum ex propheticis & sacris eloquiis quæstio pulsat animum. Ait itaque Dominus ex ore Isaiæ. XLII. VIII. Gloriam meam alteri non daho. Quæ gloria planè est gloria Regni, quoniam alibi legitur. 1. Tim. 1. 17. Soli Dea honor O gloria. Regnum insuper & Imperium, &c. Apoc. multis capitulis. Vtimur ergò complexione tali. Si 1011 Deo gloria & Regnum, qua ratione gloriam Regni Ludovico putabimus ascribendam? Aut si Ludovico datur gloria & Regnum; quo pacto soli Deo erit Regnum & gloria? Absolvimus hanc dubitationem ex nominum, seu terminorum declaratione: terminorum quippè ignorantia quotidiè multos paralogizare facit in omni materia; & dicimus cum elevatis, & Sanctis Doctoribus, & illustratis Metaphysicis, quòd nihil de Deo, & creatura univocè prædicatur; sed vel æquivocè, vel saltem analogicè, & per quandam similitudinem, appropriationem, & reductionem, quemadmodùm sanitas analogice dicitur de urina, & medicina, & corpore sano. Confitemur ergò quòd soli Deo honor est, & Regnum, & gloria, & Imperium, propriè & eminenter, per abnegationem omnimodæ servitutis, & elongationem ab omni subjectione: sed aliis tionem analogam. Hinc falvatur qualiter prima & sola est veritas ipse Deus, ut est intentio Anselmi, Tractatu, De Verstate, & quod sola est bonitas, sola est pulchritudo, & similia, sicut Deus est omnia in omnibus, secundum Apostolum, & Dionysium, De Divinis nominibus. Ad cujus Dei exemplar & imitationem dicuntur cetera vera, & pulchra, immò ens, & vita. Noli mirari; quoniam consonat ad illud quod communis schola tenet de bonitate actus exterioris, quæ tota dependet à bonitate intrinseca actus interioris; non quin actus exterior sit bonus, & quin habeat distinctam bonitatem; sed quia illam non habet in eadem plenitudinis ratione ficut interior, & non nisi participative, & imitatione ad ipsam. Dicamus pariformiter de gloria Regni quam in hominibus reperimus, quòd illa est per imitationem ad Deum, que-38. dùm ait, quòd gloria magna est sequi Dominum. Sequi autem, quid aliud est, quam imitari? Hoc modo accipiendum est verbum thematis propositi. Dedit illi gloriam Regni. Et hîc assumo, priusquam ad ulteriora progrediar, tres confideratio-

#### Prima Consideratio.

Attribuere beato Ludovico aut cuicumque alteri Sanctorum gloriam Regni, & honorem, idololatria est; si gloria, Regnum, & honor in sua proprietate priria, sicut & solus est potens, solus sapiens, solus bonus. Nemo bonus nisi solus Deus. Luc. xvIII. 19. & ita nemo virtuosus, nemo honorandus; cùm sit honor exhibititio reverentiæ, in fignum virtutis.

#### Secunda Consideratio.

Fas est attribuere Beato Ludovico, aut alteri Sanctorum gloriam & honorem, per imitationem & reductionem ad Deum; immò tali modo gloriam & honorem tribuimus, tum Imaginibus, tum Reliquiis, tum locis sacris, & similibus Deo dedicatis, in quantum ducunt finaliter in reverentiam Dei, & honorem. Quare autem non sic liceat attribuere diabolo, qui est imago Dei in suis naturalibus, & de multis aliis dubitationibus, dicere cessabimus; ne diverticula hæc impediant principalem nostræ orationis semitam & cursum. Rimitto vos ad Guillelmum Parisiensem: in De Fide & Legibus, & ceteros, super Sementias.

## Tertia Consideratio.

Omnis gloria Regni in rebus creatis, fundatur in titulo ordinatæ subjectionis atque servitutis, ita quod Christus Legislator noster, non solum theologice, sed etiam metaphysicè collocavit fundamentum omnis gloriæ, & Regni & perfectionis Evangelicæ in subjectione; ut tandem sui pudeant infideles, Fidem de itultitia lacerantes, quandò ex corum schola altissimas nostræ Legis conclusiones poslumus comprobare, ut istam, ex duodecimo Metaphysicæ, de felicitate intelligentiarum, per subjectionem ad primam. Pudeat insuper elatos, qui non in Domino, sed in se tanquam non acceperint, gloriantur, aliter à fideli Centurione, qui locuturus de sua dominatione, præmisit quod erat sub potestate constitutus. Matth.viii. 9. Hanc verò subjectionem appellat aliquando Christus paupertatem spiritûs, ut Matt. v. 3. Beati pauperes spiritu. Quandoque nominat cam humiliationem, ut ibi. Qui se humiliat, exaltabitur. communicata sunt ista per imitationem, & participa- B Luc. xiv. 11. Quandoque minorationem, ut ibi: Qui major est vestrûm, erit sicut minor. Luc. xxII. 26. Et ita patet, quòd non solùm ex sicta humilitate, sed ex rei veritate, & proprietate major in Ecclesia dicitur Servus servorum: & omne dominium rationalis creaturæ quantò est latius, tantò habet plùs de subjectione permixtum. In his fundant Sancti nominatim Guillielmus Parisiensis, peccatum Luciferi, quia præesse absque subjectione, atque servitute, & mutua refamulandi vicissitudine concupivit. In hocetiam fundatur omnis iniquitas tyrannidis, quia tyrannus non ad utilitatem aliorum, sed ad propriam requirit dominari. Et hæc consideratio reprobat evidenter omnem avariciam proprietariam; quoniam nullum ens recipit bonum aliquod, quin teneatur esse illius diffusivum, secundum possibilitatem suam, & ordinem divinæ sapientiæ. Multa plus plurima possent inmadmodùm insinuasse videtur, non solum ut Theo-logus, sed ut Metaphysicus ipse Sapiens: Eccle. xxiii. C re sas habemus quòd quia in Beato Ludovico illa reduci, propter quæ & similia consequenter concludeperta sunt ex gratia Dei ; Dedit illi gloriam Regni, vt ad eundem Beatum Ludovicum dirigentes sermonem dicamus: Gloriam Regni tui dicent, & potentiam tuam loquentur. Ps. CXLIV. 11. Et in hoc terminatur prima nostri Sermonis pars, quam in generalitate quadam confistere cognoscitis.

Deinceps pro secunda parte, quæ ad specialiora descendit, animadvertendum est, quod supremus Rex universorum Deus, ultrà communem, & publicam in rebus omnibus creatis fuæ bonitatis diffusionem, dat ex specialibus quibusdam titulis creaturæ rationali humanæ triplex Regnum. Dat Regnum naturale, & intrinfecum, ma capiantur. Alioquin ea non essent vera quæ totiens inculcat Scriptura, quòd Soli Deo honor & gloD jectione ad rectam rationem. Nolo mihi credas, si non ostendero ex schola Philosophorum, qui hocasserant. Vis (inquit Seneca) omnia tibi subjicere, subjice te rationi. Audi quid adjecit: subjice te rationi.

Dat Regnum civile & politicum; & illud fundatur in subjectione ad publicam utilitatem, cum electione vel Dei, vel hominum, vel hereditaria successione. Hujus rei mihi testis est Philosophus in politicis, qui per hoc, inter Regnum & tyrannidem condistinguit. Dat Regnum divinale & Evangelicum; & illud fundatur in subjectione ad ipsam Charitatem. Audi Christum in Evangelio hodierno: Primum quarite Regnum Dei & justitiam ejus (quæ est Charitas) & hac omnia adjicientur vobis. Matt. v1.33. Hoc Regnum potest quotlibet Dominis ex æquo convenire: & est inabdicabile, servata Charitate. Rursus, de primo: Regnum Dei intra vos est, Luc. xv11.21. Et Horatius in Odis:

Latiùs

Latius regnes avidum domando Spiritum, , quam si Libiam remotis Gradibus jungas, & uterque Panus. Serviat uni.

Et Seneca in Epistolis: Imperare, inquit, sibi, magnum est Imperium vel Regnum. Et Sapiens: Melior est patiens vivo forti, & qui dominatur animo suo, expugnatore urbium. Prov. xv1.32. De his Cicero, Paradox.4. & Horatius, in Odis & Saigris, & Boctius, De Consol. cadunt in candem fententiam. De fecundo nimis abundant auctoritates Scripturæ, ut in themate nostro ad literam. Et ibi: Regnavit David. 2. Reg. vni. 15. & Regnavit Salomon. 1. Par.1x.30. Et de jure hujus Regis habetur. 1. Reg. vIII. cap. de electione. Deut. xv 1 1. Sub hoc Regno comprehendo omnem civilem polition, sive sit Ecclesiastica, five temporalis. Quòd enim Ecclesia appellatur Regnum, habemus. Matth. XIII. De tertio dicat nobis testimonium conscius secretorum divinorum Joannes: Fecifti nos Deo nostro Regnum & Sacerdotes. Apoc. 1.6. Quod utique fit per gratiam, five charitatem. Et Petrus: Vos estis regale Sacerdotium. 1 Pet. 11.9. Et glossa ad Rom I Servire Deoregnare est Immò audi, qualo, qualiter ipfæctiam virgines Christianæphilosophantur. Die nobis, beata Agathes, in quo confiitit Regnum quodlibet, seu ingenuitas generosa? Ingenuitas summa hac est, in qua servitus Christi comprobatur. Quominus admi-ror Boctium in hac sententia: Cujus agi frenis summa li-B Gloria tertii, est pax ordinata fruendi I bertas eft. Frenum Dei accipe, jugum suave, Matt x1.30. & onus leve charitatis, utibi. In funiculis Adam traham eos, in vinculis charitatis. Osce 11.4. Porrò gloria cujuslibet Regni est pax, seu tranquillitas, & serenitas ejus. Notat Maximus Artaxerxes in Epistola sua; Hester, XIII. De qua gloria aptè intelligitur verbum nostrum, si ad Beatum Ludovicum traducatur, quòd Dedit illi gloriam Regni.

Eià nunc pergamus ultra id agere quod in omni pertractatione difficillimum est. Describamus quodlibet illorum Regnorum, ut ex descriptione, velut ex luce perspicua splendescat quicquid & diximus, & dicturi sumus. Regnum in sua generalitate est societas ordinata in imperando & obediendo secundum Legem æternam, utendo Legis æternæ nomine, sicut Augustinus loquitur describens peccatum, quod est distam, fastum, vel concupitum contra Legem Dei aternam. Hanc Legem appellare possumus vel divinam sapientiam, vel divinam voluntatem, vel divinum rectae sure rationis judicium, in administratione rerum ab co conditarum, quæ participative plùs & minùs derivatur, & effluit in omnes creaturas, præsertim in C habentes usum rationis. Utrum verò Lex æterna dicatur priùs de intellectu divino quam de voluntate, discuttionis onus non hic fuscipio, quia de hoc in Summa multa locutus est N. & faciliter se homo resolvit, si propriam vocem & conceptum cognoverit, & inon se per chimerinans phantasias gratis involverit.

Regnum naturale & intrinfecum, seu monasticum in homine, est societas ordinata in imperando & obediendo virium diversarum, ut sunt intellectus, voluntas, sensus, & hoc secundum dictamen recte rationis naturalis indita. Potest autem describi dictamen rectæ rationis quòd est facultas indicativa, docens tribuere unicuique quod suum est, sicut justitia describitur quod est perpetua & constans voluntas, tribuens unicuique quod suum est.

Regnum civile & politicum est societas ordinata plurium hominum sub uno, in operando & obediendo, secundum Leges positas & civiles, quæ vel divinitus inspiratæ sunt ad regimen animarum pro æterna gloria D quoad spiritualem politiam, vel sunt humanitus adinventæ pro regimine corporis ad vitam hanc mundanam, quoad politiam temporalem. Mediam confinxerunt quidam in Ecclesia, dum Jurisdictiones & possessiones suas (utique temporales) Jurisdictionem spiritualem appellaverunt. Et hoc invexit confusionem in Ecclesia magnam, & schismata horrenda, ut schisma

Græcorum & præsens, sicut ab existimatione mea non longè est.

Regnum Divinale& Evangelicum est societas ordinata plurium, vel tanquàm plurium, in fruendo & utendo secundum Legem & dictamen charitatis. Dicitur: vel tanquam plurium, propter vires animæ.

Ex his pauculis descriptionibus, veluti ex totidem syderibus, illustrari & cognosci faciliùs potest quicquid Legum omnium traditiones eloquuntur. Ceterum gloria Regni cujuslibet est (sicut prædiximus) pax. Est autem pax tranquillitas ordinis, secundum Augustinum 19. de Civit. Dei. Ordo verò secundum eundem est parium dispariumque rerum sua cuique tribuens loca dispositio. Loca hic intellige in sua generalitate, prout spiritualibus convenire potest nomen istud.

Erit igitur gloria Regni primi, naturalis scilicet, & intrinseci, pax ordinata, sive tranquillitas temperata omnium virium in homine, in imperando & obediendo; hoc autem stare nequit cum peccato: Oportet enim ut fustitia & pax osculatæsint. Ps. LXXXIV. 11.

Gloria secundi regni pax estordinata, & concors civium in imperando, & obediendo: hoc similiter requirit justitiam; quoniam fructus justitia pax, inquit Scriptura. Jacob. 111.18. non est pax impies, dicit Dominus. Isaiæ. Lv11. 21. remurmurante synderesi, quo-

Gloria tertii, est pax ordinata fruendi Deo, & ceteris utendi in eo. Hæc pax est inabdicabilis, servata Charitate, quamquam non sit præterquam in æterna selicitate perfecte stabilita. Ex quibus pulchram corrollariorum moralium & metaphysicalium catenam conectere liceret, si vacaret. Et quoniam Rex noster pacem hanc in omni Regno suo habuit: tu Deus noster Rex universæ creaturæ tuæ gloria & honore coronasti eum. Ps. viii. 6. & possisti in capite ejus, tanquam in capite veri Regis, coronam de lapide pretioso. Ps. xx. 4. Hoc idem sonant verba thematis nostri. Dedit illi &c. Quinetiam ipsa anima Regis nostri, est filia Regis, cujus omnis gloria est ab intus, Pf. xLIV. 17. tamen in fimbreis aureis circum amicha varietatibus operationum fulgentium. Signatur insuper amicta Sole Justitiæ per illud signum magnum, de quo: Signum magnum apparuit in cœlo, mulier amicta Sole & Luna sub pedibus ejus, & in capite ejus corona stellarum duodecim. Apoc. xII. I. Itaque anima Regis nostri est mulier ob vehementiam dilectionis. Est amicta sole Justitiæ, dùm induta est lumine gloriæ sicut vestimento. Ps. CIII. 2. Et talis apparet in quolibet trium coelorum animæ, imaginis scilicet rationis, & mentis, seu intelligentiæ simplicis, vel, ad literam, in cœlo Paradisi. Prætereà Luna totius mutabilitatis est sub pedibus ejus, hoc est, affectibus, per usum debitum relatum ad Deum, absque sæda subjectione ad eas res, per amorem cupidum, aut libidinosum. Denique corona stellarum duodecim est in capite suo. Et quale est caput istud, nisi ratio, synderesis, vel ejus virtus principalis. Quæ sunt verò duodecim istæ stellæ, nisi prærogativæ duodecim singulares, quibus ornata anima nostri Regis refulgens incedit, cui & gloriam Regni Dominus dedit. Et hæc totidem dicta sunt pro secunda parte nostri Sermonis, quæ specialiora aliqua ultrà priora apposuit.

Exponamus nunc pro tertia parte & ultima, particulariter & breviter gloriam Regis nostri, tùm ad sui præconium, tum ad nostram qualem cum que ædificationem. Enumeremus (si possimus, Domino ministrante) duodecim istas stellas coronæ suæ, quæ est coronæ persectionis inclyta, protegens eum. Prov. IV. 9. Sunt autem quatuor prærogativæ seu dignitates, & sereni fulgores, tanquam quatuor stellæ præfulgidæ in corona Regis nostri, & hoc ratione primi Regni. Quatuor ratione secundi. Quatuor ratione tertii: & in hoc quaternitatisternario corona Regis nostri radiosa consummatur. Et nos in earum enumeratione, Sermonis nostri, Deo propitio, terminum statuemus.

Nos verò sumemus ternarium istum, secundum triplicem habitudinem quam habuit Rex noster in triplici Regno. Una fuit ad seipsum; alia ad proximum; tertia ad Deum. Rursus ternarium hujus quaternitatis stellarum sulgentium sumemus ex triplici consideratione, & distinctione quatuor virtutum Cardinalium: quæ distinctio posita à Philosophis & Theologis, nominatim à Plotino Platonico, & à recitatione ejus in hoc à Macrobio. Nam tri- A plicem istam quaternitatem virtutum constat ex hac triplici consideratione duodenarium numerum perficere. Sunt igitur virtutes quatuor Cardinales: Prudentia, Temperantia, Fortitudo, Justitia. Et harum quælibet convenit homini, vel ut ordinatus est ad seipsum, in Regno monastico; aut ut ordinatus ad alterum, in Regno politico; aut ut ordinatus ad Deum, in Regno Evangelico. Primo modo dicuntur purgatoriæ, secundo modo politicæ, tertio modo purgati animi. De exemplaribus nihil ad propositum, quia vel nullæsunt, aut soli Deo convenire noscuntur. Hi funt tres status hierarchici, & tres actus, qui sunt purgare, illuminare, perficere, &c. de quibus Dionysius in multis locis. Hæc igitur pro fundamento memori mente retinentes, circumvolvamus paulisper aciem nostræ considerationis raptim & in transitu per hunc stellarum duodenarium.

Prima stella in corona Regis nostri fuit fulgor lætus & serenus prudentiæ purgatoriæ, cujus officium, vel influxus est, omnem animi cogitationem principaliter in divina dirigere; & huic correspondet Fides, & radii tot sunt, quot sunt Catholicæ veritates. Vel radii; ratio, intellectus, circunspectio, providentia, docilitas, cautio, &c. Hanc ab adolescentia habere studuit inclytus & serenissimus Rex noster, dum Litteris sacris & Catholicis erudiri studuit, quantùm satis erat ad Deum Fide sincera cognoscendum, & cognitum diligendum. Ea porrò quæ didicerat, postmodum filio suo propria manu scripsit: ubi in parvo Opusculo magna nitet prudentiæ hujus Sancti claritudo. Et hîc laudanda occurrit pia & memorabilis Mater sua, à qua domi habuit unde talia disceret, sicut Terentii sermo est. Detestandæ sunt ex adverso miseræ Matres nostri temporis, quæ mille modis perdunt filios suos in omni gradu & ordine, dum moribus, & exemplis perditis narrant pueris suis fabulationes, sed non ut Lex tuz, Domine Deus noster, & infanias falsas Prudentia fidelis in Rege nostro nituit signis multis. Primò, dùm dixit, se nolle videre miracula pro Sacramento Altaris confirmando. Sepropter hoc inter simplices sedens basse, Sermones audire non confundebatur. Quartò, dùm voluit ut sibi veritas diceretur ab omnibus, & hoc monuit in Filio, ut talem se præberet, cui dicere veritatem homines non timerent. Sciebat quòd Principes cum multa habeant, non habent (ut Seneca ait) qui eis dicat veritatem, & ipsi sibi causa sunt, dùm dicunt saltem signis: Loquimini nobis placentia. Isa. xxx. 10. Princeps autem qui libenter audit verba mendacii, verba adulationis, omnes ministros habet impios. Prov. XXIX. 12. ficut testimonium ab experientia sumpsit Sapiens. Denique præclare dictum est à Tullio in De amicitia: Cujus aures clause, ne veritatem ab amico audiat, hujus salus desperanda est.

Secunda Itella, fuit ferenus fulgor temperantiæ purgatoriæ. Cujus officium est, ca moderate sumere, quæ corporis usus requirit. Hujus radii sunt mode- p cundum vitam contemplativam, elevatam, & divistiæ verecundia, castitas, frugalitas, sobrietas & pudicitia. Ex quibus omnibus ficut Regem nostrum commendat Legenda sua, (corpus enim jejuniis multis atterebat) ita plures è juvenibus hominibus hujus fædæ ætatis nostræ vita reproba inculpat.

Tertia stella, fuit fulgor serenus fortitudinis purgatoriæ. Cujus officium est, non terreri morte, vel ceteris incommodis corporis, vel fame, ad peccandum. Cujus radii sunt: magnanimitas, fiducia, securitas, magnificentia, constantia, tolerantia, firmitas, longanimitas, perseverantia. Hæc fortitudo fatis enituit in Regno proprio, in forti domatione carnis propriæ, cum illo Imperatore Valeriano, qui dixit, se de uno triumpho gloriari, quia hostem sævis-

fimum domuerat, carnem suam.

Quarta stella, fuit fulgor serenus Justitiæ purgatoriæ. Cujus officium est, vires omnes suas ad ordinem rectæ rationis disponere. Cujus radii sunt: innocentia, amicitia, concordia, pax, latria, dulia, pietas, religio, humanitas, contritio, pœnitentia, satisfactio. Hanc stellam nonne habuit Rex noster, dum voluntas subdita suit Deo, dum rectè imperavit viribus inferioribus, dum inferiores obsecutæ sunt? Et è contrà in perversissimo quorumdam Regno videmus, quòd asinus, scilicet corpus, sedet in throno Regni, & Regina ratio pedibus ejus indignè conculcatur. Fædum prorsus & inhonorum spectaculum, quanquam quotidianum, & publicum.

His quatuor fulgoribus enitescit hominis Regnum in seipso, & enitescebat in Ludovico. Dedit igitur ei Dominus gloriam Regni, in hoc primo Regno. Proindè circumducamus oculos nostræ considerationis ad secundum quaternarium, & videbimus quintam stellam & primam in hoc ordine, quam dicimus fulgorem serenum prudentiæ politicæ. Dedit illa stella radios suos per totum Regnum Franciæ, prudenter dirigendo status omnes in finem fuum, secundum confilium Aristotelis in politicis. Undè Causas Rex noster personaliter & sedulus audiebat, prudenter examinabat, celeriter terminabat.

Sextam stellam ponimus temperantiæ politicæ fulgorem serenum & honorum. Cujus inter cetera officium est, alienas conjuges, aut filias non concupiscere, vel rapere: in qua virtute si Scipio, quia captivam unam reddidit, plurimum collaudatur à Romanis; Rex noster quantis est præconiis extollendus, qui inter tot captivas nulla abusus est? Tarquinius quia Lucretiam intemperanter corrupit, Regno privatus est, datus in exemplum, ut discant alienas non rapere Principes impudici.

Septimam stellam esse ponimus fortitudinis politicæ fulgorem serenum. Hæc fortitudo satis enituit in Rege nostro in bellis & carcere barbarorum.

Octavam stellam esse dicimus Justitiæ politicæ fulgorem serenum. Cujus radii sunt, jus suum unicuique tribuere, & hæc dicitur. 5. Ethic. præclarissima virtutum. De Justitia Regis nostri tota Legenda sua rescundo, dum de Fide sollicitus audiebat. Tertio, dum C persa est, consonè in hoc ad similitudines nostras de stellis. Undè & sibi ascribitur, quòd habuit quasi pro oraculo singulari illud: Beati qui faciunt Judicium & Justitiam, &c. Ps. cv. 3. His quatuor fulgoribus illustravit Regnum Franciæ inclytum Rex noster, confulendo Reipublicæ, camque tuendo, ut reponatur jure inter eos quos egregius Poëta loquitur;

> Quique sui memores alios fecere merendo. De quibus etiam Scipio loquitur in somnio suo, quòd à Cicerone in libro De Republica inductum, est à Mocrobio diligenter expositum, ubi desensores Reipublicæ æthereas adipiscuntur mansiones. Et ita Rex noster habuit gloriam Regni secundi. Denique in quatuor istis virtutibus, ut sunt purgati animi, sumimus quatuor reliquos fulgores serenos & divinos quasi quatuor novissimas stellas. Et per has decoratur, illustratur, & effulget Regnum tertium, Regnum Charitatis, se-

> nam, inchoative quidem, & imperfecte in hoc sæculo, & in altero felicitate consummata.

> Radiatio nonæ stellæ, quæ est prudentia purgati animi, facit spiritualia sola & divina (quasi nihil aliud sit) contemplari; hoc acquirere disficillimum, & veluti impossibile est hominibus occupatis. Stude (inquit Seneca) bona menti, quam nemo occupatus invenit; non dicit habuit, sed invenit; quoniam habita potest in mediis occupationibus conservari, sicut in Sancto

# 1457 Collatio in Festo Beati Ludovici. 1458

nostro, & David, & Bernardo, & aliis, &c. Radiatio decimæ stellæ, quæ est temperantia purgati animi terrenas cupiditates facit non solum reprimere, sed penitus oblivisci.

Radiatio undecimæ stellæ, quæ est fortitudo purgati animi, facit passiones ignorare non vincere, ut

nesciat irasci, cupiat nihil.

Radiatio duodecimæ stellæ, quæ est justitia, sacit mentem cum superna & divina Lege sociari, ut servet A cum ea perpetuum sœdus imitando, & siat cum eo unus spiritus. Immò, ut Bernardus loquitur: Ad Fratres de monte Dei, sit spiritus id quod Deus, idest, sit impeccabilis per gratiam, sicuti est Deus per naturam: ita enim ex circunstantia literæ judicatur; alioquin errasset exponendo: & hæc magis gloriæ sunt

quàm viæ.

Ex hoc duodenario nitore, nonne Regis nostri nomen congrua interpretatione sonabit, lucis dationem, ut Ludovicus, quasi luciu dator nominetur? O quanto igitur, & quam spectabili decore refulgebat anima Regis nostri in triplici Regno suo, hac corona stellarum duodecim radiantium coronata. Et per contrarium cæca tetraque caligine penè omnia hæc Regna in Ecclesia sancta Dei confunduntur, obvolvunturque. Quale verò Regnum inter ista sit persectiùs? Non dubium quin Regnum tertium, Regnum B Evangelicum, in titulo subjectionis ad Charitatem stabilitum: de quo plura dicenda essent, applicando tùm ad Ecclesiam, & schisma præsens; tùm ad Religiosos & perfectos; tum ad Regem nostrum, ostendendo qualiter Regnum secundum, Regnum scilicet politicum & civile, huic Regno, & suæ persectioninequaquam repugnabat: immo quòd & injusti, secundum illud Regnum tertium, juste possunt secundum alia duo dominari, contrà phantasiam aliquorum.

Postremò qualis in unoquoque istorum Regnorum Jurisdictio regnet, qualis pugna, quales Leges & alia plurima induci potuerant; sed nec temporis angustia, nec memoria retinere passa esset, & ad audiendum vos fortasse fastiditos incompta, inconcinnaque proli-

xitas reddidisset.

Hæc sunt Reverendi Patres, sercula pauca in vasis verborum, cum omnibus quæ satis tùm improvisò ministrare mihi dedit Largitor omnium bonorum Deus, cui sit gratiarum actio. Ad quem concludendo ora-C placet in De beata vita ad Gallionem. Deo parere libertas est.

Deus qui Beatum Ludovicum Confessorem tuum, de terreno ac temporali Regno ad cælestis Regni gloriam transtulisti, ejus quasumus meritis & intercessionibus Regis Regum Jesu Christi Filii tui nos coheredes essicias, & ejusdem Regni tribuas esse consortes. Per cundem, &c.

## JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# COLLATIO

IN FESTO

# LUDOVICI

Ad MSS. Codd. Vict. 463. 138. & Navarr. unum.

Dominus regnavis, decorem indutus est.

Scriptum est. Psal. xcii. 1. quemadmodum à Reverendo Magistro nostro hodie allegatum extitit, et ab eodem præclare, eleganterque deductum. In exordio enim Collationis ad Matrem illius, qui hatomis III. Pars III.

bet in femore & in vestimento suo scriptum: Rex Regum & Dominus dominantium. Apoc. xix. 16. recurremus, si placet, pro impetranda Spiritus sancti gratia, dicentes: Ave Maria.

DOMINUS regnavit, &c. Scribitur ubi suprà Positurus Collationis hujus sundamenta atque ordinem, Regnum ceconomicum, quod intrà vos ponitur: de quo Luc. xvII. 21. Regnum Dei intra vos est. Regnum politicum, quod ab extrà geritur: unde est illud, & similia: Regnavit David super Israel. 2. Reg. viii. 15. Regnum deificum, quo Deus excolitur; de quo accipi potest illud: Anferetur a vobis Regnum Dei, & dabitur genti facienti fructus ejus. Marc. xx1. 43. Primum Regnum est hominis, in ordine ad seipsum. Secundum in ordine ad proximum. Tertium in ordine ad Deum. Hæc autem tria Regna breviter admodùm notat Joannes. Apoc. v. 10. Fecisli, inquit, nos Deo nostro Regnum, quoad primum; & sacerdotes, quoad secundum, & regnatimus super terram quoad tertium. Simile habetur 1. Pet. 11. Isti Regno triplici trifaria servitus opposita est atque contraria. Undè quædam est servitus culpabilis, cùm quis est in peccatorum fœditate: Qui enim facit peccatum, servus est peccati. Joan. viii. 34. Et sic a quo quis superatus est, servus ejus efficitur 2. Pet. 11. 19. Servitus tolerabilis, cum quis est sub Principum potestate: de qua: Latisferviemus Regi. Gen. xLVII. 25. Servitus execrabilis, dum quis est in idolorum credulitate: de qua: Servietis diis alienis qui non dabunt vobis requiem die ac nocle. Jerem. xv1. 13. Tria verò hæc Regna in præassumptis verbis nobis aspicienda proponuntur. Primum, cum præmittitur, Dominus. Secundum, cum subjungitur, regnavit. Tertium, cum superadditur, decorem indutus est. Et quomodò, dicet aliquis, decoris nomine spirituale Regnum intelligi posset? Convenienter utique; nam decor creaturæ est in debita ejus subjectione ad Deum. Pulchritudo enim omnis rei, & suus decor est, ut sit quemadmodùm convenit ei. Sicut ait Avicen. 8. Metaph. sua cap. 7. prout recitat Doctor profundus, in Summa. Nihil autem magis convenit creaturæ rationali, quam ut in finem suum propter quem facta est, inflexibiliter tendat, tendendo inhæreat, inhærendoque eidem serviat: Servire autem Deo regnare est, & ut Senecæ bertas est.

Et quoniam hujus, & aliorum dilucidatio inferiùs fiet post servitutis divisionem, tres sormare intendo orationes, sive considerationes Beatissimi Regis nostri, quantum mihi ex alto datum suerit, commendativas. Prima erit de ipsius Regno sive Dominio, in ordine ad seipsium. Secunda, de ipsius Regno, in ordine ad proximum. Tertia, de ejus decore & Regno, in ordine ad Deum. Auditores, interpretesque benevolos & pios, sicubi aberravero, correctores vos habere supplex precor: & hoc exoratum sperans incipio.

Quibus jam verbis regiam dignitatem & dignissimam majestatem tuam eloquar, Gloriosissime Rex, & Regum omnium decor atque stupor, Ludovice, quænam facundia pares virtutibus tuis laudes dabit? Sunt equidem eximii & ingentes laudum tituli, quibus sulges: ast inter illos primum, & quodammodò præcipuum in hac esse arbitrior, quòd tui ipsius præstantissimum obtinuisti dominium, & mentis tuæ Regnum debitis Legibus moderasti. Qualis nempè laus est, hominem aliis præsse, & subjectos habere quamplurimos, si seipsum regere & præsse nescierit, cùm illud etiam pessimis conveniat? Istud autem non nisi viri boni, & benè instituti est proprium; nec refert quàm de multis quispiam triumphet, quàm multos sub jugi servitute præcipitet; si nequissimis, durissimisque cupiditatibus servum, & ignominiosissimum mancipium subjiciendum se præbucrit. Præclarè siquem à Claudiano dictum est:

Zzzz

Si

Si metuis, si plura cupis, si duceris ira; Servitii patiere jugum; tolerabis iniquas Interius leges; tunc omnia jure tenebis, Cum poteris Rex ese tui.

Tragicus quoque Seneca: Nescitis cupidi Regnum quo jacet loco. Et sequitur: Rex est qui posuit metus & diri mala pectoris, quem non ambitio impotens, & nunquam stabilis vulgi favor movet, qui est in tuto positus loco, & omnia infra se videt, non absone ab eo quod Sapiens ait: Melior est qui dominatur animo suo, expugnatore urbium, Prov. xvi. 32. Quippè (si Senecæ credimus) gentes barbaras, impatientesque alieni imperii, facilius est regere, quam animum suum continere, & sibi tradere: quod in A Alexandro magno verum fuisse, idem Seneca ait, Epistolarum suarum Lib. 2. Epistola 7. Alexander, inquit, omnia potius quam affectus suos in sua habebat potestate. Et subdit : Imperare sibi maximum est Imperium; quemadmodum non tacuit Lyricus ille Horatius, Oda tertia.

Latius regnes avidum domando Spiritum, quam si L'diam remotis Gadibus jungas, & uterque Panus Serviat uni.

Undè & Valentius Imperator adhuc virgo triumphis frequentissimus ait, una se tantum victoria gloriari, quod inimicorum, inquit, nequissimum domui carnem

Est igitur Rex noster celeberrimis attollendus præconiis, qui seipsum sua in potestate habuit, qui animo suo & carni fortiter imperavit; quod ostendere curabo, si priùs de hujus Regni institutione pauca viderimus. Nam interrogabit forsan aliquis: quo pacto in homine Regnum ponitur, cum ille sit unus, Regnum verò nonnisi in multorum hierarchica coordinatione consistit? Hujus autem quæstionis aperta est solutio, si magnum Doctorem Augustinum in Lib. De spiritu & anima cap. 32. (ut communiter ei ascribitur) inspexerimus. Hic Regnum hominis instituens, Regem in eo dicit esse voluntatem: conformiter illi quod ab Arif. 9. Metaph. in translatione antiqua dictum habetur, quòd Voluntas impetrat. Pro Consiliario autem ponitur ipsa intellectualis ratio, qua semper (ut idem Philosophus ait) ad optima deprecatur. Servos verò & fubditos esse dicit ipsos sensus, qui idipsum quod per rationem dictatum fuerit, & per voluntatem imperatum, exequantur: Istud dominium suprà sensus positum est à Philosopho 1. Pol. esse politicum & regale. Sensuatus est obtemperare rationi atque voluntati; licèt absque assuefactione hujusmodi eidem adversetur, & obviet, prout idem Philosophus dicit, & experientia docet, & Paulus non tacet, dicens: Sentio aliamlegem in membris meis repugnantem legi mentis mea: ad. Rom. vii. 13. Ista est nuditas quam in Eva & Adam inobedientiæ peccatum intulit, & transfudit in posteros; reformatur autem per virtutes disciplina, & dissuetudine conquisitas. Proptereà quanto potentia aliqua voluntati subjecta pluribus honestis & laubus, & artificibus, & universaliter in omnibus quæ nonnisi per assuefactionem adipisci contingit, perspicimus. Enitendum idcircò est ad Regni hujus dilatationem faciendam, optimis, & quamplurimis habitibus decorari, & maxime virtuolis, quos qui plures & illustriores habet, latius regnat; est que insignior, at que nobilior, & plus habens pulchritudinis & decoris. Qua in re gloriosissimum Regem Ludovicum latissime ac honestissime imperasse magis constat, quam ut declarationem meam expostulet. Dicam tamen aliqua quæ mihi ex Legenda sua ad manum oblata

funt; per quæ liquidum & perspicuum erit, rationem, voluntatemque in eo plenissimum super sensualitatem habuisse dominium, ita ut nihil horridum, nihil difficile voluntati imperanti sensualitas refuta-

Erat in Monasterio Regalismontis quidam aspectu fœdus atque horribilis, lividus ei color, confossi & contracti, immò penitus absumpti oculi, tenuissima præraucedine vox; caput, superciliumque non pilis, led squalore, & scabie obsitum, truncæ nares, quas lepra jam antiquata (ut solet) depasta erat, adeò ut nil cartilaginis reliquum esset: defluebat ab eis, os adusque, putridus, obscenusque humor; ubique ulcera, ubique sanies, & (ut brevi absolvam verbo) plura suo in corpore quatriduani cadaveris, quam hominis signa erant. Quid putas egerit Rex noster, cum primo suis oblatus est aspectibus? Retorsit fortasse oculos, cervicem retroflexit, humi spuit, faciem rigavit, & signa cetera horroris ac indignationis ostendit; minimè equidem. Sed illicò corpus suum ad eum dirigens, diutissimè coram eo genibus slexis stetit, ac in mensa hoc modo eidem ministravit, manu propria carnes quas sciderat condiens, & in os ejus mittens; nec gravissimum anhelitus fetorem, nec faciei deformitatem, nec quòd virulentus sanguis per labia fissa distillabat exhorrescens. O profundissimam Regis nostri humilitatem, nullis unquam verbis ad plenum extollendam! Ó benè Regiam ejus voluntatem, B cujus Edicto, quamquam durissimo, serva sensualitas non potuit resiliendo contraire! Putasses eum non tantùm Imperatori terreno, sed Deo ministrare, & ita sanè eidem in suo paupere ministrabat. Egit ipse non inferioris tolerantiæ & humilitatis opus in bello ultramarino, dùm cadavera cæsorum vermibus jam exundantia, & quæ tanta putredine labefacta erant, ut nulla vix nervorum compage pars parti cohæreret, regiis humeris humanda deportabat. Adde quòd ex consuctudine sordidos pauperum pedes abluebat, adjungebatque nonnunquam oscula piis lachrymis rorantia; edebat absque ullo nauseze signo cibos manibus corum contrectatos; insistebat vigiliis, jejunia multiplicabat, & culcitra utebatur, qualem laudare solebat Attalus, ut refert Seneca, quæ scilicet resisteret corpori, & in qua post dormitionem jacentis vestigium apparere non posset.

Plurima sunt his similia, quæ à provido Rege ideò affidue agebantur, ne quando ferva fenfualitas extolleretur inconsultè, utque malignos ejus conatus aut effringeret, aut tentaret; noverat enim, quod qui lis quippe appetitus, si per rationem inductus sit, na- C delicate à pueritia nurit servum suum, posteà invenit eum consumacem. Prov. xxix. 21. Quis autem iste servus noster est, nisi sensualis noster appetitus, ingratissimus equidem, & meritò odiosus servus: nam quò plus ei indulferis, quò ampliùs eum fibi ipfi dereliqueris, tantò immitior, eoque in perniciem tuam pronior constituitur. Ac perinde fit, ut Regnum animæ in perversissimam dilabatur tyrannidem, dùm voluntas serva efficitur, & obsequitur miserabilites sensualitatis imperio, quòd heu, inquam, plurimis plùs dabilibus informata est habitibus, tantò ipsius vo- ca commemoratum Epistolarum suarum Liv. 2. — luntatis dominium majus, nobiliusque. Est enim Dpist. 8. Voluntas itaque cum circà moderandos sensitionum Domina, protit in cantori- suum impetus lenta, negligensque est, vires paulatim assument, & dieturnitate temporis adaugent. Deindè velut indomiti & effrenes tauri contrahunt impetus furentes, & nequaquam ultra ipsius voluntatis subire dignantur dominium; sed eam veluti Regem inertem, torpentemque, & nil virium habentem, contumaci cervice sperment; nec sperment modò, sed duris ac fortibus vitiorum catenis circumligant, eam deinceps stringunt male mulcentium affectuum compedibus, & vastissima tandem, ac onustissima consuctudinis mole, ne resurgat, oppriment. Quod si quandoque voluntas sum nobilitatis ac generostatis

conscia exurgere tentet, & vim sibi faciens indignissimum jugum satagat excutere, sæpè frustrà est: Nam confestim ex adverso infilit serva sensualitas, & unctis eam manibus apprehendens ad se trahit, & contractam humi sternit; sicque invita patitur illam quam negligenter subiit servitutem, quemadmodum fabulosus ille equus, cujus Aristoteles in Rhetor, meminit, qui cùm per hominem frenum sibi imponi ad cervum è pascuis depellendum permissser, licet postmodum reniteretur, in perpetua tamen servitute permansit. Consulit sæpè ratio ut voluntas ab hujusmodi tyrannica dominatione se subducat, ut vitam mutet, A ut mores componat, & ut de Mirra: 9. Metam. Naso ait; sic se non falso moneri: sed difficultate rerum exterrita, aut ad hæc agenda minimè enititur, aut in primo conatu debilitata frangitur, tam firmum, & tenax est perversæ consuctudinis vinculum, tam

gravi fasce quicquid amplexatur obruit.

Plerumque etiam rationis vocibus obsurdescit voluntas, ob dissonos, incompositos, & malesuados tumultuantium hostium strepitus, quos serva sensualitas patentibus undique sensuum januis introduxit. Introgreditur nempè per oculos elata inflataque superbia, & insatiata cupiditas; per tactum, fœda, pruriens, enervataque libido; subeunt undique vastatrices curæ, & innumera alia improborum hottium genera quamprimum oculos rationis aut effodiunt, aut obtenebrant, & in sententiam suam ducunt. Deinceps miseram deturpant animam, transfigunt, cruentant, Bscribendis, & totum altisonis illustrassent versibus Or-Deoque & hominibus abominabilem efficiunt; & non jam unius Domini voluntas serva est, sed (ut Augustinus ait: Lib. 4. de Civ. Dei) Tot Dominorum, quot vitiorum. Multis servit (inquit Seneca) qui corpori servit: accedit superbia & vult esse Rex; avaritia clamat, ego regnabo; gula dominari quarit; luxuria imperare satagit. Ira, detractio, invidia certant, cujus potissimum homo esse videatur. Hanc vitiorum altercationem Persius graviter expressit Saiyra 4. Verba ejus

Cernitis quam miseranda prorsus mutatio, & quam acri Itudio, quàm affidua meditatione dominatio hæc fugienda est, quemadmodùm inclytus Rex à se illam declinavit: cujus Regnum nunquam occupavit avaritia, nunquàm superbiæ aditus patuit, nunquàm molles libidinum inconcessarum affectus, quantumcunque subdolos, & blandos vultus prætenderent, locum reperire potuerunt; non iræ, non detractioni, non invidiæ concessus est aliquando introitus; nec unquam latrunculorum istorum aliquis de co triumphasse, aut C spolia reportasse gloriatus est; quin potius voluntas velut imperiosa Domina, cosdem abjecit, recogitans cum Seneca, se majorem esse & ad majora genitam, quam ut mancipium fieret corporis sui; & quod pessima est servitus voluntaria, quam ubi quis male vivendo sibi imposucrit, non jam liber, immò nec homo, sed bestia dicendus est. Quare illud? Quia intellectu, qui antonomatice homo dictus est, non utitur; sed de grege illorum est, quos Philosophus dicit esse bestiales, vitam pecudum eligentes. Quisquisse talem exhibuerit, etiamsi in amplissima natus suerit familia, servus cst, prout Cicero illa sua inattingibili facundia in Paradoxis Paradoxa quarta oftendit. Horatius Flaccus etiam dominii, & libertatis materiam graviter, & eleganter executus est, in ser-D suit. Nam (ut multa paucis absolvam) abstinentias monum, sive satyrarum suarum finali, sic incipiente: Jam dudum à stulto: ubi servum suum Davum secum colloquentem introducit, & servitutem Domini sui cum sua comparantem. Boëtius insuper quarto De Consolatione, idipsum demonstrans sic ait: Anhelos quos vides celso solii culmine Reges, purpura claros nitente, septos tristibus armis, ore torvo comminantes, rabie cordis detrahat si quis superbia vani tegmina cultus, jam videbit intus arctas Dominos ferre catenas &c. Hosinter serviles Reges non annumerandus est gloriosus Rex Tonei III. Pars III.

Ludovicus, qui prout nostro in themate præmissum est, & in deductione utrumque deductum, verè Dominus extitit, verè regnavit, & decorem verè liberta-tis indutus est. Hæc de principali.

Magnam semper gloriam adepti sunt, & illustres habiti, qui Rempublicam aut armis, aut confilio, aut officio aliquo protexerunt, & qui publicos hostes exterminare studuerunt, ac sub jugum mittere; in illo quippe hominum numero reponuntur quos Plato optimos esse censuit, qui scilicet sead homines juvandos natos existimant, in hoc Deum imitantes, qui suam in quamplurimos gaudet diffundere voluntatem. Ob hoc in somnio Scipionis (quod à Cicerone compositum Macrobius exposuit) dictum ita habetur; Sic habeto, omnibus qui patriam servaverunt, adjuverunt, auxerunt, certum esse in calo desinitum locum, ubi beati sempiterno evo perfinantur. Inspiciendum in hoc est, quanta esse debet Regis nostri gloria, cui semper in animo voluntas, & in opere sedulitas fuit, maximam & præclarissimam Regni sui politiam quamoptimis Legibus gubernare, & infestissimos non sui tantum populi, sed totius Christianitatis hostes subjugare, ita ut sibi aptè conveniat illud quod optimæ politiæ Leges statuens Virgilius 7. Eneidum Romanis appropriat:

Parcere subjectis, & debellare superbos. O si illum attigisset prisca ætas, magnorum actuum imitatrix, & illa prior scriptorum elegans industria, magno certatim conamine in suis hæsissent actibus debem, fibique potius, quam suo Æncæ, Maro præconium illud adscripsisset.

Famâ super ethera notus.

Singulos Reges ac Imperatores singulis efferunt laudibus: sed omnes gloriæ, ac laudis titulos in singulis oris sparsos, in hoc uno Rege nostro congestos esse, quisquis Legendam suam intuebitur, re-

Æneam à pietate Poëta optimus commendat, quia Parentem Anchisen è mediis surripuit flammis. Hinc est illud.

Sum pius Encas.

Noster autem Rex non ad Patrem tantummodò (quod naturæ justi agere compellimur) sed ad pauperes, & ægrotos efficacissima pietatis exhibuit obsequia; ita ut etiam instar Tobiæ ad sepeliendum mortuos sua se Majestas inclinaret. Insonuerat enim auribus suis illud Apostoli. Pietas ad omnia valet. 1. Tim. 1v. 8. Ideòque cum eo dicebat: Quis insirmatur & ego non insirmor 2 Cor. x1. 22. Cicero frequenter suis in orationibus, & Seneca, secundo De Ira, Julii Cæsaris humanitatem atque clementiam ergà devotos hostes concelebravit. Ast Regi nostro virtus hæc non defuit. Nam suis in bellis Edicto publico vetuit, ne Saracenorum mulieres, & parvuli perimerentur; & quotquot alii absque morte subjugari possent, servarentur ad vitam. Erat enim (ut de Moyse dicitur) vir mitissimus super omnes qui morabantur in terra. Num. x11. 3. similis in hoc ipsi David, qui in sua misericordia consecutus est sedem Regni. 1. Mach. 11. 57. Nam thronus Regisclementia roboraur. Prov. xx. 28. Octaviani Augusti parcimoniam in potu & cibo extollunt Valerius & Orosius; sed multum ille in hoc Rege nostro inferior suas, non Regis illas esse, sed viriausteram Religionem professi, reperies; non magni æstimabat quam delicato cibo stercus conficeretur, nec coquus vermium esse volebat: viderat quippe propter crapulam Holofernem capite obtruncatum, Adam à Paradiso ejectum, Jonatham anathemate percussum, Noë denudatum, Loth cum filiabus stuprantem, sibique dictum arbitrabatur illud Noli Regibus, ô Lamuel, noli Regibus dare vinum, quia nullum secretum ubs regnat ebrietas. Prov. xxxi. 4. Refert prætereà Macrobius, In Saturnalibus eundem Augustum tantæ familiaritatis civibus extitisse, ut nullum se ad cenam invitanti resutaret. Tantæ insuper humilitatiseum dicit Orosius, ut Edicto publico vetaverit se Dominum appellari. Constat autem in nullo unquam, quam in Rege nostro profundiorem misse humilitatem, atque familiaritatem. Quid cum ceteris eum egisse putes, qui cum leprofis & abjectissimis sui Regni cibum capiebat? Visus est inde sæpè dicere illam David vocem ex ima humilitatis officina erutam; Vilier siam plusquam factus sum, & ero humilis in oculis meis, & cum ancillis glo- A riosiur apparebo. 2. Reg. v1. 22. Secutus quoque in hoc est Sapientis documentum. Rectorem te posuerunt? esto in illis quasi unus ex ipsis. Eccli xxx11.1. Et illud ejusdem III. 20. Quanto majores, humilia te in omnibus. Reguli Attilii fidem integerrimam Historici omnes admirantur, qui ne jusjurandum violaret, ad infestissimos hostes remeavit intrepidus. Qualisautem in hoc æstimandus est gloriosissimus Rex noster, qui non solum violare nomen Dei noluit, immò nec ad illud jurandum per truculentissimos, & atrocissimos hostes quomodolibet potuit induci. Tantum, inquit, horreo verbum de neganda Fide, etiam sub conditione, audire, quòd non possem illud exprimere sono vocis. Multum illi in animo, & in usu crat dogma illud Christi: Sit sermo vester, est est, non non. Matt.

Nihilominus à veritate, aut promissis, quin ea custodiret, nequaquam poterat abduci, sciens quòd misericordia & veritas custodiunt Regem. Prov. xx. 28. Duos Decios faventes populis constat morti spontaneæ se devovisse, ut & corum exercitus salvare:ur: atque Rex noster pro suo exercitu carceri & non multò minus morti formidabili, & mortis periculo scipsum obtulit. Dum enim captus est, in sugam verti poterat; sed eum sui amor exercitus detinuit, quem si ipse fugeret, perimendum esse formidabat. Scipionis Africani continentissimam castitatem extollit Valerius, & Franciscus Petrarcha, in De Viris illustribus. Hic devicta Carthagine Hispanam Virginem speciossissimam Celtiberorum Principi desponsatam, licèt captiva esset, intactam restituit. Hæc verò castitatis virtus nostro in Rege supereminenter effulsit, usque adeò, ut si non esset habenda proles, quæ ex more fuccessura esset in Regnum, absque uxore, & cum virginitate (ut creditur) permansisset. Tobiæ exem- C bis contrà Infideles transfretavit, ut corum tyrannipla sectatus, tribus primis conjugii noctibus orationi vacavit, nec ullum unquam suspectum cum muliere aliena colloquium, nullumque consortium habuisse visus est, nec verbum aliquod petulantiæ, aut lubricitatis emissis. Eos insuper qui talia agerent, aut dicerent, nunquam perpeti potuit, quin è Curia lua confessim abscedere cogerentur. Fuit illa ætate verissimumillud: Qui diligit cordis munditiam, propter gratiam labiorum habebit amicum Regem. Prov. xxII. I 1. Hæc castitatis virtus Regem nostrum super David, super Salomonem, super omnes penè Reges & Principes, super etiam famosos gentium deos collocat, & extollit. Ipsi namque aliorum victores, à libidine dejecti, prostratique funt. Idem Scipio Africanus in oratione sedulus à Valerio fuisse perhibetur. Hic surgente semper aurora, Capitolium scandere, & Jovem orare consueverat, & obinde eum Jovis esse filium exorta est credulitas: noster autem Rex non in auroræ tantum ortu, sed cum D metro. Propheta media nocte surgebat ad confitendum nomini tuo, Domine, non ad Jovem adorandum; nihil crebriùs agebat, nilque libentiùs, inscriptum in se habens illud: Multum valet deprecatiojusti assidua; Jacob. v. 16. Et nunquid valuit, cum navem in qua transfretabat scopulis illisam, & fermè jam obrutam, orationis efficacia, ne periclitaretur, effecit? Ceterum Philippus Macedonum Rex (ut Seneca in secundo De Ira. ait) injuriarum, sive contumeliarum patientia, ad tutelam Regni ingens instrumentum fuit: noster Rex &

fubditorum suorum, & maxime infidelium irrogatas fibi contumelias infracto imperturbatoque toleravit animo, & cum Apostolis ibat gaudens, quoniam dignus crat pro nomine Jesu comumeliam pati Act. v. 41. Porrò laudari magis quam imitari solent Imperatores illi, quos Valerius Lib. 4. affirmat de imperio rursus ad aratum confugisse, ut Diocletianus, & alii quidam. Noster Rex non ad aratrum quod ingratæ telluri operam dat, abiit; sed longè felicius aratrum suspirabat; & quale inquies? Aratrum utique Religionis, quo mentis suæ spiritualem agrum liberius regularis disciplinæ sulcis exerceret. Nam ut verba ponam Senecæ, de Augusto Cæsare dicta: dùm de dimittendo Regno cogitavit, diem lætissimum reputans, quo magnitudinem suam exueret; satisfecisset autem votis, sed vinculum conjugale, & uxoris dissuasio nequaquam permiserunt. Hunc ergò inter divitiarum acervos manentem, pauperiorem, perfectioremque dixerim, quam multos nostri temporis, qui summam perfectionem in summa paupertate reponentes, de persectione statuum magis disputare, quam persecti esse malunt; qui verbis amant, colunt, extolluntque paupertatem arctissimam; sed factis super aliorum morem divitiis inhiant, honores ambiunt, mollibus vestiuntur, in domibus Regum sunt, palatia struunt, lautissimè epulantur.

Hos tu deinde pauperes appellas, & sunt fateor, non solum pauperes, immò imperfectissimi pauperes; sed non illi quos attollit veritas, dicens: Beati pauperes spiritu. Matt. v. 3. In hac paupertate spiritus, scilicet humilitate, persectionis culmen reponitur: in hac gloriosissimus Rex noster assiduè versatus est. Denique à Justitia Trajanus, Manlius, Torquatus, Brutus, innumerique alii commendantur, quorum tres nominati nec propriis quidem filiis pepercerunt, quominus Justitiam exercerent. Hac in virtute Rex noster inflexibiliter stetit, sciens quod Propter injustitiam Regnum de gente in gentem transfertur. Eccli. x. 8. Postremò Carolum magnum omnis Christiana posteritas celebrabit, quia infideles populos assiduis armis insectatus est, & Christianitatem omnem, præcipuè Franciæ Regnum, miris, & insignis victoriis decoravit. Hujus ad exempla Rex noster gloriosissimus, & ad exemplum Patris sui Ludovici, qui de Albigesio, & Comitatu Tolosano hæreticos expulit, dem contereret, ubi famem, fitim, frigora, carceres, morbos, & cetera quæ in bellis plurima reperiuntur, constantissimo spiritu perpessius est: causam Dei, Christianorumque omnium suam fecit, & non inerti otio deditus est, non fluxa libidine marcidus, non intentus ludicris, non, ad extremum,

Vino somnoque sepultus, ut Maro ait. Multa alia sunt Regis nostri præconia, quæ brevitati studens prætereo; non silendum tamen arbitror, quòd ipsos veri Regis & æquissimè regnantis mores habens, iniquas à se tyrannorum conditiones penitus abjecit. Insederat quippe suo in animo illud quinti Politicæ: Oportet Monarcham non videri tyrannum, sed œconomicum & regnatorem. Vis autem scire quid in omni politia inter Regem & tyrannum intersit, vide ibidem Philosophum, qui duodecim & ampliùs conditiones tyrannorum posuit, redegitque ad tres, quæ in hoc complectuntur

Pauca sciant, de se dissidant, sint & egeni. Sic rege subjectos, dire tyranne, tuos.

Dimitto declarationem alibi, &c. Hos tyrannorum mores Rex noster nequaquam exercuit, certum habens quoniam Regna cum scelere sunt omnibus exiliis graviora, ut Seneca in Tragediis ait. An aliquando de subditorum egestate lætatus est? qui eleemosynis frequentissimis corum relevabat inopiam, nec pro operibus pietatis, aut captivis redimendis, ab eis quicquam petete consueverat, aut dissidia in eis, & dis-

#### Collatio in Festo Beati Ludovici. 1465

cordias oriri cupiebat, qui in decidendis eorum Causis & eis concordandis bis saltem in hebdomada suam exhibebat præsentiam? Prætereà, an ignorantes cupiebat esse cives suos? Nullus virorum doctorum reverentior extitit; nullus qui corum magis societate gauderet, & consilio uteretur. Nam & sontem illum scientiæ præclarissimum, Parissensem Universitatem sovit dotavit. Hæc est per quam benè Francorum Reges regnant, per quam stabiliuntur in veritate, & per quam de Christianis Christianissimi sunt effecti, quam si quis tam improbus aut perditus esset, qui eam desolatam esse, aut optaret, aut quæreret, ego eum non tyrannum modo, sed damnabilissimum, & sceleratissimum tyrannum judicarem. Postremò Rex noster, more veri Regis, amari magis, quàm metui cupiebat; & cogitabat nonnunquam intra se (ut opinor) illud Terentii: Errat longe à mea sententia, qui Imperium credit esse gravius, & stabilius quod vi sit, quam illud quod amicitia jungitur. Quis igitur non videat Regem nostrum verè regnasse? Quis non eidem dicat illud: Grandis auctoritatis es, & benèregis Regnum Israel: 3. Reg. xx1. 7. Illam insuper vocem tibi rectè ascribimus, quæ pro themate præassumpta est. Dominus regnavit, & æquissime regnantis decorem indutus est. Hæc de secunda parte.

Dici non potest, Reverendi Patres, quantus in Rege B nostro decor, quanta in eodem mentis pulchritudo effulserit. O si faciem ejus intueri, & oculos in ea figere licuisset, Deus optime, quam formosum spectaculum, quàm ex alto splendidum, quàm tranquillum, & verenda majestate plenum; radiare hinc Jutiam, Temperantiam, Fortitudinem atque Prudentiam; illîc Fidem, Spem & Charitatem conspexisses: vividus in hac mentis facie color, in qua nil mortale, sed divinum & cœleste aliquid rutilabat: nullæ ibi dolofitatis rugæ, nullæ fuci fallacitatis fyderei, immò fuper solem lucidiores rationis oculi; os imperiosum, non humi declive, nec mortalium pondere pressum, sed ad coelos erectum, & in Dei laudes semper apertum. Unde autem Regi nostro decor iste, nisi quia Apostolo obediens, indutus erat speciosum præ filiis hominum Dominum nostrum Jesum Christum. Imperatores verò ac Reges, quantocunque virtu-tum splendore pollere videantur, absque hoc indumento deformes sunt; quia virtus vera esse non potest, nisi debitum in finem, qui Deus est, ordinetur. Omnis autem Regum, Imperatorumque infidelium turba non ad illum, sed, secundum Augustinum Lib. 5. de Civit. Dei) ad inanem gloriam, aut ad deos falsos seducti reducebant: in eis ideircò non omnia erant virtutes in specie similes cum virtutibus nostri Regis, ac decore illo carebant, qui est debita sui, operationumque suarum, in finem ultimum ordinatio.

Sed nunquid in regnando justum dominii titulum obtinebant? Sunt qui negative responderent: de quo aliqua scripseram, & dicere proposueram; sed brevitas obstat. Opinor tamen eos, quamvis justi non essent, habuisse tamen aliquando fusta super illos imperia; sed verum decorem non indutisunt, quisuæ potestatis, dominationisque collatorem aut culpabiliter ignoraverunt, p modò rixantur diligenter interrogat; &, quod maxiaut culpabiliùs spreverunt cognitum. In Regibus autem Franciæ faluberrimus semper, & integerrimus Dei cultus fuit. Ob hoc ait insignis Doctor, & summus Pontifex Gregorius, in Registro. Epist. 7. Non immeritò contingit, ut cetera Gentium Regna pracelleret Reenum Francia: quippe quod earundem Gentium Creatorem & purè colit, & veraciter confitetur. Et Epistola sexta simile scribit. Insuper Remigius noster Remensis Archiepiscopus, dum Clodoveum, misso cœlitùs Chrismate baptizaret, prohetico spiritu plenus dixit, ipium Franciæ Regnum, Regesque suos fore gloriosos & stabiles, quamdiù in hac Fidei confessione

29

permanerent, ficut permanserunt. Nam ubi par Fidei zelus, ubi illius defensio paratior, ubi hæreticantium vehementior confutatio? Nullibi enim quam in Gallia veriorem, fincerioremque Fidei confessionem reperies, necabaliis Regibus totidem contra infideles pro Fidei exaltatione bella perpetrata sunt, bella, inquam, sacerrima, atque justissima, in quibus mori beatum semper, & magnis Privilegiis usque nunc manentibus A erat, & triumphare gloriosum. Et utinam ingentibus, & maximis Regum nostrorum virtutibus pares in eloquentia Scriptores accessissent. Gallia sanè, quamquam Dei nutu abundè aucta famataque sit, apud omnes tamen, & maxime posteros clarior, & quodammodò immortalior effulfiffet: viros insuper haberemus quos Græcis, ac Italis, aut præponere liceret, aut opponere. Haberemus etiam unde mordax, lividaque æmulorum Gallicorum insultatio posset repel-

1466

Deindè nequaquam vendicanda semper nobis forent ab externis infignia virtutum exempla; nostra quippe in promptu essent, quibus abundaremus: neque enim tot præfulgida virorum illustrissimorum nomina extinxisset oblivio, nec memorandorum tot gestorum memoriam vetustas consumpsisset litteris non adjutam; cùm ita in Gallicis fuit factorum quam verborum cura major. Cùm igitur apud omnes Franciæ Reges intemeratus semper Fidei amor steterit; inter eos tamen ut Lucifer emicuit gloriosissimus Rex noster Ludovicus: hunc ego non tantummodò Regem, sed Sacerdotem rationabiliter posse videor appellari; non equidem potestates Ecclesiæ, sive Ordinem Sacerdotalem attribuo, quamvis in affectu Sacerdos fuerit, quamvis ex more Sacerdotum unctionem, immò cœlicam unctionem susceperit: sed circà idipsum dicam quod sentio. Itaque si regere aliquem populum, est (ficut est) eum in finem suum debitum dirigere; non videtur quin spiritualiter subditum sibi populum rexerit, qui ad finem eum spiritualem jugi ac sedula intentione dirigebat: sicque spiritualis Princeps atque rector, melius quam nonnulli Prælatorum Ecclesiæ, Rex noster dici potuit; quod ut res lucidior fiat, pono antè oculos vestros Regem hunc Beatissimum, qui hæresibus si quando pullulare incæperunt, obicem illicò se ponebat, cui charissima erat Ecclesiæ pax, pro qua nec ipsam quidem mortem perpeti recusasset; qui peccantes in Deum populos plectebat severissima Legum censura, & Dei, quam propriarum injuriarum vindex erat acerbior. Hujus studium erat eos qui Fidem sciebant, & docebant, amare, honorare, ac præmiare; & sicut Legendæ suæ series habet, illisad extirpandas, evellendasque hæreses libenter potestatem tribuebat. Negotium quoque Fidei, quando sibi deferebatur, faciebat, omnibus postpositis, celeriùs expediri. Pono vobis parte ex altera unum ex Prælatis tales quales aliquando fuisse aliquos negari non potest, an aliqui tales nunc fint, non me, sed experientiam interroges. Pono, inquio, unum, qui de spiritualibus ad quæ ordinatus est nihil, de temporalibus autem totum cogitat, qui vacat in colligendis temporalium sarciunculis, cumulandisque auri ponderibus, qui neque qualem Fidem, neque quales mores subditi habeant; sed quantum ab eis extorqueri possit, & quomè proprium est tyrannorum qui Clericos odio habent, non qualescunque; illos enim summoperè venerantur, qui per litium suscitationes coacervare sibi divitias possunt, & tyrannidem injustitiamque suam nescio quibus ratiunculis palliare, ac defendere; sed illos Clericos loquor, qui facris Litteris eruditi funt, quos Ecclesiastica politia quasi mancos & inutiles, si non verbis, tamen factis censet esse removendos, nec remuneratione quavis dignos: nimirùm, quia qui Fidem, Religionemque contemnit, ut ejus Doctores, ejusque desensores despiciat necesse est. Exurgant hæreses, pullulent errores, oriantur schismata, infamentur Sancti Sanctæque omnes, quasi nihil ad eum spectet, dissimulat; & clames sicet, & mare coelo confundas, seder, silet, nec moveri ampliùs potest.

Quam si dura silex, vel stat Marpesiu cautes. Cùm verò de status sui & pomparum diminutione ei leve verbum insonuerit, atteritur velociter, verè irascitur, & pro eo ipso digladiari paratus est, adeò A illi de tota Fidei subversione, quam de parva temporalium diminutione cura minor.

Interrogo nune, quisistorum duorum, an Sanctus Rex, vel Prælatus talis, suos subditos potius spiritualiter regere dicendus est? Nec dubito, quin confestim, Regem respondeas, nisi fortasse ex illorum es numero, qui dicunt fieri non posse, ut Rex de spiritualibus licitè curam gerat, quia temporalium tantummodò administrationem suscepit. Hoc si verum est, utinàm nec adeò curarent temporalia, qui spiritualium dispensatores esse debent! Sed per Dei atque hominum Fidem! Ita ergo Veritas, Religioque detrimentum patietur, & Rex Christianissimus non resistet; An est ita extremæ infidelitatis nota, nolle Fidem defendere, quin etiam, ne ab aliis tueatur, velle prohibere. Mirus agricola, qui agrum fibi commissum regere nescit, nec didicit nem sedetur in nobis vitiorum, draconisque prælium, quidem; & tamen suis ultrò infestus est cultoribus. Sed animum fluctuantem contineo, & ad te regredior, gloriosissime Rex, qui & Fidem tueri, & Deo famulari magnum existimabas Imperium; qui modis omnibus procurafti tanquam Sacerdotalis Rex, ut populus tuus æternæ carperet felicitatis semitam, qui triplex tibi diadema ex triplici Regni regimine imponi meruisti: rexisti equidem te in ordine ad teipsum, tanquam liber, & Dominus; rexisti te in ordine ad proximum, tanquam regnator optimus; rexistite, & proximum in ordine ad Deum, tanquam decorem indutus. De te ergo aptissimè concludo thema quod ab exordio præmissum est: Dominus regnavit decorem indutus est, &c. Psal. xc11.1. In quibus verbis intueri licet Regis nostri libertatem, quam servitus non fœdavit: Dominus. Regis nostri dignitatem quam populus honoravit : regnavit. Regis nostri claritatem vel sanctitatem, quam amictus adornavit: decorem indutus oft. Si quæstio fiat de Regis nostri libertate, responde qua Dominus est. Joan. xx1.7. Si quæstio Dominus regnavit. Pfal. xcv. 10. Si quæstio fiat de Regis nostri claritate, responde, quia fortitudo & decor indumentum ejus. Prov. xxx1. 25. Absque deductione ulteriori libet sub hoc metro finem statuere:

Rex & progenies inclyta Regum. Calesti nimium plena decore Et plusquam nivea lilia fulgens Tu nostris facilem te dato votis Rex Ludovice. Dum rexit fragilis spiritus artus, Francorum populo jura dedisti. Nunc celsa residens pulcher in aula, Nos, Regnumque tuum cernis ab alto Mente serena, Parvulosque dies cernère desis. Sed curam capias more vetusto. Nostri sollicitum ferque juvamen. Ut teeum placido detur in ævo Vsta beata. Amen.

> Facta est hac Collatio per Dominum Cancellarium in Festo Beati Ludovici, in Collegio Navarra, dùm adhuc esset solum Baccalarius in Theologia.

## JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

## E

E

#### E N

Collat. ad MSS. Codd. Vict. 463. & Navarr. unum.

Factum est pratium magnum in calo, Michael & Angeli ejus praliabantur cum dracone. Apoc. XII. 7.

E Angelis locuturi, cognatam Angelis virginitatem, & ab eisdem officiosissime salutatam illam falutemus: oratione Angelica, dicentes: Ave Maria gratia plena, &c.

FACTUM est, &c. Apoc. xII. 7. Quemadmodùm duplex est cœlum, gloriæ videlicet, & Ecclesiæ, illud sursum, hoc verò deorsum, sicut per glossam super thema, & Matth. 13. notatum est: sic in duplici cœlo Michael & Angeli ejus praliati sunt cum dracone. Et primitus in empyreo cœlo, de quo præsens Sermo loquetur. Postmodum in inseriori, quod est Ecclesia, de quo videbitur in Collatione. Et in primis, Reverendi Patres, Michael, cujus hodiè Festa colimus, quanta dignitate, quantaque virtutis eminentia præditus fuerit, prophetica hæc Joannis verba, secundum Beati Gregorii expositionem patenter insinuant. Factum est, inquit, pralium &c. Oportet profectò, ut magnus, magnisque & insignibus titulis illustratus extiterit, quem in prælio magno cœlesti Ducem, ac signiferum sui exercitus præcipuum universalis Imperator, ac Regum supremus instituit: fiat de Regis nostri dignitate, dic in Gentibus, quia Ccujus insuper dominationi, sive ducatui, videtur omnes Beatorum spirituum acies quodammodò subjecisse. Michael, inquit, & Angeli ejus. Si enim Beati omnes Angeli, quemadmodùm verisimile est, contrà draconem, Luciferum videlicet, aliosque perversos Angelos præliabantur, consequens est illos omnes sub Michaële Archangelo militasse. Alioquin quomodò dixisset Propheta: Michael & Angeli ejus. Sed, hoc interim omisso, non irrationabiliter quæritur, quomodò Michaëlis cum dracone magnum in cœlo factum sit prælium, & undè tam subitum inter eos malum schismatis eruperit, ut mox in suz creationis exordio tam hostiliter dissenserint, atque decertarint, quasi ad Poëtarum figmenta relabamur; sic enim poetica fingit licentia, ex serpentinis dentibus à Cadmo humi jactis militiam armatam surrexisse, & confestim alternis concidisse vulneribus. Metam. 3. Ad cujus rei (quæ in abdito latet) dis-D'folutionem, repetenda est altius narratio.

Postquam omnipotentissimæ ac liberalissimæ Dei bonitati placuit seipsum in creaturas diffundere, mun dum hunc tanquam Regnum aliquod pulcherrimum ac maximum, non naturali quadam, & æterna necessitate(ut Philosophi somniant) sed spontanea libertate fabricavit; in quo condidit palatium præclarissimum, ac permagnificum, quale decebat habere universalem ac summum Imperatorem. Illic quoque exercitum suum, & inclytam Magnatum ac militum suorum familiam mox creavit, condens videlicet Angelorum naturam, & simul largiens gratiam, vel gratum facientem, ut Præpositivus, Sanctus Thomas, Durandus, Holkot tenent; vel

tantummodò gratis datam, ut Magistri, & Domini Antisiodorensis, multorumque est opinio. In qua contrarietate id quod certum est teneamus: cos in magno lumine cognitionis, tàm supernaturalis de Deo, quam naturalis de ceteris entibus, creatos extitisse. Juxta quod exponit egregius Doctor Augustinus illud Genes. 1. Fiat lux, ad irradiationem hujus mundi substantiarum nobilissimarum à Verbo Patris luminosissimo, & sententiosissimo. suscepisti. Ille quidem est, cui plenissimam, & abs-Ab istis autem spiritibus palatium illud summi À que ullius proprietatis retentione subjectissimam debes Regis, quod cœlum est empyreum, nomen habet, non mediocrem ornatum suscepisse probabile cst. Nam si corpus humanum ex animæ præsentia mira decoris suavitate respergitur, nitet & pulchritudine, nimirùm si cœlum illud à tot & tantis spiritibus habitatum jocundissima serenitate diffunditur & refulget. Fuerunt autem primitus Angeli quos loquimur, antè gloriæ consummatæ largitionem viatores constituti, scilicet in statu & viæ, & meriti, ut beatitudinem per strenuos actus infrà certam temporis morulam mererentur, vel non merentes, illa perpetuò privarentur. Sed ô nunquam securum penitus viæ statum! O nunquam satis per se stabilem creaturam non à Deo specialiter stabilitam; quin potius sibi relicta tanto variabilior, & vanitati subjectior videri potest, quantò in naturalibus extiterit perfectior! Ecce enim, si Beati Gregorii, & non Damasceni sententiæ credimus; Lucifer supremus fuit Angelorum, & hic tamen primus à perfectione sua decidit, primus morbo peccati vulneratus interiit. Nam dum pul-B est equidem superbiæ pestis, & adeò in se rapiens, ac chritudine, sapientia, fortitudine, ceterisque dotibus suis, non ad humilitatem & Dei gloriam; sed ad superbam vanitatem utitur, dumque in sui consideratione cupidus permanet, improbissimam dominandi libidinem amplexus est, schismaque gravissimum concitavit. Ascendam, inquit, in calum, super astra cali exaltabo solium meum; ascendam super altitudinem nubium, & similis ero Altissimo. Isa. xiv. 14. Hoc ut vidit Michael, zelo Dei accensus, nec serre valens ut alius honorem Dei usurparet. Primò, disputativum, & quasi scholasticum, sive gymnasticum prælium cum eodem aggreditur, quatenus ipsum antea rationibus, quam viribus confutaret: hic est enim correctionis ordo rectissimus, errantem prius monere, quam punire. Habuit igitur Michael orationem hujusmodi. Attende tibi, ô Lucifer, & quid agas vide; noli super temetipsum inaniter erigi, nec dixeris: Super astra cœli exaltabo solium meum, & similis ero Alris-C simo. Neque enim quicquam habes, quod non acceperis. Si autem accepisis, quid gloriaris, quasi non acceperis? 1. Cor. 1v. 7. Aspicis, ut te nobiscum gratuita voluntate condiderit Altissimus, rationem dedit & intelligentiam, liberum contulit arbitfium, donis insuper gratuitis armavit, ornavit, illustravit: quæ omnia non ad nostram, sed illius laudem, & gloriam, grata sedulitate referenda sunt, ut cognitus cogitetur, cogitatus diligatur, dilectus jugiter, & inseparabilis tanquam sponsus amplexetur. Sic enim Leges suas indidit, ut eidem soli velut sponso adhæreamus, secundùm vim apprehensivam, in eo quod est veritas luminosissima; secundum concuscipilem, in eo quod voluptas suavissima ac pulcherrima; secundum irascibilem, in co quod gloria suprema, & bonum sum-D me arduum quod possit adipisci. Quo pacto igitur ab illo per inconsiderationem diverteris?

Quamobrem, amore libidinoso, tibi ipsi adhærens inniteris prudentiæ, & vanæ pulchritudini tuæ? Cur insuper fornicariis amplexibus inanem & vanè gloriosum dominandi titulum complecteris? Ascendam, inquis, in calum, super astra cali ponam solium meum, ascendam super altitudinem nubium, & similis ero Altissimo. Similis Altissimo, Lucifer, ita videlicet, quasi non infinite distet à Creatoris sublimitate creaturæ cujuslibet finitas & declitivas: quasi præ-

tereà non unum Principem, sed duos habiturus sit mundus, Deum & teipsum? Erras itaque vehementer, & intolerabili vanitate extolleris, si Deo Factori nostro subesse, & dominantissimam ejus majestatem cognoscere refugis; aut dominium super nos quale habet, aut sine meritis, aut sine servitutis vicissitudine usurpare contendis. Et omitte, quæso, titulos tuos enumerando jactare; sed memineris à quo illos obedientiam. Et si sapientia placet, si pulchritudo, si voluptas, quantò hæc omnia in Deo quàm in te præclara, & præcelsiora reperies? Si dominandi gloriam tantopere concupilcis? Nunquid ille est gloria sublimissima, post quam non est imaginabilis excellentior; & illam poteris obtinere, si debita subjectione teipsum eidem submiseris. Ille enim est gloria nostra, & honor summe arduus, qui non superbia, sed humilitate possidetur: cujus subintus supremum est dominium creaturæ jocundissimum, atque naturalissimum. Proptereà divinis te Legibus subjice, abdicata in omnibus voluntate propria: nam stolida temeritate imperium ab illo qui solus dare potest impetrare quæris, si te eidem aut prætuleris, aut non submiseris; nec minus temere ab alio expectabis obedientiam, si illam priùs Domino tuo præstare renueris.

Hæc autem ab eis non absona, ut credibile est, Reverendi Patres, Michaëlem Archangelum pro compescenda Luciseri superbia monuisse juvabit. Tanta incredibili caligine cacitatis obvolvens, ut & cacos, & surdos efficiat, quos possidet. Nec miraberis hoc in substantiis sublimioribus contigisse, cum ad hominum considerationem descenderis. Hominem videbis ambitiosum, quem superbiæ passio taliter occupatum tenet, ut nec labore, nec monitis, nec terroribus, nec vexatione, nec irrifionibus, nec ipso demùm mortis periculo absterreri potest, quin modicam & vanam sui gloriaculam modis omnibus per fas, perque nefas, conetur prosequi 3 & quin velut sera indomitissima in tela etiam, & in enses ruat. Hoc in torneamentis & exercitiis militum pænosissimis, hoc in dominiis tyrannorum eversissimis, & labore, curisque immortalibus plenissimis. Hoc rursus in hypocritarum spontaneis cruciationibus, & ceteris quamplurimis liquidò perpenditur. Hinc apud Tragicum Atræus de Edippo ait:

Regna nunc sperat mea, Hac spe minanti fulmine occurret Jovi, Hac spe subibit gurgitis tumidi minas,

Dubiumque Lybica Syrtis intrabit, &c. Ambitio quippe est, quæ bellorum omnium in terra, marique genitrix fuit, quæ fingularum regionum populos suis cum Regibus in miserandas præcipitavit mortes. Et, ut cetera omittam quibus historiæ plenæ funt: quis facinorosissimum schisma, per quod animæ tot periclitantur, genuit? Quis genitum hucusque pertinacissimo spiritu fovit? Utique superbia, & ambitio dominandi. Et hæcadeò dira est, crudelis, atrox & horrenda, ut eam nec miseranda Ecclesiæ dissipatio moveat, nec emolliat præcedentium superborum tam multiplex punitio, nec denique Judicii divini, & propriæ damnationis certitudo perterreat; quinetiam doctrina Domini ac Salvatoris nostri in contemptum vertitur, que tota de humilitatis laude, ac præcepto contexta est. Unde & in Evangelio præsentis Dominicæ decimæ septimæ, cum sub exemplo nuptias præmissifict Christus: Cum invitatus fueris ad nuptias, recambe in novissimo loco. Luc. xiv. 8. in fine sic conclusit: Qui se bumiliat, exaltabitur, & qui se exaltat, homiliabitur. y. 11. Et in Evangelio quod de Angelis canitur: Qui humiliaverit se, inquit, ut parvulus iste, bic major erit in Regno calorum. Matt. xvIII.

4. Spernuntur tamen ista ab hominibus nostri tem-

Digitized by Google

poris, nec ab elatione nocentissima, & fetidissima possunt retroslecti. Quòd si inter tot humilitatis præsidia, & superbiæ prorsùs adversantia, qualia sunt mortes, ægritudines insanabiles, ipse ad extremum gehennæ metus, & similia mortalium incommoda, tremenda insuper monita Dei; si, inquam, inter hæc omnia nihilominus superbia nascitur; mirandum non est, tam horrendum monstrum, tamque portentuosum, apud substantias illas spirituales aditum reperis-A se, ubi deerat omnis adversitas superbiæ adversatrix. At dicet fortasse quispiam, spiritus Angelicos ad resistendum sapientiores hominibus & prudentiores extitisse. Fateor quidem: sed nescire videtur, qui sic dicit, perniciosissimam esse superbiæ originem, quæ ex sapientia, vel prudentia nascitur, & quod monstro fimilius est; ex humilitate ejus contraria. Nam & Sapientia inflat, secundum Apostolum, 1. Cor. viii. 1. & multi de sua humilitate gloriati sunt. Quod si ita est, potuit absque dubio superbiam in Angelis causare propriæ excellentiæ consideratio, quia prudentes, pulchri, fortes creati sunt. Porrò, constat tantam adulationis efficaciam esse, ut homines in dementiam quandam, & insaniam vertat, & incredibilia de se credere compellat; quod & experientiæ, & Juvenalis testimonio peripicuum est:

Nihil est, inquit, quod credere de se

apud Terentium, in Eunucho, de adulatore Gnatone. Hic profecto homines ex stultis insanos facit. Quod si tantum potest blanda alienæ vocis adulatio, incomparabiliter pluris efficaciæ erit adulatio propria, ubi idem & persuasor est, & Judex. Cessare proptereà debet admiratio, si in substantiis spiritualibus, in excellentiæ suæ consideratione manentibus, & sibi ipsis (ut ita loquar) adulantibus, superbia irrepsit, vel si introgressa pertinaciter inhæserit, præsertim cum dotes suas non in luce veritatis, sed in nocte vanitatis, & quasi dorso verso contemplarentur : cùm insuper oculos mentis jam haberent obtortos, & aversos à vera consideratione, & ob malitiam vanitatis statim obscuratos. Obnitebatur ergò, & obsurdescebat Lucifer Michaelis monitionibus, & ob præconceptam fuperbiæ vehementiam fuccumbere nesciens, ex adverso pertinaci disputatione erigebatur, affirmans seipsum jure naturalis conditionis debere præesse, quia sapientior, & fortior, & pulchrior, & in omnibus præstantior ceteris eminebat; ac proindè factum est pralium magnum in calo, quod scholasticum, sive gymnasticum posiumus appellare, & in illo Michael, & Angeli ejus, &c.

Antequam de prælio agonistico, quod statim subsecutum est, locutionem aggrediar, duplex circà ca quæ dicta sunt occurrit dubitatio. Prima, quibus verbis disputativum hoc prælium exercebant Angeli. Secunda, quomodò Lucifer appetivit æqualitatem Dei, vel similitudinem, &c. De prima dubitatione fuerunt qui omnem negarent inter Angelos locutionem, quos & facri Canones, & Sanctorum auctoritates redarguunt. 1. Cor. XIII. 1. Si linguis hominum loquar & Angelorum &c. Isa. VI. 3. Clamabant alter ad alterum, &c. Immò & animas separatas loqui ad invicem, testis est Gregorius, exponens illud: Tu es qui venturus es? Matt. x1. 3. Ubi dicit, animam Joannis Baptistæ ceteris in lymbo existentibus Christi adcedentes, cam dixerunt fieri per signa intellectualia ad placitum significantia, ut Gregorius in 2. dist. 14. 9. 2. Alii per inscriptiones quassam exteriores, ut Ægidius, quas similiter ad placitum significare intersuit. Et has opiniones satis efficaciter impugnare mihi visus est Durandus in 2. distinct. 11. 9.2. Neque enim facile est hujusmodi signorum impositores assignare, præsertim apud dæmones, & animas noviter damnatas, & salvatas. Nec rursus apparet ratio, cur signa

hæc intellectualia in Angelis videantur, & non conceptus naturaliter repræsentantes; nam & æquè intima sunt, & æquè inhærentia. Concedendum porrò esset, Grammaticam verè positivam esse in Angelis, & consequenter interrogaretur an doctiores essent inter eos, qui solœcismos, & barbarismos, aliaque incongruitatis vitia declinare docerent. Alii, qui fimiliter negant conceptus Angelicos mutuo videri posse, vel saltem visos non intelligi; sicut Adam ponit internuncium, fic quòd dùm unus altam fuam manifestare vult cognitionem, Deus quasi nuncius, vel interpres, eidem revelat. Et hoc magis apparenter dicerem de salvatis, quam de damnatis, quibus non ita videtur esse revelator, vel nuncius; quanquàm ad hoc adduci posset illud Isaiæ. XLIII. 24. Servire me fecisti in peccatis tuis. Alii, concedentes Angelicos conceptus, sicut & alia etiam ab Angelis intuitive videri, & cognosci, diversificantur. Scotus tenet Angelum posse in alio similem cognitionem illi quam in se producit, causare, ex quo agens idem est & passum simile. Et hic modus ab Adam in primo, & Ockam, & Gregorio, in secundo fortiter impugnatur, Intellectio enim & volitio actus sunt immanentes, nec in alieno causari subjecto habent. Vel dicere oportet, Angelum posse in dæmonibus similem notitiam Dei intuitivam illi quam habet, producere, & similia. Non possit, cum laudatur. Dies equa potestas. Et B Ockam, & ejus imitator Holkot dicunt Angelos tantummodò objective naturaliter movere per suas notitias ad fimiles in aliis producendum, & falvandum quomodò unus audit Angelum sibi loquentem, & non alius; & quomodò inferiores non omnia sciunt, quæ superiores ad Deum refugiunt. Guilielmus Parisiensis, quem pro nunc magis insequor, & cui sanctus Thomas satis consonat parte 1. quast. 107. dicit, quod Angeli quoad suos conceptus manifestandos liberi sunt, & ad extrà movent objective, non quidem objective naturaliter, ut præcedentes dicunt, sed secundum voluntatis arbitrium, quemadmodum si quis Librum teneat inscriptum, aperiendo potest ostendere quid, & qualiter sibi placet de contentis in codem. Dicit igitur iste Doctor, Angelos esse velut specula, vel Libros lucidissimarum imaginum, atque inscriptionis distinctissimæ, & potentes sunt se objicere, vel aperire, si & quantum, & qualiter libuerit: & rei hujus similitudinem habemus in Verbo divino, quod se, & alia liberrimè ad exempla repræsentat. Similitudo etiam aliqualis est in memoria nostra: ad quam sicut ad arcam, Librum, vel thesaurum literarum recurrentes, accipimus de ibidem reconditis quæ volumus; immò & sine productione novi velle; sed per liberam & potestativam voluntatis applicationem, ut sententia Augustini declarat, & tenet Gregorius dist. 11. secundi. quast. unica, artic. ult. Nec mireris si agens aliquod naturale subsit in agendo voluntati: sic enim tenent plurimi de corpore glorificato, quòd secundum voluntatis arbitrium, & non aliter colores ejus radiabunt, five videbuntur, ficut in Christo post Resurrectionem dicunt patuisse. Sic etiam tenet Ockam in secundo, in materia de cognitione Angelorum, quòd Angelus præsente objecto naturaliter movente potest non formare cognitionem ad quam id movet. Et sic ponit Angelos in audiendo liberos esse: quare non fimiliter in loquendo?

Simile prætereà est tùm in habitibus, tùm in cognitiouentum nunciasse. Alii locutionem hujusmodi con-p ne, respectu voluntatis. Simile postremò aliàs tenui in principiis super Sententias de dominio voluntatis, super vires sensitivas pro statu innocentiæ. Secundum hoc igitur dicendum, locutionem, atque disputativum prælium Michaelis cum Lucifero, sic factas esse per objectalem, & liberam conceptuum fuorum oftensionem. Et hæc disputativa locutio alta fuit, clara, & sonora; non quidem sonoritate vocalis strepitus, sed intelligibilitate manisestationis. Hoc enim operatur intelligibilitas in hujusmodi locutione spirituali, quod clamor, altitudo, &

fonoritas in vocali. Juxtà quod dicitur ubi priùs: Clamabant alter ad alterum, &c. Isa. vi. 3. Et hoc modo altissimis vocibus Beati magnificant Deum, laudant, benedicunt, glorificant, pro nobis oratores peritissimi interpellant. Sed & superiores perficiunt inferiores, & illuminant, atque purgant, non mundando à sordibus, sed ab eis doctrinaliter elongando. Præfatæ verò altercationis, & repugnantiæ bonorum contrà malos, & tractatûs malorum ad invicem duratio, atque mora, videtur à Guillielmo Parissensi quinque horarum spatio mensurari, secundum cujus inten- A tutes non impartiuntur substantiis intellectualibus litionem fuit vesper primæ diei, aut parsejus. De qua dictum est. Et factum est &c. Genes. 1. Neque enim fuit Lucifer eo momento damnatus, quo peccare incœpit, immò Doctorum quorumdam sententia est, eos ante terminum casus sui pœnitere potuisse, quia extrà viæ statum nondum positi erant. Et incoepit forsan peccatum suum à veniali, & tandem per incrementa usque ad consummationem deductum est.

De secunda dubitatione, quomodò Luciser appetivit æqualitatem Dei, dicens: Et similis ero Altissimo. Isa. xiv. 14. teneo in proposito probabiliter cum Scoto, eum potuisse veram, & essentialem Dei æqualitatem appetere; non quòd illud sibi possibile dicavisset, sed quia ex apprehensionibus quibusdam simplicibus non judiciorum, vel ex dictaminibus, judiciisque complexis veris; ut quòd Deus erat Tummè pulcher, & potens, & similibus, voluntas exire, & prorumpere poterat in affectionem boni tanti, quamquàm sibi impossibilis. Sic enim homo apprehendens delectationem vivendi, optare potest vitam habere perpetuam, etsi hoc sibi possibile non judicet: Quia tamen de facto hunc in Lucisero suisse appetitum Doctores negant, aliundè dicunt similitudinem voluisse, non verè, sed interpretativè, altero tantum modorum. Primus, quia se convertit à Deo, nec ejus Mandato paruit; sive id fuerit disciplinæ, sicut Adædatum est, sive Juris naturalis: omnis quippè inobediens se Dominum & Regem propriæ voluntatis constituit; sic perindè dominium usurpat soli Deo debitum, proptereà superbit. Neque enim aliud est, creaturam rationalem superbire, quam super illud ire quod non debet. Obligatur verò de Jure naturali ipse Angelus las, in quibus nihil à libertate vacabat, ut in dubio priori tangebam. Et hujus oppositum faciens, nec fe subjiciens, jam superbivit, & quasiduos Reges, & duo capita ex æquo super se posuit seipsum, & Deum, & in hoc se Deo parificavit.

Hoc autem manifestum fuit, primò in apprehensiva; non enim illa usus est ad Dei considerandam gratiam, & benevolentiam ergàse, sed in libidinosa & vana sui ipfius confideratione perfistens, per ingratam acediam bona sua nequaquam, ut oportebat, ad Deum conditorem suum referre curavit, in quo suit & ingratitudo, & acedia. Deinceps in affectiva multiplex exorbitatio suborta est. Tùm quia per eam seipso fruebatur, se propter se diligens, & de se suum idolum, Deumque faciens. Tum etiam quia in beatitudinem, ceteraque bona delectabilia, in ratione commodi, & non justi, cupidè nimis ferebatur, in quo erat luxuria, & abusio inna-D turalis fœdissima: quamvis enim, ut Scotus ait, supremo ac toto impetu in beatitudinem concupilcendam naturaliter traheretur, tanquam in summum bonum sibi conveniens; obligabatur tamen per voluntatis arbitrium hujusmodi tractum naturalem moderate, ac debite prosequi, ne vel sine meritis, vel præproperè, vel non in ratione justi, in illam liberè du-ceretur. Et ita manifestum est, secundum hunc Doctorem, Luciserum peccasse, conformando voluntatem suam inclinationi naturali non corruptæ, quod esse possibile aliàs tenui in scholis, contra Doctorem solemnem. Amplius, non dubium est, ipsum Luciserum perfectioni ceterorum invidisse, & quòd sibi glo-

Tomi III. Pars III.

riam, & honorem, ut superbus singulariter affectavit. In cujus fingularitatis appetitu avaritia non esse non potuit, quæ de Jure naturali indito ab omni ente relegata est. Hoc in sole, & largistua suiipsius diffufione, similiter & in aliis entibus naturalibus clarè perpenditur. Unde quemadmodum visio corporalis, oculo non præstante pro se solo, sed pro totius corporis directione, & ita de virtute gressibili pedis, & auditiva auris, non aliter visio spiritualis, quæ est sapientia, & prudentia alios gubernandi. Aliæ insuper virberis pro se tantummodò, sed pro totius corporis mystici juvamento. Neque enim nobis nati sumus, ut ex sententia Platonis resert Cicero in de Officiis. Ob hoc Cato laudatur, cujus mores esse Lucanusait,

Toti genitum se credere mundo. Lucifer igitur nefanda plenus superbia, qui se suis virtutibus aliis clargiri non solum non voluit, sed in illis esse singularis affectabat. Juxtà quod probabiliter deducibile est contra Holkot, Angelos bonos obligari ad salutem, utilitatemque hominum procurandam, quantum di-vinæ misericordiæ & pietati eosdem esse juvandos placuerit. Amplius, manisestum est quemlibet Christianum de necessitate salutis obligari ad laborandum, secundum vires sibi à Deo præstitas, pro salute totius Ecclesiæ, & ex consequenti pro sedatione schismatis: fimplices, orando; Clerici cum hoc monendo, prædicando, arguendo, increpando, potentes incitando; Principes autem viribus, si necesse est ; compellen-

Secundus modus appetendiæqualitatem Dei esse potuit in modo dominationis quam habere voluit super alios; sive quia dominationem obtinere voluerit de jure naturalis conditionis, & absque meritis, tanquam virtuosior, sapientior, pulchrior, atque præstantior, hanc tamen potius ex meritis & gratia quærere debuisset; sive noluerit quomodolibet aliissubjici: cùm tamen omnis creatura rationalis in dominio constituta, subditorum commodis servire teneatur, & pro obsequiis susceptis vicissitudinem rependere; quemadmodum expressit Christus dum schisma oriretur inter Apostolos, & eis disceptantibus, quis eorum videretur esse major, sic respondit: Quicumque vo-Dei obsequio de subjicere, secundum vires suas singu- Cluerit inter vos major sieri, sit vester minister, & quicunque voluerit inter vos primus esse, erit vester servus. Matt. xx. 26.27. Et verè sic est: neque enim stipendia, honores, servitia Dominis impensa aliud sunt quàm præmia debitæ servitutis in subditorum protectione. Aut ergò hominem non præesse convenit, aut subditorum commodis, & obsequiis servire necesse est. Vides autem quàm multorum servituti conjuncta sit hæc dominatio; juxtà quod Papa Servus servorum, verissima nuncupatione, dicitur. Qui verò aliter dominari vult, non jam Dominus, sed tyrannus vocandus est. Quid est enim tyrannus secundum Aristotelem, niss spreto subditorum commodo, vel auxilio, dominationem propter se, aut propter quæstum invadere. Hoc nempè inter Regem & tyrannum discrimen est, quia tyrannus commodum proprium tantummodò quærit, Rex alienum. ,, Væ igitur Principibus, ,, inquit "Guillielmus Parisiensis, " & væ terræ, quorum tribu-", nalia quæstui deserviunt, ubi Fora non judicialia, sed "venalia lunt! VæCuriæad quam tanquam ad forum "rerum venalium, tanquam ad lupanar, tanquam ad ,, tabernam, tanquàm ad mensam nummulariam solum-"modò fit ingressus! "

Denique tertius additur modus, quo possibile est Luciferum æqualitatem Dei affectasse, in eo quòd se ab inferioribus, latriæ cultu, ut Deum voluit adorari. Nam si hoc postmodum tanto studio ab hominibus extorsit, & extorquere non cessat, ut adoretur sicut Deus; immò ut extollatur super omne quod dicitur Deus; potuit & hoc ab initio concupiscere, ex vehementia insanissimæ elationis suæ; cùm etiam homines utique Aaaaa

mortales, idest, ærumnis subditos, hæc portentuosa. rabies invaferit. Patuit in Nabuchodonofor; in Cofdroë, & communiter in Persarum Principibus. Et verendum est proh dolor! ne in Prælatos quosdam se hujusmodi insaniæ virus insuderit, qui æquo animotolerant se creatores, & eorum subditos suas creaturas ab eisdem appellari. Etenim quo nomine adorabitur potiùs Deus, quàm si Creator nuncuparetur, aut quæ differentia erit ad hominem & ad Deum, si homo alterius creatura nominetur, & quò ampliùs indigneris, hoc illi de se patiuntur facto, qui omnium se servos satentur verbo.

Sed hos jam linquamus, qui bonis monitionibus obsurduerunt: & quæramus quomodò Mifunt, cum similis esset occasio. Responsio palam est, non aliam fuisse stabilitatis suæ causam, quam liberum arbitrium adeò adjutum, quòd necessitatis expers erat, nec objecti passibilis monitionem insequi cogebatur. Idcircò glorificandi sunt; & præcelsis laudibus attollendi Michael, & Angeli ejus, qui potuerunt transgredi & non sunt transgress, facere mala & non secerunt. Qui etiam aliis errantibus, & ad inanem sui præsumptionem inducere suadentibus, tentationibus nequaquam assenserunt; verum exurrexerunt ex adverso, & viam veritatis ostendentes disceptaverunt contrà cos doctissima oratione. Sic enim factum est pralium primum magnum in calo.

#### Nunc, de pralio gymnastico veniam B ad agonisticum.

POSTQUAM abinfani, & pertinaci proposito nulla possunt Luciferum Michaelis monita revocare, fed de peccato in peccatum vasto pondere trahitur, jamque tempus viæ ac meriti ferè dilapsum est; Deus eundem ab æthereo palatio, & cœlestibus nuptiis dejicere statuit. Stabilibus verò digna pro meritis præmia largitus est, eos per hierarchicas dignitates & officia pulcherrime condistinguens. Deinde ad cos conversus; quamdiù, inquit, patientia & bonitate nostra, ô cives, abuti apostatam hunc patiemur? Quousque tumidam ejus tolerabimus elationem? Accingimini, ô cives inclyti, & exurgite velociter ad vindictam. Estote fortes in bello, & in infernum chaos miserum hunc cum suis participibus detrudite; dent poenas suæ ingratitudinis, & læsæ majestatis nostræ; nec ampliùs inveniatur eorum locus in cœlo, in ima dejecti recludantur, qui nisu temerario in summa provehi nequiter

His dictis illicò parent omnes, & Duce ac Signifero Michaele, Archangeli, Angelistabiles, Beati, & fideles, contra Luciferum, & complices suos potenti virtute decertant. Non quidem armatura materiali, sed suz potentize libera applicatione per volitionem efficacem. Tum demum Luciferi superbiam videre erat, quæ in iram, furoremque, & infaniam converfa est, & in odium Dei vehementissimum; sibi quippè sure naturalis conditionis debitam existimabat dominationem, & gloriam quam intuebatur non folum sibi eripi, verumetiam contumeliosissimè, & vilissimè Angelos, quibus se prætulerat, imp mediabiliter dejici. Proptereà Deum, & sibiinvidere, & acceptatorem personarum esse, crudeliter & iniquissime secum agent, furibundus, & insaniens accla- D mabat, aliisque ita persuadere conabatur, quorum plurimos habuit in suam cuntes sententiam, & in Deum fimili iracundia debacchantes, & exardefcentes, qui priùs in parem cum eo superbiam prolapsi sunt. Ob hoc dictus est tertiam stellarum traxisse partem cauda sua; Apoc.xII.4. Michael verò & Angeliejus eos fic furentes, ac fævientes, & infanos rapiunt, deturbant, concutiunt, & brevi momento, per immensos ætheris tractus in ac-

rem hunc caliginosum præcipitant, & obruunt: irreversibiliter equidem; quia à statu viæ, meriti, & pœnitentiæ, ejecti sunt. Hoc enim suit in eis casus, secundùm Damascenum, quod in hominibus morsest. De quo casu dicitur ubi prius; Quomodo cecidisti Lucifer, qui mane oriebaris: Isa. XIV. 12. Et veritas in Evangelio Luc. x. 10. Videbam sathanam sicut sulgur de calo cadentem. Hoc modo in finem tractum est bellum, quod monitionibus incceptum, viribus consummatum est. De quo in themate. Factum est prelium

magnum, &c.

Prætergressa thematis divisione, quæstionibus insuper plurimis ex his quæ dicta funt ortum habentichaël & Angeli ejus utique fortes, pulchri, & sa- A bus, quarum aliquas ex toto supprimam, alias pro pientes, non similiter cum Lucifero in superbiam erecti Collatione reservabo: libet hic de Ecclesiastico schis-Collatione reservabo: libet hîc de Ecclesiastico schismate per modum declararionis inferre quæstionem. Itaque dictum est Angelos schismaticos postquam monitionibus Archangeli Michaelis acquiescere noluerunt, viribus fuisse dejectos, & spiritualiter enecatos. Quæstio est. An similiter in præsenti schismate agendum sit, ut schismatici, & vero Papæ non adhærentes, viribus & bellis compescendi sint, & quia non corriguntur, mortibus exterminandi? Proponit hominum pars una, quòd sic, abaltera contradicitur. Utriusque verò argumenta subnectam, non assertiva, sed tantummodo declaratoria recitative. Igitur pars affirmans bellum contrà schismaticos fore nunc suscipiendum, sic argumentatur. Frustrà Leges sanxerunt de hæreticorum & schismaticorum debellatione, & oppugnatione, si dùm casus intercedit, illæ nequaquam exequuntur, sed dormiunt, & impunitatem malefactoribus linquunt. Malefactores, inquit Lex, non patieris vivere; Exod: xxII. 18. Et quod est maleficium schismaticæ pravitati comparandum, quæ unitatem, optimum in rebus humanis bonum lacerat a rumpit & destruit? Etenim gravitati hujus criminis attestatur leveritas sua punitionis in Dathan & Abiron, quos absorbuit terra viventes in infernum. Cetera quippè vitia uni vel paucis de politia tantum obsunt : schisma totam exturbat communitatem; sive exteriùs corporaliter per vulnera, per mortes, per incendia, per civitatum vastationes; sive interiùs spiritualiter per hæreses & infanda innumeraque animarum discrimina; fecundissimum siquidem est Ecclesiastici schismatis malum, & vel hæresis extitit, dicente Hieronymo, vel non fine nova hærefum conflatione & adinventione perseverat. Caveamusigitur, quæso, ne indulgentia hæc nimia, quam misericordiam appellavimus, nos blando nomine decipiat, ne impunitas hæc & schismaticos in malo firmet, & non schismaticos in errorem traducat, & ctiam in capitum pluralitate perpetuò monstruosam derelinquat. Hæc autem agere, & hominibus parcere in Ecclesiæ, Religionis, ac Fidei detrimentum, non misericordiam credite, sed misericors quædam crudelitas, & pietas est impiissima. Satiùs itaque est aliquos sideles & Catholicos perire temporaliter, quam Fidem Ecclesiamve subverti; si tamen Ecclesiastici & Fideles dicendissunt, qui ab Ecclesiastico capite sejunguntur, nec ab illo vitæ spiritualis influentiam quomodolibet suscipiunt, non vera Sacerdotia, non absolutiones Sacramentorum, non reliquos actus hierarchicos; quin potius tanquam ramus aridus, membrum putridum, tanquam ethnici & publicani insectandi, repudiandi, fugiendique funt.

Cur ita? Palàm est ratio; quia Ecclesiam audire contemnunt : quia contumaci spiritu Ecclesiastici capitis unitatem dividunt: quia ad extremum veritatem sufficienter edoctam non agnoscunt; ita ut non plus excusari valeant à culpa suæ dubietatis, vel incredulitatis ergà verum Papam, & canonicum, quàm Judæi erga verum Messiam Christum. Quare sic? Successor enim Christi est, ejus auctoritate constitutus, quem qui spernit, non eum, sed Christum spernit.

Sed excusat eos vel ignorantia, vel errans conscientia? Minimò equidem. Quæ est ratio? Quoniam affectio perversa errorem illum pepcrit, atque partum nutrit, cujus judicium apertum est, quia veritati totiens edoctæ, & diligenter propalatæ, durissimis animis pertinaciter contradicunt. Insurgendum est igitur viriliter ex adverso contra hos pacis violatores, & bello forti dimicare convenit ut veritas prævaleat. Felix erit mors, quæ pro Fide, & Ecclesia suscipietur. Felix prælium, quod pacem affert; felix demùm vexatio, & omni A voluptate beatior, quam imponit zelus domûs Domini. Itaque si Michael & Angeli ejus non pepercerunt Lucifero, ceterisque sublimibus substantiis schisma concitantibus, quominus in præcipitium mortis æternæ traherentur, si inschismatibus Ecclesiæ prioribus, illi qui bellum suscepere, samosissimi & Christianissimi celebrantur; si postremò apud omnes populos, etiam incredulos, illi gloriosi nominantur, qui seditiosos cives bellis exterminaverunt. Non misericordia est, sed iners impietas, & algidus irregularitatis torpor, par facinus seditionis, non similibus bellorum remediis extirpare. At verò miscrentur illis. Misereamur potiùs Ecclesiæ, Religionis, & Fidei. Compatiamur citiùs membris sanis, quam perniciem contrahant, & ne virus alieni anathematis effundatur in ipsa, catenisque fuæ maledictionis pariter alligentur tandem. Forte exillius quamvis duram, quamvisasperam, & acerbam, fortiter, æquanimiterque tolerabimus. Oculus enim qui scandalizat, Christo imperante, eruendus est, manus projicienda: & Naso ait;

immedicabile vulnus

Ense rescindendum est, ne pars sincera trabatur. Sequitur partis alterius argumentatio. Schismaticos punire Leges præcipiunt ad: schisma tollendum, non ad augendum, ut prætered boni salvi fiant, non ut in communi peste justi cum reprobis obvolvantur. Hæc autem sententia de bello assumendo, quid aliud ait, nisi in unum mortiseræ seditionis discrimen omnes Ecclesiæ partes impellere, nisi sontes cum insontibus, simplices cum doctis communi interitu, immò Italiam, Alemaniam, Angliam, innumerasque Provincias ad Galliam subvertendam, & è contrà, concitare? Nam pars utraque de Capite Ecclesiastico rectam habere credulitatem putat: quòd si in hanc eos adunaveris, schismaticos fore bello submovendos, omnes illicò mutuis occursare certaminibus aspicies, & jam non sub quo capite vivendum sit, sed an omninò vivendum sit, dubitatur. Sanè experienda priùs sunt omnia quàm bellum, cujus eventus varii sunt, & frequenter non tam justitiæ ascribuntur, quam potentiæ. Esto pars justa vincat in corporibus; nihilominus error fixus hærebit in cordibus. Prætereà qui sentit aliter, non satis videtur bellorum calamitates & incommoda cogitasse, vilissimumque habet sanguinem; licet qui, Senccæ testimonio, nunquàm prodigè spargendus est. In bello hæc omnia insunt; eversio civitatum, profanatio facrorum, virginum stupratio, parvulorum in materno sinu strages, devictorum aut miseranda servitus, aut tractatio ignominiosissima, aut crudelissima interfectio: in victoribus autem fuperbiæ & fævitiæ execrabilis impietas, & cetera plurima, quæ cogitatu horrida, dictuque incomprehensibilia tate conservanda, quæ pro salute communi statuta est, in tam certa populorum omnium tanquam multiplicata ruendum esse pericula? Quod enim pro charitate & communi subditorum utilitate institutum est, contrà hoc ipsum militare nemo debet. Quis homo est adeò humanitatis, vel hominis parum habens, adeò durissimorum viscerum, qui non priùs statum suum, quisquis ille sit, perdere, in exilium ire, &, si ita res exigat, æquo animo mortem perpeti mallet, Tomi III. Pars III.

quam ipla contingeré? Finge aliquem tanta dominandi superbia captum, qui non ita præeligat. Nunquid ille jam non solum dominio, sed vita quoque indignus judicabitur, præsertim ubi scandalis subditorum, animarumque suarum periculis, etiam usque ad mortis susceptionem tenetur obviare? Christi verbum est facto firmatum: Pastor bonus animam suam ponit pro ovibus suis. Joan. x. 11. Alioquin, crede sibi, non pastor, non Dominus, sed mercenarius est, & tyrannus plerumque judicandus. Tyrannus verò, ita tyrannus, & nefandissimus, sacrilegusque tyrannus. Nam cùm nihil aliud sit tyrannum esse, secundum Philosophum, quàm dominationem propter se, vel quæstum occupare, in politiæ labefactionem, perniciemque subditorum; tyrannis illa tantum deterior erit; quantò spiritualis politia, quàm alia quævis extat perfectior. Hoc nempè dominationem rectam à tyrannide separat, quia illa invigilat commodis Reipublica; hæc propriis. Sed tacita cogitatione quis forsitan interrogabit: Eritne igitur schismatis hujusmodi perpetua duratio? Nunquid de remedio providebitur? Expertasunt omnia, per quæ illud sedare spes erat; attamen crescit in diès in deterius, altioresque radices agit; unicum restat sacti & belli remedium, quod si non affertur de pacis restauratione actum est. Videndum est, Reverendi Patres, ne sermo iste falsus sit, horrescimus remedii bellorumque austeritatem; pen-setur ingens plagæ spiritualis periculum, & sanationem B omnia. Primum, sicuti tactum est, in omni schismate, ante rationibus elucidari justitia debet, & sic parsadversa consutari, antequam bellis cruentis & viribus impugnetur. Debuit idcircò ab hominibus famosis non suspectis, induci pars contraria per rationes, tùm Juris Canonici, & Civilis, tùm multò ampliùs Juris Divini. Habet enim Theologia tamquàm architectonica, ubi aliæ deficiunt, supplere; ubi errant, corrigere; ubi obscuræ sunt, elucidare; ubi ambiguæ, interpretari. Qua in re manifestè damnabilis est Ecclesiasticorum illorum impudentia, qui hoc in negotio, & ceteris Ecclesiasticum regimen tangentibus, ad eam recurrere non modò renuunt; sed ut inutilem, ac viro honesto, & Ecclesiastico indignam conspuunt, calcant, despiciunt. Amplius, si hoc factum suisse, nec tamen profuisse dicis, restabit inire universales, particulares, vel tractatus, vel conventus Prælatorum, vel Principum sapientium, qui aut determinando, aut suadendo, aut obsecrando, aut inconvenientia enumerando, ad pacem animasient, pacisque vias, & nodos reperissent. Ostendissent inter cetera pium Pastorem, & verum Patrem posse, vel debere consultius juri suo, vel clarissimo cedere, quàm luctuosissimum hoc schisma, & calamitosissimam Ecclesiæ divisionem, ac desolationem perpetuò sustinere. Plerumque enim subditorum infirmitas, ignorantia, vel durities, Prælatum facere quædam obligat, quæ aliàs sub Præcepto non venirent, nec infamiam exindè sibi pareret sic renuncians: sed cum Cœlestino gloriam immortalem, ac præclarissimam adipisceretur; & certe veriorem, diviniorem, & certiorem quam hujusmodi dignitatis collatio, sive retentio conferre valeret; quia hoc vel casuale, vel facile, vel alienum est; illud spontaneum, proprium, difficile, rarifimum; maximæ insuper charitatis, zelique verè paterni, & pastoralis ostensivum; immò & si profunde veritas inspicitur, justitiæ suæ elufunt. Censendum-ne igitur pro unius hominis digni- D cidativum; nisi forte dixerimus, inepte Salomonem judicasse, qui veram Matrem illam esse censuit, & jus ei dedit quæ alteri filium integrum relinquebat, dicens: Date illi infantem vivum, nec dividatur. 3. Reg. 3. 26. Sed occurrent hoc in loco plurimicum subsannatione, & stomachatione dicentes: Ita ergò dominium nemo secure, nemo tranquille, nemo stabiliter obtinebit. Ideò nunquam pro patriæ libertate. & regali Jure bellum suscipitur; quia videlicet ad primos hostilium præliorum, aut violentiarum insultus, dignitas sine bello deserenda est, & hereditas sub alieno relinquenda Domino; quod dicere quid aliud est, quàm ad dominia passim inquietantia, turbantia, & rapientia, homines nequissimos inducere? At verò attendendum est referre plurimum, ubi de temporali ac hereditario Regum Jure quæritur; & ubi de spirituali ministerio, non hereditario, solaque electione validato, disceptatur; ubi etiam materialem gladium potestas exigit, vel spiritualem; ubi denique subditi non ex certa malitia, A sed ex Juris, vel facti ignorantia se dividunt, & sit magis scandalum pusillorum, quam Pharisæorum, datum scilicet magis, quam acceptum. Secus esset, ubi ex evidenti protervaque malitia, absque Juris rationisve colore quodlibet dominium quifquam usurpare, vel ab eo se ipsum abducere moliretur; quemadmodum in schismatibus prioribus contingebat. Nunc autem res sic quibusdam in obscuro latere videtur, ut eo quod facti est utrique con-cesso, maxime Juris periti de eo quod Juris est, quasi ex æquo variantur. Dicit una pars; non fuit metus cadens in constantem virum; & si fuerit, non. mentiri tamen oportebat, sic nec peccare: si mentiri non oportebat, consensus interfuit; si consensus interfait, valida fuit electio; esto tune non valuerit, metu impediente, ratificata tamen extitit per consensum sequentem liberum, signis quamplurimis sponte monstratum, & à tota ferè Ecclesia communi voto susceptum, ac firmatum. Pars altera, ut priùs, non fuisse consensum affirmat, & si fuerit metus, eundem extorquebat. Ob hoc non plùs ad electionem validandam, quàm ad Matrimonium copulandum constat valuisse; quin etiam electionis conditio citrà metum favorabilior est, quam Matrimonii; quia nec per sequentem consensum ratificari potest, nisi tota solennitas, & electionis series iteretur.

Sic ad utrumlibet à diversis varie jactantur sententiæ: & quis nesciat, hanc Doctorum ambiguitatem, & varietatem in excusationem plurimorum operari, ut neque schismatici, neque extrà salutis statum dicendi sint? Ideò nec præliis inquietandi, etiamfi veritas hæc de necessitate salutis credenda reputaretur; vel nunc credenda reponi, super quo ambigunt nonnulli, sufficere dicentes, ut verum Ecclesiæ caput Christus agnoscatur, consiteatur, & colatur, qui est summus Pontisex noster, & zternus, secundum Apostolum, ad Heb. vii. & si æternus, alii non tàm summi Pontifices propriè dicendi sunt quam summi Pontificis ministratores, secundum glossam ibidem. Ecclessa porrò acephala esse non potest, quod fieret, Sede vacante, nisi Christus esset Pontifex noster summus, & æternus. Prætered enim constat, quòd Pontifex summus nemo credendus est de salutis necessitate, vel Fidei, si in electione sua defectus undequaque contigerit: utrùm verò ullum in electionem hujusmodi incidisse desectum Fide tenen-

dum sit? Viderint qui aliter senserint.

Ordinis enim potestatem in ritè ordinatis Sacerdotibus existere, expressius & concordius Fide tenendum conceditur, quàm de potestate Jurisdictionis in Pontificibus. Attamen utrum iste, vel ille potestatem Ordinis obtinet, qualiter ad Fidem spectet, videre perfacile est. Adjiciendum est, quod à pertinaper veritatem fateri, & quando per Ecclesiam, aut aliter in lucem posita fuerit, agnoscere; schismaticum autem, sicut nec hæreticum, absque pertinacia non dicimus. Quo pacto igitur contrà illos qui neque schismatici, neque extrà salutis statum existunt, nec Ecclesiam audire contemnunt, prælium suscipie-tur? Cur effundetur sanguis innoxius illorum, quibus Fidelium Communio non negatur? Principes enim cum Principibus, populi cum po-pulis in Matrimoniis, ceterisque actibus politicis utcunque communicant, quos omnes, fi excommunicatos affirmaveris, in damnationis, & anathematis barathrum totam fermè dejicis Ecclesiam. Quòd si omninò bellum sumi oportet, illos primos invadat, illos consummat, illorum viscera transfigat, qui neque schismatis, neque pertinaciæ habent excusationem. Et qui sunt, inquies? Vis scire? Illi prosectò qui remediare potentes, & debentes, tam miserandæ dissensioni non occurrunt, nec obviant; qui veritatem, ne in apertum omnibus veniat, viis talibus qualibus impedire conantur, quibus nil tam odiosum est, quàm pacis nomen, ipsis etiam barbaris nationibus venerandum. Qui rursus perversissimis exemplis à vera credulitate ceteros avertunt, & perplexo, scrupulosoque dubietatis vinculo conscientias hominum circumligari damnabiliter patiuntur Utinam, si per aliquos tempestas exorta est, in profundum, ut Jonas, demergerentur. ne tota navis voragine deperiret, & juxtà tritum vulgò proverbium, exsorbeat pulmentum qui confecit.

Sed hæc omittentes, dicamus postremò, quòd ubi humanum deest, aut defuisset auxilium, divinum postulandum erat, & per orationes, per jejunia, per Processiones generales, per humilem morum emendationem, remedium à Deo suppliciter impetrandum. Sic egerunt qui dicebant : Chm ignoramus quid agere debeamus, hoc solim habemus residui, ut oculos nofiros ad te dirigamus. 2 Paralip. xx. 12. Et adversantia omnia prime accessioned tia omnia priùs examinanda, tentanda, quærendaque sunt, quam prælium, quod Cicero magis belluinum esse dicit, quam humanum; per quod non justitia elucidaretur, sed augeretur, firmareturque schisma, & gregem innoxium cum noxiis, par crudelitas absumeret, contra Præceptum Christi, quo jubet, dimittendum esse zizaniam, ne triticum similiter evellatur; sed nec plaga ferramentis atrociter secanda est, nifi priùs fomenta suaviora prorsùs inessicacia esse compertum sit. Hoc non egit Michaël, qui Luciserum usque post monitiones, & viæ terminum non deje-

Hoc non egit Carolus Magnus, ceterique Imperatores Christiani, qui non nisi maniseste pertinaces & incorrigibiles debellarunt. Hoc verò Sillam fecisse non negamus, de quo apud Lucanum.

Excessit medicina modum, nimiumque secuta est, Qua morbi duxere manus.

Audistis, Reverendi Patres, ratiocinativam super quæstione proposita declaratoriam controversiam, in qua quid veritatis sit, non meum, sed aliorum sit judicium. Hoc unum pro sententia affirmo, tam diuturnam infelicissimi, infaustissimique schismatis durationem, in maximam redundare Christianorum verecundiam, atque in opprobrium ingens, indelebilemque infamiam corumdem apud Infideles. Et pudeat, obfecro, pudeat quòd Regnum incredulorum, immò & dæmonum indivisum est, & illud Christianorum, nullo remediante, nullo recogitante, nullo opem ferente, scinditur, destruitur, desolatur. Et utinam, ô Michael, qui specialis datus es Ecclesiæ custos, Dux & Rector, utinam tuis aliquando auxiliis, tuifque intercedentibus meritis pacem habeamus, & Eccia vacant partis adversæ quamplurimi, parati sem-D clesia similis sit non Synagogæ sathanæ, sed cœlesti politize. Utinam veritas elucescat, & vincat, utinam conteratur draco ille antiquus, & versipellis in cordibus hominum, cum sua dominandi libidine; quatenus in ipsis regnet ille qui vasa sua olim deripuit, & violenta voluntate dejecit, Dominus noster Jesus Christus, qui est benedictus in secula seculorum.

#### COLLATIO.

D E

## ANGELIS.

Ad cosdem Codd. MSS.

FACTUM est, &c. Apoc. x11.7. Draconi, quem Propheta factum esse ait, Ps.c111.26. ad illudendum ei, tunc illudimus, cum versutias ejus, machinamentaque,& prælia subdola, per virtutem declinamus. Hoc autem ut nunc, & olim fiat, implorandum est illius auxilium, pro qua ad eum comminatus est Dominus, dicens: Et ipsa conteret caput tuum: Gen. 111. 15. contrivit enim, quia nulli unquam peccato subjacuit, nec originali quidem; alioquin caput draconis, initium videlicet peccati, nequaquam contrivisset, quin potius serpens se Virginis caput priùs attrivisse & conculcasse gloriari potuisset, comminantique Domino, quòd Maria contereret caput suum, procaci mordacitate respondere valuisset, & ego conteram priùs suum. Quòd à vestra credulitate procul absit, quatenus de ea piè sentientes, piam, & nostris precibus exorabilem mereamur: cui pro gratia Spiritus sancti impetranda B præsentemus Ave Angelicum, dicentes: Ave Ma-

ria, gratia plena, &c. FACTUM est prelium, &c. Apoc. XII.7. Postpugnam Angelorum duplicem factam in cœlo empyreo, dicere pollicitus sum de eorum pugna, atque repugnantia in cœlo aëreo, vel Ecclesiastico. Et hæc ab Angelis bonis contra malos exercetur, ipsis circa homines jugiter in opposita nitentibus: mali impugnant, tum falsis seductionibus in cognitiva, tum vio-lentis cruciatibus in executiva. Beati è contra juvamen præstant in bonorum, vel verorum suasione, ne erret cognitiva; & in violentiarum repulsione, ne executiva perturbetur. Et in duplicis hujus puncti elucidatione speculativa magis quam morali, stabit Collatio; stilus quoque declarationis mutabitur in temperatum & æquale loquendi genus, ut & materia intelligatur faciliùs, & pronunciationis difficultas evitetur: nec metaphoricis (ut fieri posset) translationibus multum utar, prælium scilicet spirituale, verbis prælio materiali congruentibus explicando, quia & prolixior essem, & longè obscurior. Scire igitur primum convenit hanc fuisse Creatoris nostri piam ergà homines sollicitudi-C nem, ut Angelos corum Doctores, instructoresque institueret, dans unicuique ab initio nativitatis, etiam in utero, secundùm Bonaventuram, Angelum sui custodem. Præficiens insuper singulis Regnis, ac Provinciis, certos Angelos, ut Michaëlem olim populo Judaïco, post hæc populo Christiano deputavit. Sic enim congruebat, ut per superiora, & spiritualia, ministrarentur inferiora, non solum rationalia, quin etiam ratione carentia: quod Plato concessit, & Gregorius docet 4. Moralium. In hunc mundum visibilem, inquit, nihil nisi per creaturam invisibilem disponi potest. Quod figuraliter prætendebat somniata illa Jacob scala, Genef. 38. Ad homines verò specialior cura est, quos & docent, & instruunt, sicut in omni tempore exemplis pluribus apparuit. Tempore Legis naturæ, Abraham & Loth, de subversione Pentapolis peccatricis revelationem per eos acceperunt. Lex scripta secundum beatum Stephanum, Act. 7. in Angelorum D dispositione accepta est. Ex quo videri posset, quod Deus à Moyse non intuitive tunc visus est, sed Angelus in subjecta creatura personam Dei repræsentans. Hæc tenet Bonaventura in secundo. Demum, tempore Legis gratiæ, habemus de instructione beati Joannis in Apocalypsi multis capitulis. Potest autem hujusmodi eruditio tripliciter fieri: Uno modo, ex parte phantasiæ

interioris: Secundo modo, ex parte sensus exterioris; Tertio, ex parte virtutis intellectivæ superioris. Quoad primum modum, commovere interius phantasiam possunt Angeli, quatenus acuetur intellectus ad ea debitè, & ordinatè cogitanda, & rememoranda, per quæ vel devotio augeatur, vel Fides, vel prudentia. Quomodò enim fit in somno multiplex apparentia ad phantasmatum radiationem, & delationem, per fumos à stomacho evaporatos, ascendentes, descendentesque; non minus Angelis est facultas per fumigationes talis modi, vel aliter per seipsas, phantasiam commovere: Ad quem modum reducibiles funt omnes propheticæ revelationes in somnis sactæ, illæ præsertim quæ sub involucro imaginum corporalium docebantur. Hoc modo in somnis doceri potuit Joseph fugere in Ægyptum: Pilati uxor multa pati per dæmones, ad impediendam Christi mortem, secundum Rabanum. Sic Pharaoni per boum imagines: sic ipsi Nabuchodonosori per statuæ effigiem suturorum prænunciabatur eventus. Quod si noverit quis inter hæć fomnia & alia discernere, posset utique secundum ea prophetare, sicut & Joseph secisse legimus, & Danielem. Hoc modo dici potest somnia illa evenisse, de quibus Valerius: Libro 1. cap. ulti. plurima meminit. Potest verò & de die vigilando, tam vehemens esse, & tam fixa talis phantasiatio, ut homo videre realiter ad extrà putet id quod intrà præsentatur: & hoc plerumque fieri potest arte dæmonum, etsi quantum permiserit omnipotens. Ad quod reducitur radix una principalis magicæ artis, per quam fic hominibus illuditur, ut videre putent aliquando aciem armatam cum equorum multitudine, ut de Hellequinis famosa est apud vulgares opinio: aliquando tubarum clangores, aut mimorum gesticulationes, ut de quodam refert in Epistolis Horatius audisse: nunc aspicere choreas dominarum formosissimarum, quas satales vo-cant: nunc regales apparatus cernere, & ita de apparentiis talibus, quas etiam in somno sentire contingit. Hæc causa est, cur imperitæ virgines, quas assu-munt magici, aspicientes ensem lucidum, vel tersum speculum, vel ungues, putant propter hujusmodi phantasiam interiorem, se in ense, vel speculo, vel ungue, videre imagines talis latronis, aut rerum ablatarum; alioquin ab omnibus præsentibus similiter viderentur. Sic & de speciebus vocum, odorum, aut tangibilium contingere potest, ut per cas homo vigilans se audire, olfacere, vel tangere credat ea quæ extrà neque olfacit, neque tangit, neque audit, & quòd tanquam ad veram objecti præsentiam doleat. Secundum hoc assignari potest radix una magicae artis de cruciatibus qui per invultuationes, aut vota, scilicet per imagines cereas, vel aliàs inferri perhibentur. Reducibiles ad hoc funt Vatum pythonicorum & gentilium divinationes, quas non nisi furentes, & mente alienati recipiebant: cujus furize causa esse potuit fortis, vehemens, & inordinata phantasiæ commotio, atque turbatio. Hoc patet sexto Eneidos, de Sibylla: in Statis Achilleide, de Chalchante: in Lucano, de preliss, pluribus libris: in sacris literis, de Balaam, Num. 24. Hoc modo salvari possent mutationes sociorum Vlysfis, & fimiles, de quibus Historiographi & Auctores famosissimi, sicut deducit Braduard. 1. parte cap. 1. parte 3. ex Boëtio, Plinio, Solino, Varrone, Augustino, Hieronymo, & ceteris. Dicerentur enim talia non secundum veritatem facta fuisse, sed dumtaxat apparenter modo dicto: quanquàm non ignorem, alios salvandi modos ab Augustino aliisque positos. Potuit subinde per Angelos, sive bonos, sive malos, Nabuchodonosori talis illusio contingere, ut se bovem putaret, & instar bovis per campestria errans, herbis vesceretur: quemadmodum inventisunt, qui se gallos putarent, alii murilegos, alii lupos. Fuit & qui mortuum se crederet, nec ad comedendum potuit induci, quousque alter mortuum se singens, coram eo cibum Aaaaa 3

sumpsit. Nec contradico, hac aut similia per communem naturalium causarum vim & esficaciam, & cerebri, & phantasmatum turbationem, & melancholicis & maniacis posse contingere; qua super re pleni sunt Metaphysicorum Libri, & super hoc Magiîter Nicolaus Oresme plurima disseruit. Sed quin dæmonum malitia plerumque se immisceat, aut hoc ope- A retur, nullo pacto negari potest, salva Fidei integritate, & rationis naturalis probabilitate. Imò hoc negare, non aliter delirare est, quam si quis ægritudinem neget, per venenum, aut excessivum calorem fieri, quæ per ciborum indigestionem potest evenire: possibilis enim uterque modus est. Secundum prædicta, dæmones cognitivam nostram impedire, turbareque possunt, & ad turpia, obscena, & illecebrosa cogitanda traducere, & sic in illis phantasiam sistere, ac figere, ut de aliis aut parum, aut nihil recogitet, ut in amore hereo manifestum est. Bonis verò ad opposita peragenda longè major inest virtus, & efficacior bonitas; quinctiam motus corporeos posiunt ad tranquillitatem reducere, ut spirituum commotionem, & ebullitionem circa cor, quæ iræ causa est, sedare, & medullarum, sanguinis, lumborumque calefactionem, quæ luxuriæ incentivum & pabulum dat, refrigerare: proderit autem hoc plurimum, quia rectius exindè judicium de agendis habebitur. Corpoincredibilis (fi non experta foret) fequitur judiciorum circa agenda varietas: neque enim eadem judicamus jejuni & faturati, ebrii & fobrii, vigiles & fomnolenti, irati & mites, algentes & calidi: quod in Rhetorica Aristoteles non siluit. Et in hoc assignari unus potuisset modus, per quem inducimur ad recta distortave dictamina. Cognitiva namque potentia, non solum de vero judicat, verumetiam de bono; aliud autem esse bonum judicatur, secundum conformitatem ad appetitum, qui si distortus, corruptusque est, non mirum, distorta, corruptaque sequi judicia. Et hæcest ratiocur à passionibus practica judicia vitiantur, & corrumpuntur magis quam speculativa; quia in illis & veritas, & bonitas, in istis de per se sola veritas inquiri-

Per hoc solvitur quæstio; quomodò dæmonum superiores non infipientiores funt, cum fint deteriores in malitia, per quam mens excæcatur? Sunt enim in speculationibus, & in pravis operationibus exercendis folertiores, acutiores & ingeniosores, quemadmodum avari circà extorsiones pecuniarum, & opum coacervationem. In judiciis autem practicis, & moralibus exequendis maximè erronei sunt, insipientissimi, hebetatissimi, obtusissimi, dicentes bonum malum, & malum bonum, ponentes tenebras lucem, & lucem tenebras. Isaïæ. v. 20. Hinc est quòd dominatio corum, verè tyrannica est, & corrupta, quia pejores, & propriè insipientiores dominantur. Utinam simile non esset in Ecclesia sancta Dei, ut non præsiderent qui sapientes sunt ut male agant, bene autem fascere nescierunt, licut de Gregorio.

Secundus modus nostram juvandi cognitivam per bonos, & disturbandi per malos, est per immutationem sensus exterioris. Et hæc, vel ab intrinieco, vei ab extrinseco: ab intrinseco siquidem, ut naturaliter etiam provenit per humores in oculorum tunicis inclusos, quòd in aere nigri quidem globuli, vel rubei, p menter consulit, & hortatur. Loquuntur vel lucidi, volitantes appareant: fit insuper ut res parva per certam applicationem multum grandis judicetur: item quod remissus sonus, intensissimus; & res una, duæ videatur; & sic de pluribus. Perturbato enim, aut variato sentiendi principio, judicium sensus communis, plurimum, & quali incredibiliter variari necesse est; quemadmodùm modicus in principiis error; in conclusionibus est maximus. Fit & variatio ab extrinseco, propter diversam objectorum exteriorum appli-

cationem, in ordine, in statu, in transportandi agilitate, ut histrionum mos est. Naturaliter quippe agunt speculum per certas speculorum situationes, ut in aëre imago videatur quæcumque illis speculis latentibus objecta est, sive hominis, sive galli, sive dæmonis. Nec negat Guillielmus Parisiensis, & Bonaventura fieri naturaliter, ut festucæ omnes unius aulæ, vel cameræ, serpentes appareant; innumeraque talia sunt, per quæ potest magica naturalis exerceri: ad quæ omnia similiter, aut mirabiliùs agenda valet Angelorum virtus, quos naturæ secretas vires cognoscere limpidiùs constat, & applicare posse velociùs. Nonnunquàm verò sic visiva virtus, vel objectorum exteriorum radiatio suspenditur per Angelos, ut homo præsentata oculis non aspiciat: patuit in illis qui in domum Loth irruere, & in aliis qui Elisæum perimere cupiebant, qui acrissa percussi sunt ab Angelis. Sic forte evenit cum Jesus transiens per medium Judæorum ibat. Luc. IV. 30. Sed & Angelico ministerio factum fuisse Scriptura commemorat, quod tres in fornace pueros flamma non exureret.

Instruunt rursus Angeli ab intrinseco, per sonoras voces sensibiliter in aëre prolatas, & hoc vel in alieno corpore, vel in assumpto. In alieno, sicut Angelus edocuit Balaam per vocem asinæ ab ipso formatam: sic & per rationalem linguam ipsius Caiphæ, videtur ralibus enim motibus, & dispositionibus diversificatis, B Angelus illam edidisse Prophetiam; Expedit vobis ne unus, &c. Joan. x1. 50. Unde & Balaam, Angelo cogente, maledictionem in benedictionem commutavit. Quo circà morale dogma colligitur, homines quandoque in deliberationibus, vel electionibus, moveri specialiter ab Angelo, ut dicant non quod volebant, scd quod Angelus Deo, jubente, dictaverit. Sic pucri vox, Ambrosium; & lectoris lectio, Martinum in Episcopatum sublimaverunt; & pueri Danielis verbum Susannam liberavit. Ceterum probabile est Angelico factum fuisse ministerio, quòd Apostolorum linguæ omnium genera idiomatum resonarent, ut ad literam verum sit illud Christi: Non enim vos estis qui loquimini, sed Spiritus Patris vestri, qui loquitur in vobis. Matt. x. 20. Spiritus, inquam, divinus princi-

paliter; Angelicus verò ministerialiter.

Ex quo aliud dogma fumitur, valere plurimum Prædicatoribus vitæ sanctitatem, ut & efficaciùs moveant, & fructuosiùs edoceant. Aliquando autem voces hujusmodi in assumpto corpore fiunt: patuit in Raphaële Angelo, qui pluries cum multis in homigulosi circà ciborum delicatorum exquisitionem, & Cnis effigie loquebatur; nec alios decepisse ob hoc dicendus est plùs, quam figurative, aut parabolice loquens, quia omnia quæ faciebat, & monstrabat exteriùs, aliquorum figura erant, quæ interiùs agebantur: sunt quippe in factis sicut in dictis, parabolicæ, metaphoricæ, ac figurales. Et hæc est ratio, atque radix, cur stratagemata in bellis licita sunt, & non mendacia, sicut Luc. 24. de Christo legimus, quòd finxit se longius ire, & quod nunc in hortulani, nunc in peregrini specie monstratus est. Hac virtute formativa vocum utuntur dæmones ad hominum seductionem. Loquuntur itaque per simulacra aurea, argentea, lapidea, vel terrea, ut in illo capite quod regnante Saturno componinarratur. L'oquuntur & per energumenos, ita ut piurimæ voces in codem iimui nomine nonnunquam auditæ sint. Patet in Legendis Sanctorum, quibus studere Guillielmus Parisiensis vehein assumptis corporibus, sive illa sint ex aere spissato faciliter collocabili, ut in nubibus ostenditur, sicut dicunt Bonaventura, & Durandus, quamquam Guillielmus Parisiensis improbet; sive corpora illa cadavera fint recentia, à putrefactione, fœtore, & decoloratione per eos cultodita. Ad prædicta reducitur illa magicæ pars, quæ augurium proprio nomine dicitur, cujus exercitium est, per garritus avium. Reducitur etiam divinatio de futuris per omina, de quibus in Valerio. c. 4. primi Libri exempla multa sunt: etenim omen, secundum eum, non fortuite, sed divina

providentia constare creditur.

Tertius modus nostram instruendi potentiam cognitivam, est ex parte virtutis intellectivæ superioris: quemadmodum Avicenna. 9. Metaph. Guillielmus Parisiensis, Linconiensis, Oresme, & aliorum plurimi posuerunt. Animamitaque, secundum eos, possibile est ab omnibus corporalibus, vel passionibus sic abstrahi, ut videat, non per inspectionem phantasmatum, sed per irradiationem, & quamdam spiritualem locutionem substantiarum separatarum; & hanc A dicunt esse causam naturalem sublimium Prophetiarum fine obscuritate, & involucro apparentium. Etenim, ficut manè dicebatur, cum Angelis suis tanquam Liber lucidissima inscriptionis, si fuerit objectus anima non impeditæ, nec peccatis absorptæ, & depressæ, corporalibus quoque nexibus non nimis aftrictæ, legere poterit illud quod in Libro hoc sibi fuerit præsentatum, & hæc in raptibus & extasibus fiunt. Præterea non negant ipsos dæmones hoc posse, sicut in phreneticis qui-busdam, & mente alienatis patere dicunt, qui secretisfima aliorum peccata fic exprobrant, & revelant, quafi in Libro ea perlegerint. Unam quippè mulierem se talem vidisse Guillielmus Parisiensis testis est. Dùm hæc accidunt, fit, secundum eos, quædam intimitas spiritus, sive boni, five mali ad animam, qua hominis cor intrare dicitur, ut de Juda proditore dicit Evangelica veritas, Jean. B XIII. 26. quòd intravit diabolus in cor ejus. Et quidam Sanctorum Prophetarum ait: Dixit, inquit, Angelus, qui in me loquebatur &c. Zach. 1.9. Hæc quamquam ita essent; nullatenus tamen ipsi dæmones, vel Angeli, animabus illabi posse conceduntur: quoniam illabi animæ, est substantialiter illicò existere, dominanter eam possidendo, & causaliter quoad omnes actus regulando, vel regendo, ita ut ex ordine causali, & habitudine ad animam, habeat illabens eam vertere ad quemcumque actum voluerit; hoc autem solius Dei proprium est.

Ampliùs verò quidam fic dicentes differentiam affignant inter assistentiam dæmonis, & Angeli boni. Dæmones in principio transfigurantes se in Angelum lucis, malitiam suam obtegunt, & consolationem, & placiditatem quandam animabus ingerunt; sed tandem eas relinquunt desolatas, & præ contrarietate, ac inimicitia sua stupefactas, ita ut horror quidam,& deformis turbatio in facie, & oculis perpetuò remaneat. E contrariò Angeli boni, quendam ab initio horrorem ingerunt, non abomi-C nationis, sed vehementis admirationis, reverentiæ, & stuporis, dùm infrà limites fuæ parvitatis animæ quodammodò resiliunt, & contrahuntur; in fine autem consolatas eas linquunt, ac mira suavitate, & placiditate resectas, adeò ut eas quadam naturali amicabilitate ad se trahant, & fiat extass sive raptus, & quædam corporis derelictio.

Per hunc tertium modum salvarent isti fortassis non solùm Prophetias propriè dictas, verùm etiam instinctus quosdam Prophetiæ satis vicinos, qui per sensum naturæ induntur sive indicantur: ut quòd mulier aliquando amicum suum per duo milliaria distantem præsentiat, & quòd in camera nequeat sic occultari, quin cognoscat: quòd altera mulier ad præsentiam mariti non visi, nec auditi, caduco morbo statim decidat: quòd cæcus miles à nativitate, in Deos loqui prohibuit, & se per eos nunciari: Luc. 4. bellis enses adversariorum, & ictus cautè evadat, fimilia multa, qualia contigisse refert Guillielmus Parisiensis in suo De Universo, & aliorum plurimi. Quis etiam non videat mirabiles animalium, & quasi sapientiales industrias, immò & propheticos quosdam instin-Etus in canibus venaticis, hirundinibus, formicis, araneis, vulpibus, fimeis, ex apibus. De quibusdam apibus quarto Georgicorum Virgilius, postquam elegentissimo carmine earum industrias descripsisset, ait:

His equidem signis, atque hac exempla secuti, Esse apibus partem divina mentis & baustus, Æthereos dixere.

Et ad hoc induceretur illud Philosophi x11. Metaph. quòd natura agit tanquàm rememorata ab intelligentia, vel agente infallibili. Cui confonat illud quod à Gregorio, 4. Moral. allegatum ost. Hunc verò tertium modum, cum sua imaginatione tota, si de potentia naturali, & non miraculosa intelligatur, negat Doctor subtilis 2. & 4. Sent. Dicit enim in ista vita præsenti generaliter esse veram illam Aristotelis propositionem : Necesse est quemcunque intelligentem phantasmata speculari: sic quod anima abfque miraculo speciali, non nisi per conversionem ipsius super phantasmata, & non per conversionem ad lumina superiora, suam formare potest intellectionem. Undè 4. Sent. Dist. 47. dicit Avicennam hunc modum confinxisse ob reverentiam Mahometi, qui epilepticus erat, & eo tunc Angelos loquentes audire mendaciter confingebat. Si, inquit, iste modus cognoscendi daretur, tunc quanto somnus profundior, tantò hujusmodi revelatio crebrior existeret, in epilepticis etiam omnibus evenire videremus, qua falsa sum. Quoniam autem miraculose prædicta ab Angelis bonis fieri possibile sit, neminem qui Scripturas legerit, ambigere suspicor; prævident enim rerum eventus, & naturales, & plerumque miraculosos, tamper naturalem habituum scientialium infusionem, quam per cognitionem in genere proprio, à rebus intuitive objectis fulceptam; quamquàm huic ultimo Guillielmus Parisiensis, & aliorum multi non assentiant, dicentes, Angelos tantummodò per conversionem ad Deum, vel superiora, cognitionem accipere, sicut de intelligentiis. 12. Metaph. Aristoteles & ejus Commentator tenere videntur.

Quòd & hoc falsum esse, deducit Scotus in 2. & 4. quia substantiæ istæ suis naturalibus derelictæ, non minus res naturales eis objectas conoscere possent, quam bruta, vel homines, quinimmò multo limpidiùs, faciliùs, atque perfectius illas intuentur per intellectum, quam nos facere positimus per sensum simul & intellectum, ut deducit Durand. 2. Sent. & Ockam similiter, in materia hac de cognitione Angelorum & de animabus separatis. Hoc idem sentit Scotus. 4. Senten. ubi priùs. Quomodò autem verum sit illud Augustini, quod corpus non agit in spiritum, exponit Ockam similiter in secundo.

Hæc cùm ita se habeant, possibile, & rationabile est Deum statuere, ut ab Angelis beatis sancti homines ac Prophetæ quandoque divinitùs, interna locutione, intellectualiter instruentur, ut Maria, & Joannes Evangelista, & Baptista, virgines: & econtrà forsan nonnulli hominum nequissimorum sic à dæmonibus possidentur, sicut de Antichristo dici potest, quem aliqui dæmonem incarnatum fore probabiliter, aut possibiliter existimant, quod apparentissime trahitur ex itinerario Clementis, ex verbis Petri de Simone mago, & hujus possibilitatem tenet Augustinus.

Audivimus igitur, Reverendi Patres, qualiter circà cognitivam hominum potentiam præliantur Angeli boni contrà reprobos, similibus armis, sive modis, contrariis tamen finibus, ut instruant boni, mali ut seducant; quàmvis enim vera quædam aliquando pronunciant, hoc fit ut fallant licentius. Proptered Christus Marc I multa enim miscent vero falsa ambigua amphibologica, & perplexa, quod in oraculis Pythii Apollinis, ait contigisse Cicero, ut est illud:

Credo te Æacida Romanos vincere posse. Hominum ideire per eos seire secreta volentium, hie eventus est, miserabiliter decipi; justissimè equidem, quia hosti se fallacissimo, & patri totius mendacii commiserunt, & ipsi qui anathematizatus est communicaverunt, eidem per extrinseca signa, ut characteres, & verba, sacrificantes; ad hoc enim inducuntur, relinquentes omnipotentissimum, misericordissimum, & veracissimum Deum, quasi minus juvare possit & velit, quam demones: quasi præterea non sapientiores sint Angeli sancti, & ad hominum instructionem proniores, instructionem loquor, non curiosam, atque sacrilegam; sed salutarem, & de rebus ad vir-

tutes, felicitatemque spectantibus.

Offertur circà prædicta quæstio non parum difficilis, & rarò à Doctoribus satis explicata, & est: qualiter divinationem, & doctrinam quæ fit per dæmones, ab illa quæ per Angelos sanctos mi- A nistratur, distinguere poterimus: hoc est quar re, qualiter veram per Angelos Prophetiam à divinatione per dæmones distinguemus? Nec putare oportet, hanc quæstionem novam esse. Movetur enim Deut. xviii. 21. Quad si, inquit Moyles, tacita cogitatione responderis; quomodo possum intelligere verbum, quod locutus non est Dominus. Sequitur responsio. Hoc habebis signum, quod in nomine Domini Propheta ille pradixerit, & non evenerit, hoc Dominus locutus non est, sed per tumorem animi sui Propheta confinxit. v. 22. Istud verò nequaquam videtur satissacere, nam & sutura quædam sicut per divinationes dæmonum prædicta sunt, eveniunt, quod conceditur Deut. xIII. & prophetica denunciatio quandoque caret eventu: patuit in Jona, respectu Ninivitarum, & in Isaia, respectu Ezechiæ. Isa. xxxvIII. Et redderetur quæstio longè difficilior, si consideremus quasdam revelationes divinas prima facie dictamini divino ac naturali contraire, ut quod Abra-B stendere prælium Michaelis, & Angelorum ejus conham proprium filium innocentem immolaret; quòd Ozee Propheta faceret filios fornicationum, & quædam similia, ad quæ dæmones solent idololatras allicere, & illa ab eis per divinationes suas fallaces extorquere.

Pro cujus dissolutione quatuor assigno verarum Prophetiarum conditiones, quæ non ita dæmoniacis pronunciationibus conveniunt. Prima. Nullus Angelorum sanctorum, sive Prophetarum, esse quicquam futurum prænunciant, quin veraciter futurum sit in sensu quem ipsi, vel Spiritus sanctus intendebant: sic non est responsum dæmonum, quia & fallunt, & falluntur. Et hæc conditio habetur ubi priùs Deut. xvIII. non tamen sufficit, ideò ponitur, quia ita dicerent alii. Secunda conditio. Si idipsum quod Angelus, vel Propheta prædixit, non eo modo quo vocaliter prætendebatur eveniat, super hoc priùs à Spiritu sancto revelationem accipiet de Prophetia, aut revelatione sic vel sic intelligenda conditio-naliter, mystice, vel literaliter. Patuit in Jona & Eorum insuper providentia nonnunquam cibus appli-Isaia, de quibus fiebat argumentum, ob hoc perimi non debuerunt, secundum Legem divinam Deut. XIII. Hanc differentiam, vel conditionem assignat Dominus Antissiodorus in primo Summa, in materia De Prophetiis, & De Lyra. Tertia condito. Nihil bonis moribus, aut sinceræ Fidei contrarium Angeli sancti, vel Prophetæ veri prædicant, aut præcipiunt; neque enim immolatio Isaac, Deo jubente ac dispensante, fuisset illicita. Hæc conditio habetur. Deut.xIII. 1.2. 3. Si surrexerit in medio tui Propheta, aut qui somnium vidisse se dicat, & pradixerit signum atque portenp tum, & evenerit quod locutus est, & dixerit tibi; eamus, & sequamur deos alienos quos ignoras, & serviamus eis; Non audies verba Propheta illius aut somniatoris, quia tentat vos Dominus Deus vester; ut palam siat utrum diligatis eum, an non, in tota anima vestra. Quarta conditio est. Revelatio Angelica, sive prophetidivina interveniret jussio, sive dispensatio; aliter cir-cunstantionata est, aut este debet, quod de ea reve-lationem accipienti dubitare non liceat; tunc enim maxime locum habet illud. Probate spiritus si ex Deo funt. 1. Joan. IV. 1. sicut beatum Martinum, & aliorum plurimos secisse legimus. Et in hoc casu debet homo habere distinctionem spirituum, ut dicit Holket in 3. vel facere quod in se est, oran-do, & se disponendo, & sic non permittet illum veritatis Deus in perniciosum errorem prolabis

sed vel à credulitate eundem absolvet, vel assensum revelationis causabit in eodem immediate, vel mediatè, quemadmodùm fecisse in Abraham Genesis decursus monstrat. Ex quo infero, omnia miracula, omnes revelationes habendas esse suspectas, nec credendas facilè, ubi vel credendis, vel bonis moribus obviare videntnr. Proptereà in Sancti canonizatione mores & doctrina non minus spectandi sunt, simmò magis quàm Prophetiæ, vel miracula.

Consequenter ostendi posset ex his necessitas Theologorum in facris litteris eruditorum; Prælatorum verò eos spernentium damnatio, error, & vehemens contrà cos de infidelitate suspicio. Ex his rursus colligi posset, quod miracula, vel revelationes valere possunt, aut non valere, ad declarandum aliquem in Papatu jus habere; sed hæc teti-

gisse suffecerit.

Plurima adhuc de modo & possibilitate nostræ informationis per angelicum ministerium dicenda erant: at verò ne prolixitati nimis indulgeam, primæ & principali nostræ Collationis parti finem statuo, in qua visum utcunque est de pugna Angelorum beatorum contra malos, in hoc quod hi instruere, isti seducere homines enituntur, & fit pralium magnum in ca-

lo, in quo Michael & Angeli ejus &c.

Altera nostræ Collationis pars principalis erat, otra draconem, in hoc quod alii violenter homines torquent; & executivas corporis vires impediunt; per alios verò juvantur, atque roborantur. Quòd enim se ita res habeat, & Scripturæ testes sunt, & experientiæ innumerabiles, modi quoque scitu faciles funt. Potest itaque dæmon, si & quantum prohihibitus non fuerit, homines in vegetativa, nutritiva, generativa, & motiva, per corporum alterationem sic indisponere, ut vel ægrotet, vel generare nequeat, aut moveri. Bonis verò opposita agere tantò facilius est, quantò & prudentiores sunt in diversimoda rerum naturalium applicatione, & divino adjutorio pleniores. Juvant quippè vires nostras corporales, & motivas tripliciter. Aliquando intrà corpus, aliquando circà corpus, aliquando extrà corpus. Intrà corpus opem ferunt cooperando nutritivæ, vel motivæ, in suis operationibus; & ut medicæ artis peritissimi, catur, sive per seipsos quasi insensibiliter, sicut fortasse Moysi factum est, qui jejunavit quadraginta diebus, & quadraginta noctibus, & mulieri illi quæ per triennium sine cibo & potu vitam duxit, sive per aves, ferasque voracissimas, cujusmodi sunt lupi & corvi. Nam lupa Remum & Romulum, corvus Eremitam Antonium nutriverunt, ubi constat præter naturam horum animalium talia esse ministrata. Arcent insuper dæmones, ne corpus opprimant, vel suffocent, vel torqueant, vel quod aliquando facere occulto Dei judicio permittuntur, vel ad humilitatem, sicut de quodam in Vitis Patrum legitur. Et de Paulo habemus, quòd ipsum Angelus sathanæ collaphizavit. 2. Cor. x11.7. &c. Vel hoc fit ad punitionem, quemadmodum illis contingit, qui sordidissimis libidinibus carnis, & in naturalibus abusionibus ejus nimis immersi sunt. Hæc notant glossæ super illud: Luc. vii. & Marc. xvi. ca, super aliquo quod bonis moribus obviaret, nisi D Maria Magdalena, de qua ejecerat septem dæmonia. Sic & excommunicati in Ecclesia primitiva dæmonis potestati subdebantur: habetur, & notatur. 1. Cor. v. Ceterum provident Angeli, ne dæmones prolem impediant, vel hominibus sic illudant, & incubi fiant, & subcubi. Super quo apertissimum est in Legenda Sancti Bernardi exemplum, & in Britonum Historia de Merlino. Utrum verò patres dicendi sint dæmones puerorum exinde genitorum? Dicit Bonaventura in 2. quòd non; sed illorum à quibus semina susceperunt. Moraliter attamen notandum est,

quòd Angeli non semper corporis incolumitatem præstant; sed illud in infirmitatem quandoque aut resolvunt, aut resolvi patiuntur, ad eruditionem, ut adversitas reddat intelligentiam quam prosperitas furata erat, & illam dejiciendo sublevet, quam hæc elevando subjecisset. Quem enim diligit Deus, corripit, & quasi Pater in silio complacet illi. Prov. 111. 12. & est haud dubium correctio præsens ex dono Dei maximo, & miseratione copiosissima: nam satius est per tempestatem ad portum rejici, quàm tranquilla navigatione inter medios fluctus tandem absorberi; irato quoque Deo mali prosperantur, qui præsenti prosperitate lætantes, æternis deputantur suppliciis, quasi fures incorrigibiles, qui non verberibus corrigendi, monendique sunt; sed mortibus, & crucibus exterminandi relinquuntur. Sensit hanc misericordissimam Dei virgam, ut piè æstimo, illustrissimus Rex noster, ad suam (ita enim spero) & nostram utilitatem. Sensit & cam egregius, & beatus Doctor Hieronymus, cujus hodie Vigilia festivatur, qui dormiens raptus, severè interrogatus est & verberibus cæsus, quia Ciceronis Libros, divinis omissis, attente nimis lectitabat, sicut scribit in quadam Epistola. Nolo tamen exemplum istud ad hoc traducatis, ut abjiciendos prorsus æstimetis insidelium Libros, velut quidam salsè argumentari satagunt. Alioquin & ipse postmodum Hieronymus, & Augustinus, & Bernardus, & ut al-B tiùs repetam, Paulus, Cyprianus, Origenes, immò (ut generaliùs extendam) omnes philosophantes, omnes Legistæ, omnes Artistæ culpabiliter erraverunt, quod dicere, intolerabilis est temeritas. Cùm enim omne verum à quocunque dicatur, à spiritu Sancto sit; assercre quòd neque Rhetoricorum, neque Philosophorum, neque Poetarum dictis studere, neque, ubi res exigit, in Sermonibus, & exhortationibus allegare liceat, falsum est, ne dicam temerarium, Sanctorum insuper laudibus contrarium. Sanctos nomino, qui dicta sua totque Libros suos, cum tanta eloquii venustate, & profunditate sententiarum, absque Gentilium litteris componere neque voluerunt, neque fortassis potuerunt. Quis prohibet, 'ne Senecæ Mores, ne Tulli Paradoxa, Officia, Senectutem, Amicitiam, Hortensium; ne Boëtii Conso-& Philosophia cum Theologia, & sacris Litteris admitti, vel misceri: quòd & Paulus, Augustinus, Hieronymus, ceterique maximorum fecerunt, & adhuc faciunt. Modus attamen habendus est (fateor) ut illæ scientiæ non dominæ, sed ancillæ, ministræque sint; sic quòd Theologiæ præcipuus honor, summa autoritas, & frequentius studium à Theologis semper impendatur: & hoc non satis sobriè beatus Hieronymus, ipso teste, tunc cùm verberatus est observabat, quia præ affectione ad Tullium sibi desipiebant divinæ Legis Libri.

Secundò auxiliantur Angeli impedimenta abjiciendo quæ circà corpus nostrum sunt, sicut à Petro catenas Angelus excussit, & ostia carceris non percipientibus ostiariis aperuit, atque clausit. Sed de applicatione hujusmodi substantiarum spiritualium ad corporalia, si quis interroget, respondendum est, illam fieri per liberum velle suum & potentiam virtuovet corpus cui alligata est; non aliter absque alligatione tali, & fine adminiculo organorum, atque nervorum, possunt Angelires movere corporales, & cò faciliùs quò virtutem ampliorem habent, & divinæ virtuti similiorem. Quomodò similiorem? In hoc quòd divina virtus ab omni alligatione ad corporeas summè aliena est. Est itaque imperfectionis in animabus nostris, vel brutorum, quod absque nervorum vinculis ministerio, & certa colligantia membrorum ad invicem, atque harmonia debita corpus agitare non valeant. Quòd si anima, certè impersecta, corpus suum, Tomi III. Pars III.

quod monti par est, motare potest; non mirum si Angeli nobilissimæ substantiæ, & virtutis, montes, ingentiaque pondera circunferre sufficiant. Quocircà patet modus quo Habacuc Propheta in cincinno capitis à Judæa, brevi momento, Babylonem transvectus est, nec rumpebatur cincinnus, quia pondus corporis non ipse, sed Angelus sustentabat, quomodò A suprà pinnaculum Templi statuit dæmon Christum. Et ibi de corum motu, & locabilitate plurima possent inferri, quæ prætereo: puto enim quod in Angelis sit virtus sui locativa, sicut & corporis motiva, & sui; & illa est ratio existentiæ suæ in loco per liberam voluntatis applicationem, nunc in majori, nunc in minori.

Novissimè tertiò juvamen præstant Angeli per debitam eorum quæ extrà corpus nostrum sunt dispositionem, ut quemadmodum elementa temperant, & per cos salubres auræ, fructus sani, pascua armentis non pestifera & similia ministrantur. Nam & qualiter pueri inter tot infantiæ discrimina, nisi eis agentibus conservantur, ne vel in ignes ruant, vel flumina, vel ne terræ allisi expirent, vel oppressi suffocentur. Contraria verò per sævam dæmonum horribilitatem procurantur, in fulguribus, epidimiis, tempestatibus, patet Job. 1. cap. Procurarentur frequentiirs, sed arcent eos Angeliboni, abigunt, impugnant, repellunt & religant. Habemus namque in sacris Litteris de Raphaele Angelo, quòd dæmonem, nomine Asmodeum, oppressorem virorum Saræ, religavit in superiora deserti Ægypti. Tob. VIII. 3. Mirum autem est, quæ sint vincula, & carceres, quibus ipsi qui corpora non habent alligentur. Responsio, illa esse Leges Dei fixas, & infrustrabiles, quibus statuit ut dæmones quandoque ad velle Angelorum, vel virorum Sanctorum preces, certis locis, & corporibus sic assistant, ut indè non valeant abscedere.

At verò prætereundum non est hoc in loco Raphaelis dictum, quo perhibet jecur, vel cor piscis cujusdam, si super prunas ponatur, & sumiget, valere ad omne genus dæmoniorum extricandum. Quod nunc in sensu hoc dictum probabiliter accipio, quòd Deus in punitionem superbiæ diabolicæ, cos non solùm Angelis, quinetiam corporibus vilissimis subjici voluit, ut vel in illis incarcerentur, vel ad quorumdam præsentiam effugentur, sicut ad sonum cytharilationes, ne Aristotelis, Platonisque Ethicam legam, dam præsentiam effugentur, sicut ad sonum cythari-& similia? Potest utique & Poetria, & Rhetorica, C zantis David à Saul oppresso recedebat spiritus: sicut ad appositionem lapidis cujusdam in annulo ad nares dæmoniaci, quidam dæmonium expellebat, referente hæc Josepho, in De bello Judaico Sic & Origenes expressé ponit in Homilia Levitici, quòd lectio; vel prædicatio, vel oratio Scripturarum sacrarum dæmones incantat, sopit, & disfugat. Unde & Christus dixit, aliquod esse dæmoniorum genus, quod non nisi per orationem jejunio sociatam expellitur, ubi & orationis, & facræ lectionis, & prædicationis virtus extollitur.

Accepimus igitur, Reverendi Patres, quamquam arido, jejunoque sermone, qualiter Angeli beati in præsentis stadii præliatione nobis præstent auxilium, tam in cognitiva (ut Collationis prima pars docet) quàm in executiva corporali, ficut in secunda utcunque narratum est. Sed ecce, quamvis de Angelorum conditionibus, & beneficiis erga nos plurima, non dico fissimam. Quemadmodum enim anima proprium modine, meisque verbis explicaverim, nihilominus multò plus plurima dicenda supersunt; adeò ut certè avida dicendorum copia magis impedimento mihi fuerit, quam inopia. Quot restant difficultates, quot speculationes altissimæ, atque pulcherrimæ, de eorum quidditate, necessitate, loco, motu, cognitione, merito, confirmatione, obstinatione, numero, distinctione, de multiplici actione in assumptis corporibus, de illusione malorum per beatos, de tentatione multiplici malorum, & corum superatione, de collusione corum, & gesticulatione, de custodia, & de de-Bbbbb

putatione bonorum circa diversos status hominum. Christum, Mariam, Antichristum, de animarum nostrarum per eos delatione, (nam Lazarus per Angelos in cœlum delatus est. Luc. xv1.) de assistentia, & autoritate politiz super Ecclesiam, & econtrà, de assumptione hominum ad eos, de multiplicitate, numero, distinctione, principatu & obedientia tàm bonorum ad invicem, quam malorum inter se, cùm superbissimi sint; de conformitate Ecclesiasticæ politiæ ad cœlestem, & de ipsorum dæmonum nominibus apud magicos, idolatras, & Poëtas? Sed ad tot elucide tractanda (quæ vel tetigisse prolixum est) insufficientes erant lingua, tempus, ingenium propter sermonem coarctare; & perscrutationem de præmissis, vel investigationem ad scholas remittere congruebat. His ideireò cum thematis divisione relictis, in angelica laude, & nostri admonitione Collatio finiatur. Gloriandus est, Reverendi Patres, gloriandus profectò, & præcipua, grataque sedulitate venerandus Michael Archangelus, cum tota coelestis exercitus politia, atque militia: eos namque (ut præmissum est) Doctores habemus, & strenuos protectores contra draconem, qui rugiens eircuit quarens quem devoret, 1. Pet. v. 8. obinde cos castra Dei Jacob appellavit. Genes. XXXII.2. Oratores prætered habemus artis Rethoricæ peritissimos, qui pro nobis apud Deum jugiter interpellant. Proptereà, obsecro, non frustrà esse patiamur corumdem auxilia, neque ita male agendo imscenaque peragere, à quibus, homine inspiciente, cesfaremus: Si tentatio surgit, si periculum immineat, ad illos convertamur, illos invocemus; mihi credite, non deerunt, nec deserent, tantummodò ne nosipsos priores deseramus, & tales esse studeamus, qui juvari mereamur. Placeat nobis ipsorum jocundissima familiaritas, qui nos, actusque nostros observant, & bene actis gratulantur, qui quamvis Deo (qui corum locus, & centrum est) semper assistant per contemplationem; nihilominus omnes administratorii spiritus sunt in ministerium missi, secundum Apostolum. Heb. 1. 14. Dumque inferius nobis obsequuntur, obinde artem suam, regulam, atque lucem, quæ Deus est, non minùs, immò profundiùs intuentur, secundum imaginationem Augustini in hac materia. Diligamus igitur cos, & diligentes imitemur, & non superbissimos illos apostatas, in quibus est, teste Dionysio, phantasia proterva, concupiscentia amens, furor irrationabilis. Proterviunt enim, dum cognitæ veritati obviant, & cam impugnant, homines seducendo per phantasticas, sive C sophisticas apparitiones; amenter concupiscunt; dùm res maxime sibi nocivas, ut peccata, ex quibus pæna augetur, appetunt. Denique irrationabiliter furiunt, dum contra Deum, beatosque irascuntur, & præsturia quælibet etiam bona in malum fibi vertunt. Quamobrem enitamur ab eis quamdissimiles existere in actibus, ne pares inveniamur in cruciatibus; quia si Deus eis tam sublimibus, persectisque non pepercit, nec certe nostri miserebitur, si in tremendas ejus manus, horrendumque inciderimus Judicium. Postremò rogemus, ut contra draconem, ejusque versuta prælia sic Angelorum auxilio utamur in terris, quòd de eorundem consortio gaudere mereamur in cœlis: prz-

stance Domino nostro Jesu Christo. Amen.

JOANNIS GERSONII Doctoris & Cancellarii Parisiensis

E M

> E D

SANCTO

MICHAELE

ANGELIS,

Factus die Luna, in Ecclesia Sancti Pauli.

Factum est prelium magnum in calo. Michael & Angeli ejus praliabantur cum dracone. Apoc. XII. 7. hæc verba scribuntur.

Ngeli mali & Sanctus Michael pralium magfecerunt in calo. In hoc solemni Festo, quod bonorum Angelorum commemorationem faiprobè rejiciamus; pudeat, ipsis videntibus, turpia, ob-Bcit, & in hoc die Lunæ, qui est eis dedicatus; in hac Ecclesia, quæ in honore Sancti Pauli est fundata, per quem profundiùs Sanctorum Angelorum cognovimus naturam, eorumque officia, ac hierarchias, congregati sumus; vos quidem ad audiendum, ego vero ad loquendum aliquid quod sit ad corum laudem, & nostram ædificationem. Et quia sanctorum Angelorum officium est adhortari ad verbum Dei audiendum, ipsumque custodiendum, deindè ne auferatur à corde per inimicos; recurramus fiducialiter, & devote ad totam fanctorum Angelorum militiam, deprecemur unusquisque in speciali bonum suum Angelorum qui est hîc præsens, audiens, & videns omne quod faciendum proponimus, ut per corum virtutem verbum nostrum taliter possit prodesse, ut sit ad honorem Dei & Angelorum ejus, & ad confusionem eorum, & nostrorum inimicorum: de quibus dicit thema nostrum, quòd Sanctus Michael cum Angelis malis magnum prælium fecerunt in cœlis. Tu specialiter, Virgò dignissima, quæ antiqui serpentis inimici caput contrivisti, secundum Dei promissionem. Tu quæ Regina es super omnes Angelos, & super omnes elevata, sis in adjutorium nostrum per pulchram hanc salutationem quam præsentavit Sanctus Angelus Gabriel. Quam quidem salutationem ad tui honorem in memoriam reducimus dicentes. Ave Maria, &c.

FACTUM est preliem, &c. scribitur ubi priùs dictum est. Ut nostra Prædicatio ordinatior sit, & per hoc melius intelligatur, ac memoriæ commendetur, eam in tres dividam partes. Prima pars Angelorum formationem declarabit, & primum corum prælium, seu dissensionem superius in cœlo. Secunda aget in generali de prælio quod fit inter homines, & corum impugnationem in cœlo hoc infe-D riori, in sancta videlicet Ecclesia. Tertia declarabit specialiùs modum tentationis, & impugnationis corum.

Cùm Deus, qui est summa bonitas, illam camdem bonitatem expendere, communicare & monstrare ad extra voluit, mundum formavit in temporalitate, quem in cognitione sua & cogitatione per æternitatem habuit. Et in principio duplicem formavit creaturam, unam quidem corporalem & materialem, alteram verò spiriritualem. Unam quam videre possumus, aut per corpus sentire: alteram quam percipimus & cognoscimus per rationem. Corporea enim natura non eo

Digitized by Google

# Sermo de Sancto Michaële & Angelis.

pacto conservari posset, & ordinari, absque aliqua spirituali virtute, quemadmodum videmus in corpore respectu animæ. Et etiam Scriptura sancta à Deo revelata talium creaturarum spiritualium nobis dat cognitionem: quæ bifariam partiuntur. Aliquæ enim funt fine corporis communicatione seu conjunctione, & has Angelos appellamus. Aliæ funt conjunctæ cor- A poribus, & illas animas nominamus. Angeli, de quibus locuturi sumus, creati fuerunt prima die, cum Deus formaret cœlum & terram fine tali dispositione & ornamento quod eis datum fuit sequentibus quinque diebus. Et fuit hæc Angelorum creatio, cùm dixit Deus: Fiat lux, & confestim facta est lux. Gen. 1. 3. Nam illa lux non folùm erat lux corporalis quam videmus in sole, & stellis, sed etiam spiritualis, & incorporalis, natura videlicet clara & pura, quam nos angelicam naturam dicimus. Hoc est in figura & in summa, qualiter, & propter quid Angeli fuerunt creati, quia fuit ex pura bonitate & voluntate Dei ad expandendum suam ad extrà bonitatem, & ut creaturæ suum laudarent Creatorem, utque bonitas Dei, potentia & sapientia sua monstrarenturad extrà in creaturis; quemadmodum cognoscitur ars & prudentia alicujus artificis per opus ejus. Creatura tamen spiritualis, & rationalis specialius, & altius creata fuit ad Deum cognoscendum, & amandum, ut imago quædam perfectior. Accidit ut quidam Angelorum, qui erat aliis perfectior, clarior, & pulchrior, qui ob hanc causam Luciser dicitur, hoc est, screns lucem, cum consideraret pulchritudinem suam, & excellentiam, & dignitatem, sumeret quamdam suimet complacentiam, de qua cecidit in negligentiam gratias Deo agendi, & de hac negligentia incurrit ingratitudinem. Deindè habuit præsumptionem, & dominandi desiderium super omnesalios Angelos, absque hoc ut ullo modo subderetur, aut obligaretur eis. Deindè appetiit honorari ab omnibus tanquam Dominus, sine hoc ut meditaretur subjectionem quam Deo debebat. Insuper propter stultam præsumptionem, & superbam ambitionem, quâ voluit esse veluti similis Deo, qui solus est Dominus sine servitute ulla: hoc displicuit Deo, nec ei quod conside-, rabat, concessit. Undè Lucifer dolorem, & odium contra Deum habuit, quem judicabat invidum. Hic sunt sex CSi quæras insuper, quare non suit redemptus, aut per gradus peccati de malo in pejus peccando, per quos laplus est Lucifer. Aliqui Angeli Lucifero consenserunt, & stulto suo nisui. Alii verò, ut sanctus Michael, repugnabant tàm ratione, quàm fortitudine: ita quòd justo Dei Judicio Lucifer, omnesque sui complices & adhærentes de cœlo in terram lapsi sunt, à tam sublimi loco in tam profundum; factique sunt ex Angelis diaboli, de bonis mali & inimici, de Dei amicis perse-cutores ejus, quantum in eis est. Videbam satanam cadentem de calo. Luc. x. 18. Hoc modo intelligitis propositorum verborum sensum: Fallum est pralium, &c. Nec fuit hoc prælium vi brachio-rum, aut gladiorum, quemadmodum in pictura cernitis: Angeli enim membra non habent, aut corpora ex eorum natura, nec utuntur materialibus armis. Verum omne hoc factum fuit vi & armis spiritualibus; ficut anima nostra corpus movet sine hoc D quòd manus habeat, aut pedes; & hoc quidem est per applicationem virtutis suæ spiritualis. Et qui hoc miratur, cogitet ad avium volatus, ut aquilæ, vel hirundinis, aut motus piscium. Per hoc tamen quod dictum est, negare nolim quin in istis inferioribus boni Angeli & mali capiant interdum corpoream figuram ad aliquas operationes exercendas, ut fanctus Raphael apparuit in forma itinerantis, velnuncii. Et inimicus sæpenumerò in horribilibus apparuit figuris, draconum & serpentum. De modo assumendi & formandi hujusmodi corpora nihil dicam; est enim materia hæc potiùs celanda, quàm prædicanda.

Super hoc quod dictum est tria movebo dubia.

Tomi III, Pars III,

. .

Primum dubium, quare Deus non citiùs mundum formavit & Angelos? Responsio. Hac quastio ex simplicitate provenit, aut malo intellectu; ipsa enim imaginatur antè mundum fuisse spatium infinitum, in quo Deus omninò solus fuerit; quemadmodum aliqui imaginantur suprà cœlum esse spacium, & locum vacuum. Sed hoc totum est ex defectu intellectûs, nimis utendo imaginatione. Scire ergò debetis, Deum in æternitate sua mundum formasse secundum ordinem sapientiæ suæ, & liberam suam voluntatem. Non quidem quod mundus æternus sit sicut Deus, hoc impossibile est; sed factus est in æternitate, & de fua æternitate hanc habuit voluntatem.

Secundum dubium, aut quæstio. Quare secit Deus perversos angelos, cum sciret eos fore damnandos? Responsio. Deus eos omnes fecit bonos, & pulchros, deditque eis tempus & spatium utendi libera corum voluntate,& confirmationem eorum in gloriam acquirendi. Sed nonnulli malè usi sunt, sicut dictum est, suitque rationabile ut malum ex hoc eis eveniret. Exemplum de Domino aliquo, qui fundat civitatem, & cam honestat populo. Intentio ejus non est incolas suspendere, aut destruere, modo juste vivant. Attamen ordinat patibulum ad malefactores suspendendos, quod patibulum est in magnum civitatis suæ, & in ejus Justitiæ honorem. Pariformiter est de inferno respectu malorum. Legimus de quibusdam Regibus, qui proprios occiderunt filios ad Justitiam tutandam. Illos tamen non genuerunt filios, ut eos destruerent quoad principalem corum intentionem. Aliud exemplum quod dat Apostolus, Rom. IX. 21. est de magna domo, in qua sunt diversa vasa, quædam ad honorabile servitium; alia verò in contumeliam.

Tertium dubium vel quæstio. Quare Deus non annihilavit Luciferum post peccatum suum? Responsio per hoc quod dictum est. Justitia Dei in perverforum punitione relucet. Alii dicunt melius esse damnatis in hujusmodi persistere pœna, quam non esse. Ego verò teneo contrarium; ficut Jesus Christus dicit de Juda: Melius suisset ei, si natus non suisset ho-mo ille. Matt. xxvi. 24. Saltem certum est, melius esse ut quis non sit, quam Deum odio habere, ut damnati. Et intelligo meliùs, id est, minus malùm. pœnitentiam receptus? Una causa fuit, quia absque exteriori peccavit tentatione. Alia, quia malè usus est toto tempore quod ei concessium fuerat ad merendum, & Paradisum lucrandum; quemadmodum post mortem hominis nulla est redemptio aut pænitentia, quia tempus peregrinationis suæ, & vitæ suæ transiit, venitque ad unum terminum. Doctores dividunt tempus Angelorum in tres partes. Prima est, ab corum creatione in gratia & virtutibus. Secunda est, quando boni bene usi sunt donis suis, & mali perperàm. Tertia est, malorum obstinatio, & bonorum salvatio, quæ semper est duratura. Adjungo pro falvatione nostra tres considerationes.

#### Prima Consideratio.

Inimicorum damnatio nos tenere debet in timore sub potenti manu Dei, & in omni humilitate. Si enim Deus non pepercit creaturæ tam pulchræ, & tam nobili, ab initio ad imaginem suam factæ: sed eam dejecit, & depulit ut fulgur de cœlis in abyssum, & & stagnum ignis ardentis & sulphuris, propter suam superbiam. Quid expectare debemus nos pauperes & miserabiles? Non est dubium, quin de nobis sumetur supplicium. Nonne superbia potius odio habenda est in paupere, qu'am in Rege aliquo divite & potenti? Ita, in tantum ut pauper habet minores caufas & motiones. Et si vindicta Dei non pepercit civibus & Principibus cœlorum supremis: quid faciet Bbbbb 2

miserabilibus exulibus terræ hîc inferius? Est argumentum sancti Petri in Epistola sua. Si Deus peccantibus Angelis, &c. 2. Pet. 11. 4. Per hanc considerationem respondeo quæstioni quam facere possent nonnulli; qualiter creatura tam sapiens, quæ videbat & cognoscebat Deum, sicut erat Luciser, potuit in su-perbiam cadere? Nonne sciebat quomodò superbia Deo displiceret; sed etiam cognoscebat (vel erat stultissimus) se nihil habere nisi à Deo & se similem esse Deo non posse. Dico quòd quantò plus gratiarum, donorum, pulchritudinum, bonitatum, & donariorum aliorum A naturalium habuit Lucifer, postquam non erat confirmatus in gratia, & in gloria; tantò plus opus fuisset ei coram Deo humiliare se, & cognoscere dona sua, ac beneficia ejus, omniaque sibi subjicere, & in suam custodiam congerere. Et quia in hoc facto fuit negligens, peccavit sumendo nimis magnam de se ipso vanam complacentiam, suasque speculando pulchritudines. Et jam se videbat veluti in umbraculo, in obscuritate sui ipsius, auferendo oeulos intellectus sui à vero lumine divino, & tanquàm ei dorsum vertendo; hinc alium se judicabat & majorem quam esset, quia inflatus erat vanæ gloriæ vento. Et ex hoc evenit, quòd in talem cecidit stultitiam, aut phantasiam, ut dictum est, quòd desiderabat esse Dominus sine subjectione. Et cum Deus illud ei non concederet, sed eum damnaret, cecidit de peccato in peccatum, usque ad odio ha- R bendum Deum, & ipsum persequendum, tanquam suriosus, & sensu captus. Considerate quomodò die quolibet homo qui subjectus est, tantas habet miserias, & benè novit se moriturum, & videt quotidiè in se & in alio tantas torius humilitatis causas: ascendit tamen nihilominùs in superbiam, taliter ut sui ipsius, & conditionis suæ obliviscatur, reputatque se veluti immortalem, & interdum ut Deum. Sic habemus quòd Nabuchodonosor, Alexander, Antiochus, & alii voluerunt tanquam Deus adorari. Dicit Juvenalis, nihil esse

Quod credere de se Non possit Princeps cùm laudatur.

Quotidiè persuadetur stultus se esse sapientissimum, turpis apparet sibi pulcher, & debilis sortis, sicut persuasum suit cuidam, agnum suum esse canem, & cuidam alteri omninò sano, persuasum suit se esse infirmum. Et omne hoc per mendacium & adulationem alterius, quæ est veluti diaboli incantatrix: A fortiori adulatio de C semetipso & in seipso, facit citiùs personam quæ sibi ipsi adulatur, se laudat, speculatur, & magnisacit, cadere in stultam credulitatem, & jactantiam. Videmus quotidiè stultum non videre nisi sapientism in stultitia sua, & credere se esse omnium sapientissimum, sive sit in devotionibus, sive aliis rebus; hinc accidit nullum esse consilium, cui talis credere velit, autpossit.

#### Secunda Consideratio.

Adversitates, & verecundiæ hujus mundi magis profunt laudibus, & adulationibus. Vos videtis quoniam per vituperium superbia amittitur, & adulatione nutritur. Ideò sicut homo semper se debet culpare, increpare, & humiliare coram Deo; pariformiter amare debet cos qui cum vituperant, lunt enim coadjutores sui, ut faciat quod facere debet, ut scilicet se humiliet. Et hoc est quod dicit Propheta David: D Corripiet me justus in misericordia, & increpabit me. Ps. CXL. 7. Justus, inquit, me corriget, & dure corripiet in omni misericordia. Ad hoc propositum dicit S. Augustinus. Plus proposunt inimici jurgantes, quam amici blandientes. Plus prosunt, inquit, inimici per eorum jurgia, quia corrigunt, quam amici per laudes corum, quia nutriunt præsumptionem, & faciunt inchoari per stultas suas opiniones, res non possibiles, de quibus omnes alii irrident. Adulatio igitur sui ipsus cognitionem aufert, & est tanquam um-

bra, vel ficta facies, quæ veram aufert claritatem boni judicii, & veritatis; sed adversitas & vituperium ipsam restituunt. Hic sumunt Doctores rationem, quare Adam non manserit in paradiso terrestri post peccatum suum: propter voluptates quæ ibi sunt. Exemplum de Platone, qui elegit pestiseram regionem pro studio suo. Summum remedium & bonum confilium in omnibus rebus, & omnibus tentationibus est, quòd homo mox oculum suum & aspectum vertat ad Deum, tanquam ad lumen fuum, ad auxilium fuum ad fuam fortitudinem, ad fuum protectorem, defenforem & gubernatorem, absque hoc quòd nimis fixè remaneat in cogitationibus aliis terrenis, aut carnalibus, aut aliis quibusvis. Hoc cernitis: per hoc enim cecidit Lucifer, quòd nimis diù de se ipso, & sua umbra cogitabat, non recurrendo ad Deum, neque gratias illi agendo. Ideò dieit Propheta David: Oculi mei semper ad Dominum, quoniam ipse evellet de laqueo pedes meos. Ps. xx11. 55. Habeo, inquit, semper oculos meos ad Dominum, quia ipse servabit me, ne cadam in laqueos & tentationes inimicorum. Sumamus exemplum de filio semper recurrente in omnibus adversitatibus & prosperitatibus ad auxilium Matrissuz; ipseesset securus. Sic fecit Jesus Christus Salvator noster, qui recurrit ad Patrem suum in Cruce. Et etiam idem facit Propheta in Psalterio: Quoniam tu fecisti, amove à me. &c. Pf. xxxvIII. 11. Hæc doctrina fieri deberet omnibus liberis quamprimum possent quicquam cognoscere, ut omnia referrent in Deum. Nota de Patre, qui orare jubebat filium suum, & inter orandum jaciebat ei deorsùm poma, aut pira, ut assuesceret habere fiduciam in Deum. Cum homines ad Deum non recurrunt, facile in omnes cadunt melancholias, & stultitias: nam semper magis magisque in profundiores labuntur tenebras, quia à Deo plus elongantur folo & vero eorum lumine, & extrà portain, & viam. Exemplum est de malis angelis, qui in principio erant admodum sapientes, stulti sacti sunt, & furiosi; talemque habent errorem, ut impugnare velint Deum, & omnes hos qui illiservire volunt, & honorare. Et hinc est, quòd nos tentant de stulta & iniqua perversitate in despectum Dei, & in despectum hujus quòd eos minime honoramus ut Deum. Et ex hoc provenit omnis idololatria, fortilegium, & stulta incantatio in mundo, quia per promissionem divitiarum, aut scientiæ curiosæ de rebus occultis, vel futuris, aut ad complendum mala desideria, induxerunt mundanos ut honorarent eos sicut Deum in sacrificiis, in jejuniis, in vigiliis, & orationibus. Unde verum est, multò plura esse bona, & res sanctas in talibus artibus prohibitis, quam conveniat, & eò pejus resse habet, fit enim honor diabolis per illud per quod honorandus esset Deus; quia etiam facilius decipiunt hoc modo per boni apparentiam. Sunt alii mille & mille modi præliandi contrà nos, & nisi esset gratia Dei, bonorumque Angelorum custodia, nos resistere non possemus. Sed Michael & boni Angeli præliantur adhuc contrà eos pro nobis, continuando prælium in cœlis inchoatum, de quo loquitur thema nostrum: Fadum est pralium magnum in calo, Michael & Angeli ejus praliabantur cum dracone.

#### De pralio Diabolorum.

Continuando materiam incæptam, & descendendo in generali ad prælia quæ siunt in istis inferioribus; invenitur quòd boni Angeli mox se converterunt ad Deum eorum, illique humiliter gratias egerunt veluti eorum Deo, Patri, Domino, & Creatori. Hinc gratiam acquisierunt, & de gratia gloriam perceperunt, hoc est, confirmationem in divina visione, & in Dei amore. Tria ergo habuerunt bona, claram videlicet cognitionem, persectam tendentiam seu adhæsio-

# Sermo de Sancto Michaële & Angelis.

hæsionem ad Deum, hoc est, confirmationem, & ardentem dilectionem. Et quia numerus erat imminutus, ordinavit Deus facere & formare humanas creaturas ad Paradisi sedes replendas per humanæ creaturæ fragilis & debilis humilitatem; de quibus quidem sedibus Angeli ceciderant, & lapsi erant tanquàm schismatici, & proditores legitimi corum Domini, & veluti in malo, & odio Dei obstinati. Per contrarium enim ad bonos Angelos, mali in generali tria incurrerunt mala. Ignorantiam & errorem, contra claram cognitionem. Separationem à Deo & maledictam obstinationem, contra adhæsionem & confirmationem in Deo. Odium & furorem, contra ardentem dilectionem. Accidit quòd, quemadmodùm boni Angeli dati fuerunt & ordinati per divinam providentiam ad custodiendam creaturam humanam, ut finem fuum assequeretur. Ità & mali Angeli susceperunt ut cam impedirent ne cœlum ascenderet, unde ipsi lapsi funt: & hinc venit tentatio primæ Matris nostræ Evæ, & primi Patris nostri Adæ per inimici invidiam. Invidiadiaboli morsintravit, &c. Sap. 11. 24. Et ex hoc continuatur in terra prælium quod in cœlis fuit inchoatum, ubi factum fuit primum quod unquam fuit schisma. Sed hic propono tres dubitationes.

Primum dubium, aut quæstio. Quare Deus patitur, & permittit quòd humana creatura tentetur per inimicos, posteaquàm ipsa, ex propria natura corrupta B satis inclinata est ad malum? Responsio. Quamvis de bonitate Dei non possit reddi causa primaria magis, nisi dicere, ita ei placuisse: Sic volo, sic jubeo: nota de Grammatica positiva, quia sic placuit impositori; nihilominùs tamen benè assignantur aliquæ congruentiæ fecundum humanum intellectum; & mihi in præsentiarum tressufficiunt. Una congruentia, aut caula est, ut Deus permittat res quas creavit operari secundum naturam ipsarum, aut conditionem. Deus fic res quas creavit administrat, ut eas motu proprio agere finat. Et quoniam natura boni Angeli est, velle benè facere sibi & aliis; intentio perversi angeli est in contrarium; ideo Deus permittit malum tentare, & hortari ad malum, vultque bonum Angelum movere in contrarium, dando confortationem, auxilium, & defensionem adversus crudelem hanc, & fuciosam bestiam. Et omne hoc ad nostram est gloriam, & felicitatem, quando habemus Angelum talem ad nottram custodiam, & auxilium, & cum nos vincimus talem inimicum per boni Angeli subsidium. Ad hoc prodest tentatio, quia solummodò coronabuntur gloria Paradisi, qui in hoc mundo vigorose hostem debellarint. Non coronabitur nist qui legitime certaverit. 2. Tim. 11. 5. Exemplum de fancto Antonio, & pluribus aliis.

Alia causa est, quòd propterea bonus Angelus servit Dco, & secundum aliquos, suam gloriam & Paradisum lucratur, quamvis jam ipsum possideat: malus verò, justo Dei judicio, gravissimam acquirit puni-tionem, etiamsi nihil aliud esset qu'am pudor, & despectio quam habet quando vincere non potest ad libitum humanam creaturam. Draco iste quem formasti ad illudendum, &c. Ps. c111. 26. Exemplum de sancto Hilarione. Et hic docemur quòd si non faceremus bona, nifi ad placendum Angelis, & Sanctis, & displicendum inimicis, bona tamen operari debe-

fuum auxilium implorandum contra inimicorum furorem; & ut benè cognoscamus nos ex nobisipsis non posse resistere eorum potestati, nec violentiæ, nec malevolentiæ eorum. Insuper, ut honoremus bonos Angelos, non quidem ut Deum, sed ut Dei amicos, & nobis benevolos, atque coadjutores. Disposuit enim quòd inferiora ad ipsum reducantur per media sibi propinquiora. Et hoc cognoscere mirum in modum prodest: qui enim ignorat, quo pacto tentetur, & peri-

culum in quo est, non curat resistere; quemadmodùm sunt aliqui carnales, qui non credunt diabolos tentare ipsos homines, contra Scripturam quæ hoc testatut de Job, Jesu Christo, David, Anania, & aliis tenta-

Secunda quæstio. Unaquæque persona in se, habetne bonum quemdam Angelum, similiter & malum; unum ut eum adjuvet, alterum ut seipsum exerceat? Responsio secundum Doctores. Quælibet persona habet unum bonum Angelum, interdum plures, secundùm quod opus est pro £, & illis officiis quæ tenet, & gubernat. Pariformiter inimici cam nituntur interdum ducere in errorem, & peccatum, secundum quod eam vident fortiorem, & ardentiorem ad benè operandum: quemadmodum habemus in vitis Patrum, de quodam vidente innumeros inimicos circà cellam, vel cameram cujusdam Eremitæ, & duntaxat unum circà civitatem quamdam. Et quamquam inimicus vincitur uno modo; conatur tamen per alterum, ficut apparuit de Jesu Christo.

Tertia qua:stio. Quomodò tentare possunt inimici, cùm tales perpetiantur pœnas? Per oppositum , quomodò dimittunt boni Angeli corum gloriam, per hoc quòd ad hæc inferiora descendunt? Responsio. Mali per justum Judicium Dei, & propter eorum majorem punitionem habent ultra corum tormenta rationis judicium, & cognitionem. Sed hoc est ad male operandum propter perversam quam habent voluntatem, & vertunt omnem scientiam eorum ad malum: sicut avarus totum ingenium suum applicat ad acquirendum; invidus ad nocendum, & detrahendum; luxuriosus ad carnalitatem immundam habendam. Hinc est, quòd quantò intellectus corum est clarior, tantò sunt pejores. Quoad bonos Angelos, tenendum est cos continue videre Deum, & amare, in quocunque fuerint loco, quia Deus est ubique, & in ejus lumine cognoscunt quomodò debeant operari. Et si aliqui quærant, si sciant qui sint damnandi, aut salvandi? Dico quòd sic: hoc tamen non obstante, faciunt debitum corum omnibus succurrendi, bonis ad Paradisum acquirendum, malis ut minus damnentur, aut ne in damnatione corum aliquam afferre valeant excusationem. Et adde tres doctrinas, seu considerationes.

#### Prima Doctrina.

In omni loco adorare debemus bonum Angelum nostrum, qui videt omne quod operamur, & qui delectatur cum bona facimus, & perdit talem delecta-tionem cum malè agimus. Ideo dicitur esse tristis, non quidem tristitia quæ ei noceat; sed est quædam compassio, & etiam privatio quædam, aut desectus alicujus consolationis, quam accidentalem nominamus, & non principalem; & ista doctrina sæpenumerò dici deberet omnibus pueris. Et qualiter, si verecundantur ad præsentiam Patris eorum, Matris, aut Præceptoris, multo plus timere debent boni Angeli eorum præsentiam, & ipsum honorare.

#### Secunda Doctrina.

Omni tempore debemus timere tentationes perver-Alia causa est, ad humiliandum se coram Deo, & p sorum inimicorum, plusquàm ovis quæ timet lupum, auxilium implorandum contra inimicorum suro- aut cervus canes. Non quidem ut timeamus diabolum propriè loquendo, sed Deum, qui permittit nos ob peccata nostra ad perversam diaboli potestatem, quemadmodum ovis magis timere debet potentem pasto-rem, quam lupum? Semper parati sunt inimici capere nos in corpore & anima, si Deus, & boni Angeli illud sinerent. Et proptereà considerate sultitiam illorum qui manent in peccato mortali, qui per hoc funt quoad Deum excommunicati; quia manent, & Bbbbb 3

dormiunt inter brachia inimici, scilicet in potestate ejus. Non est ergo mirandum, si quis se signet, cùm audit eum nominari: proptereà quòd est tam magnus adversarius noster, & etiam propter damnationis suæ confiderationem. In hoc enim declaratur nobis vindicta Dei mirum in modum dura & horribilissima. Videre etiam esse perversam maledictionem, dicere; diabolus habeat partem, aut ex parte diaboli, præsertim si Mater dicat liberis: post talia enim verba super aliquos per justam Dei permissionem inimicus potestatem capit; sicut apparuit in quadam femina, quæ semel ex ira & impatientia dixit filio suo: diabol's te auserat, & mox visibiliter eum abstulit. Nota de Episcopo qui dixit famulo suo: diabole, veni, A extrahe mihi caligas. De quo dicit Gregorius in dialogo, quòd mox ligulæ enodabantur.

#### Tertia Doctrina.

Quemadmodùm officium boni Angeli est, hortari ad Dei amorem, & cognitionem ejus: per oppositum officium diaboli est, ab amore Dei avertere, & ad omnem stultum errorem, ac idololatriam convertere. Et hîc grandis jacet loquendi materia de his quialios ad bonum ducunt, & de his reprehendendis qui alios ad malum persuadent. Tales nominandi sunt diaboli, ficut funt illi, & illæ, qui delectantur facehabere deberent puritatem. Quid fiet de his hominibus? Erunt cum illis quorum exercuerunt officium, hocest, cum inimicis. Boni Angeli adhortantur Deum amare, ficut Scraphin; cognolcere, ficut Cherubin; se humiliare sub eo, & illi sedem constituere, sicut Throni; & sic de aliis angelicis officiis. E diverso mali nunquam erunt alicubi, quin peccare faciant verbo, aut facto, modò possint.

## De praliis inimici in particulari.

Postquam diximus in generali de præsiis: modò omittendo multas materias, de quibus verba fieri possent, tâm de bonis Angelis, quâm de malis; ut de tribus Hierarchiis; de bonis Angelis, qui novem continent ordines; de corum officiis, & exemplis, quæ funt in fancta Scriptura, & alibi in Sanctorum historiis; quomodò, & quo pacto, & quam variis modis boni Angeli adjuvent, & mali obfint: immorabor diquæ quidem prælia tentationes appellamus. Reperio quoddam prælium inimici tenebrosum, fictum, & mendax, involutum, perplexum, & scrupulosum seu ambiguum, importunum & subitum, durum, & longanime, immundum & spurcum: obscurum & tenebrosum prælium est, cum inimicus finem celat, bonum adducens quod suspicitur faciendum; aut malum quod omittitur, sicut piscis capitur hamo, vel perdix filo: Hortari ad Religionem, ut quis sit apostata; hortari ad prædicandum, ut quis efficiatur superbus; hortariad Confessiones audiendas, ut quis labatur ad carnalitatem, vel curiositatem; hortari ad D vitam contemplativam ad cadendum in hæresim, aut phrenesim; hortari ad eleemosynas elargiendas, vel Ecclesias fundandas, ad cadendum in paupertatem; & deinde, ut quis sit impatiens, aut spoliator, raptor, usurarius, vel avarus; hortari ad corrigendum alterum, ad dandum scandalum alteri; hortari ad tacendum, ut quis fit culpabilis de malo alterius cum eum corrigere deberet; hortari ad benefaciendum in publico, ad se glorificandum, vel propter hypocrisim; hortari ad Prælaturam, & magnum statum, ad decidendum in mille pericula; hortari ad sciendum, ut cadatur in curiositatem, & de curiositate in super-

biam, aut in carnalitatem, cum initium aut caput cogitationis pulchrum videtur, & sine malo; sed in cauda jacet venenum.

Primum remedium est per bonum Angelum; bonus enim Angelus illuminat, & finem oftendit per se, vel per alterum. Dan. 1x. 22. dicit Michaël. Egressus sum ut docerem te.

Secundum remedium est, nihil incipere absque cogitatione, ad quem finem deveniri possit, & per quæ media; sive sit in cogitatione, sive verbis, sive in factis, quemadmodum Domina nostra statim cogitabat, qualis esset sua salutatio. Exemplum de Raphaële, qui juniorem Tobiam docuit ad quid valerent omnia hæc quæ faciebat.

Prælium fictum & mendax est, cum inimicus facit de bono apparere malum, & de malo bonum, sicut piscis capitur esca, & rattus lardo; & sicut bibitur venenum cum vino; aut sicut timor incutitur lepori per pennas volutantes ad cadendum in pejus; aut ficut bibendo aquam alicujus fontis simul bibuntur venenosæ bestiolæ. Est differentia hujus tentationis adaliam, quia in alia non est præsens malum niss in fine: hic verò malum coopertum est de præsenti cum spe boni, quemadmodum serpens latet in herba viridi; aut inimicus intelligere dat hominem habuisse priùs aliquam intentionem quam non habuit, & mentitur sibi ipsi.

Arrogantia & despectus fingit quòd sit ad honorandum statum suum, & proficiendum alteri. Pusillanire peccare dictis, aut factis pueros qui Angelorum B mitas fingit quòd sit humilitas. Pomposus vestitus fingit libertatem esse, benedicere, aut benefacere. Hypocrisis fingit quòd sit cautela celare se ad non nocendum alteri. Aperta malitia fingit quòd sit humilitas sine hypocrisi. Correctionis excessus & vindicta fingit se esse justitiam. Pigritia, & negligentia, & corrigendi timor fingit se esse misericordiam. Invidia & detractio fingit quòd fit fancta provifio, & proutilitate boni communnis, ut mali cognoscantur, & unusquisque sibi ab eis caveat. In omnibus rebus dissimulatio discretionem se fingit esse. Adulatio quòd sit favor, aut dilectio. Otiositas fingit quòd sit sapientia, & cautela, & securitas, & humilitas. Mundana occupatio fingit quòd sit provisio pro bono proprio & alieno. Stulta prodigalitas fingit quòd sit liberalitas, & eleemosyna. Familiaritas & simultas fingit quòd sit amicabilitas. Stultum gaudium sanctam fingit devotionem. Trissitia compunctionem fingit, aut contritionem. Stulta abstinentia, pulchram pœnitentiam. Gula, sapiens gubernamen ad continuandum Dei servitium. Illusio, revelationem aut sanctam cere aliquos modos specialiores de præliis inimicorum, C fingit inspirationem, ut inimicus ostendit se in forma Jesu Christi sancto Martino, & aliis. Cor volitans hùc & illuc fingit quod sit pro Indulgentiis, & peregrinationibus. Et ut breviter dicatur, nullum est vitium quin vestiatur, aut coloretur aliquibus virtutibus. Sed, etiam per oppositum, inimicus apparere facit si homo cogitet de virtutibus ipsas esse vitia, ut impediat ne fiant; sicut de libertate in benedicendo, & faciendo bona, fine mundano timore, quam dicit esse superbiam. Remedium est, diligenter examinare intentionem suam per se, & per alterum, & converti ad Deum, & ad bonum Angelum ejus, orando in generali ut Deus semper exaltare velit, vel exaudire principalem suæ intentionis radicem, quæ esse debet ut persona placeat Deo in cunctis factis suis, evitando peccatum, quocunque hoc fuerit modo. Cogitandum est etiam quòd semper cum grano virtutis germinat & crescit alicujus vanitatis palea; granum tamen bonum est & retinendum, palea verò rejicienda per purgatorium instrumentum Pænitentiæ, & comburenda per ignem Charitatis. Eniti ex se producere grana virtutum solum pro hac vita esset supervacaneum, & causa in desperationem cadendi, & de desperatione in stultam præsumptionem. Exemplum de pluribus de quibus legimus, sicut de Platone,

# Sermo de Sancto Michaele & Angelis. 1502

Diogene, & quibusdam aliis Philosophis. Velit Deus, ut per bonam humilitatem, nostram cognoscamus fragilitatem, & sufficit habere talem securitatem per bonam intentionem, sieut haberi potest per bonam &

diligentem examinationem.

Prælium anceps, involutum, aut scrupulosum est, cum persona videt undiquaque incommoda, & mala, ita ut exitum convenientem ignoret, non faciendo aliquod peccatum, & nominatur perplexitas. Et accidit interdum per dubitationem Juris: A interdum per dubitationem, vel dubium Facti in se quale sit: interdum per conditionem personæ in ſc.

Exemplum: Jurabis te rem aliquam facturum, quæ tunc, aut posteà ad malum verteretur: si eam facis, peccas; si eam omittis, es perjurus. Remedium. Non facies eam, nec de novo eris perjurus, sed priùs

stultè jurare potuisti.

Secundum exemplum. Vovebis ingredi Religionem, aut peregrinari, aut eleemosynas dare, vel servare virginitatem, aut aliquod simile: deindè venies in tempus, locum, ætatem, aut statum, in quo votum tuum reddere, & perficere non potes. Responsio. Deus non obligat ad impossibile, cum quis ad eum revertitur. Pœnitentiam age de negligentia, & de residuo fac quod potes, per consilium.

Tertium exemplum. Eris in aliqua societate, aut servitio, in quo si permanseris, eris quotidiè in periculo perdendi castitatem tuam, aut bonam samam: B si abscedas, non habes unde vivas, aut offendes hos qui tibi debent esse subsidio. Responsio. Homo magis obligatur amare animam suam, quam corpus, usque ad corporis mortem.

Quartum exemplum. Efficieris Presbyter, vel Curatus, nec scies horas tuas, neque eas poteris ad-

discere. Responsio, sicut ad secundum.

Quintum exemplum. Duces in Matrimonium feminam quæ deinde dicet se esse ex tua progenie, vel se nunquam consensisse tuo Matrimonio, vel male aget cum aliquo de progenie tua propinqua: & etiam sic de muliere respectu viri. Responsio. Petes consilium, nec citò credes hujusmodi verbis, aut talibus

allegationibus.

Sextum exemplum. Habebis magnum statum, sive fuerit in Ecclesia, sive in Religione, sive in sæculo; cognosces postmodum omne quod habes malè acquisitum, vel à te, vel ab aliis: si renuncies C omnibus, pauper es, & mendicus; similiter & uxor tua, & silii, & estis in verecundia: si retineas alienum absque hoe ut reddas; non es, ut videtur, in statu salutis. Responsio, sicut ad tertium.

Septimum exemplum. Tu juraveris, te feminam aliquam in uxorem ducturum, si in primo verbo tibi veritatem dixerit, non autem aliter. Ipsa tibi dicet: tu me non duces in uxorem. Si eam ducas, ipsa tibi falsum dicit, & sic etiam ducere non debes. Si eam non ducas, ipsa dixerit veritatem, & sic eam ducere deberes. Responsio. Vir non ducet talem uxorem, quia ipsa falsum dixit, quicquid semina fecerit. Declarationem relinquo doctis, & etiam illa consideratio est contrà naturam Matrimonii.

tan non meministi modi, aut intentionis quam habebas: si consitereris, & si dicas te fecisse talem rem, exponis te periculo damnationis. Responsio Confiteberis sub conditione ac si fecisses hujusmodi rem,

& per salem intentionem.

Nonum exemplum. Petis confilium à multis do-Etis, hi quidem tibi unum dicunt, illi autem alterum; quid facies? Responsio. Humiliabis in primis te coram Deo & Sanctis, secundum totum posse tuum. Deindè quæres confilium à duobus, quostu & alii doctos judicaverint, & quod tibi dicetur credes secure,

nec amplius alibi investiges: quærere enim tanta consilia solum est involutio, & provenit aut ex superbia, ut alii fides non adhibeatur, aut ex curiofitate. Ceteris paribus, Prælatus tuus, aut Curatus præferri debent, & illis fidem debes adhibere; nisi manisestam causam haberes in contrarium eis non credendi. Nota de his qui semper dicunt se non benè ab alie intelligi. Alii habent malum aliud, quod propter conditiones diversas est celatum, vel tam diversa consilia in una eademque materia, & unumquodque corum bonum est; vel interdum propter interrogantis peccatum Deus permittit ut malum detur consilium.

Decimum exemplum: Feceris peccatum in cognitione, vel operibus impiissimis, & abominabilibus, si hujusmodi peccata Prælato tuo, & Curato consitearis, sciseum ex hoc pejorem futurum: si non confitearis, non absolveris. Responsio. Petes facultatem à Curato tuo alibi confitendi : si non dederit, nihilo-

minus ibis.

Undecimum exemplum. Habebis in omnibus factis tuis dubitationem, & conscientiæ scrupulum, ne facias malum. Si in tali dubio opereris, ponis te in periculum peccati, faciendo contrà conscientiam: si nihil facias, pariformiter te sæpiùs damnas. Responsio. Capies consilium, & ei credes, & facies sæpè contra hujusmodi scrupulum, vincesque proprium judi-

cium in alterius judicio.

Duodecimum exemplum. Es Presbyter, & multorum audies Confessiones: aliqui tibi certa dicent peccata per quæ cognosces peccata aliquorum aliorum qui nihil tibi in Confessione dicent, verùm illa negabunt. Quid facies? Responsio. Non revelabis alterum de sua Confessione, nisi fuerit per consensum ejus expressum extra Confessionem factum. Et quoad illos qui sic celant facies diligentiam, dicendo quòd diligentiùs, & sæpiùs cogitent; vel eos alibi mittes; vel protestaberis dicendo, tuam Absolutionem nil valere, si celetur peccatum, nec esse intentionem tuam aliam: & monstrandum est quomodò si aliquod peccatum præterito tempore fuerit celatum, nunquàm sic celans benè suit confessus post hoc, sed obligatur à novo integrè confiteri.

Tertiumdecimum exemplum. Eris in Missa tua, vel coram Altari, ad recipiendum Corpus Domini, cùm dubitabis de aliquo peccato, an benè ipsum fueris confessus. Quid facies? Est enim ex una parte modus verecundiæ & scandali abire; ex altera verò parte periculum indignè recipiendi Corpus Dominicum. Remedium. Habebis displicentiam in corde tuo, & propositum confitendi tàm de peccaro, quàm de negli-

gentia, &c.

Prælium importunum & subitum sit tribus modis. Uno modò, cùm inimicus capit personam, ut in aperto tentando de aliquo peccato à quo cavendum effet. Aut per novum modum hinc evenit quandoque, quòd inimicus non cessabit tentare usque ad tres, vel quatuor annos, vel usque ad finem. Propter hanc causam remedium est, suimetipsius habere custodiam ubique; quemadmodùm cattus observat in granario, ne mus veniat; quòd si venerit, subitò eum captat. Pari modo facere debet anima nostra de omnibus malis tentationibus; nec quisquam reputet se unquam in Octavum exemplum: Plures res feceris, & forsi-D hac vita sine certis esse tentationibus; non enim tentari, est una pars tentationis propter supradictam cau-

Exemplum de avibus, qui non percipiunt laqueos,

aut gluten, nisi cum volare tentant.

Hoc bellum fit interdum per subitam alicujus tentionis præsentationem post aliam tentationem, ut si una non vincat, saltem vincat altera. Et per hoc vult inimicus per sonam facere excedere vel in nimio, vel in pauco, quæcunque res incipiatur ab ea. Et pro generali malo superbia semper conatur intrare.

Exemplum de diabolo, qui apparuit Machario Ere-

mitæ. Qui quidem diabolus erat veluti onustus parvis lampadibus, vel phialis, quæ respondit esse diver-sa tentationum pocula; & cum aliqui Monachi refutarent unum, præsentabat alterum, quoadusque tandem unum placeret. Remedium est, sumere è diverso delectationem in bonis diversis operibus, modò in uno, modò in altero; si aliter non inveniatur spiritualis delectatio; quamvis bona constantia, & in aliquo statu firmitas melior esset, & studiosior. Aliter etiam fit hoc prælium respiciendo locum debiliorem, & est generaliter locus in quo magis ponimus amorem nostrum proprium, mundanum, sensualem aut carnalem. Sive sit in desiderio laudis, aut pacis corporalis, sive in timore diffamiæ, vel laboris, sive in ardenti cujuscunque rei amore quantumcunque parvæ, quam inimicus conabitur tollere. Tunc videtis quomodò aliqui se pro nihilo affligunt, sæpissimè & interdum plusquam pro re quæ millies melior est. Et per hoc cognoscit homo ubi sua sita est infirmitas, vel inordinata affectio, cum ventum fuerit ad aliquid accipiendum, aut tollendum. Persona reputabit se humillimam, dicentur ei vituperationes aliquæ, cam mox videbitis inflammari, & irasci. Remedium est, præstare cor suum rebus transitoriis, non donare; hoc est quòd quis reprehendatur cùm voluerint reprehensores. Nota historiam de Sancto Hieronymo: quali-B ter Angelus eum verberavit, quia nimis studebat in Libris Gentilium; & ex altera parte, quomodò post tentationem carnalem in deserto consolationem habebat Angelorum. Nota de hominibus qui seipsos justificant, veluti si nunquam tentarentur de luxuria.

Prælium durum, & longanime est, cum inimicus in parvo tempore vincere non potest, sed suam continuat in dies, & in horas tentationem, ut tandem vincat per fastidium, & projiciat hominem in despe-

rationem, ut à Deo relinquatur.

Exemplum de luxuria, quæ semper tentat aliquos homines: avaritia, alios; ira verò alios, secundum status, & affectiones, & præcipuè homines otiofos, qui non confidunt in Deo. Desideria occidunt pigrum. Prov. xx1.25. Remedium contrà horribilem hanc bestiam, & periculosissimum prælium, est constantia, longanimitas, & perseverantia, judicando semper quod quantumcunque tarde Deus tui miserebitur, & succurret.

nis tempus remansit in carcere: hinc Angelus ci succurrit, quia habuerat semper spem in Deo sirmam. Et nota, moraliter loquendo, de uno peccatore, qui erat in tenebris ignorantiæ, catenatus impatientia, dormiens per negligentiam; mala eum custodit societas. Catena quædam ei pendet in collo, ne confiteri possit, & altera in manibus, ne benè valeat operari. Angelus eum ferit, & illuminat, per inspira-tionem, & adversitatem. Judicando etiam quod si ista tentatio non esset, veniret fortassis alia multò

Exemplum de Moniali, quæ desiderabat liberarià tentatione carnali, & cecidit in aliam pejorem, de qua dicam in sequentibus. Aliud remedium est: coin tentatione longa, & duranti; si illi non placeat tentatio, immò habet magnum meritum.

Exemplum de fido sodali, qui nunquam dicebat malum hoc verbum; reddo me victum, quantum-

cunque esset in terram projectus, & vulneratus undique; sed reclamabat per signa, cum non posset per verba. Ideò oramus Deum, non quod non tentemur, sed ne consentiamus tentationibus. Pejus in hac tentatione longanimi est, quòd sæpè inimicus ponitantè oculos semper status aliorum hominum, quibus meliùs succedit, &c. Remedium est, cogitare contrarium, & non ad hominum opinionem, sed secundum

Deum, & rationem.

Prælium immundum & spurcum est, quando per inimici suggestionem spurcæ veniunt cogitationes contra Deum, aut Sanctos & Sanctas ejus; personâ ipsâ, quæ hæc patitur invita, sed est ad incutiendum ei timorem, vel ut ponatur in dubitationem maximam, & de dubitatione in casum. Remedium est, quòd persona nihili pendat, & hocrideat. Quamvis enim tales experiatur tentationes, ipsa non consentit; quantò enim plus involveretur illis, tatò magis irasceretur. Exemplum de parvis canibus, qui allatrant eos qui persistunt, &cessant, cum corum non curatur latratus.

Aliud prælium immundum & spurcum-est tale interdum, quod secundum dictum Sanctorum Patrum aliqui inimici non dignantur tentare propter memoriam perfectæ corum naturæ. Alii verò inimici tentant propter unam trium causarum. Aut quia est horribilius coram Deo peccatum, & quòd graviorem in hoc mundo, & in altero meretur damnationem. Aut quia semper facile fieri possunt hujusmodi peccata, sine verecundia, & timore mundi; quàmvis aliquando hoc sciatur. Aut est quia sic peccantes nolunt, & ferè nunquam possunt plenè & persectè confiteri. Innocentes enim loqui non audent quasi in Confessionibus, ut interrogent eos qui sunt culpabi-les, & benè hoc scitur. Remedium est, recurrere ad Deum, & nihil celare Patri suo spirituali, & se obligare ad certas pœnas corporis aut fortunæ, si quis relabatur; modò ista obligatio fiat discretè, & per consilium, taliter ut compleatur. Postremò pro generali remedio cogitemus, quòd inimici non habent ullam potestatem in nos in bello hoc spirituali, nisi in quantum volumus propria uti voluntate, Dei obmittendo voluntatem. Nihil ergò est quod nos faciat superari, nisi propria voluntas, aut amor sui ipsius; quando scilicet desiderantur honor, & divitiæ, vel Exemplum de Sancto Petro, qui usque ad occisio- C voluptates, aut aliter quam Deus vult. Sed nos dimittere deberemus hunc proprium amorem in rebus transitoriis, considerando mortem, & finem mortis nostræ, & quòd ipse faciet prælium tunc inimicorum contra animam nostram, cum fuerit circundata, & undiquaque per ipsos inimicos accusata. Valde miserabilis erit & desolata, si boni Angeli ad ejus non suerint subsidium; sed non erunt, si eis in hac vita non crediderit.

Nota quomodò sanctus Joannes Eleemosynarius timebat accusationem quæ futura esset illi de omnibus peccatis mortalibus per inimicos. Sancta verò anima non habebit confusionem, cum in hoc transitu mortis suos alloquetur inimicos. Quare. Quia boni Angeli erunt potentes desensores, & conductores ejus ad gitando quòd homo non peccat, quantumcunque sit D thronum usque divinæ majestatis, ubi ipsa coronabitur propter victoriosum prælium, in quo superaverit inimicos suos. Ad hanc coronam, & gloriam, nos perducat Pater, Filius, & Spiritus sanctus. Amen.

# JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# SERMONES V.

IN FESTO

# OMNIUM SANCTORUM.

# S E R M O I.

Ad MSS. Codd. Vict. 698. & Navarr. unum

Exultabunt Sancti in gloria, lætabuntur in cubilibus suis. Originaliter Ps. cxlix. 5.

OLLÆTANTIBUS Sanctis & exultantibus in gloria, quid superest (ô doctissimi Viri Patres & Fratres) nisisfatagere talem habere devotionem, ut, eis intercedentibus, ad eorum pervenire mereamur societatem; quoniam non habemus hie civitatem manentem, sed suturam inquirimus. Heb. XIII. 14. Quod si naturale est exulibus à patria sua, quòd nescio quæ dulcedo A tunctos allicit sermonem de ea & frequenter facere, & cupidiùs audire: nos à tali patria, tales exules, nonne multò ampliùs idipsum agere, natura stimulante, compellimur? Suspiremus igitur ad cœlestia, ut ibi fixa fint corda nostra, ubi vera sunt gaudia, ubi cives Sanctorum habitant, & domestici Dei, præstolantes adventum nostrum, & in adjutorium promptissimi: tantummodò non obsurdescamus vocantibus, non repellamus adjutores; adeamus potius illuc devotionis pedibus, B interpellantes in primis Te Reginam coelorum, Te Dominam Angelorum; quâ aperiente pro nobis os illud benedictum, os plenum gratiarum, protinùs orabunt Sancti Sanctæque omnes. Quibus in commune orantibus, quo pacto formidabimus de repulsa? Eia Advocata nostra, illud os gloriosissimum pro nobis aperi ad orandum, quemadmodum in hac die solemnitatis & lætitiæ nostra aperimus ad te salutandum, dicentes: Ave gratia plena, &c.

EXULTABUNT Sancti in glaria letabuntur in cubilibus suis. Psal. cxliv. s. Collaudaturi Sanctos Sanctasque omnes, ut & debitus eis honor siat à nobis, ac vicissim sua nos intercessio adjuvet, ut demum ad imitandum eos sua nos exempla alacriores essiciant; (istæ enim tres sunt præsentis institutæ celebritatis rationes) proponimus verbum prophetici carminis: Exultabunt Sancti in gloria, letabuntur in cubilibus suis. Et quidem ipse Philosophus in experientiæ naturalis schola versatus, tradit in Rhetoricis, quòd delectationem omnia prosequuntur, & gratia ipsus delectari appetunt, nec semel in hanc cadit sententiam. Nihilominus idem duas lætitiæ vel delectationis species condidit. Unam (quæ est studiosorum) puram,

Tomi III. Pars ĮII.

laudabilem, tranquillam, diuturnam: hinc est illud quod Philosophia admirabiles habet delectationes firmitate & puritate. Alteram dat, quæ à vitiosis vitam pecudum eligentibus inquiritur, & hæc sæda, turpis, inquieta, brevis, nocitura, qualis suit Sardanapali.

Hanc lætitiarum varietatem locis plurimis Scriptura sacra non siluit. Latumini, inquit, justi in Domino; Psal. xxx1.11. ecce bonam lætitiam. Audi malam: In maleficiis suis letissicaver unt Regem. Oscc. VII. 3. Et talia fine numero posuit sacra Scriptura. Duo proportionabiliter cubilia eadem sacra Scriptura condistinguit, prohibens unum per os Pauli: Non in cubilibus, inquit, & impudicitiis. Rom. XIII. 13. Quo perlecto verbo lumen Ecclesiæ Augustinus conversus est. Laudat alterum in Canticis; dicens: In cubilibus, & in hortis aromatum. Habet quippe lætitia & exultatio vitiosa probrosum, vitiosumque cubiculum, sancta verò sanctum, quale notant verba thematis; Exultabunt Sancti in gloria, latabuntur in cubilibus suis. Poterat fortasse ambiguum esse, de qua lætitia, de quibusve cubilibus intelligeret Propheta, si dixisset: Exultabunt Sancti in gloria, letabuntur in cubilibus suis. Nunc autem cum addit, Santli, omnis scrupulus debietatis ablatus est, quoniam Sanctorum non nisi sancta est gloria, sanctæ exultationes & lætitiæ, sanctaque cubilia.

Sed quæ cubilia, quibus in locis quæremus, aut iuveniemus illa? Puto quòd non extra, non foris sit Sanctorum gloria, sit exultatio & lætitia; sed introrsùs, in abdito conscientiæ secreto. Hoc sensit qui dixit: Gloria nostra hac est, testimonium conscientia nostra.

2. Cor. 1. 12. Nam & gloria omnis filia Regis ab intùs.

Ps. xliv. 14. Bonum igitur cubile, & sanctum, & lætum, est Sanctorum conscientia; in hac exultant, in hac gloriantur, & lætantur tranquilla pace fruentes. Nam Amodò jam dicit Spiritus, na requiescant à laboribus sus. Apoc. xiv. 13. Est quippè Sanctorum cubile mundum, est molle, est quietum. Alioquin si vel Coccc

sordidum esset, & setens, vel asperum & durum, vel tumultuosum ac strepidulum, neque quies in eo, lætitia, & exultatio posset inveniri, neque diceret Propheta de eis: Exultabunt Sancti in gloria, latabuntur in cubilibus suis.

Habemus quid, & quale sit Sanctorum cubile: dicere superest pro nostra eruditione, quo pacto tale in eis cubile stratum, paratumque suerit, ut & mundum esse, - & molle, & quietum. Dicam quid contigit, dùm hujusmodi meditatio mea novissimè perquireret, volvens, & circunducens quaquaversum fuz confiderationis oculos. Incidit in Evangelium præsentis ee-Alebritatis: illic septem Beatitudines quasi totidem cubicularias introspexit, quarum ministerio Sancti Dei, Sanctæque omnes cubilia conscientiarum parave-

Nam si quæritur, undè Sanctorum cubile munditiam habuit? In promptu videre est; quia vel Beatitudo Luctus sordes abluit, si præfuerint; vel Mundicordia innocens nullas hujufmodi fordium colluviones introire permisit, aut agglutinari. Hæ duæ funt cubiculariæ, quæ appropriatione quadam familiariùs obsecutæ sunt Confessoribus & Virginibus. Proinde si quæritur, unde in his cubilibus mollities? Attendite quia Mititas & Misericordia tanquam doctiffimæ ad hoc opus cubiculariæ, omnem impatientiæ duritiem abjecerunt, & mollitiem compafsionis, etiam erga necatores suos induxerunt. Hoc in B Martyribus fuit præcipuum. Denique quies unde comparata sit, si quis voluerit agnoscere, aspiciat tres reliquas Beatitudines tanquam cubicularias ad hoc opus idoneas. Paupertatem spiritûs, quæ spinosas rerum curas abigit. Esuriem prætereà & sitim justitiæ, quæ fastidiosum & varium semper otium dejicit. Pacem denique, quæ ab omni exteriorum interiorumque strepitu cubiculum conscientiæ tutum reddit. Hoc modo cubile quietum in Apostolis, in Prophetis, in Patriarchis utique pauperibus spiritu, esurientibusque justitiam, atque pacificis, cubiculariarum, hocest, Beatitudinum, ternarius ille stravit. Neque tamen negaverim quin harum Beatitudinum talis extiterit sedulitas, ut & mutuò se juvarent, & omnibus in commune Sanctis inservirent: sed ita loqui per appropriationem fas fuerit. Beati igitur Sancti Sanctæque omnes, tot Beatitudinibus olim circumsepti. Beati prorsùs tali subsequentium septenario cubiculariarum adornati, quatenus nulla spurcitia seterent, nulla callosi-C lius ætatis insultus per patientiam & miserationem, tate figescerent, nulla inquietudine turbarentur, ut hîc in spe singulariter præditi, in pace in idipsum dormirent & requiescerent, & illic simul dono sentirent illud prophetici carminis: Exultabunt Sancti in gloria, latabuntur in cubilibus suis.

Et quis dabit nobis, ô Viri Fratres & Patres, quis dabit exultare, hoc est, extrà nos quodammodò saltare in hac gloria: quis lætari in cubilibus nostris? Adfint utinam igitur jugiter inter nos ad obsequium nostrum septem istæ cubiculariæ, quas ex Evangelio nominavimus, Paupertas, Mititas, Luctus, Esuries justitiæ, Misericordia, Mundicordia, Pax.

Felix plane, qui tali contubernio potuerit gloriari. Affirmo quia totus in exultatione, totus in gloria positus lætabitur in cubili conscientiæ suæ, replebitur D cor suum jubilo, & gaudium suum nemo tollet ab eo. Quidni totus jocundetur in cubili mundo, in cubili molli & placido, in cubili tranquillo & quieto? Nihil plane lætius bona conscientia, vel jocundius, atque serenius; cum ex adverso nihil horridius mala conscientia, nihil confusius, & inquietius invenitur. Exagitatur quippe stimulis cupidinum, miserisque modis sese rodit tepiditate, Semper prasumit sava, perturbata conscientia. Sap. xvII. 10. Væ talibus, qui semper, vel dùm tristantur furiunt; vel juxtà Sapientem, dum lætantur insaniunt. Audi lætam insaniam, vel, si meliùs dicatur, insanam lætitiam. Latantur (inquit Sapiens) cum male-

fecerint, & exultant in rebus pessimis. Prov. 11. 14. Qualis infania est, videre hominem de cujus morte tractatur, lascivire, & gestire, immò & vincula qui-bus stranguletur, incessanter operari. Tales sunt qui iniquitatem meditantur in cubili suo, adsistunt omni via non bona. Pf. xxxIII. 7. Væ cubili tali, quia fetens & sordidum est; quia spinosum & asperum; quia nulla ex parte tranquillum. Nihilominus quidam jacere su-stinent in cubili tali, sicut sus in volutabro luti, sicut jumenta quæ computruerunt in stercore, de quibus item apud Job dicitur, quod sub sentibus delicias computabant. Job. xxx. 7. Qui denique jam sentiunt in se illud maledictum Propheticum: Isa. x I v. 11. Subter te sternetur tinea. Quæ tinea? Tinea mordax pravi desiderii. Et operimentum tuum vermes, remorsus scilicet amarissimi peccatorum. Jacet caro cum peccatore, & teterrimum fetorem illecebrarum eructuat. Jacet mundus, & duros curarum aculeos ingerit, atque mordaces desideriorum pulices multiplicat. Jacet diabolus, & horridis phantasiarum, errorum, æmulationum, ambiguitatum spinis iter turbat. Perniciosos nimirum hos dixerim cubicularios animarum, quibus irrepentibus per Ecclesiastica cubilia, attracta est fordidissima diraque dissensio, conculcans omnia, omnia proterens. Sed de hoc portentoso schismate, in sacris Ecclesiæ cubilibus se versante, qualis unquàm sermo pro rei indignitate sufficiet enarrare? Quantò consultius erat (Viri Patres & Fratres) quanto justius, advocare Deum in cubiculum conscientiæ, quod adeò coangustatum & breve est (dicit sermo Propheticus) ut duos capere nequeat. Quales duos? Sponsum & adulterum, Deum & mundum.

Ita pergebam declamare contra vanitates, & insanias falsas hominum contemnentium cubiculum propriæ conscientiæ, hominum alibi gloriam, alibi lætitiæ oleum cum fatuis virginibus mira stoliditate quærentium. Cupiebam insuper specialiori descensu tres orantium thalamos morales contexere, secundum tres status hominum quos præsenti Sermoni videmus interesse. Quosdam intueor incipientes, & juniores; hos appropriatè monere conabar ad munditiam cubiculi sui, quod conscientiam appellamus; nam in pueris nonne debet Angelica puritas effulgere? Alii sunt proficientes & provectiores; his suadere conabar mollitiem cubiculi sui, quod est conscientia, ut & mites essent, non resistentes malo, & contra crebriores ilnon enervatam segniciem fierent molliores. Denique reliquos aspicio seniores, & perfectos; hos magis decet quietum tranquillumque cubiculum, ubi fomno contemplationis in pace in idipsum dormiant, corde in supernæ visionis spectacula vigilante, quale est illud: Ego dormio, & cormeum vigilat. Cant. v. 2. Ita, inquam, pergere meditabar, dum studiositas speculatrix aut affuit, aut affuisse visa est, quæ gressum orationis nostræ retorquere, & ad supernos, unde cœperamus, cives regredi suadebat, multa super eorum statu, multa super eorum selicitate, lætitia, & exultatione diligenter interrogans.

Dic primò, inquit, si lætitia Sanctorum sit eorum principalis Beatitudo? Principalem non esse respondi; sed ad Beatitudinem consequitur, quæ in clara Dei cognitione, & fruitiva ejus dilectione consistit: quibus positis in anima benè disposita, tanquàm convenientissimis formis, conjungentibus animæ potentias supremas cum objecto summè convenienti cum omni bono, ut lætitia & exultatio consequatur necesse est. Laudat igitur Sanctos thema nostrum à suæ selicitatis essectu, sicut ibi: Torrente voluptatis tua potabis eos. Psal. xxxv. 9. Et ibi: Adimplebis me latitia cum vultu tuo. Psal. xv. 11. Et ibi: Intra in gaudium Domini tui. Matth. xxv. 21. Sic & talia innumera: ex quibus propheticæ sententiæ consonis eliditur positio hominum felicitatem in voluptate, non in

Dei contemplatione ponentium. Nam etsi felicitati voluptas, vel (ut securius dicamus) jocunditas adjuncta sit; non tamen est felicitas, neque finis no-

Dic secundò. Si licet operari Dei Mandata propter lætitiam & delectationem, quam omnes appetunt, consequendam? Respondi, non licere tanquam pro fine, vel motivo principali: esset enim perversa, & quodammodò simoniaca, aut adulterina affectio. Secus dum Deus est principalis finis intentionis; & de- A ctum plus & plus accenditur, quo fit ut commodi lectatio secundarius, sub hoc fine; quoniam ubi unum propter aliud, jam non plures quodammodò, sed existimatur unus finis.

Dic tertiò. Si multò plures ex hominibus præponunt spiritualibus carnales lætitias? Præponunt, respondi: quoniam in gustu corrupti sunt, & quia spi-

ritualium gustationem non satis attigerunt.

Dic quartò. Si par sit in omnibus Sanctis lætitia & exultatio? Quælibet itaque secundum Anselmi deductionem videtur esse infinita, dum quælibet tantùm gaudet de bono alterius sicut de proprio, & ita per reflexiones procedendo, resultabit gaudium sine modo. Respondi, delectationes in Sanctis & finitas esse, & impares. Finitas quidem, sicut animæ substantia, & sua capacitas finitæsunt. Impares verò, secundum diveras mansiones, & cubiculorum, hoc est, conscientiarum dispositiones in gratia, ac natura. Processus autem Anselmi non de infinitate formalis lætitiæ lo- B tia, vel si non perseveramus in cadem. cum habet, sed de objectali vel exemplari, vel occafionali.

Dic quintò. Si lætitia Sanctorum vicissim quandoque vel minuitur, vel augetur? Minuitur, vel augetur, respondi: si fiat aspectus ad lætitiam ab acciden-• tali beatitudine consequente, ut de creaturarum pulchritudine, gaudio, bonitate, & in aureolarum co-ronatione. Hoc intellexit Doctor noster Jesus, dum ait, gaudium esse in colo Angelis Dei super uno peccatore panitentiam agente. Luc. xv. 10. Similiter gaudium est Sanctis, dùm ex corum imitatione, dùmque ex corum prædicationibus, vel scriptis, ad benè agendum convertimur. Ita ergo nunc & aliàs, dùm honoramus Sanctos, dùm precamur, dùm Libros corum legimus, dùm de eis prædicamus, ipsos utique lætificamus. Proptereà grandis fiducia præstatur nobis quòd repulsam non patiemur, dùm quod maxime cupiunt, & quo delectantur petimus, oramus, prosequimur.

Dic sextò. Si tristentur Sancti compatientes malis C acriori odio participes insectabuntur. nostris, quale est illud; Angeli pacis amare flebunt? Isai. xxx111.7. Respondi, non esse ampliùs in Sanctis dolorem, non luctum; passionem quidem perdiderunt, etsi non compassionem. Possunt nihilominus intelligi de nostra impietate tristari, dùm gaudio illo carent quod de nostra sanctitate sentirent.

Dic septimò. Si hîc super flumina Babylonis, in tanto, tamque incerto damnationis periculo liceat quan-. doque gloriari, exultare & lætari? Licet, respondi; sed in Domino cum tremore. Alioquin trepidatio line exultatione, misera, & exultatio sine tremore, su-

perba vanaque reputatur.

Dic octavò. Si pro viatoribus damnandis orant? Respondi, orant; vel quia fortassis eos damnandos nondùm sciunt; vel ut minus mitiusque damnentur, ut compassionis habere viscera se demonstrent; nondùm enim obstinati sunt, nondùm locus deest remedii; quamdiù incolæ sunt in terra, quamdiù sedem D Doctores. tenet Misericordia Domini superexaltare potens Judicium, tamdiù fas est condemnandum in terra Justitiz, ad Misericordiæ Curiam appellare, ubi præter humanorum morem Judiciorum peccatorem absolvit accusatio propria, propriaque salvat damnatio. Si nosipsos judicaremus, non utique judicaremur. 1. Cor.x1.31.

Dic nonò. Si nostras orationes ad Sanctos fusas ipsi semper agnoscunt? Agnoscunt respondi. Hoc quippè ad suam gloriam, hoc & ad beatitudinem saltem Tomi III. Pars III.

accidentalem pertinere cognoscitur. Hoc igitur sit vel in verbo, vel revelante orantis Angelo, vel alio tali modo.

Dic decimò. Si tantumdem valeat orare Sanctum aliquem minoris meriti, ut majoris; & unum, sicut plures, & cur dictum est, ad aliquem Sanctorum convertere? Job. v, 1. Hoc dicendum esse respondi: quoniam affectio nostra, nostraque devotio nunc isto, nunc illo modo; nunc ad hunc, nunc ad illum Sanplus habeat oratio. Addito quod Deus vult Sanctos suos quoslibet honorari, hunc in ista, hunc in illa gratiarum prærogativa. Denique tanta Charitas est inter Sanctos, ut uno orante, alii similiter deprecentur; sed neque ad divinam majestatem nostra vilis indignitas præsumere debet accedere, sine medio domesticorum suorum, quorum orationes & devotiores sunt, & placidiores. Urget nihilominus quosdam ad Deum sine medio nonnunquam accedere, vel necessitas vehemens non habens Legem, vel Charitas foras mittens timorem, non cogitans majestatem.

Dic undecimò. Si pro nobis orantes Sancti semper exaudiantur? Exaudiuntur, respondi; dum petimus piè, hoc est, pro utilibus ad salutem, & pro nobis, & perseveranter, & in Charitate. Secus non oportet: ut si petimus temporalia nocitura, aut pro aliis non se præparantibus ad gratiam, aut si nonsumus in gra-

Dic duodecimò. Si Sancti nobis orantibus Indulgentiam largiuntur? Largiuntur respondi; non quidem auctoritative, ut in terra Summus Pontifex; sed impetrative; excepto tamen Christo summo capite nostro, cujus auctoritas principalis semper in est Indul-

gentiis.

Dic decimotertiò. Si Sancti ferventiùs orant pro illis quos in vita germaniùs dilexerunt, ut pro Parentibus, & Benefactoribus? Cui quæstioni par est illa: an adepta simul beatitudine, Sancti tales interse magis quàm extranei delectentur & exultent? Respondi, quòd gloria non tollit naturam, sed perficit. Proptereà nihil prohibet quin, ceteris paribus, illud quod utrobique quæritur, contineat veritatem: sic quòd Sancti pro suis amicis magis orant, & eis salvatis, cumulatius gloriantur, pro eis maxime qui suz salvationi verbo, vel exemplo, vel opere quolibet causam præbuerunt: quemadmodum damnati suos

Dic decimoquartò. Si de pœna damnatorum Sancti collætentur? Collætantur respondi; dùm vident vindictam, non quidem pro afflictione ut afflictio est, sed ut ipsa justitize, voluntatique divinze conformatur. Proptereà nihîl prohibet dicere eos cognoscere, immò visitare posse localiter pœnas, & gemitus, stridoresque damnatorum, quibus resonantibus cum gaudiis falvationis, fit carmen amænissimum, quale cauebat Psalmista cum ait. Misericordiam & judicium cantabo tibi Domine. Psal. c. 1. O harmonia verè mirabilis, satisapprehensibilis, quæ resultat, canente Inferno, tenorem justitiæ; & mollem cantum misericor-

diæ, Paradilo refonante.

Dic decimoquintò. Si lætita Sanctorum ex resumptione corporum augebitur? Augebitur, respondi; saltem extensive, sed an intensive, problema est ad utrumque probabile, & habet pars utraque causas &

Dic decimofextò. Si lætitia Sanctorum in suis corporibus erit per sensationem extrinsecam propriorum objectorum, ut quòd visus delectatur in lucidis & pulchris; tactus in mulcentibus; gustus in dulci & sapido, similiter de ceteris? Respondi quòd principalis in corporibus glorificatis lætitia, ab internis conscientiarum cubilibus emanabit. Fiet quoque ex redundantia beatitudinis animæ ad corpus, sua læta jocunditas, sua quadruplex dotatio. Porrò desensatio-

nibus forinsecis, nullam impersectionis dicentibus indigentiam, ut sunt visio, & auditio, nihil prohibet il-las exerceri, ut in decoris, & harmonicis corpus hilarescat. Secus de tactu videtur & gustu, quos vel ad nutritionem, vel generationem, ipse naturæ Deus viantibus ingeniavit, quamquam, imperfectione seclua, quis audeat determinare quosdam proprios horum A sensuum actus non ibidem reperiri.

Dic decimoseptimò. Si cubiculariæ animarum (sic enim Beatitudines nominatæ sunt septem) si prætereà ancillæ ceteræ, quas virtutes Cardinales, & Theologicas dicimus, lætificabunt cubilia animarum in gloria? Hoc est quærere, si Beatitudines, & virtutes omnes in illa felicitate manebunt? Non manebunt, respondi; quantum ad id quod impersectionem sonat pro viæ statu: ut quod sint moderativæ passionum, vel incommodorum tolerativæ, vel expectativæ futurorum, aut lucentes in speculo, & ænigmate. Ceterùm, quoad reliqua quæ decorem animarum quemdam operantur, illos habitus pulcherrimos remanere, ficut non est penitus improbabile, sic nec est con-

tentiosa temeritate ponendum. Denique, quoad tres istas quæstiones ultimas, proportionabiliter satis dici potest de horrenda tristitia damnatorum, quòd & augebitur per resumptionem corporum utique setidissimorum, & omni cadavere viliorum: quòdque ab intùs & ab extrà erunt in omni acerbissimo cruciatuum genere, foris devorati ab igne, & ab intùs ut clibanum ignis positi; turpissimis denique vitiorum habitibus fedabuntur, torquebunturque; nam & vermis eorum non morietur, & superbia eorum ascendet semper, se furiosa rabie in Om-

nipotentem erigens & impingens.

Dic decimooctavò. Si delectabuntur Sancti in gloria, Deum corporalibus oculis intuendo? Respondi, eos corporaliter visuros fore Deum in carne assumpta; quod qualiter fieri fimul poterit ab omnibus, mirantur illi qui vel Dei omnipotentiam, vel status illius novam totam consistentiam non advertunt. Porrò si vel iris multicolor, vel imago speculi videtur pariter à variis distanter situatis; non est inopinabile similiaº de corpore Christi ponere in cœlo, quemadmodùm suo modo confitemur in benedicto Sacramen-Quocunque demùm' acies corporalis oculi sese converterit, videbitur Deus omnia in omnibus, oculo sanè spirituali, non corporali, sicut Deus in essentia sua non caro est, sed spiritus.

Proponebat studiositas speculatrix ampliora conqui- C rere de secretis cœlestibus, etiam usque ad curiositatem, vel inutilem, vel inopportunam; ut, si possit haberi lætitia de Patre sine silio. Si absque personis de essentia. Si de persectione una essentiali, velideali, absque reliqua. Si visionem quis habere posset sine dilectione, aut dilectionem fine delectatione consequente. Si in acceptione Dei libera stat principaliter beatitudinis certa jocunditas, & jocunda æternitas. Si Sancti se posse damnari cognoscunt, sicut & verum cognoscere habent, quo pacto in suis cubilibus ineffabili securitate lætantur. Si Deus in beatis fit eorum formalis, non solum efficiens, vel exemplaris,

vel objectalis lætitia.

Tunc ego ad studiositatem: abi precor; precor absiste, tempus disputandi, & tempus instruendi, primum in schola, alterum in Sermone. Suffecerit hactenus tuæ importunitati paruisse, noli ea quærere poviculas, non pastor; destructor, non instructor; quæ vel impossibilia sunt inventu, vel quæsitu supervacua, vel pro tempore & loco parum idonea. Redeat permitte orationis nostræ languidus jam, & pænè lassus gressus à cœlisad terras, à Sanctis ad nos, à quæstionibus ad morales eruditiones, quamquam non fine moralibus documenta multa quæsiveris.

Ita studiositas ad se, ego ad me redii. Protinùs resumere cogitavi tres considerationes intermissas. Unam de incipientibus, alteram de proficientibus, tertiam de

perfectis, secundum tres conditiones cubilium Sanctorum, in munditia, mollicie, & quiete, qualia loquitur von prophetici carminis: Exultabunt Sancti in gloria, letabuntur in cubilibus suis. Quæ fucrunt verba thematis, &c.

#### Sequitur Oratio.

Attendite ergò (ad vos mihi sermo est, ô pueri,) si ex Deo estis verba Dei audite. Lætisicate Sanctos, pudorem diabolo facite. Non fileo, non quiesco, sic studebo loqui ut à vobis, intelligar. Nihil loquar amplius nisi ad vos, & pro vobis, ôpueri, habete partem vestram in sermone, illam nolite repellere.

Si frequenter in domibus vestris, ut deceret instrueremini de salute vestra, & puritate vestri cubiculi, quod est conscientia, si diligenter incitaremini ad amorem Christianæ Religionis, doendo sæpè ad quid facti estis, ad quid tendiris, in quo periculo damnationis estis, ego faciliter dimitterem vos, & silerem.

Dixi jam: non sileo, non quiesco, nolo quòd in futuro mordeatis nasum meum; quid admiramini; quid aspicitis? Silucritis interim, & scietis quæ sit hæc parabola. Date quartam partem horæ verbo De & honori Sanctorum, & saluti vestræ, qui non unam B horam, non duas, sed dies integros, sed hebdomadas fabulis sæpè datis: aut certè recedant mali pue-ri, recedant perditi, maneant boni quibus loquar. Recedant, inquam, non teneo, non impedio; advertant tamen periculum, si sine benedictione sinali discesserint. Denuncio vobis, ô pueri & adolescentes ingenui, denuncio vobis tria quæ servetis circà. cubiculum conscientiarum vestrarum. Custodite cubiculum conscientiæ vestræ mundum in vobis, ut sitis mundicordes, id est, mundi corde. Cavete, ne per malitiam vestram cubiculum aliarum conscientiarum verbo malo, vel opere deturpetis. Videte demum, si hæc duo non servaveritis, saltem post immunditias lavate per luctum Pœnitentiæ, & Confessio-

Sit in primis (ô pueri) cubiculum conscientiæ vestræ mundum, ut tam re, quam nomine pueri, id est puri dicamini. Estote similes Angelis Dei, similes innocentibus àtque virginibus. Et dum scientiam quæritis, attendite quod in malevolam animam non introibit sapientia, net habitabit in corpore subdite peccatis. Sap. 1. 4. Horret tale cubiculum coinquinatum, & fœdum. Nolite perdere munditiam innocentiæ: notat enim Ambrosius, quòd innocentia faciliùs custoditur, quam per veram pænitentiam ipsa jam perdita reparetur. Videte specula nova, pulchra, & nitida, citò inficiuntur, citò maculantur, sed tardiùs emundantur. Talis est ætas puerilis, atque virginalis, fædatur celeriter & frangitur, tardiùs emundatur, & ad integrum nunquam reparatur. Sed quid aget puer pro custodia munditiæ conscientiæ suæ? Dicam, audisc. Procuret antè omnia à parentibus suis ut collocetur apud Magistrum bonum, sanctum, pudicum, incorruptum, quod Horatius maximum reputat. Alioquin si Magister non sit morosus & devotus, & de Religione follicitus, ipse plus nocet frequenter moribus puerorum, qu'im prosit ingeniis eorum, sicut de Archilocho dictum est. Talis est lupus inter pueros corruptor, non corrector, Alterum quod tu, puer, debes inquirere, est bona societas. Moneo semel & bis, immò millesies repetens monere non sufficio: declina, ô puer, à societate perversorum, & immundorum, quales (teste Apostolo) regnum Dei non possidebunt. 1. Cor. vi. 9. 10. Sumpsit idem Apostolus à Gentili Poëta, quòd corrumpunt bonos mores colloquia prava. ibidem: .xv. 33. Si colloquia, quantò fortiùs consortia. Tales si tibi dentur, accula, revela, aut certé potius fuge, quam remane. Non mentiebatur Propheta, dicens: Cion Sancto Sanctus eris, & cum perverso perverteris. Ps. xvII. 27. Et iterum: Habitaverunt inter Gentes, & didicerunt opera eorum. Ps. cv. 35. Et Metricus:

Unica prava pecus inficit omne pecus. Est alia societas, ô pueri, quam à vobis sugiendam ostendo. Et qualis est ista societas? Mala, credite mihi, mala valdè, & pessima. Ista est dæmonis societas. Cur audito miramini? Nolite mirari, quia verum est quod dicitur; aut certè miramini, & cave-Scitote quoniam dæmon manet, habitat, & jacet in lectis immundis malarum conscientiarum quando fine labore funt, fine studio, & in otio, tunc eas inducit cogitare vilia, & turpia, quæ verecundum est A non solum facere, sed dicere. Hanc societatem nequissimam diaboli fugitote precor, ô pueri. Sed quæritis inter vos forte, & dicitis: Quomodò fugiemus? Audite beati Hieronymi confilium: Semper aliquid boni facito, ne te diabolus inveniat otiosum: Et rursus: Ama scientiam Scripturarum, & carnis vitia non amabis. Credite, non mihi, sed Sapienti, Quia multu mala docnit otiositas. Eccli. xxxIII. 29. Ipla perverla est doctrix, immò sedutrix, quæ sufflat ignem surioforum defideriorum carnalium, aut venenum nutrit infelicis invidiæ. Sciebat hoc Horatius dum ait:

Intendas animum studiis, & rebus honestis. Invidia, vel amore vigil torquebere.

Dicit forsan hîc aliquis ex pueris: Ecce perdidi munditiam cubiculi mei, vel ex propria, vel aliena ne. malitia, quid mihi restat, quid super est? Præposui jam, & repeto: vide saltem ne dederis causam in verbo, vel opere, quòd alius in cubili conscientiæ suæ maculetur. Hoc certè est officium diabolicum, perdere socios suos, illos secum in damnationem trahere. Sufficiat tibi, ô quisquis es immundus, damnatio tua, parce vitæ alterius, immò famæ tuæ, immò vitæ propriæ, si sciretur. Cogita, precor, quantum potes. Iterum quoque atque iterum vehementer recogita, quantum displicet Deo, quantùm in se perversus est, & malignus, quantum habet de periculo nunquam satisfaciendi plenariè puer ille qui causa est perditionis tot animarum ex immundo facto suo; dùm tamen sit vitium sicut mala scabies, de uno ad alium, immò ad alios fortè decem, fortè viginti, fortè centum, C fortè mille. Ille autem qui causam primam dedit, .quomodò poterit tot & tales ad bonum, & ad munditiam revocare, quomodò poterit satisfacere, quomodò pœnitere? O si attenderent omnes, quàm facilius est aliquem maculare, & in lutum peccati projicere, quam lavare, quam purgare, & à malo retrahere! Scit hoc inimicus noster ille diabolus: procurat igitur tales ad invicem corruptiones, & contagiosas fœditates, cognoscens difficultatem plenè po-stea pænitendi. Circà hoc debet esse Magistrorum sollicitudo præcipua, & ne pueri maligni irrideant bonos & devotos, sub appellatione hypocritarum, vel talium nominum. Tales non possent nimis acriter verberari: immò si non desistant, debent exterminari ab omni consortio meliorum: comparantur his qui fœtus in maternis uteris suffocant, aut allidunt.

Sed quid fiet eis, quid agent in Inferno damnati ex malo aliorum consortio; vultisscire quid agent? Ululabunt acerrime præ rabie tormentorum, maledi-D hil est magis diabolicum, nihil ita displicens Deo. centes illis & clamantes: Væ, væ tali, per quem ego damnatus sum, maledictus sit in æternum, per quem crucior in hoc flamma. Narrat Author Libelli De disciplina scholarium, quòd filius quidam nobilis civis Romani, qui consumpserat misere, & immunde juventutem suam, dum duceretur ad patibulum ad mortem, sequebatur eum Pater suus slens. Vidit eum filius suus; quæsivit ut oscularetur Patrem suum. Pa-

ter approximavit, sed filius loco osculi, momordit fibi nasum, & crasit. Dum alii culparent, & mirarentur, exclamavit: ô Pater, tu me suspendis, tu me interficis, si enim, dum me juvenem (ut debueras) correxisses, ego non venissem ad hanc mortem inhonestam.

Hoc est, ô pueri, quod ante notaveram, quòd néque ego, neque alii, dùm prædicamus, neque Magistri præcipuè, debemus vos dimittere quin moneamus, & corrigamus vos, ne postmodum mordeatis nasos nostros. Hoc dicebat quædam pia Mater pueris suis: Ego taliter vos corrigam, quod non mordebitis nasum meum,

Hoc habetur in Libro De apibue. cap. 30. Legi quendam magnum virum narrantem de seipso, quòd habuerat unum juvenem nobilem, pudicum, & castum in principio, sed per malitiam unius Magistrisui fuit seductus; & pluries monitus, noluit tandem desistere, sed plus obediebat Magistro illi in crimine pessimo, quàm amicis suis, & Deo. Quid evenit? Audite rem horrendam. Venerant amici illius pueri in magna pompa visitare eum: & dùm post cenam, retractis omnibus ad cameras ornatas, dùm puer esset in lecto suo cœpit horribiliter clamare, & plangere. Venerunt ad eum servitores sui, & amici, & dùm nescirent cur clamaret, nec dicere vellet, advocatus est Decanus Ecclesiæ, & alii Canonici. Concitus ille venit, residet ad lectum clamantis, suadet confiteri peccata, hortatur ut confidat in Deo, non in homi-Hac cum Decanus fortiter ei diceret: tandem puer eum audiens, inspexit terribilibus oculis dicens: Væ illi qui me seduxit! Ad quid, ad quid super me divinum auxilium invocabo? Ecce jam video apertum Infernum, video præsentes dæmones paratos me rapere. Et cum omnes ut se potius signaret inclamarent; signa te, puer. Ille quasi nihil advertens, clausit oculos, & avertit faciem, & cum diris, & miserabilibus vocibus miseram animam exhalavit.

Intellexistis-ne hoc exemplum terribile, ô pueri! Ad auditum ejus nonne toti tremuistis? Nunquid nunc vos etiam pœnitet; pœnitet æstimo; sed gaudete vos qui boni estis. Aliquid igitur audire non pigeat. Peto te, ô puer, si quis induceret te ad comedendum carnes per totam Quadragesimam, & in die Veneris Sancta, quid diceres? Nonne repelleres eum valde velociter cum cachinno? Nonne ostenderes digito, dicens: videte quam malus est iste, quam perversus, qui talia mihi dixit? Et ipse benè miser. Et ego tibi securus affirmo, quòd pejores sunt & pejùs faciunt illi de quibus loquor, qui alios inducunt ad immunditiam conscientiarum suarum, quam si facerent comedere carnes in die Veneris Sancta. Nolo plùs specificare, quia qui culpabilis est intelligit; qui non est culpabilis, non eget ut intelligat, nisi fortè ut caveat. Denuncio vobis, ô pueri, fugite tales immundos, & plùs fugite, plùs horrete, plùs odite, quàm si quærerent interficere corpus vestrum cultello evaginato, vel male strangulare. Plus est anima, quam caro, & vita spiritûs, quam corporis. Accusate tales, immo vi repellite, spuite contra eos in faciem, conclamate cum beato Bernardo: ad latrones, ad latrones: ad ignem, ad ignem.

Postremò, si tu puer non servasti munditiam conscientize in te, nec in aliis, saltem pœniteat te, recurre ad lotricem optimam, scilicet ad luctum. Niquam post culpam nolle pœnitere. Humanum est, peccare; diabolicum, in peccatis perseverare. Sed dices ad quid pœniterem, & lavarem me? Video fragilitatem meam, ego protinùs statim iterum maculabor. Noli sic æstimare, frater, sed fac quod debes, & quod præcipit Deus; succurtet ipse, tandem miserebitur, & fanabit: quid scis quando morieris, & quomodò? Quid si morte subita, si repentina? Quæro Ccccc 3

à te, si laves manus tuas, si vestes lineas? Respondebis: italavo, vellavare facio. Quæro præterea, si post lotionem iterùm maculantur? Respondebis ità. Lectum igitur conscientiæ tuæ cur non similiter emundabis, etli sordidanda sit posteriùs? Sit tibi, precor, conscientia tua charior quàm camissa. Noli propter timorem futurarum macularum dimittere purgare præsentes, & augere. Post poenitentiam (crede mihi) & minus erit de sordibus, & minus adhærebunt, & faciliùs abluentur.

Dices rursus: O quomodo talia tam fœda, tam turpia peccata dicerem homini viventi, homini Sacerdoti; quid diceret, quid fieret? Plane diceret: Parcat tibi Deus, & te diligeret, & celaret. Si tantum times Sacerdotem, cur non amplius Deum omnia videntem, immo totam Curiam coelestem semper præsentem? Si times Sacerdotem bonum, discretum & folum, cur non magis times focios, pueros indiferetos, qui nihil celare sciunt, nisi quod nesciunt, & nisi cui, & qualiter quid deberent revelare? Quid melius est; vel ut dicas nunc peccata tua uni, vel quòd exponantur in morte tua, vel etiam in vita quandoque omnium aspectui; Nonne facilius est hominibus peccata confiteri, quàm cum dæmonibus sine ulla miseratione torqueri? Si dictum est tam setidum, tam horridum, & abominabile; plenum factum, obsecro, quale putabitur?

At si dices, vellem benefacere, vellem esse mundus queo: Noli, frater, dicere nequeo; sed nolo: certè potes; sed non vis juvare te. Quomodò juvare? Primò fugiendo otium, fugiendo malum consortium, denique orando & convertendo te adaliquem Sanctorum, specialiter ad illam Sanctarum Sanctam, percutiendo pectus, exemplo Hieronymi, & dicendo: Sancta Virgo virginum ora pro me: adjuva me, mitte auxilium refugienti ad te. Denique exemplo Antonii & Hilarionis adolescentum, increpa diabolum in ipsa tentatione tua quasi præsentem, & dic ei: Phy de te, & de tentatione tua, miser diabole. Ecce non obedio tibi.

Plurimæ sunt tales doctrinæ pro munditia cubilis propriæ conscientiæ servanda, inter quas posuimus bonam societatem Magistri, & sociorum, & famulorum, occupationem in bono studio, & oratione. Fatigabo vos non ampliùs, ô pueri. Sit tandem nostri finis Sermonis in oratione ad Deum & Sanctos San-Etasque omnes, ut taliter paremus hîc cubilia conscientiarum nostrarum in munditia, mollitie, & quie-C te per gratiam, quòd corum consortes effecti exultemus, & lætemur in eisdem cubilibus nostris per gloriam. Amen.

Beatiqui lugent, quoniamipsi consolabuntur. Matth. v. s. Et sententialiter Luc. v1. 20. & in Evangelio præsentis celebritatis.

Ad eostlem Codd. MSS.

OS de beato luctu & consolatione locuturi in rum oculis abstersit Deus omnem lachrymam, ita ut non sit amplius ibi luctus, neque clamor. Apoc. xx1.4. Te Reginam inclytam civitatis hujulmodi Sanctorum, de qua gloriosa dicta sunt: Matrem insuper illius qui est Dens totins consolationis, 2. Cor. 1.3. invocabimus, Pro gratia qu'à egemus impetranda dicentes: Ave Maria gratia plena, &c.

BEATI qui lugent, quoniam ipsi consolabuntur. Scribitur ubi dictum est. Proposità hac coelesti stupendâque sententia, insonante hanc grandi tonitruo ex ore divinitatis, in sublimi monte Ecclesia, audierunt quamplurimi altisonam hujus extrancissimæ & à sapientibus mundi hactenus absconditæ doctrinæ tubam: Et quidem In omnem terram exivit sonus eorum. Pf. xviii. 5. Auditam verò non omnes æqua mente, unoque judicio comprobarunt; nimirum: quot capita, tot sententia, & Fides Dei donum est, ne quis glorictur. Audierunt eam omnes ex lomni natione quæ sub coclo est, quorum plurimis nihil profuit auditus non innixus Fidei, ut Apostolus loquitur, sed in depressiores suæ infidelitatis tenebras demersi sunt: Hi sunt Pagani, Idolatræ, & Judæi perfidi, qui quoniam foris sunt, & consurdescunt nostris vecibus, nihil ad nos; eos deserat sermo noster, & ad Christianos dirigatur, dicatque Beati qui lugent, &c.

Ecce autem apertis meditationis meæ oculis intueri videor plenas, etiam Christianorum, omnes aures, hac sententia divina: quis enim est Christianus, cui hoc Evangelium in Ecclesia non sonuerit. Verbum hoc nihilominùs ad mentales aures suas introrsùs non æqua profunditate, & tenaci approbatione reponitur.

Pars est hominum simplicium absque eruditione, & Litteris, quos sola authoritas in hac Fide stabilit, nec ultra quicquam, vel quærere, vel intelligere student, morem discipulorum Pythagoræ in hoc tenentes. Satis habent scire quoniam Magister boc dixit, Magister Christus: Beati qui lugent quoniam ipsi consolabuntur. Apud tales non rationibus, sed authoritatiin conscientia, vellem abstinere à peccatis, sed ne-Bbus, & exemplis agendum arbitror, quibus sufficier infinuare, quoniam Sancti Sanctæque omnes quorum hodiè celebritas agitur, ad consolationem per luctum transierunt; Patriarchæ, Prophetæ, Apostoli, Martyres, Confessores & Virgines. Quid istos dinumero? Quando & ipsum caput omnium Christum pati oportuit, & sic intrare in gloriam. Luc. xxiv. 26. Hos ergò ad Historias & Legendas Sanctorum, ad vitas Patrum, ad Originalia Doctorum luctum collaudantia judico remittendos.

> Altera pars, est Christianorum similiter simplicium, & nullius eruditionis litteratoriæ, qui tamen pro consuetudine, & gratia exercitatos habent feníus, ad hanc doctrinam cupientes ex intimis animæ præcordiis, qui experientia doctrice sentiunt, & prægustant hoc donum cœleste, & toto cordis assensu, toto mentis jubilo eunt in hanc sententiam. Beati qui lugent, &c. Tales sunt, in schola devotionis, doctrina affectionis edoctæ personæ, quibus lachrymabilis jugiter est hæc vallis lachrymarum; qui dicunt cum Psalmista: Rensit consolari anima mea, memor fui Dei, & delectatus sum, Ps. Lxxvi. 4. Etrursum delectanter dicunt cum eodem: Secundum multitudinem dolorum meorum in corde meo, consolationes tua latificaverunt animam meam. Ps. xcIII. 19. Quemadmodum dixisse legitur beatus Bernardus. Multi vident cruces nostras, qui non attendunt consolationes nostras. Et Apostolus dixit: Quasi tristes, semper autem gandentes. 2. Cor. vi, 10. Apud istos quos unctio docet, quos experientia erudit, importunum nimis, ne dicam temerarium, censeri deberet, si aperirem os ad docendum, à quibus utinam mererer erudiri.

Alios prætereà considero ex Christianis inflatos sapientiâ, non quæ de sursum est, sobriâ & pudicâ, sed terrenâ,animali & diabolicâ, & carnali, vitam pecudum eligentes, qui ferè nihil de homine præter figuram retinent, hodierna celebritate Sanctorum illorum, à quo- D intùs ferea sunt omnia. Ipsi dùm has Beatitudines auribus recipiunt, animam intrinsecus surdam habent; autita pro ægritudine peccatorum miserabiliter conturbatam, quòd dicunt opere, etsi non forsan ore: Durus est hic sermo & quis potest eum andire? Joan. vi. 61. Nempe sapientia terrena divitiis inhiat. Proptereà non beatos, sed infelicissimos plane pauperes prædicat. Sapientia diabolica, est superbia indignans & austera: ipsa beatos mites quomodò judicaret, & non potius viles & abjectos? Sapientia animalis tota illecebris vacat, ducit in bonis dies suos, cujus vox est. Sap. 11.1. Exiguum,

& cum tedio est tempus vita nostra. Talibus, obsecro, quando persuasum esset eos beatos esse qui lugent, & non miserabiliores omnibus hominibus. I.Cor.xv.19. Quamobrem istud perditum, & cæcum genus Christianorum, & Christianorum nomine, non Christianorum converfatione, relinquamus, tanquam indisciplinabiles, & impersuasibiles ad hanc clausam eis divinam lectionem: Beati qui lugent, Oc.

Superest ad extremum aliud genus hominum, qui non sunt idiotæ ut primi; sed luminibus tam ingenii, A quàm conscientiæ eruditionis scientificæ collustrantur. Qui etsi nondùm gustaverunt donum hujus beatitudinis, velut illi simplices de secundo ordine; attamen corum vita aliena est ab his vitiis, quibus obstinate corruptos mox esse diximus illos de tertio ordine. Credunt insuper, ut tandem intelligant, hoc est, præsupposita Religione philosophantur; quoniam persuasum habent; nist credideritis, non intelligetis. Quod notavit Plato, dùm ait in Thimæo. Sumendum esse compendium ex credulitate. Istos tales, qualium magnus est hic numerus, nunc alloquendos esse decrevimus, quibus non folam dicentis auctoritatem (quæ tamen abundè satis esset) sed rationem certam, & philosophicam asserve confidimus, per quam jam non solum credant, sed etiam intelligant hujus mirandæ, sublimisque doctrinæ veritatem. Beati qui lugent, &c. Hoc faciemus (siquidem permiserit Deus) ad Ciceronis imitationem in Paradoxis, minori certè cloquentia, sed pari veritate & (undè glorior in Domino) majori Fide: faciemus, inquam, tùm ad conso-B lationem nostram, quatenus Fides in intelligentiam migrans, lucidiùs emicet, tùm ad concludendum linguam magniloquam corum qui se dici Philosophos volunt, nec funt; quoniam dùm à Religione putant secernere Philosophiam, utrumque perdunt; qui verbum divinæ nostræ Fidei communibus verborum panniculis involutum vel fastidiunt ob simplicitatem (sicut eis videtur) rusticam, & anilem, ut quæ lugere, vel flere jubeat; vel de opinabili fallacitate criminantur, non capientes quo pacto ex luctu suum gignatur contrarium, quod est consolatio; nec proinde concipiunt

beatos, & consolatos esse lugentes. Et quoniam tres collati sunt in themate termini principales, Beatitudo, Luctus, Consolatio, tripartita erit Sermonis nostri fabrica, quia super quemlibet ex terminis ædificium nostræ ratiocinationis fundabitur, & excrescet. Dicemus quoque breviùs quàm tanta res expostulat, quoniam in scholastico exercitio, & in verbo ad popu-C lum, latiori Sermone super, hoc, Deo propitiante, tra-Ctabimus.

P Rimam exorsurus fabricam in hoc nomine Beatitudo, recogito quòd omnes qui de beatitudine hominis philosophica ratione perscrutatisunt, constituerunt eam in contemplatione primæ causæ, sicut Peripateticæ Scholæ Institutor Aristoteles docuit. 1.0 10. Ethic.

Aut posuerunt eam in virtute, vel bono honesto, & in vivendo consentaneè rationi, & naturæ: in qua fententia Schola Stoicorum, & quorumdam Academicorum concordat. Aut deinceps collocaverunt eam in adeptione boni universalis separati quemadmodum Plato suique sectatores. Aut postremo dixe-D aliqua operatio voluptuosior est, aut, si verbum vorunt beatitudinem hominis esse animi voluptatem, seu tranquillam pacem: cujus sententiæ fuisse videtur Epicurus ille cujus Seneca crebrè cum fumma veneratione meminit in Epistolis. Nam Epicurus alter, quisquis ille fuit, & Aristippus & Sardanapalus, & fordidus Mahometus, qui in corporeis voluptatibus humanam beatitudinem detrudere conati sunt, ipsi certè non Philosophi, nec inter Philosophos annumerandi funt, sed porci vocandi sunt, quia beatitudinem non hominis, sed pecoris descripserunt. Illi simisimiliter à philosophica ratione procul abscedunt, &

ab eadem validissime consutantur, qui divitias, qui potentiam, qui gloriam, qui scientiam, & vniversaliter bonum aliquod tale fortuitum, fragile, & caducum, homini pro beatitudine statuerunt. Quippè his omnibus ad votum fluentibus, reperire est hujusmodi hominem, non dicam non beatum, sed planè nequissimum, & suprà belluinam severitatem, vel feritatem nocendi malignitate perversum. Denique hæcomnia fortunæ bona, etsi decorem, & ornatum quendam extrinsecum felicitatis humanæ præsentare, & perficere dicantur ab Aristotele; ipsa tamen ad componendum verum, & intrinsecum hominis bonum nullatenùs exiguntur. Notavit hoc ille qui ex incendio urbis fugiens, omnia sua secum serre di-

Hæc igitur in summa est philosophantium de hominis beatitudine quædam partita traditio. In contemplatione primæ causæ; in honesto, vel virtute; in bono separato; in animi voluptate, seu consolatione: quarum apparens varietas (si non me fallit judicium) in una connectitur cum conceptione, seu dignitate per se nota, quam Aristoteles sucidius exposuit, quod beatitudo hominis sita est in conjunctione optimæ potentiæ humanæ cum optimo objecto suo. Virtus enim rei cujuslibet, & sua quædam beatitudo ut penes summum quod in ca est quantificetur necesse est, quemadmodum beatitudo oculi esset ejus conjunctio cum summè pulchro sibi proportionabiliter oblato. At nota qualis est optima potentia humana, nisi ratio; quâ solâ præstantior est homo ceteris animalibus. Objectum præterea optimum quale aliud assignabitur, quàm ipse Deus glo-riosus, cujus ratio capax est, ex quo nihil majus à ratione potest intelligi? Quare manisestum est quàm elevate Aristoteles beatitudinem hominis esse probavit contemplationem primæ causæ, conformiter ad illud Augustini dictum: Visio est tota merces, fundatum videlicet in verbo Christi: Hac est vita aterna, set cognoscant te verum Deum, &c. Joan. xvII. 3. Intelligimus verò contemplationem, non nudam cogitationem de Deo, sed cognitionem cum amore. Alioquin si dilectionem à cognitione separaveris, non jam ibi contemplatio tàm dicenda est, quàm curiosa quædam investigatio aut cogitatio vaga fructu carens, atque sensu, quales habuerunt quos inculpat Apostolus cognovisse Deum, & eum non sicut Deum glorisicasse, proptereà evanuisse in cogitationibus suis. Rom. 1. 12. Ecce vanitatem cogitationum, si glorificatiosecludatur; & datos fuisse in reprobum sensum, quales multos flemus nostris temporibus.

Porrò locutiones ceterorum Philosophorum quamquam diverso calle verborum incederent, in eundem, judicio meo, sententiæ finem conveniunt. Nam bonum separatum quod Plato posuit, cujus adeptione beati dicimur, & sumus, nihil aliud à Deo potest intelligi; quod adipiscimur cogitando, & amando, hîc in ænigmate, & inchoatione quadam imperfecta, tandem facie ad faciem, plenitudine consummata. Rursùs, si Stoïcorum, & Academicorum, & Epicuri prænominati positionem resolvamus, inveniemus quòd nulla virtus est, nulla honestas speciosior, nulla vita plùs consentanea naturæ atque rationi; sed nec luptatis nimis molle judicatur, nulla delectabilior, quàm sit operatio optimæ potentiæ hominis, conjungens eam cum optimo objecto suo quod est Deus: hoc verò fit, dum ipsum ratio cognoscit, & cognoscens amat, & in cognito amatoque tanquam in fine suo, & centro quietatur. Ecce habetis omnem de beatitudine philosophicam perscrutationem, quæ super uno cardine volvitur, & unitur, ad cujus notitiam Christiana Religio compendiosa Fidei traditione ducit, quod efficere Philosophica disputatio vix longo circuitu quasi palpando, & innitendo valuit; nec

perfecté tamen valuit, nec stabiliter, nec sinceré. Hinc præclarissimè dictum est ab Apostolo, quòd quia mundus in Dei sapientia Deum non cognovit, 1. Cor. 1.21. supple cognitione quæ per dilectionem operatur. Et intellige quod hic Apostolus secundum discipulum ejus Dionysium, Philosophiam appellat Dei sapientiam, immò & revelationem. Deus, inquit ibid. 11.10. revelavit eis. Placuit ei per stultitiam pradicationis, hoc est, per compendium credulitatis, salvos facere credentes. I. 21. Non quòd Philosophia inutilis, aut falsa sit; quip- A pè quæ est Dei sapientia, & revelatio, non quòd veræ Religioni adversa, non quòd in articulo quocumque contraria, sicut velle demonstrare propositum est; sed quia homines bono dono male, & temerarie usi funt, & alia ratione, ut ad felicitatis beatitudinem fine ratiocinatione, fine fluctuatione ipsos etiam simplices, & idiotas venire liceret Fidei pede fulcitos; denique ne gloriaretur ante Deum stulta præsumptio omnis carnis.

His pro primo fundamento positis, & viva veritatis calce agglutinatis, quadruplici etiam consideratione instar quatuor laterum, superædificare sas habe-

#### Prima Consideratio.

sus solos, alioquin bruta essent Dei capacia; si nostræ beatitudinis esse volumus participes, ut à sensibilibus ad spiritualia convertamur necesse est. Istud est inter Platonis dogmata præcipuum, Avertendum esse, scilicet à sensibus, faciem nostramentis. Omnia nisi ad sensum referre, est proprium pecoris, & certissimum veritati inveniendæ affert detrimentum. Hujus sententize pluries meminit Cicero, & Augustinus ex ca pulcherrimum illud volumen De vera Religione texuit. Animam itaque nostram intellexerunt Philosophi factam esse velut in horizonte duorum mundorum, spiritualis & corporalis, cujus facies dum ad corporalia convertitur, fit quodammodò crassior, nubilior & hebetior ad intuendum coelestia, & deprimit terrena inhabitatio sensum multa cogitantem, inquit, unus ex Philosophis Hebræorum. Sap. 1x. 17. Cui conformis est sermo Poëtæ, 6. Eneid.

Terrenique hebetant artus, moribundaque membra.

minis, ad hoctendit.

#### Secunda Consideratio.

Præsupposita rationis aggravatione per peccatum, aversio à sensibilibus ad spiritualia cogitanda fieri nequit abíque luctu seu tristitia. Haud magna in hoc loco ratiocinatione opus existit, ubi quotidiana experientia plùs quàm satis est hanc eloquitur veritatem. Quippè mortificatio sensualitatis, pugna vitiorum, virtutum victoria, fugere voluptates, tristitias æquanimiter perpeti, & similia humanæ militiæ stipendia, nonne luctum suum, saltem ab initio, secum ferunt? Ferunt utique. Attamen sine istis nunquam ad sincerum, & purissimum veritatis primæ lumen scanderemus, nunquàm sursum raperemur, & illic rapti staremus, nec D boni, & mali, multiplicare sermonem de luctu, & responderemus veraciter hortanti Ecclesiæ, Sursum cor. Habemus ad Dominum. Quando, & qualiter, obsecto, forti contritione levaremus nos super nos? Dùm iniquitas super talentum plumbi sedens nos in ima deprimit, instar Poëtæ more Sisyphi, dùm conquerimur cum Propheta: Quoniam iniquitates mea supergressa funt caput,&c. Pf. xxxvII. 5. Dùm postremò multitudine noxiorum desideriorum, & volitantium cogitationum instabilitate, acies nostræ mentis undique confunditur, impeditur, & turbatur; Et hanc Aristoteles (quamquam suæ originis ignarus) notavit, ubi dixit, eli-

quid esse in nobis quad adversatur rationi: proptereà tractaturus de nostra beatitudine, ipse de lucta luctuosa passionum moderanda per virtutes priùs docendum esse necessariò indicavit.

#### Tertia Consideratio.

Beatitudo nostra est de numero delectabilissimorum, immmò delectabilissima. Hoc ipsum dicere ratio compulit Aristotelem 1. & 10. Ethic. Habebatur quoque pro oraculo apud veteres, ut infrà latiùs docetur. În Sanctis prætereà quorum hodie celebritas agitur, experientia multiplex illud certum facit. Quod insuper sub altissimis considerationibus, & sapientum allegationibus, initium Summæ communis, De virtutibus, manuducit.

#### Quarta Consideratio.

Veram, & plenam consolationem, sicut nec veram beatitudinem, vita humana præsens habere non potest absque luctu. Perspicuum est, hoc sequi ex præmissis. Proptereà licet jam non solum credere, sed etiam intelligere quoniam Beats qui lugent, &c. Et hæc de prima radice, ex qua terminus iste Beatitudo ger-Quia Dei cognitio perfecta nequit haberi per sen- B minat hanc veritatis segetem; beatos & consolatos esse lugentes.

EUGE, pergamus ultrà ad secundam nostræ ora tionis fabricam, quam fundabit terminus iste Lu-Elus. Attamen ne perpendicularem nostri ædificii regulam conturbet æquivocationis irregularitas, describendum est quid est luctus, quid consolatio. Nam invenietur luctus malus nihil ad beatitudinem conferens, nec afferens consolationem quæ bona sit. Hoc sensit qui dixit: Tristitia seculi mortem operatur. Cum prius dixisset: Tristitia que secundum Deum est, paenitentiam in salutem stabilem operatur, 2. Cor. vII. 10. Luctus & consolatio, sub una acceptione generali, duæ passiones sunt illæ duæ contrariæ, quas aliter nominamus dolorem & gaudium, quæ complectuntur in suo generis sinu passiones omnes reliquas enumeratas à Philosopho 2. Ethic. & 2. Rhetor. & à Poëta 6. Aneid: & ab aliis alibi. Conse-Poeticum etiam involumentum de haustu Lethei flu- Cquuntur autem passiones istæ duæ, lucius & consolatio; vel dolor & gaudium, ad duas rationes objectales generales, & extremas; quarum una est, ut boni convenientis, & altera mali disconvenientist

> Describitur hic luctus hoc modo sumptus. Luctus est vitalis anima motus, surgens ex appprehensione objecti ut disconveniensest. Cujus essecus est (præsertim si sit in sensu) constrictio quædam, horror, & suga, & renisus. Est autem ratio disconvenientis, disproportio læsiva harmoniæ, & unitatis debitæ. Elucidationem harum descriptionum cum deductione omnium passionum ad has duas, quærat cui libuerit, 2. Ethic. & Rhetorica, cum notatis per commenta.

> Deindè quia tripliciter dicitur bonum, pro delectabili, pro utili, & pro honesto; & similiter malum ex opposito pro tristabili, pro nocivo, & pro inhonesto: possemus conformiter ad has rationes objectales consolatione, prout consurgunt mediate ex apprehensione boni, & honesti; vel mali & inhonesti; & hoc dupliciter, in acty, vel in habitu. Hoc quippe modo luctus & consolatio propriæ sunt animæ rationalis, & ad sensualitatem non nisi ordinatæ ad rationem spectant, sicut nec objectales honesti, & inhonesti rationes. Dicamus igitur quòd luctus in propositio, & prout dicitur beatitudo, non quidem formaliter, sed quia communicat beatudinem hîc in via, vel quia ducit ad eam, habet sic describi pro habitu. Lucius, est habitus anima gratiosus, quo inclinatur

fugere, & horrere objectum sub ratione mali inhonesti, & disconvenientis apprehensum. Apprehenditur verò objectum ut inhonestum tripliciter: aut formaliter, & sic est deformitas, aut secundo consecutive, quia est effectus culpæ, & reliquiæ ejus, sicut reatus poenæ, & macula, & offensa; aut tertiò occasionative, quia ad culpam inductivum est, aut ab honestate distractivum, ut noxize tentationes, & rebelliones sensualitatis. Ratio autem disconvenientia inhoneponderis & mensura; vel unitatis, speciei, & bonitatis, in libero arbitrio, ut arbitrium est. Violentatur insuper modus, & mensura, & unitas in libero arbitrio, dùm ipsum non insequitur motionem Dei, ut efficiens est. Violentatur species, & numerus, dùm non conformatur causæ suæ exemplari. Violentatur autem pondus, & ordo, & bonitas, dùm non insequitur motionem suæ causæ finalis. Per oppositum sumitur ratio convenientiæ honesti.

Par est describere consolationem. Consolatio, pro habitu, est habitus anime, quo inclinatur amplecti quodammodò, & unire sibi objectum sub ratione boni bonesti, & convenientis apprehensum. Et dicitur similiter honestum tripliciter: vel formaliter; vel consecutive; vel efficienter & dispositive. Has descriptiones neque fingimus, neque sola Fide supponimus, quoniam ex Philosophica traditione, fundata in his quæ nos docet experientia, possunt elici, vallarique. Ex quibus quid sit luctus pro actu, quid consolatio actualis, liquidum est. Nam Lucius, & consolatio actuales sunt vitales motus animi in talibus babitibus procedentes.

Jacto, & ordinato hoc discriptionum fundamento, superaddamus quasdam litterales considerationes.

#### Prima Consideratio est ista.

Luctus, qualem descripsimus, est consolationis inductivus. Ita quòd qui lugent, eo ipso consolantur, ut verum sit ad litteram: Tristitsa vestra vertetur in gaudium. Joan. xvi. 20. Habemus medium in omni demonstratione, efficacissimam definitionem scilicet, ad hoc ostendendum. Omnis quippe apprehensio objetti ut honestum est & conveniens, est consolatoria; sed apprehensio hujus luctus est honesti apprehensio & convenientis, ergò est consolatoria. Majore præsupposita ex definitione, Minorem facile est deducere ex quamplurimis conditionibus honestis, luctui attributis. Luctus C quippè justus est & Deo acceptus, tanquam reddens Deo quod suum est, vel dum punit peccata in se, & in aliis, Deo odiosa; vel ab offensarum divinarum reliquiis, aut occasionibus, liberari desiderat.

#### Secunda Consideratio.

Non est inopinabile secundum eandem animam simul, & secundum idem, diversis tamen respectibus, lugere & consolari, instar Christi. Si enim concedimus animam simul intelligere recté, & reflexé, & judicio fuo formidolofo certitudinaliter judicare, non videtur repugnantia, quòd de luctu actuali tanquam de D . objecto fimul habeatur actualis consolatio. Nec aliquid apparet obstare, nisi quòd motus horum actuum sunt ad contrarios effectus, unus ad sugam, alius ad prosecutionem; unus ad dilatationem cordis, alius ad constrictionem. Sed hoc ultimum de luctu, & consolatione, in sensualibus verum est ita se habere; in spiritualibus fortè non æquè. Cujus rei satis videntur experientiam dedisse Sanctorum plurimi, quorum vita cum in luctu continuò esset, facies tamen serena, & jocunda, & inter medias lachrymas mira læti hominis suavitate, & tranquillitate respersa sulgebat, ut Tomi III. Pars III.

in Martino. Dat exemplum Climacus de puero simul flente, & clarè ridente. Et venerabilis Richardus tradit, in codem homine contemplativo, simul esse raptum mentis ad divina, exemplo Moysi positi intrà caliginem in monte, & simul fieri rebellionem in sensu, more idolatrantium in valle. Ad hoc potest trahi illud de Ænea.

Mens immota manet, lachryma volvuntur inanes.

Vel dicamus, ut omnis calumniæ tollatur occasio. ste, est violatio modi, speciei, & ordinis; vel numeri, A quòd luctus, & consolatio candem animam tanta celeritate alternatim invicem afficiunt, quantam discernere non valemus. Et consequenter ponetur motus cordis quasi tremulus & mixtus ex constrictione, & dilatatione, fortè similis motui campanæ, dùm tremit, & chordæ citharæ, dùm resonat; & ita mirabilis harmonia fit in corde nostro ex hac mutua percussione luctus, & consolationis, qualem harmoniam explicare sicut difficile est, ita experire facile. Hunc tremorem notabat exhortatio prophetica, exultare jubens Deo cum tremore.Pf.11.11.Exultatio quippe sola dilatando facilè evanesceret, si luctus reprimens non induceret hunc tremorem. Quo tremore tandem exercitata anima, more alaudæ volitando cantantis, cadit in felicem spasmum, & in illam extasim rapitur, ubi dicat cum filentio: Bonum est nos hic esse. Matth. xvII. 4. Et illud: in pace in idipsum dormiam & requiscam. Ps. IV. 9. Denique per dicta elucent veritates, quas inopinabiles rident arnaliter sapientes, dum Apostolus præcipit esse sieut tristes, semper autem gandentes. 2. Cor. VI. 10. Et Propheta: Secundum multitudinem dolorum meorum in corde meo, consolationes tua latificaverunt animam meam. Pf. xciii. 19.

#### Tertia Consideratio.

Adversitates corporales & luctus sensuales trahunt de per accidens ad luctum bonum; ex se enim indifferentiam habent ad honestum, vel inhonestum. Ita prosperitates, & vana gaudia ex opposito vehementer impediunt: proptereà fortuna moderate adversa securior est regulariter, & optabilior, quàm multum prospera. Hæc quidem deduxit certa ratione Boëtius; & Sapientis vox affirmat dicentis: Melius est ire ad domum luclus quam ad domum convivii. In illa enim finis cunctorum admonetur hominum, & vivens cogitat quid futurum sit. Eccle. vit. 1. Et rursum? Risum putavi errorem, & gaudio dixi, quid frustrà deciperis? 11. 2. Quòd si omnia, quæ considerationem nostram informant de laude tribulationis, & prosperitatis deceptione inducere voluero; non dico partem Sermonis, nec Sermones integros. immò nec Libros multos ad hoc suffecturos esse scio. Legatur Chrysostomus: in suo. De compunctione cordis. Gregorius: in moralibus. Guillielmus Parisiensis in suo, De virtutibus. De lande tribulationis & paupertate. Et compilatio illa communis De virtutibus & vitiis prorsùs & optima. Bonaventura instimulo conscientia: & alii plures. Et in hac consideratione stabiliri possent omnes Beatitudines Evangelii hodierni, præsertim prima, & nostra hæc tertia & ultima. Emersit consilium Platonis & similium, ut assidua esset mortis meditatio.

#### Quarta Consideratio.

Etsi in Beatis non erit amplius luctus, neque clamor, fed nec ullus dolor; Apoc. xx1.4.tamen pro hac valle mileriæ ille regulariter qui beatior est, est luctu bono plenior. Consideratio ista ab Augustino ponitur, in suo: De Civit. Des. Et adeò vera est, quòd nullus unquam tantum luxit, quantum Christus caput nostrum, & benedictus in secula. Non quidem pro suorum, sed pro nostrorum absolutione peccatorum, etiam ab instanti suæ conceptionis gloriosæ, ut quidam tradunt. Ddddd

Ita luxit Maria, ita Paulus, ita Petrus, & ceteriinnumeri, post plenam, & certam suorum peccatorum remissionem. Itaque ista tria se hic per communicationem quandam amplectuntur: beatitudo, luctus, consolatio. Et ex opposito ad considerationem nostram inferre licet illos esse hominum miserrimos, & à beatitudine remotissimos pro hac vita, qui vel ex elevatione, vel ex vana consolatione, vel peccatorum nimia obduratione lugere fugiunt, horrent, despiciunt. Igitur Beats qui lugent, quoniam ipsi consolabuntur. Hæc tandem sumpta sint ex secunda radice in hoc termino luctus adhærente.

P Ro tertia & postrema ædificii nostri structura confummanda in hoc termino confolatio, repetere non pigeat quid est consolatio. Consolatio est habitus anima, quo inclinatur amplecti quodammodo & unire sibi objectum sub ratione boni, honesti, & convenientis apprebensum. Consolatio autem actualis, est vitalis & mulcebris motus anima ex tali habitu, & inclinatione consurgens. Ecce quòd duo concurrunt ad integritatem bonæ consolationis; apprehensio potentiæ cognitivæ, & ratio objectalis honesti, & convenientis. Et quoniam potentia quæ apprehendit, si sit indisposita, & ab harmonia debitæ proportionis discrassiata, faciliter decipitur in judicio, aut quandoque nihil sentit; R oportet omninò nostram cognitivam rationalem benè dispositam esse, si benè per eam quærimus apprehendere, & in objecto convenientis honestatis consolari. Exemplum à sensualitate sumamus. Da febricitanti vinum, illud amaricabit linguam ejus.. Ostende lippo lumen gratissimum, ille conturbabitur. Exulceratum palpa leniter, tamen non delectationem, sed dolorem acerrimum inferes. Odores suavissimos non sentit reumaticus. Surdastris non est delectamento vox canora, dulcisque symphonia. Non secus æstimandum est de sensibus animæ interioribus. Quid me respicis, quid admiraris, si rationi suos quinque sensus esse dixi? Nonne est in ea visus spiritualis, quo cernitur pulchritudo, decor & candor lucis illius æternæ, cujus lumen fignatum est super nos? Quo visu videre nonne se dicit Apostolus, nunc per speculum & in anigmate, tunc autem facie ad faciem? 1. Cor.xIII. 12. Est auditus spiritualis, quo percipitur summa harmonia veritatis, de quo Propheta ait: Audiam quid loquatur in me Dominus. Ps. LXXXIV. C re potest, quanta ad hanc sanitatem, & reforma-9. Est prætereà gustus, ad quem invitabat idem Propheta: Gustate & videte, & c. Ps. x xxiii. 9. Est insuper tactus spiritualis, alioquin non dixisset sponsa in Canticis: Lava ejus sub capite meo, & dextera illius amplexabitur me. Cant. 11. 6. Et Osculetur me osculo oris sui. 1. 1. Dcnique olfactum esse in ratione, probat vox ejusdem sponsæ ad sponsum: Trahe me post te, curremus in odorem unquentorum tuorum. v. 4. Nos verò cogitationes,& motiones, & sensationes hujus quintuplicis sensus radicatas in uno libero arbitrio hominis, soliti sumus appellare nomine visionis; ut vide quid sonet, quid lædit: & secundum hoc proprie, & integre dicit Augustinus, quòd visio est tota merces. Nam amorem, & dilectionem cum delectatione hoc modo visio in se claudit, & hoc modo qui plura diligit, plus cogno-D tis Confessoribus ultrò suscepta sunt. Denique tenellæ scit. Hoc modo contemplatio ad felicitatem sufficit integrandam. Proindè sensibus istis quinque reformatis, & fanatis per luctum, (nam luctus est potimmum ad hujusmodi purgationem & sanationem instrumentum) quis non agnoscat quam vehemens delectatio consequatur ex conjunctione cujuslibet hujusmodi sensum cum suo objecto convenientissimo? Et quod est objectum illud? Utique Deus, omne bonum, ficut Dominus Moysi repromisti: Ostendam tibi omne bonum. Exod. xxxIII. 19. Ipse nimirum est visui
summa pulchritudo, auditui summa harmonia, olsactui odor suavissimus, gustui panis sapidissimus, tactui summe suavis, intimus, & conjunctus. Vide
quam conjunctus: Nam qui adharet Deo, unus spiritus

est cum eo. 1. Cor. y 1. 17. Hæc omnia Augustinus, Gregorius, & Hugo, & ceteri theologizantes, nobis valde impares, passim cantant; & nos circà phantasiarum fumos plus obnubilantes quam illuminantes, plus fumantes quàm flammantes, languemus, arctamur, arcscimus, atque vanescimus, ut ob tales fortè dixerit Climacus, Theologiam non convenire nisi lugentibus. Et pensate, precor; precor, advertite, si sensus naturales, & imperfecti, tanta nos oblectatione trahant, & rapiant, etiam usque ad furiam, ex apprehensione objectorum, planè imperfectorum, & plurimum amaritudinis habentium. Quis existimare sufficiet, quanta est illa delectatio, quantus torrens voluptatis sobriæ & sinceræ, dùm perfectissima potentia objecto suo perfectissimo sub hac ratione quintuplici simul apprehensione conjungitur & unitur? Hoc sensit intime, qui tam altè clamavit: Quam magna multitudo dulcedinis tua, Domine, quam abscondisti tementibus te! Ps. xxx. 20.

Vellem nobis tempus sufficere, ad confirmandam hanc veritatem exemplis illustrissimis Sanctorum illorum, quorum memoriam recolit Ecclesia. Nam per adaptationem quandam liceret hos quinque sensus ad quintuplicem statum Beatorum traducere. Olfactum ad Patriarchas & Prophetas: visum ad Apostolos & Discipulos: auditum ad Martyres; gustum ad Confesfores; tactum spiritualiter ad Virgines & Continentes. Ostenderemus quemadmodum luctus purgavit, & sanavit hos fensus in eis, septima beatitudine mediante. Et ex descriptione boni luctus illud palam elicitur. Lu-Etus sanavit olfactum à fluido reumate affluentium bonorum terrenorum, per paupertatem spiritûs in Patriarchis & Prophetis, etiam inter medias divitias. Lu-Etus purgavit visum ab inflatione superbiæ tumidæ, & ab acri morsu vindictæ felleæ atque pungitivæ, per mititatem in Apostolis. Luctus purgavit auditum in Martyribus ab impletione tremula terrenarum sollicitudinum, & à proprii commodi viscositate, per esuriem justitiæ, & misericordiæ impensionem. Luctus purgavit & sanavit gustum in Confessoribus, à sebrili & fordido humore fædorum defideriorum, per munditiam cordis. Luctus denique purgavit, & sanavit tactum spiritualem in Virginibus & Continentibus, ab inquietifsima prurigine sœdæ carnalitatis per pacem spiritus.

Porrò neque lingua dicere, neque mens percipetionem à luctu factam subsecura sit consolatio: ex magnitudine suorum effectuum, ejus plenitudo concludatur. Hæc nempe consolatio suo odore traxit Abraham de terra, & cognatione sua, & immolationem proprii unigeniti nihili pendere compulit. Sic de ceteris Patriarchis, & Prophetis suo modo. Hæc consolatio sua pulchritudine ducebat Apostolos gaudentes à conspettu Concilii, &c. Act. v.41. Per ipsius dulcem harmoniam lapides Stephano, ignis Laurentio, Agathæ carcer, carbones igniti Tyburtio, Vincentio fartagines dulcescebant. Quid amplius? Per hanc utique sapidissimam consolationem vasta solitudo eremi, fames, sitis, nuditas, & omnia quæ horrida & aspera humana mortalitas resugit, ea à beapuellulæ hac consolatione divini amplexûs confortatæ, extinxerunt impetum ignis concupiscentiæ infernalis, & eis placuit cælibatus, nuptiæ despectæsunt, mors omnium terribilior absque ullo terrore suscepta est.

Benè ergò habet hoc tertium fundamentum in hoc termino consolatio, validum est sicut præcedentia, & sustinere sine collapsu structuram quadrifariæ considerationis potest.

## Prima Consideratio.

Lugentes non solum non contristat quicquid eis acciderit, ut de justo Sapiens loquitur; Prov. XII.2 I. sed etiam ipsos lætissicat, & consolatur. Ratio in promptu est, quoniam apprehendunt quicquid evenit eis, tanquam missum eis à Patre misericordiarum, & à sapientia divinæ providentiæ, quæ attingit à sine usque ad sinem fortiter, & disponit omnia suaviter. Sap. viii. 1. tanquam etiam cooperans in bonum suum, secundum Apostolicam sententiam; sit illud mors, sit tribulatio, sit angustia, sit lætum, sit triste, eodem per omnia vultu, eodem luctu, eadem consolatione pugnant per arma justitia à dextris, & à sinistris. 2. Cor. vi. 7.

Miratur hîc aliquis de Sanctis nostris, miretur quomodò Epicurus voluptatis assertor dixit (teste Seneca.) Focundum esse virtuoso, torreri in tauro Phalaridis. Et dum moriens vermibus scateret, hanc vocem emisit: Felicissimum hunc diem & beatissimum ago. Nonne prætereà hoc vidit oculatissimus Philosophorum Aristoteles dicens, in virtuoso omnia consonare rationi. Igitur erant fideles isti Philosophi, opponeraliquis, aut absque Fide intelligi possunt quæ creduntur: ubi est ergò illud: Nisi credideritis, non intelligetis? Ego autem quales isti sucrint Philosophi, non disputo. Scio tamen nec mentitum fuisse Prophetam, nec intellectum talium mercatum haberi posse, absque prævia Fidei, saltem informis collustratione. Et fortè veritas sese per ora infidelium, sicut olim per asinum Balaam, & per Caipham revelavit. Proptereà ipsos intellexisse plenè quæ dicebant non assero; sed ita tamen sentiendum esse, constanter affirmo. Sed dicunt nos dicere ita, vel ad sa-B vorem Fidei, vel Religionis adulationem, vel nostræ professionis laudem, quasi videlicet officium nostrum mentiri sit. Garriant quod voluerint; prosectò etsi cessaret nunc omnis obligatio ad Fidem & Religionem; certa tamen, & comperta ratio in hac me veritate teneret, beatos & consolatos esse lugentes, in multis quoque veritatibus Fidei non minus extrancis.

Subinde miraculum hoc consolationis in adversitatibus sit ex gratia Dei specialiter & ex sorti actuatione rationis in recogitatione divinæ providentiæ, paternæ, omnipotentissimæ & sapientissimæ & optimæ. Quæ actuatio sortis vel trahit ad se, vel impeditactus inferiorum potentiarum, aut saltem ne suum actum impediant dimittit, & remittit. Fundatur hoc in illa regula Philosophiæ: Majores motus impediant minores. Quòd autem in Christi passione non ita contigerit, miraculosæ dispensationis suisse dubium non est. Hîc C ingerit se corollarium de Te, Beata Virgo, quæ Regina cælorum vocari digna es, quia dum tuam pertransivit animam gladius Passionis Filii tui, anima tua nihilominus consolatione plena suit. Denique ex his elucet, quo pacto in sapientem neque injuria cadit, neque læsso.

#### Secunda Consideratio.

Epicurus collocans hominis felicitatem in voluptate animi, si consequenter locutus est, posuit cam similiter in luctu pro statu præsenti. Itaque dici nequit quòd felicitas nostra ssit in voluptate, nisi comitante; non enim ipsa est finis ultimus, sed solus Deus per dilectionem, & cognitionem apprehensus. Comitatur autem pari modo, de necessitate, felicitatem istam luctus consurgens ex apprehensione malorum, ut inhonesta sunt, vel honestatis impeditiva: dicere D enim quòd cum vitiis, & erroribus possit haberi vera voluptas, & pax animi, est ponere incompossibilia. Dominus erat qui dixit: Non est pax impiis; Isa. LVII. 21. quoniàm natura per os synderesis jugiter vitiis obmurmurat; & per intelligentiam, erroribus; quemadmodum lapis extrà locum positus, inquietus quodammodò est, cujus signum accipimus, quòd premit obstantia. Hinc collaudandus est Heraclitus, quem referent Juvenalis, & Seneca, continue flevisse; collaudandus si flebat eo fine, & circunstantiis quibus oportebat.

Tomi III. Pars III.

#### Tertia Consideratio.

Lugentes qui habitant in sepulchris, qui moriuntur tota die sicut oves occisionis, qui exasperant in scipsis, qui renuunt consolari ut consolentur, qui descendunt in infernum viventes, hoc est, considerando illum sibi præcavent, suscipiunt etiam in hac vita majorem consolationem quàm qui consolationibus carnalibus & indignis se totos præcipites dant. Quoniam ibi mox delectatio essuit, & stimuli graves, & hami inclusi sixi manent, infelicem animam corrodentes, adeò quòd longe majoris vitæ sunt boni plerique, cùm sit in eis secura & læta mens quasi juge convivium, Prov. 15. 15. animus vero gaudens atatem storidam facit. XVII. 22.

#### Quarta Consideratio.

Homines corrupti sensus, specialiter per sapientiam terrenam, animalem & diabolicam, non plùs audiendi sunt, non plus consulendi, aut credendi, si contra ea quæ diximus de luctu, & beatitudine, & consolatione latraverint, quam si porcus laudaret voluptatem, culpatis munditiis: aut quomodò febricitans, vel mulier prægnans, vel aliter læsus audiretur, si contra sensationes eorum hominum qui sani sunt, disceptarent. Utrobique enim par est ratio deceptionis non credendi, corruptio scilicet judicii ex corruptione potentiæ aprehendentis judicantis. Proptereà de consolatione, & beatitudine nostra plùs aliquando credendum est simplicibus idiotis, tanquam plùs in hoc verè sapientibus, & per experientiam intimam philosophantibus, & qui pro consuetudine, & luctu, & gratia, puros habent sensus interiores, quam aliis quantumlibet eruditis cum suis corruptivis, & fædis desideriis, obnubilantibus & amaricare, desipereque facientibus omnem sensum rationis, cujus corruptionis manifestum signum est, quòd dolere nequeunt de peccatis. Quid dico, nequeunt? Latantur etiam cums male fecerint, & exultant in rebus pessimis. Prov. 11. 14. adeò sensus corum à fanctitate, & à vita bonalonge abest, adeò prorsus obtorpuit. Et quoniam tanta occurrit nobis hodiè testium turba Sanctorum, Sanctarumque omnium nobis testificantium cum Christo beatos esse qui lugent, quoniam consolabuniur; prosectò non minus eis in hoc quam Philosophis in aliis suis investigationibus credere æquum est: urrumque enim par est ratiocinationis fulcimentum in experientia situm, ut palam tradit Dionysius, 8. cap. De divinis nominibus. Et Dominus Antisiodorensis, in cap. De dono sapientia. Licet igitur non sola credulitate, sed etiam cum intelligentia fideliter asserere thema propositum: Beati qui lugent, quoniam ipsi consolabuntur.

Stabilita veritate Fidei nostræ super hoc triplici fundamento trium terminorum sumpti thematis, Beatindo, Luctus, Consolatio, & Fide ad intellectionem (sicut arbitror) deducta, non ad meriti evacuationem (semper enim primæ veritati, non rationi Fides innititur) sed ad ejus contra reprobos irrisores præconium; tota in admonitione transeat & siniatur oratio.

Lugentes, & pœnitentes, audite cum gaudio præmium vestrum, ne vos absorbeat tristitiæ exercitium. Audite beatos qui lugent, quoniam consolabuntur. Beatus verò luctus, ad cujus mensam in secreto mentis cenaculo duodecim fructus spiritus ministrantur, enumerati ab Apostolo ad Galat. v. 22. Charitas, gaudium, pax, patientia, benignitas, bonitas, longanimitas, mansuetudo, sides, munditia, continentia, castitas. Salubris luctus, qui Ægyptiacam vitiorum turbam funditùs mergit, qui capita draconum, hoc est, initia malarum suggestionum contribulat in aquis suis, qui super aquas Babylonis sedens & slens, allidit parvulos ejus ad petram, qui sordes carnalitatis abluens, oblivionem Ddddd 2

etiam inducit luxuriæ magnæ, cujus consolationi non miscetur alienus, cui cedit luctus infelix mundanæ adversitatis tanquam si clavus clavo rentunditur.

Et, ô Deus æquissime, si tam obstinate sugiunt homines luctum, quærentes consolationem; quo pa-Eto non intelligunt quoniam ideò saltem lugere deberent, ut consolarentur; experiantur licèt, quanta est in luctu bona jocunditas, quamvis cortex amarus videatur. Aut si nondùm istud experti sunt, vel experiri nolunt, credant expertis, credant demonstrationibus philosophicis, fidem habeant his hominibus A qui ficut soli utramque consolationem experti sunt, carnalem primitus, postea spiritualem; ita soli de utraque certissimum ex mutua collatione serre possunt judicium: quemadmodum fuit Augustinus, & aliorum plurimi, quibus gustato spiritu, continuò desipuit omnis caro, & horrori etiam fuit. Et audi, non ex me, parum enim esset auctoritatis experientia mea, sed experto crede. Dic tu nobis Bernarde, quid de hac consolatione judicas? Qui semel in contemplatione divinam dulcedinem degustavit, nescio an ipsam gehennam ad tempus horribilius experiri, panaliusve ducat, quam post spiritualis studii hujus degustationem, aut suavitatem, exire denuò ad molestias carnis, & ad carnalium sensuum tumultus. Hoc expertissimus talium, & testis veracissimus dixit, cui discredere nefas est.

Sed his auditis, suspirat protinus anima ad consolationem hanc habendam: ut igitur lugeat necesse est. Sed lugere volo, inquies, nec valeo; quasi videlicet nulla, & non penitus uberrima esset sletus materia, & eò major, quò minus sletur. Nihilominus accipe consilium, tu hodiè ad aliquem Sanctorum convertere, Job. v. 1. ut ibi gratiam hanc luctus sua impetret oratio; percutiat Deus silicem cordis tui virgà disciplinæ, ut indè profluant aquæ suavissimæ & largissimæ: sic enim à beata illa quæ sletu diluit peccata, Maria Magdalena quidam luctus gratiam obtinuit, secundum narrationem Guillielmi Parisiensis, in Rhetorica sua divina, quæ in hac materia, sicut & aliæ meditationes Sanctorum plurimum est idonea pro concussione mentis ad luctum.

Ecce constituamus ante considerationis nostræ oculos, non in transitu, sed in profundo, sixoque intuitu, ad quid geniti sumus; quid & ubi suturi sumus
ignoramus. Quid siabesse contigerit propter momentaneam desectatiunculam ab æterno consortio Beatorum;
quanta esset illa consusio, Deus misericordiæ, quanta
desolatio! Ite maledisti, in ignem aternum. Matth.xxv.41.
Si stetur lacbrymis amissa pecunia veris,

Si mors amici penè nos exanimat, si qualecumque infortunium nos temporale conturbat; hæc omnia ad animæ nostræ mortem quantula sunt? Quale portentum elt, gestare secum funus animæ propriæ, nec jam gestare, sed trahere ad sepulturam infernalem, & instar phrenetici, inter propria mala ridere, & jocari, exemploque vituli, qui ducitur ad mortem petulco vanitatis pede saltare? Nonne prætereà gaudium præsens sicut pun-Etum est, à quo linea miseriæ trahitur in infinitum? Et qui ducunt in bonis dies suos, in puncto ad inferna descendunt? Job. xx1. 13. Luctus bonus econtrà lineam descri- D bit gaudiorum,& consolationis, sine termino duraturam, quoniam breve hic & momentaneum tribulationis nostra suprà modum, immensum gloria pondus operatur in no-615 2. Cor. IV. 17. per gratiam, & in futuro per gloriam, præstante eo qui est benedictus in secula seculorum. A-

# SERMO III.

Ad eosdem Codd. MSS.

Exultate, quoniam merces vestra copiosa est in calis. Matth. v. 12. & sententialiter, Luc. v1. 23.

Octissimi & sapientes viri, venite, exultemus Domino, quoniam hoc habet hominum communis natura, ut de patria sua nescio qua dulcedine cunctos loqui pariter, audireque delectet. Non degeneremus igitur ab hoc pio, naturalique desiderio, dum de illa mercede coelorum (que verè patria nostra est, patria finalis, & æterna) sermonem facere instituimus. Nemo claudat aures cordis obturationis vectibus, nemo sibi vel aliistumultuosus existat, obmutescat garrulitas submurmurans, puerilis sibilatio quælibet conticescat; quinetiam seclusis ad tempus, rejectisque omnibus ad animæ ostium pulsantibus curis audiamus, & exultemus, quoniam merces vestra copiosa est in calis. Quod ut agere, & loqui dignè possimus, dispensatricem mercedis illius exorantes salutemus per illud Angelicum: Ave Maria, &c EXULTATE, quoniam merces vestra copiosa est in calis. Matt. v. 12. Si apud incredulos, & veræ Religionis expertes, habendus mihi sermo esset, eniti primum oporteret argumentis stabilire mercedem justis,& reprobis supplicium post hanc vitam non deesse: quisquisenim hoc vel negat, vel in dubium revocat, cetera quæ de virtutibus ac pietate disserueris, facilè contemnit. At verò meliùs nunc mecum, compendiosiùsque agitur, qui orationem facturus sum viris Christiana Fide, ac pietate diligenter imbutis, quibus certé persuasum esse debet, & fixa credulitate stabilitum, quoniam, qui bona egerunt, ibunt in vitam aternam; qui verò mala, in ignem eternum: Matt. xxv. 46. & Joan. v. 29. nec incredula mente suscipiunt vocem nostri thematis. Exultate, quoniam merces vestra &c. Nam si Deus & remunerator est in se credentium, quemadmodum publica, nedum Theologorum, verumetiam philosophantium, & universaliter omnium ratione utentium vox acclamat, alia post hanc vitiam justis merces necessariò speranda est. Neque enim divinitatis, justitia, pietatisque cultoribus sua merces in hac vita datur, quæ creberrimis exercetur ærumnis; quià omnes qui piè volunt vivere in Christo, persecutionem patientur. 2. Tim. 111.12. Nec desunt exempla. Verte oculos ad quemlibet Sanctorum omnium quorum celebritas memoratur. Et si mortalem præsentis vitæ suæ cursum discusseris, quid, oro te, nisi durum, pænale, acerbum, & quotidianæ mortificationi simillimum reperies? Propter te (inquit Propheta) mortificamur tota die. Ps. XLIII. 22. Et Apostolus: Rom. vIII. 36. Scitis hac, Reverendi Patres ac Fratres in Christo præcipui, & idoneis testibus sapienter credidistis. Testibus, inquam, qui nec tallere vellent, quippè pro sua assertione nihil in mundo hoc nisi tormenta, mortem, flagellaque reportantes: qui nec prætereà falli possunt, quia inspirante Deo locuti sunt. 2. Petr. 1.21. Quod si quis in hoc cœtu venerando ita perditus esset, & indomitæ ad Fidem cervicis, qui nondùm futuram Sanctorum mercedem crederet, abscedat peccator, non expectet ut illud sibi probandum assumam, & ingeram solem cæcis oculis suis. Nam (ô Deus æquissime) quid apud illum ageret mei sermonis exiguitas, qui tot, & tantis in cassum audit doctissimorum, sanctissimorumque assertiones, testimonia quæ credibilia fancta funt nimis, probationes, & oracula; qui & ipsam spernit divinam & coelicam Christi vocem, dicentem: Exultate, quoniam merces vestra copiosa est in calis. Vis igitur scire, ô fidelis anima, nam ad talem mihi sermo est, vis scire, quam copiosa merces sit in calis? Non ego, sed Dominus ipse respondent. Ego protector tuus sum, & merces tua magnanimis. Gen. xv. 1. O verè magna merces nimis Deus! Et tam magna prorsus, ut nihil magis posset cogitari; & quicquid de mercede Sanctorum aliud dixeris, pro rei magnitudine parum est, exiguum est, indignum est. Il-la quippe est, quæ in se supereminenter habet statum omnium bonorum aggregatione perfectum, & superexcellenter in se amplectitur quicquid divitiarum, quic- A templatio, quoad bonum heroïcum & supernaturale. quid delectationis, quicquid honoris, & gloriæ desiderabile est animæ rationali, & ultrà infinitum auctius, perfectius & excellentius. Grandis sanè excellentia atque dignitas creaturæ rationalis! Eam itaque tam capacem fecit Deus, ut nihil minus eo ipsam replere possit, quietare nihil, nihil satiare. Hinc Augustinus Lib: 1. Confes. Fecisti nos ad te, & inquietum est cor nostrum donec requiescat in te. Qua in re canit Propheta: Pars mea Deus in ateruum. Psal. LXXII. 26. Et alibi: Portio mea &c. Ps. CXVIII. 57. Iterum: Dominus pars hereditatis mea &c. Ps. xv. 5. Bona utique pars, & magna portio Deus. Et cui non sufficit, nimis avarus est, nimis avidus, & stoli-

Latamini igitur in Domino, & exultate justi, & gloriaminiomnes recti corde; Pf. XXXI. II. Quoniam merces vestra copiosa est in calis. Si pondus laborum vos premit, si propter justitiam patimini, si fame, siti, frigore, cor-B lis attrahere, immò & impellere, ut in tot gravibus, pora vestra propter Christum atteruntur; si ad obediendum Deo castigatis corpus vestrum, & in servitutem redigitis; si malesuaves spernitis voluptates, honores vanos calcatis, omnia denique ut stercora arbitramini, gaudete, quoniam non funt condigne passiones hujus temporis ad futuram gloriam, quarevelabitur in nobis. Rom. VIII. 18. Sileat querela de labore, cùm tam certa spes sit de denarii diurni persolutione. Nunc fatigati parumper gemitis, sed exultate, quoniam &c.

Sed animi nostri naturam agnosco, singularium enumeratione magis capitur & movetur. bus integer minus sapit, & contrita suavius redolent aromata; quamobrem decisior siat noster sermo de Sanctorum mercede, & ex visibilibus ad invisibilia transeuntes, deducamus à posteriori, ut possumus, quanta erit & quam multa Sanctorum retributio. Ex his quæ apud nos hîc aguntur, videnturque, & tanquam aliquo curru, utamur consideratione sensibilium ad ea quæ sensum latent, utcunque latent capienda. Neque enim in suo fulgore, & lumine videri potest à nobis viatoribus, & corporea mole pressis Sanctorum merces, quæ Deus est, si non aliquibus involucris, & similitudinibus rerum corporalium fiat obumbratio quædam, prout divinus dixit Pater Dionysius. Et inter plurima (quoniam tempus & res exigunt) vertamus oculos nostræ considerationis ad almam hanc Universitatem Parisiensem Matrem nostram, cujus nunc commemoratio amplè dicta est; intueamur diligenter & solerter ea omnia quæ ibidem fiunt, & tractantur: fortassis agnoscemus, quòd si tantum delectatur, & afficitur animus in bonis minimis, si tam vehementi sollicitudine, tam vario, multoque studio in umbra, • & vestigio permodicum veri boni nostri figitur, & agglutinatur desiderium, si denique similitudines hujus pulchritudinis, sapientiæ, & bonitatis, in sui delectationem tam incredibiliter nos incendunt, inflammant, & capiunt; magna esse prorsus & miranda non D baoth, Isa. v1.3. & talia sunt absque numero. Verum ambigamus, quæ de hac Sanctorum mercede sperare jubemur, & debemus; nec inanem cohortationem esse nostri Salvatoris: Exultate, quoniam merces vestra, &c.

Affurgat igitur nostra consideratio ad quadruplex bonum, vel, si rectiùs loqui libet, quadruplicis boni umbram, vestigium, & odorem recogitemus. In hac alma Universitate Matre nostra, amari pro mercedis fine five pariter & conqueri. In Artium Facultate merces est naturalium rerum cognitio, & habitudinis

causarum ad effectus, quoad bonum quoddam honestum & liberale. In Medicinæ Facultate merces est sanitatis adeptio, restauratio, seu conservatio, quoad bonum placens, & delectabile. In Decretorum Facultate merces quædam est, tranquilla civium cohabitatio, pax, atque delectatio, quoad bonum conferens & utile. Postremò in Sacræ Theologiæ Facultate merces est, compositio morum, & alta divinorum con-

Magnum esse putamus, Reverendi Patres, & Magistri, magnum, si vel unam aliquam ex his mercedibus adipilci contingat. Certum rei hujus faciunt in-dicium labor assiduus, & juge studium: vigilamus, lucubramus, & cum multa cerebri vertigine, & oculorum læsione Libros totos evolvimus. Exulamus ultro à patria dulci, charos parentes linquimus, æstuamus, algemus, siti, fame, pauperie, & mille incommodis afficimur, dura quælibet & aspera perpetimur. Ad quid ista? Nisi ut vel in una, vel pluriribus prædictarum Facultatum excellentiam mercedis quam pollicentur, assequi valcamus? Et tamen, obsecro, in his omnibus quid perfectum, quid solidum, quidve satiativum; immò si veritas acri judicio metiatur, quid non diminutum, inane, anxium, supervacuumque reperies?

Poteil attamen tanta nos efficacia, talis spes ex il-& molestis studiorum laboribus gaudeamus, jocundemur, & exultemus. Quale hoc & quantum est argumentum, ô scientifici & præcellentes Viri, de æterna mercede Sanctorum, si sic temporale, & momentaneum nos condelectat præmium de felicitate patriæ. Si sic placere potest exilium vallis miseriæ, de veri fummique boni superplena gustatione, si tantum saporis est in ejus pertenuissimo odore. Quamobrem omnes qui speratis in Domino, quorum conversatio in cœlis est, qui sapienti consilio non facitis de naufrago mari portum, de via ubilibet obsessa terminum, nec habetis hic manentem civitatem, sed cum Apostolo futuram inquiritis. Exultate, quoniam merces vestra co-

piosa est in cœlis. Quòd si diutiùs in præasumpta similitudine vera sari libet, quatenus ex his quæ animus novit, surgatad cognoscenda quæ non novit, & per ea quæ didicit amare, discat & invisibilia diligere. Ostendamus, ut possumus, in Universitate illa supercoelesti (qua est Mater nostra, & libera secundum Apostolum Gal. IV. 26.) perfectissima, sincerissimaque veritate constare omnia quæ in hac inferiori Universitate, tanquam in ejus sigura quadam, & imagine, non fine multa imperfectionis admixtione continentur. Nunquid Universitas illa supercoelestis Grammaticam habet sermonis congruitate, elegantia, & proprietate venustissimam? Nulla solœcismorum, & barbarismorum vitia, nulla barbaries incognita. Nulla subindè verborum, sententiarumque jejuna pauperies. Secundum hanc, beatissimi spiritus illi, Angelici & humani, quorum celebritas agitur, nunc mutuò, nunc cum Deo cogitationes intimas, affectionesque loquuntur, & audiunt. Mutos enim, aut surdos cos quis dixerit, cum audiat Apostolum. 1. Cor. XIII. 1. Si linguis hominum, inquit, loquar & Angelorum, &c. Et Isaias refert Seraphin clamare: Sanctus, Sanctus, Sanctus Dominus Deus Saquomodò fiat ista locutio, quia nuper, & olim disseruisse quod sentiebam memini, non repeto. Vos igitur, qui Grammaticam diligitis, Exultate, quoniam

Ad Logicam verò transeamus, cujus officium est, à falso verum discernere. Sed ô veritas! Quanti apud nos reperiuntur fallaciarum laquei, quot falsigraphæ & fucatæ sophismatum tendiculæ? At verò in Universitate illa cœlesti & mercede Sanctorum, abest omnis ab eorum Logica deceptio, neque falsum aliquod veri faciem Ddddd 3

merces vestra multa, &c.

Digitized by Google

assumit, nuda fulget veritas, & velamine nullo falsitas operitur: five Beati illi utantur syllogisticis, enthymematicisque discursibus; seu potius (ut quibusdam placet) unico, rectoque intuitu cognoscant omnia, vel in verbo tanquam speculo lucidissimo, & exemplari perfectissimo cujuslibet veritatis, seu etiam in genere proprio, & hoc per verbum productum in anima ad fimilitudinem verbi divini, quod in se simplex existens sententiosissimum est, & numerosæ veritatis expressivum. Qui igitur Logicam excolitis, Exultate: quoniam merces vestra copiosa est in calis.

Porrò in Rhetorica beatissimas, atque secundissimas incolas Universitatis illius cœlestis abundare certissimum est, non ad abusum, qualis apud nos invenitur, ad mentiendum facæte, ad irridendum mordaciter, ad fallendum vafrè, & nequiter, ad nectendum calumnias insontibus, denique ad attollendum contra veritatem mendacium, ad confundendum fasque nefasque. Sed Rhetorica talis inibi regnat, per quam incessabili voce, & oratione decora, jocunda, & florida, in hymnis omnimodis, & Psalmis, Dei laudibus occupantur, per quam insuper Sancti omnes tanquam Rhetores peritissimi & patroni, advocatique discrtissimi, fidelissimi, & placidissimi deflectunt iram Judicis, peccatoribus veniam, justis gratiam, & gloriam impetrantes. Nobis idcircò peccatoribus, quorum causa, inquam, perdita est, confugere saluberrimum est consilium ad tales eloquentissimos Oratores, hodie præcipuè, quoniam multiplicatis inter-B cessoribus Deus abundantiam suæ pietatis favorabiliùs largietur. Qui igur Rhetoricam colitis, Exultate, quoniam merces vestra copiosa est in cælis.

Ceterum si Mathematicales scientias, Geomotricam loquor, Arithmeticam, Musicam & Astronomiam in cœlis ponimus, non fallimur; non quòd talis per omnia sit usus scientiarum hujusmodi apud illos, qualis apud nos existit. Longè persectior est, atque divinior, ubi omnia nudè conspiciuntur facta in numero, pondere, & mensura. Musicam præ ceteris ita illic exerceri perspicuum est: ut non alia videatur sapientissimo Augustino esse beatissimorum illorum spirituum occupatio, quam ut pleni sint modulis in laude, & canore jubilo, ubi una vox est lætan-

tium, & unus ardor cordium.

O felix illa civitas, In qua magna solennitas, In qua jocunda Curia, Qua cura prorsus nescia.

Nam sicut latantium omnium habitatio est in te. Ps. LXXXVI. cula seculorum laudabunt te. Ps.·LxxxIII. 7. & cantabunt canticum novum. Apoc. xiv. 3. in chero & tympano, chordis & organo. Pf. cl. 4. Totus præterea mundus concinet auribus Beatorum carmen pulcherrimum, & harmoniam numerosam, suavemque resonabit. Ita etiam ut (quod mireris) infernales gemitus, stridores horridi, & rabidi vlulatus damnatorum concufrunt ad integritatem melodiæ hujusmodi dulcisonæ: quia in inserno tenor est Justitia, & in coelo mollior cantus Misericordia. Juxtà illud: Alisericordiam & Judicium cantabo tibi, Domine. Ps. c. 1. Quod profunde notatum est in hymo Paschali. Cùm enim præmittitur:

Aurora lucis rutilat,&c.

Subinfertur pro integritate carminis,

Gemens infernus viulat.

Ampliùs essentialis beatitudo Sanctorum instar tenoris cujusdam inenarrabilis perseverat. Accidentalis verò instar discantus varii, nunc intensior accrescit altiùs, nunc remissior depressius sonat. Qua in re nihil esse dicit devotus Bernardus, quod magis statum gloriæ cœlestis repræsentet, · quam alacritas Deum laudantium, eique jubilantium, & exultantium hilaritas. Hilaritatem intellige non petulantem, effrenem, dissolutam, & nescio quo lenocinio notularum lascivam, & ejusdem repetitione fastidiosam, quali perstrepunt Magnatum templa, domus, sive convivia. Hæc nempe hilaritas in se plus libidinosæ & vesanæ dissolutionis, quam spiritualis suavitatis quicquam habet. Ipsa verò hilaritas devotorum sobria est, gravis, modetta & miro quodam ineffabilique dulcore rapiens animum, dilatans, & absorbens, ut se jam non capiat, in se deficiat, fiatque nescio qui spasmus, extasis, vel excessus, ut alaudam & philomelam videre est canendo deficere. Vel tunc exultat animus, idest, extra se saltat per gestus corporis, decoros tamen, & jubilat inenarrabiliter. Hunc verò musicalem succentum non admittit nisi puritas cordis, verumque

Laus jocunda sit decora, quoniam voci concanora puritas est cordis. Ex his & aliis quæ circà Facultatem Artium aguntur, per quæ quid agitur in cœlis utcunque cognoscimus, colligite P. D. & F. qu'am rationabiliter exhortatur nos

Rector Universitatis illius dicens: Exultate &c.

Subsequenter objicitur nostræ considerationi Facultas Medicinæ, cujus finis est sanitas, res omnium quæ hîc optantur desideratissima; quamquam innumerabiles fint morborum species, quibus mederi ars humana non sufficit; satisque ad hanc rem probationis affert ipsum senium, quod ulla nequitarte restaurari. Quid autem in cœlis, ubi nec languor, nec senium, non mors, non æstus febrium, sed perpetuo vigore juventutis quatuor dotes corpusipsum ornant, perficiunt, consolidant, ut sit præfulgidum, agile, pervium, pulchrum, impassibile. Exultate ergo, quibus cura est sanitatis, quoniam merces vestra copiosa est in calis.

Sed est fortalse quispiam, cui Regnorum, & Principatuum placeret regimen, Leges, Decretaque cognoscere, cognitas ad civium pacem, & amorem dirigere, & per has coercere flagitiosos, & præmiis justos allicere; conformiter dicto egregii Poëtæ, quod

pro singulari laude Romanis attribuit.

Parcere subjectis, & debellare superbos. Æneidos. 6. Sed ô quot anxietatibus, & plerumque frustrà in his laboratur, quam sæpenumero pro pace discordia, pro unitate lites atque dissidia, pro requie demum inquietudo acerbissima suboriuntur; vel ob onerosam multitudinem Legum,& involutam Canonum perplexitatem, aut quod subvertunt Judicum animos, spes, metus, mœror, gaudium. Aut maxime, quia perversi difficile corriguntur: & stultorum insinitus est numerus. Eccle. 1. 15. Sic certe stultorum, ut glorientur cum malefecerini, & exultent in rebus pessimis. Prov. II. 14. 7. Ideirco beati qui habitant in domo tua Domine, in se- C Qualiter exultant, si me interrogas, quia prosecto extrà naturam suam saltant, & in belluinam brutalitatem sese dejiciunt, & omnis exultatio talis, maligna est. Jac. 1v. 16. Sed ô verè beata civitas illa cœlestis Universitatis, ubi Rex unus Deus est, unica Lex Charitas, & hac pace æterna colligat suos cives, & opulentissima pascit in requie, obediturque propheticæ monitioni; Filia Sion exultent in Rege suo. Ps. CXLIX. 2. Exultate & vos quoniam merces &c.

Ad postremum convertamus oculos mentis ad divinamillam, sacramque Theologiæ Facultatem, per quam bonum heroicum, & divinum contemplando adi-D pisci satagimus; & sanè sic adipiscimur, dum verborum doctrinam operibus compleamus. Tunc enim exultabimus, id est, extrà nos in cœlum, & Deum saltabimus, & levabimus nos suprà nos, ad instar solitarii. Et hîc obsecro, & obtestor vos per hodiernam (quæ magna est) celebritatem, & per illum qui ait: Beati qui audiunt verbum Dei & custodiunt illud. Luc. XI. 2& Et rursus: Qui ex Deo est, verba Dei audit, Joan. VIII. 47. quatenus sustineatis me modicum adhuc in Sermone meo. Nunc enim ad altiora, profundioraque hodierni Evangelii mysteria pergere disposui, & nisi me mea fallit æstimatio, libenter audietis.

Summus itaque Theologus, & Doctor noster Jesus

Christus in doctrina sua sublimissima, & à communi hominum sapientia alienissima, in Evangelio hodiernæ celebritatis septem saltus edocuit sub numero septem Beatitudinum, per quos iter in cœlum, & copiosa merces apprehenditur; nunc in spe scilicet, & prægustatione quadam spiritus, tandem in re, & plena, persectaque fruipheta: Hereditate acquisivi testimonia &c. Ps. cxvIII. 3. Hæc est mystica Jacob scala, ubi Beatus ille vir, cujus est auxilium abste, nunc ascensiones in corde suo disposuit, & vadit de virtute in virtutem, donec videatur Deus Deorum in Sion. Pf. LxxxIII.6. & quamvis unicus in genere fit faltus, quem Augustinus posuit amorem Dei usque ad contemptum sui, sicut econtrà amor sui usque ad contemptum Dei mergit in infernum; nihilominus septuplex hic gradus, aut faltus, in specie numeratur, quibus exultant, idest extrà se saltant, & saliunt Sancti in gloriam cœlestis mercedis, & per eos deducit Dominus populum suum in exultatione, Dominus ille qui ascendit, iter pandens antè eos. Mich. 11. 13. Qui exultavit ut gigas ad currendam viam, à summo calo egressio ejus &c. Ps. xvIII.6.

Primus saltus est à rebus istis sensibilibus, & divitiis mundanis abstractio, dùm anima ponit seipsam R fuper res istas temporales, in altioraque surgit, & fit cœlo proximior. Hoc faciunt pauperes divitias contemnentes, & subjectas pedibus humilis affectionis conculcantes. Ex opposito viri divitiarum eis misero modo suppeditantur, & sicut onus grave per cupiditatis molem gravantur super eos; proptereà divitiæ sunt eis quasi mola asinaria ad collum suspensa, quâ, nitentes sursum saltare, retorquentur in profundum; quemadmodum de saxo Sisyphi poëtica est fictio: & Apostolica vox clamat: Qui volunt divites sieri, incidunt in tentationem, & in laqueum diaboli. 1. Tim. vi. 9. Noli igitur cum farcina divitiarum, & cupiditatis visco in cœlum saltare; tutius (mihi crede) consilium est, ut paupertatem spiritus arripias, levem, expeditam & liberam, quoniam (si Isaiæ credis) Pauperes homines in sancto Israel exultabunt. Isa. xxix. 19.

Secundum saltum operatur secunda beatitudo mititatis, seu mansuetudinis. Et hæc sit non tantummodò super res istas temporales, quinetiam super ipnibus, contumeliis, probrisque. Sed in hoc saltu, super homines, & ipsorum incommoda erigitur homo per mansuetudinem, & sic erigitur, ut in eo nihil turbationis inferre valeant, nihil læsionis; sed à talibus injuriarum insultibus sursum magis impellitur, & Dei cooperatione attollitur. Probat hoc verbum Psalmista Exaltabit mansuetos in salutem Psal. CXLIX. 4. Et iterum: Suscipiens mansuetos Dominus; Psal. CXLVI. 6. suscipiens, expone, sursum capiens; humilians autem peccatores, & subjiciens usque ad terram. Hincexclamatio illa ad Dominum: Exultatio mea, id est saltatio mea, erue me à circundantibus me. Ps. xxx1. 7.

In tertio gradu scalæ beatificæ, & mysticæ, constituitur saltator noster coelestis, dum transilit proprium corpus, & exemplo Abrahæ egreditur de domo Patris sui, qui in primo saltu reliquerat terram suam, & in secundo cognationem suam, confor-D mò omnium consumitur humiditas extrinseca aliundè miter ad verba Scripturæ in Genesi: Egredere de terra, Gen. x11. 1. ecce faltum fuper o de cognatione tua: ecce saltum super homines cognatos, & affines. Et de domo Patris tui: ecce saltum super sensus proprios corporales. Quid enim congruentius significat domus Patris, quam contubernium proprii corporis? Quisquis verò ad hunc gradum tertium molitur ascendere, ut salubriter lugeat necesse est. Cur ita? Ut lugeat: quia certe nisi per sletum lachrymarum exoneretur sensualitas à malis cupiditatibus intrò nascentibus ex putri fomitis corruptione, & nisi diluvio aquarum talium submergantur Ægyptii vitiorunt, confestim sensualis Pharao cum equitibus suis

animam Israëliticam sursum nitentem comprehendit, comprehensam circumligat funibus peccatorum, & circumligatam trahit, & detrudit in damnationis abyssum: veraciterque tunc potest exclamare miserabilis homo talis: Quoniam iniquitates mea supergressasunt caput meum, & sicut onus grave gravata sunt super me. Ps. xxxvII. tione. Hæc sunt testimonia Domini, de quibus Pro- A J. Et rursus: Intraverunt aqua usque ad animam meam: Infixus sum in limo profundi &c. Psal. LXVIII. 3. Sed tanto discrimini quale propinabitur remedium? Utique luctus, & lachrymæ. Ad quid ita? Ut reductis aquis maris; aquis scilicet amare poenitudinis super Ægyptios sensualitatis, ascendat anima, gratulabunda libertate per desertum hujus infelicitatis, in terram cœlestis promissionis: recogitet vehementer, profunde, ac frequenter statum suum, conditionem suam, finem suum: audiat quam terribilis in consiliis Deus super silios hominum. Ps. Lxv. 5. penset quam incerta super ipsam sunt divinæ severitatis, seu misericordiæ Judicia: clamet proindè cum Anselmo: Heu ubi sum, O ubi sum, O ubi non sum, que ubi futura sem nescio. ponat assiduè coram oculis in lumine Fidei, quanta eam, si recte vixerit, merces manet in cœlis; sin autem, quam horrendo addicenda est supplicio. Sic, ô Domine, exultaverunt filia Juda, animæ videlicet confitente, propier judicia tua. Ps. xcvi. 8. Sic post fleium & lachrymas exultationem inducis. Tob. 111. 22. Sic proinde qui seminant in lachrymis in exultatione metent. Pf. cxxv. 6. Hæc est exultatio cum tremore. Pl. 11. 1 1. per quam anima deferit propriam carnalitatis domum, & ab omnibus voluptatum, illecebrarum que tenacibus vinculis semet ab-

Et si quidem tres isti gradus scalæ nostræ Evangelicæ incipientes respiciunt: subsequens gradus proficientes decet, quem per quartum beatitudinis ialtum attingimus: & hic est esuries, sitisque Justitiæ. Hic anima seipsam exit, & deserit, dum affectu commodiseposito non jam quarit qua sua sunt 1. Cor. XIII. 5. sed affectione justitiæ tota succenditur, ipsius esurie sitique torquetur, dicens: Concupivit anima mea desiderare justificationes tuas in omni tempore, Ps. cxvIII. 20. cum illis de quibus propheticus sermo est ad Dominum; & justitia tua exultabunt. Ps. cxliv. 7. sicut exhortatur fos homines, qui nobis viciniores sunt, à quibus ple-rumque gravatur saltator cœlessis, injuriis, molestatio-Caccipe, qui esuriunt sitiunt que justitiam. Tunc hoc agit anima, tunc exilit & exultat, dùm elevata triplici gradu priori, videt adhuc quam longe sit ab illa jultitia Beatorum, quàm impar existat tali tantæque retributioni gratiarum, & laudum, qualem & quantam apud se meretur Creator suus, Reparator iuus, Protector, & Salvator suus; & agnoscens imperfectum suum, jam non in se manet, sed clamans exultat: Defecit caro mea, & cor meum; Deus cordismei, & pars mea Deus in aternum. Ps. LXXII. 26.

Priusquam ad ulteriora pergamus, attendere libeat sub palpabili manuductione, qualiter in meditatione nostra sic exardescit ignis dilectionis divinæ, quemadmodùm in ipsa lignorum exustione prospicere est, dequibus in Psalmis. Exultabunt omnia ligna sylvarum a facie Domini, Pf. xcv. . qui ignis consumens est, secundum alium Prophetam. Deut. IV. 24. & Heb. XI I. 29. Priconcreta, conformiter ad abjectionem divitiarum. Dehing cortex vicinior cum fuo humore refolvitur : habet secundum gradum. Subindè calor intimiùs agens penetrat poros, cosque ab humore naturali sensim evacuat: habes tertium. Deinceps dominatur ignis super lignum, adeò quòd propriam incipit deserere tormam substantialem: habes quartum. Relinquitur tandem carbo vivus, ubi jam non est fumalis evaporatio, non flamma subobscurior, quemadmodum in prima duplicitate. Nec est ibi volatilis scintillarum crepitus, non rapax, aut sonorus, vel stridulus ardor, velut in tertio gradu, & quarto. Sed illic est igneitas quædam perlucida, & quieta totum carbonem succendens, illuminans, & tranquille possidens, incorporans, & uniens. Ubi tres invenies reliquos gradus, plùs ratione, quam tempore distinguibiles, ardorem videlicet, fulgorem, & quietum vivificum que calorem.

Et hic status respicit tres novissimos gradus scalæ Evangelicæ, secundum tres saltus beatitudinis trinæ, qui gradus, & faltus sunt persectorum, qui jam ultrà semetipsos abeuntes, cum Angelicis etiam spiriti- A re quo vivebat Apostolus, dicens: Vivo ego, jam bus conversantur in cœlis, & pedibus sinceræ con- non ego, vivit verò in me Christus. Galat. II. 20.

templationis in ipso Deo gradiuntur, & exultant. Nec mireris si extrà se animam in Deo saltare posuerim, cum dicat Gregorius Angelos in Deo currere. Et Maria in Cantico: Exultavit, inquit, spiritus meus in Deo salutari meo, Luc. 1. 47. quod esse futurum unus Prophetarum Habacuc posuerat: Exultabo, ait, in Deo Jesu meo. Habac. III. 18. Et Apostolus: Sive, inquit, mente excedimus, Deo, &c. 2. Cor. v. 13. Sunt planè in ipsa etiam Trinitate (si dicere fas est) secundum tria appropriata, tres animarum saltus, sive exultationes, conformiter ad tres novissimas beatitudines. Prima exultatio est misericordissimi amorisin Spiritu sancto, qualiter exultavit Christus in Spiritu san-Eto, ficut habetur Luc. x. 21. Proptereà Beati misericordes, quia misericordiam, quæ Spiritui sancto propria est, consequentur. Matt. v. 7 Secundam exultationem intelligo purissimæ & mundissimæ cognitionis in Filio, in quem credentes (inquit Petrus) exultabitis latitia ine- B re petimus auxilium, tum orationibus nostris ad Deum, narrabili. 1. Pet. 1.8. Idcirco Beatimundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt. Matt. v. 8. In tertia exultatione est pacatissima, & imperturbabilis quies in ipso Patris secretissimo, altissimoque refugio. Nam beati pacifici,quia filii Dei vocabuntur. V.9. Si filii, & heredes, heredes quidem Dei, coheredes autem Christi. Rom. vIII. 17. Tunc in pace factus est locus animæ, & habitatio ejus in Sion. Ps. Lxxv. 3. Ibi filiæ Sion filiæ pacis exultant in Rege suo. Ps. CXLIX. 2. Et quælibet secura dicit: In pace in idipsum dormiam, & requiescam. Ps. IV. 9. Ad hanc invitabat Apostolus ad Colossenses scribens: Pax Christi exultet in cordibus vestris: Coloss. III. 15. Hinc Petrus dicit: Bonum est nos hic esse. Marc. 1x. 4. & Lucæ. 1x. 33. Et Paulus: Cupio dissolvi, & esse cum Christo. Philip. 11. 23. Hîc requiescit anima in monte sancto Domini. He Rachele mortua, amantissimus Domini Benjamin niscitur in mentis excessii. P. LxvII. 28. Hic in cœlo mentis sereno apparet signum magnum, mulier amicla sole, & luna totius mutabilitatis sub pedibus ejus. Apoc. XII. 1. C. Hîcest pax, qua exuperat omnem sensum, Philipp. IV. 7. in qua pace si perficiatur, consistit felicitas, & Sanctorum merces, secundum deductionem Augustini. Hic Abraham ad ostium tabernaculi in fervore diei Deum iuscipit in Angelis. Hic Jacob, vitiorum supplantator, in lucta fortis est erga Deum, & carnalitatis nervus in femore marcescit. Hic Moyses divinam intrat caliginem. Hic Aaron Propitiatorium fœderis, & Sancta Sanctorum intrat.HîcElias ad ostium speluncæ videtDominum in sibilio auræ tenuis, post vehementem spiritum, &c. Idem postmodum in igneo curru amoris in cœlum subvehitur. Hic dicit David in mentis excessu; omnis bomo mendax. Pf. cxv. 2. Hic Sanctuarium Dei intrans, considerat novissima peccatorum. Hic Salomon evectus, dùm clamavit: Vanitas vanitatum & omnia vanitas. Eccle. 1. 2. Hîc anima osculatur Deum osculo oris sui. Cant. 1. 2 in fui iponfi cubiculo cum amplexibus conquielcit. Hic tandem Joannes est in spiritu, & novissima concorrespondenter ad septem Beatitudines in Evangelica scala numeratas, secundum triplicem statum; incipientium, qui animalis est; proficientium, qui rationalis; pertectorum, qui spiritualis judicatur, secundum Bernardum, Ad fratres de monte Dei. Status imperfectorum languet amore casto, & divino, quia per ipsum quodammodò incipit decoqui, & non absque gravibus molestiis ab innatorum vitiorum scoria, & rubigine permundatur. Sic erat qui dicebat: Adjuro vos, filia Je-

rusalem, si inveneritis dilectum meum, ut annuncietis ei, quia amore langueo. Cant. v. 8. Et rursum: Fulcite me floribus stipate me malis, quia amore langueo.
11. 7. Porrò anima in statu proficientium amore jam moritur, dum talibus caret molestiis. Idcircò dicta est fortis ut mors dilectio. VI II.6. Denique in statu perfectorum anima post languorem & mortem, vivit amo-

Vide figuram in Christo: languit in Passione; mortuus in tumulatione, vixit in Resurrectione. Sic semen humi jactum premitur, alteratur, dehinc moritur, tandem in fructu vivificatur. Sic Regina Saba dum videre vult Regem Salomonem, priùs vexatur in itinenere, post hoc moritur stupore: non enim erat pra stupore ultrà in ea spiritus, 2. Paralip. IX. 4. Demum vivit lætitia & exultatione, jubilans & exultans: Beati, inquit, viri tui, & beati servi tui. 3. Reg. x. 8. &

2. Paralip. 1x. 7.

Supersunt plurima, quæ prolixitatis odium subticere compellit: sed fingamus nunc, quinpotiùs Sanctos Sanctasque omnes, quorum merces copiosa est in cœlis, nos allocutione blanda, & amica taliter exhortari. Exultate, chariffimi, exultate; & ad nostram beatam societatem propero saltu virtutis occurrite. En adsumus, en expectamus, en promptos cernitis, fertùm protectionibus erga rugientem inimicum. Fuimus quod estis, nemo desperet, nemo excusationes quærat in peccatis. Erat par in carne fragilitas, fimilem hostium rabiem experti sumus. Quid autem? Siquidem cor nostrum, & caro nostra exultaverunt in Deum vivum, Pf. LXXXIII.3.& in umbra alarum suarum exultavimus. Adhasit anima post eum, nos suscepit dextera ejus Ps. LXII.9. & liberati sumus : atque eundem qui copiosa merces est, inamissibiliter attingimus: idem vobis, qui & nobis fuit auxiliator, est Dominus: idem triumphus repromittitur, similis merces, si exultantes in Deo exultaveritis, reservatur. Verum si mercedis præmium placet, non terreat labor certaminum: Unusquisque enim propriam mercedem accipiet secundum laborem suum. 1. Cor. 111. 8. Quod si absque ulla sictione no samatis, & amantes honoratis, nostrum diligite consortium, nostra vota complete, & vehemens quod de vestra salute gaudium capimus, frustrare nolite. Pigeat tamen aliquando, immò & pudeat tot dura, aspera, & horrida pro perituris quotidiè perpeti, & pro insano amore mortalium tam indignè, contumeliosèque torqueri, ut indigniùs pereatis; ad nostrum verò tam jocundum, tam amabile, serenum, & desiderabile consortium lentis, aut languidis, vel emortuis affectibus aspirare, & nequaquam ardua, infra-Ctaque cervice: ad horam brevis ætatis exultate, ut in perpetuum conregnetis, ubi tamen merces vestra copiosa est in cœlis.

Si hæc & hujusmodi insonaret modò nostris auribus, illa felix Beatorum concio, illa fuperna Sanctorum Ecclesia (ô doctissimi & sapientes viri) quid ageremus? Quid cuperemus? Quo pacto æstuaremus? Quis nostrum est, qui non totus exultaret? Quis hoc audiens, non erubesceret putrescere jacens in peccatis? Quis non potius affurgeret saliens, & exultans in Deum vivum, quoniam copiosa merces est in calis.

Nihilominus si non in infidelitate obsurduerimus, templatur. Exultate igitur exultatione septemplici, D sic dicunt, sic vocant, sic acclamantes alliciunt. Obtemperemus igitur vocantibus amicis, & talibus amicis, ut ad cœlestes nuptias invitantes verecundià repulsa nequaquam confundamus, non rejiciamus oblatam ultrò mercedem dum licet, & tempus est; sed exultemus toto conatu mentis, ubi nostra merces copiosa est in calis, quod ipse concedere dignetur Rex Regum, & Dominus Dominantium, qui est Sanctorum suorum copiosa merces. Amen.

SER-

Ad eoldem Codd. MSS.

Videns Jesus turbas, ascendit in montem Matt. v. 1.

Octissimi ac Sapientes Viri, talis, tantaque illius abundantià magis laboremus, quàm inopià. Etenim viarum simul occurrentium multiplicitas, viatorem quandoque turbat amplius, quam promoveat, verumque fit illud decepti amantis apud Naso-

Inopem me copia fecit.

Si enim unus aut alter Sanctorum famabilium, omni laude humana superior esse ab eloquentissimis Viris sæpè confessus est meus sermo; qualis erit, qui præconia non unius, aut paucorum, sed omnium complectatur. Adde quòd hîc uberrima, & longè varia loquendi materia suppetit, tùm de civitate superna, de qua gloriosa dicta sunt, Ps. LxxxvIII.3. tùm de præmio Beatorum, tàm essentiali, quàm substantiali in anima, & consubstantiali in corpore, & actuali in utrisque: denique de virtutibus omnibus, de Donis, de Beatitudinibus, aliisque ornamentis, B quibus Sancti in gloria nunc triumphantes, & olim in vita agonizantes, præditi sunt, & sucrunt. Quòd si omnia nunc dicere voluero, vanus erit, & inexplebilis conatus meus, incidamque in illud: Omnia qui dicit, nibil dicit. Proptereà unum tantummodò quod alio Sermone pridem inexplicatum reliqui, nunc aggrediar; illius auxilium, in quam velut in montem Jesus descendendo per incarnationem ascendit, implorantes, præsentemus illi Ave Angelicum: Ave Maria &c.

**VIDENS** Jesus turbas&c. Matt. v. 1. Obsccro, Doctissimi & Sapientes Viri, omittamus interim corticem literalis intellectus, & interiora mysteria penetrantes, verba hæc nostro proposito coaptemus, ut in primis neminem conturbet, quòd de Jesu solo verba hæc contexta sunt, quoniam tanta est capitis membrorumque connexio, ut quod de capite Christo dicitur, dicatur & de quolibet Sanctorum, quod Vidensturbas ascendit in montem. Sed quo ascensu, & C pue adolescentibus infestam, & fæda cos colluvione sorad quem montem? Ascensus iste non pedibus corporis, sed piis affectibus, atque virtutibus perficitur. De quali ascensione loquitur ad Deum Propheta: Beatus, inquit, homo cujus est auxilium abs te, ascensiones in corde suo disposuit in valle lacrymarum, in loco quem posait. Ps. LXXXIII. 7. Porrò mons iste ad quem ascenditur, mon Sion est, mons coagulatus, mons pinguis, in quo beneplacitum est Deo habitare, juxtà illud, quod ibidem subinfertur: \$\dot 8. Etenim benedictionem dabit Legislator, ibunt de virtute in virtutem videbitur Deus deorum in Sion. Ceterum à turbis secedere, & in alta ascendere convenit, juxta numerum septem Beatitudinum in Evangelio hodiernæ celebritatis enumeratarum, priusquam veniat anima ad Deum, & ad montem sanctum ejus, nunc in spe per speculum, & ænigma, tandem in re per nudam perspicuam que visionem.

nostram exhortationem, nunc pro Sanctorum collaudatione versabitur sermo noster. Et quamvis unicus in genere sit ascensus in Deum, & in montem sanctum ejus, quem ascensum Augustinus posuit amorem usque ad contemptum sui, sicut è contrà amor sui usque ad contemptum Dei mergit in Insernum: nihilominus septuplex hic ascensus in specie numeratur, quasi totidem gradus mysticæ Jacob scalæ, ubi funt Angeli ascendentes & descendentes, & Dominus innixus scala. Gen. xxvIII. 12.

Tomi III. Pars III.

Primus gradus vel primus ascensus est à turba rerum istarum sensibilium & divitiarum mundanarum, quem facit paupertas spiritus : Beati, inquit, parperes spiritu, quoniam ipsorim est regnum calorum. Matt. v. 3. Contemnens itaque anima devota temporales copias, aurum, & argentum cum suis sequelis, easdem contemptu suo sibimet subjicit, subjectaque pedibus humilis affectionis calcat, & calcatis dominatur. Siquidem ita figuraliter promittit Dominus per Moy-1en: Omnem locum quem calcaverit pes vester, vester est diei hujus celebritas, ut in collaudatione A erit. Deut. x1. 24. Pedem, intellige affectionem. Hinc fit, ut anima in sursum altius erigitur, velut superaggerem grandem constituta & calestis montis cacumen, jam redditur colo proximior. Ex adverso viri divitiarum eis misero modo suppeditantium, quoniam turba hujusmodi rerum terrestrium sicut onus grave per cupiditatis molem gravatur super cos. Proptercà divitiæ sunt tali animæ tanquam mola asinaria ad collum suspensa, quæ animam nitentem montem ascendere retorquet in profundum, quemadmodum de saxo Siliphi poetica est fictio. Hinc Apostolica vox clamat: Qui volunt divites sieri, incidunt in laqueum diaboli, & tentationes & desideria multa nociva & inutilia, que mergunt hominem in interitum. 1. Tim. vi. 9. Nunc ergò in montem contemplationis cœlestis scandere satage; tutius est (crede mihi) ut paupertatem spiritûs arripias, levem, expeditam & liberam: per hanc enim ascendis Christus in montem &c.

Secunda turba, est hominum qui plerumque contumeliis, molestationibus, & injuriis, & aliis mille modis impediunt ascensum in montem : quamobrem ut ani-ma sancta ipsos transiliat necesse est. Hunc verò saltum & ascensum operatur secunda Beatitudo mititatis, seu mansuctudinis. Mititas quippè erigit homines super homines, ut nihil eis turbationis interre valeant, nihil lassionis; quin potius ab his compressionibus per injurias, probra, molettias, sursum magis impelluntur, & sicut arca Noë, crescentibus undis tribulationum, sublimiùs attollitur, & tandem sortiùs alcendit in montem.

Tertia turba, est turba passionum ex originali fomite in hoc moribundo corpore scatentium, quemadmodùm spes, metus, mœror, gaudium, & similia. O turbam turbulentissimam, turbam nostra omnia miseris modis conturbantem, turbam denique cum omnibus, tum pracididantem. Hanc turbam egredi non aliter facile est, quàm per tertiam Beatitudinem, qua dictum est. Beati qui lugent, quoniam ipsi consolahuntur. Matth. v. J. Cur ita lugere necesse est? Quia certe nisi per sletum exoneretur, lavetur, & purgetursensualitas à malis cupiditatibus intrò nascentibus ex putri fomitis corruptione; niss insuper diluvio aquarum talium summergatur turba Ægyptiaca vitiorum, confestim sensualis Pharao cum curribus, & equitibus suisanimam Israeliticam sursum nitentem comprehendit, comprehensam circumligat funibus peccatorum, circumligatam quoque trahit, & detrudit in damnationis abyflum. Tunc veraciter exclamare potest miserabilis anima talis: Quoniam iniquitates mea supergresse sunt caput meum. Pial. XXXVII. 5. Et rursus: Intraverunt aque, &c. Pfal. 1 xv111. 1. Tanto ergò discrimini, quale propinabitur remedium? Utique luctus & lachrymæ. Ad quid ita? Ut reductis Et in hujusmodi qualicunque deductione nunc ad D aquis maris, aquis scilicet pænitentiæ super Ægyptios sensualitatis, ascendat anima per desertum hujus infelicitatis in terram promissionis, & in montem Dei Jacob. Sed animæ tali undè luctus & lachrymæ? Undique, & abundè. Recogitet anima talis vehementer, profundè, atque frequenter statum suum, conditionem suam, suum quoque finem. Judicet quam Terribilis Deus in consiliis super filios hominum. Ps. Lxv.5. penset quam incerta sint super ipsam divinæ severitatis, seu misericordiæ judicia. Clamet proindè cum Anselmo. Heu ubi sum, & ubi non sum, qua ubi futura sum nescio! Ponat assiduè coram oculis in lumine Fidei, quanta cam, si rectè vixerit, merces manet in cœlis; sin autem quam horrendo addicenda est fupplicio. Tunc lugebit, & lugens ab omnibus voluptatum, illecebrarum que turbis irridentibus semetab-

solvet, & ascendet in montem.

Et quidem triplices isti priores gradus, vel ascensus scalæ nostæ Evangelicæ, quibus ascenditur in montem, respiciunt incipientes, & in ipso Abraham figurati sunt, de quo habetur Gen. XII. I. Egredere de ierra ina: ecce ascensum, vel egressum à turba opum terrenarum, quoad primam Beatitudinem. Es de cognitione tua: ecce as- A Viri) quibus gradibus, quove ascensu juxta septemcensum ex turba hominum, qui cognati sunt & affines, quoad secundam Beatitudinem. Et de domo patris tui: ecce ascensum super sensus proprios corporales & surum turbam passionem. Quid enim congruentiùs fignificat hîc Domus Patris quam contubernium proprii corporis? & hoc quoad tertiam Beatitudinem.

Subsequens gradus, & ille est quartus, decet ipsos proficientes, ubi anima seipsam quodammodò exit, dùm proprias affectiones commodi, tanquam turbas aliquas intimas deserit; hoc per quartam Beatitudinem, quæ est esuries, sitisque Justitiæ: per hanc autem, affectu commodi deposito, non jam quarit qua sua sunt: 1. Cor. XIII. 7. sed affectione Justitiæ tota succenditur, & ipsius esurie, sitique protrahitur in sublimius montis. Quo pacto fic ipfa anima elevata triplici gradu priori superat turbas prædictas: sed adhuc quam longe sit ab illa Justitia Beatorum recogitat; quam impar existat tali dignitati, tantæque retributioni gratiarum, B & laudum, qualem, & quantum meretur apud se Creator suus, Reparator suus, Protector suus, & Salvator fuus. Denique agnoteens imperfectum fuum, jam non in se manet, sed defecit à se, & in salutare Dei conscendit cum Propheta dicens: Defecit caro mea & cor meum; Deus cordis mei, & pars mea Deus in aternum. Psal. LXXII. 26. Ita anima deficiendo à se, & sublevata supra se, liberiùs in montem ascendit.

Mirabitur fortassis aliquis, si jam ultra quippiam anima habet quod deserat, & ascendat sublimiùs in montem. Ecce transiliit turbam rerum materialium extra se, per primam Beatitudinem: exivit à turba hominum juxta se, per secundam: abducit se à turba passionum infra corpus, per tertiam: deseruit tandem intra se turbam innatarum affectionum, per quartam. Turbæ aliæ, quales reliquæsunt, ampliùssunt; C nimirum turbæ civium supernorum sub triplici hierarchia coordinatorum, turbæ pulcherrimæ, & à prioribus longe dissimiles transeundæ: ipsi enim sunt custodes civitatis, quos anima devota quærens sponsum pauluum cum pertransisset, invenit quem dilige-bat. Itaque nisi relictà hac triplici turba, non pervenitur ad supremum cacumen montis nostri, n quo Deus est innixus scalæ mysticæ quæ dicta est, ubi anima tutè requiescit in monte sancto Domini. Hi triplices ascensus sunt perfectorum, atque purgatissimorum, quales fuerunt Sancti nostri, dum viverent, & multo feliciùs tales nunc funt in gloria, ubi, secundum dictum Gregorii, ipli in Deum non solum ascendunt, sed in eo occurrunt.

Sunt plane in Trinitate (quantum dicere fas est) tres persectarum animarum ascensus, conformiter ad tria appropriata personis, juxta tres novissimas Beatitudines, quibus ascenditur in montem supremum.

Prima ascensus est misericordissimi amoris in Spiritu sancto, qualiter exultavit, id est, extra se salta- damus in montem societatis Beatorum, dispona-tavit, & ascendit Christus in Spiritu sancto Luc. x. D mus ascensiones in corde nostro per gradus Beatitudi-Proptereà Beatimisericordes, quia misericordiam, quæ Spiritu sancto propria est, consequentur. Matth. v. 7. Et hîc pertransitur turba Seraphin.

Secundum ascensum intelligo purissimæ & mundisfime cognitionis in Filio, in quem credemes (inquit Petrus) exultabitis latitia inenarrabili. 1 Pet. 1.8. Idcircò Beatimundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt. Matt.

v. 8. Ethic pertransitur turba Cherubin.

In tertio ascensu est pacatissima & imperturbabilis quies in ipso Patris secretissimo, altissimoque refugio. Nam Beati pacifici, quoniam Filii Dei vocabuntur. Matth. v. 9. Si autem Filii, & heredes, heredes quidem Dei, Rom. VIII. 17. & in ejus adjutorio habitantes: propter quod in pace fit locus corum, & exclamat anima quælibet talis cum Propheta: In pace in idipsum dormiam & requiescam. Ps. iv. 9. & hic ascendit supra tertiam turbam, quæ est Thronorum.

Sic igitur declaratum est, & superficiali quodam transcursu deductum est (Doctissimi & Sapientissimi plicem Beatitudinem quilibet Sanctorum exemplo Christi, Videns turbas, ascendit in montem, quod fuit

Supersunt plurima quæ etiam ipse dictaveram, præsertim de ascensu in montem contemplationis; sed brevitatis amor me retrahit, cogitque ut persuasione oratoria, '& exhortatoria ad ascensum supernæ selicitatis finiatur quod cœptum est.

#### Oratio.

Venite, obsecto, Sapientes & Doctissimi Viri, venite juvenes, & parvuli, senes cum junioribus, Venite, exultemus Domino, venite ascendamus in montem, ut exemplo Loth, salvos nos ibidem faciamus; fugiamus ocius à loco horroris & vastæ solitudinis, ad locum uberrimum; à carcere fetulento ad Regnum splendidissimum; ab exilio durissimo, & luctuosissimo ad patriam suavissimam; à procelloso mari ad portum tranquillum: ab omnibus denique miseriarum, ærumnarumque circunstrepentibus turbis ad beatitudinis montem, ubi status est omnium bonorum aggregatione persectus. Præcesserunt Sancti, præcessit & Christus, qui nos subsecuturos præstolatur. Tollamus quicquid ascensui obstat; recedamus præcipue à circumfluis terrenarum curarum, & anxietatum turbis. Illæ nos premunt, & pressos atterunt, pressos-que & attritos sunditùs in via prosternunt. Si splendidiffimas opes, si gloriosos bonorum titulos, si præclaram denique sapientiam feliciter, stabiliterque adipilci satagimus, ascendendum est in montem. Fallitur pro certo, desipit, & insanit, quisquis inter infirmas rerum caducarum turbas, ista se habiturum speravit; ubi quicquid est, egenum est, anxium est, mobile, fluidum, & nulla stabilitate subnixum. An per quotidiana tot experimenta sic se habere judicat, ita ut judicatis, non dubito. Qualis ergo miseria quorundam mihi similium, quanta infelicitas, & quanta dementia aliorsùm scienter agi; & in egestate divitias, in mœstitia voluptates, in de decore gloriam, in stultitia sapientiam, in fluxibilitate deviam sperare stabilitatem? Ut quid fabricamus nobis montes nescio quos umbratiles atque fantasticos vitiorum; nunc in elatione spiritus, nunc in credulitate, nunc in enormi fluxaque voluptate, & similibus. Nonne montes hujusmodi sunt montes Gelboë maledicti, supra quos neque ros divinæ gratiæ, neque pluvia virtuosæ conlationis descendit? 2. Reg. 1. 21. At si verius loquimur, hi montes non montes sunt, sed valles teterrimæ, præcipites, & lubricæ, quibus innitentes dilabuntur in abylsum, absorbenturque, & urget super eos puteus os suum.

Exurgamus tandem libertate tota spiritus, ascennum præmissarum, de paupertate spiritus in mititatem, de hac in luctum, de luctu in esuriem sitimque Justitiæ, de hac in misericordiam, de ipsa in munditiam cordis, & tandem intremus pacem, que exuperat omnem sensum, Philipp. Iv. 7. & in qua, si compleatur, consistit humana felicitas, secundum deductionem Augustini. Lib. 9. De Civit. Dei.

Overè felices Sancti Sanctæque omnes, quorum celebri-

#### Sermo V. de Festo omnium Sanctorum. 1542

tas agitur, felices, inquam, qui securi jam, & undique pacifici habitant in tabernaculo Domini, & requiscunt in monte sancto ejus; non jam formidant laqueos tentationum ubilibet expansos; non sævas irruentium hostium insidias perferunt, nullis mordentur conscientiarum aculeis; nulla uruntur infamia; non tristem metuunt senectutem; omnia denique inter eos serena, pacataque persistunt. Et ô tandem, qui tales estis, æterna pace fruentes, vos us piis nunc oculis miseras, quæsumus, cernite terras. Et si nihil patimini; compati tamen A dicentes: Ave Maria, &c. fas est. Compatimini nobis exulibus, gementibus & flentibus in hac lachrimarum valle. Comprimunt ecce nos undique hostiles malignantium surbæ, conculcant, lacerant, obruunt, in carcerem detrudunt. Jam Omne caput languidum & omne cor mærens, à planta pedisusque ad verticem capitis, non est in Ecclesia hac sunitas. Isaiæ. 1. 7. In illa heu dixerim Ecclesia, cujus fundamenta sunt in vobis montibus sanctis, quam vestro sanguine, vestraque morte consecrastis, dilatastis, roborastis eam quam nunc heu immunitam cernitis, miseram, & meritò, quam sœde laceratam, crudeliter decisam, similiter conculcatam aspicitis, ut humani spes auxilii jam nulla sit; proptereà levamus oculos nostros in vos, montes, unde veniet auxilium nobis. Nam Cum ignoremus quid agere debeamus, hoc solum babemus residui, ut oculos nostros ad Deum dirigamus. 2. Paralip. xx. 12. Potuistis olim moribundo corpore circundati, mirabilia mirabiliter operari, tan-B quam habentes imperium vitæ, & mortis; tanquam insuper potentes in eo qui vos confortabat Christus: nunquid abbreviata est potestas vestra, nunquid charitas tepefacta? Absit hoc, sed aucta potius. Succurrite ergo, miseremini, serte subsidium. Suscipite vos, montem, pacem populo, quia alii qui sucipiant, & cam præbeant, non funt.

Et tu, Domine Rex cœlorum, corona Sanctorum omnium, emitte lucem tuam & veritatem tuam, ut nos deducant & adducant in montem fanctum tuum & in tabernacula tua, in præsenti per Fidem, Spem, & gra-

tiam, & in futuro per gloriam. Amen.

#### E R

Regnum calorum vim patitur, & violenti rapiunt illud. Matth. xL 12.

Os qui sumus in carcere, in captivitate, & in exilio mortalis hujus mundi, extra principalem patriam nostram, extra civitatem, & Paradisi Regnum ad quod pervenire tendimus, & tendere debemus, quia secundum Apostolum. Hebr. XIII. 14. Non habemus hic manentem sivitatem, sed futuram inquirimus. Ideò debemus libentissimè audire verba fieri de illa patria, & Regno, & his qui jamilluc pervenerunt. Assimilemur bono peregrino, qui diligenter inquirit, & audit viam per quam est iturus, & modum evadendi pericula, tranationes, & deviationes, exemplo Prophetæ, qui conquerendo interrogabat: Quis deducet me in civitatem munitam? Pf. Lix. 11. Videmus quotidie, & audimus tot res quæ nos retrahunt à benè ambulando ad pertingendum Regnum hoc æternum. Audiamus modò, modico tempore, aliqua quæ nos possint attrahere. Quomodò DOb hanc causam comparabat Job vitam præsentem enim ad Regnum hoc perveniemus si ipsum non cognoscamus? Quomodò cognoscemus, & sciemus viam, nisi didicerimus, & audiendo de ea loqui? Quia Fides ex auditu est. Rom. x. 17. Quando potius audire loqui debemus, quàm modò, in hac solennitate, quæ dedicata est & ordinata in honorem omnium inhabitatorum hujus Regni? Dominus noster nos docet quòd panis spiritualis qui sustentat animam, ne in via hujus mundi deficiat, est verbum Dei. Dem. vIII. & Tomi III. Pars III.

Matth. IV. Et panem hunc singulis diebus postulamus, dicentes: Pater noster, &c. Matth. v1. 9. Ideo mirandum non est si hi qui ipsum recipere non curant, aut qui sermonem audire non possunt tam brevem, quin sit prolixior nimirùm, deficiant & moriantur in via per peccati mortalis ægritudinem. Ut ergo fructuose, & devote audire possimus, convertemur ad te, Virgo hujus Regni Regina, supplicando ut nobis impetres gratiam; & nos te salutabimus Angelica salutatione,

REGNUM calorum vim patitur, &c. Matt. xi. 12. Si meditemur, ut dicit Sanctus Gregorius, in homilia, quale gaudium in Regno colorum nobis promittitur, omnes terrenas res viles esse reputabimus. Divitiæ enim & gaudium hujus mundi, comparatum ad felicitatem Paradisi, solummodò est displicentia, & gravamen, meliusque debet vita præsens mors nominari quam vita: defectus enim, miseriæ, & mala quæ quotidie patimur in fame, siti, ægritudine, ira, & innumera displicentia, solum sunt prolixitas quædam, & mortis mora, seu dilatio; multòque potius eligendum esset sæpenumerò citò mori, quam adeò miserabiliter languere; intantùm ut multi seipsos voluntarie occiderunt. De quo recitat Valerius 8. Lib. cap. 9. quòd Orator quidam Hegesias nuncupatus, tam propriè, & vivaciter hujus mundi declarabat miseras, ut multi seipsos voluntarie occiderent ad eas evadendas, que mad mod um legitur de Theproto & Catone. Nonne dicebat excellens Rex David, qui erat adeò potens in hoc mundo: Heu mihi, quia incolatus. meus prolongatus est! Ps. cxix. c. Incolatus, id est, mora, vel expectatio. Et Paulus. Infelix ego homo! quis me liberabit à corpore mortis hujus? Rom. VII. 24. Miseria igitur hujus mundi talis est, tam generalis, & continua, ut nullus fit homo vivens, fi cogitare velit, qui peragat diem unum integrum sine aliquo malo, aut displicentia habenda, & cum hoc, est brevissima, & incerta. Sed quis est hic, ait Sanctus Gregorius, qui sufficienter dicere possit, aut recitare gaudium civitatis Paradisi, intrare societatem Angelorum, videre Deum Dominum nostrum facie ad faciem, nihil mali timere, vivere semper sine corruptione; fine agritudine, fine afflictione; habendo pacem fine discordia, amorem fine odio, scientiam fine ignorantia, gloriam absque diffamia; habere corpus agile, clarum & lucens, prorsusque animæ voluntati obtemperans? Et breviter, habere tanta bona, quòd secundum Isaiam Prophetam. LXIV. 4. & allegat Sanctus Paulus. 1. Cor. 11. 9. Nec oculus vidit, nec auris audivit, nec in cor hominis ascendit, qua praparavit Deus his qui diligunt eum. Omnes homines feliciter vivere volunt, sed non acquiruntur magna bona, nec præmia magna sine magno labore. Est commune proverbium: Nullus bonum habet, nist ipsiem comparet. Et de hoc dicit Sanctus Paulus. 2. Tim. 11. 7. Non coronabitur nisi qui legitime certaverit. Proptereà Salvator noster Jesus Christus nos cautos reddit de hoc, & nos hortatur per verba proposita ad laborandum ut Paradisum acquiramus, dicens quòd Regnum cœlorum jocundum acquiritur per pœnam, & vigorem. Et si nobis non dicat aliam miseriam quàm moriendi timorem, & de hoc quòd nescitur quò anima perveniat, in Paradisum, vel in Insernum; est tamen ingens fremitus, magnus timor, & horror. militiæ. Militia est vita hominis super terram. Job. vii. 1. Sicut etiam dicit Seneca Neronis Præceptor in quadam Epistola, quod Vivere est militare. Sicut miles non assequitur honorem victoriæ absque laborando, & constanter præliando; immò irridetur miles qui voluptuose viveret, pedem ad ignem cale-faciendo, si existimaret se habiturum honorem prælii, quemadmodùm aliquis alius qui debitum suum secisset. Sic non habet homo quisquam Paradisum, per

Ececc 2

hoc quòd dicit, volo ipsum habere vivendo delicatè, & omnes sumendo voluptates. Congruit ipsum mereri, & acquirere veluti per fortitudinem : quia ut dicit Paulus & Barnabas: Act. xIV. 21. Per multas tribulationes oportet nos intrare in regnum cœlorum. Omnes qui piè volunt vivere in Christo Jesu, persecutionem patientur. 2. Tim. 111. 12. Ergo, anima devota, quæ vis, & velle debes acquirere tuam felicitatem, tuum Regnum, tuam gloriam, & evadere horribilem, & perpetuum Inferni carcerem; opus est te esse strenuam ad exemplum benedictorum Sanctorum & Sanctarum Paradisi, qui tanta martyria, persecutiones, pœnas, & afflictiones in vita corum habuerunt, quemadmodùm veri armigeri, & boni milites. Opus est ut tuo credas Imperatori, qui dicit illud: Quarite regnum Dei, &c. Matt. vi. 33. Scire enim debemus quòd humani generis inimicus, ac deformis, & abominabilis filius ejus peccatum, cum perversa eorum societate, cum vident devotam animam tendere, & adire coelorum Regnum, conantur ipsam impedire, & incessanter ei faciunt mille, & mille modis duros crudelesque insultus, sicut experientia docet, & complures Doctores scripserunt in corum Libris poetice, & aliter: ficut Alanus in suo Anticlaudiano. Prudentius in Psicomachia, aliique plures, in quibus admodùm pulchræ speculationes, & placentes materiæ, ad prædicandumque utiles inveniuntur, vel sub metaphora peregrini, vel militis, vel agricolæ, vel regnantis. Attamen inpræsentiarum hæc omitto, voloque restringere dicta mea ad certa puncta: quia secundum Philosophum: In paucioribus via magis, &c. Et dico quòd inimicus humani generis, qui ejectus fuit à Paradiso per filium suum peccatum immundum; aut, ut Poëtæ fingunt, quòd Jupiter Regno expulit Patrem suum Saturnum, mittit ad probos & validos Dei milites, qui modò sunt in gloria, à qua ipse cecidit per superbiam suam, tres inimicos qui nominari possunt latrones viarum observatores, videlicet tyrannidem crudelem, hæresim blasphemam, carnem luxuriosam. Et figurari possiunt per tres spiritus ranis similes qui exibant de ore draconis. Apoc. x. Et conformiter ad tres illos hostes de quibus in Prosa:

Mundus, caro, demonia

Diversa movent pralia. & infidiantur tribus viribus animæ: tyrannis irafcibili, hæresis rationabili, caro concupiscibili. Hoc est dictum quemadmodum scriptum est Apoc. x. Poscreaturæ inimicos, de quibus canit sancta Ecclesia in quadam Prosa: Mundus, caro, & dæmonium incessanter movent diversos insultus & crudelia bella contra humanas creaturas; semper insidiantur tribus animæ potentiis. Tyrannis potentiæ irascibili, hæresis rationabili, & caro insidiatur potentiæ concupiscibili. Similes applicationes multæ reperiuntur in Scripturis. De his tribus inimicis verificatur Apostoli dictum. Omnes qui piè volunt vivere in Christo, persecutionem patientur. Omnes, inquit, qui benè, & religiosè vivere volunt in hoc mundo, secundùm Jesum Christum, patientur tribulationes ac malas persecutiones. Et ad illam intentionem dicit hæc verba, & appropriata invenio tribus statibus in Regno Paradisi, qui vicerunt & superarunt tres illos inimicos itinerum illius Regni impeditores, & occupa-Martyrum, qui per fortitudinem, & ceteras virtutes vicerunt, crudelemque tyrannidem superaverunt. Secundus, est status gloriosorum Doctorum, Patriarcharum, & Prophetarum, qui vicerunt & prostraverunt blasphemam hæresim. Tertius, est status Confessorum & Virginum, qui vicerunt & domuerunt luxuriosam carnem. Primus per constantiam. Secundus per sapientiam. Tertius per continentiam. Hi funt tres status, qui admodum debite ordinati sunt in Regno,

de quo dicit Dominus noster Jesus in verbis propositis: Regnum calorum vim patitur. Hoc est, Regnum cœlorum per vim capitur, & illi intrant qui sibi ipsis violentiam inferunt. Et in his tribus punctis, tam ad laudem Domini nostri, & felicium Sanctorum Paradisi, quam pro nostra instructione totus noster Sermo continebitur.

Humani generis inimicus videns veram Religionem & Fidei veritatem sese diffundere, ac multiplicari, illaque mediante, multos ad falvationem tendere, mifit crudelem tyrannidem excæcatam per ignorantiam idololatriæ, inflammatam violento odio per despectum, quæ principaliter in terrenis hospitabatur Principibus, & eos præparare fecit, & excogitare omnia tormentorum genera, ad vincendam & destruendam bonam amicorum Dei voluntatem, & ut cos negare facerent Legem fuam, & renunciare ei. Aliquos quidem tyranni illi lapidaverunt, ut Sanctum Stephanum. Alios vivos assaverunt, ut Sanctum Laurentium. Alii positi suerunt supra ardentem ignem, ut Sanctus Vincentius. Alii excoriati sunt, ut sanctus Bartholomæus. Alios crucifixerunt, ut Sanctum Petrum & Sanctum Andræam. Et sic de innumeris tormentis quæ in Sanctorum legimus vitis, ficut dicebat Sanctus Paulus ad Hebr. x1. 36. Sancti ludibria & verbera experti, insuper & vincula. Dicebat Apostolus, Sanctos suisse passos opprobria, derisiones, verbera, ligati fuerunt & incarcerati: fed hoc nihil valuit; constanter enim omnia superarunt. Et (quod amplius est) gaudentes sustinere infamias & tormenta pro nomine Dei, scientes propter hoc Paradisi coronam illis esse paratam. In Psalmis. Suprà dorsum meum fabricaverunt peccatores. Pf. cxxvIII. 3. scilicet coronam gloriæ. Posueruntque in cordibus corum verbum quod in hodierno scribitur Evangelio. Beats qui persecutionem patiuntur propter justitiam, quoniam ipsorum est Regnum colorum. Matt. v. 10... Sed quæres forsitan, quomodò fieri potuit quòd Martyres tam patienter, & constanter crudelis tyrannidis sustulerunt tormenta? Respondeo: bonam voluntatem, inflammatam charitate, & amore Domini nostri boni & spe plenam hoc secisse. Ne patiaris, inquit bona voluntas devotæanimæ; ne patiaris, quòd per paululum languoris vitæ tuæ mortalis, æternam amittas vitam. Cogita parum febris, parùm infirmitatis, aut casum ex improviso accidentem, te hodie & cras fine merito, & gloria, è mundo auferre posse. Cogita etiam altera ex parte sunt referri tres hi latrones ad tres omnis humanæ C quod post breve tempus & breviter transibit, finemque capiet totum quod crudelis tyrannis tibi poterit auferre, videlicet vita præsens; & maximam indè laudem adipisceris, gloriamque meritorum sine fine. Solve ergò spontè mortem Deo quam necessariò naturæ debes, nec mortem incurras æternam propter temporalem. Paululum temporis est evadendi pœnam hanc brevissimam, cujus præmium est sine sine. Considera, ô anima devota, ad Dei similitudinem creata, & pretioso Sanguine suo carissimè redempta: considera, & cogita Dominum tuum priùs pro te mortuum esse. Recorderis, plures voluntariam mortem sustinuisse in præliis, aut alibi, propter amorem Domini sui temporalis, qui posthàc præmium eis conferre nequibant. Recipe igitur mortem pro justo tuo Domino, qui solet, potest, & vult præmia post mortem reddere. Da illi spontè quod (velis nolis) tibi auserre tores. Primus, est status gloriosorum Apostolorum & poterit in momento. Scias demum Regnum Domini nostri per violentiam acquiri & per vigorem.

Hoc modo, aut simili confortabat bona voluntas devota ipsos Martyres, quemadmodum benè scriptum est de septem fratribus in Libro Machabaorum, qui constanter sustinebant tormenta ad mortem, quæ tyrannus crudelis eis potuit infligere. O inenarrabilis constantia! O inæstimabilis patientia! Quis cam sufficienter admirari & laudare posset? Rectè profectò dicebat Salomon, quod fortis un mors dilectio. Cant. vIII. 6.

Digitized by Google

#### Sermo V. de Festo omnium Sanctorum. 1545

Verus amor Dei est fortis ut mors. O humana creatura, meritò hîc exemplum habes firmiter Doum amandi, suamque Fidem, & Legem semper servandi. Proptereà recitat fancta Ecclessa in litteris, & imaginibus Sanctorum Martyrum victorias, ut nos animet, & confortet ad eorum imitationem, quemadmodum Romani faciebant de strenuis militibus. Quemadmodum recitat Valerius & Salustius. Valerius Lib 2. cap. 1. 6 10. Salustius, in Prologo. Sed heu! & plus centies heu! Pro nihilo, & sine coactione quotidie Deum negamus per mala opera. Relinquimus amorem suum, propter peccatum mortale: nos eum commovemus, & indignari A equo suo in altissimam projecit soveam. De Bruto, qui facimus, quod nequaquam Martyres Sancti facere volebant ad mortem usque durissimam & horribilem sustinendam. Non patienter ferre poslumus unum verbum, aut parvum dictum, si ipsum nobis dicatur; parùm famis, aut sitis; præcepta jejunando jejunia; parum pœnæ & laboris, id faciendo quod Deus nobis præcepit: & Martyres videmus, qui ad servandam Legem Dei permiserunt sibi inferri injurias, irrisiones, tormenta, & mortem crudelem. Si mihi dicas, eos repletos fuisse gratia Dei, quæ eos confortabat. Verum ais, sicque tibi fiet si volueris, & in te non tenuerit quominus sic siat. Sume bonam voluntatem quæ est in potestate tua, & omnes vinces adversitates, easque sine murmuratione ulla sustinebis, ut faciunt nonnulli quibus Deus videtur injustus, cùm eis non facit quæcumque ab eo petunt, vel quòd non tantùm habent bonorum, sicut majores ipsis; nec con-B siderant bona quæ Deus eis confert qui sunt meliores quam ipsi fint. Sume bonam, & nobilem voluntatem, & pedibus tuis fubsternas peccatum immundum, ac Præcepta Dei libenter adimplebis, quæcumque pæna,quodcunque malum in corpore aut bonis hinc debeat accidere. Tibi præcipit ne alios homines contemnas, qui sunt fratres tui ad Dei similitudinem facti, quemadmodùm tu: obedies. Præcipit tibi, ne erga proximum tuum odium habeas, illique libenter parcas, salvo jure & justitia alterius: obedies. Præcipit tibi, ne in vanum jures, ne pejeres, ne subsanneris, ne maledicas, & impedias juxta posse tuum ne ab aliis simile quid fiat: obedies. Non est æquum, non est honor, non est nobilitas adjicere nimis magnum statum & pomposum nimis, alterius quidem expensis; immò est comedere, & bibere veluti carnem, & sanguinem humanum. Nimis magna est simplicitas se pro aliis damnare: sæpè modicus est amor; Deus novit. Qui facit eleemos ynam de substantia pauperum, quasi qui immolat silium coram Patre suo. Eccli. xxxIV. 24. Deus tibi præcipit, ne. sis mendax, nec detractor; nec illis facile credas qui tales sunt, absque audiendo partem alteram: obedies. Non est enim tam bonus, quin aliquis invidus, aut detractor ipsum vituperet, præsertim cum videt se libenter audiri. Ideò dicit Sapiens: Princeps qui libenter audit verba mendacii, omnes ministros habebit impios. Prov. xx1x. 12. Ét breviter, nihil est quin ipsum facias expedite, si bonam habueris voluntatem radicatam in dilectione Dei, & si gloriosorum Martyrum Dei pœnas consideras, & præmium quod recipiunt: & est quod dicit thema nostrum, quòd Regnum Domini nostri acquiritur per pœnam, & laborem. Est enim via qua ducit ad vitam arctu, O sunt qui inveniunt eam. Matth. vis. 14. Via, inquit Jesus est, dura, & stricta, sive arcta, & ideò pauci sunt qui gradiuntur per cam. Cogitemus, quæso; cogitemus, non modò dolores quos sustinuerunt Martyres pro amore Dei, sed etiam id quod nos singulis diebus pro mundi sustinemus amore, pro cupiditate, aut vana gloria. Cupiditas acquirendi præcipiet alicui mercatori ire per hyemem, per æstatem, per mare, per terram, & ipse obediet, juxta Horatium:

Impiger extremos currit mercator ad Indos; Per mare pauperiem fugiens, per saxa, per ignes. Præcipit alicui homini, ut serviat Domino certo in prælio, vel alibi, ad faciendum quodcumque voluerit jubere, sive jure hoc secerit, sive injuria, ipse illi obediet, corpusque exponet & animam. Heu quid facit cupiditas consequi & vana gloria! Aspiciamus Græcos & Romanos, inveniemusque cos ferè tanta sustulisse mala ad vanam gloriam consequendam, sicut Sanctos Martyres pro gloria æterna, sicut declarat Sanctus Augustinus Lib. 5. de Civ. Dei. 12. cap. de Mucio, qui ardenti rogo manus suas imposuit. De Catone, qui se voluntarie interemit. De Titio, qui se cum proprium interfecit filium. De quo benè ad propositum dicit Virgilius summus Poëtarum 5. Eneid.

Vincit amor patria, tandumque immensa cupido.

Heu! dicimus nos Præcepta Dei adimplere non posses Legemque suam esse duriorem. Scitis-ne propter quid? Bona caremus voluntate, & bono erga Deum amore; bona quoque credulitate, de quibus dicam in sequentibus. Lex Dei non est nimis dura, sed nos molles sumus nimis, & delicati ad serviendum Deo, qui ad serviendum mundo duriores sumus serro. Et certè si benè meditemur, plures videbimus qui multò majorem pænam hæbent ad Infernum acquirendum, & ad male agendum, quam requiratur poena ad Regnum Paradifi lucrandum.

Sumamus igitur bonam voluntatem, & firmam gloriolorum Apostolorum, & Martyrum constantiam, in non sustinendo mortem, quia hoc necesse non est, Deo volente; saltem adimplendo Mandata Dei. Sciamus Sancti Pauli dictum veritatem habere, quòd non funt condigna passiones hujus temporis ad futuram gloriam qua revelabitur in nobis, Rom. vIII. 18. Et si quæras quomodò hoc scitur? Benè quidem; alioquin Deus non foret justus remunerator, nec verus in Scripturis suis, quod esse nequit: tota enim Lex fatetur Deum esse, & ipsum justum esse remuneratorem. Hoc quoque ostendit Philosophus. Cùm ergò sancti Martyres in hoc mundo nihil habuerint præmii, sed omnia mala temporalia, & persecutiones, usque ad mortem asperrimam, ad Legem Dei sustinendam, & sua adimplenda Præcepta; necesse est ut sit Paradisus post præsentem vitam, ut remunerentur. Stulti ergo sunt admodùm, & increduli, qui ita non credunt, cùm ratio & fancta Scriptura in hoc concordent, & Sancti Apostoli, Sancti Martvres, doctiffimi Viri Theologi, & Philosophi sic esse testati sint, usque ad mortem subeundam. Et consideretis diligenter hîc, illos mentiri non potuisse per ignorantiam, quoniam habebant claras revelationes, sicut sanctus Paulus, & sanctus Joannes, compluresque alii; nec mentiri volebant per malitiam, vel deceptionem, aut lucri cupiditatem; quia scienter paupertatem perserebant, infamiam, & mortem ad ista affirmanda, & cum hoc clara evidentiaque siebant miracula. Valdè ergo firmiter benè agere desiderare debemus, cùm tam copiose, & certitudinaliter remunerationem expectemus; sed in mentem semper nobis veniat, tenacique memoria hæreat dictum Salvatoris nostri Jesu Christi, quod priùs est propositum: Regnum calorum vim O violenti rapiunt illud. patitur, Hoc modo tyrannis crudelis superata suit per victori-Christus in Evangelio, ducens ad Paradisum aspera Dosomilites, & certatores Dei, & quanto majorem patiebantur persecutionem, tantò magis multiplicabantur. Et ad hoc est Psalm. IV. I.. In tribulatione dilatasti mihi. Et simile habetur de filiis Israël. Exod. 1. Sed humani generis inimicus alium mittere cogitavit inimicum, ad impediendum iter Regni cœlorum, qui tantò esset pejor, & periculosior, quan-tò inimicus familiaris & tectus magis nocet quam alius, quemadmodùm dicit Boëtius: in Lib. de Confolatione. Nulla capitalior pessis ad nocendum, quam familiaris inimicus. Sieut convictor, adulator & detractor pejor Lecce 3

est latrone publico. Et nominatur secundus hic inimicus hæresis blasphemans, quæ habitum gerit Christianæ Religionis, in cujus se castris tenet, quàmvis sit ei adversissima, eumque prorsùs destrueret, si hoc facere permitteretur. Ipsa enim est falsitatis magistra, genita ex opinione nimis sciendi de seipso, cujus nutrix est curiositas superba, quæ plura quàm necesse sit inquirere vult. Contraid quod dicit Apostolus: Non inimicum familiarem armaverunt se Sancti Doctores Sanctæ Ecclesiæ, '& præstantes, validique Theologi præteritæ tempestatis. Soli enim scientiæ theologicæ, & non alteri principaliter competit resistere & repugnare falso huic inimico, ejusque declarare malitiam. Tales fuerunt Sanctus Ambrosius, Sanctus Augustinus, & Sanctus Hieronymus. Reverà laudandi sunt strenui hi Doctores veritatis desensores, per quos Sancta Ecclesia, & Fides ab hæresi purgata fuit, & falsitate, nobisque viam ostenderunt, & semitam Paradisi įtineris. Et utinam manu tenuissemus tales Doctores, qui constanter veritatem procurabant, & prædicabant. Credo enim hæresim regnare modo in cordibus complurium, in tantum, vel amplius quam solcbat tunc, licet se non manisestat ad extra, propter timorem mundanum, & propter timorem pœnæ ipsius ignis: sorores tamen ejus, & cognatæ germanæ admodùm publicè regnant. Et sicut cognoscitur ignis per sumum, arbor per fructum, & quæ se abscondit in cordibus humanis, per opera, verba, & signa quæ ad extrà sese produnt. Verum est dictum Jesu Christi, qui ait : A fructibus eorum cognoscetis eos. Matth. vii. 16. Et secundum Philosophum in Ethicis: Talis est unusquisque, qualia dicit, & operatur. Cognoscetis, inquit Dominus noster in Evangelio, à fructibus homines, non quidem per verba. Consideremus vitam multorum Christianorum, Nobilium, & aliorum: nos eos videbimus tales, aut pejores quam Infideles, veluti si Deum non existimarent esse qui puniret malos, & remuneraret bonos, aut quòd nunquam haberent spem aliam vitam habendi post præsentem, non plus quam mutæ bestiæ.

Omitto loqui de communibus vitiis, ficut de superbia, rapinis, usuris, fraudibus, deceptionibus, luxuria, adulatione: sed consideremus specialiter vitia quæ sunt propinqua & vicina hæresi. Perspiciamus opprobria quæ dicuntur quolibet die de Deo: & Principes videntes, & scientes, ac preferentes talia, non prohibentes saltem simplici verbo, gravissimè peccant, nec ostendunt se talem habere Fidem, talem amorem & fidelitatem ad justum eorum Dominum, quemadmodum deberent. Et si aliqui suorum Prædecessorum hæc passi suerint; peccatum, & negligentia talium non eos excusat. Non possetis minus facere vos Principes, & Domini, quàm saltem prohibere subjectis vestris, qui sunt in Curia vestra, tam probrosa & blasphematoria juramenta. Nam hic esset honor vester; nec nocere posset, sed valde proficeret, & vos erga Deum, & mundum laudem acquireretis.

Aliud vitium & causa hæresis, est negligentia, & incuria audiendi loqui de Deo, vilipensio, & irrisio san-D tiùs citò quam tarde; semper enim de pejori in pejus ctæ Scripturæ: & hîc non immorabor diutiùs de hoc loquendo, qualiter Prælati Sanctæ Ecclesiæ ipsam scire debent, docere & desendere, exemplo Antecessorum suorum, & remunerare eos qui sacram addiscunt Scripturam; & quomodò Principes aliter deberent audire loqui de ea, exemplo Caroli Magni, & fan-& Ludovici, aliorumque.

Sed quia videri posset his qui ad malum convertunt omne quod dici audiunt, me loqui ob aliam rem quam propter bonum; hæc in præsentiarum missa facio, ut loquar de alio quodam vitio, hæresi

proximo, quod est sortilegium, & superstitio, stultaque credulitas, ut idololatria. Magna est abominatio inter Christianos, falsas videre credulitates quæ regnant non modò inter vetulas sortilegas, sed etiam inter plures Dominos & Nobiles. Venit ergò aliquis illusor, aliquis diabolorum invocator, qui promittit sele scire res furtivas, aut perditas, & secreta; statim illi creditur citiùs quam Christianæ Fidei, plus sapere quam oportet, sed sapere ad sobrietatem. in rebus quæ in ratione sundantur. Et certissimé Rom. x11.3. Contra salsum hunc, & periculosum A hoc accidit propter sirmæ credulitatis desectum in Deum, qui vetat omnia sortilegia, omnes illusiones, superstitiones tales, & diabolorum adorationes, quemadmodùm apparet Dent. xIII. & xVIII. & aliis locis pluribus. Et si dicas quòd utuntur bonis, & sanctis verbis. Respondeo: tantò pejus hoc valere, quoniam nominibus per quæ adorari debet Deus, ipsi adorant diabolum, & ei sacrificant, & etiam semper immiscent verba incognita, signa, & siguras extraneas. Dices insuper quod sæpenumero perspiciuntur dicere veritatem: hoc esse potest; sed qui benè perspexerit, & sapienter interrogaverit, inter centum dicta vix unum verum erit. Si enim facere scirent quod promittunt; invenire thesauros, & res perditas, sanare infirmos, scire secreta, mox essent omnium ditissimi, & sapientissimi, quod nequaquam verum est, quia sunt stultissimi, miserrimi, & magis vilipensi inter alios: & tandem sese falsos sentiunt, & cos qui credunt, & cos qui utuntur, aut consentiunt ut utatur quis. Idololatras diabolorum esse concervus per vestigium; sic potest cognosci hæresis, B stat maledictos à Deo, excommunicatos à Sancta Ecclesia, sive credant, sine non. De hac materia scripserunt multi Doctores, sicut Augustinus, De divina-tione damonum. & Lib. 8. de Civ. Dei, & Guillielmus Episcopus Parisiensis, Lib. De universo, & De Fide & Legibus. Magister Nicolaus de Oresme in quodlibetis suis: in Libro De consignatione qualitatum, & plures alii. Sed etiam nonne schisma & divisio Sanctæ Ecclesiæ, quæ tamdiù in Christianis regnat, reputanda est hæresis? Ita prosectò: gloriosus enim & excellentissimus Doctor Sanctus Hieronymus dicit, quòd divisio sanctæ Ecclesiæ hæresis est, aut non sine hæresi. Sed malo tacere de horribili, & damnabili Christianorum negligentia, qui tanto tempo-re sufferunt hanc divisionem, quam palulum dice-Tantoperè occupati sumus in propriis nostris negotiis, quòd ad Deum nolumus intendere, contra hoc quod ipse dicit : Primum quarite regnum Dei, O justitiam ejus. Matth. vi. 33. hocest: Quarite primum, & ante omnia regnum Dei & justitiam ejus. Ideò mirandum non est, si omnia malè gubernentur. Heu quam alterius vitæ & conditionis erant Sancti Prælati, & Doctores antiqui, qui ad Sanctam Ecclesiam fundandam, & stabiliendam, & ad resistendum hæresi, exposuerunt omnem eorum statum, & vitam propriam: & modò tales sunt hi qui eam turbant, aut devastant undequaque, per dominandi cupiditatem, & bonæ credulitatis, divinæque sapientiæ desectum. Propter hoc tamen Principes nequaquam excuso, qui in tam magno negotio, in tam grandi Sanctæ Ecclesiæ desolatione non posuerunt remedium, aut ponunt, secundum posse unusquisque suum, & scire, quocumque alio temporali negotio posthabito, & poitur. Fateor quidem hoc difficile esse, & magnas requiri expensas: sed per tales res acquiritur Regnum de quo dicit Salvator noster Jesus Christus in verbis propositis, quòd Regnum cœlorum acquiritur per

> Tertius inimicus, qui sæpè facit & fecit prælium animæ devotæ ad Regnum Paradisi tendenti, est caro luxuriosa. Hunc inimicum nobiscum nutrimus, & eum in sinu nostro tenemus, veluti serpentem quendam, aut scorpionem, qui est usque adeò perversæ naturæ, quòd quantò plus boni & placidi illi fecerit

#### Sermo V. de Festo omnium Sanctorum. 1549

anima, tantò plùs ei nocivus est & rebellis, & veluti falsa ancilla pedem ponit supra guttur Dominæ suæ. Nimis periculosus & deceptivus hic inimicus: ferit enim osculando, & occidit amplexando. Apparet in principio amorem ejus admodùm esse dulcem, delectabilem, & multum placentem; sed in fine suam discooperit malitiam, quia ducit animam illaqueatam laqueis & catenis peccati, & malæ consuetudinis, usque ad horribilem foveam, in quam ipsalabitur. Fal-A fissimus hic inimicus superatur à gloriosis Confessoribus, & Virginibus gloriosis!, & illis quiservaverunt castitatem, nec malis suis suggestionibus se inclinaverint, sive consenserint, qui duxerunt vitam Angelicam,& magis illi quæ in paradiso est, similem, ubi neque nubent, neque nubentur. Matth. xxII. 30. Maximoperè laudanda foret victoria de hoc inimico tam deceptivo, qui admodum difficulter superari potest, intantum ut credam multas virgines excellentiorem gloriam habituras, quàm aliquos Martyres, quia vicerunt carnem luxuriosam pro toto tempore vitæ suæ, quod difficilius est quam brevi tempore mortem sustinere. Hi sciunt qui periculum faciunt. Valentius, qui octaginta annos natus erat, & erat virgo, benè ostendit per suum responsum suam fortitudinem, quid esset quando recitabantur coram eo strenuitates & suæ victoriæ, quæ in magno erant numero. Non glorior (inquit) nisi de una victoria; est maximus inimicus, quem habui, & B hunc superavi, carnem videlicet. Hunc inimicum vicerunt sanctæ Virgines, quia bona voluntas, & amor Deo serviendi dicebat eis quomodò amor i dilectionis luxuriosæ stolidissimus erat, & carni nimiùm dominabatur, quem Plato rationabiliter malorum cibum appellabat. Mali enim capiuntur voluptatibus carnis, ficut piscis hamo vel esca quæ ponitur in fine hami. Hoc recitat Tullius in Libro De senectute. Et conformiter ad hoc dicit Sapiens, quod sicut pisces capiuntur hamo, sta & aves laqueo &c. Eccle. IX. 12. Ejice, ô anima devota, perversam nutricem luxuriam, otiosam illam fatuam. Secundum enim quod dicit Poëta Ovidius.

Otia si tollas periere Cupidinis arcus. Fuge malam luxuriosorum societatem, ut eorum luxuriosa, turpia, immunda, & dissoluta verba, quæ animam inflammant per malas cogitationes. Corquod dicit Poëta Terentius) Absque Cerere & Baccho friget Venus. hoc est, per sobrietatem, & abstinentiam moderatur luxuria. Audi sæpenumerò devota, & fancta verba Ecclesiæ Sanctæ ad hoc vitium evitandum. Sic docet sanctus Hieronymus: Ama studia litterarum, & carnis vitia non amabis. Cogita infamiam, & dehonorationem quæ sequitur quoad mundum, & irrecuperabile damnum quoad futurum seculum. Modicum est quod delectat, inquit Gregorius, aternum verò quod cruciat: hoc est, delectatio supradicti peccati est transitoria, & citò in hoc mundo lapsa; sed pœna quæ in altero mundo sequitur, est æterna. Nequaquam dicas, te castitatem servare non posse, cum videas tantam catervam puellarum, & mulierum, quæ tam fragilis sunt conditionis, quæ carnem vicerunt & superarunt, & ad virginitatem servandam voluntariè se in mortem tradiderunt. Omitto exem-pla quæ sunt innumera, quorum multa recitat San-Etus Hieronymus in primo contra Jovinianum. Non dicas te crastina die castitatem servaturum; nam secundùm quod dicit Ovidius,

Qui non est bodie, cras minus aptus erit. hoc est, qui hodie sibi non cavere vult, multo minus cras sibi cavere volet, propter malam consuetu-dinem, quæ admodum difficilis est superationis. Exclude omnem hujus peccati occasionem. Si demùm dicas, difficile esse, & maximam pœnam, carnalitatem superare: fateor. Scio multo facilius esse eam vituperare, quam vitare: attamen est res possibilis.

Aliter dicere esset hæresis. Scire debes, & semper recordari quòd Regnum Domini nostri per pœnam acquiritur & vim.

Declaravi ergo aliqualiter, & ad nostram reduxi instructionem, quomodò gloriosi Sancti & Sanctæ, quorum hodiè celebramus Solennitatem, acquisierunt Regnum Domini nostri per vim, & pænam, secundum tres status qui sunt in Paradiso, & tres principales inimicos viarem exploratores, qui sunt exploratores Regni hujus introitum impedientes. Apostoli & Martyres acquicsierunt ipsum per constantiam adversùs tyrannidem. Patriarchæ, Prophetæ, & Doctores habendo sapientiam contra blasphemantem hære-Sancti Confessores & Virgines habendo continentiam contra carnem luxuriosam. Nos Christiani, ô devote populus, vitam corum quos laudamus hodie ad memoriam reducimus, & ab eis auxilium petimus per preces, & devotas orationes: certis enim de causis, præcipuè propter tres, Solennitatem facimus victoriosorum, & gloriosorum Paradisi Sanctorum. Verum est quòd super hoc quod dictum est multæ formari possent quæstiones ad hodiernam pertinentes Solennitatem, quarum aliquas breviter absolvam.

#### Prima Quastio.

Quæ res est Paradisus? Respondeo: Paradisus est, clarè videre Deum facie ad faciem; eum summè amare, & de visione, & amore ejus inæstimabiliter lætari, absque quacumque invidia; habere persectam securitatem sic perpetuò permanendi. Per quod patet hominem posse esse in Paradiso, absque hoc ut sit superiùs in cœlis; sicut suit de latrone, cui in cruce dixit Jesus Christus: Hodie mecum eris in Paradiso. Luc. xxiii. 43. Patet etiam Paradisum non esse in comedendo, in bibendo, aut in luxuriando, quemadmodum dicunt Saraceni; talis enim Paradisus potiùs spectaret ad mutas bestias, quàm ad homines: qui enim benè considerat, esset Paradisus nimis immundus; si enim biberetur & manducaretur, necesse esset consuetam sequi immunditiam. Aristoteles summus Philosophus, ratione naturali ostendit serumpunt bonos mores colloquia prava. I. Cor. xv. 33. C licitatem nostram in bonis animæ esse, non autem cor-Duc vitam sufficienter sobriam. Nam (secundum poris, Primo & decimo Ethicorum. Ad propositum: Regnum Dei non est esca & potus. Rom. xiv. 17. Verum est corpus habiturum summam delectationem; sed erit per beatitudinis animæ redundantiam, & non per applicationem rerum sensibilium ad extrà, saltem quoad tactum & gustum.

# Secunda Quastio.

Si Sancti Paradifi cognoscant amicos corum & parentes qui salvati sunt, aut damnati? Dico quòd sic, & dico ultrà, unumquemque cognoscere orationes quæ fiunt pro eis; hoc enim ad eorum spectat beatitudinem. Et dico eos orare pro nobis, & sæpiùs bona gratiæ, & fortunæimpetare, quæ aliàs non haberemus: non quidem quòd Sancti Paradisi sint in statu meriti; sed meruerunt in hoc mundo ut pre-

# Tertia Quastio:

Si tantum prosit orare aliquem Sanctum minoris meriti, quemadmodùm quemquam alium? Dico quòd sic, interdum propter unam trium causarum: aut propter orationis devotionem, quæ major est ad unum Sanctum quam ad alium: & quia Deus concedit diversas gratias diversis Sanctis, & pro aliquibus facit miracula, quæ pro aliis faceret minimè, qui tamen gloriofiores sunt: etiam Deus vult omnes Sanctos suos honorari; & quantò plures sunt supplicantes; tantò meliùs valet. Causas has assignat Dominus Altissiodorensis in tertio Summa sua.

#### Quarta quastio.

Si Sancti Paradisi possent ire cum corporibus eorum per terram, per mare, & per ignem, sine impedimento, & sine læssone? Dico quod sic; & quod majus est, descendere in Infernum, ut Adeant pænas damnatorum. Quæres, si compassionem habebunt? Respondeo quòd non; immò lætabuntur, quantumcumque sucrint parentes, aut amici, propter Ju-A

stitiam Dei quæ ibi manisestabitur, &c.

Multæ aliæ quæstiones possent formari, quas relinquo. Nitamur ad hoc ut illuc perveniamus, & perfectam habebimus scientiam de omnibus quæ desiderabimus. Separemus, queso, cor nostrum ab hoc mundo, qui labitur ut ventus, nec expectemus horam mortis, donec convertamur. Aut enim subitò moriemur, aut in infirmitate nostra, ubisolùm de frivolis quibusdam rebus nobis sit sermo, ne desolemur usque ad districtum diem mortis, & tunc nimis tardè quicquam boni dicitur. Ideò benè dicit Scriptura: Vivens & sanus consiteberis, Eccli xvII. 27. hoc est, confiteberis cum fueris in bona sanitate. Et adimpleamus Legem Domini nostri, quia reverà omnia loquuntur, & concludunt quod per hunc modum, & non alium, perveniemus ad gloriam gloriosorum Sanctorum, quorum celebramus Solennitatem. Quam quidem gloriam nobis B concedere dignetur Pater, Filius & Spiritus sanctus, qui est benedictus in secula seculorum. Amen.

JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# SERMONES III.

D E

# DEFUNCTIS.

# S E R M O I.

AD POPULUM PARISIENSEM,

In Ecclesia Sancti Severini.

Sancta & falubris est cogitatio pro defunctis exorare.

2. Machab. XII. 46.

ANCTUM est & salutare, pro defunctis exorare. Postquam ergo ita est quod sancta, & salutaris est cogitatio, ut pro mortuis siat oratio; & tu, Virgo & Mater dignissima, es Sancta Sanctarum, in qua sunt cogitationes sanctæ, & salutares ultra omnes alios homines: congruit te pro mortuis exorare. Et ad ad negotium hoc complendum atque impetrandum, sumus nos hic congregati in spe gratiæ tuæ, quam postulamus te salutando, dicentes: Ave Maria.

SANCTA & falubris. &c. 2. Mach. xII. 46. Extollamus inpræsentiarum cogitationem nostram; mortuorum statum consideremus præ omnibus terrenis rebus; absint omnes aliæ cogitationes mundanæ, vanæ & carnales. Dirigamus cogitationem nostram mortuorum statum considerare. Consideremus locum in quo sunt, scilicet in carcere duro, & ardenti Purgatorii, in dolorosis tormentis, &

pœnitentia. Cogitemus ubi nobiscum in hoc mundo fuere, in societate generis, & alterius amicitæ. Cogitemus ubi futuri fint, scilicet in Paradiso, in gloriosa lætitia & felicitate, ibique pro nobis orabunt. Si benè advertamus has tres considerationes, inveniemus maniseste secundum misericordiam, justitiam, & utilitatem, quòd sancta, & salutaris est cogitatio, ut pro mortius fiat oratio. Verum est quod hac materia oratiomis nititur sæpè in secreto colloquio devotæ animæ multas cogitationes sanctas, & salutares inquirere: bonus est studens, subtilis, & ingeniosus, quod sciendi desiderium appellare possum. Et hoc scio, quia sæpenumerò interrogatus fui & requisitus de doctrina quæ magis servit animæ Christianæ bonæ & religiosæ. Inducam ergò inpræsentiarum duodecim principales cogitationes veluti duodecim considerationes, ut sciendi desiderio satisfaciam, quoad plures ejus quæitiones; omnibus enim quæstionibus satisfacere non possem. Et dumtaxat tangam brevibus materiæ puncta absque corum in longum extensione; brevitas eonim placet, & sese conservat: quas melius dicere esset Gallice pro simplicibus, quia Latini sufficientes habent. Continebit itaque quatuor partes. Prima, quæ res est oratio. Secunda, quomodò pro mortuis valet oratio. Tertia, de valore orationis in generali. Quarta, de orationis valore in speciali.

Prima pars desiderium sciendi inquirit: primum, quæ res est oratio? Responsio: per cogitationem, aut considerationem sanctam, & salutarem. Oratio est elevatio mentis in Deum per religiosam, & humilem asserbionem ad gloriam perveniendi. Oratio habet veluti duos respectus: Unus quidem est ad misericordiam, sive liberalitatem Dei, qui potest, scit, & vult humanam adjuvare creaturam: alter est ad propriam fragilitatem, miseriam, & necessitatem. De duobus his respectibus nascuntur in cognitione veluti duæ alæ ad se in altum elevandum. Spes,& timor. Spes ut ad dexteram, propter Dei misericordiam. Timor ut ad sinistram, ob humanam fragilitatem. Hoc igitur modo cogitatio sancta est, se Deo jungendo; & salutaris, salutem postulando.

#### Prima Consideratio.

Apparet hic talem esse numerum, & talem veritatem orationum, qualis est numerus religiosarum & humilium affectionum, quæ (ut dictum est) cogitationem sanctam reddunt & salutarem. Apparet, omne opus bonum virtutis orationem nominari posse, quia omne tale emanat à cogitatione fancta & falutari, aut devota affectione, ac humili; quamvis nomen orationis interdum magis restringatur. Apparet, virtutem omnis orationis in his verbis: Pater noster, Matt. vi. 9. inclusam esse: ibi namque divina includitur liberalitas, & humana fragilitas; pariformiter inveniri potest in crucis memoria. Apparet, quomodò semper fieri possit oratio: nam semper fieri potest bona operatio quocunque fuerit modo; aut recurrendo ad divinam liberalitatem, aut subsidium quærendo de humanæ fragilitati accidentibus. Apparet, omnes cogitationes quæ sumi possunt, sive in Libro creaturæ, sive in Libro scripturæ, verti posse in ofationem: quia ubique legi potest aut divina bonitas, aut nostra fragilitas, & necessitas. Apparet, omnem orationem sufficienter reduci ad duos cogitationum modos: una cogitatio est, quæ respicit auxilium qualecunque sit quod advenit animæ devotæ, sive per Deum immediate, five per Angelos suos, five per homines, five per alios & mille modos, & beneficiorum Dei, & donorum naturæ, gratiæ, vel fortunæ: altera çogitatio est, quæ animæ respicit miseriam, qualiscunque ipsa fuerit, & à quocunque proveniat; aut per ipsammet animam, aut per corruptionem originalem, aut per crudeles & falsos inimicorum insultus, vel per hominum malitiam, aut per quodcunque damnum in bonis naturæ, gratiæ, vel fortunæ. Patet omnem scientiam Rhetorices, quæ facere edocet orationes, ad supradicta duo puncta reduci: nam per illa sufficienter acquiretur Judicis benevolentia ad causam obtinendam, allegando hâc laudem suam variis modis, & illac indigentiam nostram, ex quacunque occasione nos deprehenderit. Patet virtutem orationis sortiri, aut sumere diversa nomina, secundum quod humiles affectiones, & religiosæ, sese diversi- A pænam debitam delendam. Antè Passionem Domini modè declarant, & fundantur super cognitionem san-Ctam, & salutarem, ad Deum ipsam elevando. Si affectio est in suprema animæ portione, quæ spiritus nominatur, qui quidem spiritus se elevat, & vertit ad Deum per talem affectionem super omnes res mundanas in puro intelligentiæ lumine elevato, Fide, Spe, aut Charitate, vel revelatione; est hic oratio pura, &, in spiritu atque veritate adoratio, & nominatur interdum raptus, interdum contemplatio, interdum ardens devotio, interdum defectus spiritus, aut extasis, interdum pax spiritus, que superat omnem sensum, Philipp. 1v. 7. interdum divisio spiritus & animæ, & ad Deum unio, interdùm exultatio, & defectio, quando videlicet spiritus nec scit, nec comprehendere potest quod intrà se sentit; sive sit in lætitia, in dulcedine, five in tremore, in reverentia, in laude, in gratiarum actione, in benedictione, in gloria: est hic habent tanta perpeti, quantum ad unum poenarum mo-oratio persecta, quae spectat ad persectos, & magis B dum, cum amici corum viventes & alii bonas faciunt ad Sanctos & Sanctas Paradifi. Sed si affectio in anima fuerit, in portione scilicet inferiori, & non prorsùs sic spiritum ad Deum attollat, verum se sundet super alias cogitationes, quæ sæpè permixtæ sunt imaginationibus, aut corporis sensationibns, & sensualitatis: si affectio talis se per verba ostendat, vocamus eam orationem vocalem, sive oris; & dicitur supplicatio, deprecatio, obsecratio: & fit modò cantando, ut hymnos, & psalmos, ac Psalterii cantica; modò ostenditur sine verbo per suspiria, per lachrymas, per clamores, per vagitus, per querimonias (sufficienter quærit qui conqueritur) per gemitus, per compunctus, fingultus, per voces imperfectas, per pectoris percussionem, per manuum intersitionem aut dentium fremitum, aut crinium evulsionem, aut se in terram prosternendo, aut inclinando, variisque. aliis modis: & omne hoc, cum cogitat quis ad miseriam suam, delicta sua, aut ad suas iniquitates. Et signa contraria accidunt cogitando de gratia, dedulci misericordia quam Deus quandoque facit, ut ad bonam spem, quæ sequitur. Deinde sequuntur oblationes ad extrà, sive sit argentum, aut quodvis aliud; quæ quidem oblationes virtutem habent orationis, & etiam usque ad campanarum concitationem vel organorum, aut aliorum instrumentorum, quæ internam significant affectionem, quâ virtutes commoventur. Patet unamquamque virtutem causare posse, aut præcipere orationem, ut per causam meritoriam. Ponatur exemplum in quatuor Cardinalibus virtutibus cum dependentiis, & in tribus Theologicis. Patet per postremam definitionis ipsius orationis particulam, quòd pollulatio facta contra propriam falutem, non est oratio, nec est pro altero, si sit contraria ejus faluti. Patet nihil petendum esse contrarium, nisi inquantum non impedit ad gloriam adipiscendam, aut ut ipsum prosit, sive sint divitiæ, sive sanifine conditione, & absolute peti possit, nisi Dei gratia, amor suus, & gloria. Patet quòd, propriè loquendo de oratione, Sancti & Sanctæ non orant pro seipsis, quia jam habent gloriam; benè tamen pro nobis orant.

Secunda Pars. Desiderium sciendi quærit, quomodò oratio pro mortuis prosit! Respondeo, per considerationem, aut cogitationem sanctam, ac salutarem. Mortui funt in tribus statuum modis. Aliqui migraverunt à sæculo absque debito ullius pænæ, aut quia nullum malum perpetrarunt, ut pueri san-

Tomi III. Pars III.

Etificati, vel noviter baptizati; aut quia sufficienter satisfecerunt per poenitentiam, martyrium, aut in senili etate corum per Baptismum. Alii mortui sunt sine gratia, hoc est, in odio & indignatione Dei, per peccatum mortale actuale fine Poenitentia, aut per peccatum originale absque Baptismate. Alii sunt veluti in medio statu, quia quamvis peccaverint, Poenitentiam tamen egerunt, sed non sufficientem ad omnem nostri erat alius quidam status Sanctorum Patrum in Lymbo existentium: qui quidem Lymbus ampliùs non est; sed Lymbus puerorum non baptizatorum adhuc est, ubi ipsi sunt sine dolore & sine gaudio, sine spe aut desperatione. Dicamus igitur vivorum orationem primis qui jam salvati sunt non prodesse, nisi quia gaudent, tùm propter honorem Dei, tùm ad nostram utilitatem; & est oratio nostra pro eis, ut gratiarum actio, aut regratiatio Deo: secundum quod Ecclesia Requiem non canit illis qui immediatò post Baptismum decesserunt, & salvati sunt. Canit etiam non quidem Requiem in honorem Sanctorum & Sanctarum: est etiam hoe ut pro nobis orent, & nos eorum sequamur exempla ac bonam vitam. Dicamus insuper, orationem damnatis non prodesse, nec pueris sine Baptismate mortuis, nisi quòd damnati non orationes, quam si nullas facerent, & est solatium quoddam pro parentibus, & amicis viventibus: verum est quòd non fiunt orationes pro eis, quia nunquam pervenire possunt ad gloriam. Dicamus prætereà, orationem vivorum proficere his qui sunt in Purgatorio, quia hi egent, & sunt in gratia quæ cos facit dispositos ad recipiendum bonum quod pro eis fit: & tamen non possunt facere orationem talem meritoriam pro eis hîc, sine tribus illis conditionibus sufficientibus ad hoc quòd unus satisfacere possit pro altero. Dicamus ulterius, orationem factam pro animabus Purgatorii complures habere prærogativas & excellentias. Et notabimus duodecim.

Prima Consideratio Talis oratio semper suum habet effectum, quia fit pro illo qui est in gratia, & qui satisfactione eget, nec cam pro seipso facere potest; sed meruit quod aliquis pro eo talem facere C possit satisfactionem. Hæc etiam oratio ex majori procedit Fide, quam ea quæ fit pro viventibus: est enim necesse, cogitationem elevari ad Purgatorium credendum, & quasi ipsum per Fidem videndum. Hæc oratio obligat aliqualiter in Purgatorio existentes ad par referendum, posteaquam suerint in Paradiso, & oratio eorum valde accepta erit Deo, & multùm valens, licèt non per meritum novum; tamen erit per præcedentia merita, & per virtutem amoris, qui facit quòd amantes unum habeant velle, & unus aliquid faciat pro alio, quemadmodum Deus suos amat Sanctos. Hæc oratio est majoris necessitatis, & festinationis, in quantum hi qui in Purgatorio sunt, de facto punitionem recipiunt, pro tempore quo non fit oratio. Hic patet crudelites & periculum illorum qui nimis diù, absque legitima excusatione, Testamenta corum complere protelant. Exemplum de eo qui retinuit equum in domo Caroli Magni, &c. Patet itaque viventium stoliditas, qui nimiùm fidunt, & tas, pax, fortitudo, aut ingenium. Ideò nihil est quod D expectant. Hæc oratio meretur quòd is qui cam facit, pariformiter post hanc vitam juvetur oratione aliorum, & Ecclesiæ: bonitas una alteram postulat. & misericordia huic fiet, qui misericordiam faciet. Hæc oratio ex majori emanat charitate, quanto fit pro illis potius qui magis elongati sunt à nobis, non expectando par, nec gratiam quam nobis agant, aut remunerationem in hoc mundo per personam ipsorum. Hæc oratio satisfacit obligationibus magnis, quibus vivi devincti sunt mortuis ob diversa ab eis recepta bona, five nature, five fortunæ, five fint he1555

reditates, Beneficia, Libri, Ecclesiæ, aut Hospitalia. Talis oratio consolationem dat, vel gaudium aliquo modo Angelis qui defunctos custodiebant, & facilè est creditu, revelare illis, & consolari cos quibus hujusmodi fiunt orationes, & sic cognoscunt illud quod vivi faciunt eis. Talis oratio inducit hunc qui eam facit, cavere à peccatis, & citius poenitentiam A bet aliquis alius, adveniat oranti : quæ videretur teagere, atque considerare ne quicquam committat propter quod talem incurrat afflictionem. Nota quare pœna gravior sit, quia est minus voluntaria, & in Curia quidem Justitiæ; hîc verò misericordia est. Talis oratio quando fit manifeste, melius exemplum dat aliis credendi vitam futuram. Hæc oratio perfolvit multò majorem pœnam, & prolixiorem, quam sit ea pæna, quâ talis sit oratio, & est ac si asse uno redimeretur francus. Nota contra illos qui hîc petunt parvam Pœnitentiam, aut qui peccatorum suorum obliviscuntur. Hæc oratio potius inducit illum qui orat, ad hanc vitam contemnendam, & ad aliam tendendum, memorando statum istorum qui paulò antè vivebant sicut ipse, in diversis mundanarum rerum desideriis, & omne id præteriit nisi benefacta, & præsertim nisi misericordia, quæ sola concomita-B tur mortuos, ut dicit sanctus Augustinus.

Tertia pars. Sciendi desiderium quærit, an-ne tantum valet oratio pro pluribus, ficut pro hoc, vel illo, aut seipso? Responsio per considerationem, aut cogitationes sanctas, & salutares, præsupponendo orationem suum sumere volorem ex variis respectibus. Respectu liberalitatis Dei, aut alicujus Sancti, humanæ necessitatis, utilitatis inde provenientis, dispositionis & capacitatis illius pro quo fit oratio, gratize orantis faciendi impetrationem ex speciali gratia oranti facta propter talem, aut talem casum obtinendum de institutione supremi, ut Papæ, qui dat valorem Indulgentiarum, obligationumque orantis talem, aut talem orationem, facti meriti, gloriæ essentialis pretii ordinati per Iesum Christum, ut in Sacramentis, voluntariæ satisfactionis & satisfactionis involuntariæ aut impropriæ. Oratio figitur & attribuitur principaliter Dei liberalitati, & illo respectu, oratio tantum valere terdum daret secundum statum suum plus quam secundum statum rogantis. Nota de Anthigono & Alexandro, de paupere, &c. Ideò orat David sæpiùs quòd Deus sibi faciat secundum magnam misericordiam suam, & propter gloriam suam. Oratio quandoque valorem accipit secundum magnitudinem miseriæ, & necessitatis illius pro quo oratur. Et isto respectu Deus interdum majus dat donum, aut veniam, ubi major tribulatio, & potiùs pro pluribus, quam pro uno, & pro alio potius quam pro se, quia, ut dicit Propheta: Adjutor est in opportunitatibus, in tribulatione Ps. 1x. 10. Deus est adjutor. Et Apostolus: Ubi abundavit delictum, superabundavit & gratia. Rom. v. 20. Hunc modum orandi sæpenumerò habet David, quando secundum posse suum omnem tribulationis suæ, & peccatorum coram Deo ponit magnitudinem. Nota exemplum de pauperibus, qui interdùm congregantur, & plagas suas demonstrant. Nota hic orationis modum qui nominatur insinuatio, cum solum aperitur, & declaratur quod postulare quis non audet, aut quod nimis exiguum videtur ut postuletur. Oratio valorem capit secundum gratiam, aut charitatem, quam orans erga Deum habet, aut propter aliud donum speciale quod Deus illi concessit. Et in hoc respectu oratio aliqua potest proficere & prodesse per modum impetrationis, intantùm pro pluribus, sicut pro uno, & pro alio sicut pro se ipso: nam hæc oratio provenit sæpè ex majori fervore amoris. Exemplum de Sancto Dionysio,

Sancto Antonio, & compluribus aliis. Sumite exemplum de amicis hujus mundi, & de his qui plus plorant pro aliorum peccatis, quam pro propriis. Nota de illis qui rogabant ut incommoda Reipublicæ caderent super eos. Nota quòd rationabiliter postulari potest à Deo, quòd pœna Purgatorii quam serre demeritas quædam, nisi pæna illa in hoc mundo persolveretur, secundum illam quæ hic est misericordiam; non autem in Purgatorio, secundum rigorem qui ibidem servatur. Oratio suum capit valorem interdùm secundum ordinationem Papæ, aut sanctæ Ecclesiæ, volentis quòd dicendo talem orationem pro pluribus, & pro aliis, tales, aut tales habeantur Indulgentiæ. Et ista consideratione, seu respectu, una oratio plùs potest valere pro aliqua patria, & pro altero, quàm pro uno solo, aut pro seipso. Nota hîc de valore Indulgentiarum; & quomodò quatuor requiruntur, ut valeant acquiri: Autoritas, Charitas, Necessitas, Utilitas, & est ibi veluti commutatio. Nota quomodò dari possunt mortuis propter bonum opus viventium, aut non. Oratio fumit valorem suum interdum secundum ordinationem Ecclesiæ, quæ vult ut siat pro pluribus & aliis, sicut est Missa, Orationes publicæ Ministrorum Ecclesiæ. Et hoc respectu, oratio melius valet pro pluribus quam pro uno, & pro altero quam seipso: & quod majus est, si quis aliquam talium orationum pro se orare vellet, aut pro uno solo, peccaret. Oratio potest valere plus pro multis quam pro uno, ratione magnæ, & bonæ dispositionis illorum pro quibus oratur, qui lætantur de bono communi alterius, plùs quam de proprio; quamvis utilius effet eis: hoc potest esse in Purgatorio per modum cujusdam cognitionis, & consolationis. Exemplum de candela aliqua inter plures intercepta. Oratio interdum valorem suum sumit ex utilitate quæ provenit, & utilitate illius pro quo ro-gatur: in hunc respectum oratio potest plus sæpenumerò valere pro pluribus quàm pro uno solo, & pro altero quam pro se, quia major inde provenit Dei liberalitati, & illo respectu, oraus tantum viname potest pro centum, sicut pro uno; quia liberalitas pace vel Regni, vel Ecclessa, aut pro Principisuam magnificentiam tantumdem facere pro pluri-Cbus, Prælatis, & Prædicatoribus, aut pro his qui sunt in gratia, ut dictum est, in Purgatorio facere pro pluri-Cbus pace vel Regni, vel Ecclessa, aut pro his qui sunt in gratia, ut dictum est, in Purgatorio facere pro pluri-Cbus pace vel Regni, vel Ecclessa, aut pro Principisum magnificentiam tantumdem facere pro pluri-Cbus, Prælatis, & Prædicatoribus, aut pro his qui sunt in gratia, ut dictum est, in Purgatorio facere pro potest plus valere, eò quòd fructus. Exemplum de oratione Sancti Stephani ciendo orationes. Oratio potest plus valere, eò quòd Deus tribuit talem, aut talem virtutem orationi, contra hanc, aut illam necessitatem, potius quam contra alteram. Exemplum de igne Sancti Antonii. Oratio interdum sumit valorem suum, non solum per modum meriti, aut impetrationis, sed per modum satisfactionis, aut redemptionis; videlicet ut satisfiat pro illo quod debetur, aut par referatur, vel æquivalens, secundum justitiam suam, juxtà æstimationem illius cui debetur, qui damnum suscepit, aut offensam: & hæc est tertia pars Pœnitentiæ. Et hoc respectu solo, oratio tantum valet, quantum est de se pro pluribus debitoribus, ficut pro uno solo. Exemplum clarum est de decem personis, quarum quælibet in decem obligatur libris. Si decem libræ darentur pro uno solo, liberatus esset, non autem si darentur pro omnibus simul. Attamen aliquis horum liberari posset, qui deinde magisaliis prodesset. Et sciendum est orationem dici satisfactoriam, in quantum importat afflictionem, aut pœnam voluntariam inter orandum. Et hoc modo, in Paradiso, & Purgatorio, & in Inferno existentes non habent, propriè loquendo, talem orationem, nisi per modum interpretationis, & non per modum meriti novi, aut satisfactionis. Oratio facta pro altero, per modum satisfactionis, non tantum valet pro orante, ac si eam faceret pro se solo. Eodem modo judicandum est de valore Missæ, quoad hoc, quia quamvis valor Salvatoris nostri, qui illic est per consecrationem, sit de se, & inse infinitus; valor tamen

finitus est & certus, quoad satisfactionem dandam, & redemptionem, & magis valet talibus, & talibus: quam magnus autem sit, ipse solus novit, & hi quibus dignatur revelare. Oratio non minus meritoria est oranti ad habendum præmium gloriæ, ceteris paribus, si ipla facta sit cum hoc pro satisfactione, sive prose, five pro alio. Hoc patet, quia charitas non est minor; & præmium gloriæ confertur secundum charitatis monetam. Oratio satisfactoria, quæ pro unico fieri debet, non absolvit orantem, si se adjungat ad quemlibet alium, nisi alteram faciat compensationem. Ideò apparet stultitia quorumdam, qui se nimis facile A onerant ad recipienda beneficia, aut eleemosynas ab aliis, ad satisfaciendum pro eis. Patet etiam quo pacto dantes considerare debent quibus se committant. Verum est valorem hunc satisfactionis quandoque posse compensari per alios valores qui sunt in orationibus, ut per hoc, quòdorationes publicæ, & Ecclesiæ siunt solemniùs, & magis ad honorem Dei, ac Sanctorum fuorum, populique adificationem: & ob hanc considerationem sustineri potest in pluribus casibus observatio Ecclesiarum Cathedralium, aut aliarum, ponentium plures simul Obitus, aut quòd interdum mutatur Obitus in aliud Servitium: Missa enim, aut oratio alia quàm Requiem, aut quæ appropriata est pro mortuis, potest benè mortuis prodesse. Verum est autem, B quòd quantò quis plura bona confert Ecclesiæ, tantò plus particeps fit bonorum Ecclesiæ. Et hæc debet esse intentio orantium, quòd scilicet velint Deum distribuere secundum benefacta eorum, secundum quod novit, & videt eos magis esse obligatos ut debita spiritualia primum persolvantur, & separentur. Nota de his qui impediunt orationes, & Servitium, aut ob loquelas, aut auferendo reditus. &c.

Quarta pars. Sciendi desiderium investigat & quærit, si oratio peccatorum prosit, & corum qui orant pro pecunia? Responsio, per considerationem, co-gitationemque sanctam & salutarem. Oratio peccatoris mortalis (de illo enim hîc intelligo) non prodest sibi, aut mortuis, de condigno meriti; sed secundum justitiæ rigorem ad malum vertitur. Oratio ejus siat in peccarum, dicit Propheta. Ps. cviii. 7. Et sanctus Gregorius. Cum is qui displicet ad intercedendum mittitur, irati Judicis animus ad deteriora provocatur. Nota de vindicativis dicentibus corum Pater noster. Nota etiam C de illis qui orant in malo per maledictiones, & execrationes. Oratio peccatoris proficit uno modo de congruo, aut à Dei misericordia, qui non nobis reddit secundum nostra demerita, sed facit abundare gratiam suam, quoniam ipse cognovit sigmentum nostrum. Ps.cii. 14. Naturam scilicet nostram, & fragilitatem. Oratio peccatoris non est reconcilians, sed potest esse similis satisfacienti, aut oranti, aut absolventi quoad pœnam temporalem. Nota hanc distinctionem, & quomodò adimpletur pœnitentia in peccato mortali, & de temporali pœnitentia damnatorum, quæ non erat completa in hoc mundo. Nota de merito temporali, quoniam Romani meruerunt Imperii amplitudinem, secundùm Sanctum Augustinum, propter aliqua bona moralia ab ipsis facta: & obstetrices in Ægypto, secundùm Gregorium, meruerunt ædificationem domorum. interdum ut opus privilegiatum prodest; exemplum de Baptismate, & aliis Sacramentis, de Exorcismis, & Conjurationibus. Oratio peccatoris prodest ad deobligandum seà Præcepto, aut obligatione, aut voto, quæ priùs eum ligabant: patet de Horis, quæ dicuntur in peccato mortali. Oratio peccatoris facta principaliter autoritate alterius qui est in gratia, ut per modum ministerii, aut obedientiæ, valet illi qui mittit: sequitur ergo quòd valet pro mortuis qui nos rogant, & mittunt. Nota quomodò proficiat adhortari pro his, & illis: Orate pro invicem ut salvemini. Jac. v. 16. Et hoc modo fieri potest oratio pro vi-

ventibus. Oratio quæ fit per aliquem peccatorem, jussu alicujus ministri qui est in gratia, prodest; quia saltem valet illi qui eam facit, & valet de congruo sæpiùs illi qui procurat cam sieri. Nota de oratione facta à pueris, quia sunt plerumque in gratia. Oratio peccatoris admixta orationi ipsius justi, non impedit talem orationem; sed quandoque cam adjuvat, si peccator ille non fuerit excommunicatus: ideò refutare non debet justus orationes suas dicere cum peccatoribus. Exemplum de pauperibus, qui libenter associantur cum infirmis, &c. Nota de periculo per contrarium. Oratio facta intentione habendi pecuniam, aut distributionem in Eclesia non impedit, quando bonus intendatur finis, ut videlicet meliùs habeatur quo Deo præstari possit servitium, & ipsum continuari: hic non est nisi unus finis, qui est Deo servire, quia finis sub fine, &c. Oratio facta propter bonum finem, cum intentione habendi pecuniam, ad faciendum de illa pecunia alia bona opera, non est mala intentio, aut corrupta; duo enim fines boni non sunt contrarii. Nota quod pecunia non potest esse solus finis licitus, aut principalis faciendi orationem, vel Prædicationem, quia minus principale non est finis magis principalis. Oratio facta intentione pecuniam habendi principaliter ad malè utendum ea, est peccatum mortale, & ut sacrilegium, & simonia, simile peccatum Judæ, quantum ad Missam: & si hoc siat per peccatores in aliis peccatis, eò pejus est. Nota contra hos qui faciunt tales Presbyteros celebrare. Nota quòdistisatisfaciunt de opere in se, sicut hic qui jejunat per hypocrisim, aut in peccato mortali. Oratio quæ sit in gratia, & justitia, & prose, & perseveranter, semper suum sortitur effectum. Nota declarationem, ut de quatuor sociis orationi datis, qui eam manutenent. Nota de postulatione, ne aliquis purgetur in Purgatorio, sed in hoc mundo; sicut secit Mauritius Impenator, tempore sancti Gregorii. Orando igitur finem statuemus, supplicando dulcissimo Jesu, ut misereatur defunctorum, & nobis in mortali hoc mundo taliter vivere concedat, quòd ad benedictam suam gloriam Paradifi pervenire valeamus. Amen.

# K

#### DE DIE MORTUORUM.

Beati qui lugent. Matth. v. c.

ICIT thema, hi funt felices, qui ex corde sunt lugentes. O benedicta Paradisi Domina, quam extraneum, & durum est verbum hoc carnalibus hominibus hujus mundi, & qui nil quærunt nisi solatia corum, & mundanas voluptates, cum his de quibus scribitur. Exiguum & cum tadio. &c. Sap. 11. 1. Attamen, ô devote popule, qui hîc estis, si attendere velitis, & intelligere, probabo vobisadmodum clare horum verborum veritatem, hosscilicet esse felices, qui in corde lugent: quamvis autoritas hujus qui ea dicit, qui est Dominus noster Jesus Christus, sufficere deberet unicuique Christiano. Et Oratio peccatoris quantûm ad valorem quem habet, D si autor vobis non sufficiat, elevate vestræ cogitationis oculos, & inspicite in vestræ Fidei lumine Sanctorum & Sanctarum gloriam, quorum hesterna die solennitatem egimus. Nominate (si potestis) unum qui ad hanc felicem gloriam pervenerit, non habendo cor lugens, absque hoc quòd passus suerit pœnam, angustiam, & tribulationem. Per multas tribulationes, &c. Act. xiv. 21. Per oppositum verò hi sunt in Inserno, aut (si benè actum suerit cum eis) in Purgatorio, qui insecuti sunt mundanas eorum voluptates, quos si corporaliter audire possetis, dicerent vobis beatos hos esse qui lugent. Quæ persona posset, aut vellet excipi à generali hac regula, cum Fi-

lius tuus gloriosus, ô Virgo benigna, non intraverit stuam gloriam sine poena dolorosa: Oportuit pati Christum. Act. xvII. 3. Et tu ipsa, Mater Dei gloriosa (meliùs te nominare nequirem) habuisti cor tam dolorosum in hora benedictæ Passionis, ac si gladio aut ense fuisset persossum. Et tuam ipsius animam, &c. Luc. 11. 35. Et quia possumus, & debemus in præsentiarum specialius quamalias loqui, & audire quomodò habere debeamus corda dolorosa, ut beati simus; dicere etiam de quo dolore intelligitur, & ad A quid ille profit: opus est nobis gratia, ut dicamus, & fructuose audiamus, imitemur atque operemur. Et quia tu, Domina, gratiæ es Thesauraria, ad te convertemur ipsam postulando, teque salutabimus, dicentes: Ave Maria, &c.

BEATI qui lugent, ut suprà. Præsumpsi Dei auxilio, me probare velle, & demonstrare, sicuit Advocatus & Actor contra errores, & vitia, ut existens in cathedra veritatis Christianæ, quòd hi sunt beati qui corda habent lugentia. Sed moxforsitan mihi objicietur proverbium: Facile causam agit in Judicio qui sine adversa parte loquitur; videtur enim nullum loqui aut loqui debere contra me. Utinam sic esset, quòd nullus inveniretur Advocatus, seu Patronus, qui huic contradiceret veritati. Sed heu aliter accidit, video mille & mille Advocatos (per quos dudum fecisse, ad retrahendos homines, ne hanc credant veritatem, quòd scilicet hi sunt beati qui lugent, &c. Et præcipuè quidam Advocatus, qui nominari potest Mundana voluptas, posuit, & ponit serè universum mundum in contrariam credulitatem. Quis est homo, qui jam sæpenumerò audierit, immò quolibet die mundanam voluptatem hortantem omnia corda ad stultum gaudium, & vanam lætitiam? Utrumque bonum in hac vita eligatur tempus, non est bonum tempus, sed pessimum; quamvis stulti amatores mundanarum deliciarum sic ipsum nominent. Quis est homo, qui non interdùm in sua fuerit schola, & qui ei interdùm non credat nimiùm. Dicit Virgilius

Trahit sua quemque voluptas. Habeo igitur nimis duram partem, nimis potentem contra me Patronum, qui taliter jam causam suam egit, ut ferè totus illi credat mundus. Sed vos oro dum demonstrari & agi veritatem contrariam, scilicet nostræ Fidei veritatem. Vos, inquam, rogo; nolite tantam fidem adhibere mundanæ voluptati quæ loquitur singulis diebus per se, & suos Procuratores innumeros, quin hábeatis cor paratum & voluntarium credere & imitari illud quod vobis verum esse

oftenditur, & tenendum. Uni partium (ut scitis) non debet omninò fides adhiberi, non audiendo alteram. Audi alteram partem. Volo sustinere partem contrariam mundanæ voluptatis, & probabo illos esse maledictos qui ipsam sequuntur. Per oppositum verò hi sunt beati qui habent corda lugentia. Et fundabo Sermonem meum, qui est veluti actio quædam veritatis, in tribus rationibus principalibus: & dico, quòd cor dolens (intelligo que de bono dolore, de dolore pœnitentiæ) tria excellentia adducit bona, cor, inamicos ab aspero carcere. Liberat semetipsum à dolorosis judiciis. Recipit hîc gaudia secure, & sancte. Per contrarium verò mundana voluptas amicos suos incarcerat, dat malam mortem, bonamque aufert consolationem. Ideò nullus est qui dubitare debeat, quin pars mundanæ voluptatis falfa sit, & periculo sa, atque fugienda, & veritas Fidei tenenda, quòd hi sunt beati. &c.

Prima mea ratio fundatur in hoc, quòd cor lugens liberat amicos suos ab aspero carcere. Quære-tis continuè, qui sint amici sui, quis sit hic carcer? Amici nostri, sunt parentes nostri mortui. Carcer,

est Purgatorium. Scitis Deum esse justissimum Judicem totius generis humani, qui reddit unicuique secundum opera, & facta sua; Apoc. xx11. 12. bonis quidem præmium, malis autem punitionem. Non est immorandum ut probetur illud: non enim est patria, natio, aut terra tam extranea, sive sint Saraceni, aut Judæi, vel Pagani, quin hanc sciant veritatem, & credant. Facilè sciri potest quòd si Justitia inveniatur, & laudetur inter homines, Deum summum Regem Regum fine Justitia non fore. Justus es Domine, & rectum ju-dicium tuum, inquit Psalmista. Ps. exviii. 137. & alia innumera sunt. Posteaquam Deus est justus, habet diversa loca in universali Regno suo totius mundi, secundum diversa opera hominum qui sunt sibi subjecti. Conspicio aliquos esse, qui serviunt Deo ex toto corde corum, sua adimplendo Præcepta, & si interdum peccent, mox poenitentiam agunt, atque hinc puniuntur, & purgantur. Proillis est ordinatum Regnum Paradifi citò post mortem corum. Alii faciunt contrarium, qui nihil, aut Ininimum corum quæ Deus præcipit faciunt; in quibus sunt aliqua bona, aut apparentiæ boni : hi recipiunt hîc præmium eorum, vel in divitiis, vel in vana gloria, vel mundana voluptate; .isti ibunt mox post mortem eorum ad perpetuam condemnationem infernalis foveæ. Alii funt veluti medii inter hos duos status, quia finaliter vitia intelligo & peccata) se partem facere, & jam morientur in statu gratiæ, sed non sunt omninò puniti & purgati pro eorum delictis; vel propter multitudinem, vel propter temporis brevitatem, aut propter corporis fragilitatem, vel propter negligentiam, aut ob aliquam similem causam: conveniens est Justitiam fieri, priusquam Deus elevet eos ad gloriam suam. Proptereà hi ponuntur veluti in carcerem, quem nos Purgatorium appellamus, quoniam ibi animæ purgantur & purificantur. Et de hoc carcere locutus sum, cum dicerem prius, quod cor dolens amicos suos liberat à duro carcere.

Dico insuper, quòd misericordia Dei summi nostri Judicis est talis, quòd unapersona satisfacere potest, & solvere debitum pro alia. Verum est, si persona quæ latisfacit, est adhuc in hac vita, & alia sit in tali statu, quod seipsam juvare non possit; possit tamen juvari. Hoc quod dico est propter damnatos, quia in In terno nulla est redemptio. Non dabit commutationem, & pretium redemptionis anima sua, & la-& obsecro, ô devote popule, qui hîc estis ad audien- C borabit in aternum. Ps. xLvIII. 8. 9. Et inter varios modos redimendi, & liberandi amicos nostros à Purgatorii carcere, principalis modus est, orando pro ipsis in corde humili & contrito: Quia cor contritum & humiliatum, Dens, non despicies: dicit Propheta. Ps. L. 19. Quid est quòd adeò impediat habere cor humile, contritum & devotum in oratione, ficut mundana voluptas? Quid aliud vult ipsa quam bibere & comedere; confabulari & ludere; sequi cauponas, & fugere Ecclesias; audire potius detractionem, aut vilia, & immunda colloquia, quàm Prædicationem. Sc faciendo non liberantur amici alicujus de Purgatorii carcere. Hi non ostendunt se habere magnam curam aut memoriam de amicis ipsorum, nec de eorum liberatione, qui ita surdam aurem eis præbent, dorsum cogitationis ab eis vertunt, veluti si eos dedignarentur. Sed vos (Deo laus) devoti homines, qui quam, lugens, seu dolore affectum. Nam liberat D huc venistis, significatis per vestram præsentiam, vestrum intentum demonstratis, vos non omninò oblitos esse defunctorum vestrorum amicorum. Qui in vita verè amavit, in morte oblivioni non dabit. Erigamus igitur modò animæ nostræ oculos qui intrà nos sunt: videamus in claritate veræ Fidei & credulitatis animas defunctas in captivitate Purgatorii existentes, præcipuè illas amicorum nostrorum. Facite hoc quod ego vobis dico. Videtis eas? Consideratis eas? Conside quòd sic. Aperite ergo aures spirituales cordis vestri. Erigite eas in altum, & audite humiles preces, & gemebundum earum planctum,

ut eas juvetis, succurratis, ac liberetis. Considerate cas, non me, & inclinate capita in fignum humilitatis, & intelligite quid dicat Mater filio suo, aut unusquisque mortuus heredi suo, aut executori, vel illis qui erant ei amici, vel benevoli in mundo. Chare fili, ait Mater quæ est in affligenti carcere Purgatorii in pœnis & tormentis: Chare fili mi, cogita de me, intuere me, audi me, sicut manus & Justitia Dei est supra me posita, quæ jure me tenet in hoc igne, & in hac flamma, & in amarissima afflictione: accede, & propera, chare fili mi, qui priùs eras cordis mei gaudium; festina succurrere mili, ut me trahas, & A liberes de amarissimo hoc tormento graviori quam lingua possit exprimere, aut cor cogitare; & si excusationem quæras, ac sumas te non posse venire ad me, certè potes in quantum mihi opus est: non postulo ut corporaliter advenias, hoc fieri non potest, benè scio ; fed advenire potes per bonam cogitationem, per piam confiderationem, aut status mei memoriam; & liberare potes ac trahere potes me miseram captivam, me pauperem tuam Matrem, que nunc posita est & dejecta in omnem afflictionem. Te ergò voco, audi me, veni ad me, libera me. Et si quæras, quo pacto me liberare debeas? Dico quòd erit faciendo pœnitentiam pro me, orando Deum pro me, in corde humili, & lugenti. Plora pro me, chare mi fili, plora in devota oratione. Et tibi assero, quòd aqua lachrymarum (si pura sit & munda, sine immunditia pec-B cati mortalis) omninò extinguet, vel magna ex parte magnum ignem quem sustineo, qui me cruciat, & urit. Heu dulcis mi fili, poteris ne refutare afflictæ huic Matri unam guttam aquæ, unicam lachrymam, quæ in tantum ei prodesse potest, doloremque ejus alleviare? Ego sustinui tantos dolores & mala pro te, te pariendo, nutriendo, & exaltando. Feci pro te, & emisi multas lachrymas, copiosos quoque gemitus; tibi benè est, te quæso, non mihi desis in ultima hac necessitate. In necessitate probatur amicus. Ora pro me, habeas cor lugens pro me, nihil quæro quod non possis. Heu me miseram, si filius quem concepi, portavi, & genui, mihi refutat, & mihi durus est, oblivisciturque; quis mei memoriam habebit? O Deus qualis miseria, quid faciet pauper hæc tua captiva? Quò severtet? Undè vocabit subsidium, si proprius filius ei denegabit? Cum corpus meum in mundo erat ægrotum, tu fili mi, & vos alii amici plorabatis cum magno dolore, & apponebatis omne posse C vestrum pro alleviatione mea. Heu! tamen præsens malum meum, & illud quo tunc afficiebar, comparabilia non sunt: sustineo enim multò amariorem pœnam quàm in illa infirmitate quæ erat in mundo. Et si tu, fili mi, & vos alii parentes, ac amici, qui bona mea possidetis & habetis; propter quæ non omninò Mandata Dei adimplevi, nec integram meam feci pœnitentiam, pejeravi sæpènumero, & multas fraudes commisi, quod modò benè sentio, vos dico, qui estis tales, & causam dedistis mihi istorum malorum quibus premor, nec compassionem habetis, nec mihi succurritis; certè ostenditis vos multò ingratiores oblivionis & cognitionis mei quam deberetis: Deus autem (haud dubitetis) vos puniet. Cùm enim hujus quam amicam vestram appellare solebatis, vobis parem referam gratiam. Et cum ascendero in gloriam in præsentia Dei, quod erit ad bonum suum beneplacitum, veram habeo certitudinem, tunc, inquam, memor erotui, filimi; & vestrûm, ô amicimei, qui oraveritis, & ploraveritis ad salvationis meæ accelerationem.

.Devoti homines, redite ad volmetiplos, adjuvate animas parentum, & amicorum vestrorum qui defuncti funt, & funt in carcere Purgatorii: nullus enim est Christianus, quin satis credere possit aliquos esse amicorum suorum in Purgatorio. Et vos videtis cos,

& auditis conqueri, & à vobis postulare ut oretis pro eis in corde humili ac lugenti. Teneo cor vestrum non adeò repletum esse mundanis voluptatibus, occupatum aliis curis, adeò plenum ingratitudinis & oblivionis, quin ad Deum devote ploraretis. Tamen æquè benè debetis facere hoc, si bonam habcatis Christianam Fidem (quam Deo volente habebitis) ac si cos videretis, vel audiretis corporaliter. Et videtis, nullum esse cujuscunque status hominem, qui se ex-cusare possit quominus juvet mortuos. Nec est is qui verè dicere possit : plorare non possum pro defunctis, non possum poenitentiam agere, devote pro eis lamentando. In quocunque enim loco fueris, & quacunque premaris paupertate, potes quod prædictum est facere: haurire potes, & trahere ex cordis tui putco (qui intrà te est) puram aquam & mundam, ut extinguas ignem qui in Purgatorio tuos adurit amicos; quod verum est, quantum ad eos, te scilicet posse extinguere. Gemere potes & lamentari pro ipsis; nec solum intelligo lachrymis corporalibus, quamvis hoc necesse sit ad hoc ut cor sit per-fecte lugens, ut illud ostendat ad extrà; sed intelligo de lachrymis, & fletu qui ad intrà est in corde. Vis ergo adjuvere amicum tuum, tu qui hîc es? Respondebis mihi: volo. Accipe cor in te lugens, & ipsum munda ab omni immunditia; alioquin lachrymætuæ, & tuus dolor nisi parùm proficient. Interrogabis insuper quid facturus sis, quo mundas habeas lachrymas? Vide quid eas faciat immundas, & scias; nihil enim cas inficit qu'am peccatum. Aufer peccatum & omnia munda erunt: ad quod auferendum, ut omnia munda sint, tres scire debes veritates. Prima, peccavi. Secunda, me pœnitet. Tertia, cavebo mihi deinceps, & confitebor. Quotiens dixeris bono corde has tres veritates, five fit in camera tua, five alibi, juvare poteris amicos tuos ut exeant carcerem, habendo cor lugens ad Deum pro eis. Si verò credas, & mundanam sumas voluptatem, potius impedies amicos tuos quam eos sis adjuturus. Bene novisti plerumque teneri bona mortuorum, ut mundanæ voluptatis voluntas compleatur: propter quod patet mundanam voluptatem incarcerare mortuos, inquantum eorum retardatur liberatio. Concludo ergò per primam hanc rationem, quòd hi sunt beati qui corda habent lugentia. Quare? Quia cor lugens amicos suos ab aspera liberat captivitate, & mundana voluptas eos captivat.

Ratione die, & quia in Sermone quem feci hesterna die in Universitate, locutus sum aliqualiter de materia secundæ, & tertiæ rationum; insistam adhuc circà hanc rationem primam, & dicam de aliis in fine Sermonis aliquid, si tempus patiatur, & vos audire

Super illo quod dictum est, ad meliùs intelligendam hodiernæ diei materiam, duodecim formabo quæstiones.

#### Prima Quastio.

Die mihi ubi est Purgatorium, & qualis ibidem est afflictio? Responsio. Dico quòd, de communi cursu, in simili fueritis miseria, similiter oblivioni trademini. Purgatorium est in quadam parco amortis parco in simili fueritis miseria, similiter oblivioni trademini. Purgatorium est in quadam parco amortis parco in similiter oblivioni trademini. Purgatorium est in quadam parco amortis parco in similiter oblivioni trademini. est pœna multò asperior, & durior quam quæcunque pœna quæ possit esse in hoc mundo; & ibi assiguntur animæ plùs vel minùs, secundùm quod magis vel minus punitionem meruerunt, & secundum etiam quòd magis, vel minùs oratur pro eis. Interdùm per specialem Dei dispensationem animæ purgantur in certis quibusdam locis, & in certis hujus mundi spatiis, in quibus carum fecerant peccata, propter quæ sunt in pæna, quemadmodum sanctus Gregorius, in Dialogo suo de compluribus recitat, & hoc est pro pœnæ corum alleviatione.

Fffff 3

Secunda

#### Secunda Quastio.

Si animæ Purgatorii benè sciant bona, & preces, quæ hîc fiunt pro eis? Responsio. Dico quòd sic, tam per Angelorum revelationem, qui ad eas confortandas sæpiùs descendunt, quàm etiam per hoc quòd percipiunt carum tormenta diminui.

#### Tertia Quastio.

Dic milii, quibus animabus magis proficiant sanetæ Ecclesiæ suffragia? Responsio. Dico ea magis proficere illis quæ magis meruerunt in hoc mundo, pluraque bona egerunt, & meruerunt etiam ut fierent preces pro eis.

#### Quarta Quastio.

Dic mihi, an ne quicquam proficiat damnatis, aut falvatis hoc quod dicitur, aut fit pro mortuis? Responsio. Dico quòd hoc solùm proficit his qui sunt in Purgatorio, & qui non in hoc mundo orum compleverunt poenitentiam, quamvis mortui fint in statu gratiæ.

#### Quinta Quastio.

Dic mihi, valent-ne pro mortuis opera facta à peccatoribus, & in peccato mortali? Responsio. Distinguite: aut is qui est in peccato mortali orat pro mortuis ex sua voluntate, & proprio motu, ac ut persona privata; & in tali casu orationes ejus nec sibi prosunt, nec aliis. Aut orat ut minister Dei, & Ecclesiæ; quemadmodum si malus Sacerdos Missam suam diceret, aut obsequium alicujus mortui, & in hoc casu oratio proficeret illis pro quibus fieret; malitia enim Ministri non impedit bonitatem, & bonum opus personæ quæ bona est: ficut si bonus aliquis Dominus eleemosynam suam faciat per manum famuli sui iniqui, bonus ille Dominus nec perdit, nec perderet propter hoc eleemosynæ suæ meritum. Aut ille qui est in peccato mortali, orando pro mortuis, orat nomine, & ut minitali, orando pro mortuis, orat nomine, & ut mini-fler singularis alicujus personæ, & privatæ, quæ ta-C & ea uti, si habita suerit. Etiam si in postrema homen in statu gratiæ est, sive viva fuerit, sive mortua: in tali casu oratio illius qui esset in peccato mortali, illi prodesset personæ; supposito quod dictum est, ipsam esse in statu gratiæ; alias enim proficeret minime. Nihilominus tamen certum est quod, ceteris paribus, oratio bonæalicujus personæ multo est utilior & mortuis, & vivis, quam oratio personæ inju-

#### Sexta Quastio.

Dic mihi: si mortui ordinaverint res aliquas sieri pro pœnitentia corum aut salvatione, & executores nihil faciant, sintne proptereà mortuorum animæ à gloria impeditæ, aut retardatæ? Responsio. Dico quòd sic, quemadmodùm legimus de quodam milite in hi-storia Caroli Magni, de quo legimus eum ivisse ad bellum, & oneralle famulum suum quod daret equum D byteros, aut Confessores nimium simplices, & ignosuum pauperibus, casu quo occideretur. Sed famulus videns equum pulcherrimum, ipsum sibi ipsi tenuit, nec Magistri sui complevit ordinationem: & post octo dies miles illi apparuit dicens. O inique famule, quia non implevisti ordinationem meam de equo meo, fui hactenus valdè asperè in Purgatorio cruciatus: sed hoc scias, carè id tibi vendendum, moxque infelix ille famulus ab inimicis in Infernum fuit delatus. Et ideo secure factum est, implere Testamentum suum in vita sua per semetipsum, aut committere illis qui diligenter, & legitime curent adimplere.

#### Septima Quastio.

An tantùm valeat oratio facta pro mortuis, illiqui eam facit, ac si pro seipso oraret? Responsio. Quoad habendum gloriam Paradisi, ipsa tantum valet, & sæpiùs plùs, secundum quod facta est ex majori charitate: sed quoad poenitentiam quam debet homo pro peccatís suis, non tantúm valet ad diminutionem ejus. Per quod patet, non esse omninò lucrum, & utile se pro aliis obligare pro beneficiis tenendis, aut recipiendis ab alterius pecuniis: & ideò benè consisiderent Religiosi, & omnes alii Ecclesiastici. Hîc mentio fieri potest de co qui propter hanc causant nihil recipere volebat ab aliis: potest tamen benè recipi pro sustentatione; non autem ut quis efficiatur ditior, aut majorem statum ducat, vel magnum cumulet thefaurum.

#### Octava Quastio.

Si expendam quatuor albos argenti pro Missa quadam, erit-ne totus profectus ille Missæ pro me? Responsio. Hie intelligi debet donantis & recipientis intentio, & sufficere debet generalis intentio, sicut vosuerunt quidam dicere de Indulgentiis, quòd scilicet qui plus dat, majorem debeat expectare profectum: & pariformiter rogare debeat Deum, quod secundum hoc in quo scit me esse obligatum pro altero, mea dividere velim suffragia, nec meam dimittere necessi-

#### Nona Quastio.

Possunt-ne acquiri Indulgentiæ pro mortuis? Responsio. Teneo quòd non: quia Indulgentiæ ordinatæ sunt pro his qui submittunt se Curiæ misericordiæ, quæ hîcest, & durat usque ad mortem, non autem post mortem: & sumuntur dies Indulgentiæ pro diebus pœnitentiæ injunctæ. Et proptereà benè fit, dando Pœnitentiam in generali sic: Omnia benefacta tha sint in remissionem pescatorum tuorum. Dico etiam quòd absolutio à pœna & culpa, liberat à Purra mortis persona petat gratiam, ut liberata sit à Purgatorio, oratio sua exauditur.

#### Decima Quastio.

Si compleo Pœnitentiam mihi in Confessione impositam, an-ne ero liber? Responsio. Si ipsa ritè imposita suerit & discrete, ita; & si facta sit in statu gratiæ: si autem facta fuerit in peccato, quàmvis ad salutem hon sufficiat, teneo tamen non obligari quemquam, ut denuò cam incipiat. Exemplum de restitutione aliqua sacta, aut eleemosyna data in peccato. Et ad hoc ordinata est discretio Confessoris principaliter, & propter alias causas, ad inclinandum etiam poenitentes, & docendum, & instruendum eos quid sit peccatum, & qualiter sibi cavendum sit à peccato. Et ideò magnum est periculum ordinare Pres-

## Undecima Quastio.

Quod opus est melius ad aliquam animam juvandam? Responsio. Sacramentum desicere non potest. Item quod pro, & nomine Ecclesiæ fit, cùm defunctus non est excommunicatus; aliter enim nihil sibi prodest. Videtis ergò quale malum sit, animam excommunicare: nec unquam ego id facerem fine magna causa. Dico etiam quòd Missa boni Sacerdotis valet

duobus modis: mali verò duntaxat uno, & nocere potest altero per peccatum illius. Insuper eleemosyna in tantum valet, inquantum obligat hunc qui cam recipit ad orandum; at si nihil fecerit, eleemosyna in se amissa est; valet tamen alio modo, in quantum est opus bonum & pænale factum propter amorem Dei. Ideò benè videndum est cui detur, præsertim si sit res magna. Orationes, etiam jeiunia, & abstinentiae, eatenus preficiunt, quatenus opera sunt poenalia, & propter gratiam, & amorem quem facit Deus his qui in devotione orant, & charitate. Et hîc dici potett quomodò contemplatio delectabilis proficiat, atque hic fundari posset tertia ratio, quòd cor lugens adducit jocunditatem, securitatem, & sensum.

#### Duodecima Quastio.

Quomodò, & quare cantamus Missam pro defunctis, sive Requiem, pro illis qui ante sexcentos annos defuncti sunt: & si mortui cognoscant illos qui orant pro eis: & si possunt redire ad nos: & si postmodùm orent pro nobis in Paradiso. Quoad primum dico, hoc prodesse aliis, & etiam illis qui orant, & orationes procurant; cum hoc, aliqui interdùm damnati non sunt in tam magna damnatione, propter aliquas fundationes, & bona opera quæ fecerunt in corum vita. Et ideò persona, posito quòd non haberet voluntatem unquam dimittendi peccata sua, attamen semper facere debet omnia quæ poterit bona. Quoad duo alia, si benè sciant qui orant B pro eis, & si redire possint ad nos. Dico, omne illud esse in voluntate & ordinatione Dei, nec est aliqua super hoc data regula generalis. Verum est, animas in Purgatorio existentes scire, & percipere inderdum orationes fieri pro eis, habendo videlicet consolationem, & alleviationem poenarum suarum: sicut etiam in hoc mundo aliqua persona percipit orationem fieri prose, cum sentit se liberatam ab aliquo maleficio, vel tribulatione in qua erat. Interdùm etiam per misericordem Dei dispensationem mortui apparent vivis, vel ut petant ab eis auxilium, sicut recitat Gregorius de illo qui apparuit cuidam Episcopo, orante eum ut curaret triginta Missas dici pro co, ut à Purgatorio liberaretur. Vel propter viventium instructionem, ut eos ad bene faciendum moneant, & cor corum à terrenis rebus abstrahant. Quoad quartum. Si mortui, post quam sunt in Paradiso, orent pro nobis, & præseradhuc in Purgatorio. Dico quòd sic: & proptereà secura res est orare, aut orationes procurare, vel jejunare, aut dare elecmosynas, vel alia bona facere pro defunctis. Et si quæras, si preces, & alia fuffragia quæ siunt pro mortuis, etiam prosint ad damnatorum liberationem. Dico quòd non; quià in Inferno nulla est redemptio. Si arguas de Trajano, qui fuit liberatus de pœnis Inferni per Sancti Gregorii orationem; dico eum non fuisse damnatum, propter gratiam quam Deus illi facere volebat. Complures aliz curiosz quzstiones hic fieri possent, sed eas brevitatis causa relin-

Finiendo ergò, & vos exhortando, tangam breviter duas alias rationes simul, propter quas cordolorosum per pænitentiam est beatum, & mundana voluptas est D spernenda: quoniam cor dolorosum liberat à rigoroso Judicio, & jocundum dat sensum seu sentiendi actum: voluptas verò mundana dat mortem, & bonam aufert consolationem. Boni homines: reperio in Evangelio quòd malus dives gulosus, qui negabat Lazaro micas mensæ suæ, cum esset in Inferno, meminit amicorum ejus viventium quinque fratrum suorum, & rogabat Deum, ut mitteret ad eos monendos & conjurandos, ut sibi caverent, ne descenderent in illum tormentorum locum. Cui respondit Deus: Moysen habent & Prophetas. Non (inquit dives damnatus) sed mitte aliquem ex mortuis & ipsi illi credent. Si non credant Moysi

& Prophetis, respondit Deus, si aliquis ex mortuis resurgeret non illi crederent. Luc. xvi. 29.30.31.

Devoti Auditores: si damnati habent talem curam, & diligentiam ne damnemur, & nostram hîc compleamus pœnitentiam, quia aliud remedium non est. Multò potiùs credere debetis animas Purgatorii majus habere desiderium, ut de peccatis nostris pænitentiam agamus, & hortantur modò nos, alta voce dicentes: hi in mundo funt beati, qui corda habent lugentia. Cur? Quià liberati sunt ab hoc in quo nos sumustormento, vel de horribiliori, scilicet de perpetuo Inferni tormento. Chari homines: non fallamus no smetipsos, credamus amicis mortuis, non autem mandanæ voluptati, quæ nos avertit quominus cor lugens habeamus. Non simus similes illis qui dicunt: Si videremus aliquem mortuum venire de Inferno, huic crederemus. Auditis quid Deus his verbis responderit? Et reverà illa responsio suit benè ostensa, quando Jesus Christus resucitavit semetipsum: quia Judæi non credebant, & multas quoque visiones habuerunt, & viderunt de animabus damnatis, qui tamen non egerunt pænitentiam. Et talis appetitus desiderandi habere tales apparitiones est curiolus, & procedit ex parva Fide. Etiam si unus damnatus exiret Infernum; diceres fortassis, te eadem ratione exire posse, cùm ibi esses, & parum curares. Domini mei, & Fratres mei, omnes meruimus mortem æternam qui mortaliter peccavimus. Et quis est ille qui sic non peccaverit? Deus Judex noster nobis electionem dat, vel quòd hic verberemur Pœnitentize virga, vel quòd rigorofum habebimus Judicium post mortem. Non simus usque adeò stulti ut virgam refutemus, & mortem eligamus. Puer etiam, qui in tantum timet verbera; non talem faceret electionem: verùm potius virgam præberet, & ut vapularet precaretur, ut mortis Sententiam per hoc effugeret, quam per hanc verberatio-nem evaderet. Hic ure, hie feca, dicit Augustinus. Proptereà amandi sunt detractores, & persecutores diligendi funt, quia gratis nostram nobis dant felicitatem. Provocemus & appellemus à Curia Justitiæ ad Curiam misericordiæ, in qua Domina nostra est Magistra. Scimus necessarium esse, ut vel in hoc mundo ploremus, vel futuro, secundum quod dictum suit in morte Arsenii Abbatis. Pastor beatus es, Arseni, queniam hic plorasti. Nam hîc, vel in suturo plorare necesse est: ut per hanc considerationem judicari potest, quomodò tim pro illis qui eis adjutorio fuerunt, dum essent C cor dolorosum per Pænitentiam habet jocundam senfationem, & securitatem.

Quoad tertiam (quam in initio propofui) rationem, cor dolorosum benè sentit, & percipit quòd qui hîc per Pœnitentiam vapulat, mortem evitabit Inferni. Ideò dicebat Beatus Augustinus: Doleat pænitens, & de dolore gandeat. E diverso verò, mundana voluptas semper remorsum habet, & timet semper ne pejus habeat. Non est simile gaudium paci conscientiæ: & talis pax datur per Poenitentiam, ausertur autem per humanam voluptatem. Alia ratio est, quia Pœnitentia curat hominem à malis tentationibus, & inclinationibus quæ ipsum ad peccatum trahunt: voluptas verò mundana semper eas inflammat, magis magisque, ad exemplum alicujus qui cruciatur febribus, qui totus ardet bibendi desiderio: si bibat, habet voluptatem aliquam præsentem; sed deinde continuò pejùs habet, usque ad mortem etiam. Nil ergò melius est, quam ad pauxillum temporis Pœnitentiæ fustinere dolorem, quæ ducit demùm ad sanitatem, ne quisquam sic languore afficiatur per malam cupiditatem, & malum ardorem usque ad finem; dici potest usque ad proverbii modum: quod Tangere infe-Elum per arsuram vilem, per tactum illum suam nanciscium curam. Demum econtrariò, contrà periculofum, hanc mundanam voluptatem, Advocatum, sumamus has tres quas adduxi rationes, & pro lugenti corde tres. Sumamus etiam mortis respectum. Audite, & credite omnium mortuorum consilio, qui dicunt vobis: Hi sunt valde beati qui in corde sunt mœiti. Heu, aspice quid jam eis conducat mundana voluptas, sive fuerit in divitiis, sive in pulchritudine, five in deliciis, five in exercendis vindictis, five in recipiendis honoribus. Mundana voluptas cum eis ludum necessitate, vel in Purgatorio, vel in Inferno. Ducunt in bonis dies suos, & in puncto ad Infernum de-scendunt. Job. xxi. 13. Sed cor mæstum & pænitens econtrariò, cum hoc quòd juvit amicos suos in Purgatorio existentes, & dat hic pacem conscientiæ; perducit ad gaudium, ad æternam gloriam, fortunatamque felicitatem: ad quam nos perducat ille qui est benedictus in secula seculorum. Amen.

#### MORTUIS

Utilissimus ad cogitandum de Fine,

Gallice in MS. Cod. Vict. 284.

Memento finis. Eccli. XXXVI. 10.

Periamu's, quæso, modò oculos, & aures nostri intellectus. Consideremus, & meditemur in veræ Fidei lumine mysterium præsentis diei, planctus, & miseriæ. Aspiciamus in spiritu animas defunctorum parentum, aliorumque. Descendamus ad eas in Purgatorii carcerem per memoriam atque compassionem. Audiamus quid dicant unicuique viventi super terram, & mortem expectanti: Memento finis. Priusquam arripiaris à morte, diligenter mediteris de fine. Quare dicunt, Memento finis? Quatenus nos inducant ut fugiamus, & evitemus dolorosa illa tormenta in quibus ipsæ sunt constitutæ, utque succurramus illis, qui eas juvare possumus & liberare, quamdiù præsentem vivimus vitam. Postmodum enim nullus seipsum poterit juvare, nec alterum, si non benè hîc egerit. Proptereà clamitant alta voce unicuique viventi: Memento finis. Priusquam morte arripiaris, vide de morte ut decet præcogitaris. Non ergo surdam hîc præbere debemus aurem, negotium enim arduum est nimis. Inhonoratus est nimium, qui non meditatur, & qui se ad subitam mortem, aut improvisam, quo minus labatur, non disposuit. Et quia mundana fama, vana, & infructuosa, nos sæpenumerò impedit cogitare finem nostrum, & statum defunctorum sollicitè meditari: expellamus saltem eam modò; si autem minùs quò ejiciatur sufficientes fuerimus, ad Deum recurramus, & ad suam gratiam, tua mediante intercessione, Virgo dignissima, & omnium vestrûm, Sanctorum & Sanctarum, quorum, quarumque hesterna die celebravimus Solemnitatem. Veni, Virgo dignissima, ad nostrum auxilium, expelle à templo animæ nostræ perfidam hanc mundanam famam, ut benè finis nostri meminerimus, ad defunctorum utilitatem, ad nostram instructionem, & ad gloriam hujus qui te per Gabrielem Angelum jussit salutari pulchra hac salutatione quam tibi præsentamus dicentes. Ave Maria, &c.

MEMENTO finis. Eccli. xxxvi. 10. Nonnulli conqueruntur de præsentis vitæbrevitate, quæ statim suum adipiscitur finem, nec scitur quando, aut qualiter. Conqueruntur nonnulli; sed si benè inspiciatur, Deus vix nobis melius dare posset remedium contra adversarium nostrum fallacem, peccatum abominabile; nec rem aliquam, nec quicquam quod melius debellare posset, & devincere mundanam famam, quæ nos omnes cavillis replet, & curis mali-

gnis, quo minùs de Deo cogitare possimus, ut ipsum cognoscamus, amemus, & honoremus. Qui autem mihi non credit, audiat quod dicit Sapiens: Memorare novissima tua, & in aternum non peccabis. Eccl. vII. 4. Et Hieronymus ait : Facile contemnit omnia, qui se semper cogitat moriturum. Si sumas in terrena polusit, quem salsæ societatis vocant. Eos dereliquit in A tentia, & vana dominatione malam complacentiam, ficut Nemroth, Nabuchodonosor, Holosernes, Pharao, Julius Cæsar, Alexander, & alii; Memento finis. Ubi sunt ipsi? Audi quòd dicit Scriptura de unoquoque corum; Et mortusu est. Si accumules terrenas divitias, aurum, argentum, & pretiolos lapides, statum magnum, & pompofam familiam, sicut Cresus, sicut malus & stultus Evangelii dives, similesque, Memento sinic. Ubi sunt? Unusquisque corum mortuus est. Si quæras magnas & profundas scientias, ut cursum mundi cognoscas, planetarum naturas, Philosophorum exemplo, ut sunt Socrates, Plato, Aristoteles, Democritus, Tullus, & alii; Memenso finis. Si sumas corporalem voluptatem aut in deliciis carnalibus. Ubi funt pulchræ jam dudum celebratæ creaturæ, Absolon, Alcibiades, Lucretia, Helena, ceteræque; Ubi sunt illi, aut illæ, quæ totum tempus corum bibendo, & comedendo consumpserunt & ludendo, ut Sardanapalus? Memento finis. Ut dicit incantator, aut joculator, suffla huc, nihil est, unusquisque mortuus est. Finis ergo, & mors declarant illis omnia nihil esse, quæcunque desideras in hoc mundo, præter vanitatem & somnium quoddam, umbram, ventum & fumum, & veluti personarum ludum, sicut scuti clypeus, nisi ad altiorem tendamus finem, ad finem videlicet perpetui Paradisi. Qui autem deficit, cadit in ignominiossimum, amarissimum, & crudelissimum finem perpetuze damnationis. Ideò nos admonent mortui omnes, qui experientia sentiunt bonum, aut inalum variabilis hujus finis, Paradifi, & Inferni; & dicunt nobis: Memento finis. Sed heu mundanus rumor, occupatio mundana, animæ nostræ aures obturat, & oculos velat cordis nostri, adeò ut sæpenumerò nec possimus, nec velimus finis nostri meminisse vivaciter & profundè, quemadmodùm deberemus, quod est omnium mirabilium mirabilissimum. Certissime scimus, & tam certe ut mortem, (ut solet dici) nos morituros: vivimus tamen, & sic vivimus ac si perpetuò futuri essemus in hoc mundo, aut per vanam delectationem, aut stultam spem, aut falsam credulitatem. Verum est, ait rumor mundanus, qui se vanè associat voluptati, quòd qui semper finem suum meditaretur & mortem, nunquam gaudium esset habiturus, nec voluptatem quamcunque. Respondeo: talem habiturum gaudium, & voluptatem. Nam voluptatem suam sumeret serviendo Deo, sive cavendo à peccatis, & benè vivendo secundum virtutem, & rationem. Et in hoc multò major habetur voluptas, quàm malè vivendo & mundo serviendo; quod sciunt illi & illæ qui hoc quotidic experiuntur Melior est dies una in atriis tuis, super milia. Ps. LXXXIII. 11. Nonne, quæso, magna est voluptas creaturæ firmam Spem habenti quòd mox in fine mortis suæ ducetur in perpetuum gaudium, majus quam cor possit cogitare? Nee oculus vidit, &c. 1. Cor. 11.9. Et evadet horribilia Infernitormenta, Deo opitulante, cui ipsa servivit? Prosectò sic. D Si voluptas aliqua sit in serviendo mundo, qui plenus est miseria & tribulatione; quæ voluptas esse debet Deo serviendo, qui bonum est quoddam summum, omnis gaudii, & consolationis plenum: Deus totius consolationis. 2. Cor. 1. 3. Aliis dicit mundanus rumor, cum se stultæ associat spei: Juvenis adhuc es, te decet tranquillam ducere vitam, & cum senueris, de fine cogitabis tuo, tunc eniteris quòd benè moriaris. O stulta & mala spes, quot homines sefellisti & falles? Quot homines sic dixerunt, qui in senecture pejores suere quam in

juventute? Quantò diutiùs vivit agnus, tantò deterior efficitur ejus pellis. Naso:

Qui non est hodie, cras minus aptus erit. Quot homines stultam talem spem habentes ceciderunt per mortem subitaneam? Dic mihi: quis te certiorem fecit, ut ad senectutem usque vivas? Tam citò moritur interdum vitulus sicut vacca; juvenis ut fenex; & si ad senium perveneris, quam certitudinem habes vitam tuam emendandi, cum nil ampliùs operari possis, quando infirmitates te undiquaque oppriment, quando tristitia, & melancholia cor tuum taliter constringent, ut nil aliud cogitare A defunctorum contrarius, atque bonæ repugnans ratiopossis quam acquirere netcio quas malas consolationes, vanas, & immundas, per quinque portas quinque senfuum tuorum corporalium? Et cum mors cor tibi constringet, cerebrum turbabit, oculos claudet, linguam ligabit, ut ampliùs loqui possit minime, aures obturabit; quid faciet tunc in hoc fine, in hac districta hora, in hoc postremo negotio, sive necessitate; quid faciet misera anima tua, miserabilis profectò, & admodum mœsta? Quid faciet ipsa? Quò sugiet? Si in hora illa mortis consolationem quærit, ubi cam inveniet? Vanus rumor mundanus qui eam solebat consolari, non poterit ad eam intrare, nec ipsa ad mundanum rumorem; omnes enim exitus corporei sunt constricti & obstructi per amaræ mortis dolorosam tristitiam. Tunc apparebit Judex fuus, ut denunciet horribilem hanc Sententiam: Vade maledicta in ignem aternum. Matth. xxv. cusabunt, & conscientia detestabitur. Infernales quoque canes undiquaque erunt in circuitu, per quos damnationis Sententia adimplebitur. Igitur Memento finis priusquam mors te arripiat, &c. Sed heu! mundanus rumor cogitationem nostram impedit & turbat, ut sæpenumerò hujusmodi sinis non meminerit eo quo opus esset pacto. Et (quod pejus est) damnabilis infidelitas interdum nititur omnia in tenebras vertere, & in oblivionem, memoriam illam auferendo, videlicet veræ Fidei lumen, ne homo quicquam credat de rebus futuris, nisi quod præsentialiter videt. Quomodò, inquit infidelitas, scitur quòd sit Infernus, Purgatorium, Paradilus? Quis ca vidit, & reversus est? Tollite, tollite damnabilem infidelitatem, aures occludite talibus blasphemiis. Explodite maledictam hanc cxcam, quæ de hominibus judicare vult sicut de canibus, aut porcis. O anima Christiana, si veritatem hujus quod dictum est cognoscere velis, & Judiciorum Dei, Memento Finis. Et cujus finis? Memento C propter quid Deus Creator noster homines creaverit cognoscentes, & ratione utentes, potiùs quàm alias bestias. Ipse eos fecit, ut Deum ipsum cognoscerent, amarent, honorarent, illique servirent. Hic est sinis noster ad quem tendimus, quem aliæ creaturæ adipsci nequeunt.

Posteaquam ergo humana creatura ordinata est ad serviendum Deo; si illi serviat, meretur præmium, alioquin Deus non esset Dominus liberalissimus: & si illi non serviret, ipsa punitione digna est, alioquin Deus non esset justissimus Judex. Videmus enim hanc punitionem, & hoc præmium in præsenti hac vita nequaquàm dari. Boni namque adversitate interdum afficiuntur; mali verò habent prosperitatem; est D scilicet est tanquam per compulsionem aut necessitatem. necessarium alteram post hanc vitam esse remunerationem, ut gloria detur optimis, & damnatio pessimis; purgatio verò, seu Purgatorium his qui benè vixerunt, sed non omnem adimpleverunt pænitentiam. Qui allegare vellet visiones certas, & revelationes ad hanc veritatem probandam, inveniret certè sinc numero, tam per sanctam Scripturam (quæ mentiri nequit ) quam per alias historias Sanctorum Autorum. Scitis-ne quid talibus accidet qui finem hunc non credunt? Ipsum credent, sive citò, sive tardè; velint, nolint, ipsum consitebuntur: verùm hoc erit cara corum emptione, & dispendio, Fatuus non cre-

Tomi III. Pars III.

dit, donec recipit. Si loquerer infidelibus, diutiùs immorarer ad hanc rem declarandam, & demonstrarem hanc veritatem, tàm vivis rationibus, quàm per alia probatissima exempla. Sed Deo laus, loquor Regi Christianissimo, loquor populo domûs Francorum, in qua vera regnat Fides, & gubernat, Deo volente, semper. Et si esset aliquis adeò miserabilis, qui contrarium hujus dicere niteretur, pejor esset Judæo aut Saraceno, & despectior cane, vel bestia muta, qui delendus, & exterminandus foret igni, & gladio, tanquàm falsus hæreticus, & Deo, Fidei, & animabus ni, quæ nos per finem nostrum docet nos animas habere immortales, Infernum quoque esse pro damnatis, & Paradisum pro salvatis; Purgatorium verò pro animabus qua adhuc suam agunt pænitentiam, pro quibus hodie Ecclesia orat: & die quolibet animæ ista vivos deprecantur, & hortantur meminisse finis; tùm ut seipsos custodiant modo dicto, tùm ut eis præstetur auxilium, ut bonis operibus vivorum liberentur. Memento ergo sinis, tam pro teipso, ne labaris in talen afflictionem, quam pro animabus defunctorum, ut illis recreationem præbeas, liberationem, aut relaxationem. Et si quæras, quo pacto tibi ipsi cavere, & providere possis ne Purgatorium intres, & quomodò animas sis adjuturus ut exeant, & in Paradifum ascendant. Respondeo quoad primum, te evitaturum Purgatorium per tres in speciali virtutes, 41. Tunc apparebunt peccata vilia & immunda, quæ ac- B pænitentiam, patientiam, & benevolentiam. Pænitentia est, displicentiam habendo de peccatis præteritis, cum bono proposito deinceps non recidivandi; alioquin displicentia non foret, si semper continuare velles peccatum cujus te pœnitet. Deinde fiat integra Contelli, nil celando, nec per verecundiam, nec per hypocrissim, nec per timorem. Deindè siat Satisfactio, secundùm judicium bonum Confessoris tui, non retinendo alienum, non in odio perseverando, non continuando malam & luxuriofam carnalitatem. Si hoc modo feceris, instatueris gratiæ, & salutis: & si benè compleveris pœnitentiam, discrete, & sufficienter impositam, Purgatorium non intrabis. Advertite quod dico de pœnitentia, & ut sit discrete & sufficienter imposita: aliqui enim Confessores indiscrete ponitentias imponunt, aut per stultam complacentiam, aut per ignorantiam; vel non sufficienter imponunt, propter confitentis indispositionem, qui non vellet, aut non posset sufficientem assumere poenitentiam, vel propter debilitatem, ne nimiùm marcescat devotio: sed omne hoc in Purgaorio durè admodùm perficietur.

Sumo itaque hic tres veritates. Quamvis Confessor pœnitentiam injungere non debet, nisi opinetur confitentem cam adimpleturum; nihilominus tamen admonere debet confitentem, ut sufficientem assumat pœnitentiam, si in tali fuerit statu, ut eam complere possit. Hoc dico pro illis qui sunt in articulo mortis, aut diversis ægritudinibus, vel alio quovis impedimento. Hi qui laudant aliquos Præsbyteros, quia parvam injungunt pœnitentiam, non discretè faciunt, nec sapienter; gravius enim alibi subibunt supplicium. Multò melius valet pœnitentia hîc per bonam & liberam voluntatem facta, quam illa quæ est in Purgatorio, quæ Hi qui hîc pœnitentiam agere nolent, sed expectare Purgatorium vellent, possent quidem absolvi, si voluntas illa non emanaret ex infidelitate, aut Purgatorii incertitudine, vel si casus non foret publicus. In omnibus his casibus mementote finis, & has cognoscetis veritates.

De secunda loquamur virtute à Purgatorio liberante, quæ est patientia. Patientia, est voluntaria portatio, vel sussernia cujusquam adversitatis, sive corporea agritudinis, sive bonorum amissionis, sive infamationis ab alio, sive amissionis amicorum, sive pau-pertatis, aut aliarum indigentiarum, vel assissionum Dico quod in omnibus his rebus partem pomitentiæ

tuæ, vel Purgatorii tui complere potes, si cas patienter perferas, non contra Deum murmurando, neque injustam expostlando vindictam. Capiam itaque tres veritates.

Expediens est in hoc mundo, aliquibus affici adversitatibus; bonum quoque signum est dùm patienter capiuntur: per hoc enim satisfit, vel Purgatiorium evaditur in toto, vel in parte. Augustinus: Hic ure, bic seca. Et si dicas, hoc difficile esse; Memento sinis; memento utilitatum, quæ sunt, redire in gratiam Dei, quærere gloriam Dei, evadere Infernum, diminui Purgatorium suum totum, aut partem ejus, esse filium Dei, esse participem A omnium benefactorum. Est evidens reprobationis & damnationis signum, cum quis semper operatur in hoc mundo mala, & nil recipit præter consolationem: posteaquam enim peccatum puniri debet, si hîc non fuerit per misericordiam, punietur in Regno justitize rigorosissime. Finis ostendit hoc: quotidie facere potest quis partem ponitentia sua & Purgatorium suum imminuere, si de necessitate veilt facere virtutem. De qua necessitate? De adversitate quæ nobis supervenit sæpius, velimus nolimus. Ideò patet hominum stultitia, qui in adversitatibus murmurant; incipiunt enim hîc Infernum eorum, & malè applicant, abutunturque, quod magnoperè eos juvare posset. Deus punit in furore, cum puniti non emendantur; quemadmodum faciunt hi qui Inferni hîc incipiunt idioma, maledicere, scilicet Deo, & eum despicere. Poenitentia tibi dura videtur? Memento finis.

Vertamus sermonem nostrum ad tertiam virtutem, B quæ est benevolentia. Benovolentia est benefacere alicui per opus aliquod misericordia, sive corporale fuerit, sive spirituale. Sumite hic tres veritates aut considerationes. Adjuvare alterum in necessitate sua corporali, velle eum visitare, & consolari, evitari facit Purgatorium. Dare veniam alteri de illatis sibi injuriis propter honorem Dei, facit ut evitetur Purgatorium. Castigare ex amore bono errantes, & malefactores, facit ut evitetur Pargatorium. Omnes hæ veritates declarari posfunt, memorando finem, & sic homo potest in omnibus, & undique facere Purgatorii sui partem. Nulla est hora quin aliqua habeatur adversitas.

Descendere volueram ad respondendum secundæ quæstioni, quomodò videlicet juvare possimus liberationem animarum Purgatorii; sed curiositas inquirendi, & multas de hac materia interrogat quæstiones. Dic, inquit, mihi: ubi est Purgatorium, & qualis ibidem est afflictio? Dic mihi: si animæ Purgatorii benè ea norint quæ hîc fiant pro ipsis? Dic mihi: quibus animabus magis profint sanctæ Ecclesiæ suffragia? Die mihi: potestne peti abaliquo, ne unquam puniatur in Purgatorio? Dic mihi; si absolutio à pœna, & culpa, liberet à Purgatorio. Die mihi: si Missa aut oratio aliqua, vel eleemosyna, intantum prosit pluribus, sicut uni, & in generali sicut in speciali? Dic mihi: an quicquam profit damnatis vel falvatis quod dicitur aut fit pro mortuis? Dic mihi: profintne aliquo modo preces Ecclesiæ sanctæ ipsis pueris qui nati sunt mortui, aut pueris noviter baptisatis, & illicò posteà mortuis. Dic mihi: an ne apparere possint defunctorum animæ viventibus, & loqui illis, vigilando, vel dormiendo, cum volunt. Dic mihi: si mortui ordinaverunt res certas fieri pro pœnitentia eorum, aut salvatione, & executores non exequantur extremas corum tur, aut retardentur? Die mihi: prosuntne mortuis opera à peccatoribus facta, & in peccato mortali? Dic mihi:quod utilius est & comodosius, orare pro seipso, pro mortuis, aut pro vivis, & si ipsi postmodum oraturi sunt pro vivis?

Ad secundam nostram principalem partem aggrediamur, ut ostendamus secundam causam hujus exhortationis mortuorum, qui dicunt unicuique nostrum, Memento finis; ut scilicet mortuos juves, & liberes generaliter

per quodcunque benefactum. Responsio: Adjuvari possunt mortui, qui sunt in via salutis tripliciter: præcipuè per eleemosynas, quoad bona temporalia; per jejunia, quoad bona corporalia; per orationes, quoad bona animæ, seu spiritualia. Hæc triplicia bona, aut suffragiorum modos postulant defuncti, ut nos finem reducamus in memoriam, dicendo: Memento finis. Sed heu, cum declarare intenderem tria hac puncta, visum fuit mihi in consideratione quòd humani generis inimicus conabatur impedire hostres fuffragiorum modos per maledicta quædam tria peccata, quæ nominare possum, statum effrenem & immoderatum, contra eleemosynas: voluptatem humanam, contra jejunia: juramenta abominanda, contra orationem: & per alia peccata innumera quæ per finis generantur oblivionem. Per finis oblivionem devenitur in statum sine freno, & sine mensura, in populi gravamen, & liberationis miserarum animarum impedimentum. Oblivioni finis juncta est injuria, omittuntur per eam factarum jam fundationum persolutiones in sanctis Ecclesiis, ob quarum carentiam nec preces fiunt, nec debitum Servitium: propter quod Deus, Sancti quoque ejus & Sanctæ suo fraudantur honore, & animæ à Missarum commoditate. Per statum fine freno, & moderamine, non fiunt persolutiones eleemosynarum in Hospitalibus; ideò hæc & similia mortuis sequuntur inconvenientia; puerorum mors sine Baptismate, mors imprægnatarum mulierum absque Confessione, mors pauperum sine consolatione, in impatientia, & desperatione, sineque doctrina, complurium animarum damnatio, quæ maledicum his omnibus qui fuerunt causa hujus per statum hunc Fundatorum defraudationis, qui quidem Fundatores Purgatorium ob illud intrabunt: facrilegium, aut rapina corum qui talia habent bona indebite, sive vivi sucrint, five mortui. Inhonoratio Dei, Sanctorum Angelorum, Mariæ Virginis, omniumque Sanctorum & Sanctarum, inquantum Dei membra sine sepultura remanent. Per effrenatum statum vivis plura alia inconvenientia accidunt, quæ in animarum vergunt præjudicium: injustus hereditatis, vel possessionis titulus, tàm in se, quàm in suis, per dona injusta; defectus restitutionis per impotentiam, aut ignorantiam, vel malevolentiam. Eleemosynarum desectus per subjectorum paupertatem, quibus nihil est, nec ideò elecmosynas dant, nec pænitentiam eorum adimplent. Deaut sciendi desiderium, cogitationem meam subintrat, c fectus solvendi debita, & Tessamentum, in desunctorum præjudicium, usurarum occasiones, falsæ mercantiæ, rixæ: paupertas enim rixosa est. Oppressiones satellitum, & aliorum, more infernalis inimici, mortaliumque inimicorum, aut pejorum. Causa solemnis perjurii, & contemptus, Dominorum defraudatio, & ipsos maledicendo Dominos. Causa sortilegiorum, & nostræ Religionis contemptus. Causa famis, & mortalitatis, propter laboris defectum, & victualium; sese occidendi occasio, ratione desperationis, aut in amaris tormentis uxorum, & filiorum vivendi. Horum omnium pomposus status causa est. Patet ergo quam abominabilis sit, & suos opprimens nutritores, pauperes, orphanos, bonas viduas, misera Dei membra, fratres suos, & sorores, tenendo animas in carcere, & afflictione; comedendo, vestiendo, & bibendo earum redemptionem. Nota quòd Domini, & Principes minorem habent partem. Nota quòd Consiliarii sæpenumerò ad restitutionem tenentur.

Secundum peccatum principale, mundana scilicet voluntates; an-ne mortuorum animæ ob illud impedian- D voluptas, procedit obliviscendo finem qui sequitur: qui enim benè recordaretur finis, promptior esset ad jejunium, vel abstinentiam. Mundana voluptas suprà mala effrenis statûs hæc causat inconvenientia: contemptum Dei, & verbi sui, promissorum ejus, & minarum; rationis cæcitatem ad morem bestiæ mutæ; subitam mortem & improvisam, mortuorum oblivionem aut irrisionem; quamvis sic agens comedat, & bibat eorum victum, & sustentationem; desoctum

Confessionis ob verecundiam, aut desperationem, perjuria, & Jurium naturæ (quæ nominanda non funt) corruptionem. Hæreses, vel falsas contra Fidem assertiones, & contra sanam doctrinam, ut dicere, unumquemque esse salvandum, fornicationem non esse peccatum, peccatum carnis esse omnium peccatorum. minimum: stulto amore esse amandum, si quis fore velit alicujus reputationis, vel quemquam sibi cavere A

non posse ab hoc peccato.

Demùm, quoad tertium peccatum, dico; quòd juramentum detestandum orationi contrarium, & proveniens ex oblivione finis, & suæ conditionis, impedit ipsas animas. In primis per hoe offendendo Deum, Sanctos & Sanctas ejus, cum honorandi essent, & deprecandi, dando onus Dominis temporalibus, & spiritualibus hujus peccati, & damnationis, cum per injustam dissimulationem reputantur consentientes tali inhonorationi Domini sui, Regis sui, Patris, Benefactoris & Salvatoris, inducendo omnes creaturas, ut contrariæsint humanæ creaturæ. Nota quomodò Superiores magna hîc adipisci possunt merita, & ingentia præmia per rigorosam talium blasphemiarum emendationem. Finaliter, ex juramento detettabili cum aliis supradictis peccatis, & per finis oblivionem, venit, & continuatur horribilis hæc, & monstrosa be-stia, schismatica divisso, quæ distrahit, & devastat Ecclesiam: si enim particulares desectus non essent, B tas, puer iste erit? Luc. 1.66. & illud quasi Patris resnunquam talis universalis regnaret desectus. Hoc tamen schisma omnia supradicta includit impedimenta animarum, aliaque innumerabilia. Concludo igitur per generale remedium, quòd in hoc Concilio cogitetur, omnibus his provisum iri inconvenientibus. Concedat Deus, ut recte cogitentur media, & melius exequatur finis quem unusquisque considerare debet ad honorem Dei, Ecclesiæ, ac Christianitatis reformationem, vivorum ædificationem, & defunctorum liberationem. Præstante eo qui est a & a, principium, & finis, Apoc. 1.8. Deus benedictus in secula. Amen.

#### JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

#### S E

D E

#### SANCTO NICOLAO.

Ad MSS. Codd. Vict. 463. & Navar. unum.

Spes mea ab uberibus matris mea. Ps. xx1.10.

ERBAhæc ad literam scripta sunt de Domino nostro Jesu Christo, & nunc, ad Beatissimi Patris nostri Nicolai (cujus verè ab uberibus Matris Deus spes suit) gloriam, & honorem, ad aliqualem quoque nostri eruditionem, pro themate sunt assumpta. Reverendi Domini, Patres, ac Magistri, ex ista Collatione mea hoc primum capio commodi, quòd præceptum impleo honesto deditus exercitio, D gravibus curis, vagis, & subtilibus aditum præcludo, perinde dum scribo, dumque idipsum prosero quod scripsi, priùs illud legens, audiensque memet admoneo: Quòd si Pythagoras dixit, alium animum fieri intrantibus templum, Deique simulachrum cernentibus; multò magis cum intucor felicissimam, & ex omni parte beatam præclarissimorum Sanctorum vitam, animum muto. Nam eos mihi quasi totidem Advocatos contra quotidiana pessimorum exempla, erroresque publicos adhibeo, non solum mihi, sed & audientibus; audientibus loquor, qui non gratia tantum otii, aut reprehensionis, aut audiendi novitatis; sed Tomi III. Pars III.

ut meliores fiant, adveniunt; tales, etiamsi nihil novi assero, in recordatione veritatis, ac memoria, invito; profero quoque verba quæ insignes ad bonum impetus gignant, mysterialiter quidem; Deus autem principaliter, qui secundum Apostolum, operatur omnia in omnibus, 1. Cor. x11. 6. Nam (ut allegatum per me aliàs à Gregorio memini) nisi Spiritus sanctus cordi adsit audientis, otiosus est sermo loquenzis. Quamobrem ne frustra sit quod agimus, agendumque est; pro ejusdem Spiritus sancti inspiratione, illustratione, atque juvamine faciliùs impetrandis, ut affectum boni generet, genitum nutriat, nutritum in effectum usque perducat, ad illam quæ magnificis Ecclesiæ vocibus compellatur Regina misericordia, vita, dulcedo, & spes nostra, Virginem benedictif simam recurramus humiliato animo, & voce pia dicentes: Ave Maria, &c.

SPES mea, &c. ubi dictum est. Et certifsima divinarum Scripturarum attestatione, vulgatisque Gentilium historiis, novimus quosdam raris, & præter solitum prodeuntibus indiciis ab ineunte ætate de futuro eorum statu fidem fecisse, & talium dignitatem quandam, aut in aliquo excellentiam, cos qui aderant verisimilibus præsagisse conjecturis.

Hinc vito sterilis partus, linguæque solutæ miraculo, illa de Joanne Baptista parentum vox; Quis, pupondentis vaticinium: Et tu, puer, Propheta Altissimi vocaberis, &c. y. 76. Sic ille secretorum naturalium conscius Plato, de sua eloquentiæ, doctrinæque suavitate augurium puer dedit, cum in ipsius dormientis os melliseræ apes ingressæ sunt : cujus simile nostro Evangelicæ veritatis Doctori Ambrosio legimus contigisse. Sic sutura Mydæ Regis temporalis affluentia ostensa creditur, ex frumento per formicas in os ejus, cum puer esset, & dormiret, introducto. Quid loquar Alexandrum magnum, Alcibiadem, Cyrum, Scipionem, nostrosque Prophetas Jeremiam, Isaiam, ceterosque innumeros, quorum suturæ vitæ modus ab ipso suæ nativitatis exordio, agente sagacissima Dei providentia, insolitis prænunciatus est signis: Quos inter gloriosissimum puerum, & bonæ indolis adolescentem Nicolaum conspicio, qui nondùm ab C uberibus matris avulsus, aptissimum suturæ sanctitatis, ac puritatis dedit argumentum, magnamque divinæ prædestinationis addidit conjecturam. Nam ut canit Ecclesia, dùm penderet ad mammillam, &c. Remsanè admirandam, quod alii flebilibus querelis miserabilibusque expetunt vagitibus, hic quod verbo non poterat, nutibus, & facto abjiciebat. Hic parvo lactis pastu abstinens sese puer ille bonam cum Sapiente sortitus animam macerabat, ac si Deo diceret: Deus Patrum meorum, & Domine mi, verba quibus in tuas assurgam laudes naturæ mihi negat imbecillitas; sed eo quo possum modo te laudo, teque magnifico: tu in me solidissima tuæ gratiæ collocasti sundamenta, super quæ domum in mente mea te dignam extruere concupiscens, tenerum hoc flecti dùm potest, domo, subjugoque corpusculum; detraho quoque illi leves hos sumptus, ut ad ipsius tuæ domus fabricationem impendam: quod nequibo supplebit benigna, gratuitaque pietas tua, cui me devoveo, me tribuo, me tota mente committo, quoniam tu, Domine, singulariter in spe constituisti me. Ps. 1v. 10. & factus es spes mea ab uberibus, &c. Et hæc sunt verba, &c.

Ex quibus verbis lucidissimum Cleri jubar Beatissimus Christi Sacerdos Nicolaus innumeris, etiam dùm viveret, decoratus miraculis, omni castitate atque puritate conspicuus, & eximiæ supra modum pietatis extitisse cernitur, deitatis præsidio inviolabilis sirmitatis tuto sese fulciens, cum dicit Spes mea. Qui timebit Deum nihil trepidabit, neque pavebit, quoniam spes ejus est. Eccli. xxxiv. 16. Secundo, suisse conspicitur in æta-Ggggg 2

tis exordio spectabilis puritatis, citò vitam instituens, & hoc cum dicit, ab uberibus matris mea. Delectabitur infans, Nicolaus scilicet, abubere, Isa. x1.8. Ratio primi est; quoniam, secundum Chrysostomum, Libello, De Compunctione? Spes est saluis anchera, vita nostra fundamentum, dux itineris quo itur ad cœlum, in qua salus nostra consistit, o qua de terris animas velut quibus dam catenis cœlitus à Deo dependentibus innexas evehit ad summa.

Ratio secundi est, quoniam, secundum Horatium in Epistolis. Epist. 2. & allegatur pro parte ab Augustino, in primo, de Civ. Dei.

Fingit equum tenera docilem cervice Magister, Ire viam, quam monstrat eques venations, ex que Tempore cervinam pellem latraverit aula, Militat in sylvis catulus, nunc adhibe puro Pestore verba, puer, nunc te melioribus offer, Quo semel est imbuta recens servabit odorem Testa din.

Hac unicæ divisionis declaratione contentus, juxta tres confiderationes quæ ex ipso themate sine magna consideratione sumi possunt, tres formare intendebam orationes. Prima erat invehens in homines qui in temporalibus spem habent, juxta illum terminum: Spes meu. Secunda erat admonens juvenes, ut benefacere non expectent, juxta illum terminum, ab uberibus, &c. Tertia erat Beati Nicolai continens lause. Is enim prædicationis modus mihi pro nunc apparet efficacior ad consequendum ea quæ in Collationis initio præmisi; magis enim excitat mentes, & ob sui difficultatem, ingenium plus exercet. Sed omissa pronunc secunda oratione, duas tantum prosequar, primam scilicet, & ultimam. Primam verò Beatissimo viro Dei Nicolao attribuam, tùm ne parùm in me haberet auctoritatis; tùm ne mihi objiciatur illud quod (referente Seneca) objectum est Platoni, Epicuro, ac Zenoni; Aliter vivis, aliter loqueris. quòd Viri hujus vita ac virtutes semper mihi singulariter placuerunt; ejus idcircò verba menti meze adhærebunt (ut arbitror) profundiùs. Vos igitur, si libet, à consideratione mei paulisper secedite, & de multiplici & vana spe mortalium, non me, sed beatum Christi Sacerdotem loqui putate, qui sic exorditur.

O fragiles, ô fallibiles, ô mendaces, improbæ ac temerariæ mortalium spes! Quanta in discrimina eos qui vos amplectuntur perducitis, eosdem quam mi- C serabili, ac contumeliosa circumducitis vertigine? Linquite eas, homini cæcissimi, & ubi de æternæ mortis agitur periculo, quam extremæ dementiæ sit debilem debilioribus inniti perspicite, si quidem mortalia hæc omnia, verè mortalia, sive fluxibilia, incerta, nutantia, multum promissionis, Fidei verò nihil habentia, & (ut aliud propositum Maro ait)

volucrique simillima somno. Talibus quisquis innititur, aut incumbit; vacillet, cadatque necesse est. Ab his confestim captivas avellite mentes; mihi credite, indigna sunt hæc omnia quæ vos in sui spem rapiant, raptos torqueant, deludant, & immortalibus adeò discerpant curis. Sed vestro vitio effectum est, ut dignissimi sitis qui talia patiamini. Majores namque, & ad altiora vos genu Altissimus, quam ut jugo, & nequissimo talium jugo libera priùs colla subderetis; immortales dedit animos, suimuitis, evocavit: admonuit vos Hebr. xIII. 14. non habere hic civitatem manentem, sed futuram inquirere, quæ nec auris audivit, nec oculus vidit, nec in cor hominis ascendit, qua praparavit Deus diligentibus se. 1. Cor. 11. 9. Cujus capescendæ immortalitatis cupidine, Platonicus quidam, nomine Theobrotus, lecto De Immortalitate anima, Platonis Libro, se ex alta turri in præceps dedir, non ob aliud quam ut ad vitam migraret, quam sperabat meliorem. Hujus immortalitatis spe se confolzri Seneca dicebat, solaque ejus meditatione plurimùm delectari. In hac expectatione & Cato ille magnus apud Tullium De senecture permanere gloriatur, & in ea detineri fibi fore dicit gravissimum.

Ad infideles tamen loquuntur viros; Vos autem, quibus, gratuita Dei benignitate, vera lux effulsit, qui veritatem hanc non umbratilibus (ut illi) conjecturis; sed ab ore Dominico didicistis, novistisque summæ lanctitatis viros, qui se illa indubia & clara revelatione perpendisse testati sunt, in quibus nihil erat cur fallere vellent; quippe qui promptissimi erant pro A hac Fide perpeti mortem, cujulmodi fuit, qui dicebat : Infelix ego homo! Quis me liberabit de corpore mortis hujus? Rom. vii. 24. Et rursum: Cupio dissolvi O esse cum Christo. Philipp. 1.23. His accedit quod ipsi animam non in porcino Epicurorum grege cum Mahometo posuerunt, nec, ut Pythagoras, in nova corpora perpetuo circumgiraverunt circulo, nec in fabulosis Elysii campis cum Virgilio dimerserunt; sed cas in fincerissima frustione, other visione Deitatis statuerunt, Angelicis spiritibus coæquatas. Vos, inquam, taliter edocti, ceu Gentes, quæ ipem non habent, toto ponderemortibus incumbitis, & amplexibus, affectibusque arctissimis vitæ huic inhæretis moribundæ, de promisso æternitatis fine spem non capitis, immò spem capitis, sed temerariam, sed fragilem, & multum huic quam de temporalibus assumitis imparem, des, ut ad beatam vitam nos incitent, juxta thema in B longèque tepidiorem. An, quæso, temeraria foret, & omninò in sensus provocans mercenarii spes, qui, ceteris in vinea Patris familias ex conducto sudantibus, ipse otio torpens, libidine marcidus, ludicrissese interserens, & demum

> vino sommoque sepultus, ex vineze cultura remunerationem expectaret? Profectò sic.

Sed dicitis: Miseratio Domini immensa est. Non inficiamur id quidem, sed verax etiam ejus promissio, & retributio justissima, qua unicuique juxta opera sua, bonis vitam, malis verò æternum pollicitus est supplicium, nec unquam Dei misericordia eum mendacem efficiet, qui dixit: Non coronabitur nisi qui legiti-mè certaverit. 2. Tim. 11. 5. Porrò exilem, & spe mortalium tepidiorem de æterna vita vobis fore spem opera notificant, nec peregrinis mihi hîc opus est exemplis, vobis vos ostendite, vosipsos interrogate, an ita est: ita est prorsus; sed morem suum contumax animus agit, & subterfugia quærens, Deum mavult suis in Præceptis durum dicere, quam suam humiliter agnoscere, aut sagaciter emendare mollitiem, quæ ad cetera tamen omnia, præter virtutem, nontam dura, tàm invita, tàmque pertinax reperitur. Itaque modici lucri, aut inanis fames, spes brevis!, Regni honorumve cupiditas, per inaccessa montium juga, per abruptos colles, per invios itinerum anfractus, per solitudines horridas, per intolerabiles æstus, per mille pelagi pericula, per mortes, per vulnera, per ferrum, per ignes, vos cæcos inermes pertrahit, detrudit, & impellit; immò pertinacissimo, & infracto spiritu, æternæ felicitatis spe aut oblita, aut dissimulata, aut irrifa, vosmetipsos pertrahitis, detruditis, atque impellitis, fi (ut Persius ait) dolosi spes refulserit nummi, omnibus vos, abdicatis vitæ jocunditatibus, same, siti, srigore corpus afficitis; &, quod mirandum est posse superbos, que capaces; ad beatam æternæ felicitatis vitam, ni re- D estis hostibus blandi, atque corum in sacie dissimulata figitis oscula: si expectatus fuerit assistentium & plerumque stultorum plausus, insomnes ducitis noctes, scribitis, legitisque, & totos cum gravissima corebri vertigine Libros evolvitis.

Ite nunc, & divinorum Præceptorum duritiam accusate, ingemiscite, ac murmurate, dicentes: Non possum, ut vos, res proximi non concupiscere; eum ut vos diligere; parentes honorare; Deo, fuisque Apostolis, ac Prophetis sidem indubiam abhibere; sumptuosas vestes, delicatos cibos, somnos suaves, sordidistimas de-

nique non possum non prosequi voluptates. Vos, qui aliundè tamen tam horrenda toleratis; comprimite hanc amodò veterem querelam, non poffumus; fallimini; immò non vultis. Sed, inquit, curiosa præsumptio, cur, si mitis Dominus est, has Leges in nullo sibi profuturas, quibus hominum tam fragiles succumbant humeri, & debiles opprimantur cervices, imposuit? Nobis melius libertatem permisset. Auditis, quam delicatæ, nec minus insolentes servorum voces summi Judicis cenac corrigere cupiunt voluntatem. Verum obmutescite tandem inertes servi, & si nondùm torpor excussus est, nubem præscindite vestros involventem oculos, aures ab hoc dissono rerum tumultu paulisper avertite; & fic advenientem à tergo perspicicite mortem. An cernitis, an auditis, an advertitis; ecce ut prosequitur, ut instat, ut jam tenenti simillis est: væ, væ prævaricatoribus; quàm inexorabilis, intractabilisque est, vermibus obsita, setore gravis, lurida & exosa facie, & ex tuto eam intuentibus etiam formidabilis, citatissimo & irrevocabili transilit passu, terrores gehennæ, fletus ac gemitus secum trahens. Ista est quæ spes vestras præmiabit, quæ inania terminabit vota, quæ enumeratas, marcidas, effrenesque compescet libidines. Hæc ardentes auro fauces algere compellet, hæc altos atque graves abrumpet somnos. Hæcad extremum omnia somnia facili ludificatione subvertet: & quota hæc malorum pars est? Hæc nempè ora vestra tunc primum ad Deum clamare volentia, dolore claudo illud vobis quod in morte sua Nero conquestus est; tarde est. Et hac est sides, & putatis miserebitur Deus, aut compatiantur Sancti? Non miserebitur utique Deus, sed irridebit; non compatientur Sancti, sed subsannabunt, utpote qui in Præceptis suis priùs irrisstis Deum, & Deum, Sanctos, Sanctasque omnes spreveritis. Ad hoc spectaculum, seu speculum, convertatur velim oblita mens vestra, & audacter tunc (si libet) his fallacibus inhiate bonis, jugiter vos corum desiderio cruciate; nisi, quòd potius atque libentiùs crediderim, vestra mutata sit sapientia, persuasumque sit tot spes, de quibus nulli boni spes est, descrendas esse, ut saniores, saniori vos deinceps tradendos consilio; quod ut ita sit, precor supplex, ipsi valete.

Post hanc Beati Viri acerbam nimiùm in spes vanas invectivam, ut ad juvenum ex ejus persona admonitionem me transferrem, & thematis materia, & præclarissimum hujus adolescentis admonebat exem-C plum, & me movebant tùm alia plura, tùm nominatim juvenum subversivus ille versus:

Angelicus juvenis senibus satanizat in annis. qui si veritatem continet, non video quid sperandum de illis sit, qui in juventute satanizant, & quorum pessimis inclinationibus additur impetus, & accedit consuetudo. Verum hoc infame proverbium populus adinvenit erronce, ut reliqua fere omnia ad patrocinium degenerum filiorum, & petulantium, &, quod omnem de eisspem boni adimit, inverecundorum; ut quòd generosi adolescentes, Angelici esse timeant, & erubescant, quippe qui effici in senectute dæmones nolunt. Ita est tamen, & jam à consociis irridetur, qui non invere cundo ore, in verecundissima & sordidissima, omni ruboter contumeliosa in Deum profert juramenta; & apud cos jam contumeliæ, ac irrisionis nomen est simplicitas, & fola obstans malis conatibus irridetur verecundia.

Parùm abfuit quin in hoc totus insisterem; sed brevitas reluctantem traxit, ut indilate in Patroni, & Patris nostri Nicolai prorumperem laudes, quatenùs ad beatam vitam, & advestram nos invitent spem: statim finem

facio, patienter audite.

Tuam, benignissime Deus, in Sacerdote tuo gratiam, nec admirari satis possum, nec laudare sufficio e sed totus in hanc sententiam rapior,

totus in hac consideratione suspendor: Beatus vir, cujus est nomen Dominispes ejus, Ps. 39. 5. beatus, qui cum Propheta securo diceré potest animo, Spes mea Domine à juventute mea. Ps. Lxx. 5. Gloriosissimus nempè puer hic, immò Vir undique secundùm cor tuum, quia & veram à juventute sua in te spem habuit, hinc umbratiles cunctas mundi deseruit spes, petulantes carnis illecebras evitavit, hinc dæmonum tensos ubilibet laqueos securò gressu imprehensus evasit, gessitque puer suram agunt, & divinam potiùs quàm suam mutare, A anilia, dùm nos jam natu grandes pueriliter ineptimus. Auro multo virginum redemit pudicitiam, quam spurcidi juvenes nostri, & quidam (quos Sancti Sanctæque omnes malè perdant) deliri senes irrequietis precibus, muneribus, atque dolis damnabiliter sollicitant, sollicitatam damnabiliùs violant, & de violata, quasi de triumpho nobili damnatissimè gloriantur. Porrò ut ostenderes, Deus, quoniam non deseris sperantes in te; quin etiam eis præter spem altos dignitatis gradus nonnunquàm elargiris, tua pronunciatione in Episcopalem eum Cathedram sublimasti; quam à te Cathedram, ut arbitror, non comparaverat adulationibus, non mendaciis, non muneribus, non, quod carius est, repetitis usque ad tædium maximum precibus, non dolis, non fraudibus, non inhonestissimis postremò famulantium officiis. Nec eum Electoribus suis inter meretricularum choros, inter venaticorum latratus canum, inter aulicos clamores, inter matutinos fomnos; sed inter illa frequentata, atque sibi notissima Ecclesiæ limina quærendum, reperiendumque docuisti: qui verecundo ut erat vuldet, stupore & amentia constringet; improperan-B tu, humili voce, gestibusque modestis, hoc à se tuum depellebat munus, nec (ut apud Statium Thebaidum habetur.)

Illum ingens confundit honor, inopinaque turbat

Gloria, seque homini negat esse parem, cogique meretur Curiosior in enarranda, per quam te Christum fingulariter imitatus est, humilitate, & mititate; & in explicandis innumeris quibus cum decorasti miraculis essem copiosior, nisi quòd vulgata sunt omnia, & magnis Græcorum ac Latinorum auctoritatibus, & quod suprà est, Ecclesiæ auctoritate confirmata, adeò ut iste unus mihi videatur à te doctus, quia, mente benè instituta, & ingenio modesto, omnem de Fide Legis tuæ evacuare valeat formidinem.

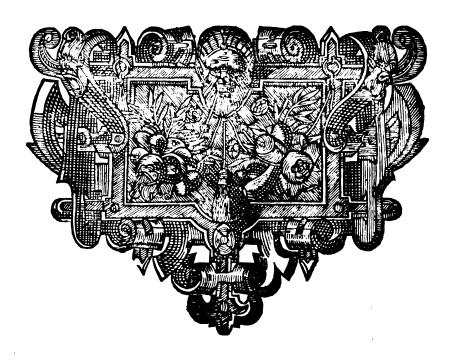
Sed hæc hactenùs. Nunc felicissimum ejus obitum (dixerim meliùs ortum) specto, consideroque quantò veriùs quàm suus auctor Epicurus, illam dicere potuerit vocem; Beatissimum hunc, & ultimum diem ago. Namque postquam libera voce, non remordente, nec contradicente conscientia, illud priùs exclamavit initium: In te Domine speravi, securus jam, nilque tre-pidans subjunxit: Non confundar in aternum. Ps. 30. 1. nec se fefellit, quia ut Marciani verba ponam:

Mox venit ethereum sine mortis Legibus ævum. Et nos peccatores hoc audientes quid agimus? Quid dissimulamus? Advertimus ista, nec æternorum tamen spe rapimur, necad illam propter quam saeti sumus aspiramus civitatem: Sed curvas in terris habemus animas, & cœlectium inanes, ut Satyricus narrat. Delectat vitæ mortalis prolixitas, & in ca tali mente, talique sumus animo, ut ad nudum mortis nomen, omnemque ejus strepitum, timore pallescamus; quæ tamen mors, justo huic vera fuit nativitas, & omre frontis abjecto, loquitur verba; qui non satis impuden- D nium, quibus hæc infelix vita staret, terminus ærumnarum. Ille nunc portum tenet; nos ad omnes mundani hujus pelagi contumelias projicimur, nec nos tamen ad illum beatitudinis portum dirigimus. regnat, sibique cœli regia magna patet; nos infelicissimo degimus exilio, & tot tyrannis crudelissimis, quot vitiis pessundamur, & veram tamen patriam, libertatemque non quærimus. Ille jocundissimo pollet consortio; nos inter bellantium sævissimos versamur insultus, & inter feras in humana effigie (ut apud Senecam est) latitantes, nec hoc attendimus. Ille superum modulaminum carmina percipit; nos verò, nunc Ggggg 3

## Joannis Gersonii Sermo de S. Nicolao.

parentum mortes, nunc amicorum graves & inopinatos eventus subitos, nunc hostium probra, nunc subsannationes proximorum, nunc fluitantis Reipublicæ casus, nunc strangulatas timore suspiriisque populorûm voces, rumores acerbos, patriam laborantem, bonos iniquo pede calcatos, & (quod impatientiæ materia maxima est) remuneratam iniquitatem. Non omnia loquor, nam sunt plus quam verbis, auditu- A bus tuis infidelitatem; tuque precibus tuis, Beatissique notissima; quæ si quis cum Heraclito dessenda potiùs quam toleranda censeat, nunquam eum puto siccos oculos; nec sufficientes ad tot mala lachrymas habiturum: & inter hæc tamen constituti, diù vivere concupiscimus. Ille facie ad faciem cœlestia perspicit; nos de terrestribus vix incertas capimus sententias, &, cæca fragilitate, id quod pia mente credi debet, nonnunquam aut negamus, aut ingeniolo nostro penetrare conamur, & sapientiam Dei, cujus (secundum Prophetam) non est numerus, Ps. cxLvi. 5. quibusdam subtilibus ratiunculis, quasi totidem calculis satagimus B numerare; & in hac tamen tanta scientiæ inopia, nequaquam ubi scientiæ sunt thesauri, animum retorqueremus. Illius prætereà mens otio & tranquillitàte conquiescit; nostra æstuat, fluctuat, vacillatque, & conscientiæ peccatorum amarissimis inquietatur aculeis; vult, non vult; nune odit, nune diligit; rursumque odit; hinc blanditur, hinc irascitur, simulque tanta est varietas; & sperat & desperat: nec jam (ut Persius ait) velle suum cuique est; sed plurimenta; nec ad tranquillitatem tamen beatam, illudque otium suspiramus. Ille tandem (ut brevi verbo

singula perstringam) statum habet omnium bonorum aggregatione perfectum; nos non statum modo, sed casum omnium bonorum negatione desectuosissimum. Et inter hæc nobis adhuc complacemus, de beata æternitate non ferventer, aut crebro, quantum de-ceret, cogitantes, aut de ea dubii, & trepidantes. Bone Deus! Quò relabimur? Averte hanc à fidelime Pater Nicolae: & si gratia Dei in te vacua non fuit; si te nobis similem à similibus vitiis gratuite præservavit; si tibi nobis Patronum singularem, undè gloriamur, dedit; si tot languidis corporibus per te, tuumque etiam mortuum corpus profuit; si eras, ut de te canimus, valdè compatiens, & super afflictos pia gestans viscera: cum gratior tibi sit quam corporis animæ salus, & verè afflicti mente simus, succurre, accelera, fer opem, & spos illas seductorias, quæ potius desperationes appellandæ sunt, quæ in desperationis novissimæ præceps trahunt, in quas invehens tam acriter litigasti, è nostris mentibus, nisi quantum licet, funditus evelle, & spem illam quæ sola nos salvare, nostrosque levare labores potest, confestim insere, insertam vivifica, vivificatam corrobora, & usque ad extremum singultum conserva corroboratam; ut quicquid transitorium obtigerit seramus, s incommodum est constanter, si commodum humiliter, perennis spe coronæ, cujus nos participes efficiat, tuis auxiliantibus meritis, Protector in se sperantium ma cuique & penè totidem quot temporis sunt mo- C Deus, sine quo nihil est validum, nihil sanctum, hic in præsenti per veramspem, & gratiam, & instituto per gloriam.



## JOANNIS GERSONII

Doctoris & Cancellarii Parisiensis

# ONNULLI.

Nondum editi, nec in Latinum translati, qui Gallice nunc prodeunt, ut babentur in Manuscripto Victorino 138.

QUADRAGESIMALIS. TEMPORIS INITIO IN

Convertimini ad me in toto corde vestro, in jejunio, sletu & planciu. Joëlis. 11. 12. Originaliter scribuntur hæc verba, & recitantur in Epistola hodierna.



Ous veons communement & experience le monstre & enseigne, que quant le Pere voit son fils mal moriginé, & en voye de perdition, il s'efforce de tout son pouvoir de l'adrecier & l'amener à bonne voye; aucunes foys par doulces paroles &

bonnes amonitions; aucunes foys par promesses; aucunes foys par menaces; aucunes foys par batures & flagellations, selon la diversité des conditions & proprietez des enfans: car ils ne sont pas tous d'une A n'atendons mye de jour en jour, de demain à demain, mesme condition & nature; ains une maniere est profitable à l'un qui à l'autre seroit inexpedient & & prejudiciable: & pour laquelle chose est à ce faire requise bonne discution & bon advis. Semblablement Dieu le Souverain Pere de misericorde, & qui selon la doctrine de l'Evangile Matthei 6. est fans comparaison plus bening, misericors, plus voluntaire de nous adrecier & induire à tout bien; ains, ne ita loquar, plus jaloux de nature humaine, que n'est, ne ne pouroit être quelconque charnel de son de nostre salur, nous l'avons laissié & relainqué, & que pis est, par nos mauvaises œuvres, l'avons impugné, & à luy desobey, en obeissant à son adversaire & au nostre, c'est assavoir à l'ennemy d'enser: neantmoins il, par sa grande & infinie misericorde, ne cesse & par doulces amonitions, & par promesses, & par commandemens, & par menaces, & par plusieurs autres manieres, nous qui somnes desvoyez, & en voye de perdition, benignement induire, & ammonester que nous retournions à lui, qui est la voye de salut & de toute consolation : disant les paroles C dit il, à moy tost, & entierement de tout vostre dessus pour theme proposées: Convertemini ad me &c. C'est à dire en commun langaige: Vous, dit Dieu aux pecheurs, vous qui ma Loy avez enfrainte par inobeissance, convertissez vous à moy de cœur, par œuvres de penitence, convertissez vous donc à moy de tout vostre cœur, en jeunes, en pleurs, & en plain-

tes: car comme dit Monsieur saint Pol l'Apostre 2. ad Cor. 6. 2. Ecce nunc tempus acceptabile, ecce nunc dies salutis. Maintenant, c'est assavoir en ceste presente vie, & en especial aussi en ce saint temps de Caresme que nous entrons, est temps ydoine & convenable, pour demander & trouver grace & pardon: maintenant est le jour de salut, le jour où nous pouvons acquerir salut.

Ne perdons pas donc, bonnes gens, ceste chose tant precieule, c'est assavoir ce temps de penitence, & à nous convertir à Dicu, quant aujourduy nous le pouvons faire: car on seult dire communement: Qui ne fait quant il peut, il ne fait mye quant il veult, Juxta illud: (Que minus est hodie; cras minus aptus eris) Car, si comme l'eaue de la mer qui est amere, par la vertu de la chaleur du soleil en temps d'Esté se convertit en sel, laquelle chose ne se peut ainsi faire en Yver; ainsi maintenant, se nous nous voulons convertir au souverain soleil, aux rais de la Divine misericorde, par saintes œuvres de penitence, nous pouvons l'amertufils; voyant que tant longuement & contre le bien B me de nos pechiés convertir en doulceur; & ceci nous ne pourrons ainsi legierement faire, se nous attendons longuement, & le nous nous tenons longuement en l'ordure & habomination de pechié, comme je declareray cy apres; & se nous attendons jusques à la mort, jamais n'y pourrons recouvrer.

Convertissions nous donc, Chrestiennes gens, car ainsi nostre souverain Prince & Seigneur, à qui desobeir est crime de sa Majesté, nous le commande par la bouche du Saint Prophete Joël, es paroles proposées: Convertimini ad me &c. Convertissez vous, cœur, en jeunes, en pleurs, & en gemissemens. Mais par aventure ici me pourra demander aucun curieux: comme il soit ainsi, dira il, que Dieu soit tout par tout & remplit toutes choses, & par ainsi, dira il, cum Sancto Propheta David. Pf. CXXXVIII. 8. En quelque lieu je me tourne, soit à destre ou à senestre, soit que

je monte es cieux; ou que je descende en enfer; Dieu vrayement là est, & par essence, & par presence, & par puissance. Que veult donc dire ce qu'il me commande, convertir à luy en jeunes? &c. Responce: que ceste conversion à Dieu n'est mie à entendre corporelement, mais espirituelment: Itaque, Dieu nous commande que nous nous convertissions à luy, non pas de corps, ou selon le lieu corporel; mais de cœur, & sclon le lieu espirituel. Convertissiez vous, distil, à moy, de tout vostre cœur.

On seult dire que là est la personne, là où elle a fon cœur, fon amour, & fon affection; Et pour ce, A si comme la personne, quant indeuement, & contre les Commandemens de Dieu, se adhert par amour & affection, & ainsi que du tout se donne aux choses temporelles, comme aux voluptez, & desirs charnels, ou à amasser or, ou argent, & richesses mondaines, ou à acquerir & desirer les honneurs de cest monde ..... vaynes & volages, ou à semblables choses, elle adoncques est ditte soy departir & separer de Dieu, & Dieu d'elle, & c'est icy grief departement. Ainsy par le contraire, quant la personne laisse les œuvres de l'ennemy, commençant faire œuvres de sainte penitence, comme sont detester son pechié, plorer & gemir de tout son cœur lex maux qu'elle a fait & commis, l'offence qu'elle a fait à Dieu son souverain Seigneur & les biens qu'elle a perdu par son pechié, & laissié à faire, avec bon propos de non rencheoir en B doit mie laissier à faire bonnes œuvres, combien aussi pechié, selon son pouvoir, & de soy confesser en temps & en lieu, selon le Commandement de Dieu & de l'Eglise: lors elle est ditte soy convertir & retourner & approcher à Dieu & Dieu à elle: & de telle conversion parle le Prophete Oseas: Convertere Israel ad Dominum Deum tuum, quoniam corruisti in iniquitate &c. Ozeæ xiv. 2. O peuple d'Israël, dit il, converti toy à ton Seigneur & Dieu; car par ton pechié tu te as trebuchié & separé de l'amour de lui.

Ceste maniere de parler nous avons souvent en usage si commune, quand on dit d'une personne alienée de son sens, par maladie ou aultrement, qu'elle n'est mye bien à soy, qu'elle est hors de son sens, ou hors elle: & apres, quant la passion, ou la maladie se diminuë, on dit qu'elle revient à soy: ainsy à nostre propos, quant la personne apres ce qu'elle a pechié, se met & tourne à bien faire & à avoir desplaisance de sa vie passée, elle se convertit, & se retourne à Dieu & Dieu à elle, & par ainsi acomplit le Commande-C ment de Dieu disant par le saint Prophete Joël: Convertimini ad me &c. Es quelles paroles, pour no-fire instruction, sont briefvement touchées deux choses. La premiere est, que nous nous devons à Dieu convertir tost, & cordialment. Convertimini ad me in toto corde vestro. La seconde est, que ce nous devons faire en jeune, en pleurs, & en gemissemens, quia subditur, in jejunio, fletu & planclu. Je dy premierement, que nous nous devons convertir à Dieu tost, & cordialment: car ainsy le nous commande-il, disant: Convertimini ad me: quasi dicat. Vous qui par l'enhortement de l'anemy d'enser, du monde, & de la char, estes fourvoiés ou chemin de mort, & de toute perdicion, retornés à moy, qui suis la bonne & vraie voie, & vie de l'ame. Ego, inquit Dominus, p en pleur, & en gemissement. sum via, veritas & vita. Joan. xiv. 6. Retournés donc & venés à moy, & ne veillés plus continuer ceîte miserable & dampnable voye de pechié: car certes elle est tres orde, & moult laborieuse, tres dommageabla, & moult perilleuse.

On seult dire, que de mauvaise voye fait il bon retourner: nous voyons que quant une personne a commencié aucun chemin, s'elle aperçoit qui soit ort,& laborieux, dampnable, & perilleux; tantost & voulentiers elle retourne, s'elle peut, & prent autre chemin. Or ainsi que la voye de pechié est orde, & abhominable; car elle ordoye & entache du tout l'ame

qui est l'ymage & semblance de Dieu, & quant à la raison, ou à l'entendement, le quel pechié obscure & aveugle; & quant à la voulente, la quelle pechié deprave, & corrumpt, & debilite, sieut rubigo ferrum, & vulnus membrum sanum: & aussi quant à la sensualité, la quelle pechié attrait & encline aux mauvaises delectacions, sieut potus ydropicum. En oultre, la voye de pechié est difficile & moult laborieuse; car elle est plaine de laz & trebuchèz de l'ennemi d'enser, par les quels tost on trebuche d'un pechié en autre, comme dit Saint Gregoire: Peccatum quod panitentia non diluit, ipso suo pondere mox ad aliud trahit. Elle est aussi moult dommageable, & perilleuse; car elle mortisie les biensaits sieut paralisis membrum: elle amortist les œuvres que l'on fait : sieut gelu fructum : car quelque chose que face la personne, estant & demorant en pechié mortel, ce ne lui proufite point quant consecution de la vie perdurable: car l'œuvre faite en pechiè mortel, elle est sans vie; car elle est sans charité, qui est à vivisier toutes nos œuvres. Pour ce disoit l'Apostre: Si distribuero &c. 1. Cor. xIII. 3.

Bien est vray que aucunes œuvres faites en pechié mortel, vallent à plusieurs autres choses, c'est assavoir ou à aucun bien temporel, ou à remission de paine temporelle, ou aussi à plustost avoir en soy disposition suffisante à grace & charité, & à plusieurs autres telles choses puent bien valoir.. Et pour ce l'en ne que la personue sceust, qu'elle seust en pechié mortel: ains se doit, toudis, efforcier de bien faire, pour les causes dessus dittes. En apres la voye de pechié est moult perilleuse; car elle empesche à venir à la fin pourquoy l'omme est créé, c'est à sçavoir, à cognoistre & aimer Dieu, & à le louer & glorissier pardurablement avec les benoists Anges de Dieu, & en oultre elle mainne à mort & perdition & tourmens perdurables; juxta illud Matthæi xxv. 41. Ite maledicti in ignem eternum

Doncques, Chrestiennes gens, comme il soit ainsi que la voie de pechié est tant orde & boeuse, comme dit est, tant difficilei & laborieuse, & tant dampnable & perilleuse, laissons la donc; & tantost, & de tout nostre cœur convertissons nous à Dieu, qui est la voie de tous biens & de toute joie & de toute consolation; car se maintenant nous ne le faisons, quant faire le pouons; apres la mort nous ne nous convertirons mie, car faire nous ne le pourons: maintenant les graces sont ouvertes, & pour ce il est temps que nous, qui avons ensui les voies abhominables de pechié; les aucuns l'orde & soullye voie de charnalité; les autres l'ardente & angoisseuse voie de cupidité, ou convoitise; les autres la vaine & volaige voie d'orgueil & de pompeuseté: il est temps, di-je, que nous ainsi desvoiez, retournions à la bonne voie de continence, & de nette chasteté, quant au premier: à la bonne voie de souffisance & de vraye charité, quant au second: & à la voie d'obeissance & de vraye humilité, quant au tiers. Et ainsy nous accomplirons le Commandement de Dieu, qui tant justement nous commande que nous nous convertissions aluy, de cueur, & entierement, en jeune, &

Mais, par aventure, aucun me pourra demander: comme il soit ainsi, qui je qui suis trebuchié en la fosse de pechié, ne me puis relever par moy, & par ainsi ne me puis dignement convertir à Dieu; comment me commande Dieu, & mesmement soubs grans menaces de paines, que je me convertisse à luy.

Apres vendra un autre, & me dira, j'ay exposé, souillié & degasté toute ma jeunesse, & toute ma vie, en mauvailes œuvres de tous pechiés, comme en mauvais & abhominables delis de la char, en ravissemens des biens d'autri, en desfraudant mon prochain par toutes manieres que j'ai sceu & peu, en homici-

## 1585 Sermo in initio temporis Quadragesimalis. 1586

des, en adulteres, en blasphemes de Dieu; & briefvement, en autres condamnables manieres: & comment me porroy-je convertir, comment me porroit Dieu aimer, quelle esperance de salut puy-je avoir? Il vault mieulx, puisque j'ay commencé, que je continue, ou que je laysse tout aller ainsy qu'il porra aller.

Outre plus, vendra un aultre qui dira, bien est vray & assez je le confesse, que Dieu est tout piteux & miscricors, & pour ce quant je me vouldray condonra tout, & en cecy se fira: pour quoy doncques, dira-il, ne me puis esbattre en ma jeunesse ung petit de temps, & user à mon plaisir des voluptés & delices de cette presente vie; & quant je seray ancien, lors je me porray convertir à Dieu & laissier les œuvres de jeunesse?

Pour respondre à ces tres foles demandes, je declareray trois confiderations, par maniere d'enseigne-

La premiere est telle. Combien que sans la grace & especial ayde de Dieu, nul ne se peut dignement convertir à Dieu, cecy je repute notoire & tout determiné par la saincte Escripture, & par les saincts Docteurs, contre l'erreur Pelagienne. Neantmoins Dieu raisonnablement nous commande, que nous qui par mauvaises œuvres l'avons offensé, laissié & relanqui, nous nous convertissions à luy par saintes œuvres Escripture; & aussi tous les sainces Docteurs le tesmoignent, Dieu par sa grace infinie, & misericorde, & benignité est toudis prest de nous aidier & relever, tant l'aions offensé, tant soions par tout cheuz en la fosse de pechié; & de nous promouvoir à tout bien, mais que seulement nous le veillons ensuir, obtemperer & consentir à ses bonnes & sainctes inspirations & promotions & enhortemens eternels, par les quels, & par plusieurs autres manieres que dit est dessus, il ne cesse de nous exciter, emouvoir & enseigner à tout bien. Ego, inquit, semper sum ad ostium & pulso. Apocalypsis 111.20. Pourtant, se nous ne donnons nostre consentement à sa grace & misericorde que ainsi nous promet, & se nous ne l'ensuyons, se nous ne nous donnons nous meismes, se nous ne metons la main à nous aidier, comme il soit ainsi que il veult que ainsi nous faisons. Certes raisonnablement & justement il nous punira, & pource appert la dampnable predire que Dieu generalement ne veult mie nous tous estre sauvez, & que à aucuns il donne sa grace, & aux autres non, & ainsi qu'il est accepteur des personnes: car comme il soit en sa puissance aussi bien convertir generalement tous, si comme il convertit les aucuns, & de donner aussi grant grace à un comme à autre, si comme à Judas, comme il fist à Saint Pol, ou à Saint Pierre; pourquoy donc ne le fait-il?

Ces questions ou semblables ont accoustumé faire les plusieurs de ce monde, les aucuns par curieusité, & que plus est, par maniere de derission, & cels ne puent estre contentez, & ce n'est point merveille: car ils ont l'oeil de l'entendement trop obscur; & pour ce ils cheent dedans innumerables erreurs: les autres le font aucune fois par manière de recreation, & pour plaire, information; & contre tels je ne parle point, ne je ne les veil point reprimer; mais toutes voies, que ce on face, toudis, en deile reverence de D il eut confessé son pechié qu'il avoit commis contre la Foy & en bonne humilité, cum captivitate intellectus in obsequium Christi. Mais je deboute & reprime bien les premiers, contre les quels je mets trois

propositions bien briefves.

La premiere est, que ceux qui font telles interrogations, & telles demandes, reputans en elles grandes difficultés, & ne peuvent estre contentez, ne peuvent dy-je, car ils ne considerent mie en deile reverence & bonne foy la souveraine seigneurie & plaine domina-

Tomi III, Pers III.

tion de Dieu sur toutes ses creatures, la quelle certes est tres grande, que sans quelconque injustice, sans nulle crudelité, il peut d'icelles faire tout son bon plaisir, en les anichiler, ou les punir eternellement. Pour ce disoit le Saige Salmon Sap. XII. 12. Quis tibi imputabit, Domine, si perierint omnes nationes quas zu fecisti? Et paulo post subdit: Tu Domine cum sis justus, juste omnia disponis. v. xv. Le default de ce principe de nostre Foy est cause que les dessus dis vertir & retourner, il me reçevra volentiers, & par- A cheent en erreurs intollerables contre nostre Foy: & la cause de ce dessault est, car ils considerent Dieu comme ung Prince mortel, obligié aux Loys ciéés & à nous debteur, tellement que si fait l'opposite, il fait injustement & cruelment: & certes c'est signe de grant ignorence des saintes l'scriptures, ou de si grant orgueil & presumption, ou default de bonne foy & de bonne hun ilité.

La segonde proposition est, que Dieu ne fait, ne punit quelconque creature raisonnable fors pour son pechié ou demerite, ne à nulle personne il souttrait sa grace, fors pour ce qu'elle ne se veult convertir à Dieu, ne obtemperer à la grace Divine, qui ne cesse l'instiguer, promovoir & exciter à bien, quant est en

soy, si comme dessus j'ay desclaré.

La tierce proposition est, que la volenté de Dieu est la premiere & la souveraine regle, ou Loy, par laquelle toutes choses sont reglées & adreciées; & pour de penitance: car ainsi comme il appert par la saincte B ce toutes œuvres, Loys, & Ordonnances qui he sont conformes à elle, mais sont contraires, ne sont ne belles, ne bonnes, ne justes, ne raisonnables, ne à acomplir: & de ce appert que desraisonnables sont les questions que font plusieurs: pourquoy a voulu Dieu creer ceste ame, quant il savoit bien qu'elle seroit dampnée; pourquoy a-il donné à Saint Pol la grace qu'il lui a donnée, & non à Judas, ou à plusieurs autres. Certes ces questions icy ne sont point raifonnables; car elles querent cause de la volenté de Dieu, qui est la premiere & souveraine cause. Et cecy je pourroye declarer par exemples; mais je les laisse pour bref &c. Et briefment à ce doit souffire l'exemple de l'Apostre ad Rom. 1x. cap. de figulo, qui de una massa terra facit unum vas, & non aliud; scilicet facit alind de una massa terra: eni fatuum esset petere, cur de ista parte terra facit istud vas, & de ista alind. Donc qu'il soit ainsi, que Dieu, sans comparaison, ait plus grant Signorie sur toutes creatusumption d'aucuns mondains, qui ore sacrilego ausent C res, que ne peut avoir le potier sur sa terre: il s'ensuit bien que fole & iraisonnable est la question où on demande pourquoy Dieu a ce, ou ce voulu faire, & non pas cecy, ou cecy, & à tant je fais fin de la premiere confideration.

La segonde consideration, pour rendre à la segonde demande est telle, quæ nulle personne, tant soit plaine ou entechié de pechiés ne doit pour le tamps de ceste mortel vie se desesper de la grace & misericorde de Dieu pouoir obtenir toutesfois & quantesfois elle se vouldra convertir à Dieu par bonne contrition & desplaisance de son pechié: quar, certes, toudis est Dieu puissant & a les bras de sa grande misericorde estandus pour nous benignement recevoir à misericorde, toutesfois que nous vouldrons à luy retourner numblement & devotement.

De ceste verité nous avons innumerables exemples, c'estassavoir de David, que Dieu receut à grace, quant Vrye son bon chevalier. Item & de Ezechie, à qui Dieu adjousta quinse ans à sa vie, pour ce qu'il se retourna & converty à luy, en recognoissant son mesfait. Item & de ceste tres samée pecheresse Marie Magdelaine. Item & du souverain Pasteur de l'Eglise, Monsieur Saint Pierre, & du Docteur de l'Eglise Monsieur Saint Pol, qui tant cruelment avoit persecuté l'Eglise & le nom de J. C. & neantmoins Dieu l'appella & le reçeut à sa muericorde, & le fist Hhhhh

son Apostre, & Docteur souverain de saincte Eglise. Item du bon larron, qui pour ses horribiles messais, estoit condampné [à une mort] ignominieuse: & neantmoins il pendant en la croys, qui par adventure n'avoit mie deux ou trois heures de vie, ne se desespera mie, ains veant nostre Sauveur J. C. morant en la Crois, l'aoura, le creut, le confessa estre Roy des cieulx, disant Memento mei dum veneris moire de moy, quant tu seras venu en ton Roiaume. Pour laquelle confession, certes de grande & merveilleuse Foy, Dieu luy pardonna tous ses pechiés, & luy dist que huy avecques luy il seroit en Paradis. Amen Dico tibi, quia hodie mecum eris in Paradiso.

Nul doncques ces choses ici oyant se desespere, pour quelconque mal qu'il ait fait, nul ne preingne excusation, ne nul n'allegue ici povreté, ou non poysfance, ou ignorance; seulement retourne le pecheur à la misericorde de Dieu, seulement ait une petite desplaisance de son pechié, & de ce qu'il a Dieu son Souverain ainsi offensé, ait aussi avecques cecy bon propos de se confesser en temps & en lieu; & vrayement Dieu lui remetra & pardonnera l'offense, & convertira la paine perdurable qu'il avoit defini, en temporelle.

Et par adventure la contrition de la desplaisance mie seulement le pechié, ou la coulpe, ains aussi toute la paine deile pour le pechié lui remetroit & pardonroit, si comme il apparu du bon larron. Il appert doncques comme grande vertu a bonne contrition; car elle esface les pechiés & à Dieu les pecheurs reconcilie, elle fait revivre les œuvres mortes, elle clost les portes d'enfer & œuvre celles du Roiaume des cieulx. Cecy certes bonne portiere que l'en doit aimer & desirer souverainement & qui est en la puissance d'un chacun vivant en ceste mortelle vie, & à la quelle avoir Dieu nous exhorte par le St. Prophete Joël disant Convertimini ad me &c.

La tierce & finale consideration, pour rendre à la folle question de ceulx qui dient, qui peuent bien attendre à eulx convertir jusques en leur viellesse, & foy esbatre en leur jeunesse, sera telle que entre les choses qui moult plaisent à Dieu & sont aussi de tres grant proussit, est que la personne en sa jeunesse se Celle pesoit trop; neantmoins toudis il coupoit, & convertisse à Dieu par bonnes œuvres; & se par humaine fragillité, elle enchiet en la fosse de pechié, que tantost retorne à la misericorde de Dieu, par bonne contrition de son messait. Pour ce disoit nostre Sauveur J. C. Bonum est viro cum portaverit &c. Thren. III. 27. & le Sage Salmon, Eccli. v. 8. Ne tardes, dit, converti ad Dominum, & ne differas de die in diem, subito enim veniet ira ejus, & in tempore vinditte perdet te. Mon fils, dit le Sage, ne veille mie attendre de demain à demain à toy convertir à Dieu, ne si ne differe point de jour en jour; car soudainement venra l'ire & le couroux de Dieu, & en tamps de vengance, c'est assavoir apres ceste vie, qui est le tamps de vengance & de punition quant aus mauvais, ou quel Dieu te punira sans nul remede.

La verité de ceste consideration je puis monstrer par aucunes raisons, des quelles les aucunes je toucheray: & premierement, je la peux fonder en l'augmentation & accroissement de la Divine grace, qui D est donnée à ceux qui se excitent en bonnes œuvres, & de tant plus abondamment, de tant plustost ils commencent, & plus longuement ils les continuent. Or est ainsi que où est la grace de Dieu plus grande, icelle personne est plus agreable à Dieu, & plus vigoureule & mieulx disposée à resister aux temptations de l'anemy du monde, & de la char. Ceci est notoire à tous feables, & par le contraire il avient souvent que celui ou celle qui en sa jeunesse ara despité la grace de Dieu, en abusant des dons de grace, de

fortune, ou de nature que Dieu lui a donné, jamais à icelle grace ne retournera, scilicet, absque Dei gratia quis salvabitur, quis subsistet, quis non potius in damnationis laqueum praceps ruet? Mais helas qui est cil qui sans la grace de Dieu peult estre sauvé, puist vivre & demourer!, qui ne chiesse ès las de temptation: oultre plus il n'est nul doubte que Dieu n'ait plus agreable le service que la personne lui fait en la belle fleur de in Regno tuo. Luc. xxIII. 42. Sire, dist-il, aies me- A sa jeunesse, que ce samblablement se faisoit en sa triste & rechinée viellesse: ubi tunc non ipsa vitia desereret, sed à vitiis relinqueretur : laquelle viellesse est comme la lye, & est l'ordure de la vie de l'omme, & de quoi le monde n'a cure: pour ce dient les Docteurs, que une cause entre les autres, pourquoi nostre Sauveur J.C. qui aima tant familierement St. Jehan l'Evangeliste, car il vint jeune en son service. . . . . . qui apres telle dilation de soi tost convertir à Dieu, apres ce que l'en a pechié, est souverainement dommagable. Car premierement elle rend la personne triste & paoureuse en sa conscience, & en la vie & en la mort qui est tres grant misere, & ja un commencement d'enfer; si comme avoir paix & seurté de conscience, est un commencement de Paradis, Juxta illud S. Gregorii Judicium, inquit, retributionis, est in obitu securitas mentis. Elle aussi induit & engendre, ou fait avoir tres grande difficulté à la povre creature miserable, à soi deuement porroit estre si grande, que Dieu ne lui pardonroit B convertir à Dieu, tant pour la mauvaise coustume & induration que l'en a aquis, que pourceque par telle dilation la personne s'adurcit en mal: comme aussi, car de quant plus longuement aucun demeure & continue en son pechié, de tant est plus chargié. Car comme dit saint Gregoire: Peccatum quod panitentia non diluit ipso suo pondere mox ad aliud trahit. De tant aussi il est plus floibe, & ainsi de tant mains se peut relever, & convertir à bien: car qui ne peut lever un petit fardel, comment porroit il lever un tres grant fez? Et à ce propos on list en la vie des Peres, comment un saint hermite, nommé Arsenius vit une telle vision.

> Vint à lui une voix du ciel & lui dist: va hors de ta celle ou de ta maison, & je te monstreray les œuvres des hommes: & comme il fust hors, il vit ung noir Ethiopien qu'il coupoit du bois pour faire sa charge à porter, puis vit comment il essaioit s'il porroit lever sa charge, & jasoit ce qu'il ne la peust lever, car mettoit, & adjoustoit sur son fardel. Et quant le faint hermite eut veu la follie de cet Ethiopien, lui fut après exposé ceste vision. Vois-tu, dist la voix à ce saint preud-homme: vois-tu cest homme qui couppe ce bois & toujours met buche sur buche, & toutes voyes il ne peut porter ce qu'il en a couppé? Vrayement à lui resamblent tous ceux qui sont chargiez de pechiés, & neantmoins chacun jour ajoustent mal sur mal, pechié sur pechié: comme certes font les plusieurs qui attendent de demain à deman, à se convertir à Dieu, & toute la charge de leur vie laifsent en leur vieillesse, qui est la plus petite partie de la vie de l'homme, disant qu'ils se peuent bien esbatre en leur jeunesse, & satisfaire aux voluptés de la char, ou à acquerir, par toutes manieres honneurs & richesses mondaines, mais en leur viellesse se convertiront à Dieu, & laisseront les œuvres de jeunesse, & Dieu volentiers les recevera.

O folle repromission de longue vie, & qui tant de gens as miserablement perdu & deceu, & deçois cha-cun jour, & pers! O detestable presumption, qui ainsi folement presume disposer du tamps advenir, ainsi que s'il fust en ta disposition & puissance, & non seulement en la sage providence de Dieu. Act. 1. 7. Non est vestrum nosce tempora qua Pater posuit in sua potestate. O presumptueuse dilacion de demain à demain! Dy moy je te prie se tu viveras demain? Dieu t'a bien promis de donner pardon & remission, quant tu te

convertinas à lui deuement; mais il ne t'a point pro-

## 1589 Sermo in initio temporis Quadragesimalis 1590

mis de demain. Se Dieu abrega le tamps de penitance qu'il avoit donné & promis aux hommes qui estoient pour le tamps du juste Noël, abrega, di-je, pour leur abhominable vie; car de cent ans il en osta vint, que fera-il de ceulx à qui nul tamps n'est promis?

Il m'est vraysemblable que Dieu souvent abrege la vie de plusieurs, pour ce qu'ils ne se veulent convertir à Dieu & laisser leur vie mauvaise & abhominable à Dieu & aux faints Anges de Paradis. Pour ce dist le Sage : Fames & mors ad vindictam creata sunt Eccli xxxix. 35. Et Saint Augustin dist, que souvent Dieu envoye en ce monde plusieurs tempestes, per-A de Caresme toute nostre entente, nostre estude, & secutions, guerres, famines, ou mortalités pour cause des horribles pechiés des hommes, qui ne se veullent convertir à Dieu, mais veulent demourer & continuer en leurs mausfais, pour ce qu'ils veulent satisfaire aux voluptés & delits de la char en leur jeunesse: difant que bien ils se convertiront en leur viellesse. Mais helas, adonc se convertiront-ils au moins sans tres grand difficulté, quant ils sont tant plains de pechiés, quant ils seront plains de mauvais jours, quant ils seront tant elognéz de Dieu, quans ils aront tant d'empeschemens, & de maladies, & de sollicitudes angoisseuses, & briefment, de toutes miseres & desplaisirs qui leur surviennent. En oultre, quant l'ennemy d'enfer qui les a tenus longuement en ses las, B especial en cesaint tamps de Caresme, ou quel l'Eglise tres griefvement les impugnera, veant qu'ils approchent à la mort: car ils scet bien que se adoncques il les pert, jamais il n'y porra recouvrer : pour laquelle chose il met tout son effort, son estude, son labeur, de perdre & vaincre l'homme à la fin, & aucunes fois pour vingt, trente, ou quarante ans devant la mort il se porvoit dont il puisse en la fin avoir victoire de la personne. Car souvent il procure & fait que l'homme acquiert injustement aucune chose, ou par mauvaile rapine, ou par faulle marchandile, ou par usure, ou faulse symonie, ou par moult d'aultres manieres; laquelle chose ycelle personne ne vouldra restituer en la mort.

O Dieu que plusieurs gens, & d'Eglise & autres, font par ceste maniere deceus & perdus! Et nous povres & miserables creatures, n'y volons croyre, jusques à ce que soudainement viengne l'ire de Dieu fur nous. Dont il apert clerement par les choses dessus dittes, la grande & extreme folie, non pas folie C seulement, mais forsennerie de ceulx qui atendent de demain à demain soy convertir à Dieu, par vraie contrition de leur mauvaise vie; de ceulx qui tant presument de soi, qui ausent dire que en la mort ils se convertiront & vaincront les ennemis d'enfer, les quels adoncques font si forts & atant fort armez: & la povre miserable ame sera tant soible adoncques, & petitement disposée a resister.

Mais ô beau Sire Dieu, se telle dilacion est tant à reprendre, tant à detester, comme dit est, par jeunes gens qui sont en la fleur de leur jeunesse, & selon le cours de nature ont à vivre bon espace de tamps; que porray je dire de ceulx tant d'Eglise comme aultres, qui sont viés & ancient, plains d'ans & de jours mauvais, qui sont ja sur leur fosse, qui n'ont comme on seult dire que ung pain au four, & neantmoins ils ne veullent penser, ne considerer à leur fin qui tant approche, à la mort qui les tient & suit de sy près, qui ne veulent penser à bien disposer & gouverner, au moins une fois en leur vie, la maison de leur conscience. Ils pensent bien comment ils auront de l'or & de l'argent asses, & comment, & aront leurs aises corporelles en ce monde: mais ils ne pensent mie comment ils se convertiront: ainçoys ne se veulent convertir à Dieu, confesser, ne repentir de leurs mesfais; ains attendent de jour en jour, de demain à demain, comme si feussent perpetuels en ce monde. Donc certes, c'est grant merveille, grant pitié, & grant esbaissement. Vrayement je ne les porroye ne Tomi III. Pars III.

sçeroye assés plaindre, ne aussi les assés redarguer, reprendre & detester: & briefvement, c'est un moult horrible temptation & merveilleuse deception de l'ennemy, qui ainsi captive, ainsi avugle la povre creature, qu'elle ne veult considerer raison, & la mort qui de si près la suit, qui ja est à ses piés: & fait moult à doubter que ce ne soit signe de reprobation divine. Et de telles gens peut estre verifié le dit de Job. Palpabum in illa die & non videbunt.

Pour tant, bonnes gens, en faisant fin & conclusion, nous tous en commun & en .... mettons en ce faint tamps diligemment de nous convertir à Dieu de tout nostre cueur, par bonne contrition, recourons tantost au trosne de la grace & misericorde de Dieu: car certes, le nous lui demandons grace, nous ne serons point mis en Jugement; toute peine, toute interrogation cessera: se nous lui demandons misericorde; vrayement nous l'obtiendrons.

Obeissons donc aux Commandemens de nostre souverain Prince & Seigneur qui tant instament nous commande que nous nous veillons convertir à lui, de cueur tres humble & devot, en saintes abstinences, premierement de pechié, en apres de excessive assluence de viandes oultre necessité, ou bonne congruité; en commande à jeuner à ceulx & celles qui ont sens, force, & aage, sachant que par la vertu de bonne & fainte jeune & abstinence corporelle, les vices & pechiés sont matthiez, vaincus & comprimez, l'ame se peut de legier eslever à aimer & considerer les choses celestiennes & salutaires; . & les vertus sont par ce fortifiées, données & augmentées. Ces trois fins de jeunes corporelles sont contenuës en la Preface que l'en chante en ce saint tamps de Caresme; ubi habetur: Qui corporali jejunio &c.

Et se aucun me demande se tous convenablement sont tenus de jeuner tout ce Caresme, ad ce je respons briefment que nennil, ou que non, car ne les enfans, ne les bien anciens, ne les femmes grosses, ne les nourices, ne les malades, ne les povres qui ne puent avoir à une foys dont ils puissent estre suffisamment repeus, ne les laboureurs qui aucunement ne puent avoir leur vie & estat competent, ne ceulx aussi qui font voyages ou pelerinages, par lautorité de leur Prelat : toutes ces manieres de gens ne sont mie tenus regulierement de juner tout le Caresme. Je ne veil mie pourtant dire qu'ils ne puissent, ains par aventure en doivent juner partie, au moins les aucuns d'iceulx. Mais tous autres sont obligiez à le jeuner. En apres finablement, Chretiennes gens, convertissons nous à Dieu en pleurs, en gemissemens, si non corporali, tamen cordiali: car vrayement nous avons bien mestier de plorer & de gemir en ceste miserable vie; c'est assavoir pour les miseres qui de toute part nous environnent, tant en l'ame comme au corps. Item & pour les maulx & pechiés que souvent avons faits & perpetrez. O se le pechieur consideroit bien les maulx qu'il encourt par pechié, vrayement il ploreroit amerement avec Monsieur saint Pierre, qui apres ce qu'il eut renyé son bon Mestre & Seigneur, il plora moult nent : car par pechié mortel l'omme cource Dieu son souverain Seigneur; par pechié il pert la compagnie des Saints Anges, quoad plures effectus, il pert aussi les suffrages de l'Eglise, quoad principalem effectum, qui est eterna gloria consecutio. Il pert & occit son ame espirituelment. Il se soumet aux mauvais ennemis, & se trebuche ou prosont puis d'enser, se penitance & contrition ne s'ensuit. Et qui est la personne qui ait le cuer tant dur; qui se puisse contenir de plorer, s'elle avertit & considere bien iceulx maulx & dommages qu'elle encourt par pechié. Vrayement elle aroit le cuer plus dur que n'est pierre d'aymant: & se ainsi faisons, c'est à dire se nous nous convertissons tost à Dieu par œuvres de saintes abstinences, par pleurs & gemissemens, comme dit est, certes nous trouverons grace & misericorde envers Dieu, & finablement obtendrons la joje & felicité perdurable, la quelle nous veille ottroyer le Pere, & le Fils, & le saint Esprit, qui est Benediclus in secula seculorum. Amen. Deo gratias.

## N

U nom, In nomine Patris, & Filii, & Spiritus sancti: Mathei ultimo. Ou nom du Pere, & du Fils, & du S. Esprit. Nous en cest haulte sollempnité avons à parler & à oyir de la souverainne Royalle Majesté Divine qui est en unité d'essence & en Trinité de personnes qui sont le Pere, & le Fils, & le St. Esprit. Car en tant que on dit, ou nom singulierement est notée l'unité; & ce en ce que on nomme le Pere, & le Fils, & le St. Esprit est clerement pour dignement & fructueusement ceci faire, Dieu nous donne sa grace, la quelle vous nous enpetrerez s'il vous plaist, ô Vierge Mere, tres digne Vierge, temple sacré de toute la benoite Trinite, mais en especial & par singuliere operation, habitacle du benoit Fils, acause du mistere de l'Incarnation, comme jadis Adam de Saint Victor, selond ce que on recite, vous salua en la Prose: Salve Mater Salvatoris: quant vostreimage s'enclina pardevant lui, comme en lui rendant salutation. Ce fust quant il vous dit:

Salve Mater pietatis. Et totius Trinitatis. Nobile triclinium. Verbi tamen incarnati. Speciale Majestati. Preparans hospicium.

lond l'exposition des saints Docteurs, quant en son salut il dit. Dominus tecum: que Dieu estoit avec vous. Dieu le Pere par mission, Dieu le Fils par incarnation, Dieu le St. Esprit par sanctification, & celui le quel falut, pour grace enpetrer, nous vous presenterons devo-

tement & dirons: Ave gratia plena, Dominus tecum.

IN NOMINE, &c. Ou nom du Pere, & du
Fils, & du St. Esprit. Et sur ce nom est sundée fermement & establie toute sainte Crestienté & tout le bel edifice espirituel de sainte Eglise, qui ne peut estre subverti ou detruit par quelconque adversaire puissance. Pour quoy? Pour la fermeté de ce nom, sur le quel elle est edifiée : nam Turris fortissima nomen Domini. Prov. xvIII. 10. Le nom de Dieu est comme une tres forte tour, ce dit le Saige: & si tres les tres cruels assauls, les continuelles batailles encontre ce nom de Dieu, encontre ceste verité chrestienne, que Dieu est ung en substance & troisieme en personnes, n'ont riens valu pour la desmouvoir des cuers des Crestiens. Ou est la puissance crueuse des tirans encontre les Martirs, la sapience mundaine & cauteleuse des Philosophes & herites contre les saints Docteurs, la malivolence perilleuse des faulx Crestiens & ypocrites contre la bonne sinplesse des saints Confesseurs & saintes Vierges? Tout l'effort de leur malignité est tourné comme à neant, mais au contraire de leur entencion, & ha esté de tant plus confermée la verité de ceste Foy, comme plus souvant, & aigrement elle a esté inpugnée, & tout ou nom & pour le nom du Pere, & du Fils, & du saint Esprit. In nomine Patris. &cc. Et quelle merveille? Car c'est ung

nom de tres vigoreuse puissance, c'est ung nom de tres lumineuse sapience, c'est ung nom de tres vertueuse benivolence, selon les trois persections que nous attribuons à Dieu, puissance, sapience, bonté ou benivolence; affin qu'ils samblent. Par eulx la puissance appert, en ce que par l'invocation de ce nom, le faint Sacrement de Baptesme & les autres ont leur vertus, & operation merveilleuse: car les ames pecheressen sont purifiées & faittes filles de Dieu par adoption, & delivrées du peril de eternelle dampnation. Qui A crediderit. &c.Marc. xvi. 16. En la vertu de ce nom les ennemis ont esté boutez hors, les Apostres & aultres ont parlé sans aultre instruction tous les languages du monde, les serpens & bestes venimeuses & nuysables dechassées, aucuns comme saint Jehan l'Evangeliste ont beu venins, & riens ne leur a nuyt, les malades en ont esté garis, voir les mors rususcitez, les persecuteurs comme les tirans & aultres ont esté soudainnement convertis, & fais praicheurs de ceste verité & de ce nom, le quel ils inpugnoient par avant & maudissoient; les Philosophes maismement qui se ventoient de..... & de sapience, & reputoient ce nom de Dieu comme folie, gentibus stultitiam. 1. Cor. 1.23. Et les Juifs qui le tournoient à escande Judais scundalum, Ibid. se sont soubmis à entenduë la Trinité que nous entendons. Or fault que B recognoistre pour souverainne sapience & verité, ce qu'ils jugoient à folie & fausseté. Voir & par quels gens? Non mie par gens puissans en armes, par gens instruis de science ou eloquence mondainne, par gens cauteleus ou engigneux; mais par gens febles, povres, sans lettres, simples & sans fraudes, en tres petit nombre; tellement que en mourant ils surmontoient & convertissoient ceulx qui les tourmentoient & delivroient à mort. C'est ce que dit l'Apostre: 1. Cor. 1. 26. Videte fratres vocationem vestram nom vertueux, turris: nom merveilleux, admirable: nom savoureux, desiderio: & en toutes ces choses demonstre ce nom sa vigoreuse puissance, mais aussi il monstre sa merveilleuse sapience, en tant que gens sans lettres ont surmonté en sagesse toute humainne . . . . comme Saint Jehan l'Evangeliste, ung jouvençel qui ce melloit de peschier oysons en la mer de Galilée, commença son Et ceci donna asses à entendre l'Angel Gabriel, se- C Evangile si hault & en si parfunde sapience, que s'il eust ung peu plus hault sonné & elevèsa vois, tout le monde, ce dit faint Jerome, ne l'eust peu comprendre. Il dit: In principio erat verbum. Joan. I. I. Hoc doctus Plato nescivit, hoc Demostenes eloquens ignoravit. Ceste verité ne peut oncques cognoistre Platon, ou Demostenes, ce dit saint Jerome, ne quelconque aultre Philosophe. Si doit etre reprise ici & confuse humainne curiosité & presumptueuse outrecuidance, qui s'efforce & veult enquerir par vif engin la connoissance de ce nom & de ce tres hault mistere de la Trinité, du Pere, & du Fils, & du saint Esprit. Entens ici curiosité presumptueuse : je te demande, ne seroit-ce mie presumpcion que une personne vivant en ce monde mortel, vousist ici avoir sa gloire de Paradis? Pareillement est-ce presumpcion qu'elle veuille avoir forte que vruerunt flumina, les horribles persequeions, D clere congnoissance de la benoite Trinité: car en ceste clere & nuë congnoissance sera nostre Paradis & nostre gloire, ce dit noître Seigneur. J. C. Hac est vita aterna &c. Joan. xvII. 3. La condicion de ceste vie est que nous veons ici comme en umbrage de Foy & de creance; mais lors nous verrons face à face videmus nune &c. 1. Cor. xIII. 12. En apres n'est-ce pas raison que nostre entendement se soubmette humblement & obeissemment à croire aucune chose, par le commende-ment de nostre Dieu & de nostre Roy, la quelle chose nous ne pourrons conprendre de nous meilmes, comme il fault que les enfans croyent à leurs Maistres au commencement: aultrement jamais n'apprendroient riens, & en tous ars ou artifices ainsi est il. Comme nous servons Dieu de nostre voulenté par la soubmettre à la sienne en obeissènce, pareillement doit nostre entendement soy soubmettre & humilier, à œ

que l'entendement de Dieu nous dit & afferme & baille à croire: Fides non babet meritum.

Mais en oultre, je te demende curieuseté presumptueuse, que veulx plus enquerir de ton Dieu qu'il n'appartient à toy, ne à ton estat present. Je te demende, se tu ne peus entendre & conprendre le choses terriennes & deça, que celles qui sont celestiennes & de lassus comment les enchercheras tu? Cest que dit & arguë le Saige; Que in terra sunt, inquit, invenimus cum labore, qua in cœlis sunt quis investigabit? Sap. 1x. 16. En apres de la puissence & nature & condicion de ton Dieu; à qui creras tu, senon à luy meis- A ou pourveoir de vivre. Item comment peut-on conmes & à sa . . . . c'est il seul qui plainnement se congnoit. Tu dois scavoir, comme dit Aristote, que ton entendement est plus obscur à congnoistre Dieu & à luy regarder, que n'est l'oyel d'un oysel de nuit, d'un chat huant, à regarder vivement le soleil. Sieut oculus nycticoracis &c.

Jadis ung Roy demanda à ung Philosophe, comme recite Tulle, quelle chose estoit Dieu: ce Philosophe demanda ung jour de respondre. Quant vint ce jour, il en demanda trois, puis en demanda douze, puis trente: le Roy cuydant que ce Philosophe se moquast luy, requist pourquoy il delaioit te-lement sa response. Lors le Philosophe respondit, que plus y pensoit, & plus trouvoit la chose inconprena-ble & inexplicable & difficile. Ascendit homo ad cor altum. Pf. LXIII. 8. Mirabilis facta est scientia tua B peller & recongnoistre une chose pour Dieu, laquelle entencion humainne porroit conprendre.

On recite de Maistre Alain qui devoit praichier de ceste Solempnité, & s'attendoient gens qu'il deust dire merveille: car c'estoit ung moult renommé Clerc & grant Theologien, encores avons nous de ses Livres & est enterré à Citeaux. Vint le jour & l'eure qu'il monta en chaire pour praichier: il ne dit oncques aultre chose fors, Sufficiat vobis vidisse Alanum. Souffise vous que vous ayez veu Alain. Et cecy dit, ou pour ce qu'il ne sceut lors aultre chose dire, pour punicion de ce qu'il cuydoit trop par aventur parler avant de cette matiere, ou ce seust pour monstrer qu'il devoit souffire au peuple de croire simplement ce qu'il creoit, luy qui estoit ung tel Clerc: car à ung chascun Maistre on doit croire en son mestier.

cuyderoient eulx entendre ce mistere tres hault & tres parfond, quant eulx ne pourroient entendre les aultres sciences qui sont plus legieres, sans nulle conparaison. Quantes personnes sont, qui par introduction & usage d'estude, scevent plusieurs merveilles, les quelles ne pourroient ou à grant painne estre entenduës jamais de plusieurs autres. J'afferme aussi qu'il n'est si petite chose créé, de la quelle on ne puisse faire & demander mil & mil, voir cent mil questions, des quelles il n'est si saige Clerc qui en sceust donner cause ou response. Et de nostre Dieu doncques comment cognoisterons nous

Notez comment Socrates & les Achademiens apres tout leur estude dirent Hoc Scio, quia nescio. Et Salomon: Inveni quia de operibus Dei nullam possit homo invenire racionem &c. Sap. vIII. 17. En surplus nous veons que nous ne pourrions vivre sans foy, mesmement en choses quotidiennes. Comment sçavons nous D l'ymaige & la parolle de soy meismes, & par ceste que nos parens furent tels & tels, & nous feumes ainsi nommez, senon par le dit des aultres, par foy & par creance, nous n'en avons aultre evidance. Et s'un ensfant estoit nourris en ung lieu secret & seul, jusques à grant aage, & puis on luy amenoit sa Mere, & on luy disoit qu'il auroit esté aucune foys en son ventre; ce luy seroit moult grant merveille. Pareillement qui n'auroit oncques veu comment d'un œuf vient ung paon, ou une austruche, il le croiroit à grant peine, ou comment ung si grant noyer vient d'u-

ne petite noix. Item que d'erbe ou de pierre on fist le voire. Item que aymant attrahit le fer. Item que l'eaue froide eschaufast la chaux, & mouillée la fist estaindre. Item nous veons que tres peu de gens scevent que c'est de l'arc du Ciel, des cometes, des eclipses du soleil, & d'autres teles choses natureles, sans nombre. Item comment est ce que ung poisson de demy pié nommé Echeneis arrestat ung grant nef enmy les flos de la mer, & d'aultres teles merveilles. Autres condicions des poissons, & des bestes, & des industries qu'ils ont à faire leurs nis & à soy garder prendre que en ung pois soient comprises toutes les · figures, & les ymaiges, & les lettres qui pourroient estre formées. Qui n'auroit oncques veu se seu & on le regardoit de nouvel, comment il art celuy qui le tient, & fait aultres operacions virtueuses; ce luy seroit moult grant merveille. Celes sont merveilles sans nombre des quelles on ne sçauroit dire les causes, fors que Dieu le veult ainsi.

Si est doncques plus merveilleux & plus inconprenable en congnoissance nostre Dieu, & ce n'est pas de merveille, combien que se cusiosité ne se tient à tant & demande raisons de ce; vray est, comme dit Maistre Richart de St. Victor, que nous avons bel-les & fortes raisons à declairer l'unité de Dieu en essence & la pluralité des personnes en Trinité. Et luy meismes en amaine, & deduit plusieurs; aussi fait saint Augustin ès quinse Livres de la Trinité, & St. Hilaire, & St. Ambroise, & aultres Docteurs: mais amener teles raisons, appartient mieulx à l'escole & à leçon que à Predicacion; & entre Clercs Theologiens, que entre gens qui n'ont point exercité leurs engins en cegnifiance de teles choses. N'est si petite science ou artifice, soit de orsevre, ou de charpentier, ou de changeur, où ne soit requis temps & estude, qui bien s'y veult congnoistre. On seult dire meismement que ung Clerc ne se congnoist en armes, ne ung Theologien en procez curialz. Si ne se doient mye donner mal temps les Nobles, & les Avocas, ou aultres, s'ils ne sçevent ce qu'il appartient à scavoir aux Theologiens, en tant que c'est possible ou besoing de lesçavoir.

Et s'aucuns sont qui ne soient mye contens de ce que nous disons, mais qu'ils veuillent plus enquerir du mistere de la Benoite Trinité, du Pere, & du Fils, Simples gens en especial & sans lettres, comment & du S. Esprit. Vecy ce qu'ils doivent premierement faire: ils se doivent premierement congnoistre, & leur nature, & par especial la nature & la condicion de leur ame: & s'ils peuvent bien congnoistre leur ame, puis qu'elle est la belle ymaige de Dieu & de la Trinité, ils congnoisteront Dieu & la Trinité, comme en ung miroir; mais que leur ame soit belle & nette, & clere, sans obscurtés tenebreuses des vices, & mauvais & ors desirs mundains, & charneulx. Et par ceste maniere virent les sainces Docteurs, & encores voyent le mistere de la Benoite Trinité. Mais helas, comme peu de gens sont qui veullent cecy faire, de bien esclairer leur ame & de la bien regarder & congnoistre, ils sont hors de leur memoire par oubliance, hors de leur entendement par ignorance, hors de leur affection par charnelle ou terrienne concupiscence. C'est certain que nostre ame peut avoir congnoissance de soy meismes; & ceste congnoissance est comme congnoissance elle se sentaimer; la quelle amour vient de l'ame, & se tu veux enquerir quelle chose est ceste congnoissance & cest amour, tu trouveras qu'elle n'est ne blanche, ne noire, ne grande, ne petite, & n'a quelconque figure ou quelconque quantité. Sy ne te donne mye merveille, se ton Dieu n'est blanc, noir, ou grant, ou petit, ou figuré, voir quant à la divinité: & pleust à Dieu que jamais on ne le figuraft, comme il feust jadis deffendu.

> C'est ce qu'il fait errer les Sarrasins, & les Juifs, & Hhhhhh 3

## 1595 J. Gersonii, In Nativ. S. Joannis Baptistæ. 1596

les simples Chrestiens, quand ils pensent à Dieu & aux trois personnes: ils y pansent comme se ils suçent trois hommes ou trois choses diversement sigurées ou coulourées, & jugent de Dieu non mye selon
l'esprit, mais selon leur ymaginacion. Si n'est pas de
merveille se ils errent ou en cuydent que se le Pere
ha Fils, que semme y soit, ou que ils soient trois
Dieux, & ainsi de teles frenesses ou fantaisses sotes
& bestiales. Si n'est pas riens merveilleux & plus
meritoire à bons Chrestiens, que croire plainnement, A
& entierement, & de bonne soy, sans curiosité presumptueuse, ce que nostre Mere Sainte Eglise donne
à croire & à tenir, par l'instruction & revelation du saint
Esprit, & par la predication de J. C. nostre Sauveur:
& en ce est la virtueuse sapience de ce nom.

Notez l'istoire qui est en l'Istoire Ecclesiastique, d'un simple homme qui convanquit ung grant Philosophe. Notez d'un aveugle auquel on monstroit le soleil au doit. Et n'est-ce pas chose bien à reprendre & comme intolerable, de vouloir maintenant ramener nostre Foy à discussion, ou en argumens, comme s'elle feust toute nouvelle, quant nous avons eu tant de tesmoings jusques icy, Patriarches, Prophetes, Apostres, Martirs, Confesseurs & Vierges & tous les plus grans Clercs & Docteurs qui oncques furent, qui ont temoigné ceste verité jusques à la mort: c'estoit le gaige qu'ils y ont mys, sy doivent bien estre creus: car ils ne vouloient pour riens mentir ou decevoir. Que leur eust proffité ce mensonge, quant ils n'en rapportoient, voir quant au monde, fors tourmens, douleurs, fors povreté, fors moquerie, fors plaïes & batures horribles, fors exils, & à la fin mort vilainne & tres crueuse. Gens ne seulent pas mentir qui tellement desprisent or, richesses, & renommée, & leur propre vie en ce monde: mais aussy tels Saints & Sainctes ne pouoient estre deçeus, pour ce que ils en avoient revelacion certaine. Notez qu'ils veoient en plus clere lumiere que n'est la clarté de raison, en la quelle on voit que tout est, ou non est. Notez Saint Denis Ottavo Capitulo, De Divinis &c. Tels en avoient les lettres de Dieu, c'est à dire sa doctrine, & ses Evangiles, ausquelles lettres estoient pendus les propres seaulx & le propre signet de Dieu, qui est le souverain Roy, qui ne puet mentir; n'estre tesmoing de fausseté. Et qui sont ces seaulx & ce signet? Ce sont les miracles sans nombre qui ont esté fais en attestacion de ceste verité, lesquels miracles ne poroient estre fais se par Dieu non.

Or pleust doncques à Dieu, comme souhaite Maistre Richart de St. Victor: or pleust à Dieu que les Sarrasins, & Juiss, & autres mescreans attendissent bien & considerassent à quelle seurté les bons Chrestiens diront à Dieu, au jour du Jugement: Sire, se nous avons esté deceus, ce a esté par toy. Pour quoy? Car tels miracles, & par teles gens de tele & si sainte vie, ne pouvoyent estre fais sans toy. Car tout se faisoit en l'invocacion & ou nom de toy, ou nom du Pere & du Fils & du Saint Esprit. In nomine Patris, &c.

Nous pourrions plus avant demener ceste matiere, en monstrant comment ce nom du Pere, & du Fils, & du Saint Esprit a esté & est nom de vigueureuse puissance, & nom de merveilleuse sapience, comme nous disions au commencement, & il appart aucune-D ment par ce qui est dit.

Mais aussi ce nom est de vertueuse begnivolence, car c'est le nom par le quel nous pouons acquerir salvacion: Omnis quicumque invocaverit nomen Domini, salvus erit. dit l'Escripture Rom. X. 13. que quicunque appellera le nom de Dieu, il sera sauvé. C'est grande benignité & se entent, quant on appelle ce nom, non mye seulement de bouche, ou par parolle; mais par obeissance & par operacion. Deus in nomine tuo salvum me sac Ps. Lii. 2. propter nomen tuum Domine, &c. libera nos propter nomen tuum. Et nous avons tant

d'exemples comment tres salutaires vertus se font chascun jour an nom du Pere & du Fils, & du saint Esprit, contre temptacions visibles & invisibles, & c'est une tour & une armeure.

Si disons, pour nostre instruction morale, que chascune ame Chrestienne doit porter ce nom en son ymage, en soy, & en son cuer, telement qu'elle soit forte, & saige, & bonne: forte par esperance, en soy conformant à la puissance & excellance du Pere. Saige par Foy & par creance, en soy conformant à la verité & saigesse du Fils. Bonne par charité & benivolence, en soy conformant à la bont è du saint Esprit. Chascun Roy & Prince doit en especial retenir en soy & en ses Officiers, qui sont comme le membre de soy, ces trois condicions. Qu'il ailt puissance, quant à l'estat de chevalerie, pour deffendre son peuple; non mye pour l'opprimer. Qu'il aist sapience, quant aux Juges & Conseilliers, pour faire Justice. Qu'il aist begnivolence, quant à l'estat de ses officiers publiques, pour doucement traitier le peuple: mais helas plusieurs ne donnent gloire à cccy! Nomini tuo da gloriam, nec dicunt gloriam, sed tollunt.

Contre la premiere vertus & condicion sont sorciers & sorcieres, invocateurs d'ennemis, qui mettent leur esperance en aultre chose que en Dieu, ainsy que aultre chose; comme les ennemis fucent plus puissans que Dieu. Contre ce sont aussi tous ceulx & celles qui abusent en orgueil de leur puissance, soit en richesses, soit en .... soit en force d'amis ou aultrement, en oppression de peuple par guerres injustes faire ou B soussirie & sans necessité.

Contre la seconde vertus de Foy sont ceulx qui croient erreurs & heresies contre la Foy, ou qui s'en mocquent, ou qui croient plus fermement choses qui ne sont point fundées n'en raison, n'en revelacion, que ils ne font la Foy. Contre ce font aussy ceulx qui abusent de leur science ou congnoissance, en fraudes-& decepcions; sans rendre droit & justice à ung chascun, tant bien au povre comme au riche, & qui achaitent les Offices de Justice, & puis la vendent. Contre ce font ceulx qui enpeschent la promocion des saiges Clers, qui auroient à deffendre la Foy & faire le Service Divin, & veullent preferer & avancier aultres qui auront contraires condicions. Notez, les familiers doivent estre preferez pour l'onneur du Seigneur, pour leur labeur, pour rendre aus benefices faveur: mais les meilleurs serviteurs, comme la fille, & ceulx qui servent au plus grant

Roy, à Dieu, sont à preserrer, &c. Contre la tierce vertus & condicion de bonté, sont ceulx & celles qui blasphement le digne nom de Dieu, comme il se conplaint: Tota die nomen meum blasphematur. Isaiæ. L11.5. Qui le renyent, & le maugrient; & despitent; qui est horreur, non pas seulement à l'oyr, mais à le panser. Bien sont villains & ingras plus que chiens qui ainsi renyent leur Maistre, leur Seigneur, leur Roy, leur Bienfaitteur, leur propre Pere. Contre ce sont aussi les Officiers qui par exactions & extorcions grievent le povre peuple, jusques à les escorchier, & rungier, & cousroissier, à lexemple des lyons, ou d'ours, ou de loups ravissables, sans y riens espargnier: par quoy eulx & leurs povres enffans sont souvent livrez à doleurs, tourmens, & à mort angoisseuse, & les Seignieurs en ont le moins.

## S E R M O N

Pour le jour de la Feste de la Nativité

#### DE S. JEAN BAPTISTE.

Multi in nativitate ejus gaudebunt. Luc. 1. 14.

N seult dire Saint Gabriel bonnes nouvelles: pareillement on peut dire Saint Jehan bonne nouvelle. Cecy nous veons maintenant acom-

### 1597 Sermo sub eo Them. Obsecro vos tanq, & c. 1598

pli en ceste glorieuse, digne, & joyeuse Nativité, car elle nous amena & amainne joye, selond la denunciacion de l'Angel Gabriel, qui dit à Zacharie par la parole proposée: Maintes gens s'esjoiront en sa nativité. Si est ceste Nativité plaine de grant jocondité, comme nous veons par tout, & comme à la naissance de l'estoile jornale, à l'aube du jour toute riens s'esgaye & se renouvelle, la rosée chiet, les tenebres se partent, couleur revient par tout, les oysillons jargongnent: pareillement doit estre en la Nativité de Saint Jehan, qui su l'estoile jornale precedent le vray soleil de Justice nostre Seigneur Jesus Christ. Esjoissons nous doncques maintenant, voir de joye espirituelle & sobre. Mais helas! trop vray est ce que dit le Pro-A phete: Non est gaudere impiis &c. Itaiæ.xLv111.22. Les mauvais ne se peuvent dignement esjoir, pour la triste presence de leurs inquités & les apres remors de conscience. Que ferons nous doncques? convertissons nous à Dieu, & demandons pardon, & delaissons toute iniquité par vraye repentence & contricion: & nous avons bonne ayde à cecy faire; nous avons Saint Jehan nostre Patron, & ses justes parens, nous avons Saint Jehan l'Evangeliste, duquel la Nativité est aujourdhuy, voir la Nativité en gloire: car aujourdhuy trespassa sans doleur de mort, de ceste misere, en pardurable felicité. Nous avons l'Angel Gabriel & tous autres : car virginité qui fu en ces deux, fait estre cousins aux Angels. Nous vous Esprit. Nous vous avons comme cousine de cest enfant Saint Jehan, comme celle qui futes à sa Nativité, selond la plus commune opinion, comme celle par la salutation de la quelle Saint Jehan su rempli du saint Esprit dedens le ventre de sa Mere. Et veons yey, ô devot peuple Crestien, veons de quelle vertus est la falutacion de nostre Dame: car tantost que la vois de sa salutación parvint aux oreilles de la Mere Saint Jehan, cest ensant s'esjoit & su rempli du saint Esprit. Et or est ainsi, que ceste Dame est si benigne & tant courtoise, que se nous la saluons, elle nous resaluera: si la saluerons pour grace, & vertus, & joye enpetrer, afin qu'elle nous daigne rendre salut; & luy dirons: Ave Maria, &c.

MULTI in nativitate ejus gandebum, Luc. 1. 14. Je ne puis se me semble plus ..... prachier de ceste Solennité tant à la ...... Saint Jehan, comme à nostre instruction, que par user de l'istoire Evange-C lique qui prossuit au long tout le mistere de ceste Nativité. Sy diray que ceste Nativité est joyeuse selond ..... diverses consideracions principales. Joyeuse, quant on considere les parens Saint Jehan selond leur condition naturelle, moralle, accidentel-le..... Joyeuse, quant on considere l'adnunciation de l'Angel selond son apparicion, recommendacion, son operacion . . . . . ad secundum Evangelium. Joyeuse quant on considere Saint Jehan avant sa Nativité selond sa justificacion, son exultacion, sa prophetizacion, ad tertium Evangelium. Joyeuse, quant sa Nativité & Circoncission, selond l'exultacion des voisins, la garison de Zacharie, & puis selond l'abitacion ès desers ..... ad quartum Evangelium. Ouvrons les yeulx de nostre pansée & les net-D du jour du'y. Il pouoit bien commander, tant de par toyons de toute ordure; & regardons en la lumiere de vraye Foy, & nous trouverons ceste Nativité toute plaine de joye. Mais se nos yeulx sont enpeschiez par loe de pechié, quelle merveille se nous demourons en tristesse, &

disons aveue Thobie: Quale gaudium, &c. Tob. v. 12. Dit Saint Luc, que ou temps Herode Roy de Judée fu ung Prestre nommé Zacharie, qui succedoit à Abia & avoit une semme nommée Elizabeth des filles de Aaron. Nottez que le temps estoit venus que Messias estoit à naistre secundum Prophecias Jacobi; que bons peuent estre ou temps des mauvais Roys, tant pour leur repression, comme pour la con-

solacion des bons, comme pour oster l'excusation des mauvais: que les parens Saint Jehan furent nobles & dignes selond le monde, & dediez & sacrez à Dieu de la lignie Sacerdotail. Et cecy vault aux enfans, pour en bien user, & car ils en sont mieulx endoctrinez & ont honte s'ils n'ensuyent. Icy & en especial Saint Jehan pouoit de tant mieulx preschier la cessacion du Prestrage, selond leur interpretacion, que il deut conçevoir grace doit avoir l'esprit que soit Zacharie souvenant de Dicu, & la voulenté Elizabeth, que soit remplie & faoullée de Dieu. Dit oultre Saint Luc. 1. 6. que Tous deux estoient justes devant Dieu, & aloient & accomplissoient tous les Commendemens & institutions de Dien, sans plaintes. Notez quel bel couple, quant espous & espouse sont tous deux bons, & que c'est devant Dieu, sans ypocrisse, faintise, & que c'est ès Commendemens, sans nul trepasser, & que c'est sans plainte, ou escande; voir quant en eulx est dit oultre, que ils n'avoient nul enfant, car tous deux avoient passé leur aage, & Elizabeth estoit brehaigne. Notez contre ceulx qui murmurent contre eulx, quant aucun mal leur vient. Vana est spes ina. Tob. 11. 22. que la conception Saint Jehan fu merveilleuse pour double cause, & sus nature. Si su tres bien dot, & ne su point subget aus estoiles, ne melencolieux, ne lait, que gens mariés ne doivent point desper d'ensfant, qu'ils ne se tournent à prier Dieu, & c'est la Foy grande de ces deux . . . à moralité: n'est si vieil & brehain en pechié qui ne puisse avons Vierge Mere de Dieu & temple sacré du saint B fructisser. Factum est cum Sacerdoise &c. Luc. 1. 8. que Prestres doivent servir, & en leur ordre, & devant Dieu, & selond bonne coustume & ou temple, le peuple doit attendre hors & orer. L'Angel bon appart à tels, il print corps de l'air cler & luisant. Il troubla premier, mais apres il consola. Notez la condition des bons, la priere. Zacharie estoit pour le bien commun, & Saint Jehan fu conceu de luy, non mie comme J. C. de femme seule, & fu fils non fille par constance. Et vocabis &c. v. 1. 13. Notez, il ha nom que Dieu nomma, & ou quel est grace: & ceulx qui ont ce nom en doivent miculx vivre, & qui ont à Patron S Jehan: plusieurs s'esjoissent, &c. Notez de diverses joyes, des dances, des malades, des mauvais enffans qui font doleur. Magnus coram Deo, y. 15. non mondo; qui, quod altum Luc. xvi. 15. Vinum & siceram Luc. 1. 15. Nizarenus sobrie ..... ymitari populis, contre la gloutonnie & yvresse des enfans.

#### E K

Imperfectus, in Gallico, sub eo Themate:

Obsecro vostanquam advenas & peregrinos. 1. Pet. II. 11.

Pelerins estes en ceste vie, Et comme tels devons prier: Comme pelerins vous maintenez De ce vous prie Vous retenez,

Y'Est l'exhortacion, que di-je l'exhortacion, c'est la supplicacion & obsecracion que nous fait St. Pierre nostre Pere & Pasteur en l'Epitre luy, comme de par Dieu: mais il ayme mieulx à nous deprier & chierement supplier, affin que se nous avons franc & noble cuer nous y obbeissions plus par amour que par contrainte. Obsecto, inquit, vos tanquam advenas & peregrinos, &c. Je vous pri, dit il, maintenant: & car la condicion du pelerin est voulentiers oyr parler, &c. mais parler ne vault sans grace, &c. pelerin voires sommes nous, hors mis de nostre cité, de nostre pais, de nostre heritaige, de nostre finable felicité ou desert de ce present monde, en la valée de plour, en la region de povreté. Non habemus hic civitatem manentem, sed futuram Hebr.

## 1599 J. Gersonii Sermo: Obsecro vos tanq; & c. 1600

MIII. 14. Nous n'avons icy point de cué permanent, mais nous tendons à cele qui est à venir. C'est la cité des cieulx, le pais de seurté, c'est le Royaume de Paradis, où est nostre Seignieur & Pere, où nous devons tous tendre & regarder. On demenda jadis à vng devot qu'il regardoit ou ciel lassus, comme faisoit toudis St. Martin: on luy demandoit qu'il il regardoit & qu'il pansoit. Je regarde, dit-il, mon pais, je regarde où est mon Seigneur & mon Pere, où sont tous mes bons amys les Angels & Archangels; Patriarches & Prophetes, Apostres, Martyrs, Confesseurs & Vierges. Je les regarde, je les salue & prie, je desire ce pais, & le souspire. Pareillement le desiroit St. Augustin en ses meditations. O patria securitatis. O pais de seurté. Je te salue de loing, je souspire à toy, quant & comment je y pourray parvenir; comme on regarde de loing Saint Jaques ou Jerusalem. C'est le pais, c'est la cité, c'est le Roiaume où vous estes ja regnant Vierge Mere de Dieu, Vierge Royne des cieulx, Vierge à la quelle prent son recours, tout humain lignage, qui est en ce pelerinage mortel, Vierge dont nous vient le Saulfconduit & l'adrece, le conduit de grace, pour parvenir à ceste cité. Il apparut de J. C. quant il se obsenta en guise de pelerin, & car c'est grand consolacion à pelerin, d'oiyr parler du lieu & du pais au quel il tend: & nous sommes assemblez est grace necessaire. Nous retournons à vous, Vierge plainne de grace, & pour grace empetrer nous vous salucrons, &.

Obsecto vos tanquam advenas & peregrinos, &c.

1.Pct. II. 11. Je vous prie, &c.

SE nous n'estions pelerins mis en pais estrange, nostre Seigneur & Pere ne nous cust pas enseigniez à le prier par dire: Pater noster qui es in cœlis. Matt. vi. 9. Nostre Pere qui es ès cieulx. En ce que nous disons que nostre Pere est ès cieulx, nous devons incontinent penser que nous sommes en etrange contrée, hors de nostre propre heritaige paternel, hors de nostre propre pais ou cité. En signe de ce, trouvons nous que les anciens Patriarches & Prophetes, Rois & autres se reputoient & jugoient pelerins. Abrahan aussi se juga pelerin. Ysaac & Jacob: Moyse pareillement, Gersan qui vault autant comme pelerin. Pareillement le premier enssent de Levi ot ung tel nom. Et n'avont nous pas que le St. Prohete & Roy David disoit: Quia advena ego sum apud te; o peregrinus sicut ommes Patres mei. Ps. xxxvIII. 13. Je suis estranger, on avole enuers vous, & pelerin, comme ont esté tous mes parens. Et car ceste consideracion proussite à merveille, qui bien la fiche en son cuer, & à sa meditacion. Pourtant Saint Pierre enhortoit & prioit: obsecro vos, &c. & je vous prie ce retenez, &c. La porte du trepas est la mort. Et St. Jerome dit . . . . . . qui voit la briesté, la mutance, l'incertainneté il . . . . . delices & ne luy chaut d'adversité. Vous scavez que qui veult aler en pelerinage en ung lontain pais pour là y demourer, il ha besoing de soy bien proveoir de bonne compaignie, qu'elle le puisse enseignier, conduire & revangier; & fait tant, en guise d'un bon peprent continence, patience, obedience, souffisance, benivolence, prudence, constance. Yey sont les sept poins de l'Espitre du jour d'uy: & pour les simples je les apliqueray aus sept petitions de la Patenostre. Car puisque Dieu nous donne à entendre au proheme

de la Patenottre, que nous sommes pelerins, il enseigne après quelles choses nous sont à ce necessaires. Tu, qui es bon pelerin prens continence; pourquoy? Pour surmonter la bataille de charnel desir, qui fait le premier assault contre les pelerins. Obsecro . . . . abstinete vos a carnalibus desideriis 1. Pet. II. 11. .

. . . . & contre ce demandons nous Santtificeiur Matth. vi. 9. Ce n'est pas la condicion de bon pelerin de querir toutes ses aises, de s'arrester à chascune fontainne, ou de dormir à l'umbre soubz chascun arbre; aultrement le tems s'en va, & il demeure sans hors du logis. Dicu Jacob brebar. . . . . .... Vray est que trois manieres sont de plaifirs charnels: les aucuns sont en gloutonnie & luxure, & sote oyseuse, qui detiennent le pelerin comme en boë & en ordure, sans penser où il est, où il doit aler, plus que ung pourcel, & avient que quant le pelerin s'en veult oster, il rechiet en aultres desirs, qui sont desirs de vainne gloire & de vainne plaisance, à lexemple des cinq foles vierges, qui faisoient abstinence pour plaire au monde: on leur cloy la porte. En avient qu'ils font tele abstinence contrainte, principallement pour estre plus en paix au monde, sans subjection & sevitute, & non mye pour plus plaire à Dieu, & pour mieulx le servir. Accipe quod tuum est & vade. Matth. xx. 14. Tels cuident avoir une paix presentement pour cecy faire, à la quelle chose nous B & prendre ycy leur Paradis, & faire du lieu d'affliction, lieu de consolacion. Ideo Petrus sanctificetur nomen Patris. Que on desire à seul Dieu plaire: & ceste consideracion prossite à suyr consolacion, qui tantost fault & mainne à perdicion. Extrema gaudis. Prov. xiv. 13. Ceste consideracion contre ceulx qui se mettent en Religion, ou Prestrise pour estre frans. Ceste consideracion contre ceulx & celles qui quierent trop consolacions en devocion, comme celles se vausissent flater & amignotter, Le monde ha les pelerins d'enser: Vultus euntis in Infernum. Nota exemplum de Marco & de dilatato. Et se tu allegues tristesse: Nota, Mulier cum paris tristiciam habet: Joan. xvi. 21. Icy on pourroit noter comment à l'exemple du pelerin on se doit bien ordonner, avantque on entreprengne son pelerinnage: & à ce vault le Sacrement de Baptesme, ou de Penitence. Tu en après qui te en figure de ce imposa le nom à son premier enssant C congnois pellerin, soies patient contre detraction, tu verras que quant seras en ton logis on ne te dira riens: les fols ont pais aveuc les fols. Si de mundo &c. Joan. xv. 19. Tu iras hors, tu trouveras chiens abayans & aultres contraires, & ne sera chose de la quelle on ne

le Saint Prophete David, quant il proit: Domine libera animam meam à labiis iniquis &c. Ps. cxix. 2. Sequitur: Heu me y. s. On ne pourroit assés punir telles gens. Si de mundo essetis. Cest assault proussite à desirer le Royaulme, où cesse toute tele adversité: Adveniat regnum tuum. Matth. vi. 10. Prouffite à soy plus oster des charnels desirs, quant on voit que c'est tout neant. Proussite à oster vainne gloire. Et si allegatur quia circa delicias ..... trois manieres de detraction: l'une des mundains, comme des ensfans: calve 4. Reg. 11. 23. Heres Matt. xx1. 38. lerin, qu'il est abstinent, patient, obedient, content, parient, obedient, content, prudent, constant, c'est à dire qu'il matins ....... Justiciam sustinet ...... mala. Bonum est enim gratia stabilire cor. Heb. XIII. 9. Et nous prions que Dieu nous delivre du mal de pechié libera nos à malo. Matt. VI. 13. Quia nulla nocebit

adversitas &c. Notez de la response Socrates à sa

femme. Nota, ibi: ubi.

parle. Cest assault touche saint Pierre quant il dit: ne

in eo quod detrectant. 1 .Pet.11.12. Cest assault avoit essayé

Tomi Tertii, & Operum Moralium





Digitized by Google