

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

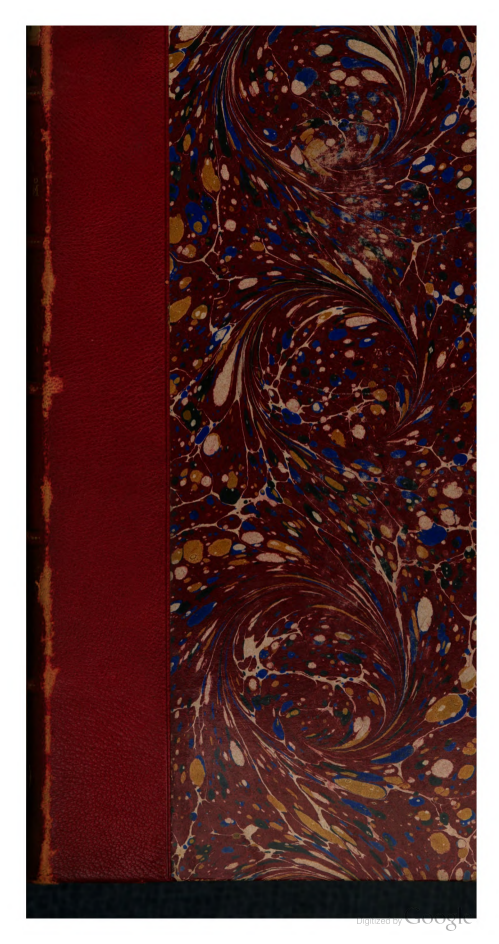
Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



ger 1635.69

Marbard College Library



FROM THE FUND OF

CHARLES MINOT

Class of 1828



ger 1635.69

Marbard College Library



FROM THE FUND OF

CHARLES MINOT
Class of 1828

F I IN | 1 | Mary | Light | Land of Digitize

# КАРЛЪ ПЯТЫЙ

И

# ЕГО ВРЕМЯ.

ЭТЮДЪ.

ЧАСТЬ ПЕРВАЯ.

1894.

Высочайше утвержденное Товарищество Скоропечатни А. А. Левенсонъ. Москва, Петровка, домъ Левенсонъ.

AUG 15 1905

LIBRARY.

Minot fund

I

«Карлъ Пятый и его время»,— такъ озаплавилъ я мою книгу. Это заглавіе слишкомъ промко и торжественно. И безъ комментарій понятно, что если въ настоящее время и возможна точная и твердая характеристика великаго императора и его эпохи, то не мнъ же мечтать, объ этомъ Но я полагалъ, что нъкоторыя мои мысли, хоть даже сами по себъ и невърныя, могутъ представлять извъстный интересъ для читателя: поэтому я и рышилъ напечатать мой робкій и незрълый этюдъ, посвященный характеристикъ Карла Пятаго и его времени.

Я издаю теперь только первую часть моего этюда; вторая и третья уже печатаются: къ январю 1894 года онт, я думаю, выйдутъ. Изложеніе мое часто несвязно и спутанно; интересы дня нертдко вплетаются въ разсказъ объ историческихъ событіяхъ: во всемъ этомъ я заранте винюсь и прошу снисхожденія у благосклоннаго читателя. Кромъ того, извиняюсь за несовстмъ обычную транскрипцію нткоторыхъ иностранныхъ словъ: вмъсто, напр., обычнаго «Лютеръ», «лютеранство, я пишу «Лутеръ», «лутеранство». Я нахожу это болье правильнымъ...

М. Ю.

1-10 октября 1893 10да.

# ВВЕДЕНІЕ.

## T.

Русская жизнь, какъ и каждая молодая жизнь, жется нервно и быстро. А вмъстъ съ жизнью движется и наука, и искусство, и литература. Движеніе это, какъ и всякое молодое движеніе, во многомъ порывисто, ръзко, но оно все-таки движеніе впередъ, а не назадъ, хотя впередъ, можетъ быть, и не по вполнъ прямой линіи. Мнъ кажется, что прогрессъ во всемъ очевиденъ. Особенно онъ виденъ въ наукъ вообще, а въ частности въ разработкъ у насъ всеобщей исторіи. То, что тридцать літь тому назадь считалось ръдкимъ свойствомъ даже ученыхъ сочиненій по всеобщей исторіи, теперь является обязательнымъ условіемъ всякой даже ученической работы. Оффиціальный представитель русской науки О. Бодянскій въ 1859 году хвалить сочиненіе Новикова о Гуссь и Лутерь за то, что оно основано на всестороннемъ знаніи литературы предмета, и считаетъ это обстоятельство особенностью, довольно ръдкою въ русской наукъ. Кто же теперь это обстоятельство сочтетъ ръдкимъ, теперь, когда русская наука имъетъ много сочиненій, основанныхъ на изученіи рукописнаго матеріала, бывшаго даже неизвъстнымъ западнымъ ученымъ, теперь, когда объ очень многихъ вопросахъ по всеобщей исторіи имъются изсльдованія, признаваемыя за авторитетнъйшія даже на Западъ.

Прогрессъ изученія всеобщей исторіи у насъ, въ Россіи, за послѣднія тридцать—сорокъ лѣтъ, безъ сомнѣнія, очевиденъ: поднялись и требованія отъ изслѣдованій по исторіи, увеличилось и само число занимающихся ею. Лѣтъ трид-

Digitized by Google

цать тому назадъ, когда молодой Писаревъ говорилъ (соч. II. 169), что русскихъ ученыхъ нътъ, онъ говорилъ, если не совсвить правильно, то на половину онъ былъ все-таки правъ. Онъ ошибался въ томъ, что не считалъ отдъльныхъ лицъ, но, говоря объ общемъ фонъ, онъ былъ правъ. Русская наука всегда имъла и имъетъ отдъльными представителями многихъ ученыхъ, безпристрастно отдавшихся своей великой задачъ — отысканію могучей и свътлой истины. Между ними много также великихъ дъятелей, которые пролили свъта на нъкоторые спутаные и неясные вопросы много исторіи Запада. Они, конечно, существовали и при Писаревъ, и нужно быть слъпымъ, чтобы не замътить этого. Но если говорить не объ отдъльныхъ именахъ, а объ общей массъ ученыхъ, т. е. людей, видящихъ въ наукъцъль жизни, то такой массы при Писаревъ не было. А, конечно, сколь ни велики усилія отдільных лиць-все-таки масса, простые чернорабочіе совокупностью совмістных усилій гораздо болве двигають науку.

Отъ массы зависить въ сущности все: нъть этихъ сърыхъ, запыленныхъ работниковъ и нътъ науки, какъ нътъ литературы, нътъ искусства. Ни одинъ геніальный писатель не создаетъ литературы своими единичными усиліями: писатель можеть быть міровымь геніемь, но въ его эпоху можетъ стоять литература очень низко.... Карлъ Эрнестъ Бэръ былъ великимъ ученымъ, онъ основалъ даже новую науку-эмбріологію и вмъсть со всьмъ тымь быль русскимъ ученымъ. Его современникъ Каспаръ Фридрихъ Вольфъ сдълалъ также много открытій по естествознанію и состояль въ званіи петербургскаго академика, но ни у кого не будеть смёлости доказывать, что русская наука по естествознанію стояла въ ихъ время чрезвычайно высоко въ Россіи. Повторяю, тридцать — сорокъ лътъ тому назадъ были отдъльные представители, великіе дъятели на поприщъ русской науки, но ихъ все-таки было немного... А для правильнаго развитія науки нужна цълая армія, нужны солдаты, а не одни офицеры.

Мнъ кажется, что теперь начинаетъ образовываться эта великая армія русской науки, развитію русской науки уже служать тысячи людей, и мнв кажется, что все это будеть имъть важные и великіе результаты. Въ особенности русская наука въ дълъ изученія прошлаго Западной Европы можеть оказать человъчеству громадныя услуги. Разработка всеобщей исторіи иностранными учеными — какъ сознаются сами послъдніе-часто, очень часто тормозится вмъщательствомъ партійныхъ личныхъ интересовъ. Подъ вліяніемъ религіозныхъ, политическихъ и другихъ интересовъ исторія искажается, сгибается въ дугу... Это, конечно, страшно вредить развитію исторической науки на Западъ. Въ русской наукъ нътъ этихъ тормозящихъ обстоятельствъ. Въдг, въ сущности, съ какой стати русскимъ людямъ искажать исторію Запада: къ исторіи Запада, напротивъ, русскимъ есть полная возможность сохранить безпристрастіе. Мнъ думается, что искажать исторію чужого народа — полный абсурдь, полнъйшая безсмыслица. Русская жизнь сложилась совсъмъ инымъ путемъ чъмъ западная. Мнъ кажется, что русскіе люди могуть отнестись къ прошлому Запада съ вполнъ научной точки зрънія. Людовикъ XIV, Лутеръ, Карлъ V—я понимаю, что западному историку трудно отнестись вполнъ безпристрастно, ибо плоды ихъ дъятельности онъ испытываеть на себъ, на своей родной странъ. Но какой-же интересъ, кромъ чисто научнаго, могутъ представить эти личности для русскихъ историковъ? Мнъ кажется все это совершенно яснымъ и очевиднымъ.

Къ несчастію, это не всёмъ всегда казалось такимъ простымъ: по крайней мёрё, въ русской исторической наукё, наукё еще сравнительно очень молодой, уже бывали примёры искаженія или, вёрнёе, неправильнаго освёщенія фактовъ изъ исторіи Запада подъ извёстнымъ партійнымъ угломъ. Искаженіе это совершалось, конечно, не корифеями нашей исторической мысли, для которыхъ выше всего стояла истина. Но много, какъ намъ кажется, за послёднія тридцать лётъ погибло труда и таланта у обыкновенныхъ научныхъ работниковъ, вмёсто безпристрастнаго изслёдованія прошлаго увлекшихся служеніемъ партійнымъ интересамъ.

Въ сущности, это служеніе партійнымъ интересамъ —

сплошное недоразумъніе. Въ эти тридцать лъть и партій-то настоящихъ не было. Было, напримъръ, славянофильство, но оно въ шестидесятые годы совсемъ умирало, едва слышно гудъло, и вдругъ Новиковъ, для прославленія славянофильской идеи, пишетъ диссертацію о Гуссь и Лутерь, диссертацію, гдф тяжелымъ языкомъ и съ серьезнымъ видомъ доказываеть, что это мы, православные христіане, дали міру Гусса и дали бы Лутера, если бы онъ не увлекся западными идеями, чъмъ много себъ повредилъ. Къ чему, зачъмъ доказывается это — совершенно не понятно... Когда Данилевскій на четырехъ страницахъ доказываетъ разборомъ западной исторіи, что основное свойство германцевъ насильственность (Gewaltsamkeit)-это можно понять, потому что четыре страницы много времени не возьмутъ. Но писать два тома для защиты явнаго парадокса — это слишкомъ много. Точно также, когда Осокинъ доказываетъ уже подъ вліяніемъ другой партіи, что Савонаролла былъ политическій реформаторъ, - это опять таки непонятно. Къ чему, для кого доказывается это? Какая польза отъ этого самой партіи? Вообще тогда было очень много наивнаго и смъшного. Въ особенности нъсколько лътъ спустя, когда въ ходкомъ въ то время журналъ говорилось про одну книгу объ общинъ, что это ничего, что факты исторические перепутаны, но зато мысли ужъ очень въ ней хороши, или когда въ томъ же журнал'в Исторію Революціи Тэна въ пышной стать в подъ пышнымъ заглавіемъ "Воскресеніе Мертвыхъ" сравнивали съ какими-то очень глупыми и очень старыми учебниками, находили, что она еще глупъе ихъ и радовались своему остроумію. Это было просто смішно и... нісколько противно, какъ противно всякое невъжество, хотя въ этомъ журналъ сотрудничали и патентованные ученые, разыскивавшіе общину и на Пиринеяхъ и въ Балтійскихъ провинціяхъ и тамъ, гдъ она была, и тамъ, гдъ ея не было.

Теперь все это давно прошло: въ историческихъ изслъдованіяхъ начинаетъ преобладать чисто научный интересъ. Искаженія западно-европейской исторіи въ русской наукъ — намъ кажется — являлись совершеннымъ недоразумъніемъ, лишь случайнымъ фактомъ, подобно бъгущимъ по

звъздному небу обрывкамъ облаковъ. Безпристрастіе къ фактамъ прошлаго Западной Европы-вотъ что должно характеризовать русскія разработки этого предмета. И теперь поняли это. Стараются объяснить себъ прошлое Запада, характеръ историческихъ личностей, а не бранить ихъ. Серьезный благородный тонъ отличаетъ теперь изслъдованія по всеобщей исторіи въ русской наукі. Этоть тонь начинаеть преобладать всюду; теперь всюду стараются какъ можно безпристрастиве и вдумчивве отнестись къ прошлому Западной Европы. А если г. Ив. Ивановъ изръдка и начнетъ полемивировать съ Людовикомъ XIV, то это въ счетъ нейдетъ: этотъ писатель дёлаетъ иногда такія страшныя ошибки по исторіи Запада (Людовика XIII онъ назваль Валуа и т. д. 1). что его статья не можеть имъть никакого серьезнаго значенія. Сміто можно сказать, что въ настоящее время отсутствіе личныхъ партійныхъ интересовъ характеризуетъ русскую науку всеобщей исторіи. Да и не одну науку, а также и журнальную литературу.

Въ самомъ дѣлѣ, стоитъ только прослѣдить, какимъ глухимъ молчаніемъ встрѣчаются въ русской журналистикѣ книги безъ серьезныхъ научныхъ достоинствъ, книги, однако лѣтъ пятнадцать тому назадъ взбудоражившія бы всю журнальную литературу. "Die Demokratie" Schwarz'a прошла совсѣмъ незамѣченной, а вѣдь она, пожалуй, интереснѣе "Исторіи крестьянской войны" Циммермана, книги, которую такъ любили у насъ когда то, хотя конечно тенденціи Шварца

<sup>1)</sup> По митнію г. Иванова въ Людовикт XIII — течетъ кровь Валуа—это такъ прямо и написано на страницахъ умной и ученой газеты (Русскія Въдомости № 278—1890). Въ Артистъ (1889—кн. IV) г. Ивановъ переводитъ: Ву his cocke hat—по шляпт украшенной черепахами (нужно раковинами). Я въ началт думалъ, что это обмолвка, но потомъ прочелъ: "Такъ какъ благочестивыя путешествія предпринимались въ отдъльныя заморскія страны, у пилигриммовъ вошло въ обычай украшать свои шляпы скорлупами черепахъ" (стр. 173). Никогда пилигриммы вебывалыми черепахами шляпы свои не украшали: они украшали простыми раковинами—и всякій хотя немного знакомый съ бытовой исторіей западной Европы знаетъ это. Г. Ивановъ объ этомъ и не слыхивалъ и сбился должно быть французскимъ переводомъ Шекспира (есаіllе). Но неужели въ редакціи "Артиста" не нашлось никого грамотнаго? Тамъ, кажется, сотрудничаетъ проф. Веселовскій....

и Циммермана совершенно противоположны... Между тъмъ скромная, умная книга Эйкена, написанная не хлестко и не бойко, вызвала пристальное вниманіе въ журналистикъ. Все это до чрезвычайности отрадно. Прежде въ журналистикъ царствовалъ другой духъ... Теперь по отношенію къ исторіи Запада преобладаютъ чистые и свътлые отвлеченные интересы. Мнъ, впрочемъ, до извъстной степени думается, что теперь даже ударились въ другую крайность.

Отвлеченные вопросы исторической науки, которымъ такъ много времени удъляють многіе большіе русскіе ученые, съ проф. Карвевымъ во главв, конечно, подлежать изученю, какъ и всякое теоретическое основание науки. Но мив кажется, что практика всего важное. Изучение и безпристрастное изображение прошлаго Запада-воть запада, передъ которой меркнуть всв остальныя! Конечно, въ пыльной, душной, разгоряченной атмосферв пристрастій наука глохнеть, да и жить въ этой атмосферв не хорошо; на высокой морозной выси философіи исторіи можно жить, но все-таки лучше быть посерединь въ горныхъ долинахъ и дышать прохладнымъ чистымъ воздухомъ. — На высокихъ вершинахъ всегда голо и скучно. Смотръть на исторію Запада съ холодной отвлеченной точки эрвнія тоже не особенно весело. Исторію Запада д'влали люди: они плакали и смъялись, страдали и наслаждались. Много крови, пота и слезъ пролито ими. Подойти къ нимъ, понять ихъ мысли, услыхать біеніе ихъ сердца-насколько это заманчивъй и привлекательный, чымь рышать вопросы философіи исторіи или разбираться въ томъ, что собственно должно быть предметомъ историческаго изученія.....

Русская наука—еще молодая наука и по всеобщей исторіи въ тъсномъ смыслъ этого слова она можетъ оказать человъчеству много важныхъ услугъ. Только для этого нужно много усилій, много труда и таланта, нужно забыть все, кромъ науки; а для того, чтобы върно понять прошлое Запада, нужно очень много знать, для чего, съ своей стороны, нужно очень много учиться и очень много читать. Но дъло въ томъ, что русскіе ученые очень мало читають: это ужасно печально, но это такъ.

7

Меня, напримъръ, всегда интересовалъ вопросъ о Маріи Стюартъ, другими словами-вопросъ о подлинности писемъ шкатулки. Изъ любопытства я прочель брошюру г. Афанасыева "Двъ публичныя лекціи о М. Стюартъ". Г. Афанасьевъ, не мудрствуя лукаво, принимаетъ выводы европейскихъ ученыхъ почти безъвсякой провърки, въря имъ на слово. Это не особенно, конечно, похвально, потому что Филиппсонъ, Кардаунсъ-во всякомъ случав люди, которые и ошибиться могутъ... Но, въ концъ концовъ-книжка г. Афанасьева могла бы быть интересной, если бы толково передавала мижнія главныхъ западныхъ ученыхъ, занимавшихся этимъ вопросомъ.— Но Боже мой, какъ мало знакомъ былъ г. Афанасьевъ съ предметомъ, о которомъ говорилъ! Онъ, напримъръ, не зналъ очень важной статьи Гэдеке 1), въ которой приведено очень любопытное, завъдомо подлинное письмо Маріи, изобилующее грамматическими ошибками и неправильностями. Знай онъ это письмо, онъ не сталъ бы удивляться, что письма шкатулки написаны съ грубыми, противными грамматикъ ошибками, и не сталъ видъть въ этомъ доказательства ихъ подложности. Г. Афанасьевъ не знаетъ также и книги Сеппа; по крайней мъръ, мивніе, высказанное первоначально Сеппомъ 2), онъ считаетъ оригинальнымъ мненіемъ Карловы, который лишь нъсколько развилъ первоначальный взглядъ Сеппа. Наконецъ, г. Афанасьевъ утверждаетъ, что въ русской литературъ о Маріи Стюарть существуеть только переводъ книги Минье, совершенно забывая или не зная, что была еще очень дъльная статья А. С. по этому поводу 3). Нъкоторые факты изложены просто небрежно: г. Афанасьевъ, очевидно, совершенно не позаботился ознакомиться съ необходимой литературой.

Конечно, книга г. Афанасьева мелка, да и самъ г. Афанасьевъ мелокъ, а между тъмъ онъ теперь гдъ-то профессорствуетъ, облеченный званіемъ доктора исторіи. Я не читалъ докторской диссертаціи г. Афанасьева, но о ней отзы-

<sup>1)</sup> Gaedeke. Die neuere Literatur über M. Stüart. Histor. Zeit. 1883.

<sup>2)</sup> Sepp. Tagebuch der unglücklichen Schotten-Königin M. Stuart 2 v. 1882-83.

<sup>3)</sup> А. С. Новъйшая Литература о Марія Стюартъ. Русскій Въстникъ—1885.

вались съ похвалой, какъ о дъльномъ и толковомъ трудъ: г. Афанасьевъ, стало быть, можетъ работать. Недостатки его лекцій о Маріи Стюартъ происходять не отъ неумвнья, а отъ небрежности. Въ сущности небрежность является самымъ основнымъ и неизмъннымъ аттрибутомъ всъхъ научныхъ работъ среднихъ русскихъ ученыхъ. Даже лучшія изъ среднихъ работъ не свободны отъ нея. Возьмемъ хоть статьи проф. Виноградова; косолапо писанныя—статьи эти новаго ничего но говорять, но старое могли бы излагать недурно, если бы не та же фатальная небрежность. Въ своей статьъ о Ранке 1) Виноградовъ говорить объ одномъ только, что Ранке быль объективень, холодень и покоень къ шуму политической жизни. Въ 1892 году г. Виноградовъ характеризуетъ Ранке, какъ ученаго, проводящаго въ своей работъ злобу дня <sup>2</sup>). За эти четыре года никакихъ новыхъ сочиненій Ранке не издавалось: очевидно, г. Виноградовъ просто забыль о томъ, что онъ когда-то выражаль другое мнвніе о великомъ нъмецкомъ ученомъ и упрекнулъ Ранке въ отсутствіи объективности, такъ же легко, какъ бранилъ за отсутствіе субъективности. Строго опредъленнаго взгляда на Ранке г. Виноградовъ очевидно еще не выработалъ, но выражать различные взгляды и не оговариваться — неужели это не свидътельствуетъ о научной небрежности? Или хоть, напримъръ, проф. Виноградовъ говоритъ, что въ работахъ Фюстель-де-Куланжа "своеобразность исторического момента совершенно закрываетъ общечеловъческое основание въ исторін" 3). А между тъмъ, въ той же самой стать в тотъ же проф. Виноградовъ говоритъ про Ф. Куланжа, что у него на одинъ планъ сводятся "черты, относящіяся къ весьма различнымъ эпохамъ античнаго развитія" 4).... Гдъ же тутъ своеобразность историческаго момента? Я всегда лучшаго мнфнія о людяхъ и не могу предположить, чтобы г. Виноградовъ не понималъ противорфчія между этими двумя ут-

<sup>1)</sup> Русская Мысль 1888, кн. III.

<sup>2)</sup> Русская Мысль 1892, кн. XI, Стр. 212.

<sup>3)</sup> Русская Мысль 1890, кн. І, Стр. 99.

<sup>4)</sup> Русская Мысль 1890, кн. I, Стр. 95.

вержденіями: здѣсь опять видивется небрежность, о которой мы уже говорили....

Въ журнальныхъ статьяхъ эта небрежность не такъ еще непріятно действуєть, какъ въ учебнике.... Журнальную статью можно и не читать, а въдь учебникъ заставятъ учить, учить людей беззащитныхъ, дътей тринадцати, четырнадцати лътъ.... Г. Виноградовъ издалъ учебникъ: даже близкіе по убъжденіямъ къ нему люди и тъ возмутились безобразной формой изложенія исторических событій, которая ділаеть невозможнымъ пользованіе учебникомъ до восьмого класса 1). Но, какъ всъ бранили форму, такъ всъ хвалили содержаніе, говорили, что оно находится на вполнъ научномъ уровнъ.... Я никакъ не могу согласиться съ этимъ: во многихъ частностяхъ прямо видна плохая освъдомленность съ литературой предмета. Такъ, напр., о происхожденіи двойной царской власти въ Спартъ проф. Виноградовъ говоритъ: "Во главъ города стояли два царя. Двойственность царственной власти произошла вслъдствіе того, что двъ первоначально раздъльныя общины соединились въ одну, причемъ сохранились оба царскіе рода" 2).Я не о томъ говорю, что эта фраза неуклюжа, а о томъ, что въ научномъ отношении она совершенно безсмысленна. Дъло въ томъ, что вопросъ о происхожденіи двойственности царской власти въ Спартъ принадлежить къ числу еще не совсъмъ разръшенныхъ вопросовъ. Если оставить мивніе Курціуса въ сторонъ, то приходится примкнуть къ одному изъ двухъ мнъній: приходится объяснить появленіе двухъ царей изъ синойкизма или двухъ дорическихъ общинъ, или изъ синойкизма одной дорической, другой ахейской общины. Въ томъ, каковы были слившіяся общины, въ этомъ заключается весь центръ вопроса. Г. Виноградовъ, очевидно, просто не знаетъ объ этомъ, если ни однимъ намекомъ не указываетъ на племенной характеръ общинъ, составляющій всю суть вопроса.— Нътъ, мало, очень мало читаютъ русскіе ученые! А читать нужно много, очень много: узнать и понять прошлое чужого

<sup>1)</sup> См. напр. статью г. Фортунатова въ "Русскихъ Ведомостяхъ".

<sup>2)</sup> П. Виноградовъ. Учебникъ Всеобщей Исторіи. Ч. 1, Стр. 36.

народа-это очень трудно и почти невозможно единичному человъку: такія задачи ръшаются массовыми усиліями ученыхъ. Нужно, во-первыхъ, тщательно изучить всю иностранную литературу, разобраться въ ней, отдълить все ложное, пристрастное и оставить все истинное, хорошее, правильное. Западную науку по всеобщей исторіи создали сотни тысячь людей: сколько между ними было великихъ, сколько геніальныхъ! Къ западной ученой литературъ можно подходить, только издалека снявши шапку. Нужно знать западную жизнь, чтобы судить о западныхъ ученыхъ. узнать жизнь-даже хотя бы и внишнюю - чужого народа очень трудно: вспомнимъ, какія вещи пишутся про Россію заграницей. Даже и не впадая въ ошибки, можно счесть мелкое за крупное, важное за ничтожное, какъ это и случилось съ Г. Брандесомъ въ его книгъ о Россіи (Impressions of Russia by D-r. Georg Brandes, translated from the danisch by Samuel Eauman.). А въдь изученіе иностранной литературы лишь первый этапъ при исполненіи этой задачи. А затімь, затімь предстоить такая масса труда, которую могуть на себя принять не одно, а лишь нъсколько покольній. Но въ концъконцовъ достигнутъ будетъ великій результатъ: русская наука установить правильную и твердую исторію Западной Европы или, иными словами, исторію всего міра. Русскіе люди много заимствовали съ Запада-такимъ образомъ они могутъ отдать ему свой долгъ. Это, конечно, случится не скоро. Теперь-же, когда безпристрастнаго изображенія западной исторіи нътъ, очень трудно придти къ какимъ-нибудь опредъленнымъ результатамъ при разработкъ того или другого факта изъ всеобщей исторіи.

Я имъть возможность познакомиться съ литературой по предмету моего сочиненія и быль совершенно подавлень той массой различныхъ взглядовъ на исторію Карла Пятаго, которые существують на Западъ. Я совершенно не быль въ состояніи разобраться въ нихъ. Я видълъ, что многое написано подъ вліяніемъ пристрастія, но я не могъ отдълить плохого отъ хорошаго. Всякій взглядъ былъ хорошъ, былъ обоснованъ и казался правильнымъ; но какой взглядъ лучше — это можно было сказать лишь ощупью.

Иногда нападало на меня отчаяніе, но я все-таки утішаль себя мыслыю, что взойдеть солнце и разсветь тьму, и солнце это взойдеть съ Востока. Это будеть солнце русской науки... Я своимъ сочиненіемъ очень далекъ отъ науки: если г. Ардашевъ называетъ свое сочинение по перепискъ Циперона "плодомъ недомой науки", про мое сочинение и этого сказать нельзя... Если я и говорю о наукъ, то говорю такъ же, какъ мальчикъ говоритъ про незнакомую ему красавицу, красавицу, съ которой онъ ни одного слова не сказалъ и, можетъ быть, не скажеть... Поэтому, я прошу извиненія, если я сказаль или скажу что-нибудь неправильно. Это происходить не отъ того, что я не хочу сказать правды, а потому, что не могу. Я самъ часто понимаю всю дътскость и неэрълость моихъ мыслей и, только надъясь на снисхожденіе, я позволяю себъ высказывать ихъ. Въ особенности я думаю много у меня lapsus'овъ въ следующихъ за симъ строкахъ, где говорится о научной литературъ по Карлу V. Критиковать ученыя сочиненія совершенно не въ моихъ силахъ. Но я все-таки написаль разборь сочиненій по Карлу V, надъясь, что, какъ говорится въ столькихъ ученическихъ работахъ, ut desint vires, tamen est laudanda voluntas.

# II.

Итакъ, русская наука можетъ правильно освътить исторію Запада <sup>1</sup>). Но, какъ мы уже говорили, русская наука еще очень молода: только въ послъднія тридцать лътъ образовался тотъ классъ ученыхъ историковъ, которые могутъ двинуть науку впередъ. "Это тридцатильтіе", — говоритъ проф. Иконниковъ, — "по справедливости можно назвать эпохою въ нашемъ историческомъ сознаніи и развитіи". Историческая наука начинаетъ разрабатываться на чисто научныхъ основаніяхъ, и если г. А. В—въ въ своей статьъ <sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> Исторіографъ прошлаго въка Миллеръ говорилъ: "Историкъ долженъ казаться безъ отечества, безъ въры, безъ государя".

<sup>2)</sup> Въстникъ Европы. Январь, Стр. 273.-93 г.

жалуется, что русскіе историки, особенно въ послъднее время, все больше впадають въ односторонность мелочного спеціальнаго изследованія, то эти жалобы мив кажутся совершенно непонятными: нельзя строить зданія, не обтесавъ прежде отдъльныхъ камней. Спеціальныя работы подобны камнямъ: безъ нихъ не выстроить храма русской науки. Но, пока русская наука имфетъ одни камни, да и то въ небольшомъ количествъ, при разработкъ всеобщей исторіи необходимо прежде всего обращаться къ западной научной литературъ: приходится смотръть, къ какимъ результатамъ пришла западная наука. Но наука на Западъ складывается изъ различныхъ потоковъ. Для того, чтобы разобраться въ этомъ, нужно знать исторію развитія науки. Все это чрезвычайно трудно. Къ счастію, и на русскомъ языкъ и на другихъ языкахъ существуютъ пособія. Руководствуясь ими, мы и позволимъ себъ съ глубокимъ трепетомъ въ душъ приступить къ характеристикъ западной науки.

Историческая мысль на Западъ работаетъ въ двухъ направленіяхъ: теорія и практика исторической науки привлекаютъ вниманіе ученыхъ. Можно задаваться вопросами о томъ, что и какъ нужно изучать историку; можно и прямо разрабатывать прошедшее и писать историческія сочиненія. Мнъ кажется, что послъднее всегда важнъе перваго. Но теорія и практика всегда близко связаны между собой, какъ идеаль съ дъйствительностью. Разсмотримъ прежде всего, каковъ идеалъ историческаго научнаго сочиненія, который выработала западная наука. Идеалъ современнаго историческаго сочиненія совершенно отличень оть прежняго, хотя основного идеальнаго типа до сихъ поръ еще не выработалось. "Въ античномъ міръ исторія была не наукой, а искусствомъ и нравоученіемъ", говоритъ проф. Иконниковъ, и г. В-въ совершенно согласенъ съ этимъ. Мнъ думается, что это не совсъмъ правильно: историческія сочиненія Аристотеля во всякомъ случав научныя произведенія. Въ средніе въка историческая наука также существовала: г. В-въ, интерпретаторъ книги г. Иконникова, хотя въ одномъ мѣстѣ 1)

<sup>1)</sup> Въстникъ Европы. Январь, Стр. 254. 1893 г.

и говоритъ, что историческая наука началась не ранъе второй половины XVIII в., однако называетъ 1) труды ученыхъ семнадцатаго въка (болландисты, Мабильонъ, Дюканжъ, Монфоконъ) научными образцами способовъ изданія памятниковъ. Очевидно, что дъло въ томъ, что подразумъвать подъ словомъ наука. Если подразумъвать безкорыстное исканіе истины самой по себъ, то, правда, все-таки нужно признаться, что такое безкорыстное исканіе истины отмъчаетъ только новъйшія работы. Но тогда придется откинуть многое даже и изъ числа современныхъ работъ какъ по исторіи, такъ и по другимъ отраслямъ.

Дъло въ томъ, что въ человъка вложено желание имъть объясненіе занимающихъ его умъ явленій. Это желаніе почти инстинктивно: если человъка оставить одного, онъ самъ создасть это объясненіе: у дикаря и у русскаго крестьянина есть масса выработанныхъ ими самими объясненій 2). Конечно, однимъ изъ первыхъ является вопросъ о томъ, что до сихъ поръ было, т. е. какъ образовалось то, что имъется сейчасъ на лицо. На одну часть вопроса отвъчають религія и миеы, на другую старались отвътить старые историческіе писатели: дать объяснение занимающихъ современниковъ явленій - вотъ что руководило ими. Это стремленіе руководило не одними древними и не одними историками. Плиній, разсказывающій, что угри сами собой рождаются изъ ила, натурфилософы (Окенъ), говорящіе, что жизнь произошла изъ океана, и пр. и пр., -всъ стремятся лишь къ одной цъли: отвътить на вопросъ, предложенный современниками. На запросы, являющіеся въ умахъ людей, о прошломъ не въ физическомъ, а въ иныхъ смыслахъ отвъчали историки древности и среднихъ въковъ, разсказывая то, что они знали о прошломъ людей, и тъмъ удовлетворяя инстинктивную любознательность человъка. Теперь задачей исторической науки является не собираніе существующихъ разсказовъ о прошломъ людей, а разследование того, насколько эти раз-

<sup>1)</sup> Ibid., CTp. 273.

<sup>2)</sup> См. объ этомъ сочиненіи Тэйлора, Лёббока, а также нѣкоторыхъ русскихъ этнографовъ-беллетристовъ (напр. Глѣба Успенскаго).

сказы достовърны. Прежній историкъ старался собрать какъ можно больше фактовъ, чтобы дать такимъ образомъ какъ можно больше отвътовъ. Современный писатель стремится прежде всего открыть истину, установить и, главное, какъ можно правильнъе установить что-либо изъ прошлаго.

Впрочемъ, такой писатель до извъстной степени лицо проблематическое. Жрецы чистой науки служать не всегла безкорыстно. Нравоучительно-моральное теченіе очень рано приплетается къ историческимъ сочиненіямъ еще въ древности: исторические факты приводять для подтверждения общихъ основаній моральнаго или религіознаго свойства. Это д'влалось прежде и дълается теперь. Только прежде факты брались безъ провърки, теперь ихъ провъряютъ. Но, во-первыхъ, все-таки были сочиненія, посвященныя одной только исторіи, во-вторыхъ, самая моральная тенденція для науки никакого значенія не имфеть, какь не имфють, хоть напримъръ, историческія построенія Гегеля. Но чисто историческія книги были всегда. Я не понимаю, какъ можетъ говорить Лоренцъ 1), что исторія всегда была на услугахъ у другихъ знаній, что самостоятельнаго значенія она не имъла и что нельзя приписывать исторіи самостоятельнаго сушествованія. Мнъ кажется это просто страннымъ: знать свое прошлое такъ же естественно, какъ върить въ Бога. Люди искали отвъта на вопросы о своемъ прошломъ и создавали мины и исторію; люди спрашивали о происхожденіи міра и создавали тоже миеы, религіозныя преданія и матеріалистическія теоріи, 2) спрашивали о жизни всего окружающаго и создавали естествознаніе. Но прежде старались отвътить и только отвътить; теперь стараются опредълить истину. Ко всему этому присоединяются другія цёли; но безкорыстныя изследованія есть все-таки. Всё русскія изследованія по исторіи Запада принадлежать къ этимъ последнимъ. Да и

<sup>1)</sup> Lorenz. Die Geschichtswissenschaft in Hauptrichtungen und Aufgaben. Crp. 93.

<sup>2)</sup> Матеріалистическій теорій о происхожденій человъка, напр., являются вовсе не только при высшемъ уровнъ культуры, какъ это говорилъ, напр., Геккель. Даже у дикарей существуютъ свои теорій о происхожденій человъка безъ примъси сверхестественнаго элемента (Анучинъ. Антропоморфныя Обезьяны.—Сборникъ "Природа").

на Западъ есть цълыя тысячи изслъдованій, предпринятыхъ съ чистой цълью открытія истины. Но если и не приводить ихъ, то даже въ прежнее время, напр., въ семнадцатомъ въкъ, когда іезуиты и протестанты полемизировали между собой историческими книгами, когда беллетристическая литература много черпала изъ исторіи — даже тогда можно указать на цълый рядъ книгъ чисто историческаго содержанія: на анналы Кевенгиллера, на Theatra Europea. Этихъ толстыхъ, добрыхъ, скучныхъ книгъ in folio, которыхъ, я думаю, никто не прочелъ еще отъ доски до доски, — достаточно, чтобы убъдиться, что Лоренцъ неправъ: исторія всегда существовала сама по себъ. Только теперь другая цъль преслъдуется этой наукой.

Когда совершился этотъ переворотъ? Мнъ кажется, онъ до сихъ поръ не совстить совершился — человтчество двигается очень медленно, -- но онъ уже выяснился. Кто далъ первый толчекъ-мив кажется, это не важно: одни говорятъ французская революція, другіе - скептическая философія восемнадцатаго въка. Важно лишь, что открытіе истины ставится какъ цъль науки. Критика и возстановленіе прошлаго начинають дълаться предметомъ исторіи. Исторія обращается за помощью къ классической филологіи, чтобы при ея помощи открыть истину. "Простой критическій методъ", говоритъ Вейзенгрюнъ 1), — "расширился въ обстоятельную критику источниковъ, и послъдняя нашла своего представителя въ Нибуръ". Но стремленіе открыть истину идеть еще дальше: берутся уже пріемы изъ другихъ наукъ, напр., естественныхъ (законъ наслъдственности, законъ переживаній), изъ языкознанія и пр. Прибъгають и къ сравнительному методу при изученіи исторіи. Сколько научныхъ свъдъній долженъ имъть историкъ теперь, со сколькими пріемами онъ долженъ быть знакомъ! Даже фотографія и та вербуется въ слуги исторіи. Масса спеціальныхъ свъдъній тратятся для того, чтобы разузнать истину. Профессоръ Иконниковъ приводитъ программу Ecole des Char-

<sup>1)</sup> Paul Weisengrün. Verschiedene Geschichtsauffassungen. Crp. 6.

tes 1). Тамъ ученики изучають палеографію, классификацію архивовъ и библіотекъ, романскія нарвчія и дипломатію, археологію и пр. и пр. Н'экоторыя сочиненія настолько переполнены спеціальными подробностями, что ихъ не скоро и поймешь. Я помню, напримъръ, съ какимъ трудомъ разбиралъ я сочинение Билека о Валленштейнъ, сочинение, все сплошь исписанное цифрами и бухгалтерскими выкладками. И въ концъ-концовъ, когда я прочелъ его, я понялъ, что все это велось для открытія истины, для установленія нъсколькихъ, хоть и ничтожныхъ, фактовъ изъ жизни Валленштейна. Въ этомъ стремленіи къ истинъ есть что-то удивительно прекрасное, чистое, невинно-рыцарское. Германія-страна Шиллера, этого свътлаго поэта юности, - вселила въ своихъ сыновъ этотъ чистый и свътлый духъ: нигдъ нътъ такого страстнаго стремленія къ истинъ, какъ въ Германіи; да, впрочемъ, нигдъ нътъ такой богатой исторической литературы.

Впрочемъ, суровая богиня истины не всъмъ показываетъ свое холодное лицо, да и до ея храма немногіе доходятъ большинство остается на полдорогъ. Путь къ истинъ тяжелъ и песчанъ, а главное, дологъ, мучительно дологъ... Сколько усталыхъ, едва поднимающихъ отяжелъвшія ноги свои среди многочисленныхъ путниковъ! Конечно, имъ уже не до той цёли, къ которой нужно стремиться, уже самъ путь становится для нихъ цълью. И вотъ на первый планъ выступаетъ техника исканія истины, сами пріемы вмісто той ціли, ради которой они примъняются. Нужно примънять пріемы и ръшительно все равно на чемъ... Упражняться въ техникъ исторической науки необходимо, конечно, но необходимо въ началъ. Учиться пріемамъ безотносительно до важности самого предмета – нужно для начинающихъ историковъ. Но когда это безцъльное упражнение гирями исторического анализа дёлается областью литературы, когда маленькіе блёдные вопросы выступають впередь, загораживають собою болъе важные вопросы, то это грустно. Къ чему тратить время на оттачиваніе и безъ того острыхъ критическихъ

<sup>1)</sup> Иконниковъ. Опытъ Русской Исторіографіи т. І Стр. 158.

ножей... Мальчику простительно стрълять воробьевъ и голубей, но это стыдно взрослому. А въдь на подобныя безцъльныя экзерциціи тратится много времени и таланта.

Изъ древней исторіи занимаются больше всего обрывками историческихъ сочиненій античныхъ писателей: вырываютъ мъсто изъ древняго сочиненія по исторіи и начинають расшивать его, т. е. разбирать, какіе матеріалы легли въ основаніе такой-то главы или книги <sup>1</sup>). Я не говорю о большихъ работахъ (Нича и Ниссена) по этому предмету. Но дъло въ томъ, что въ такихъ работахъ мало виднъется даже стремленія охарактеризовать разбираемаго писателя. Прикладываются пріемы, какъ трафареть при раскрашиваніи картинокъ, скучно и вяло. На докторскія диссертаціи философскаго факультета пишутся обыкновенно эти сочиненія. Ихъ также можно найти въ гимназическихъ программахъ и годовыхъ отчетахъ. За приглашеніями на праздники и публичные экзамены на первой страницъ часто слъдуютъ разсужденія учителя исторіи, на которыя убивается масса безкорыстнаго труда и которыя очень часто кончаются ничъмъ. Разсуждение учителя Клевской гимназии Вейдеманна, помъщенное въ отчетъ за 1873 годъ, кончается такъ: "главный источникъ Тацита, который мы ищемъ, не найденъ нами, но мы убъдились, что это ни Светоній, ни Муціанъ". Нужно знать, сколько положено усилій на это разсужденіе, чтобы понять всю тоскливость такого результата! Тацитълюбимый авторъ такихъ разсужденій, но до него самого, до его личности мало кому есть дёло. Въ сочинении Horstmann'a Ueber die Quellen des Tacitus находится списокъ темъ на докторскія диссертаціи Марбургскаго философскаго факультета за 1877 годъ. Вторая тема такова: Тас. Agr. 44:

<sup>1)</sup> Эта безцъльная игра мускулами нашла себъ подражателей и въ русской литературъ—напр. проф. Виноградова (см. его статью "Первыя главы Афинской Политіи Аристотеля" въ III томъ Филологическаго Обозрънія). Въ нумизматической и библіографической литературъ есть тоже много совершенно безцъльныхъ изслъдованій. Наши автодидакты ужасно любятъ писать и издавать брошюры, то о какой нибудь гравюръ Бирона ни для кого неинтересной и совсъмъ неважной (г. Щукинъ), то о совсъмъ уже глупыхъ двуименныхъ деньгахъ (г. Карзинкинъ).

рго voce ictu scribendum est hiatu. Таково и большинство темъ на докторскія диссертаціи въ Германіи. По среднимъ въкамъ такой безцъльной литературы меньше. Но новое время даетъ для этого гораздо больше поводовъ.

Главнъйшими темами этого упражненія въ историческихъ пріемахъ являются вопросы о Маріи Стюартъ и о Валленштейнъ или Вальдштейнъ, какъ его теперь зовутъ. Принимала ли Марія участіе въ убійствъ Дарнлея, измѣнилъ ли Валленштейнъ императору?—Господи, сколько старыхъ и юныхъ умовъ занимались этими вопросами. Намъ въ сущности трудно себъ представить, насколько велика и обильна литература по этимъ мелкимъ и ничтожнымъ вопросамъ. Нѣмецкій библіографъ Георгъ Шмидтъ въ 1879 году задумалъ, какъ сообщаетъ Гэдеке (Historisches Taschenbuch 1889), подвести итоги по Валленштейну. Опъ насчиталъ 426 научныхъ изслѣдованій; въ 1883 году онъ прибавилъ къ этому числу еще 257, въ 1885 году еще 168 названій. «Литература по Валленштейну подобна цѣлому морю», говоритъ Шмидтъ.

Вопросъ о Маріи Стюартъ разрѣшается при помощи разбора такъ называемыхъ писемъ шкатулки и сосредоточивается въ сущности на этомъ: разборъ ради самого разбора, доказательство подложности или подлинности ради самого доказательства — вотъ что занимаетъ историковъ. А между тъмъ, сама біографія Маріи Стюартъ представляеть достаточно данныхъ для ръшенія вопроса о ея виновности, и на это еще указывалъ Ранке, потомъ Опкенъ и Филиппсонъ. Одинъ изъ самыхъ блестящихъ изслѣдователей этого вопроса-Бресслау-даже гордится тъмъ, что онъ никогда не обращаль вниманія ни на что другое, кромъ разбора самихъ писемъ. Въ вопросв о Валленштейнъ дъло стоитъ иначе: тамъ, наоборотъ, обращаютъ вниманіе на все важное и даже неважное для самого Валленштейна. Дешево ли покупалъ имънія Валленштейнъ или дорого, висъли ли у него во дворцъ портреты императора или не висъли (напр. Швебекъ)-обо всемъ этомъ пишется и печатается. Можно какъ угодно смотръть на Валленштейна, но никакой свъжій человъкъ не будетъ придавать особеннаго значенія дию его рожденія (не году, не мъсяцу, а именно дню). Но Хальвихъ

вмъняетъ себъ въ особенную заслугу установление дня рожденія Валленштейна. Прежде существовало мивніе, что Валленштейнъ родился 14 сентября 1583 г., Хальвихъ опредълилъ, что Валленштейнъ родился 24 сентября 1583 года. Сколько усилій стоило ему достиженіе такого результата: записи были спутаны немного... Но вотъ Хальвиху попадается гороскопъ его любимаго героя, составленный Кепплеромъ, и счастливый ученый начинаеть умолять вънскаго астронома Оппольцера, чтобы тотъ разобралъ гороскопъ; астрономъ соглашается. Хальвихъ счастливъ и открываетъ, что Валленштейнъ родился 24 сентября 1583 года. Онъ печатаетъ объ этомъ въ Neue Freie Presse и потомъ еще разъ въ отдъльной брошюръ. Въ сущности это смъшно, но за то, по правдъ сказать, глубоко симпатично. Какъ бы то ни было, а въдь вев эти люди безкорыстно служать наукв и нигдв, повторяю, не найдешь такого служенія истинь, какъ среди ньмцевъ. Но въдь нигдъ такъ не глубокъ научный потокъ, какъ въ Германіи: если онъ и несетъ съ собой много песку, то, въдь, отъ неска вода только мутнъетъ, но никогда не гніетъ.

Это служеніе наукъ, невинное, дътское, чистое сказывается во всемъ. Маленькія блудныя книжки безчисленныхъ докторовъ философін непремфино посвящаются именамъ, наиболъе дорогимъ для человъка, -- матери или отца. Только Мауренбрехеръ, уже большой историкъ, посвятилъ свои Studien und Skizzen своей жень. И между тымь отъ Мауренбрехера до скромнаго учителя гимназіи — всѣ полны глубокой и искренней любовью къ своимъ книгамъ: они не хотять, чтобы эти книги читались невъжественной толпой. "Моя книга написана не для того, чтобы лежать въ будуаръ дамы", говоритъ Бауръ 1). Французскій историкъ сказаль бы иначе. Мнъ всегда вспоминается, когда я думаю о Бауръ, что на доклады Минье, по словамъ Гейне, съъзжались всв элегантныя женщины Парижа. Немецкій историкь, я думаю, быль бы возмущень, видя передъ собой такую аудиторію. Бауръ бъжить дамскаго будуара, а Гейне въ са-

<sup>1)</sup> Baur. Deutschland in den Jahren 1517-1527. CTp. III.

лонѣ Жоберъ познакомился съ Минье 1). Факты эти мелки, но характерны: въ нихъ отражается основное отличіе нѣмцевъ отъ французовъ. Это отличіе отражается во всемъ: даже въ языкѣ научныхъ произведеній. Французы пишутъ опредѣленно, твердо и всегда литературно; нѣмецкій же научный языкъ тяжелъ, до невыразимости спутанъ и совсѣмъ нелитературенъ; я понимаю, что этотъ языкъ могъ привести въ ужасъ Андреева, переводчика Всеобщей Исторіи Вебера 2).

Профессоръ Каръевъ въ своемъ первомъ томъ "Основныхъ вопросовъ философіи исторіи намічаеть очень много фактовъ, свидътельствующихъ о различіи нъмецкой и французской историческихъ литературъ. Въ сущности это различіе не случайно: въ немъ отражается различіе самыхъ народныхъ характеровъ. Французы — политические революціонеры, нъмцы — политическіе консерваторы. По словамъ Роходля 3), человъчество было идеальной величиной для нъмецкихъ философовъ, для французовъ-соціальнымъ вопросомъ. Пьеръ Леру говоритъ: "Германія занималась жизнью единицы, Франція — жизнью общества". Все это отмъчено проф. Каръевымъ. Но намъ кажется, что можно также еще упомянуть обратное только что приведенному: именно, что французы — консерваторы въ области мысли, а нъмцы въ этомъ отношеніи революціонеры. Можетъ быть, на первый взглядъ это и странно, но это дъйствительно такъ — и не въ одной наукъ, а также въ литературъ, искусствъ, сценическомъ исполненіи. Лоренцъ 4) довольно зло приводитъ, какъ олицетвореніе французской науки, коллекцію картинъ съ 1721 г., за которыя ученики академіи получали такъ называемую римскую премію: все тѣ же сюжеты, тѣ же позы, та же трактовка. Въ сущности, всв пресловутыя замвчанія объ отрицательномъ духъ французской литературы являются недоразумъніемъ: холодное отчаяніе Шопенгауэра мало зна-

<sup>1)</sup> Съв. Въст. 91 г., № 7, ст. П. Морозова "Гейне и женщини". Стр. 122.

<sup>2)</sup> См. у Вебера "Всеобщая Исторія", т. X, Стр. XXIV.

<sup>2)</sup> Цит. у Карфева "Основ. Вопросы", т. І, Стр. 200.

<sup>4)</sup> O. Lorenz, Die Geschichtwissenschaft. CTp. 5.

комо французамъ, даже страшныя книги Ренана кажутся дътскимъ лепетомъ, если сравнить ихъ съ произведеніями Тюбингенской школы.

У французовъ все опредъленно, ясно-точно геометрическая теорема. Стоить вспомнить Фюстель де-Куланжа, который такъ опредъленно писалъ о такихъ явленіяхъ, о которыхъ трудно сказать что-либо опредъленное — хоть объ общинъ въ среднихъ въкахъ. Нъмецкій ученый всегда ищетъ и всегда сомнъвается, французскій - очень ръдко... То, къ чему въ историческихъ литературахъ другихъ народовъ относятся критически — тому часто върять во французской литературъ. Таковы, напр., сказанія о римскихъ царяхъ. Отчего это происходить—сразу трудно сказать, хотя, безспорно, это зависить, во-первыхь, отъ свойственнаго всемь французамъ консерватизма мысли, а во-вторыхъ, отъ того, что стремленіе къ истинъ вовсе не такъ ужъ сильно во французской наукъ. Еще до сихъ поръ на французскомъ языкъ много сочиненій, задающихся цълью не открыть истину, а лишь удовлетворить любознательность и только одну любознательность читателей. Я не знаю, но я нигдъ не встръчалъ такъ много анекдотовъ, какъ во французской ученой литературъ. "Анекдотъ-дессертъ исторіи", говоритъ одинь русскій фельетонисть. Мнъ кажется, многіе французскіе ученые сказали бы то же самое 1).

Если сравнить французскую и нѣмецкую литературу, коть о Маріи Стюартъ, то можно легко понять, какова разница между нѣмецкой и французской наукой. Во французской наукъ нѣтъ тѣхъ чистыхъ и безплодныхъ разслѣдованій, о которыхъ мы только что говорили. Но зато о Маріи Стюартъ есть книга Dargaud, сочиненіе Минье, твердое и спокойное, но все-таки переполненное анекдотами, и очеркъ Александра Дюма-отца — еще съ большимъ количествомъ анекдотовъ. Но если сказать откровенно, то личность Маріи Стюартъ лучше освъщена во французской литературъ, чъмъ

<sup>1)</sup> См. у проф. Иконникова, Опытъ русской исторіографіи т. І, Стр. 178. Вольтеръ пишеть: Le grand art est d'arranger et de présenter les évenements d'une manière interressante.

въ нъмецкой. Французы всегда пишутъ о томъ, что имъетъ отношеніе къ исторіи, хотя можеть быть погребають свою тему подъ грудой анекдотовъ. Нъмцы же пишутъ иногда, что вовсе не составляетъ предмета исторіи. Впрочемъ, намъ нужно еще установить, что въ сущности является предметомъ исторіи, чъмъ она должна заниматься. Въ послъднее время этотъ вопросъ ръщался различно. Одни смотрятъ на прошлое людей съ высокой точки зрвнія Кантовской философіи и считають, что только то, что имветь интересь для философа, то и можетъ быть предметомъ исторіи. Другіе говорять, что исторія — школа политики, и только способствующее политикъ можетъ быть предметомъ исторической науки. Третьи видять весь интересь въ государственномъ устройствъ, четвертые-въ культурныхъ фактахъ, пятыевъ экономической жизни. Дюбуа-Реймонъ видитъ исторію человъчества въ исторіи естествознанія. Кто правъ въ данномъ случав, я не рвшаюсь сказать. Представители матеріализма считають только факты матеріальной жизни достойными научнаго изученія. Все остальное они не считають предметомъ исторической науки 1). "А Св. Сергія куда вы дънете при такомъ взглядъ?" вспоминаются мнъ чрезвычайно глубокія слова Погодина 2). Но я не буду вдаваться въ критику этихъ взглядовъ. Я выскажу только мечту, что эти односторонніе, какъ мив кажется, взгляды на предметь исторін можетъ привести къ одному основанію здравая и безпристрастная научная мысль. А русская мысль-въ это я върю-можетъ быть этой здравой и безпристрастной мыслью.

Вспомнимъ, какъ много сдълаль для уясненія русской исторіи Шлецеръ <sup>3</sup>), и мы поймемъ, что можетъ сдълать внимательная, но безкорыстная научная мысль при изученіи исторіи, хоть, можетъ быть, и чужого народа. Дъло въ томъ, что всѣ вышеприведенные взгляды на исторію представляютъ собою результатъ различныхъ событій, современныхъ исто-

<sup>1)</sup> Историческое Обозрѣніе, т. V, ст. Карѣева. Стр. 274.

<sup>2)</sup> Историческое Обозрѣніе, т. ІІ, ст. Карѣева. Стр. 81.

<sup>3)</sup> См. прекрасную характеристику IIIлецера у Милюкова въ его "Главныхъ теченіяхъ русской исторической мысли"—"Русская Мысль" 1893 г.—іюнь.

рикамъ. Профессоръ П. Г. Виноградовъ въ своемъ "Изслъдованіи по соціальной исторіи Англіи", въ обзоръ литературы, указываетъ на эту зависимость мнъній историковъ отъ современныхъ имъ политическихъ и другихъ событій. "До 1848 года преобладало теченіе политическое, послъ 1848 г. стало преобладать теченіе соціальное", говорить онъ 1). На русскую науку не давять никакія обстоятельства. Ей можно не впадать ни въ рутину французовъ, ни въ безплодную трату силъ нъмцевъ; ей можно заниматься жизнью прошлаго во всъхъ ея проявленіяхъ. Но, кромъ того, русской наукъ всего легче отнестись безпристрастно къ прошлому Запада. Русскимъ людямъ нътъ смысла относиться пристрастно къ прошлому чужихъ народовъ. Но западному ученому трудно сохранить безпристрастіе, когда онъ говорить о родномъ и близкомъ для себя. Сами западные люди согласны съ этимъ. Многіе, даже средніе, русскіе ученые обращають на это теперь свое вниманіе. "Затрудненія въ вопросъ о феодализмъй, говоритъ проф. Виноградовъ 2), "зависять оть односторонности и даже пристрастности національныхъ взглядовъ". Это пристрастіе и искажені сказываются и въ литературъ по Карлу Пятому.

## III.

Всякій человѣкъ, кто-бы онъ ни былъ — образованъ или неучъ, уменъ или глупъ, король или крестьянинъ—каждый человѣкъ имѣетъ своего Бога, которому онъ молится и которому онъ вѣритъ. Всякій человѣкъ долженъ имѣть чтонибудь святое, долженъ что-нибудь любить. Онъ можетъ любить отчизну, религію, красоту, свободу, науку, многое вмѣстѣ или отдѣльно, но все-таки что-нибудь любить онъ долженъ. Безъ этого онъ не человѣкъ, не homo sapiens Linn. Чужестранецъ въ Бодлэровскихъ стихотвореніяхъ въ прозѣ,

<sup>1)</sup> П. Виноградовъ. Изследование по соціальной исторіи Англіи. Стр. 1.

П. Виноградовъ. Происхожденіе феодальныхъ отношеній въ Лангобардской Италін. Стр. II.

который любить одни облака, мнв очень и очень подозрителенъ. А разъ человъкъ любитъ, онъ долженъ и ненавидъть. "Другъ всъхъ людей не можетъ быть моимъ другомъ," говоритъ мольеровскій Мизантропъ. Я думаю, что едва-ли на самомъ дълъ существуетъ такой другъ всъхъ людей. Науку дълаютъ люди; они тоже любятъ и тоже ненавидятъ, върятъ и проклинаютъ; у нихъ есть свой Богъ, хотя они понимають его часто различно другь оть друга. - Карлъ IIятый быль императорь германскій; онь дійствоваль, отдаваль приказанія, занимался политикой, и всв его двйствія, приказанія и занятія имфли громадное значеніе для Германіи. Карлъ Пятый сталъ царствовать, когда начиналась реформація; когда Карлъ Пятый кончилъ царствовать, начиналась католическая реакція. Его поступки чрезвычайно много имъли вліянія на самый ходъ и судьбу этихъ движеній. Если нъмецкій историкъ любить свою отчизну, онъ будеть судить о Карлъ Пятомъ, руководствуясь тъмъ, принесъ ли последній пользу или вредъ своимъ царствованіемъ Германіи. Если религіозные интересы выше всего для историка, то онъ будетъ также брать ихъ за мърило при сужденіи о дъятельности императора. А религіозные интересы очень сильны въ Германіи, гораздо сильное, чомъ думають.

Въ неученой, но разговаривающей о наукъ толиъ есть мнъніе, что въ Германіи очень мало интересуются религіозными вопросами, что западная религіозная мысль застыла, какъ лава на Везувіи. Все это, конечно, недоразумънія... Западъ не гніетъ, какъ говорили славянофилы, потому что мощи гнить не могутъ. Но онъ и не умеръ, а живетъ бойкой, яркой жизнью, и новая жизнь бьется рядомъ со старой: такъ веселый плющъ покрываетъ собою старые уступы Гейдельбергскаго замка. И эта новая жизнь бьется всюду: даже въ темныхъ углахъ католической догматики трепещетъ молодая мысль. Новъйшая философія вліяетъ на католическую догматику. "Новъйшая философія,"—говоритъ Шостьинъ¹),— "успъла пустить такіе глубокіе корни въ католическомъ бого-

<sup>1)</sup> А. Шостьинъ. Источники и предметъ догматики по воззрѣніямъ катол. богослововъ послъдняго полу-столътія. Стр. 7 и проч.

словіи, которыхъ не могли исторгнуть ни инквизиція, ни конгрегаціи Индекса. " А о протестантскомъ богословіи и говорить нечего. Братке <sup>1</sup>), напр., говорить, что протестантская теологія идетъ по слѣдамъ Дункера, Гервинуса, В. Гумбольдта, Ранке, Зибеля, Дройзена. Можно спорить относительно значенія научной дѣятельности этихъ писателей, можно думать, что идти по слѣдамъ нѣкоторыхъ изъ нихъ, можетъ быть, и не стоитъ, но всякій, я полагаю, согласится, что благодаря этому т. е. благодаря тому, что протестантскія исторіи церкви вполнѣ научны—онѣ и имѣютъ значеніе. По этому-то всему, повторяю еще разъ, религіозные вопросы и имѣютъ громадное вліяніе на историковъ, въ особенности по исторіи реформаціи.

Религіозные вопросы шестнадцатаго въка еще живутъ до сихъ поръ въ современной Германіи, до сихъ поръ еще волнують общество. Чтобы разобраться въ томъ, насколько исторія Карла V преломляется подъ угломъ религіозныхъ симпатій, мы возьмемъ по возможности чистые и ясные примъры. Но при этомъ я позволю себъ еще разъ оговориться: историки церкви въ Германіи — такіе же ученые, какъ и остальные, въ особенности протестантскіе историки. мало занимаются въ своихъ исторіяхъ Католики вообще церкви исторіей реформаціи, а если и занимаются, то до крайности несдержанно и пристрастно. "Между ними почти нътъ умъренныхъ, поворится въ очень справедливыхъ и спокойныхъ лекціяхъ Генке, послъ его смерти изданныхъ Гассомъ 2) Да и потомъ католическія исторіи церкви часто запаздывають матеріаломъ (я не говорю о французахъ, которые имъють очень хорошихъ теологовъ-историковъ, напр. хоть Vacanard'a). - Протестантские историки церкви являются всегда въ полномъ научномъ парадъ: съ цитатой изъ послъдней книжки, съ изложениемъ самаго свъжаго взгляда на историческое лицо. Но это все до извъстной степени искажается для проведенія нікоторыхь основныхь идей:

E. Bratke. Wegweiser zur Quellen -- und Litteraturkunde der Kirchengeschichte Crp. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Henke. Neuere Kirchengeschichte. T. I. CTp. 25.

сознательно ли это искажение или нътъ-это уже вопросъ другой.

Среди ученыхъ, а также и неученыхъ, но не особенно отдаленныхъ отъ науки людей, существовало нъсколько взглядовъ на Карла Пятаго. Старый взглядъ стараго Робертсона теперь совершенно оставленъ, но въ сороковыхъ и пятидесятыхъ годахъ онъ еще гулко раздавался подъ сводами аудиторій. Отдъльной личности, ея желаніямъ, стремленіямъ и вытекающимъ отсюда поступкамъ придавалось очень много значенія. "Онъ быль ненасытно честолюбивъ," говоритъ про Карла Пятаго Робертсонъ 1), и изъ этого честолюбія проистекали, по мнфнію стараго историка, чуть ли не всъ главнъйшія событія политической жизни Европы въ первую половину шестнадцатаго въка. Теперь этотъ взглядъ старъ, хотя и теперь еще можно найти его въ какой-нибудь глухой журнальной стать у В. И. Немировича-Данченко Карлъ V характеризуется именно такимъ образомъ); но въ пятидесятыхь-сороковыхь годахь взглядь этоть быль распространелъ. Старая исторія церкви Баура еще живетъ этими преданіями Робертсоновской теоріи. "Все діло въ поступкахъ отдъльныхъ людей, " думаетъ Бауръ, "поступокъ же вызывается стремленіемъ, желаніемъ человъка. Поступками Карла Пятаго руководило стремленіе поддержать католицизмъ, поддержать церковное единство "2) Это было глупое, честолюбивое стремленіе, по мнѣнію Баура, и, стремясь къ такой несбыточной вещи. Карлъ Пятый поступаль даже невыгодно для себя. Напр., Карлъ Пятый велёлъ вначалё сжигать сочиненія Лутера въ своихъ наслъдственныхъ земляхъ. Подъ впечатлъніемъ сожженія своихъ сочиненій Лутеръ и сжегъ папскую буллу 3). Въ сожженіи папской буллы, слъдовательно, виноватъ Карлъ Пятый. Вообще, по мнънію Баура, императоръ положительно не могъ совладать съ Лутеромъ, Вормскій эдиктъ даже не могь вызвать къ себъ вниманія въ Германіи шестнадцатаго въка. "Онъ быль данъ

<sup>1)</sup> Робертсонъ. Исторія Государствованія Импер. Карла V, Т. IV. Стр. 222.

<sup>2)</sup> Baur. Kirchengeschichte der neueren Zeit. Т. I. Стр. 168 и пр.

<sup>3)</sup> Ibid. Стр. 150.

больше изъ мести, "—говорить Бауръ. Вообще вся политика противъ Лутера была просто неумна. Мы видимъ, такимъ образомъ, какую окраску принимаетъ у Баура распространенное тогда мнѣніе, что личныя желанія Карла Пятаго имѣли громадное значеніе. Мы выбрали Баура, потому что онъ чрезвычайно характеренъ и яснѣе другихъ. Мнѣнія, имъ высказываемыя, высказывались и другими, которые видѣли, напримѣръ, въ Вормскомъ эдиктѣ личный произволъ императора, только эти другіе болѣе тщательно прикрывали свои побужденія. Но этотъ взглядъ на Карла Пятаго держался только до сороковыхъ— пятидесятыхъ годовъ; потомъ онъ былъ замѣненъ другимъ взглядомъ, другимъ представленіемъ объ исторіи Карла Пятаго.

Это новое представление о Карлъ Пятомъ явилось отчасти подъ вліяніемъ австрійской или великонъмецкой школы историковъ, указавшей, какъ сильно отразилась внъшняя политика императоровъ (походы въ Италію) на фактахъ внутренней жизни Германіи. Кром'в того, появленію этого взгляда много содъйствовалъ знаменитый трудъ Ранке. Стали вообще обращать вниманіе на внішнюю политику Карла Иятаго и считать войны, которыя онъ велъ, однимъ изъ главныхъ фактовъ его царствованія. Этотъ взглядъ отразился въ церковной исторіи Генке. Генке признаетъ, что всѣми поступками Карла Пятаго руководили соображенія внъшней политики: раньше онъ даже могъ бы и покровительствовать Лутеру, но, помирившись съ папой, онъ издаль Вормскій эдиктъ 1). Но идеи, провозглашаемыя Лутеромъ, все-таки одержали побъду на Вормскомъ сеймъ. За учрежденіе верховнаго имперскаго суда и управленія нужно быть обязаннымъ Лутеру, такъ какъ въ сущности это были его идеи. Карлъ Пятый и вся католическая партія является слабой, неимъющей никакого авторитета. Карлъ Пятый даже интеримъ издалъ не по своему желанію, а лишь потому, что нужно было дать какое-либо в фроиспов фданіе, когда папа изъ-за политическихъ видовъ распустилъ Тридентскій со-

<sup>1)</sup> Henke. Neuere Kirchengeshichte. T. I. Ctp. 56.

боръ 1). Карлъ Пятый связанъ своей внъшней политикой: онъ ничего не можетъ сдълать; зато Лутеръ свободенъ, ничьмъ не связанъ: поэтому онъ дъйствуетъ и торжествуетъ. Католики слабы, реформаторы сильны, и это съ самаго начала, чуть ли не съ Лейпцигскаго диспута. Мы видимъ, какъ къ существовавшему въ то время въ наукъ взгляду Генке прибавляетъ извъстную окраску: все это дълается для того, чтобы подчеркнуть удивительную силу реформаціоннаго движенія. У Генке ясно видно, что все діло въ религіозныхъ симпатіяхъ. Мысли, имъ высказываемыя, говорились и до и послѣ него, только основныя побужденія болѣе тщательно скрывались. Этотъ-то придатокъ къ существующему распространенному взгляду, который мы видимъ у Генке, чисто религіознаго происхожденія. Другіе, изображая сходно съ Генке исторію Карла Пятаго, поступали подъ вліяніемъ религіозныхъ убъжденій, только не такъ замътно. Теперь, впрочемъ, научный взглядъ на Карла Пятаго нъсколько измънился.

Это произошло отчасти подъ вліяніемъ мало-нѣмецкой или, проще говоря, прусской школы историковъ, отчасти подъ вліяніемъ книги Баумгартена: стали обращать вниманіе на международное значеніе Карла Пятаго, умаляя его значеніе, какъ германскаго императора. Этотъ взглядъ отразился въ исторіи церкви Гагенбаха. Гагенбахъ или, вѣрнѣе, Ниппольдъ, прямо говоритъ, ²) что при изученіи исторіи Германіи первой половины шестнадцатаго вѣка слишкомъ мало обращаютъ вниманія на факты нравственно-религіозной жизни, которые, по его миѣнію, представляютъ для ученаго наибольшую важность. Ниппольдъ настаиваетъ на томъ, что Карлъ Пятый былъ чужой человѣкъ для Германіи. "Онъ былъ испанецъ," говоритъ Ниппольдъ, "онъ не могъ понять всей силы религіознаго импульса того времени"... т. е. опять повторяется старый мотивъ.

Эти три мивнія церковных в историков были высказаны на протяженіи пятидесятильтняго періода. Въ эти пятьде-

<sup>1)</sup> Henke. Neuere Kirchengeschichte. T. II CTp. 252.

<sup>2)</sup> Hagenbach. Kirchengeschichte, T. III, Crp. 665.

сять льть протекло для исторической науки болье, чьмь обыкновенно протекаетъ въ обыкновенныя пятьдесятъ лътъ: взгляды мінялись одинь за другимь, открывались новые горизонты, наука переживала свое молодое время. Въ нашемъ случав, взгляды, послуживше основанемъ изображеніямъ въ вышеприведенных исторіях церкви, существенно различаются между собой. Во времена Баура, питавшагося Робертсономъ, была даже совствить иная область фактовъ, чьмь теперь; а между тымь, если мы изъ изображеній церковныхъ историковъ вычтемъ тъ научныя представленія о Карлъ Пятомъ, которыя легли въ основу ихъ, то мы получимъ остатокъ, и остатокъ этотъ будетъ одинъ и тотъ же во всёхъ трехъ случаяхъ. Этотъ остатокъ будетъ убёжденіе, что реформаціонное движеніе-сильное, могучее движеніе, а католицизмъ-направленіе слабое, дряхлое, отжившее свой въкъ. Это убъждение не могло быть результатомъ изученія фактовъ, потому что факты и ихъ изученіе въ данныхъ трехъ случаяхъ были различны. Это убъждение навъяно извиъ и, понятно, подъ вліяніемъ религіозныхъ симпатій. Оно очень распространено: оно высказывается почти всъми протестантскими исторіями реформаціи (а ихъ девяносто девять на одну католическую). Я уже не объ исторіяхъ церкви говорю. Это убъждение перешло и въ русскую литературу, оказало свое вліяніе на Кудрявцевъ (въ его этюдь о Карль Пятомъ) и оказываетъ свое вліяніе и теперь. Какъ часто можно встрътить утвержденіе, что всв настоящіе, честные, передовые люди были на берегу, противоположномъ католицизму, что истинно убъжденныхъ защитниковъ стараго нельзя было найти. "Представители стараго образованія", — говоритъ профессоръ Карвевъ 1), -- "только подсмвивались надъ гуманистами, считая ихъ недалекими людьми, непонимающими, что выгода заключается вовсе не въ занятіяхъ такого рода вещами, какими занимались гуманисты. Но съ теченіемъ времени, когда новое образованіе пустило корни и его представители стали отбивать хлъбъ у схоластиковъ, послъдніе начали относиться къ нимъ со злобой". Намъ кажется, что

<sup>1)</sup> Н. Карвевъ. Исторія Западной Европы въ новое время. Т. ІІ, Стр. 28.

подобное утвержденіе, слишкомъ странное само по себъ, является лишь отдаленнымъ отраженіемъ религіозныхъ симпатій протестантскихъ историковъ: такъ часто ослѣпительныя западныя молніи отражаются у насъ, въ Россіи, смирными, безгромными зарницами.

Исторія преломляется подъ извъстнымъ угломъ религіозныхъ возаръній, - это, конечно, для науки не особенно выгодно, но въ сущности глубоко симпатично. Нельзя, напримъръ, серьезно ставить въ упрекъ Гизелеру 1), когда послъдній говорить, что булла противъ Лутера была дъломъ личной ненависти Экка, или когда онъ же говорить, что Вормскій эдикть быль результатомъ какой-то принципіальной ненависти со стороны Алеандра ко всфмъ нфмцамъ. Мнъ думается, что сознательнаго искаженія нъть, а простона-просто убъжденному протестанту кажется, что порядочныхъ людей на сторонъ католицизма ръшительно быть не можетъ, а что протестанты всъ честные, славные, здоровые и сильные люди. Когда Бауръ, перечисляя приверженцевъ Лутера, называеть Гуттена здоровымь и полнымъ силъ <sup>2</sup>), то это можетъ быть смъщно, наивно, но поставить это въ вину умному и глубокому историку едва ли у кого хватитъ безсердечной смълости. Такъ любящій отецъ считаетъ сильнымъ и здоровымъ слабаго, больного сына своего. Но этотъ же отецъ, напротивъ, въ чужихъ дътяхъ будетъ видъть всъ недостатки, въ особенности, если это будутъ дъти его враговъ. Тотъ же Гуттенъ, который у Баура "полонъ силъ", у католического историка Янсена только и интересенъ, какъ больной совсёмъ даже неинтересной болёзнью 3). Но въ нашемъ случав Янсенъ не совсвмъ подходящъ.

Эгельхаафъ 4) сравниваеть его съ Дöллингеромъ и замъчаеть, что послъдній полемизируеть изъ-за истины, а Янсень—изъ-за своей тенденціи 5). Дъйствительно, умный, ученый, многотомный трудъ Янсена въ наукъ имъеть очень

<sup>1)</sup> Gieseler. Lehrbuch der Kirchengeschichte. Crp. 82 u 91.

<sup>2)</sup> Baur. Kirchengeschichte der neueren Zeit. Crp. 51.

<sup>3)</sup> Janssen. Geschichte des deutschen Volkes. Т. II. Стр. 56 и пр.

<sup>4)</sup> Egelhaaf. Deutsche Geschichte im sechzehnten Jahrhundert. T. I. Crp. 192.

<sup>5)</sup> Объ Янсенъ см. Pastor Ludwig. Johannes Janssen 1829—1891.

мало въса, хотя онъ и оказаль, по словамъ проф. Каръева 1). вліяніе даже на протестантскихъ писателей; но вліяніе это заключалось не въ томъ, что были принимаемы мнвнія Янсена, а лишь въ томъ, что умный и талантливый Янсенъ изобразилъ исторію Германіи въ болве полномъ видв, что онъ обратилъ вниманіе на такія стороны жизни, на которыя до него обращали мало вниманія. Но въ діль освіщенія фактовъ, въ дълъ ихъ изображенія у Янсена происходитъ такое сильное искаженіе, что исторія дълается совершенно неправдоподобной. При чтеніи Янсена иногда охватываетъ злость, злость на то, зачёмъ безобразится исторія, къ чему, для кого. На Янсена можно страшно негодовать, и я понимаю всв тв сильныя выраженія, которыми его награждали протестантскіе критики. На Баура и Гизелера негодовать нельзя: въра, какъ огонь, все очищаетъ. Но я не думаю, чтобъ Янсенъ быль върующій человъкъ.

Въ своемъ отвътномъ словъ критикамъ Янсенъ убъждаетъ въ началъ, что имъ руководитъ одно исканіе объективной истины. Это говорится въ первомъ письмъ. Но уже во второмъ нъмецкій историкъ признается, что онъ потому принужденъ обратить вниманіе на Эбрарда, что тотъ нападаетъ на католическую въру 2). Въ срединъ своего отвъта Янсенъ говоритъ, что онъ будетъ защищать нъмецкаго императора отъ нападокъ, какъ бы тотъ ни назывался — Карлъ Пятый или иначе 3). А второй свой отвътъ критикамъ Янсенъ кончаетъ заявленіемъ, что "мы, католики, не позволимъ уничтожить папство" 4). Все это на первый взглядъ непонятно: что Янсену Карлъ Пятый и что ему вообще всв Габсбурги! Янсенъ во всемъ ръшительно оправдываетъ Карла Пятаго 5), но онъ не можеть же это дълать только потому, что Карлъ Пятый – германскій императоръ! Вообще все это странно и непріятно: у Янсена, почти что у единственнаго

<sup>1)</sup> Н. Карвевъ. Исторія Западной Европы. Т. ІІ. Стр. 18.

<sup>2)</sup> Janssen. An meine Kritiker. CTp. 8.

<sup>3)</sup> Ibid CTp. 158.

<sup>4)</sup> Janssen. Ein zweites Wort an meine Kritiker, CTp. 145.

<sup>5)</sup> Janssen, Geschichte des deutschen Volks. Т. II. Стр. 143 и пр.

нъмецкаго историка, мы видимъ это поклонение власти безотносительно до того, въ чемъ она состоитъ. Я не думаю, чтобъ Янсенъ имълъ какую-нибудь скверную цъль: онъ, видя, что многое валится и ломается подъ вліяніемъ холодной всепожирающей волны времени, судорожно цепляется за что попало, лишь было бы за что хвататься, онъ ищеть предмета въры, но онъ не въритъ. За то онъ искренно ненавидить всёхь сомнёвающихся, отрицающихь, разрушающихъ прежнее, за то онъ и облилъ бранью Гуттена, что тотъ ломалъ старое. "То, что было враждебно фантому свободы, безграничной и туманной, все это Гуттенъ старался уничтожить, какъ деспотизмъ. Какая-либо великая идея никогда не волновала его". Такъ говоритъ Янсенъ 1) про Гуттена. Даже бъдность и ту готовъ Янсенъ поставить въ упрекъ несчастному рыцарю 2). Намъ еще придется въ самомъ сочиненіи поближе познакомиться съ Янсеномъ, съ его странными мыслями и еще болъе странными цитатами. Но, повторяю, въ наукъ его взгляды не имъли значенія. Онъ изображаетъ Карла Пятаго агнцемъ, который стремится къ имперіи въ старомъ смысль и котораго все французы обижаютъ.

Впрочемъ, у Янсена есть одна черта, за которую многое простится: онъ, кажется, любить свою родину. Онъ считаетъ, что реформація много виновна въ тѣхъ несчастіяхъ, которыя Германія испытывала въ семнадцатомъ и восемнадцатомъ вѣкахъ. Впрочемъ, кто-же изъ нѣмцевъ не любитъ своей родины, кто не сожалѣетъ о ея бѣдствіяхъ; только одни (въ этомъ случаѣ Янсенъ стоитъ не одинъ) признаютъ, что вся вина въ реформаціи, другіе думаютъ, что виноватъ католициямъ и его защитники т. е., другими словами, Карлъ Пятый. При оцѣнкѣ Карла Пятаго выступаетъ, такимъ образомъ, новый элементъ—элементъ національный, элементъ патріотическій: Карла Пятаго начинаютъ судить, поскольку онъ содѣйствовалъ благу Германіи. Относительно того, въ чемъ должно заключаться это благо, всѣ историки, какъ

<sup>1)</sup> Janssen. Geschichte des deutschen Volks. T. II. Crp. 56.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. Стр. 259.

вообще всв нвмцы, согласны между собой. Это благо заключается въ единствв Германіи. Но подъ чьей властью должна быть объединенная Германія—на это разные историки отввчають различно. Кромв того, здвсь примвшивается тоть элементь религіозныхъ симпатій, о которомъ мы уже говориди. Католики желали бы единства сплошь католическаго; протестанты—сплошь протестантскаго. Одни думають, что причина всвхъ бъдъ, причина разъединенія Германіи заключается въ реформаціи; другіе—что виновать въ этомъ Карль Пятый, который не всталь на Вормскомъ сеймв во главв реформаціоннаго движенія. Такъ, по крайней мвръ, думаеть Гейссеръ.

Гейссера причисляють обыкновенно къ ученикамъ Шлоссера или, другими словами, къ Гейдельбергской школъ, вивств съ Гервинусомъ, Кортюмомъ, Гагеномъ. Шлоссеръ прежде пользовался большимъ почетомъ въ Германіи; но потомъ, какъ часто бываетъ, его стали бранить, и Вегеле въ своей исторіи германской исторіографіи говоритъ 1), что Всеобщая Исторія Шлоссера совершенно позабыта въ своихъ основныхъ чертахъ. Но переведенная на русскій языкъ Всеобщая Исторія Шлоссера пользовалась и пользуется у насъ и теперь, при крайней бъдности русской научной литературы по всеобщей исторіи, изв'ястной популярностью. При всъхъ ея достоинствахъ она въ высшей степени устаръла: какъ-то странно даже теперь читать утвержденія Шлоссера въ родъ, напр. такихъ, что возставшіе испанскіе города при Карлъ Пятомъ руководились тъми же стремленіями, что и революціонеры во Франціи при Людовик XVI. Этой то странной, старческой наивностью въ изображении историческихъ событій Гейссеръ часто бываетъ очень похожъ на своего учителя Шлоссера. Но въ другомъ у него мало сходнаго. Шлоссеръ быль, по върному выраженію Вегеле <sup>2</sup>), натурой космополитической: для него челов вчество было выше всего. Для Гейссера, какъ и для Гервинуса,—

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Wegele. Geschichte der deutschen Historiographie. Crp. 1064.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. C<sub>T</sub>p. 1068.

выше всего благо Германіи, ея національные интересы <sup>1</sup>). Вотъ поэтому то Гейссеръ и скорбить объ разъединенности Германіи. По мнѣнію Гейссера, Карлъ Пятый могь бы объединить Германію подъ своей властью, если бы всталь во главѣ реформаціи и не издалъ бы Вормскаго эдикта. "Минута, потерянная въ 1521 году", говорить Гейссеръ <sup>2</sup>), "была невозвратима. Это было несчастіемъ для императора, но вмѣстѣ съ тѣмъ несчастіемъ и для нашей націи; послѣдстьія этого она терпитъ и понынъ".

И такъ, мы видимъ, что политическимъ идеаломъ Гейссера была Германія, объединенная подъ властью императора. Но у другихъ историковъ политические идеалы бывають другіе. Гейссерь въ усиленіи княжеской власти въ Германіи видитъ всю бъду; по его мнтнію, только императорская власть могла объединить Германію. У Вебера же княжеская власть, составлявшая въ двадцатыхъ годахъ шестнадцатаго въка такъ называемое "имперское правительство", могла объединить Германію. Веберъ прямо говоритъ: "имперское правительство стало дъйствовать въ національныхъ интересахъ, приняло свободу совъсти и независимость нъмецкаго народа подъ свою защиту; противъ возникшаго государственнаго единства Германіи возсталь Францъ Зикингенъ" 3). Другіе видять причину разъединенія Германіи въ томъ, что Габсбурги со своими наслъдственными землями были носителями императорской власти. Третьи, наоборотъ, полагаютъ, какъ напримъръ Ланцъ 4), что интересы націи и императорской власти были одни и тъ же и то, что было горемъ для націи, было горемъ и для императора.

Всѣ вышеприведенныя утвержденія явились результатомъ не тщательной разработки фактовъ, а лишь извѣстныхъ политическихъ симпатій. Глубоко страдая о разъединеніи Гер-

<sup>1)</sup> О политическихъ взглядахъ Гейссера см. предисловіе проф. Трачевскаго къ Исторіи Революціи Гейссера.

<sup>2)</sup> Häusser. Исторія Реформаціи. Стр. 46.

<sup>3)</sup> Веберъ. Всеобщая Исторія. Т. Х. Стр. 138.

<sup>4)</sup> Lanz. Actenstücke und Briefe zur Geschichte Kaiser Karl's V, Einleitung. Crp. XVII.

маніи, всв нъмецкіе историки стремятся найти виновника въ этомъ несчастіи своей родины. Одни считають виновникомъ Лутера, другіе — Карла Пятаго; одни полагають, что только императоръ могъ-бы объединить Германію, другіе находять, что сами князья, если бы не было крестьянскаго и рыцарскаго возстанія, объединили бы Германію. Это различіе при ръшеніи важнаго историческаго вопроса зависить отъ различія политическихъ мніній, которое очень сильно въ Германіи. Почему происходить это различіе - отвічать слишкомъ долго: въроятно, это различіе происходить отъ того, что каждый по своему любить свою родину и по своему, если и понимаетъ ея благо одинаково съ другими, думаетъ о достиженіи этого блага: Римъ одинъ, но различны пути къ нему. Этотъ Римъ для нъмцевъ-могучая, нераздъльная Германія. Какъ можно было достигнуть этого идеала, почему онъ не достигнутъ былъ раньше — на это разные историки отвъчають различно. Но у всъхъ существуетъ убъжденіе, что, если бы не помъщали извъстныя обстоятельства въ первой половинъ шестнадцатаго въка, то Германія была бы едина и была бы сильна. Это чисто патріотическое уб'яжденіе, — оно не вытекаетъ изъ фактовъ. А это убъждение часто можно встрътить въ нъмецкихъ исторіяхъ реформаціи: оно туманитъ истинное изображение прошлаго, оно вредить наукъ.

Что составляеть силу Германіи, что всего важнъе для ея единства,—отвътъ на это дается не изъ изученія исторіи, а на основаніи личныхъ симпатій. А личныя симпатіи между собой часто очень различны. Янсенъ полагаетъ, что католицизмъ могъ бы объединить Германію, Гейссеръ думаетъ, что это сдълалъ бы протестантизмъ; Ланцъ—что это сдълалибы сами князья, Штраусъ—что это сдълало бы просвъщеніе. Въ особенности интересенъ тутъ примъръ Штрауса: патріотическое убъжденіе, что и въ началъ шестнадцатаго въка Германія непремънно объединилась бы, раздъляетъ человъкъ, который всегда стоялъ далеко отъ оффиціальной науки и не былъ въ обществъ нъмецкихъ профессоровъ, ихъ мнъній и партій. "Протестантизмъ въ борьбъ съ католической реакціей совершенно разбилъ единство и могущество Германіи",

говорить Штраусъ въ своей монографіи объ Ульрих Гуттенъ... 1) Германія, слъдовательно, не только могла объединиться, она была уже объединена въ шестнадцатомъ въкъ: Штраусъ, такимъ образомъ, идетъ дальше ивмецкихъ профессоровъ. Штраусъ говорить это подъ вліяніемъ патріотизма: онъ патріотъ, любитъ свою родину и нисколько этого не скрываетъ. Но, кромъ всего этого, Штраусъ литераторъ, а какъ литераторъ, какъ человъкъ слова онъ стремится къ свъту, просвъщенію, духовной свободъ. Онъ рыцарь просвъщенія, рыцарь родной національной нъмецкой литературы. Это просвъщение, эта литература и объединили, по его мнънію, Германію, "Изъ общечеловъческаго образованія германскаго народа", говорить Штраусъ "произошло политическое единство и могущество, произошло новое нъмецкое государство". Но въдь въ началъ шестнадцатаго въка, по Штраусу же, существовало и единство, и могущество Германіи, а Германія при этомъ вовсе не была просвъщена; слъдовательно, единство и могущество Германіи вовсе не связаны съ ея просвъщеніемъ, какъ говориль сейчась только Штраусъ. Выходить что-то странное: оба стремленія Штрауса-и Штрауса, какъ литератора, и Штрауса, какъ патріотаоба эти стремленія сплелись въ одинъ клубокъ, какъ единоборцы у Данта... Происходитъ ужасная путаница очертаній: если одинъ рисунокъ на стеклъ положить на другой и посмотръть на свъть, произойдеть тоже самое. Штраусъ говорить то изъ стремленія къ политическому могуществу Германіи, то изъ стремленія къ просвъщенію. Какъ литераторъ, онъ желаетъ процвътанія торговли, которая, по его мнънію, оказывала неоцъненныя услуги просвъщенію 2). Какъ патріотъ, онъ желаетъ войнъ и одобряетъ ихъ, забывая, что нъсколько страницъ предъ тъмъ онъ осуждалъ ихъ, потому что онъ вредять торговль. Какъ патріоть, онъ бранить реформацію, осуждаетъ Лутера за его споръ съ Цвингли, потому что все это вносило разладъ въ политическое устройство Германіи. Какъ литераторъ, онъ хвалитъ реформацію за то, что она

<sup>1)</sup> Strauss. Ulrich von Hutten. CTp. 573.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. Cτp. 319.

избавила Германію отъ всѣхъ, по его мнѣнію, представителей тьмы: клерикаловъ, схоластиковъ, ультрамонтанскихъ писателей, вообще отъ всѣхъ римскихъ людей; за это Штраусъ прощаетъ реформаціи все, даже разъединеніе Германіи 1). Какъ литераторъ, Штраусъ готовъ стоять за самую большую политическую свободу, какъ патріотъ—онъ желаетъ сильной государственной власти. Какъ литераторъ и ученый, онъ одинаково любитъ всѣ націи; какъ патріотъ, онъ считаетъ нужнымъ выбранить французовъ за хвастовство 2). Происходитъ путаница, мутность, неясность мыслей подъ вліяніемъ личныхъ симпатій. Но эти личныя симпатіи очень естественны: очень понятно и даже похвально, что Штраусъ любитъ свою родину, любитъ просвѣщеніе, ненавидитъ обскурантизмъ. А въ результатѣ выходитъ искаженіе истины.

Вообще, я думаю, трудно, очень трудно писать исторію своей родины. Въ концъ концовъ, всегда являются убъжденія, выроспія на религіозной или политической почвъ, и эти убъжденія, какъ призма, преломляють свъть исторической правды. Нътъ нъмецкаго ученаго, который не любилъ бы своей родины, или не былъ бы религіозенъ, а слъдовательно, нътъ нъмецкой исторіи реформаціи, гдъ не было бы уклоненія отъ истины подъ вліяніемъ этихъ убъжденій. Но не смотря на все это, немецкая историческая наука-все-таки великая наука: въ ней есть много удивительныхъ изображеній прошлаго, много замічательных исторических изслівдованій, а если и замівнается цатріотическое и религіозное искаженіе событій, то этого нельзя ставить въ вину, какъ нельзя ставить въ вину Рафаэлю, что онъ ошибался въ перспективъ и плохо изображалъ древесную листву. Еще разъ повторяю, ни одна наука не сдълала больше нъмецкой науки для уясненія прошлаго Западной Европы. Много великихъ, много геніальныхъ ученыхъ работало на германской научной нивъ. И для уясненія исторіи первой половины шестнадцатаго въка, т.-е. исторіи реформаціи, никто не сдълаль больше

<sup>1)</sup> Strauss. Ulrich von Hutten. Crp. 533.

<sup>2)</sup> Ibid. CTp. 125.

того, что сдълала и дълаетъ нъмецкая наука вообще, Ранке и его школа въ частности.

Въ Германіи существовали и другія школы, онъ существують и теперь; но школа экономистовь очень мало занималась шестнадцатымъ въкомъ, если не считать Лампрехта. Юристы занимались царствованіемъ Карла Пятаго лишь слегка, Гейдельбергская же школа ужасно стара, не смотря на то, что ея сочиненія довольно молоды по времени. Когда, напримъръ, Гейссеръ 1) увъряетъ, что библія Лутера принесла большую пользу, потому что въ нее въ немецкихъ семьяхъ записывались всв важивищія событія изъ жизни домочадцевъ, то это принижение значения великой книги къ роли календарей въ помъщичьихъ семьяхъ даже смѣшно, а, просто, старо, какъ давно вышедшее изъ моды, бывшее когда-то моднымъ платье. Что касается до Вебера, то многое у него изображено съ какой-то отчасти полудътской, отчасти полустарческой наивностью. Разв'в только у старыхъ и добродушныхъ историковъ XVII въка можно встрътить подобныя утвержденія: напримъръ, что люди могутъ умирать отъ печали, 2) заболвать отъ страха 3) и другихъ душевныхъ волненій. Веберъ не стъсняется, напримъръ, объяснить появление радикальныхъ элементовъ среди лутеранъ тъмъ, что нъкоторые лутеране обидълись на словесныя оскорбленія со стороны католиковъ и сдълались радикалами 4). Да и потомъ фактическая канва бываетъ ужасно соита у Гейссера и Вебера. По поводу вышедшей недавно послъдней части исторіи Вебера въ русскомъ переводъ, даже въ петербургскихъ газетахъ указывалось на то, какія странныя несообразности говорить Веберь о движеніяхь русскаго войска въ послъднюю турецкую кампанію. Ошибки Вебера бывають иногда даже совсъмь непростительны. Въ одномъ, 👟 напримъръ, мъстъ нъмецкій историкъ говоритъ 5) о существованіи двухъ университетовъ въ Падув и въ Венеціи. Но

<sup>1)</sup> Häusser. Исторія Реформаціи. Стр. 64.

<sup>2)</sup> Веберъ. Всеобщая Исторія. Т. Х. Стр. 17.

<sup>3)</sup> Ibid. CTp. 87.

<sup>4)</sup> Ibid. Crp. 145.

<sup>5)</sup> Ibid. Т. XI. Стр. 697.

на самомъ дѣлѣ, въ Венеціи университета не было, а упиверситетъ былъ только въ Падуѣ. Вообще Веберъ и Гейссеръ часто путаются въ годахъ и даютъ неправильныя даты, хотя, можетъ быть, и незначительныхъ событій. Все это остатки добраго стараго времени, того добраго времени, когда исторія была отчасти предметомъ удовольствія, отчасти арсеналомъ ржаваго оружія. Но все это исчезло послѣ трудовъ Ранке: не даромъ одинъ ученый (Хальвихъ) сравниваетъ Ранке съ молніей, очистившей душную атмосферу.

Ранке первый поставиль на твердую научную почву изученіе прошлаго своей родины. Вегеле въ своей исторіи нъмецкой исторіографіи говорить, что установленные Ранке методъ и техника изслъдованія едва ли подвергнутся основному измъненію со временемъ1). Гизебрехтъ разсказываетъ, что въ самомъ началъ научной карьеры Ранке читалъ ромапы Вальтеръ Скотта и былъ возмущенъ твмъ искаженіемъ исторіи, которое онъ встрітиль въ нихъ. "Онъ приняль ръшеніе", по словамъ Гизебрехта <sup>2</sup>), "не допускать въ своихъ работахъ ничего, что не было бы обосновано фактами". Ранке сталь следовать методу Нибура, сталь применять критическій анализь и издаль въ 1824 году свою исторію романскихъ и германскихъ народовъ съ 1494-1535 года, а въ качествъ дополненія, второй свой трудъ "Къ критикъ историковъ новаго времени" (Zur Kritik neuerer Geschichtschreiber). Въ первомъ трудъ своемъ онъ изобразилъ прошлое, какимъ оно на самомъ дълъ было; во второмъ онъ указалъ, какими путями онъ достигъ этого результата. "Настоящее убъжденіе начинается сомнівніемъ", говориль онъ потомъ... з) Я не знаю, но мнъ кажется, что заслуга Ранке чрезвычайно велика-гораздо больше, чвмъ думають: ужъ одно то, что по нъкоторымъ періодамъ, ну хотъ по шестнадцатому въку, Ранке установиль правильно и твердо фактическій остовь, тотъ остовъ, ту канву событій, безъ которой не вышьешь никакого историческаго узора.

<sup>1)</sup> Wegele. Geschichte der Historiographie. CTp. 1042.

<sup>2)</sup> Giesebrecht. Gedächtnissrede von L. Ranke. CTp. 6.

<sup>3)</sup> Winckler. L. Ranke. Lichtstrahlen aus seinen Werken. Crp. 163.

Нѣкоторые считають Ранке геніальнымъ. Я боюсь говорить это слово, но все-таки какъ-то непонятно, чудесно и странно своей чудесностью многое, что касается судьбы его сочиненій. Вѣдь 50 лѣтъ прошло съ тѣхъ поръ, какъ вышло знаменитое сочиненіе Ранке о Германіи въ реформаціонный періодъ, и, вѣдь, чего не было въ эти 50 лѣтъ! Молодое стало старымъ, красивое — безобразнымъ, холодная волна времени, о которой говорится въ одномъ изъ маленькихъ стихотвореній Виктора Гюго, унесла много надеждъ и вѣрованій, смыла нѣсколько почернѣвшихъ кумировъ, поглотила много, очень много умныхъ и, когда-то, молодыхъ книгъ, а сочиненія Ранке все еще молоды, какъ старый, но все еще зеленый дубъ на холмахъ Шварцвальда, и "Исторію Германіи въ реформаціонный періодъ" всѣ—и Мауренбрехеръ, и Эгельхаафъ—считаютъ самымъ авторитетнымъ сочиненіемъ.

Пройдеть много льть, будущіе посьтители берлинской королевской галлереи картинъ, въ которой висятъ портреты выдающихся германскихъ дъятелей за послъднее время, будущіе посътители, повторяю я, позабудуть многія лица: имъ ничего не будетъ говорить ни Моммсенъ съ сухими нервными глазами, ни находящійся туть-же Гельмгольцъ, который сидить за спектроскопомъ, даже о самомъ императоръ Вильгельмъ, скачущемъ на рыжемъ конъ не подалеку отъ портретовъ великихъ ученыхъ, — будущіе посътители будутъ мало помнить, но, увидавъ маленькій портретъ Ранке въ орденахъ, въ синемъ фракъ съ двумя звъздами, увидавъ его, они непремънно узнаютъ стараго историка своей родины и улыбнутся ему, какъ знакомому. Даже и до сихъ поръ, когда Ранке лътъ семь какъ ужъ умеръ, да и теперь никто какъ-то не осмъливается посмотръть на него съ исторической точки зрвнія, указать мвсто его среди других историковъ: твердой и точной критической оцфики великаго историка до сихъ поръ еще нътъ.

Мы имъемъ матеріалы для біографіи Ранке и его переписку, изданные Дове. Есть также нъсколько общихъ характеристикъ (напр. проф. Виноградова, Гизебрехта), есть сборникъ изреченій Ранке, составленный, по правдъ сказать, очень неудачно Винклеромъ, есть нъсколько некрологовъ

(Revue Historique, Историческій Вѣстникъ), десятокъ страницъ нѣмецкой исторіографіи Вегеле, но всего этого слишкомъ недостаточно, такъ что въ данное время трудно сказать о Ранке что-либо опредѣленное. Мы находились въ крайнемъ затрудненіи, но ничего не сказать о Ранке мы все-таки не рѣшились.

Говоря о Ранке, всегда говорять объ его объективности. "Знаменитая объективность Ранке", говорить проф. Виноградовъ 1), прямо вытекаетъ изъ его историческаго пониманія, изъ признанія самостоятельнаго права всякаго законченнаго существованія, всякой исторической силы отстаивать себя". Можетъ быть, это и такъ, но вполнъ объективнымъ признать Ранке трудно. Объективность Гете второй части Фауста, спокойно взирающаго подъ старость на мелкій, ничтожный родъ людской, такая объективность никогда не была свойствомъ Ранке: онъ многое любилъ и многое ненавилълъ. Относительно политики у него были свои строгіе и твердые взгляды. Напримфръ, Ранке самъ нфсколько разъ говоритъ въ своей перепискъ о своихъ собственныхъ и вполнъ опредъленныхъ взглядахъ на многіе вопросы. "Я расхожусь совершенно съ Тьерри относительно политики 2), говоритъ въ одномъ письмъ Ранке. Какъ ни какъ, Ранке всегда отдаетъ предпочтеніе нъмцамъ передъ французами, протестантамъ передъ католиками. "Никто не будетъ сомнъваться, что Исторія Германіи въ реформаціонный періодъ написана убъжденнымъ протестантомъ", говоритъ въ своей ръчи Гизебрехтъ <sup>3</sup>). Но въ общемъ безспорно, что Ранке выше всего ставилъ историческую правду. Противополагая себя французскимъ историкамъ, Ранке говоритъ: "всъ эти люди полны вопросами дня, я же стараюсь стать на историческую точку зрѣнія" ⁴).

Для того, чтобъ правильно изобразить прошлое, нужно все понимать, и Ранке все стремился понять и многое понималь. Я не знаю, но никогда я не читаль болъе высокой,

<sup>1)</sup> Русская Мысль. 1888 г. Кн. III.

<sup>2)</sup> Ranke. Zur eigenen Lebensgeschichte. Her. Dove. Crp. 345.

<sup>3)</sup> Giesebrecht. Gedächtnissrede Crp. 16.

<sup>4)</sup> Ranke. Zur eig. Lebensgeschichte. Crp. 350.

честной и свътлой книги, чъмъ изданная Дове переписка Ранке: изъ-за покрытыхъ типографской краской листовъ сквозить такое доброе, честное, хорошее лицо германскаго ученаго, какое... ну, какое ужъ навърное не встрътишь ни на прямыхъ и жесткихъ улицахъ Берлина, ни среди разволоченнаго вънскаго рококко. Такія лица теперь если и попадаются, то далеко отъ пышныхъ, шумныхъ и надобдливыхъ столицъ, такія лица можно видъть еще на Рейнъ, среди зубчатыхъ обломковъ замковъ, среди мягкой зелени виноградниковъ, въ маленькихъ веселыхъ университетскихъ городахъ, — тамъ, гдъ такъ много думаютъ и такъ много мечтають, глядя, какъ багровое солнце розовымъ золотомъ дрожить на далекомь Рейнф, тамь, гдф слушають музыку Мендельсона и поють хоромъ молодыя пъсни германскихъ студентовъ, гдъ любятъ поэзію Шиллера, лунную ночь въ горахъ и старую нъмецкую пъснь про храбраго рыцаря и коварную красавицу, тамъ, гдъ боготворять все прекрасное и ненавидять пошлость и полицейскихъ, а главное, ни про кого не злословять, никого не бранять. Ранке тоже никого не бранить и ни про кого не злословить, даже съ католикомъ Кампшульте, у котораго взгляды совершенно различны со взглядами Ранке, и съ тъмъ не ссорится великій историкъ. Въ Исторіи Эрфуртскаго университета Кампшульте Ранке видитъ серьезныя достоинства и считаетъ своимъ долгомъ обратить вниманіе издателя Гейбеля на Исторію Кальвина, составленную Канмшульте. "Изследование налагаетъ обязанность безпристрастія", говоритъ Ранке 1). Ранке протестантъ и убъжденный протестантъ, но никогда не бранитъ ни за что, ни про что католическую религію, какъ это дълаютъ другіе протестантскіе историки (и не одни нъмцы, а и историки другихъ національностей: вспомнимъ, напримъръ, итальянца Комба (вальдейца), англичанина Фруда и др.) Ранке самъ сознается, какимъ благоговъніемъ наполнилась душа его, когда онъ ночью однажды постиль соборъ Парижской Богоматери 2), или когда онъ днемъ во время

<sup>1)</sup> Ranke. Zur eig. Lebensgeschichte. Crp 485.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. Стр. 443.

службы зашель подъ дряхлые своды Св. Стефана въ Вѣнѣ ¹). Но не одни звуки церковнаго органа ударяють по струнамъ его сердца. Съ какой любовью говорить онъ о музыкѣ, о Вагнерѣ и Мейерберѣ ²), съ какой свѣтлой радостью вдыхаеть онъ въ себя весенній воздухъ Парижа и любуется на зелень Тюльерійскихъ каштановъ ³).

Про великаго старца Гете Баратынскій говориль, что онъ все понималь, все ему было доступно; но это быль Гете, это быль богь, олимпіець, какъ онь самь называль себя. Ранке быль смертный, а ни одинъ смертный всего понять не можетъ. Ранке не все понималъ, хотя онъ ко всему подходилъ кротко и незлобиво, стараясь все уяснить себъ, все простить... Во-первыхъ, Ранке былъ нъмецъ. Я этимъ не хочу сказать ни плохого, ни хорошаго, но, во всякомъ случав, Ранке родился въ Тюрингіи, былъ въ немецкой монастырской школь, потомъ въ 1814 году поступиль въ Лейпцигскій университеть, а потомъ быль учителемъ во Франкфуртъ на Одеръ. Самъ Ранке нъсколько разъ подтверждаетъ, какую силу имъютъ надъ человъкомъ событія юности. "Впечатлънія, воспринимаемыя въ юности", говоритъ Ранке, "имъютъ вліяніе на всю послъдующую жизнь"... 4). Ранке все-таки немецъ и протестантъ, хотя, можетъ быть, все это въ самой незначительной степени.

Взятіе Рима буйными и дикими войсками Карла Пятаго, это знаменитое Sacco di Roma, запачкавшее царствованіе Карла Пятаго своимъ безобразіемъ, Ранке старается подвести подъ взрывъ національнаго нѣмецкаго чувства ненависти къ Риму. А между тѣмъ, разсказывая о событіяхъ въ Сербіи при Черняевѣ, Ранке говоритъ, что всѣ русскіе были пьяны сербской водкой и были всѣ сплошь искатели приключеній 5). Нѣмецкій историкъ совсѣмъ просмотрѣлъ всякую идею въ этомъ движеніи. Изъ этого мы видимъ, что Ранке не всегда былъ въ состояніи освобождаться отъ цѣпкихъ на-

<sup>1)</sup> Ibid. CTp. 172.

<sup>2)</sup> Ibid. CTp. 481.

<sup>3)</sup> Ibid. Стр. 441.

<sup>4)</sup> Winckler, Lichtstrahlen, CTp, 167.

<sup>5)</sup> Ranke. Zur eig. Lebensgeschichte. Стр. 622.

ціональныхъ предразсудковъ. Иногда религіозныя убъжденія Ранке сдавливали его безпристрастіе. Про отца Гіацинта Ранке говоритъ 1), что этотъ послъдній представляєть собою явленіе не почтенное, а клерикальное. Здъсь чувствуется, что Ранке протестантъ. До извъстной степени это мъщало ему все понимать, но, въдь, въ сущности все понимать не такъ ужъ особенно похвально: въдь, бываютъ такія мерзости, которыхъ лучше не понимать.

Ранке быль свътлый, умный, хорошій человъкь, онь любилъ науку, любилъ родину, его волновали идеи ясныя и чистыя; онъ болье или менье воображать всьхъ людей такими. "Въ большихъ, внутреннихъ ръшеніяхъ", говоритъ Ранке 2), "я признаю искренними людей". Но, конечно, бывають и такіе люди, которыхь невольно каждый заподозрить въ неискренности, хотя они и даютъ очень важныя нравственныя ръшенія. Искренность многихъ проповъдниковъ аскетизма у насъ и на Западъ очень и очень подозрительна. Ранке не хочеть сомнъваться въ людяхъ; онъ воображаетъ людей лучше, чъмъ на самомъ дълъ. Бываютъ люди, которые во всемъ дъйствуютъ изъ-за матеріальной выгоды. Ранке и такихъ не понимаетъ. Онъ самъ дъйствовалъ, руководствуясь идеями, такъ же дъпствуютъ, по его мнънію, и остальные люди. Думая такъ, Ранке ошибался, потому что, если и нельзя объяснить всю совокупность жизненныхъ явленій факторами матеріальной жизни, то все-таки нельзя не согласиться, что извъстное изречение з), что "статистика остановившаяся исторія, исторія — продолжающаяся статистика", что это изречение имфетъ за собой хоть и не всю, но, во всякомъ случав, извъстную, можетъ быть, и незначительную долю истины. Но Ранке никогда не раздълялъ этого убъжденія. По мнънію Ранке, людскими дълами управляетъ Богъ. "Что людскіе разсчеты", говоритъ въ одномъ мъстъ Ранке, — "Божье предопредъление смъется надъ ними".

<sup>1)</sup> Ranke. Zur. eig. Lebensgeschichte. Ctp. 501.

<sup>2)</sup> Winckler. Lichtstrahlen. CTp. 163.

<sup>3)</sup> М. Ковалевскій поставиль это изреченіе эпиграфомь късвоему изслъдованію о крестьянскомъ хозяйствъ во Франціи. Рус. Бог. № 2. 93 г.

Это одно изъ самыхъ основныхъ убъжденій Ранке 1). "Идеи". говоритъ Ранке 2), "которыя основываютъ собою извъстное состояніе людей, заключають въ себъ божеское и въчное. хотя не въ полномъ объемъ. Поэтому, одно время эти идеи бывають благод втельны, дарують многому жизнь, и новыя созданія подымаются ихъ дыханіемъ. Потомъ эти идеи смфняются другими. Это-проявленіе Бога въ міръ". Итакъ, Богъ посылаеть идеи людями, и эти идеи руководять міромь. Бороться съ вызванными ими движеніями невозможно отдёльному человъку з). Въ этихъ идеяхъ вся сила, а сила привлекаетъ все, даже и деньги 4). Отдъльные люди являются представителями этихъ идей и эти отдъльные люди-властители. Идеи, двигающія міръ, это идеи нравственно-религіознаго характера 5). Но религіозно-нравственныя идеи пропитываютъ собою государственное устройство 6). Хотя міромъ, все-таки, по мибнію Ранке, управляеть Богъ. "Всегда человъчество смотръло на эту Въчную Силу, всегда поклонялось ей" 7), говоритъ Ранке. Но эта Въчная Сила проявляется въ идеяхъ. "Исторія никогда не должна терять изъ виду въчныя идеи, обусловливающія духовную жизнь человъчества", говорить въ другомъ мѣстѣ Ранке в). Вотъ каковъ историческій символъ въры Ранке. Вспомнимъ, что Тьеръ, знаменитый, гордый Тьеръ называлъ Ранке великимъ историкомъ Европы <sup>9</sup>), и не будемъ ни одного слова говорить ни въ охуждение, ни въ возвеличение вышеприведенныхъ мыслей Ранке. Когда смотришь на солнце, то въ сущности ничего не видно: глазамъ больно, текутъ слезы... Ранке такое же солнце.

Но какъ ни какъ, а все-таки Ранке выросъ подъ свътло-

<sup>1)</sup> L. Ranke. Französische Geschichte. T. I. (Sämmtliche Werke T. VIII) Crp. 396.

<sup>2)</sup> Ranke. Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation. T. I. Crp. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. Т. III. Стр. 74.

<sup>4)</sup> Winckler. Lichtstrahlen. Стр. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid. Crp. 151.

<sup>6)</sup> Ranke. Deutsche Geschichte. Стр. 188 и мн. др. т. III.

<sup>7)</sup> Ibid. Стр. 3. т. III.

<sup>8)</sup> Winckler. Lichtstrahlen. CTp. 161.

<sup>9)</sup> Ranke. Zur eigenen Lebensgeschichte. Crp. 374.

голубымъ небомъ Германіи. Эта связь политики съ религіозно-нравственными идеями нигдъ такъ не возможна, какъ въ Германіи. Ранке со многими властителями, со многими владетельными князьями быль дружень, онь вліяль на нихь, и многія его идеи приводились въ исполненіе... Вообще Ранке очень сильно почиталь княжескую власть въ Германіи: это особенно сильно сказалось на постановкъ занимающаго насъ вопроса о Карлъ Пятомъ. Онъ говоритъ, что княжеская власть въ шестнадцатомъ въкъ была настолько сильна, что побороть ее не было возможности и Карлъ Пятый, которому одинъ разъ удалось сломить власть князей, быль самъ побъжденъ этой властью 1). Это случилось потому, что княжеской властью сплелась другая власть – власть религіозной идеи, власть идеи протестантизма. Ранке особенно настаиваеть на томъ, что именно княжеская власть взяла въ свои руки дъло реформаціи. "Духовенство", говорить Ранке 2), никогда не утвердилось бы безъ княжеской власти". Карлъ V не признавалъ княжеской власти. "Карлъ Пятый", говоритъ Ранке 3), "смотрълъ на государство, какъ на право, которое ему доставалось и которымъ онъ могъ распоряжаться, какъ хотълъ. Къ концу его царствованія государство стало конгломератомъ (Gemeinschaft) князей". Карлъ Пятый былъ не только династически самолюбивь, но въ торжествъ католической церкви онъ видълъ предметъ своего честолюбія" 4). Реформація съ княжеской властью боролась противъ Карла Пятаго: княжеская власть помогала реформаціи, реформація помогала княжеской власти. Landfriede, Kammergericht-организація исполнительной власти-были установлены подъ вліяніемъ реформаціи, а сама реформація подъ вліяніемъ этихъ учрежденій могла крыпнуть, рости, увеличиваться.... 5). Еще разъ повторяю: "великая, посланная Богомъ идея реформаціи тъсно слилась съ княжеской властью. Карлъ Пятый,

<sup>1)</sup> lbid. Стр. 619.

<sup>2)</sup> Ranke. Deutsche Geschichte. Crp. 322. T. V.

<sup>3)</sup> lbid. Стр. 301. Т. V.

<sup>4)</sup> Ibid. CTp. 310. T. V.

<sup>5)</sup> Ibid. CTp. 314. T. V.

который боролся и противъ князей и противъ реформаціи— по неволъ долженъ былъ быть побъжденъ". Таково мнъніе Ранке. Великій историкъ изображаетъ, такимъ образомъ, нъмецкихъ князей шестнадцатаго въка людьми проникнутыми реформаціонной идеей, онъ считаетъ ихъ представителями протестантизма... Противъ этого можно очень много спорить... Впрочемъ, о Ранке намъ придется много, очень много вспоминать... О Ранке, впрочемъ, вспоминаютъ всъ работающіе по исторіи Германіи.

Вліяніе Ранке не ограничивается одними сочиненіями: Ранке создаль цёлую школу. Его историческій семинарій 1) создаль массы научныхь работниковъ: Гизебрехтъ, Зибель были учениками Ранке. А у этихъ учениковъ были уже свои ученики—да и ученики эти сходять въ могилу... Вотъ недавно сошелъ въ могилу Мауренбрехеръ и сошелъ не молодымъ человъкомъ: ему было пятьдесятъ четыре года 2). Время, какъ посмотришь, идетъ ужасно быстро, а человъчество движется медленно, тяжело, со стономъ и слезами.

Мауренбрехеръ занимался исторіей реформаціи въ очень широкомъ объемѣ: много его сочиненій имѣютъ соприкосновеніе съ нашей темой. Въ 1865 году имъ была издана монографія о Карлѣ Пятомъ и нѣмецкихъ протестантахъ. Въ 1874 году — Studien und Skizzen zur Geschichte der Reformationszeit. Въ 1882 году — Очеркъ дѣятельности Карла Пятаго въ Allgemeine Deutsche Biographie. Въ 1880 году — Исторія католической реформаціи, т. е. католической реакціи другими словами, а въ 1886 г., 1888 и 1889 гг. — нѣсколько этюдовъ по исторіи Тридентскаго собора въ редактируемомъ имъ Historisches Taschenbuch. Намъ много придется говорить объ освъщеніи Мауренбрехеромъ отдѣльныхъ вопросовъ и часто придется спорить съ умнымъ и холоднымъ историкомъ.

Умъ, разумъ,—я думаю, его одного недостаточно для того, чтобы правильно изображать прошлое. Нужно прежде всего любить людей, чтобы понять, о чемъ думали, во что върили, на что надъялись такіе же люди, какъ и мы, за нъсколько

<sup>1)</sup> См. статью Брикнера. Въстникъ Европы 1893 г.--іюнь.

<sup>2)</sup> Revue Historique. 93 r. T. I. CTp. 216.

стольтій передъ нами. Мауренбрехерь быль умень, снабжень свъдъніями, но онъ быль холодень, холодень, какъ сталь, при помощи которой высъкають фигуры изъ камия... По мнънію Мауренбрехера, Карлъ Пятый былъ настоящимъ Габсбургомъ 1). Онъ, какъ и всякій Габсбургъ, стремился къ увеличенію своего могущества, какъ и всякій Габсбургъ понималь императорскую власть въ среднев вковомъ смыслъ 2). Кромъ того, въ Карлъ Пятомъ скрывалось испанское вліяніе: во-первыхъ, маккіавелизмъ Фердинанда Католика и ревность къ религіи бабки его Изабеллы. Воспитывался Карлъ Пятый нидерландцами и среди нидерландцевъ 3). Карлъ Пятый стремился къ церковному единству, но это единство было невозможно 4). У Ранке, даже у стараго Робертсона Карлъ Пятый живой человъкъ, его можно любить и ненавидъть. У Мауренбрехера Карлъ Пятый не живой человъкъ, а старинная фреска изъ мозаики. Мозаика всегда рябитъ въ глазахъ и она всегда холодна; такъ же холоденъ, жестокъ и твердъ Карлъ Пятый у Мауренбрехера. "Твердо и стойко (starr und steif) стоялъ Карлъ на своемъ", говоритъ, напримъръ, про Карла Пятаго Мауренбрехеръ 5). Я думаю, что Мауренбрехеръ эту жесткость и твердость считаетъ громаднымъ достоинствомъ; онъ самъ старается казаться такимъ.

Въ предисловіи къ своимъ Studien und Skizzen Мауренбрехеръ старается всѣхъ увѣрить въ томъ, что ему нѣтъ никакого дѣла до общественнаго мнѣнія и что онъ считаетъ нужнымъ пренебрегать симпатіями и антипатіями читающей публики. Но для этого Мауренбрехеръ недостаточно высокъ ростомъ. Уже въ своей "Исторіи Католической Реформаціи" онъ является нѣсколько сбитымъ съ своего первоначальнаго взгляда на энциклопедическій составъ характера Карла Пятаго. Онъ признаетъ тамъ, что Карлъ Пятый былъ прежде всего испанцемъ 6). Да и въ прежнихъ сочиненіяхъ пыль на-

<sup>1)</sup> Maurenbrecher. Studien und Skizzen. Crp. 105.

<sup>2)</sup> Ibid. CTp 103.

<sup>3)</sup> Ibid. CTp. 107.

<sup>4)</sup> Ibid. CTp. 128.

<sup>5)</sup> Historisches Taschenbuch. 1890 Crp. 321.

<sup>6)</sup> Maurenbrecher. Geschichte der Katholischen Reformation. Crp. 185.

ціональных предразсудков застилала иногда Мауренбрехеру глаза. Въ Studien und Skizzen онъ бросаеть, напримъръ, подобнаго рода утвержденіе: "мы говоримъ о специфическомъ, самовластномъ, напыщенномъ и надменномъ направленіи политики Бурбоновъ; мы также можемъ говорить, что Гогенцолернамъ присуще особое чувство государственности, вслъдствіе чего личность властителя совершенно отожествляется съ интересами государства" 1). Изъ этого мы видимъ, что не всякій, объявляющій, какъ Мауренбрехеръ, что онъ не руководится никакими религіозными и политическими симпатіями, не всякій, повторяю я, можетъ написать безпристрастную книгу, какъ не всякій говорящій "Господи, Господи", можетъ войти въ царствіе небесное.

Наука живетъ преемствомъ идей. Каждое сколько-нибудь выдающееся сочинение является лишь отдельнымъ звеномъ, связаннымъ съ предыдущими научными работами и съ послъдующими: одинъ конецъ этой цъпи теряется во мракъ временъ, другой кончается книгами, только что изданными. Въ сущности, цъпь не особенно подходящее название. Гораздо лучше то сравненіе, которое употребляли часто дарвинисты, именно - сравненіе съ деревомъ, стволъ котораго и половина вътвей закрыты водой: всъ вътки связаны между собой, хотя этого и не видно; дерево растеть, прибавляются новыя вътки, которыя поднимаются все выше и выше, но эти новыя вътки выходять изъ прежнихъ вътвей. То же самое происходить въ научной немецкой литературе о Карле Пятомъ: взгляды мъняются, и въ одно и то же время существуетъ нъсколько взглядовъ. Такъ, въ настоящее время существуетъ два или, върнъе, три взгляда на Карла Пятаго. Выражены эти взгляды наиболье ясно въ работахъ трехъ ученыхъ-Эгельхаафа, Бецольда и Баумгартена. Скажемъ о нихъ нъсколько словъ.

Эгельхаафъ въ 1884 году издалъ "Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation", а въ 1889 г. первый томъ своей "Deutsche Geschichte im sechzehnten Jahrhundert bis zum Augsburger Religionsfrieden"; за этимъ томомъ послъдовалъ второй въ 1892

<sup>1)</sup> Maurenbrecher. Studien und Skizzen. Crp. 101.

году. Эгельхаафъ, конечно, полонъ многихъ національныхъ предразсудковъ; рецензентъ "Русской Мысли" упрекаетъ 1) Эгельхаафа въ возвеличении Лутера. Но это общая болъзнь всвхъ протестантскихъ писателей; Эгельхаафъ же даетъ всетаки нъчто новое. Возведичивая Лутера, Эгельхаафъ однако довольно ясно высказывается противъ положенія Ранке, что князья стали защитниками реформаціи: по мнвнію Эгельхаафа, ни имперское правленіе въ началь двадцатыхъ довъ не стояло за реформацію, ни Шпейерскій сеймъ 1526 году не далъ чинамъ имперіи религіозной автономіи 3) Вообще, Эгельхаафъ выдвигаетъ впередъ политическіе вопросы: не одна религія волновала умы въ двадцатыхъ годахъ шестнадцатаго въка, но и политическій вопросъ объ отношеніи власти императора къ власти князей. Трудно, конечно, опредълить, чъмъ вызванъ этотъ взглядъ: можетъ быть, Эгельхаафъ писалъ подъ вліяніемъ тъхъ вопросовъ, которые бродили недавно по обширной Германской имперіи въ семидесятыхъ и восьмидесятыхъ годахъ, когда нужно было урегулировать власть отдъльныхъ князей съ властью императора. — О Карлъ Пятомъ Эгельхаафъ говоритъ, что онъ стремился къ имперіи въ среднев вковомъ смыслъ и желалъ церковнаго единства 3). Онъ былъ представителемъ старыхъ, уже отжившихъ стремленій. "Если дъдъ Максимиліанъ называется романтикомъ то внукъ Карлъ заслуживаетъ въ три раза больше этого имени", говоритъ нъмецкій историкъ. Карлъ Пятый стремился къ тому, чтобы протестанты признали соборъ: это было альфа и омега его политики4). У Эгельхаафа много неяснаго, но все-таки видно, что Карлъ Пятый въ религіозныхъ вопросахъ руководился извъстной идеей.

По миънію Бецольда, никакой религіозной идеи у Карла Пятаго не было: онъ быль политикъ и только политикъ. "Единственная искренняя страсть этой скрытой натуры была

<sup>1)</sup> Русская Мысль. 1890 г. Кн. 8. Стр. 361-367.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Egelhaaf. Deutsche Geschichte im sechzehnten Jahrhundert. Т. I. Стр. 658.

<sup>3)</sup> Egelhaaf. Geschichte Deutschlands. CTp. 439.

<sup>4)</sup> Egelhaaf. Geschichte Deutschlands. Crp. 371.

политика", говоритъ Бецольдъ 1), "даже сама нелицемърная религіозность Карла до такой степени проникнута элементами политики, интересы католической въры до такой степени прикрываются интересами его монархіи, что въ томъ неслыханномъ смѣшеніи религіозныхъ и свѣтскихъ теченій, которое характеризуетъ его время, мы никогда не можемъ сказать, чтобы Карлу Пятому при выборѣ цѣли и средствъ мѣшали религіозныя соображенія". Таково мнѣніе нѣмецкаго ученаго. Бецольдъ изображаетъ Карла Пятаго какимъ - то маніакомъ политики, человѣкомъ безъ увлеченія, смѣха и улыбки. Въ такомъ отношеніи чувствуется какая-то грубость, подобная пожалуй, той, съ которой изображались дѣятели реформаціи на современныхъ имъ гравюрахъ, такъ художественно воспроизведенныхъ у Бецольда.

Эгельхаафъ въ своемъ разборъ книги Бецольда удивляется тому, что, по мнънію Бецольда, Карлъ Пятый казался старикомъ съ самой своей юности (greisenhaft von Jugend auf)2). Но намъ кажется страннымъ, что Эгельхаафъ не подчеркнуль въ своей рецензіи всей разницы, которая существуєть между его взглядомъ на Карла Пятаго и взглядомъ Бенольда. По Бецольду, Карлъ Пятый, достойный внукъ Фердинанда Католическаго, послъдователь Маккіавелли, черствый политикъ съ тусклыми глазами, однимъ словомъ Карлъ Пятый, котораго мы видимъ на портретъ кисти Тиціана въ Мюнхенской галлерев. По мивнію же Эгельхаафа, Карль Пятый внукъ императора Максимиліана, человъкъ, проникнутый ненужной, неуклюжей, но все-таки красивой идеей средневъковой императорской власти — Ille Imperii Caesar..., какъ гласить надпись на гравюръ 1531 года Бартеля Бехама. Эта гравюра помъщена у Бецольда, но видънный нами оригиналъ этой гравюры въ Мюнхенскомъ собраніи не совстмъ почему-то сходенъ съ его воспроизведеніемъ у Бецольда.

Среди этихъ двухъ представленій о Карлѣ Пятомъ и колеблются всѣ изображенія великаго императора въ современныхъ историческихъ сочиненіяхъ. Только одинъ Баум-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Bezold. Geschichte der Deutschen Reformation. Въ Коллек. Онкена. Стр. 700.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Historische Zeitschrift. 1893 г. Стр. 128. Кн. I.

гартенъ рфшилъ примирить между собой эти два изображенія: онъ изображаеть Карла Пятаго властителемь, проникнутымъ идеей среднев вковой императорской власти, но проводящимъ эту идею посредствомъ современныхъ ему средствъ, посредствомъ тонкихъ и холодныхъ политическихъ расчетовъ. Въ первомъ томъ своемъ Баумгартенъ старается выяснить идею политическаго равновъсія того времени, старается доказать, что Карль Пятый если вступаль въ союзъ съ Англіей, то имълъ перевъсъ надъ Франціей; если же Франція вступала въ союзъ съ Англіей, то она получала перевъсъ надъ Карломъ Иятымъ. Въ первомъ томъ – 536 страницъ. Кромъ того, въ первомъ томъ Баумгартенъ старается подчеркнуть значеніе Шьевра и доказать, что Карлъ Пятый лично въ политикъ участія почти не принималь. Во второмъ томъ Карлъ Пятый начинаетъ уже дъиствовать. Баумгартенъ говоритъ 1), что Адріанъ VI и Карлъ V имъли тъ же убъжденія, руководились однъми и тъми же цълями. Далье, Баумгартенъ на страницъ 153 утверждаетъ, что Карлъ Пятый сталь представителемь испанскихь интересовъ. Потомъ Баумгартенъ подчеркиваетъ односторонность утвержденія Ранке, что въ началь двадцатыхъ годовъ шестнадцатаго въка имперское управление Германии стояло во главъ реформаціи. Относительно Шпейерскаго сейма 1526 года Баумгартенъ прямо говоритъ, что при современномъ состояни историческихъ свъдъній нельзя уже держаться мнънія Ранке, т. е. что на этомъ сеймъ имперскимъ чинамъ была дана религіозная автономія 2). Потомъ Баумгартенъ говорить, что въ кругу идей Карла У представление о дружественномъ соотношеніи папской и императорской власти являлось въ сущности центромъ 3). Во второмъ томъ 706 страницъ....

Баумгартенъ въ сущности задался идеей написать полную и подробную исторію Карла Пятаго, явиться преемникомъ Робертсона. Кромъ того, Баумгартенъ хотълъ свести къ одному всъ результаты ученыхъ изслъдованій по эпохъ

<sup>1)</sup> Baumgarten. Geschichte Karl's V. T. II. CTp. 71.

<sup>2)</sup> Baumgarten. Geschichte Karl's V. T. II. Crp. 569.

<sup>3)</sup> Ibid. Crp. 628.

Онъ написалъ 1250 страницъ и дошелъ Карла Пятаго. только до 1530 года. Онъ сообщаетъ массу фактовъ, хотя и не особенно хорошо профильтрованныхъ. Но что касается до взгляда Баумгартена на Карла V, то взглядъ этотъ какъто мутенъ и неясенъ. Это происходитъ не отъ обилія подробностей, а отъ чего то лежащаго въ самомъ Баумгартенъ. Въ маленькой брошюръ, которую издаль Баумгартенъ, несмотря на то, что она очень мала, все-таки существуеть та же матовость ваглядовъ, хотя Баумгартенъ прямо признаетъ, что Карлъ Пятый стремился къ возвеличение императорской власти въ самомъ общирномъ объемъ какъ въ дълахъ мірскихъ, такъ и въ духовныхъ. Онъ хотълъ быть настоящимъ главою христіанства, истиннымъ защитникомъ церкви. Для того, чтобы достигнуть этого, онъ прибъгалъ къ самымъ точнымъ холоднымъ расчетамъ 1). Баумгартенъ говоритъ, что самостоятельное національное развитіе являлось само по себъ отрицаніемъ политическаго идеала Карла Пятаго 2). Вообще, Баумгартенъ пишетъ съ литературной точки зрвнія очень хорошо; но слогъ его какъ-то мало говоритъ сердцу читателя, такъ же мало, какъ... красивый хрестоматичный разсказъ о молитвъ Карла Пятаго послъ битвы при Павіи. Впрочемъ, можеть быть, все это обусловливается самой задачей Баумгартена — составить полный сводъ свъдъній о Карлъ Пятомъ. Въ сборникахъ, хрестоматіяхъ, энциклопедическихъ словаряхъ ръдко можно увидать авторскую личность.

О первыхъ двухъ томахъ были даны самые лучшіе отзывы. Только въ "Историческомъ Въстникъ" появился отзывъ съ укоризной Баумгартену. "Появившаяся въ концъ прошлаго года "Исторія Карла V" Страсбургскаго проф. Германа Баумгартена", говорится въ "Историческомъ Въстникъ", "оказывается далеко не лишнею (sic!?). Авторъ начинаетъ съ изслъдованія: была-ли мать Карла V, несомнънно безумная въ 1529 г., такою же въ младенчествъ своего сына (?!!). Но ни этотъ вопросъ, ни оцънка событій, имъвшихъ вліяніе на воспитаніе ребенка, не разъяснены окончательно Баумгарте-

<sup>1)</sup> Baumgarten. Karl V und die Deutsche Reformation. Crp. 55.

<sup>2)</sup> Ibid. CTp. 31.

номъ (?!)" 1). Этотъ отзывъ очевидное недоразумвніе. У Баумгартена о сумасшествін Іоанны почти совстить не упоминается. Въ остальныхъ отзывахъ европейскихъ ученыхъкнигу Баумгартена хвалили. Филиппсонъ сдълалъ докладъ Бельгійской Академіи о книг Баумгартена, какъ о сочиненіи, представляющемъ очень серьезный интересъ какъ вообще для науки, такъ и для исторіи Бельгіи въ частности <sup>2</sup>). "С'est depuis Robertson le premier travail d'ensemble que l'on ait entrepris sur la vie du grand monarque", говоритъ Филиппсонъ. Morel-Fatio въ Revue Historique признаетъ такъ же, что М. Ваимgarten était parfaitement qualifié pour prendre à notre époque la succession de Robertson 3). Упрекнуть Баумгартена Morel-Fatio счелъ возможнымъ лишь въ томъ, что Баумгартенъ не un homme d'élat и что онъ не знаетъ двухъ только что вышедшихъ диссертацій изъ Ecole des Chartes. Также странно счелъ нужнымъ упрекать Баумгартена Эгельхаафъ, говоря, что Баумгартень, если такъ подробно будеть излагать о Карлъ Пятомъ, то принужденъ будетъ издать еще цълыхъ восемь томовъ 4). Но Баумгартенъ самъ раздумалъ писать такъ подробно. Его третій томъ, изданный въ 1892 году, носить уже совствить другой характеръ.

Баумгартенъ, во-первыхъ, сузилъ свою задачу, откинулъ многое изъ дъятельности Карла V (напримъръ, коть отношеніе Карла Пятаго къ новымъ американскимъ владъніямъ); во-вторыхъ, расширилъ ее, такъ какъ счелъ нужнымъ прибъгнуть къ изученію архивнаго матеріала. Баумгартенъ подчеркиваетъ, что Карлъ Пятый сталъ смотръть болъе покойно и трезво на окружающее. "Ничего не боящееся католическое воодушевленіе Карла Пятаго уступило мъсто колодному расчету", говоритъ Баумгартенъ 5). "Боязливая осторожность, колодная сдержанность были въ то время

<sup>1)</sup> Историческій Въстникъ. 1886 г. Февр. Стр. 486.

<sup>2)</sup> M. Philipson. Bulletins de l'Academie Royale des Sciences, des Lettres et des Beaux Arts de Belgique. T. XIII. 1887 r. Crp. 329-331.

<sup>3)</sup> Revue Historique. 1887. Juillet-Aôut. Crp. 405-407.

<sup>4)</sup> Egelhaaf, Historische Zeitschrift, 1888 r. T. II. Crp. 317-319.

<sup>5)</sup> Baumgarten. Geschichte Karl's V. Т. III. Стр. 33 и 17.

тактикой императора", говорить Баумгартень 1). Кромътого, Баумгартенъ приподнимаетъ ту роль, какую играло въ исторіи Германіи разногласіе между Лутеромъ и Цвингли 2). Но во всемъ остальномъ Баумгартенъ старается доказать свою основную мысль, что Карлъ Пятый стремился къ средневъковому идеалу и между тъмъ не былъ чуждъ современныхъ ему политическихъ пріемовъ. Но пріемы мѣшали самой цѣли, и происходила путаница 3). "Судьбою Карла V было", по мнѣнію Баумгартена, "что при самомъ хладнокровномъ взвѣшиваніи политическихъ и военныхъ явленій дѣйствительности онъ дѣлался жертвой своего фантастическаго мірового призванія" 4). Но матовость взглядовъ остается и въ третьемъ томъ. Самъ Баумгартенъ говоритъ, что ошибаются тѣ, которые приписываютъ Карлу Пятому ясные опредѣленные взгляды 5).

Въ третьемъ томѣ у Баумгартена проглядываетъ иногда какой-то странный патріотизмъ, патріотизмъ не общегерманскій, а какой-то провинціальный, страсбургскій. Баумгартенъ почему-то желаетъ подчеркнуть роль Страсбурга, его значеніе. Такъ, напримѣръ, онъ говоритъ въ одномъ мѣстѣ: "никогда Германія не имѣла лучшаго гражданина, болѣе чистаго человѣка, болѣе благочестиваго протестанта, чѣмъ страсбуржецъ Якобъ Штурмъ" б). Намъ, русскимъ людямъ, непонятно, на какой почвѣ могъ вырости подобный патріотизмъ; да и вообще многое непонятно для насъ на Западѣ...

Впрочемъ я позволю себъ остановиться. Я помню, въ одномъ миленькомъ наброскъ Бернардена де С.-Пьера говорится, что вполнъ ничего описать нельзя, что даже вполнъ подробнаго описанія цвътка земляники быть не можетъ. "Желать что-либо описать вполнъ—это такъ же безумно, какъ желать вычерпать горстями океанъ", говоритъ онъ. Нъмецкую научную литературу, имъющую отношеніе до нашей

<sup>1)</sup> Ibid. CTp. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>). Ibid. Ctp. 37, 47, 95, 273.

<sup>3)</sup> Ibid. Стр. 122. См. также о средневък. идеалъ Карла V. Стр. 174, 195.

<sup>4)</sup> Ibid. Crp. 210.

<sup>5)</sup> Ibid. CTp. 332.

<sup>6)</sup> Ibid. Crp. 320.

темы, можно сравнить съ океаномъ: въ ней также есть свои глубины, но также есть и своя пъна. Мы ужъ говорили объ этой пънъ, объ этомъ безсмысленномъ упражнении гирями исторического анализа. Безчисленные доктора философіи берутъ темы иногда по исторіи реформаціи; они также пишуть и о Карлъ Пятомъ. Они выхватывають какое-нибудь отдъльное событіе изъ его царствованія или даже отдъльный годъ и безъ всякаго отношенія къ последующему и предыдущему скучно оттачивають свой критическій мечь, часто совершенпо безцъльно, такъ какъ потомъ они дълаются учителями гимназіи, и мечь ихъ ржавъеть въ ножнахъ. "Въ Германіи, когда оконченъ курсъ въ университетъ, говоритъ Вадингтонъ 1), "и нужно писать докторскую диссертацію, выбираютъ тему поспеціальное, которую начинають съ одной какой-нибудь даты и кончають другой какой-нибудь датой, неизвъстно почему, такъ какъ нътъ ни введенія въ началь, ни заключенія въ концъ. Въ сосъднихъ съ университетомъ архивахъ нашли нъсколько неизданныхъ писемъ, нъсколько новыхъ деталей относительно и безъ того уже извъстной эпохи. Быстро берутся за работу, читаютъ или пробъгаютъ литературу предмета, такъ какъ совъсть еще не потеряна, а потомъ безъ всякихъ объясненій приступаютъ къ самой сущности. Когда написано достаточно страницъ, дъло сдълано". Все это правда, но особенной печали для нъмецкой науки изъ этого все-таки не проистекаетъ: въ мастерской, глъ много работаютъ, всегда пыльно.

Въ англійской и французской научной литературъ нътъ пожалуй такихъ безцъльныхъ книгъ, какъ диссертація Hellwigʻa "Die politischen Beziehungen Clemens VII zu Karl V im Jahre 1526". Но за то, если не считать стараго Робертсона, американца Прескотта, маленькой книжки журналиста Стирлинга и нъсколькихъ ръзкостей Мотлея, то ничего касающагося до Карла Пятаго въ англійской научной литературъ мы не найдемъ; да и то, что найдемъ, будетъ незначительно въ сравненіи съ нъмецкой литературой. Робертсонъ слишкомъ устарълъ, Мотлей чрезчуръ громко бранится, называя

<sup>1)</sup> Revue Historique. 93 r. I. CTp. 154.

Карла V "тираномъ, имя котораго должно быть предано на въчный позоръ". Остаются Прескоттъ и Стирлингъ.

У англичанъ и американцевъ въ отношеніи ихъ къ остальной Европъ ужасно много общаго: то же снисходительное исканіе курьезовъ внѣшней культуры, то же холодное и высокомърное отношеніе ко всему. Они знаютъ Европу, пожалуй, больше русскихъ, но ихъ интересуетъ лишь самая поверхность жизни, поверхность, которая дрожитъ и играетъ въ радужныхъ краскахъ: ихъ занимаютъ одни лишь дворцы, церкви, ордена, фигуры чертей на Страсбургскомъ соборъ, мистеріи въ Обег-Аттераци... Въ этомъ отношеніи и Прескоттъ и Стирлингъ похожи другъ на друга.

Прескотть собственно разсказываеть лишь о концъ Карла Пятаго, объ его отречении и жизни въ монастыръ. Отъ мелкихъ анекдотическихъ подробностей, грубо выкрашенныхъ Прескоттомъ, ужасно рябитъ въ глазахъ. Я не понимаю, къ чему приводятся эти анекдоты. Одинъ умный, способный, но плохо направленный русскій писатель въ своей стать в о Гофман в говорить, что романы Вальтеръ Скотта потому имъли успъхъ въ Англіи, что нъсколько веселили отъ томящей скуки, царствующей на Островъ. По разсказамъ, и въ Америкъ страшно скучно. Прескоттъ хочетъ занять чъмъ-нибудь угрюмую публику и разсказываеть ей о гордыхъ благородныхъ кастилльянцахъ, галантныхъ французахъ и хитрыхъ маврахъ. По всей въроятности, онъ и самъ не въритъ въ истинность того, что онъ сообщаетъ. Вотъ, напримъръ: "Филиппъ былъ вооруженъ съ головы до ногъ, что вовсе не шло къ нему. Но, кажется, ему пріятно было видъть себя въ военномъ костюмъ (1). Но почему это Прескотту "кажется", ръшительно непонятно. Все это цвъты краснорвчія; но собраны они довольно талантливо. Когда читаешь у Прескотта, что французы были удивлены въжливостью Альбы, прівхавшаго сдвлать формальное предложеніе принцессъ Елисаветь отъ имени своего государя, когда читаешь, что "Альба старался следовать французскимъ обычаямъ, кланялся придворнымъ дамамъ, но въ

<sup>1)</sup> Прескоттъ. Исторія Царствованія Филиппа ІІ. Т. І. Стр. 143.

присутствіи будущей королевы не пользовался своимъ правомъ, стоялъ съ непокрытой головой, что весьма удивляло французовъ, не ожидавшихъ, въроятно, такой утонченной въжливости, вполнъ достойной благороднаго кастильца" 1), когда читаешь этотъ бутафорски-красивый разсказъ, то чувствуешь трепетъ: я ничего не понимаю въ музыкъ, но дуэтъ изъ «Пуританъ» на меня дъйствуетъ точно такъ же. Прескоттъ вообще талантливъ: это безспорно. Только русскій переводъ (1858 г.) ужасно плохъ: Ноксъ тамъ названъ Кноксомъ 2).

Стирлингъ менъе грубъ и менъе талантливъ. Онъ англичанинъ и литераторъ. У англичанъ есть манера опрощать исторію. Стирлингъ пишетъ о последнемъ времени Карла Пятаго, объ его пребываніи въ монастыръ послъ отреченія. Стирлингъ старается представить все дъло очень простымъ, Карла Пятаго уставшимъ отъ жизни, но все еще любящимъ жорошо повсть старикомъ з). Кромв того, онъ старается з) выставить Карла Пятаго какимъ то любителемъ старины, покровителемъ искусствъ и ревностнымъ собирателемъ картинъ, какимъ Карлъ Пятый никогда и не былъ. И изъ-за этого неприсущаго совсъмъ Карлу Пятому ореола ужасно трудно разобрать его лицо, да Стирлингъ и мало заботится объ этомъ: его задачей является дать картину жизни Карла Пятаго въ монастыръ, а для этого нужно побольше сообщить красивыхъ подробностей. Стирлингъ-не историкъ, а коллекціонеръ интересныхъ разсказовъ; не стремленіемъ къ истинъ полонъ онъ, а лишь стремленіемъ къ историческому брикабракизму. Эта черта свойственна многимъ англійскимъ писателямъ. Но ею полны также и многіе французы. Вообще, въдь, въ сущности это очень характерный фактъ, что отречение императора и жизнь его въ монастыръ почти совствъ не трактуется въ нтмецкой наукт, а между тъмъ у англичанъ и французовъ является почти единствен-

<sup>1)</sup> Прескоттъ. Исторія Царствованія Филиппа ІІ. Т. І., ч. 1. Стр. 177.

<sup>2)</sup> Ibid. Т. І., ч. 2-я. Стр. 74.

<sup>3)</sup> Stirling. Das Klosterleben Kaiser Karls, des Fünsten, über. Kaiser. Crp. 51.

<sup>4)</sup> Ibid. CTp. 243, 262.

ной темой изъ жизни Карла Пятаго, на которую направлено вниманіе историковъ. Пишо, Минье и бельгіецъ Гашаръ разрабатываютъ эту тему на французскомъ языкъ.

Пишо написаль книгу о Карль Пятомъ: это странная, чудная книга. Страненъ самъ Пишо, его языкъ, его пріемы. Въ приложени къ своей книгъ, тамъ, гдъ помъщаются оправдательные документы, Пишо помъстиль свою автобіографію, гдъ говорить, что онъ особенно можеть хорошо написать исторію Карла Пятаго и разсказываеть про свою тетушку Терезу 1). Пишо старается провести ту мысль, что Карлъ Пятый отличался не столько политическими свойствами, сколько моральными <sup>2</sup>). Расположенный къ меланхоліи, всл'ядствіе своего рожденія отъ Іоанны Безумной, Карлъ Пятый впалъ въ совершенную меланхолію по смерти своей любимой жены Изабеллы. Это то и было причиной его отреченія 3). Пишо прямо признаеть, что для исторической науки анекдотъ имъетъ значеніе 4). Интересы дня вводятся имъ въ серьезныя примъчанія. Однимъ словомъ, Пишо представитель того пыльнаго и не особенно чистаго направленія во французской исторіографіи, какое однако очень распространено. Одна глава у Пищо называется такъ: La femme sous l'empire de Charles Quint. Ц'влыя восемь страницъ посвящены описанію не особенно легальныхъ отношеній Карла Пятаго къ одной нидерландской дъвушкъ. Пишо называетъ ее Маргаритой 5), Баумгартенъ называетъ ее Жанной 6). Трудно разобрать, кто более правъ.

Пишо всюду старается выдвинуть двъ вещи: во-первыхъ, свою собственную личность: онъ всюду подчеркиваетъ свое знаніе, свою оригинальность и бранитъ всъхъ историковъ, начиная съ Минье. Во-вторыхъ, Пишо подчеркиваетъ силу и значеніе чувства: онъ поетъ цълые гимны пюбви, любви къ женщинъ въ тъсномъ смыслъ этого слова. Все это отча-

<sup>1)</sup> A Pichot. Charles-Quint, chronique, etc. CTp. 545.

<sup>2)</sup> Ibid. Crp. 590.

<sup>3)</sup> Ibid. Crp. 486

<sup>4)</sup> Ibid. CTp. 348.

<sup>5)</sup> Ibid. CTp. 95-103.

<sup>6)</sup> Baumgarten. Geschichte Karl's V. T. II. Crp. 57.

сти національныя черты, отчасти, можеть быть, результатъ времени. Пишо издаль свою книгу въ 54 году, въ то время, когда всв политическія вврованія лежали въ грязи, когда всв знамена были захватаны сальными руками. Единственно, что осталось еще не загрязненнымъ, это чувство любви къ женщинъ. Кромъ того, въ это время пошла масса сврыхъ, одинаковыхъ людей: они были всв похожи между собой, какъ... кусокъ миткаля похожъ на другой такой же кусокъ... Дюжина задавала тонъ: хотвлось выбиться изъ нея — поговорить о себъ. Поэтому, можетъ быть, Пишо и говоритъ о себъ такъ много. Пишо пишетъ разбросанно, горячо и нъсколько безтолково, подражая Виктору Гюго и Ламартину. Его врагъ Минье пишетъ совсъмъ иначе.

Минье пишетъ въ холодиомъ тонъ большихъ французскихъ классиковъ. Онъ пишетъ опредъленно, точно и сжато. Все ясно и понятно, какъ на хорошемъ геометрическомъ чертежь, какъ на картинь стараго французскаго художника изъ римской жизни. Относительдо революціи, о которой такъ много, бъщено и горячо писали, у Минье есть свой опредъленный, точный взглядъ либерала временъ реставраціи. Бурная, горячая жизнь Парижа девяностыхъ годовъ прошлаго въка изображена у Минье съ холодной опредъленностью. Одинъ фактъ аккуратно цъпляется за другой, и вся цёнь событій выступаеть въ стройномъ порядкъ А между тъмъ, при этой опредъленности у Минье все - таки факты сжимаются въ тиски политическихъ убъжденій. Трефортъ справедливо замъчаетъ і), что Минье въ сущности быль основателемь той революціонной легенды, которая потомъ была распространена Тьеромъ. Эта опредъленность и точность очень хороши при изложеніи военныхъ дъйствій, и одно изъ лучшихъ сочиненій Минье посвящено исторіи войнъ Карла Пятаго съ Францискомъ Первымъ. Это, безспорно, очень хорошее пособіе при изученіи отношеній двухъ знаменитыхъ государей. Минье, впрочемъ, до извъстной степени вредитъ черта, общая многимъ произведеніямъ исторической научной мысли во Франціи: во-первыхъ,

<sup>1)</sup> Trefort. Mignet und seine Werke. CTp. 9.

извъстный консерватизмъ мысли, во-вторыхъ, отсутствіе критики и обиліе анекдотовъ. Эти двъ черты связаны между собою (Минье потому и приводить различные разсказы, что въритъ въ ихъ истинность), но все-таки странно какъ-то читать подобныя утвержденія, напр., что курфюрсты лишь потому выбрали Карла Пятаго императоромъ, что боялись нарушить разъ данную присягу 1). Странно также видъть ссылки на Брантома въ качествъ главнаго источника<sup>2</sup>). Изъ старинныхъ изданій довфрчивыхъ историковъ прошлыхъ вфковъ Минье выписываетъ цёлыя страницы съ разговорами Карла Пятаго съ Францискомъ и чуть-ли даже не считаетъ ихъ вполнъ достовърными. Но въ общемъ, повторяю, «Rivalité ре François I et de Charles-Quint» — прекрасное сочипеніе: твердо, опредъленно изображена въ немъ исторія войнъ до 30 года. Отъ исторіи войнъ ничего больше опредвленности не требуется.

Исторія отреченія Карла Пятаго, написанная Минье, насъ гораздо менъе удовлетворяетъ. Мысль Минье заключается въ томъ, чтобы, изобразивъ Карла Пятаго страдающимъ чутьли не встми недугами, доказать, что задача, возложенная на него судьбою, превышала его силы и что вслъдствіе этого и произошло отреченіе. Въ этомъ последнемъ сочиненіи есть много интересныхъ, хорошихъ частностей; но я ръшительно не понимаю, что такой умный и хорошій историкъ, какъ Минье, можетъ принимать комплименты придворно-оффиціальнаго стиля за выраженіе истинныхъ чувствъ, какъ это онъ часто дѣлаетъ въ этомъ сочиненіи з). Неужели этотъ свътскій человъкъ никогда не видалъ, что за раскращенной скорлупой бываетъ иногда гнилое яйцо. Мауренбрехеръ говорить, 4) что у Минье въ его "Исторіи Отреченія Карла Пятаго" находится приковывающая вниманіе характеристика этого императора. "Къ отреченію Карла Пятаго привели", говоритъ Минье, "болъзни человъка, усталость властителя,

<sup>1)</sup> Mignet. Rivalité de François I et de Charles-Quint. T. I. CTp. 196.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. Т. II. Стр. 43.

<sup>3)</sup> Mignet. Charles-Quint, son abdication, Hanp. crp. 139.

<sup>4)</sup> Allgemeine Deutsche Biographie. T. XV. Ст. Мауренбрехера. Стр. 206.

чувства христіанина" 1). Въ такомъ родъ говорится у Минье все о великомъ императоръ. Это красиво, холодно и... неглубоко.

Вообще, во французской научной литературъ мало подводится итоговъ, а больше сообщается фактовъ. Нигдъ нътъ такихъ, какъ тамъ, прекрасныхъ изданій документовъ. Гашаръ, хотя и бельгіецъ, но все-таки очень близкій къ французамъ, замъчателенъ, какъ прекрасный издатель документовъ и незначительный ихъ толкователь. Изслъдованій, посвященныхъ отдъльнымъ вопросамъ изъ эпохи Карла Пятаго, во французской литературъ очень мало, только развъ въ послъднее время, если не считать работъ бельгійца Гашара и Кервина де Леттенхове, появляются подобнаго рода изслъдованія, напр. Пелльяра 2).

Впрочемъ, я думаю, намъ нужно остановиться: мы заняли много мъста, а между тъмъ мы не перечислили даже самыхъ главныхъ работъ, касающихся нашей темы, мы ничего не сказали ни объ Исторіи Правленія Фердинанда I, составленной Бухгольцомъ, ни о работахъ по исторіи Нидерландовъ Генне и Ноор-Scheffer'а, ни объ итальянской исторіи Карла Пятаго Левы (Storia documentata di Carlo V). Мы также не упомянули о важныхъ работахъ Höfler'а и Druffel'а. Со многими изъ нихъ намъ придется еще встръчаться въ дальнъйшемъ изложеніи.

Во введеніи мы упомянули только о томъ, что насъ поразило или своею характерностью, или наибольшей чистотой и ясностью основныхъ положеній. Намъ казалось, что многое при изображеніи въ научныхъ сочиненіяхъ исторіи Карла Пятаго, что многое, повторяемъ мы, туманится предвзятыми взглядами. Рутина французскихъ историковъ и политическія и религіозныя симпатіи нѣмцевъ сильно тормозятъ на Западѣ правильное отношеніе къ его прошлому. Вообще, трудно, повторяемъ мы, написать правдивую исторію своей родины. Русскіе люди могли бы написать безпристрастную исторію Запада; только для этого нужно еще ждать много

<sup>1)</sup> Mignet. Charles-Quint, son abdication. Ctp. 458. T. II.

<sup>2)</sup> Paillard. L'Invasion Allemande en 1544.

времени, пожалуй, еще цълое стольтіе. Вспомнимъ, что въ XVI въкъ имъли самое сказочное понятіе о Россіи, вспомнимъ, какъ удивился Гуттенъ, когда узналъ отъ Герберштейна, что гиперборейскихъ горъ нътъ и что по Россіи течетъ Волга 1). Вспомнимъ, что въ донесеніяхъ Карлу Пятому о союзъ съ Россіей не говорится никогда, а если упоминается имя Россіи, то лишь по поводу отношеній великаго князя Московскаго къ Польшъ 2). Вспомнимъ все это и поймемъ, что русскій народъ—молодой народъ, и русская наука—молодая наука и... терпъливо будемъ ждать и надъяться.

Первое русское слово о Карлъ Пятомъ сказалъ Кудрявцевъ. До него имя Карла Пятаго упоминалось довольно, впрочемъ, часто: Исторія Робертсона была уже переведена на русскій языкь, въ разговорахь во дворцѣ Государя Николая Павловича упоминалось о Карлъ Пятомъ 3). Одинъ талантливый, но плохо направленный русскій посвятиль въ своихъ письмахъ изъ Франціи и Италіи нъсколько страницъ Карлу Пятому. Но Кудрявцевъ все-таки первый отнесся критически ко взглядамъ на Карла Пятаго западныхъ ученыхъ и изложиль свой собственный взглядь въ общирной стать в, помвщенной теперь во второмъ томъ его сочиненій. Если не считать отдёльныхъ намековъ Стирлинга, то всё объясненія таинственнаго отреченія Карла ІІятаго у западныхъ ученыхъ кружатся около одного пункта, именно, что Карлъ Пятый отрекся вслъдствіе мичных душевныхъ или физическихъ обстоятельствъ. Кудрявцевъ же выдвигаетъ чисто внъшнее обстоятельство-банкротство его политической власти, неудачу въ борьбъ съ протестантами. Эта неудача послъдовала вслъдствіе того, что Карль ІІятый быль мечтатель, мысль котораго витала среди туманныхъ идеаловъ средневъковой жизни, и который быль еще идеальнъе въ своемъ возаръніи на міръ, чъмъ современники Готфрида Бульонскаго.

<sup>1)</sup> Strauss. Ulrich Hutten. CTp. 233.

<sup>2)</sup> Lanz. Correspondenz des Kaisers Karl V. CTp. 112. T. I.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Съверный Въстникъ. 1893 г. Мартъ. Зап. Смирновой. Стр. 155.

По мнвнію Кудрявцева, Карль Пятый понималь императорскую власть въ средневъковомъ смыслъ. Это положеніе до извъстной степени можеть быть обосновано фактами и пользуется до извъстной степени популярностью възападноевропейской научной литератуть. Но Кудрявцевъ облекаетъ его въ чрезчуръ странную одежду. Вотъ что говоритъ Кудрявцевъ про Карла Пятаго: "Всеобщая война съ врагами христіанскаго міра при помощи и сод'вйствіи римской церкви стояла на первомъ планъ у Карла Пятаго".--"Мысль борьбы съ Турками, уходя далеко отъ своей современности, возвращалась къ давно прошедшимъ и почти забытымъ уже идеаламъ; что бы ни предпринималъ Карлъ для своей цъли, онъ остался бы одинокъ среди современнаго ему общества, утратившаго самый смыслъ подобныхъ предпріятій". Результатомъ стремленія къ борьбъ съ Турками являлось желаніе возстановить Священную Имперію и в'внчаться императорской короной въ Римъ. "Но возобновить старыя и почти забытыя притязанія на Италію значило окончательно разорвать съ Франціен", замъчаетъ Кудрявцевъ и поэтому принимаетъ войну съ Францискомъ за "ненужную" войну, вытекающую не изъ потребностей государства, а лишь изъ туманныхъ, давно отжившихъ свой въкъ средневъковыхъ идеаловъ. "Неудивительно", говоритъ Кудрявцевъ, Карлъ и его современники часто не узнавали или пере ставали понимать другь друга. Когда въ нихъ жила неумолкающая потребность обновленія, Карлъ думаль только о томъ, чтобы снова вызвать къ жизни духъ среднихъ въковъ и, смотря на все окружающее съ ихъ точки эрвнія, умвль, однако, быть еще идеальное въ своемъ воззронии на міръ, чъмъ современники Готфрида Бульонскаго, Фридриха Барбароссы, Людовика Святого". Этою-то мечтательностью и думаетъ Кудрявцевъ объяснить то, что Карлъ Пятый не понялъ реформаціоннаго движенія. Мы привели почти подлинныя слова Кудрявцева: въ нихъ попадаются кой-какія странности; такъ, напр., называть притязанія на Италію давно забытыми-это по меньшей мъръ странно.

Взглядъ этотъ приведенъ у Кудрявцева довольно послъдовательно, хотя иногда онъ сбивается въ сторону. Кудряв-

цевъ, напр., говоритъ: "важнъйшія ръшенія Карла обыкновенно истекали прежде всего изъ личныхъ интересовъ; общіе же или государственные, большею частью, стояли у него на второмъ планъ 1, - это утверждение не совсъмъ вяжется съ вышеприведенной характеристикой Карла, какъ человъка, болье идеальнаго, чымь Готфридь Бульонскій. Кромы того, если говорить вполнъ откровенно-все это изложено у Кудрявцева — преотвратительнъйшимъ языкомъ. Это какой-то приторный, пухлый - точно сыро испеченная булка - языкъ! А языкомъ этимъ писали всв лучшіе люди пятидесятыхъ годовъ. Тогда была въ сущности такая мода. Писали, впрочемъ, и раньше. Я нигода не могъ понять, что такой тонкій критикъ, какъ Бълинскій, могъ писать такимъ тягучимъ, паточнымъ языкомъ... И всемъ хорошимъ, честнымъ людямъ сороковыхъ и пятидесятыхъ годовъ непременно какъ-то свойственъ этотъ языкъ. Въдь право тогдашніе литературные негодяи-вродъ Сеньковскаго писали куда лучше! Впрочемъ дъло не въ нихъ, а въ Кудрявцевъ...

Кудрявцевъ былъ свътлый, чистый человъкъ. Онъ многое зналъ и многое любилъ: онъ любилъ Россію и западный міръ, но и въ Россіи и на Западъ онъ все-таки многое ненавидълъ, многое презиралъ. Онъ былъ представителемъ хорошаго идеализма русскихъ людей сороковыхъ-пятидесятыхъ годовъ; не даромъ онъ былъ другомъ Грановскаго и его ученикомъ. Нужно прочесть статьи его о Вънскомъ Бельведеръ, чтобы понять, какою любовью любиль онъ все чистое и прекрасное. Реформацію онъ считалъ такимъ же чистымъ и прекраснымъ явленіемъ; онъ не былъ въ состояніи представить себъ, какъ могъ Карлъ Пятый бороться противъ нея, и сдёлаль изъ него ничего непонимающаго мечтателя въ стилъ среднихъ въковъ. При этомъ сказалась другая черта Кудрявцева, именно, какая-то странная довърчивость, какая-то мечтательность по отношенію къ самымъ простымъ жизненнымъ вопросамъ. Свой взглядъ Кудрявцевъ доказываетъ выписками изъ оффиціальныхъ писемъ и дипломатическихъ актовъ. Не нужно быть особенно опытнымъ въ жизни,

<sup>1)</sup> Кудрявцевъ. Сочиненія. Т. ІІ. Стр. 406.

чтобы опредълить, какъ ръдко можетъ быть искренна оффиціальная бумага, а въ особенности оффиціальная бумага Карла, который, какъ сознается самъ Кудрявцевъ, быль воспитанъ вовсе не въ тъхъ правилахъ, чтобы подписанная имъ бумага могла связать его совъсть.

Эта довърчивость, съ одной стороны, чисто личное свойство Кудрявцева: умный, благородный историкъ бываеть какъ-то странно наивенъ въ жизненныхъ дълахъ. "Грановскій", говорить Кудрявцевь, "могь припомнить себя играющимъ па ковръ вмъстъ съ другими дътьми. Это было, по всей въроятности, еще въ Погоръльцъ, куда онъ перевезенъ былъ вскоръ послъ рожденія и отданъ на воспитаніе кормилицъ. Но какъ только кончилось кормленіе, діздь потребоваль его къ себів 1. Нужно быть очень наивнымъ, чтобы полагать, что у человъка могутъ оставаться воспоминанія о его грудной жизни. Но, съ другой стороны, Кудрявцевъ наивенъ потому, что онъ весь полонъ благороднаго идеализма юности, наивенъ потому, что богатства западной духовной жизни поразили его, какъ поражалъ въ Средніе въка Римъ набожныхъ пилигриммовъ. Съ Кудрявцевымъ изученіе западнаго прошлаго въ Россіи переживало чистый и невинный періодъ отрочества, того отрочества, безъ котораго не бываеть эрвлости. Я не знаю, но Кудрявцевъ мнъ всегда напоминалъ тотъ чистый образъ херувима, который, изображенный на куполъ храма, едва виднъется изъ облаковъ ладона и привлекаетъ къ себъ сердца молящихся. На Западъ въ храмахъ не встрътишь такого херувима, да впрочемъ, среди западныхъ людей не найдешь и Кудрявцева съ его чистой и благородной върой во все хорошее, прекрасное. И всъмъ занимающимся по западно-европейской исторіи нужно подражать приміру Кудрявцева, нужно такъ же чисто, какъ и онъ, любить Западъ, его церкви, звуки органа, высокія, голыя стіны замковь, вишневые плащи миннезенгеровъ, грубую рясу монаха изъ верблюжьей шерсти и украшенную горностаями одежду венеціанскаго дожа...

Кудрявцевъ много любилъ, но мало понималъ. Истори-

<sup>1)</sup> Кудрявцевъ. Сочиненія. Т. ІІ. Стр. 552.

ческій фонъ данной имъ характеристики Карла Пятаго ноправиленъ, невъренъ. "Ключъ къ поведенію Карла Пятаге нужно искать не въ идеяхъ Готфрида Бульонскаго или нъмецкихъ Оттоновъ, а въ понятіяхъ и страстяхъ его современниковъ", -- говоритъ проф. В. И. Герье. "Когда Гете задумалъ написать Ифигенію", - говорить проф. В. И. Герье 1, - лонъ старался наполнить свое воображение образцами греческой пластики и потому цълые дни занимался рисованіемъ античныхъ статуй. Историкъ Карла V долженъ быль искать соотвътствующаго настроенія не въ воспоминаніяхъ о крестовыхъ походахъ и Гогенштауфенахъ, а въ исторической галлерев итальянских династовъ эпохи Возрожденія — этихъ виртуозовъ политики-такъ върно и рельефно очерченныхъ Буркгардомъ и въ мемуарахъ Филиппа де-Коминя". Наше твердое и искреннее убъждение заключается въ томъ, что русскій историкъ, если онъ полюбить и пойметь западную жизнь прошлыхъ въковъ (безъ любви ничего понять нельзя), то онъ въ состояніи будетъ правильно и твердо изобразить исторію Карла Пятаго. Для этого, повторяю, нужно знать и очень много знать. Чтобы знать прошлое, чтобы понимать его, нужно имъть представление о всей совокупности жизни. А жизнь, въ сущности, слагается изъ массы мелочей: солнце отражается всюду-и въ росинкъ на благоуханномъ лепесткъ розы, и въ глубокомъ бездонномъ океанъ; оно дрожитъ и въ грани драгоцъннаго алмаза, и въ грязномъ осколкъ разбитаго стекла. И для историка прекомичная шляпа съ наушниками, о которой упоминается въ "Письмахъ темныхъ людей", особенной формы сережки, изображенныя на портретъ неизвъстной женщины, приписываемомъ S. del Piombo 2) (музей во Франкфуртъ на Майнъ) – пожалуй гораздо важнъе, чъмъ тъ смотры, свиданія, рукопожатія и лобзанія властителей, объ описаніе которыхъ притупилось уже такъ много историческихъ перьевъ. И мнъ кажется, что русской наукъ въ дълъ изображенія западнаго прошлаго вообще и реформаціоннаго періода въ частности, что русской наукъ при-

<sup>1)</sup> Въстникъ Европы. 1887 г. Окт. Стр. 580.

<sup>2)</sup> Müntz. Histoire de l'art pendant la Renaissance. Т. II. Стр. 822.

надлежить славное, хорошее будущее. Но по исторіи реформаціи въ русской наукъ сдълано, повторяю, очень мало.

Кромъ немногихъ отдъльныхъ статей, о которыхъ мы будемъ говорить въ своемъ мъстъ, въ русской литературъ можно почерпнуть нъсколько оригинальныхъ указаній относительно исторіи реформаціоннаго періода. Арсеньевъ въ предисловіи и послъсловіи 1) сдълаль одно върное, по нашему мевнію, замівчаніе, что въ нівмецкой научной литературъ реформацію считають почему-то исключительно нъмецкимъ національнымъ явленіемъ. Проф. Карвевъ въ своей недавно изданной "Исторія Западной Европы въ новое время" развиваеть ту же мысль и старается показать, что реформація Лутера была лишь отдільным потоком въ общеевропейскомъ реформаціонномъ движеніи. Въ лекціяхъ Петрова и Баура есть нъсколько върныхъ указаній, отличныхъ отъ утвержденій западно-европейскихъ ученыхъ. Но лекціи Петрова слишкомъ кратки, лекціи Баура изданы слишкомъ плохо... Но, впрочемъ, довольно! Представить полный очеркъ научной литературы о Карль Пятомъ ръшительно невозможно, невозможно ужъ потому, что нельзя прочесть всвхъ сочиненій на эту тему. Мы прочли всего какую-нибудь часть литературы о Карлъ Пятомъ и сочли нужнымъ дать отчетъ о прочитанномъ. Теперь мы позволимъ себъ перейти къ изложенію тъхъ выводовъ, которые мы извлекли изъ нашихъ занятій. Но прежде, чёмъ говорить о деятельности Карла Пятаго, прежде чемъ стремиться охарактеризовать великаго императора, мы позволимъ себъ хоть слегка замазать тотъ историческій фонъ, на которомъ выдъляется его дъятельность, сказать нъсколько словъ о томъ времени, въ которое онъ жилъ...

<sup>1)</sup> Къ книгъ Лихачевой "Европейские реформаторы".

## ГЛАВА ПЕРВАЯ.

Отношенія отдільных національностей другь къ другу часто занимали собою русскую и западную литературу. Влад. Соловьевъ требовалъ признанія одной вселенской правды и отрицалъ всякое право на существованіе правдъ помъстныхъ, національныхъ. Н. Страховъ, последній рыцарь и вместе оруженосецъ славянофильства, возставалъ противъ этого. Эти споры какъ то ужасно спутываютъ самые простые и очевидные законы исторической жизни. Исторія насъ учить, что въ одно и то же время всв народы бывають сходны между собой и вмъстъ съ тъмъ отличаются другъ отъ друга. Въ жизни народовъ бывають общія теченія, — я говорю о народахъ, только имъющихъ между собою сношенія, -- но эти теченія въ каждой національности изміняють свою окраску. Намъ нужно опредълить, каково было это общее теченіе въ шестнадцатомъ въкъ среди европейскихъ народовъ, намъ нужно опредълить ту атмосферу, въ которой жилъ и которой дышалъ императоръ Карлъ V.

Карлъ V родился въ 1500 году. "En el ano 1500 de Cristo, cuando el mundo", говоритъ про Карла V Сандоваль 1). Намъ нужно опредълить, что было до Карла Пятаго въ пятнадцатомъ въкъ... Пятнадцатый въкъ былъ въкомъ такъ называемаго гуманизма. "Идеи гуманистовъ носятъ не національный, а общечеловъческій характеръ, чъмъ и объясняется огромный успъхъ движенія за Альпами", говоритъ проф. Корелинъ 2). "Культурное движеніе, извъстное подъ именемъ

<sup>1)</sup> Sandoval. Historia del Emperador Carlos V. Madrid. 1846 r. Ctp. 49. T. I.

<sup>2)</sup> Корелинъ. Ранній итальянскій гуманизмъ. Стр. 1086.

Ренесанса, широко и глубоко захватило духовную, отчасти и матеріальную жизнь личности и общества", говорить тоть же авторь 1). Намъ нужно разобраться въ томъ, каково было это движеніе. "Къ концу пятидесятыхъ годовъ нынѣшняго столѣтія въ исторической наукѣ не существовало опредѣленнаго и установившагося взгляда на гуманистическое движеніе", говоритъ профессоръ Корелинъ 2). Но вѣдь въ сущности и теперь точной и твердой характеристики Ренесанса нѣтъ! Я говорю объ опредѣленномъ, точномъ взглядѣ въ томъ смыслѣ, чтобъ онъ признавался всѣми. Иначе придется признать, что и до пятидесятыхъ годовъ были опредѣленные взгляды. Гизо полагалъ, что Ренесансъ произвели Византійскіе Греки, бѣжавшіе съ Востока, и никто не можетъ сказать, что этотъ взглядъ не былъ бы опредѣлененъ въ тѣсномъ смыслѣ этого слова.

Чъмъ задавались, какія задачи преслъдовали дъятели Ренесанса, какова была основная мысль, основная идея этого движенія, къ чему оно стремилось-на все это разные историки отвъчають различно. Мюнцъ считаеть, что въ эпоху Возрожденія царствовали идеи Платона. "При изученій эпохи Ренесанса нужно безостановочно упоминать о Платонь ",-говорить Мюнць во второмъ томь з), вышедшемь уже послъ изслъдованія проф. Корелина. "Всъ художники, благодаря философіи Платона, сділались идеалистами", говорить Мюнцъ. По мивнію же профессора Корелина, классическая древность (а слъдовательно и идеи Платона) служила только оружіемъ въ борьбъ со старой культурой и сама по себъ, своимъ содержаніемъ, своею сущностью никакого вліянія не имъла 4). Профессоръ Кирпичниковъ называетъ гуманистовъ піонерами реформаціи 5). Каутски 6) (Kautsky) говоритъ, что прямой противоположностью реформаціи быль гуманизмъ.

<sup>1)</sup> Ibid. CTp. 1.

<sup>2)</sup> Ibid. CTp. 1021.

<sup>3)</sup> Muntz. Histoire de l'art pendant la Renaissance. CTp. 836. T. II.

<sup>4)</sup> Корелинъ. Ранній итальянскій гуманизмъ. Стр. 1076.

<sup>5)</sup> Кирпичниковъ, Предисловіе къ переводу "Похвалы глупости". Стр. XIII.

<sup>6)</sup> Каутски. Съв. Въстникъ. 1890 г. Кн. II. Стр. 162.

Проф. Каръевъ говоритъ 1): "Современная наука все болье и болье убъждается въ томъ, что въ основъ гуманистическаго движенія лежалъ индивидуализмъ", -- но самъ же относить къ гуманистамъ Маккіавелли, политическая теорія котораго можеть быть признана за полное отрицание индивидуальной свободы 2). Во всемъ этомъ нужно разобраться. "Гуманистическій индивидуализмъ характеризуется, во-первыхъ, интересомъ человъка къ самому себъ, къ своему внутреннему міру", говорить проф. Корелинь э); "во-вторыхь, интересомъ во внъшнемъ міръ, преимущественно къ другому человъку; въ третьихъ, убъжденіемъ въ высокомъ достоинствъ человъческой природы вообще и въ неотъемлемомъ правъ человъка развивать свои способности и удовлетворять своимъ потребностямъ; въ четвертыхъ, интересомъ къ окружающей действительности, поскольку она иметь вліяніе на человъка".

Я позволю себѣ возразить на это слѣдующее: во-первыхъ, въ средневѣковой литературѣ можно найти произведенія, проникнутыя чисто -личнымъ характеромъ. Переписка Абеляра и Элоизы представляетъ разительный примѣръ литературнаго произведенія, проникнутаго интересомъ къ горямъ и страданіямъ отдѣльнаго человѣка і). Проф. Корелинъ говоритъ, что Боккачіо переноситъ въ литературу личныя дѣла. Но перенесеніе личныхъ дѣлъ въ литературу практиковалось и раньше: стоитъ только вспомнить поэзію миннезенгеровъ, трубадуровъ, Сlerісогит vagantium. Даже въ тяжелой литературѣ средневѣковой латыни и тамъ, напримѣръ, можно найти произведенія, проникнутыя чисто личнымъ чувствомъ: заключенный въ темницѣ Теодульфъ во многихъ стихотвореніяхъ говоритъ о своихъ мукахъ. і) Любовь къ сестрѣ

<sup>1)</sup> Карвевъ. Исторія Западной Европы. Т. ІІ. Стр. 428.

<sup>2)</sup> Ibid. CTp. 423.

<sup>3)</sup> Корелинъ. Ранній итальянскій гуманизмъ. Стр. 1061.

<sup>4)</sup> Я прямо отношу переписку Абеляра и Элоизы кълитературнымъ произведеніямъ; я даже думаю, что ни Абеляръ, ни Элоиза не принимали тутъ никакого участія (см. объ этомъ Sabatini "Abelardo ed Eloisa secondo la traditione popolare", а также Romania 1880, № 36, Стр. 618).

<sup>5)</sup> A. Ebert. Allgemeine Geschichte der Literatur des Mittelalters. T. II. CTp. 83.

часто была предметомъ средневъковыхъ элегій. 1) Про одну изъ такихъ элегій Эбертъ говорить, что она выказываеть индивидуальный характеръ. <sup>2</sup>) Самъ проф. Корелинъ говорить: "Индивидуализмъ, являясь характернымъ свойствомъ гуманистической литературы, не составляеть ея спеціальнаго признака. Въ этомъ отношеніи гуманисты отличаются отъ своихъ предшественниковъ количественно, а не качественно". 3) Индивидуализмъ, безспорно, характеризуетъ собою многія произведенія гуманистической литератры. Но опредълять эпоху Возрожденія, какъ эпоху индивидуализма, мнъ кажется, не вполнъ правильно, не вполнъ строго. "Придавая общему названію точное созначеніе, философъ постарается обратить вниманіе на такія свойства, которыя, будучи общи всьмъ вещамъ, обыкновенно означаемымъ названіемъ, весьма важны и сами по себъ. Онъ, по возможности, изберетъ такія отличительныя свойства (differentia), которыя приводять къ наибольшему числу интересных особенностей (propria)". Такъ говоритъ Джонъ Стюартъ Милль. 4) Опредълять литературу эпохи Возрожденія, какъ это дівлаеть Буркхардть, называть индивидуализмъ отличительной чертой этой литературы, мнъ кажется, не совсёмъ правильно. Во-первыхъ, индивидуализмъ не общее свойство всъхъ литературныхъ произведеній, которыя обыкновенно причисляются къ гуманистическому движенію: напримірь, Маккіавелли. Во-вторыхь индивидуализмь быль также свойствомъ произведеній среднев вковой литературы.

Рядомъ со взглядомъ Буркхардта, существуетъ другой взглядъ у историковъ на сущность гуманизма: эти историки опредъляютъ гуманизмъ, какъ возрожденіе классической древности. Представителемъ такого взгляда является Фойгтъ. Но проф. Корелинъ ясно показалъ, что знаніе классическихъ языковъ и литературы само по себъ еще менъе, нежели индивидуализмъ, можетъ служить признакомъ гуманистиче-

<sup>1)</sup> Ibid. T. II. CTp. 296.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. T. II. Crp. 297.

<sup>3)</sup> Корелинъ. Ранній итальянскій гуманизмъ. Стр. 1066.

Д. С. Милль. Система Логики. Т. І. Стр. 176.

скаго движенія. 1) Дъйствительно, классическую литературу знали и въ Средніе въка. Обороты классическихъ писателей встръчаются по всей средневъковой литературъ. Даже у благочестиваго Алкуина стихотвореніе начинается, напр., такъ: Musa volans veniat Monimagno ferre salutem 2). Виргилія любили въ Средніе въка, Овидія любили и подражали. "Comprehensio Temporum, Mensium, Dierum atque Horarum — Вандальберта 3) положительно очень хорошее подражание Фастамъ. Къ языческой литературъ въ Средніе въка относились всегда съ большимъ уваженіемъ. Вспомнимъ, что въ самомъ началъ средневъковья монахиня Росвита уже подражала римскимъ комедіямъ. Языческую религію, правда, очень бранили въ началь (напр. Блаженный Августинь); но потомъ сильной ненависти и отвращенія не было. Часто повторялись презрительныя выходки по адресу языческихъ боговъ, какъ иногда повторяются онъ и теперь. К. Мазуринъ характеризуетъ язычество полнымъ всякихъ мерзостей, 4) но нельзя же думать, что онъ держится такого же мнфнія относительно классической литературы, иначе онъ не посвятилъ бы свой трудъ памяти М. Н. Каткова. Итакъ, Ренесансъ не опредъляется ни какъ стремленіе къ индивидуализму, ни какъ возрожденіе классической древности. Нужно найти другое опредъленіе. До сихъ поръ оно еще не найдено. Проф. Корелинъ говоритъ: "Всесторонняя и детальная исторія внутренняго развитія гуманизма невозможна". 5)

Мы уже раньше говорили о томъ, что до сихъ поръ еще не вполнъ опредълена сущность гуманизма, и что въ исторической наукъ до сихъ поръ еще нътъ единогласно всъми признаваемаго опредъленія гуманизма. Почему это происходить, отвътить на это трудно. Намъ кажется, что, опредъляя сущность гуманизма, всегда стараются приписать ему положительныя задачи. Но, можетъ быть, у гу-

<sup>1)</sup> Корединъ. Ранній итальнскій гуманизмъ. Стр. 1067.

<sup>2)</sup> Monumenta Germaniae Historica Poetarum Latinorum Medii Aevi T. I, ч. I. Crp. 260.

<sup>3)</sup> Ibid T. II. CTp. 577.

<sup>4)</sup> К. Мазуринъ. Тертулліанъ. Стр. VII.

<sup>5)</sup> Корелинъ. Ранній итальянскій гуманизмъ. Стр. VIII.

манизма задачи были лишь отрицательныя! Въ томъ, что гуманистическое движение относилось отрицательно къ идеаламъ среднев вковой жизни — въ этомъ, я думаю, вс согласны. Гуманизмъ боролся противъ аскетическо-іерархическаго идеала Среднихъ въковъ. (Мы позволили себъ прибъгнуть къ опредъленію Эйкена). Но во имя чего боролись гуманисты? Мнъ кажется, лишь во имя того, что они не върили въ среднев вковый идеалъ; но я не знаю, в врили-ли они во что-нибудь сами. Литература есть зеркало общества. Всякое литературное произведение связано со средою, изъ которой оно вышло, какъ это доказывалъ въ своихъ чтеніяхъ объ искусствъ красноръчивый и блестящій, теперь уже лежащій въ могиль, Ипполить Тэнъ. Отрицаніе средневъковаго идеала, которымъ характеризуется гуманизмъ, имъетъ за собою глубокіе корни. Человъчество никогда не стоить на мъстъ, оно всегда движется и движется въчно. Средневъковый католицизмъ удовлетворялъ въ течение въковъ религіознымъ потребностямъ европейскихъ народовъ. Каждый человъкъ, имъя въ душъ своей религіозные запросы, требуеть удовлетворенія ихъ. Кром'в того, каждый челов'вкъ долженъ имъть свою обязанность, долженъ нести какуюнибудь свою службу. Среднев вковые люди несли свою службу Богу средневъковаго католицизма. Каждый человъкъ несъ свою службу, каждый человокъ получаль отвоть на свои религіозные запросы, хотя одного, можеть быть, удовлетворяло лишь чувство сліянія съ Божествомъ, лишь глубокое проникновеніе въ тайны религін; другого-же — наивная, дътская молитва предъ какимъ-нибудь святымъ съномъ, на которое, по преданію, быль положень въ пещеръ Спаситель и надъ которымъ съ такимъ ехидствомъ смѣется Лоранъ 1). Но средневъковый католицизмъ пересталъ религіознымъ запросамъ. Онъ уже не руководитъ дъйствіями людей: въ него просто не върятъ. Но, не въря въ католицизмъ, всетаки нужно во что-нибудь вфрить.

Когда въ теченіе Среднихъ вѣковъ кого-нибудь не удовлетворялъ католицизмъ, то тогда уходили въ ересь,

<sup>1)</sup> Laurent. La Réforme Crp. 86. - Etudes sur l'histoire de l'humanité. T. VIII.

создавали свою собственную религію. Когда холодное невъріе коснулось умныхь, талантливыхь, хорошо знающихъ классическую древность итальянскихъ ученыхъ и писателей, извъстныхъ подъ именемъ гуманистовъ, то, мнъ кажется, имъ стало страшно. Люди Возрожденія потеряли въру въ старое и не знали, во что върить, что поставить центромъ, къ чему стремиться. Судорожное стремленіе върить, во что бы ни върить, характеризуетъ все Возрожденіе: сегодня они прославляютъ Мадонну, завтра возжигаютъ лампады передъ Платономъ; сегодня хохочутъ надъ средневъковымъ суевъріемъ, завтра уходятъ въ таинственныя дебри еврейской кабалы. Рисуютъ въ одно и то же время Венеру и Распинаемаго Христа. Но въры все-таки нътъ, а между тъмъ нужно во что нибудь върить, чему нибудь служить.

Средневъковое папство опиралось на единство религіи среди всъхъ европейскихъ народовъ. Надъ всъми европейскими народами стояль одинь духовный владыка-римскій папа. Онъ издавалъ законы религіозной жизни, для всѣхъ обязательные, наказываль несогласныхъ съ нимъ, наставляль колеблющихся. Ему всё служили, всё удовлетворялись его законами. Но къ концу Среднихъ въковъ перестали удовлетворяться распоряженіями папской власти. Папа все болье и болье утрачиваль космополитическій характерь своей власти, интересы своего папскаго государства онъ принималъ все ближе и ближе къ сердцу, а на ряду съ этимъ, подвластные ему народы все менъе и менъе удовлетворялись его предписаніями. Прежде папа, посылая духовныхъ въ какую-нибудь часть французскаго государства, былъ въ состояніи и хотъль удовлетворить религіознымъ потребностямъ населенія. Въ концъ Среднихъ въковъ онъ уже не хотълъ и не могъ этого сдълать; вслъдствіе этого и появляются стремленія къ націонализаціи церквей, имфвшія цълью отобрать у папы право распоряжаться извъстной частью религіозной жизни и дать до извъстной степени религіозную власть представителямъ отдёльныхъ государствъ. По Болонскому конкордату французскій король получиль право назначать на высшія духовныя должности кого онъ напдетъ наиболъе пригоднымъ. Такимъ образомъ,

французскій король могъ въ этомъ отношеніи лучше удовлетворить религіознымъ запросамъ населенія чѣмъ папа; онъ могъ также въ этомъ отношеніи быть болѣе безпристрастнымъ. Съ этимъ стремленіемъ къ націонализаціи церквей реформація очень тѣсно связана, гораздо тѣснѣе, чѣмъ это обыкновенно думаютъ. Сущность средневѣковой жизни, въ основѣ которой лежало служеніе Богу, сущность этой жизни не была поколеблена этимъ направленіемъ; религіозные интересы стояли тутъ на первомъ планѣ. Совсѣмъ иначе относится къ средневѣковой жизни гуманизмъ.

"Ренесансъ переходитъ въ раціонализмъ, а потомъ въ матеріализмъ и невъріе", говоритъ Лоранъ. 1) Мнъ кажется, что Ренесансъ начался съ невърія. Лоранъ любить приводить, какъ представителя Ренесанса, Эразма. У Эразма есть удивительное произведение, именно — "Похвала глупости". Это удивительное и, дъйствительно, высоконрекрасное произведеніе. Глупость, по мнънію Эразма, править всъмъ міромъ, и счастливы тъ, кто глупъ. "Глупость причина любви, она украшаетъ дътство, юность, старость", говоритъ Эразмъ. Эразмъ ни во что не въритъ и ничего не признаетъ. "Вотъ если камень упадеть на голову - это положительное зло, а стыдъ, безчестіе, позоръ, брань приносять зло лишь постольку, поскольку они чувствуются", говорить Эразмъ. "Наука", говорить Эразмъ "обязана своимъ бытіемъ темъ же злымъ существамъ, отъ которыхъ идетъ все дурное, т. е. демонамъ, а простодушное поколъніе золотого въка отлично обходилось безъ нея, руководясь однимъ природнымъ инстинктомъ"... "Счастливъе другихъ тъ, которые по развитію ближе подходять къ скотамъ и довольствуются своею участью". "Говорять великое обдствіе быть обманутымь, а по моему гораздо большее не быть обманутымъ". "Если посмотръть съ луны на безчисленныя треволненія людей, то увидишь лишь рой мухъ и комаровъ". Такъ говоритъ Эразмъ. Все, стало быть, относительно, ничего нътъ святого.

Глупости противоположенъ умъ; но однимъ умомъ тяжело жить человъку. Все, чъмъ наслаждаются люди, вся

<sup>1)</sup> Laurent. La Réforme. Crp. 415.

радость и весь блескъ жизни-все тускиветь, все исчезаеть какъ миражи пустыни, если руководиться однимъ умомъ; картина великаго художника будетъ казаться лишь полотномъ, замазаннымъ краской, горячая, вдохновенная проповъдь-глупымъ, безсмысленнымъ наборомъ словъ. Для того. чтобы наслаждаться, нужно закрывать умъ чувствомъ или въроп, нужно быть глупымъ; при яркомъ свъть нельзя спать, и несчастенъ тотъ человъкъ, что страдаетъ безсонницей. Эразмъ не могъ спать, не могъ быть глупымъ: поэтому онъ несчастенъ. Мнъ всегда кажется, что Мефистофелю должно быть ужасно грустно и скучно, а между тъмъ его всегда почему-то изображають торжествующимь, съ улыбкой на тонкихъ губахъ. Улыбка впрочемъ вовсе не говоритъ о торжествъ: можно смъяться и вмъстъ съ тъмъ плакать. Эразмъ смъялся и вмъстъ съ тъмъ плакаль о томъ, что онъ слишкомъ уменъ. Другіе гуманисты не были такъ умны; у нихъ осталось еще многое, во что они върили, многое, чъмъ они увлекались, но они не върили ужъ въ римскій католицизмъ, въ іерархическо-аскетическій идеалъ среднев вковой жизни. А между тъмъ, человъкъ не можетъ жить безъ всякой цъли, не можетъ не служить чему-нибудь. Гуманисты поставили, какъ конечную цъль — самого человъка, удовлетворение его вкусовъ и желаній. Всв люди болве или менве-эгоисты. но эгоизмъ закрытъ у нихъ другими стремленіями, какъ тъло прикрыто одеждой. У гуманистовъ не было другихъ стремленій, у нихъ оставался одинъ эгоизмъ, и имъ было очень грустно. Они стремились къ удовлетворенію всфхъ человъческихъ желаній, но въ сущности сами не желали этого. Желанія бывають очень различны, людей нужно сдерживать, иначе отъ всего міра останутся одни обломки; эту сдержку люди Возрожденія вид'вли въ государств'в.

Съ эпохи Возрожденія начинается свътское государство въ современномъ смыслъ этого слова. "Является новый элементъ въ исторіи: государство, какъ обдуманное, сознательное явленіе, — государство, какъ продуктъ извъстнаго искусства", говоритъ Буркхардтъ. (Въ сущности, собственныя слова Буркхардта таковы: Da tritt ein neues Lebendiges in die Geschichte: der Staat als berechnete, bewusste Schöpfung, als Kunst-

werk).1). Искусство политики выдвигается на первый планъ, съ нимъ связано искусство военное и дипломатическое. Это искусство построенія государства родилось въ Италіи, въ Италіи, гді въ эту же эпоху стремились къ удовлетворенію всъхъ человъческихъ желаній и стремленій, признавая ихъ вполнъ законными. "Глубочайшую противоположность трудно съ достаточною ясностью выразить", говорить Буркхардть, 2) "Флоренція была въ то время занята развитіемъ индивидуальностей во всёхъ рёшительно отношеніяхъ, а между тъмъ деспотичные ея властители не признавали никакой другой индивидуальности, кромъ своей и своихъ ближайшихъ слугъ". Но противъ этого произвола никто не боролся. "Каждый отдёльный человёкъ протестовалъ внутри себя", говоритъ Буркхардтъ, з) "противъ княжеской власти, но онъ все-таки старался по возможности приспособиться къ ней, а не бороться противъ нея" Гуманисты не боролись противъ новаго государства, они поддерживали его какъ потому, что они върили въ него, такъ и потому, что имъ было выгодно. Личная польза и нравственные стимулы такъ сильно перепутываются между собою въ исторіи, что трудно разобрать, гдъ кончается одно и начинается другое.

Въ Средніе въка, въ сущности, было одно государство. Это сильное, могучее государство была церковь. "Церковь", говорить Эйкенъ, ф "представляла собою твердую и однообразную систему. Основаніемъ ея было извъстнаго рода государственное устройство, въ которомъ должностныя лица имъли права, которыя однако вытекали не изъ ихъ собственной власти, а изъ выгоды всей Церкви и изъ авторитета главнъйшаго епископа". Выгода цълаго, потребности всей Церкви имъли преимущественное значеніе и имъ приносились въ жертву выгоды и польза отдъльныхъ членовъ. Выгода и польза отдъльныхъ орденовъ всегда приносились въ жертву благу и потребностямъ всей Церкви. Итакъ, въ Средніе въка самымъ могучимъ государствомъ была Церковь. Это было

<sup>1)</sup> Burckhardt. Die Cultur der Renaissance. T. I. CTp. 4.

<sup>2)</sup> Ibid. CTp. 12.

<sup>3)</sup> Ibid. CTp. 61.

<sup>4)</sup> Eicken. Geschichte und System der Mittelalterlichen Weltanschauung. Crp. 435.

государство съ цѣлой лѣстницей должностей, начиная съ остеарія до кардинала, каждое должностное лицо имѣло свою компетенцію, было отвѣтственно передъ высшей инстанціей. Вся земля—отъ Скандинавіи до странъ Африки, граничащихъ съ Исламомъ— была покрыта сѣтью этой организаціи. Такъ хактеризуетъ Эйкенъ средневѣковую Церковь.

Въ сущности, подъ покровомъ власти Церкви существовало государство, но нравственной жизнью руководила всетаки Церковь. Въ въкъ гуманизма надъ нъкоторыми людьми Церковь потеряла это руководство, и идея государства безъ церковнаго и религіознаго вмішательства стала выдвигаться на первый планъ. Государство стремилось, правда, присвоить себъ нъкоторую религіозную автономію, стремилось отнять у Церкви часть правъ и присвоить ихъ себъ. Но на ряду съ идеей націонализаціи Церквей, съ идеей государственной власти въ религіозныхъ дълахъ, выдвигается другая идея, идея чистаго государства безъ всякой религіозной прим'вси. Эта идея государства ради самого государства явилась въ Италіи. Итальянцы не могли, конечно, стремиться къ націонализаціи Церкви по самой политической структур' своей страны. Къ идеъ государства безъ всякой посторонней примъси примкнули гуманисты, потому что они хотъли и хотъли, можетъ быть, даже инстиктивно, какъ вообще всъ люди, передъ къмъ-нибудь исполнять свой долгъ, чему-нибудь служить, хотя Буркхардтъ и несогласенъ съ этимъ. "Государство являлось результатомъ рефлексіи, основаннымъ на хорошо разсчитанныхъ и строго обдуманныхъ соображеніяхъ", говоритъ Буркхардтъ. Эта идея новаго государства, государства для государства, нашла себъ выражение въ умной и проницательной книгъ знаменитаго Маккіавелли. Впрочемъ, о Маккіавелли существуеть такая масса мніній, что намь нужно, остановившись на минуту, разобраться въ нихъ, чтобы имъть возможность говорить болье или менье увъренно.

Относительно Маккіавелли существуетъ, во-первыхъ, мнъніе Ранке и Гервинуса. 1) Они видятъ въ Маккіавелли одно

<sup>1)</sup> Къ нимъ отчасти примыкаетъ и кн. Е. Трубецкой (Политическое Міросоверцаніе Эпохи Возрожденія).

только стремленіе къ объединенію Италіи. Для этой великой цёли онъ считаль позволительными всё средства. "Когда возвратились во Флоренцію Медичи", говорить Ранке, 1) "которые вновь подняли популярныя идеи и присоединили къ идеб о власти Флорентійскаго княжества тенденціи итальянской независимости, Маккіавелли перешелъ также на сторону этихъ тенденцій. Изъ флорентинца онъ превратился въ итальянца и всъ свои мысли обратилъ къ освобожденію Италіи". Другіе считають Маккіавелли просто-на-просто льстецомь, желавшимъ угодить лестью Лоренцо Медичи. Третьи считаютъ Маккіавелли, по самой природъ своей, безнравственнымъ и думаютъ, что онъ отъ искренняго сердца давалъ подобнаго рода совъты (напр. Маколей). Въ сущности, разборъ и разследование того, для какой цели писалъ свою книгу Маккіавелли, -- для насъ не представляютъ большой важности. Идею самодовлъющаго государства, государства безъ церкви, Маккіавелли могъ одинаково признавать, могъ одинаково руководиться ею и будучи патріотомъ итальянскаго объединенія, и будучи просто на просто безнравственнымъ человъкомъ. Только намъ придется при нашемъ утвержденіи о Маккіавелли, какъ защитникъ государства для государства, намъ придется, повторяю я, всетаки столкнуться съ однимъ взглядомъ на Маккіавелли, который не допускаетъ нашего утвержденія. Этоть взглядь изложень проф. Алексъевымъ въ его книгъ "Маккіавелли, какъ политическій мыслитель".

Проф. Алексъевъ прямо объявляетъ, что его задачей является "доказатъ, наперекоръ господствующимъ воззръпіямъ, что Маккіавелли разсматривалъ политическіе вопросы не съ односторонней точки зрънія практическаго политика". <sup>2</sup>) "Государство само по себъ цъли не имъетъ", передаетъ проф. Алексъевъ политическое ученіе Маккіавелли, "цъль государства—общее благо". <sup>3</sup>) Для доказательства этого профессоръ

<sup>1)</sup> Ranke. Zur Kritik neuerer Geschichtschreiber. Crp. 172.

<sup>2)</sup> Алексвевъ. Маккіавелли, какъ политическій мыслитель. Стр. XI.

<sup>3)</sup> Ibid. CTp. 41.

Алексъевъ ссылается на выписки изъ сочиненія Маккіавелли: 1) Флорентійскую исторію и Discorsi... La cagione perché tutti questi governi sono stati defettivi, è che le riforme di quegli sono state fatte non a statisfazione del bene commune, ma a corroborazione e securtà della parte (Discorso sul Riformar lo stato di Firenze). По мнънію проф. Алексъева, это мъсто въ достаточной степени доказываетъ, что Маккіавелли не былъ защитникомъ идеи самодовлъющаго государства.

Мы не будемъ опровергать это мъсто само по себъ, но мы позволимъ себъ сдълать лишь одно замъчаніе. Проф. Алексвевъ говоритъ, что прежніе изследователи Маккіавелли слишкомъ много обращали вниманія на "Государя" и слишкомъ мало изучали другія сочиненія Маккіавелли, его письма, дипломатическія донесенія. Намъ кажется, что прежніе изследователи поступали правильно. О каждомъ писателе можно доказать, что онъ держался какихъ угодно мнъній, если слъдовать методу проф. Алексъева, т. е. выдергивать отдъльныя мъста изъ цъльныхъ произведеній. Я позволю себъ сослаться на то разнообразіе характеристикъ, которое существуеть, напримъръ, относительно политическихъ возэрвній Тацита. Точно также выдергиваются отдівльныя мізста его сочиненій, складываются въ изв'єстномъ порядкі и являются такимъ образомъ основаніемъ для характеристики; вырываются другія м'вста, и является другая характеристика, и одинъ и тотъ же человъкъ является и врагомъ свободы и защитникомъ ея, и человъкомъ, преданнымъ императорской власти, и ненавидящимъ императора республиканцемъ. Тоже самое повторяется относительно Маккіавелли.

Проф. Алексвевъ старается доказать, что Маккіавелли былъ республиканцемъ; но между твмъ, въ твхъ же сочиненіяхъ Маккіавелли можно найти мвста, въ которыхъ Маккіавелли очень рвзко отзывается о самой основв республиканскаго правленія, о народв (наприм. Discorsi, кн І, гл. 53, гл. 25 и 29). "Perché quel popolo è non altrimenti che uno animale

<sup>1)</sup> Вопросъ о томъ, какъ писать одно или два "к" въ словъ Маккіавелли, занималъ меня. Но въ концъ концовъ я пришелъ къзаключенію, что и то и другое правописаніе правильно.

bruto, il quale, ancora che di feroce natura e silvestre, sia stato nudrito sembre in carcere ed in servitu, che dipoi lasciato a sorto in uno compagna libero, non essendo uso a pascersi nè sappiendo le latebre dove si abbia a rifuggire, diventa preda del primo che cerca rincatenarlo" (Discorsi, кн. I, гл. 16), говорить этоть республиканецъ, по мнънію Алексъева, и другъ народа. Нужно брать не отдъльные обрывки изъ многочисленныхъ сочиненій Маккіавелли, а сами сочиненія во всей ихъ цельности. Прочитавъ, напр., "Государя", трудно утверждать, что Маккіавелли быль республиканець, и что выше всего онъ ставиль общее благо. Отдъльными выръзками, повторяю, можно ръшительно все доказать. Кардаунсъ какъ-то доказалъ, что подлинныя письма Маріи Стюартъ-не ея письма, а письма Екатерины Медичи, и онъ доказалъ это сличениемъ отдъльныхъ, вырванныхъ изъ текста мъстъ. Пауль Кассель доказываль, что Македонцы и древніе Германцы одно и то же. Сеньковскій доказываль, что Трояне были Славянами и "Слово о Полку Игоревъ было написано при Петръ Великомъ. Доказать все можно, но, кром'в обоснованности, историческій взглядъ долженъ быть правдоподобенъ.

Взглядъ проф. Алексвева на Маккіавелли, мнв кажется, ръшительно неправдоподобенъ, и Маккіавелли всегда останется въ нашихъ глазахъ поклонникомъ политики Цезаря Борджіа и Фердинанда Католическаго, всегда останется 21-ая глава его "Государя", никогда не исчезнеть 18-ая глава той же книги, гдф онъ совфтуетъ государямъ прибфгать къ звъриной хитрости, гдъ онъ говоритъ, что государь долженъ въ извъстныхъ случаяхъ оскорблять и пренебрегать върностью, любовью къ людямъ, человъчностью и религіей. Про Фердинанда Католическаго Маккіавелли говорить: "Въ наше время существуетъ государь, назвать котораго я не считаю позволительнымъ, который на словахъ-само благочестіе и первый другъ мира, но на дълъ давно уже потеряль бы свое государство, если бы проводиль въ жизнь эти убъжденія". Маккіавелли считаетъ примъръ этого государя достойнымъ подражанія. Мнъ кажется, этого довольно, чтобы понять, что Маккіавелли вовсе не быль... республиканцемъ и радътелемъ народнаго блага. Маккіавелли былъ и всегда оставался представителемъ идеи самодовлѣющаго государства. Даже у проф. Алексѣева 1) приведено нѣсколько мнѣній Маккіавелли, изъ которыхъ ясно вытекаетъ, что флорентійскій секретарь не признавалъ ничего другого, кромѣ государства, —ни племени, ни семьи, ни единства языка, — за связующее начало. Маккіавелли, еще разъ повторяю, былъ представителемъ идеи чистаго государства, безъ всякаго вмѣшательства церкви. Но на ряду съ этой идеей существовала другая идея, идея націонализаціи церквей, по которой у римско-католической церкви, т. е., другими словами, у папы отнималась извѣстная часть правъ и государство брало на себя удовлетворять религіознымъ запросамъ народонаселенія.

Впрочемъ, въ исторіи вовсе не все происходить такъ точно и размъренно, какъ это часто изображается въ историческихъ сочиненіяхъ. Объ идеи, идея самодовлъющаго государства и идея націонализаціи церквей, часто спутывались между собою и сплетались въ одинъ клубокъ. Вообще, сколько въ исторіи лицемфрія и какъ трудно иногда бываеть найти основныя убъжденія человъка! Маккіавелли, напримъръ, все-таки легко понять и не трудно сказать, что, являясь защитникомъ государства для государства, онъ весь центръ тяжести видитъ въ войнахъ, трактатахъ, удачныхъ союзахъ, въ увеличении государства въ горизонтальномъ, а не въ вертикальномъ направленіи. Гораздо труднъе различить основную тенденцію знаменитыхъ мемуаровъ Филиппа де Комминя. Комминь, съ одной стороны, пожимаетъ руку гуманистамъ 2); съ другой стороны, любезно посвящаетъ свою книгу архіепископу Вьенскому. Комминь постоянно возводить глаза къ небу и всегда говорить о Богъ. По мнънію Филиппа де Комминя, Богъ управляетъ всвиъ міромъ; за ослушаніе Богъ наказываетъ князей и наказываетъ ихъ уменьшеніемъ потомства, тімь, что государь начинаетъ избітать хорошихъ совътниковъ, начинаетъ слушаться другихъ, которые дають плохіе сов'яты и склоняють государя къ та-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Алексвевъ. "Маккіавелли". Стр. 36 и след.

<sup>2)</sup> Burckhardt. Die Cultur der Renaissance. T. I. Crp. 96.

кимъ мѣрамъ, которыя возбуждаютъ недовольство среди подданныхъ '). Этою мыслью о подданныхъ Комминь сильно отличается отъ Маккіавелли, и Баумгартенъ, который видитъ лишь отличіе Комминя въ его религіозности, Баумгартенъ 2), утверждающій, что во всемъ остальномъ Комминь похожъ на Маккіавелли, поступаетъ не совсѣмъ правильно.

Маккіавелли очень мало думаеть о сфрой массф подданныхъ. Комминь думаетъ о нихъ, но думаетъ о подданныхъ лишь постольку, поскольку они могуть помъщать силь и могуществу государства; силу же и могущество Комминь, правда, понимаетъ такъ же, какъ и Маккіавелли, и считаетъ своимъ долгомъ служить государству только для одного государства. Идея государства для государства сквозить въ мемуарахъ Комминя, хотя и прикрытая густою пеленой молитвенныхъ возгласовъ и лицемфрныхъ причитаній. Принципъ Людовика XI-qui nescit dissimulare nescit regnare-отразился также въ сочиненіяхъ Комминя. Маккіавелли и Комминь вліяли, какъ сами по себъ, такъ, въ сущности, являлись отраженіемъ существовавшей въ то время дъйствительности. Фердинандъ Католическій и Людовикъ XI были именно такими, какими ихъ изображали Маккіавелли и Комминь. Въ эту же эпоху пріобрела громадную силу дипломатія. Всякій старался какъ можно шире раскинуть свою власть, какъ можно больше присвоить себъ владъній и каждому было дъло до поступковъ другого властителя. Союзы, договоры, лиги смъняють одна другую, идея политическаго равновъсія просвъчиваетъ уже въ этихъ договорахъ. Все это было новое, все это было еще незнакомое въ Средніе въка.

Къ концу Среднихъ въковъ римская католическая церковъ, которая руководила до сихъ поръ жизнью людей, перестала удовлетворятъ религіознымъ запросамъ. Гуманизмъ явился результатомъ этого: гуманисты судорожно стремилисъ найти смыслъ жизни, но не находили его. Ихъ литература была проявленіемъ индивидуализма, потому что они не имъли никакой другой руководящей идеи. Вслъдствіе того, что церковъ перестала руководить модъми,

<sup>1)</sup> Philippe de Commynes. Mémoires, ed. par Chantelauze. Crp. 406.

<sup>2)</sup> Baumgarten. Geschichte Karl's V. CTp. 326, T. 1.

въ Италіи родилась идея самодовлющиго государства съ распространеніемъ въ ширь, а не въ глубъ. Къ этой идет примкнули нъкоторые изъ чуманистовъ. Но идея государства для государства находила себъ примъненіе и въ другихъ странахъ, можетъ быть, даже совершенно помимо итальянскаго вліянія. Съ развитіемъ государства, во внъшнемъ смыслъ этого слова, связано развитіе дипломатическихъ сношеній, знаменующее собою XVI въкъ. Рядомъ съ этой идеей явилась другая идея, тоже, можетъ быть, вытекающая изъ того, что римская церковъ потеряла свое вліяніе,— это идея націонализаціи церквей, вслыдствіе которой часть ремігіозныхъ дъль переходила въ въдъніе государства.

Вотъ собственно то идейное наслъдство, которое получиль отъ стараго Карль V. Вотъ въ какомъ положеніи засталъ Карлъ V Европу относительно идей, идей, имъвшихъ силу и проявлявшихся въ чемъ-нибудь. Я не говорю о тъхъ идеяхъ, которыя еще неслышно бродили, я не говорю о тъхъ идеяхъ, которыя были свойственны лишь одной какой-нибудь національности. Я говорю объ общеевропейскихъ идеяхъ того времени. Каково же было общеевропейское положение въ политическомъ отношении? Какое наслълство досталось Карлу V во внъшнихъ политическихъ событіяхь? Исторія внішней политики очень мало подвергается изм'вненію. Войны, сраженія и договоры всегда изображаются одинаково у всёхъ историковъ. Мнёнія на отдёльныя личности мъняются, многіе факты подвергаются сомнънію и толкуются каждый годъ по разному, а исторія войнъ, союзовъ и оффиціальныхъ сношеній остается неизмѣнно одна и та же. Одной изъ лучшихъ картинъ внъшней политики Европы въ концъ XV и началъ XVI въка является исторія Раумера, которая была давно, очень давно написана. Мы лишь вкратцъ разскажемъ эти всъмъ извъстные факты, уже давно подвергшіеся катехизаціи учебниковъ.

Самымъ выдающимся явленіемъ международной политики въ концѣ XV и началѣ XVI вѣка были итальянскія войны; онѣ начались походомъ Карла VIII для завоеванія Неаполя, гдѣ на смѣну французской династіи Карла Анжуйскаго воцарилась Аррагонская династія. Карлъ VIII достигъ своей цѣли, Неаполь былъ въ его рукахъ, но противъ

него была заключена лига Людовикомъ, новымъ герцогомъ Милана, Венеціей, Фердинандомъ, Максимиліаномъ и папой: Французы были изгнаны; преемникъ Карла VIII, Людовикъ XII, заявиль притязанія на Милань, завоеваль его. Людовикъ XII считалъ себя прямымъ наслъдникомъ Висконти. Карлъ VIII также считалъ себя наслъдникомъ Анжуйскаго дома. Неаполемъ завладълъ Фердинандъ Аррагонскій. Въ 1508 году между Людовикомъ XII, императоромъ Максимиліаномъ, Фердинандомъ и папой Юліемъ II образовалась Камбрейская лига противъ Венеціи; а въ 1511 году образуется лига противъ Людовика XII; въ эту лигу входятъ папа Юлій II, Фердинандъ, Генрихъ VIII, Швейцарцы и императоръ Максимиліанъ. Войска лиги изгоняютъ Французовъ изъ Милана, пока наконецъ Францискъ I, преемникъ Людовика XII, не ръшилъ опять завоевать Миланъ. 13-го и 14 сентября 1515 года происходить знаменитая битва при Мариньяно. Францискъ I одержалъ блистательную побъду надъ Швейцарцами и сдълался вновь обладателемъ Милана. Франциска I были папа Левъ Х, Фердинандъ, Максимиліанъ Сфорца и императоръ Максимиліанъ. Знаменитыя войны за Италію Карла V и Франциска І примыкаютъ къ войнамъ Карла VIII, Людовика XII и Максимиліана, императора германскаго. Вообще, царствованіе Карла V во внъшней политикъ очень близко примыкаетъ къ предшествовавшимъ.

Борьба между Французами и Карломъ V ведетъ свое начало еще съ царствованія Людовика XI. Знаменитый прадъдъ Карла V, герцогъ Бургундскій Карлъ Смѣлый, былъ самымъ непримиримымъ врагомъ Людовика XI. По смерти Карла Смѣлаго Людовикъ XI предъявилъ свои права на остальную часть Бургундскаго герцогства въ качествѣ сюзерена вымершаго дома Бургундскихъ Валуа. Это было послѣ битвы близъ Нанси, гдѣ было нанесено третье страшное пораженіе Карлу Смѣлому, но Людовикъ XI долженъ былъ встрѣтиться съ женихомъ, а потомъ и мужемъ дочери Карла Смѣлаго, Маріи Бургундской, Максимиліаномъ. Максимиліанъ побѣдилъ Французовъ, заставилъ ихъ отказаться отъ стальныхъ провинцій. По смерти Маріи Бургундской, Лю-

довикъ XI возобновилъ свои замыслы, но опять потерпълъ неудачу. Въ концъ концовъ, впрочемъ, собственно Бургундское герцогство осталось въ рукахъ Людовика XI. Войны Карла V съ Францискомъ I можно считать за продолженіе этихъ пререканій. Кромъ того, Фердинандъ Аррагонскій отнялъ Наварру у короля Іоанна. Генрихъ Альбре, сынъ Іоанна, былъ женатъ на сестръ Франциска I, Маргаритъ, и французскій король желалъ возвратить ему его королевство. Кромъ того, Нидерландскіе областные государи, герцогъ гельдернскій, графъ маркскій и герцогъ клевскій давно возмущались противъ власти Габсбурговъ, ихъ поддерживали французскіе короли.

Вообще, то было время, когда каждый властитель съзавистью смотрѣлъ на другого, старался захватить какъ можно больше владѣній и всячески старался помѣшать возвеличенію власти другого, вступая для этого въ лиги, заключая безчисленные договоры. Благодаря отдаленнымъ родственнымъ связямъ, предъявлялись притязанія на цѣлыя страны благодаря пустому титулу, Габсбурги считали себя въ правѣ вмѣшиваться въ дѣла Италіи 1). И бѣдная Италія терзалась полчищами иноземцевъ, отдавалась то одному, то другому властителю:

— O tu culifeo la sorte Dono infelice di bellezza!....

Какъ говорилось про Италію лѣтъ 50 тому назадъ. По тѣлу Италіи ходили Испанцы, Французы, Нѣмцы, Швейцарцы. Италія, казалось, умерла и никогда не воспрянетъ. Она вся была разбита на нѣсколько частей: сѣверъ съ Миланомъ, изъ-за котораго спорилъ германскій императоръ съ Французами и который, наконецъ, достался Французамъ; югъ съ Неаполемъ и Сициліей, изъ-за котораго спорили тоже Фран-



<sup>1)</sup> Намъ непонятны теперь эти войны за Италію. Г. Михайловъ въ одной своей статьъ сдълалъ очень върное сравненіе: онъ сравнилъ Миланъ, Неаполь и пр. съ славянскими княжествами Балканскаго полуострова. Нужна ли намъ Болгарія?—Нужна и вмъстъ съ тъмъ не нужна. Точно также нуженъ и вмъстъ не нуженъ былъ Миланъ Карлу (Съверный Въстникъ № 6 Стр. 179—1891 г.).

цузы съ Фердинандомъ Католическимъ и который, наконецъ, достался Фердинанду. Наконецъ, середина Италіи, а также остальной съверъ и югъ, по которымъ было разсыпано множество мелкихъ княжествъ и республикъ. Въ большинствъ изъ нихъ правили тиранны. Каждый изъ такихъ правителей стремился отчасти къ расширенію своей территоріи, отчасти къ огражденію союзами своей самостоятельности и своей династіи въ виду собственнаго безсилія. Папы тоже прежде всего были итальянскіе свътскіе государи, понимавшіе власть въ смыслъ ея расширенія, а опять таки не углубленія. Сикстъ IV, Александръ VI и Юлій II начинаютъ собою рядъ свътскихъ папъ.

Въ сущности, это стремление къ увеличению государства за его предълами связано съ тъмъ, что внутри государства были ръшены главнъйшія задачи, сила феодальныхъ властителей сломлена, и государи могли обратить свое вниманіе на вибшнія задачи. Такъ, напримбръ, въ теченіе восьми стольтій до XV выка вся сила Йспаніи уходила на борьбу съ Маврами. Но въ 1492 году пала Гренада, послъдній оплоть мавританскаго владычества на полуостровъ. А чъмъ менъе страшны становились Мавры въ Испаніи, тъмъ все болье и болъе разгорался раздоръ между сословіями, а благодаря раздору сословій могла возвышаться центральная власть. Бракъ Фердинанда и Изабеллы въ 1469 году положилъ твердое основаніе Испанской монархіи, такъ какъ въ лицъ ихъ соединились два главнъйшія государства Испаніи, Кастилія и Аррагонія. Фердинандъ усиливаетъ свою королевскую власть тъмъ, что онъ получаетъ отъ Сикста IV право назначать на вакантныя мъста высшихъ церковныхъ сановниковъ, соединяетъ со званіемъ кородя званіе гроссмейстера военно-духовныхъ орденовъ, но главная цъль его все-таки - расширеніе своихъ владъній. Правда, реорганизовавъ инквизиціонный судъ, Фердинандъ много содъйствовалъ углубленію королевской власти въ Испаніи, но углубленіе это было ему лишь постольку важно, поскольку оно давало возможность слфдовать внушней политику. Фердинандъ заботится о выгодныхъ бракахъ своихъ дътей, вступаетъ въ союзы съ Англіей и Португаліей и въ концъ концовъ присоединяетъ къ своей коронъ корону объихъ Сицилій. Англія пользуется внъшнеполитическими стремленіями другихъ государствъ и, по возможности, старается выгоднъе продать свою дружбу.

Вездъ, стало быть, внутреннія дъла были покончены; только въ Германіи предстояло рішить массу внутреннихъ вопросовъ. Отдъльные князья были настолько сильны, что почти не обращали никакого вниманія на императорскую власть. Они вели войны между собою, заключали между собою союзы (напр. знаменитый Швабскій союзъ). Кромѣ Габсбургской династіи самыми сильными изъ властителей были династіи веттинская, виттельсбахская, гогенцоллернская. Веттинская династія разділялась на дві линіи: эрнестинскую, съ Тюрингіей и Саксонскимъ курфюршествомъ, и альбертинскую съ Дрезденомъ во главъ. Въ Виттельсбахской династіи тоже были двъ линіи: курфюрсты пфальцскіе и герцоги баварскіе. Гогенцоллерны владоли Бранденбургомъ и частью Франконіи. Съ 1488 года мы имфемъ цфлый рядъ рейхстаговъ въ Германіи, которые стараются урегулировать внутренній порядокъ въ имперіи. Къ концу царствованія Фридриха III, Габсбурги получили нъсколько большую власть въ дълахъ Германіи, благодаря Швабскому союзу 1). Но на рейхстагъ въ Вормсъ 1495 года отдъльные властители все-таки имъли перевъсъ 2). Отдъльные властители, отдъльные чины Германской имперіи не желали итальянскихъ войнъ. Максимиліанъ же стремился къ нимъ и, согласившись на Вормскія постановленія, онъ добился со стороны чиновъ согласія на войну 1499 года 3). Но уже на рейхстагъ въ Кельнъ 1505 года принято было нъсколько ръшеній, не соотвътствующихъ единству Германіи 4); въ 1507 году было нъсколько установленій, въ которыхъ отражалось единство имперіи 5). Но все-таки центральная власть была очень слаба <sup>6</sup>). Княже-

<sup>1)</sup> Ranke. Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation. T. I, CTp. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. Стр. 77.

<sup>3)</sup> Ibid. CTp. 90.

<sup>4)</sup> Ibid. CTp. 110.

<sup>5)</sup> Ibid. CTp. 115.

<sup>6)</sup> Ibid. Crp. 134.

екая власть возвышалась и кръпла, она давила рыцарей, города и простой народъ.

А между тъмъ, при такой внутренней неурядицъ Германіи Европейскимъ государямъ предстояло разръшеніе многихъ важныхъ вопросовъ по внъшней политикъ. Изъ этихъ вопросовъ однимъ изъ самыхъ главныхъ быль вопросъ турецкій. Отъ турецкихъ вассаловъ страдала Испанія, турецкіе пираты часто захватывали въ плінь обитателей береговь Италіи и Испаніи, Турки угрожали съ Востока Германіи и землямъ Габсбурговъ. "Держа въ одной рукъ Коранъ, а въ другой мечъ", какъ говоритъ въ одномъ мъстъ про Турокъ Ранке, Турки готовились залить всю Европу кровью. Всё христіанскіе люди въ Европъ мечтають о борьбъ съ невърными: собирался такъ называемый турецкій грошъ: въ Германіи на рейхстагахъ, какъ Те Deum, была обязательна ръчь о борьбъ съ врагами христіанства: но, когда рейхстагъ кончался, турецкій вопрось, какъ парадный камзоль изъ бархата, убирался въ кладовую, чтобы лежать неподвижно до слъдующаго рейхстага. А Турки, между тъмъ, не шутя собирались на Европу: тимары, янычары, сипаи весело дълили въ умъ своемъ Германскую имперію на части, а въ Германіи было все раздроблено, и все менте и менте имтьла значенія императорская власть.

Относительно идей въ Германіи происходила еще большая путаница. Всв ненавидъли Римъ и стремились къ націонализаціи церкви, но никто не могъ взять въ руки эту идею. Многіе стояли за императорскую власть, находили ее правильной, законной, посланной отъ Бога. Другіе стояли за княжескую власть, находили ее тоже правильной и законной. Фруассаръ говоритъ: "Доктора права и другіе свъдущіе люди въ правъ, которыхъ князья помъщаютъ въ университетахъ и держатъ при своихъ дворахъ и которые тратятъ всю свою ученость и все свое искусство на то, чтобы укръпить власть и верховенство князей, какъ единственно законныя и надъ всъмъ господствующія, оказываютъ величайшую услугу княжеской власти". А между тъмъ, все еще существовала императорская власть, которой приходилось считаться какъ и съ общимъ раздробленіемъ въ Германіи,

говоря иначе, съ отдъльными князьями, такъ и съ самой Германіей. Дібло въ томъ, что интересы императорской власти и самой Германіи очень сильно расходились, и Максимиліану, напримфръ, приходилось бороться какъ и съ отдфльными князьями, такъ и съ общимъ административнымъ совътомъ, какъ называетъ "Reichsregiment" проф. Каръевъ, или съ общимъ имперскимъ управленіемъ, какъ называютъ это учрежденіе другіе. Общее имперское управленіе было введено въ 1495 году на сеймъ въ Вормсъ; тогда же былъ введенъ и общій имперскій судъ "Reichskammergericht", быль установленъ земскій миръ подъ страхомъ "опалы изгнанія" (выраженіе проф. Каръева). Reichskammergericht зависъль не отъ отдёльныхъ князей, а замёщался всёми чинами имперіи, при чемъ имперія была разділена на 10 округовъ, во главъ которыхъ стояло по два старшины. Максимиліанъ боролся противъ этого учрежденія Reichskammergericht'a и Reichsregiment'a, потому что они уменьшали императорскую власть, но они же-имперскій судъ и имперское управленіе-боролись противъ сепаратизма отдёльныхъ князей и могли бы быть опорой національнаго германскаго единства.

Вообще, то было странное, путанное, непонятное по своимъ тенденціямъ время. Обрывки политическихъ идей рѣяли въ воздухѣ и кружились, какъ снѣжинки во время вѣтра; но цѣльнаго рѣшительнаго ничего не было. Относительно Максимиліана, напримѣръ, существуетъ самое построе разнообразіе во взглядахъ, даже не среди обильной нѣмецкой литературы, а и въ литературахъ другихъ національностей, напр., хотя въ англійской литературѣ. Маколей ¹) бранитъ изо всѣхъ силъ Максимиліана, говоритъ про него, что онъ страдалъ безсильнымъ зудомъ славы, былъ опрометчивъ и въ то же время робокъ, былъ упрямъ и непостояненъ, вѣчно торопился и вѣчно опаздывалъ. Другой же англичанинъ Брайсъ ²) считаетъ Максимиліана однимъ изъ образцовыхъ государей и даже основателемъ монархіи и власти Габсбургскаго дома въ большей степени, чѣмъ Рудольфъ. Тотъ же

<sup>1)</sup> Маколей. Сочиненія Т. І. Стр. 93, СПБ. 1860 г.

<sup>2)</sup> Брайсъ. Священиая Римская Имперія. Москва, 1891 г. Стр. 249.

Брайсъ говоритъ, что Германская имперія въ эпоху Максимиліана сділалась выраженіемъ національнаго единства. По мнънію Брайса, не случайно произошло измъненіе въ титулахъ, не случайно явился новый титулъ «Imperator Electus». Дъло въ томъ, что въ 1508 году Максимиліанъ I, не пропущенный венеціанцами въ Римъ, получилъ отъ папы Юлія II буллу, которой ему разръшалось называться Imperator Electus. Брайсъ видитъ въ этомъ проявление германизации императорской власти. Въ это время, по мнѣнію Брайса, эпитетъ римскій сділался насмішливымь прозваніемь, а между тъмъ Брайсъ самъ сознается, что и Максимиліанъ, и Карлъ V стремятся получить званіе римскаго императора и почему-то Брайсу кажется, что Карлъ V былъ неправильно коронованъ, именно потому, что не былъ коронованъ въ Римъ. Все это неясно, спутано и сбито. Самъ Брайсъ сознается въ этомъ. "Слъдуетъ замътить, что сказанное нами върно только вообще и съ извъстной въроятностью", говорить онъ 1). Брайсъ ссылается на путаницу и неясность документовъ, но не одни документы мутны, мутна и неясна сама исторія, какъ вообще мутна и неясна вся человъческая жизнь.

Есть гордая и смълая увъренность у историковъ, что можно открыть законы исторической жизни, что эти законы будуть также тверды и ясны, какъ законы физики, астрономіи и другихъ математическихъ наукъ. Но многія попытки къ опредъленію этихъ законовъ кончались неудачею и многія уже позабыты, какъ позабыта шумъвшая и гремъвшая у насъ лътъ тридцать тому назадъ книга знаменитаго Бокля. Намъ кажется, что исторію всегда дізлали и будуть дізлать одни только люди, а разъ дъйствуютъ люди, дъйствуетъ и душа человъческая, а что такое душа человъческая, почему она дъйствуетъ такъ, а не иначе - этого никто никогда не опредълилъ, да врядъ-ли и опредълитъ. И при ръшеніи историческихъ вопросовъ мы всегда имъемъ передъ собой этотъ иксъ и никогда не можемъ говорить опредъленно; мы должны давать лишь приблизительное ръшеніе, болье или менње правдоподобное. Напримъръ, коть въ данномъ

<sup>1)</sup> Брайсъ. Священная Римская Имперія. Москва. 91 г. Стр. 359.

случав. Брайсъ говоритъ, что при Максимиліанв императорская власть германизировалась, а между тъмъ, мы видимъ, что Максимиліанъ и Карлъ V стремятся въ Римъ и мечтаютъ о полученіи императорской короны. Брайсь говорить, что для Карла V вовсе не нужно было короны Римской имперіи, а между твмъ, умирающій Карлъ Бурбонъ 1) говорить о громадномъ значеніи коронованія для власти Карла V. Намъ кажется, что Брайсъ неправъ, а очень можетъ быть, что ошибаемся мы, а не онъ. Нашей задачей является охарактеризовать дъятельность Карла V и его личность. Поступки являются результатомъ душевной дъятельности человъка, а кто пойметь чужую душу, кто разбереть, что преимущественно вліяеть на нее? Конечно, каждый человькь съ его идеями и стремленіями лишь отдъльное звено въ общей цъпи, и мы указали на то, что было до Карла V какъ въ міръ идей, такъ и въ міръ фактовъ внъшней политики. Теперь мы перейдемъ къ самой исторіи великаго императора, къ его поступкамъ, словамъ и стремленіямъ. Но мы начнемъ уже съ самаго начала, съ того времени, когда Карлъ V дъйствовалъ еще несамостоятельно. Впрочемъ, обо всемъ этомъ мы скажемъ во второй главъ.

<sup>1)</sup> Ranke. Geschichte Deutschlands. T. II. Crp. 278.

## ГЛАВА ВТОРАЯ.

На Западъ и у насъ о наслъдственности говорилось очень много: антрополого-криминалисты писали статьи и читали лекціи; модные адвокаты говорили на суд'в; сочиненія Гальтона переводились на всё языки; законъ наследственности признавался дъйствующимъ всегда и неизмънно... Теперь говорить объ этомъ перестали... Въ сущности, привнавать наслёдственность правиломъ безъ исключеній різшительно невозможно. Даже Золя, на что ужъ ярый адепть теоріи насл'ядственности, и тотъ въ своемъ "Доктор'я Паскалъ признаетъ возможнымъ появление здороваго ребенка въ выродившейся семьъ. Да и не только у людей, но и въ животномъ міръ наслъдственность никогда не является такимъ опредъленнымъ руководящимъ факторомъ, какъ говорили и повторяли столько разъ и у насъ, и на Западъ (см. Данилевскаго "Дарвинизмъ"). Мнъ кажется, что были чисто внъшнія причины этого преувеличенія значенія наслъдственности: вопервыхъ-извъстная боязнь, извъстный консерватизмъ, который послъ сорокъ восьмого года разлился по всей Европъ: лопнуло столько попытокъ соціальнаго переустройства, что ихъ уже стали бояться, какъ огня... А между тъмъ, родъ людской все сильнъе и сильнъе уклонялся отъ своего идеала: преступленія росли съ каждымъ годомъ. Нужно было найти какую-нибудь причину всъхъ этихъ аномалій, - прежде все приписывали общественному устройству и старались изм'внить его. Теперь дівлать это боятся, ищуть другую причину и находять ее въ наслъдственности, съ которой, въ сущности, невозможно бороться. Кромъ того, какъ ни какъ, а теорія Дарвина очень талантливо была составлена—и главный центръ тяжести въ ней составлялъ законъ наслъдственности. Всъ признавали теорію Дарвина, а вмъстъ съ ней и законъ наслъдственности... Впрочемъ, не въ этомъ дъло, а въ томъ, что къ закону наслъдственности стали прибъгать и историки, чтобы объяснить себъ нъкоторыя явленія, въ особенности же часто стали прибъгать къ этому закону для объясненія характера Карла Пятаго.

Мать Карла считали безумной... На основаніи этого многіе вдругъ изображаютъ Карла мрачнымъ маніакомъ съ лихорадочными глазами. Все это ръшительно неправильно. Карлъ V быль сынъ Филиппа Красиваго и Іоанны Безумной. Іоанна была третьимъ ребенкомъ Фердинанда и Изабеллы и родилась въ 1479 году. Въ 1495 г. она была обручена съ эрцгерцогомъ Филиппомъ Красивымъ. Сама же свадьба состоялась 18 октября 1496 г. Этотъ бракъ былъ не особенно счастливъ. По смерти Изабеллы, Іоанна сдълалась королевой Кастильской, но въ завъщании Изабеллы было оговорено, что Фердинандъ въ отсутствіи изъ Испаніи Іоанны долженъ быль замъщать ее. Іоанна оставалась во Фландріи вмъстъ съ Филиппомъ. Филиппъ старался о томъ, чтобы не давать усиливаться Фердинанду; для этой цёли онъ отправился въ Испанію вм'вств со своею женою и добился того, что Фердинандъ долженъ былъ уступить и даже удалился на время изъ Испаніи. Но 25 сентября 1506 года Филиппъ умеръ въ Бургосъ. Послъдовалъ цълый рядъ недоразумъній... Іоанна ни во что не хотъла вмъшиваться и поручила все Фердинанду. Вся власть надъ Испаніей перешла въ руки Фердинанда и оставалась до самой смерти последняго.

Говорять, что вслъдствіе смерти любимаго супруга Іоанна сошла съ ума. Это мнъніе раздълялось и раздъляется очень многими; даже осторожный Баумгартень 1) и тотъ признаеть это. Для историковъ же типа Пишо безуміе Іоанны даеть поводъ ко многимъ красивымъ вздохамъ. "Одинъ голый разсказъ объ этомъ отчаяніи и продолжительномъ трауръ доньи Жуаны",—говоритъ Пишо 2)—"не можетъ воз-

<sup>1)</sup> Baumgarten. Geschichte Karl's V. T. I. Crp. 12.

<sup>2)</sup> Pichot. Charles V. CTp. 21.

буждать ничего, кромѣ горестнаго благоговѣнія" и, захлебываясь, разсказываетъ наиболѣе интересные эпизоды болѣзни Іоанны. Но нѣкоторая, очень, впрочемъ, незначительная часть историковъ утверждаетъ, что Іоанна вовсе не была безумной. Дѣйствительно, очень легко назвать и вполнѣ здороваго человѣка безумнымъ. А между тѣмъ, на безуміи королевы Іоанны строятъ цѣлыя гипотезы о характерѣ Карла V, какъ мы уже говорили. Но въ характеристикѣ безумія Іоанны все-таки существуетъ разноголосица. Одни считаютъ, что Іоанна потеряла разсудокъ вслѣдствіе смерти своего мужа; другіе—вслѣдствіе измѣны его 1).

Вообще, на исторію Іоанны Кастильской легь густой налеть романтической мысли французовъ и мрачной фантазіи испанцевъ. Іоанна у гроба своего мужа, ночью, въ горномъ ущельъ. въ темномъ платьъ, развъваемомъ вътромъ, съ волосами въ безпорядкъ, - это любимый сюжетъ современныхъ испанскихъ художниковъ. А между тъмъ, повторяю, нъкоторые историки не считаютъ Іоанну безумной! Дъйствительно, Іоанну при ея жизни объявляли то безумной, то здравомыслящей. Одинъ изъ первыхъ, кто сталъ отрицать безуміе Іоанны, быль Бергенроть. Онъ доказываль, что Іоанна была противницей католицизма и что поэтому ее и объявили безумной. Но Гашаръ и Рёслеръ доказывали неправильность взгляда Бергенрота. Бергенротъ старался доказать, что Іоанну пытали, и на основаніи этого онъ д'влалъ выводъ, что она не была безумной; Рёслеръ и Гашаръ старались убъдить всъхъ, что Іоанну не пытали. Намъ кажется страннымъ этотъ споръ: къ безумнымъ въ XVI въкъ относились вовсе не такъ, какъ теперь, и Іоанну могли подвергать экзорцизму. Но все-таки я ръшительно не вижу фактовъ, почему Іоанна была безумна. Правда, она была апатична къ дъламъ государства, но намъ кажется, что изображение путешествія ея съ мертвымъ тъломъ Филиппа слишкомъ далеко отъ истины, по крайней мъръ, то изображение этого события, которое мы находимъ у старыхъ испанскихъ историковъ. Намъ кажется, что свъдънія, сообщаемыя по этому поводу старыми историками,

<sup>1)</sup> См., напр., Villa. "La Reina Dona-Juana la Loca".

нужно очень сильно профильтровать и ужъ во всякомъ случать не довърять имъ вполнъ, что дълаютъ, между прочимъ, почти всъ историки, даже Мауренбрехеръ 1). Можетъ быть, Іоанна и не была безумной.

Шестнадцатый въкъ даетъ намъ много бойкихъ, дъловитыхъ женщинъ, завъдующихъ политикой цълыхъ странъ, почти совсъмъ незнакомыхъ съ любовью, предпочитающихъ всему договоры, составленіе союзовъ, споры съ большими сановниками подвъдомственныхъ имъ странъ, женщинъ съ грубыми манерами и грубымъ голосомъ, въ родъ правительницы нидерландовъ, сестры Карла V,—Маріи. Можетъ быть, Іоанна была имъ противоположностью: прежде всего женщиной, полной любви къ своему мужу, горько оплакивавшей его всю свою жизнь. Въдь вовсякомъ случат Іоанна узнавала окружающихъ. Въ исторіи много значитъ случай, и какъ св. Тереза, жившая при Карлъ V въ Испаніи, останется въ исторіи навсегда святой, такъ Іоанна останется безумной. Но, повторяю, строить на безуміи Іоанны характеристику Карла V невозможно: на одномъ неизвъстномъ нельзя строить другое неизвъстное.

Обстоятельства ранней жизни Карла V все-таки отозвались, конечно, на немъ. Карлъ V не зналъ ни ласкъ матери, ни отцовскихъ совътовъ: съ ранняго дътства онъ росъ сиротою. Шестнадцать первыхъ лътъ онъ прожилъ въ Нидерландахъ. Когда ему было шесть лъть, умерь его отець. Онъ зналь одну лишь свою тетку, Маргариту Австрійскую, которая въ то время была правительницей Нидерландовъ. Мауренбрехеръ говоритъ 2), что Карлъ V, его сынъ, внукъ и все потомство унаслъдовали частицу безумія отъ Іоанны. Мнъ кажется, что Карлъ V унаслъдовалъ гораздо больше отъ Маргариты Австрійской. Карлъ V не зналъ, будучи ребенкомъ, своей матери. Онъ зналъ одну лишь свою тетку, Маргариту, добродушную, своевластную, бывшую когда-то замужемъ за маленькимъ и бъдненькимъ герцогомъ Савойскимъ. О времени своего замужества Маргарита давно позабыла; она вся жила въ міръ нидерландской политики, ссорилась то съ Макси-

<sup>1)</sup> Maurenbrecher. Studien und Skizzen. Crp. 89.

<sup>2)</sup> Maurenbrecher. Studien und Skizzen. Crp. 98.

миліаномъ, то съ Фердинандомъ, терпъть не могла большихъ нидерландскихъ чиновниковъ, хотя и имъла свой дворъ сплошь состоящимъ изъ бургундской знати. Дворъ Маргариты Австрійской быль веселый, богатый дворь, хорошо организованный, славившійся своей музыкальной капеллой, первой въ Европъ. И теперь еще въкнигахъ съ переплетами изъ пергамента, которыя еще продаются у старыхъ брюссельскихъ антикваріевъ, можно прочесть про забавы двора Маргариты: про то, какъ охотничьи собаки схватывали кабана за лохматыя уши, какъ вырывался бъщеный звърь и какъ громко и побъдоносно трубили мъдные рога. Это былъ, пожалуй, единственный дворъ въ Европъ, дворъ, гдъ у придворныхъ руки всегда пахли кожей отъ большихъ и неуклюжихъ перчатокъ, надъравшихся при верховой вздъ, дворъ, гдъ топали, не стъсняясь, подъ холодными сводами дворца и часто, желая похвастаться своими мускулами на пріемахъ у ея высочества, засучивали атласные рукава и показывали волосатыя руки. Этотъ дворъ не зналъ ни духовъ, ни дорогихъ винъ. Карлъ V выросъ среди этого двора. Съ дътьми бургундскихъ дворянъ Карлъ V жилъ до шестнадцатилътняго возраста, игралъ съ ними въ мячъ, шалилъ, ъздилъ на безопасную охоту и очень мало зналъ, что дълалось съ его именемъ и съ нимъ самимъ.

Съ самыхъ раннихъ лътъ думаютъ о женитьов Карла V: то на М-те Claude, когда ему не было еще и года, то на Маріи Англійской. Наконецъ, ръшили женить Карла на Ренатъ, дочери Людовика XII. Этотъ бракъ былъ предложенъ въ 1513 году Фердинандомъ Людовику XII 1). Въ исторической наукъ существуетъ взглядъ, что Карлъ V въ началъ, при жизни Фердинанда и Максимиліана, былъ лишь владътелемъ Нидерландовъ и больше, въ сущности, никакой другой величины собою не представлялъ. Но никогда не нужно забывать, что Карлъ V былъ наслъдникъ испанской короны и что Фердинандъ въ увеличеніи власти Карла могъ видъть извъстную долю своей собственной выгоды. Комбинація родственныхъ

<sup>1)</sup> О французской дипломатіи въ эпоху Людовика XII см. очень интереспыя главы у Maulde. Histoire de Louis XII.

связей давала Карлу громадную власть, давала еще и при жизни Фердинанда и Максимиліана, даже еще тогда, когда Карлъ былъ несовершеннолътнимъ. Scheurl въ письмъ къ Отто Бекманну 1) говоритъ, что "Карлу Бургундскому итальянскіе астрологи предсказываютъ владычество надъ всъмъ свътомъ". Поэтому всъмъ было дъло, на комъ женится Карлъ V.

Въ началъ 1513 года, подъ вліяніемъ Максимиліана и Маргариты Австрійской, Карлъ вступаетъ въ союзъ Генрихомъ VIII Англійскимъ. Трактатъ этотъ танъ у Ланца и интересенъ тъмъ, что Карлъ тамъ вездъ называется принцемъ Кастиліи 2). Опять новое доказательство того, что на Карла не смотръли какъ только на владътеля Нидерландовъ. Ланцъ въ предисловіи къ изданнымъ имъ бумагамъ говоритъ 3), что въ союзъ съ Англіей Максимиліанъ видълъ большую выгоду для себя, въ союзъ же съ Франціей видълъ для себя выгоду Фердинандъ. Но безспорно, что къ союзу съ Англіей склонялась и Маргарита Австрійская; по крайней мірь, въ то время Маргарита правила всвми двлами Карла, и Людовикъ XII прямо говорить въ письмъ къ Карлу про Маргариту Австрійскую: "elle a la totale charge de vos affaires" 4). Но потомъ стало превліяніе Фердинанда. Составленный трактать о обладать женитьбъ Карла, принца Кастиліи, на Ренатъ, дочери короля Людовика XII, подписанный въ Блуа въ первый день декабря 1513 года, пом'вщенъ у Du-Mont въ четвертомъ томъ его "Corps Diplomatique".

Мы уже говорили во введеніи о той ошибкъ, въ которую впадаютъ многіе изслъдователи, принимающіе оффиціальный языкъ трактатовъ Карла V за выраженіе личныхъ мнъній этого императора. 5) Изъ вышеупомянутаго трактата, составленнаго

<sup>1)</sup> Chr. Scheurl. Briefbuch. T. I. CTp. 130.

<sup>2)</sup> Lanz. Monumenta Habsburgica. T. I. CTp. 5.

<sup>3)</sup> Lanz. Monumenta Habsburgica.—Einleitung. Crp. 141.

<sup>4)</sup> Lanz. Correspondenz des Kaisers Karl's V. T. I. Ctp. 1.

<sup>5)</sup> Эта ошибка бываетъ не только при характеристикъ одного Карла Пятаго: то же самое повторяется и относительно Максимиліана. Даже такой умный и знающій историкъ какъ Ulmann не избъжаль этой ошибки въ своемъ изслъдованіи о Максимиліанъ. [Ulmann. Kaiser Maximilian I. T. II].

ужъ во всякомъ случав не политическими мечтателями, видно, что во всъхъ оффиціальныхъ бумагахъ того времени повторялись гулкія, пънящіяся выраженія объ изгнаніи невърныхъ. Такъ, напримъръ, и въ этомъ трактатъ, имъющемъ узкій, односторонній политическій смысль, говорится, что все дівло единственно къ тому, чтобы. какъ сказано въ ведется самомъ текстъ. ..convertir les armées contre les Infidèles" etc. etc 1). Это чисто оффиціальный пріемь, такой же, какъ оффиціальное обращеніе въ письмахъ, убъжденіе въ готовности къ услугамъ или заявление о желании поцъловать руку, которымъ, по этикету, должны кончаться всъ испанскія письма. Увъренія въ желаніи бороться съ невърными, которыя такъ смутили собой Кудрявцева, принадлежатъ къ безчисленному ряду оффиціальныхъ труизмовъ.

За оффиціальной средой международныхъ имя Карла, принца Кадоговоровъ, въ которыхъ переставляется какъ шахматная фигура, за этойто холодной, мертвенно-пышной средой, трудно разглядъть самого Карла. Чему и какъ учился Карлъ — объ этомъ трудно сказать. Учился онъ, по всей въроятности, очень мало: его воспитатели-жадный къ политикъ и деньгамъ, любящій почетъ и самого себя больше всего на свъть, пресловутый Круа-де-Шьерь и неуклюжій, честный, мало понимающій и мало къмъ понятый Адріанъ, — заботились больше о государственныхъ и личныхъ дълахъ, чъмъ о воспитаніи ввъреннаго имъ принца. О Карлъ V до его совершеннольтія извъстно очень мало, или почти ничего. Дипломаты, которые видали его, этого бледнаго мальчика съ вялыми движеніями рукъ, бълокурыми волосами и выдающимся впередъ подбородкомъ, слишкомъ были заняты своими дълами, чтобы поговорить съ нимъ и узнать, о чемъ думаетъ этотъ будущій владітель столь многихь и столь обширныхъ странъ. Говорятъ, у Карла V былъ другъ Буссю. Буссю, дъйствительно, существовалъ. Въ письмъ къ Маріп, вдовствующей королев в Венгерской, Карлъ V упоминаетъ о Boussu, котораго онъ послалъ къ ней, рекомендуя его, проситъ до-

<sup>1)</sup> Du-Mont. Coprs Diplomatique. T. IV. CTp. 178.

въриться ему <sup>1</sup>). Но что за человъкъ былъ этотъ Буссю — никто не знаетъ.

У Лети, очень стараго и очень плохого историка, помъщенъ заимствованный изъ древнихъ мемуаровъ разсказъ, какъ Карлъ увидалъ въ первый разъ льва въ Брюссельскомъ звъринцъ и какъ онъ испугался. Вообще въ дътствъ Карлъ былъ очень боязливъ. Онъ пугался ръшительно всего, часто блёднёль, въ особенности когда при немъ говорили объ адъ, загробной жизни и прочихъ ужасахъ. Но онъ пересиливалъ свой страхъ и по цълымъ часамъ читаль обо всемь этомъ въ старыхъ рукописныхъ книгахъ съ мъдными застежками и тонкими миніатюрами. На Карла V въ дътствъ, конечно, также имъла большое вліяніе торжественная католическая служба, которую любили въ Нидерландахъ, -- служба холодная, пышная и скучная, какъ богатыя похороны, безъ поэзіи, блеска и той чувственности, которую такъ любятъ еще до сихъ поръ на югъ. Само же образованіе Карла было очень плохо: Карлъ V всегда плохо зналъ по-латыни, да и надъ латинскимъ выговоромъ самого его учителя, Адріана, смѣялись итальянцы.

Въ 1515 году Карлъбыль объявленъ совершеннолътнимъ и вступилъ въ управленіе Нидерландами. Впрочемъ, вступилъ онъ, конечно, лишь номинально: Нидерландами правили, съ одной стороны, Маргарита, съ другой—Шьевръ. Въ началъ 1515 г. уже было послано самимъ Карломъ посольство французскому королю Франциску I по поводу заключенія брачнаго договора между Карломъ и Ренатою. Фердинандъ Католическій уже раздумалъ женить Карла на Ренатъ и предполагалъ женить на этой принцессъ Фердинанда, брата Карла 2). Максимиліанъ же желалъ женить Карла на другой принцессъ. Въ сущности, это посольство было посольствомъ чисто нидерландскимъ и было отправлено по иниціативъ Шьевра. Во главъ его стояли люди, неискусные въ дипломатіи, удивлявшіеся многому такому, чему нельзя было удивляться, передававшіе слухи за досто-

<sup>1)</sup> Lanz. Correspondenz des Kaisers Karl's V. T. I. CTp. 417.

<sup>2)</sup> Lanz. Correspondenz des Kaisers Karl's V. T. I. CTp. 13.

върное, помъщавшіе въ своихъ донесеніяхъ пустые разговоры съ придворными дамами и постоянно требовавшіе новыхъ инструкцій. Благодаря всему этому, происходило много недоразумъній; Маргарита Австрійская при этомъ зачъмъ то задерживала объявленіе договора, что очень сердило короля. Впрочемъ, все это кончилось, какъ только раздалась въсть о побъдъ при Мариньяно.

Значеніе побъды при Мариньяно ужасно преувеличивается французскими историками и уменьшается нъмецкими... Ульманиъ, напримъръ, въ своей исторіи Максимиліана излагаетъ все дъло такъ, какъ будто императоръ ея совершенно и не замътилъ. Это, конечно, вздоръ, и Blondel совершенно правъ, упрекая нъмецкаго историка въ этомъ 1). Но за то французы--въ особенности маленькіе (ученики Ecole des Chartes преимущественно) -- изображають все дъло такъ, точно весь міръ оглохъ отъ грома этой побъды. Истина, какъ часто бываетъ, лежитъ по серединъ. Карлъ, какъ и всъ, быль удивлень, но не поражень до безчувствія. — Сейчась послъ побъды Карлъ пишетъ письмо Франциску съ поздравленіемъ и письмо Луизъ Савойской 2), предлагаетъ витстъ заботиться о всеобщемъ европейскомъ миръ, т. е. все это, конечно, дълается отъ имени Карла, а не имъ самимъ. Вообще, повторяю, именемъ Карла дъйствуютъ ръшительно всф-и Фердинандъ, и Максимиліанъ съ Маргаритой Австрійской, и Фламандцы съ Шьевромъ во главъ. Сколько интригъ, придворныхъ сплетенъ, хитроумныхъ махинацій скрещивалось надъ главой Карла, который мирно игралъ въ мячь или училъ сложение и вычитание. Маргарита Австрійская первое время послъ признанія Карла V совершеннолътнимъ очень сильно поспорила съ Шьевромъ. Шьевръ ее совсъмъ устранилъ отъ правленія, не давалъ ей читать писемъ, и Максимиліанъ поэтому обратился даже съ письмомъ къ Карлу 3). Но вотъ 23 января 1516 г. умираетъ

<sup>1)</sup> Revue Historique 1893. Juillet-Août. Crp. 384.

<sup>2)</sup> О Луизъ Савойской см. Jacqueton. La Politique exterieure de Louise de Savoie.

<sup>3)</sup> Le Glay. Correspondance de Maximilien I et de Marguérite d'Autriche. T. II. Crp. 341.

Фердинандъ. Карлу достаются Испанія и Неаполитанскія владѣнія. Карлъ и его Фламандцы собираются въ Испанію... Уже 10 апрѣля 1516 года Scheurl пишетъ Отто Бекманну 1), что бельгійскій принцъ Карлъ снаряжаетъ флотъ и хочетъ ѣхать въ Испанію. Но Карлъ поѣхалъ только 8 сент. 1517 года 2).

Фламандцы, явившись въ Испанію, стали поступать по своей всегдашней политикъ,—стали стараться достать какъ можно больше денегъ отъ населенія: съ самаго перваго дня начали думать объ увеличеніи податей, совершенно пе понимая ни испанскаго языка, ни духа испанскаго народа. Съ глухимъ негодованіемъ отвъчали имъ кортесы. Ни Карлъ, ни испанцы не понимали другъ друга. Это было глупое, непонятное, путанное время, которое кончилось совсъмъ уже непонятнымъ возстаніемъ коммунерусовъ. Это возстаніе настолько непонятно и настолько плохо разработано, что, для того, чтобы сказать что-нибудь съ увъренностью, намъ надо разобраться въ имъющемся у насъ матеріалъ.

Надъ исторіей возстанія кастильянскихъ городовъ всего болъе работалъ Хёфлеръ. Хёфлеръ-представитель великонъмецкой школы: онъ нъмецкій патріотъ, но патріотъ въ габсбургскомъ смыслъ этого слова. Онъ возстаетъ противъ утвержденія прочихъ историковъ, главнымъ образомъ испанцевъ, что возстаніе городовъ было гибельно для Испаніи, потому что была подавлена всякая самостоятельность Испаніи, быль остановлень ея правильный рость. Во всякой странъ есть свои либералы, которые считаютъ многое сквернымъ и плохимъ, совершенно не зная, почему это плохо. Среди испанскихъ интеллигентовъ еще до сихъ поръ живеть убъжденіе, что Карль погубиль Испанію, а испанскіе художники ужасно любять изображать наиболье трогательныя мъста возстанія городовъ: кольнопреклоненныхъ женщинъ, женъ и сестеръ погибшихъ инсургентовъ и пр. и пр. Ферреръ дель Ріо, очень толковый въ остальномъ историкъ, убъжденъ, что паденіе Испаніи, эпоха ея политиче-

<sup>1)</sup> Chr. Scheurl. Briefbuch. T. I. CTp. 161.

<sup>2)</sup> Commentaires de Charles V publiés par Kervyn de Lettenhove. Crp. 9.

скаго декаданса, началась именно съ этого возстанія. "Вслѣдствіе возстанія комунидадъ", —говорить этотъ историкъ, — "началась денатурализація испанской политики; народъ сталь зависимъ, дворянство принижено и императоръ германскій сталь заботиться лишь объ удовлетвореніи одного честолюбія" 1). Хёфлеръ возстаетъ противъ мнѣнія испанскихъ либераловъ (хоть прямо о нихъ не говоритъ) и старается доказать, что внутренняя политика Габсбурговъ въ Испаніи была лишь продолженіемъ политики Фердинанда и Изабеллы.

Въ сущности, относительно испанскаго возстанія мы имфемъ лишь одинъ фактъ, который признается всфми. Этотъ фактъ заключается въ томъ, что, когда Карлъ пріъхалъ въ Испанію, то онъ явился окруженный нидерландскими совътниками, и эти нидерландскіе совътники возмутили противъ себя испанцевъ. Въ цъломъ рядъ засъданій кортесовъ высказывалось недовольство противъ иноземцевъ, и, наконецъ, вспыхнуло возстаніе. Но кто и зачёмъ возставалъэтотъ вопросъ остается въ тъни. Хёфлеръ сравниваетъ возстаніе въ Испаніи съ возстаніемъ крестьянъ въ Германіи. Это рьшительно неправильно, и неправильно съ самаго перваго взгляда. Въ Германіи возставали крестьяне, въ Испаніи въчислъ возставшихъ не было крестьянъ. Правда, трудно узнать и точно опредблить происхождение вожаковъ возстания, но ужъ по самой ихъ спеціальности можно видъть, что это были жители городовъ, а не деревень. Въ деревняхъ не могло быть ръчи о такомъ развитомъ раздълении труда, съ какимъ мы знакомимся въ этомъ возстаніи. Одинъ изъ вожаковъ этого возстанія, Хуанъ Каро, быль кондитеромъ. Кондитерь могъ быть только въ городъ, а ужъ никакъ не въдеревнъ.

Возстаніе, конечно, гораздо ранѣе подготовлялось. Когда Карлъ сдѣлался испанскимъ королемъ, онъ не зналъ ни слова по-испански; кажется, что по прошествіи нѣсколькихъ лѣтъ Карлъ V научился этому языку. Правда, уже въ мартѣ 1516 года Петръ Мартиръ пишетъ про Карла: "Rex jam callet hispanicam linguam"; но Петру Мартиру довѣрять нужно крайне осторожно. Всей Испаніей стала править компанія

<sup>1)</sup> Ferrer del Rio. Comunidades de Castilla. Crp. 341.

не особенно родовитыхъ, не особенно гордыхъ, но жадныхъ и грубыхъ иностранцевъ. "Къ Карлу V нельзя было подступиться безъ Шьевра". — говорить про это время Хёфлеръ1). — "Великій канцлеръ Соважъ-бельгіецъ, Гаттинара-бургундецъ, великій инквизиторъ, -- нидерландецъ, примасъ Испаніи-нидерландецъ". Все это грабило, крало индъйскія жемчужины цълыми фунтами, успъвало уводить цълыя стада муловъ и лошадей изъ Испаніи и похищать чуть не цълыми бочками дублоны. Молодой Карлъ, блъдный и скучный, училъ наизусть ръчи по-испански, которыхъ онъ не понималь, и лъниво не замъчаль ръшительно ничего кругомъ. Шьевръ въ это время богатълъ, укращалъ драгоцънными камнями платья своей жены и велъ ту скучную, умную и вивств съ твиъ неумную политику, которую любили въ то время, по которой одинъ договоръ долженъ былъ смъняться другимъ, въ каждомъ договоръ необходимо было клясться именемъ Бога, что онъ заключенъ на въчное время, и каждый такой договоръ необходимо было нарушить черезъ нвсколько мъсяцевъ составлениемъ другого, съ тою же клятвой и съ тъмъ же увъреніемъ въ въчной дружбъ. Испанцы этимъ были вовсе недовольны и, наконецъ, возстали.

Въ сущности, въ этомъ возстаніи комунидадъ не было ничего революціоннаго. Испанцы прямо возмутились противъ грубыхъ и неуклюжихъ распоряженій нидерландцевъ, а такъ какъ, главнымъ образомъ, на городахъ отзывались эти распоряженія, то города и возстали. Это не была революція, какъ называетъ это возстаніе Хёфлеръ 2). Это былъ мятежъ, было возстаніе, отчасти напоминающее собою тотъ мятежъ московской городской толпы, который кончился ниспроверженіемъ Лже-Димитрія. Самый ходъ мятежа довольно извъстенъ, но онъ происходилъ уже тогда, когда Карлъ уъхалъ въ Германію за императорской короной. Этотъ мятежъ кончился неудачно; Карлъ V восторжествовалъ и упрочилъ за собою владънія въ Испаніи.

Къ этому времени относится еще другое безшумное и незамътное расширеніе власти Карла V, именно, завоеваніе Мекси-

<sup>1)</sup> Höfler. Der Aufstand der Kastillianischen Städte. CTp. 35.

<sup>2)</sup> Höfler. Zur Kritik und Quellenkunde der ersten Regierungsjahre K. Karl's Y. Стр. 64.

ки и Перу. Въ особенности интересно завоеваніе Мексики <sup>1</sup>). Мы имѣемъ письма Фердинанда Кортеса къ Карлу. 30-го октября 1520 года Фердинандъ Кортесъ послалъ свое первое донесеніе. Тамъ онъ прямо говоритъ о томъ, что Карлу вполнѣ подчинены эти громадныя и обильныя, странныя земли. О завоеваніи Мексики писалъ Прескоттъ и писалъ положительно недуррно. Но онъ почему-то выставилъ атцековъ какими то больными дѣтьми — побѣдить которыхъ рѣшительно ничего не стоило <sup>2</sup>). Это рѣшительно неправильно. Въ сущности завоеваніе Мексики произошло потому, что Фердинандъ Кортесъ воспользовался внутренними несогласіями между мѣстными властителями <sup>3</sup>).

Донесенія Кортеса Карлу чрезвычайно интересны, они читаются какъ романъ, и очень интересный романъ. Изъ нихъ можно познакомиться съ исторіей и съ жизнью народа, который теперь безследно исчезь. Это быль тихій, незлобивый народъ: испанцы ругались, стръляли, обижали всякаго кто попадался на пути, а Монтезума ни на что не жаловался, посылалъ Кортесу золото, одежды, маисъ, воду и сахаръ 4). Индъйцы дарили все испанцамъ: и ожерелья, которыя они считали очень красивыми и, главное, очень модными, и.... своихъ дочерей 5). Наконецъ, Монтезуму арестовали, а онъ все дълалъ подарки <sup>6</sup>). Въ концъ концовъ, испанцы побъдили этотъ несчастный, трусливый, но поэтичный народъ, -- народъ, который совершенно не зналъ злости и ненависти, который быль бы идеальнымъ, еслибы только могъ существовать 7). Прескоттъ называетъ экспеди-Кортеса — сверхъестественной M единственной

<sup>1)</sup> О другихъ завоеваніяхъ см. Фиске. Открытіе Америки. Т. ІІ.

<sup>2)</sup> Прескоттъ. Завоеваніе Мексики. Т. І. Стр. 57.

<sup>3)</sup> Correspondance de Ferdinand Cortés avec Charles V trad. par. M. Flavigny. Ctp. 35.

<sup>4)</sup> Ibid. CTp. 46.

<sup>5)</sup> Ibid. Стр. 61 и 67.

<sup>6)</sup> Ibid. Crp. 71.

<sup>7) &</sup>quot;Мексиканцы и перувіанцы, покоренные дикарями—испанцами, были очень цивилизованы", — такъ говоритъ Вольтеръ въ своихъ примъчаніяхъ на сочиненіе Руссо: "Discours sur l'origine et les fondements de l'inégalité parmi les hommes". См. статью Радлова "Вольтеръ и Руссо". (Вопросы Философіи и Психологіи. Т. ІІ. Стр. 16).

своемъ родѣ, въ исторіи міра і). Дѣйствительно, въ ней много чудеснаго: горсть искателей приключеній—плохо вооруженныхъ, мало понимающихъ, гдѣ они и зачѣмъ они идутъ—завоевываютъ богатѣйшія и обширнѣйшія страны. Да и вообще въ самой власти Карла много чудеснаго. Вѣдь подумайте только: его владѣнія состояли изъ Нидерландовъ, Испаніи, Неаполя, Сициліи и изъ американскихъ земель. Испанцы хотѣли стряхнуть съ себя чужеземное иго, но не смогли этого сдѣлать; Фердинандъ Кортесъ и другіе безшабашные истатели приключеній положили къ ногамъ Карла цѣлыя страны, полныя золотомъ, драгоцѣнными камнями и робкимъ и нѣжнымъ народомъ. Но Карлъ получилъ еще сверхъ всего этого корону Германской имперіи.

Это — цѣлая, длинная исторія пріобрѣтенія короны Карломъ. Карлу пришлось истратить массу денегъ и употребить много усилій, чтобъ имѣть право называться такъ, какъ онъ называется теперь; до этого онъ былъ лишь Карлъ I, король Испаніи. Максимиліанъ Германскій на одномъ изъ сеймовъ въ Аугсбургѣ, на которомъ всѣ его другія требованія не были уважены, добился однако того, что курфюрсты бранденбургскій, майнцскій, кельнскій и пфальцскій обѣщали сдѣлать Карла Германскимъ императоромъ. Единственно кто не далъ вполнѣ яснаго отвѣта — были Фридрихъ Саксонскій и архіепископъ трирскій. Когда 12-го января 1519 г. умеръ Максимиліанъ и на очередь сталъ уже серьезно вопросъ, кто будетъ наслѣдовать императорскій титулъ, то многіе прямо стали указывать на Карла, короля Испаніи.

Изучая какую-либо отдъльную страну или отдъльный вопросъ, историки часто впадаютъ въ односторонность и рисуютъ событія не въ надлежащихъ пропорціяхъ. Смерть Фердинанда, начало реформаціи, — какіе это все большіе, важные факты во всеобщей исторіи, а между тѣмъ, вотъ какъ сообщаетъ объ этомъ современникъ этихъ событій: "Умеръ король Испаніи и оставилъ шесть царствъ Карлу Австрійскому. Карльштадтъ захотълъ спорить съ Римомъ, но его, кажется, никто не одобряетъ" 2). Тотъ же Scheurl со-

<sup>1)</sup> Прескоттъ. Завоеваніе Мексики, т. II. Стр. 216.

<sup>2)</sup> Scheurl. Brietbuch. T. I. CTp. 151.

общаетъ, напримъръ, о предполагаемыхъ кандидатахъ на императорскій престоль слідующее: "Іоахимь Бранденбургскій слідуеть по пятамь за императоромь, многіе стоять за него, но, по моему, пусть лучше выбираютъ Карла"). То же самое говорили и по смерти Максимиліана. О самомъ Карлъ въ Германіи всегда знали очень мало и, какъ незнакомаго, его почему-то хвалили. Изъ далекой Испаніи приходять люди и разсказывають про Карла о какихъ-то его невъдомыхъ тріумфахъ въ Испаніи. Scheurl часто повторяетъ: Carolus apud Hispanos triumphat 2). Кромъ того, Карла хвалить Эразмъ за то, что "Illustrissimus Princeps meus Carolus praebendam donavit, satis et honorifeam et copiosam 3)". Вотъ этого-то Карла, короля Испаніи, котораго почему-то, должно сыть по созвучію, называли Карломъ Великимъ, и нужно было выбирать въ германскіе императоры, а если не его, то какогонибудь другого властителя.

Въ 1516 году Максимиліанъ объщалъ англійскому королю Генриху VIII, что тотъ послъ его смерти будетъ выбранъ германскимъ императоромъ. Кромъ того, Максимиліанъ объщалъ многимъ изъ германскихъ князей, что они будутъ выбраны германскими императорами, такъ что, въ сущности, на то, что происходило до смерти Максимиліана, на это трудно было опираться при избраніи. Однимъ изъ кандидатовъ былъ и Фердинандъ. Курфюрсты, по смерти императора Максимиліана, позабыли ръшительно обо всъхъ своихъ объщаніяхъ и стали держаться "свободной политики", какъ выражается Хёфлеръ 4), т. е. политики личной пользы и денежной выгоды. Главными претендентами на императорскій престоль явились Францискъ І и Карлъ, король испанскій. Генрихъ VIII, король англійскій, также заявлялъ свои притязанія, но онъ скоро отсталь, - остались только два соперника. Въ сущности, это была борьба двухъ женщинъ: Маргариты Австрійской и Луизы Савойской. Въ кни-

<sup>1)</sup> Ibid. T. II. CTp. 8.

<sup>2)</sup> Ibid. Т. II. Стр. 34 и 29.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Kraft. Briefe und Documente der Zeit der Reformation im 16. Jahrhundert. Ctp. 12.

<sup>4)</sup> Höfler. Karl's F(V) Wahl zum Römischen Könige. Crp. 42.

гахъ Рёслера и Хёфлера очень ясно представлена эта борьба за корону Германской имперіи. Вся Германія покрылась агентами Карла и Франциска. Jean d'Albret, Guillard, Gouffier составляли оффиціальное посольство Франциска І, въвзжали въ города съ громадной свитой, возили золото цълыми бочками и щедро раздавали его 1). А графъ Нассаускій, агентъ Карла, объщаетъ выдавать по пятидесяти тысячъ дукатовъ всякому изъ курфюрстовъ, кто станетъ подавать голосъ за испанскаго короля. Сами же курфюрсты, между тъмъ, стараются дать корону кому-нибудь изъ нъмецкихъ князей. Курфюрстъ Саксонскій старается о своемъ брать 2). Курфюрстъ Бранденбургскій з) тоже стремится для самого себя получить императорскую корону, а между тъмъ агенты Генриха VIII запутываютъ еще больше дъло и не теряютъ тайной и робкой надежды, что ихъ король будетъ германскимъ императоромъ. Скверное, грустное время — это время избранія Карла V: что-то разгульное, дикое, циничное появилось на лицахъ. Вся Германія сдёлалась какой-то большой биржей, гдв благо родины и совъсть гражданина котировались по сходной цень. Жельзныя ворота, отделявшія жидовскій Франкфуртъ отъ христіанскаго, могли бы и не затворяться на ночь за это время.

Папа Левъ X высказался въ пользу Франциска I, но тутъ впервые заявила себя Германія, заявилъ себя германскій народъ. Я не знаю, но мнѣ кажется, что во враждѣ нѣмцевъ съ французами есть что-то принципіальное, основное. Если теперь иногда попадаются въ нѣмецкой литературѣ политическія утопіи, въ которыхъ территорія, занимаемая Франціей, принадлежитъ Германіи, а самой Франціи уже не существуетъ, то, я думаю, мало кто вспоминаетъ при этомъ, что еще въ началѣ XVI вѣка мечтали о томъ же, и однимъ изъ химерическихъ плановъ Максимиліана было именно уничтоженіе французскаго государства. Очень многіе историки, начиная съ Ранке и кончая Эгельхаафомъ, объясняютъ неудачу Франциска I тѣмъ, что за него, на его сторону, сталъ

<sup>1)</sup> Rösler. Die Kaiserwahl Karl's V. CTp. 64.

<sup>2)</sup> Höfler. Karl's I (V) Wahl zum Römischen Könige. Стр. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. Стр. 53.

папа. "Съ тъхъ поръ какъ папа высказался въ пользу Франциска", — говоритъ Эгельхаафъ 1), — "притязанія его уже на самомъ дълъ стали непопулярны". Но историки здъсь очень сильно ошибаются. Францискъ не по этому не былъ выбранъ германскимъ императоромъ. Въ сущности, повторяю, все дъло ръшила національная антипатія къ французамъ. Стоитъ только прочесть хоть нъсколько пъсенъ изъ той ихъ громадной массы, которая распъвалась во время избранія, чтобы понять, какая ненависть существовала у нъмцевъ къ французамъ.

У нъмецкихъ историковъ существуетъ привычка преувеличивать значеніе реформаціи и всъ факты выводить изъ ненависти нъмцевъ къ Риму. Избраніе Карла У германскимъ императоромъ объясняютъ они тоже реформаціей въ Германіи. Реформація тутъ решительно ни при чемъ; Кальвинъ дъйствоваль въ Гагенау для сближенія членовъ Шмалькальденскаго союза съ Франціей 2); Лутеръ отъ всего сердца ненавидълъ французовъ. И Кальвинъ, и Лутеръ были реформаторами; но никогда не нужно забывать, что, кромъ реформаціи, у нихъ на умъ и на сердцъ было еще многое другое. Безспорно, впрочемъ, что когда Кариъ вступилъ на германскій престоль, то многіе противники Рима стали глядоть на него съ надеждой, что онъ избавитъ ихъ отъ ненавистнаго ига. Гуттенъ въ своемъ Вадискусъ высказываетъ надежду, что Карлъ станетъ противъ Рима, что его можно будетъ привътствовать какъ защитника нъмецкой свободы, что на сторонъ Карла поэтому будеть все честное, передовое, и что объ его царствованіи будуть слагаться пъсни и поэмы 3). Въ другомъ своемъ произведеніи Гуттенъ убъждаеть не препятствовать выбору Карла 4). Въ своемъ посланіи къ нъмцамъ всъхъ сословій Гуттенъ тоже говорить о Карль 5) и хвалить его

<sup>1)</sup> Egelhaaf. Deutsche Geschichte. T. J. CTp. 185.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Кальвинъ получилъ даже благодарность французскаго короля за свои дъйствія въ Гагенау. Бауеръ. Лекціи по Новой Исторіи Т. II. "Іоаннъ Слейдапъ и его комментаріи". Стр. 546.

<sup>3)</sup> Strauss. Ulrich Hutten. CTp. 311.

<sup>4)</sup> Ibid. Cτp. 321.

<sup>5)</sup> Ibid. CTp. 356.

Но, опять таки повторяю, Германія была велика, а Гуттены были лишь, единицами и десятками.

Карлу помогло, вопервыхъ, національное чувство антипатін нъмцевъ противъ французовъ, а вовторыхъ, не нужно забывать, что Карлъ былъ сильнымъ претендентомъ, во всякомъ случав никакъ не слабъе Франциска І. Карлъ имълъ все-таки много друзей среди нъмецкихъ властителей. Пфальцграфъ Фридрихъ, несмотря на то, что Карлъ злился на него за его любовь къ Элеоноръ (разсказъ объ этомъ очень попорченъ анекдотической пылью), все-таки остался въренъ ему. Кардиналъ Сіонъ старался создать Франциску І побольше затрудненій въ Швейцаріи. Сикингенъ, обладавшій въ то время военной силой въ Германіи, вначаль объщаль свое содъйствіе Франциску, но потомъ сталъ на сторону Карла. Курфюрсты подъ конецъ ужъ просто на просто боялись стоять на сторонъ Франциска. Карлъ предлагалъ ръшительно все, чтобъ только привязать къ себъ избирателей. Наслъдника Бранденбургскаго привлекали предложеніемъ руки сестры Карла, Катерины, которая была и красива, и добродетельна; его отца старались побъдить предложениемъ менъе романтическимъ, но тоже пріятнымъ: ему предлагали одно очень почетное званіе въ имперіи. Фуггеры, знаменитые, славные Фуггеры стали на сторону Карла, и на ихъ бапкирскія конторы дълались переводы изъ Испаніи и Нидерландовъ. Наконецъ, уже папъ надоъло идти противъ общаго теченія, и, какъ выражается Эгельхаафъ 1), "папа перешелъ отъ всехристіаннъйшаго короля къ королю католическому". 27-го о вышено на предварительномъ совъщании о выборъ Карла, а 28-го произошелъ этотъ выборъ.

Этотъ выборъ, повторяю, явился результатомъ не какогонибудь неожиданнаго порыва, какъ иногда изображается это въ исторіи (помните въ "Эрнани" В. Гюго). Карла выбрали вовсе де потому, что онъ былъ подъ защитой Франца Сикингена и что курфюрсты боялись этого рыцаря. Уже въ началѣ іюня Альбрехтъ Майнцскій говоритъ своему брату Іоахиму Бранденбургскому, что онъ поступаеть крайне глупо, что еще стоитъ па сторонѣфранцузскаго короля. Правда, предъ самымъ

<sup>1)</sup> Egelhaaf. Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation. Crp. 139.

концомъ, когда французскіе послы поняли, что все погибло, они постарались было о томъ, чтобы выборъ палъ на какого-нибудь изъ нъмецкихъ курфюрстовъ: Фридриха Саксонскаго или Іоахима Бранденбургскаго. Но ни тотъ, ни другой не могли быть императорами. Фридрихъ Мудрый очень хорошо сказаль, что для того, чтобы быть императоромъ, нужно имъть силу и мудрость, что мудрость-то онъ, пожалуй, имъетъ, а силы у него нътъ. 28-го іюня 1519 года, въ семь часовъ утра, собрались шесть курфюрстовъ, при звукъ колокола, въ капеллу при церкви Св. Варооломея во Франкфуртъ. Майнцскій архіепископъ сталъ собирать голоса. Перваго онъ спросилъ архіепископа Трирскаго, — тотъ подалъ голосъ за Карла, короля Испаніи; другіе последовали его примеру, и Карль, король Испаніи, Неаполя, владелецъ Нидерландъ, сталъ избраннымъ римскимъ королемъ, сталъ императоромъ Германіи.

Карлъ сдълался императоромъ Германіи, потому что онъ быль силенъ, тратилъ много денегъ на курфюрстовъ, имълъ много друзей въ Германіи, и потомъ, повторяю, онъ все-таки былъ человъкъ свой, внукъ Максимиліана, не французъ, ненавистный нъмиамъ. Въ сущности, повторяю еще разъ, въ жизни человъческой, а слъдовательно и въ исторіи, нътъ ничего опредъленнаго, точнаго и твердаго. Сърые, кръпкіе люди съ колодными глазами – всегда знающіе и понимающіе причину своихъ дъйствій, — встръчаются очень ръдко, гораздо ръже чъмъ думаютъ романисты формаціи Жоржа Онэ. Люди часто поступаютъ глупо и непонятно — совершенно не отдавая себъ отчета. Я думаю, что едвали кто изъ курфюрстовъ вполнъ ясно понималъ, почему онъ подаетъ голосъ за Карла.

Ранке въ своей "Исторіи Германіи въ реформаціонный періодъ" далъ одну изъ самыхъ важныхъ характеристикъ этого избирательнаго періода. И здѣсь, въ этой характеристикъ, наиболѣе ясно отразился чистый и свѣтлый образъ самого Ранке. Ранке всегда жилъ и всю человѣческую жизнь старался объяснять чѣмъ нибудь высокимъ и чистымъ. Какъ ни какъ, а Ранке все-таки долженъ признать, что курфюрсты и другіе нѣмецкіе властители стояли сначала за Франциска, но Ранке старается смяг-

чить ихъ поведеніе, старается объяснить, извинить ихъ. То, что рейнскіе курфюрсты стояли сначала за Франциска, Ранке объясняеть тымь, что они боялись могучаго сосыда 1), То, что папа и другіе нъмецкіе князья стояли за Франциска. Ранке старается объяснить твмъ, что они считали возможнымъ и надвялись на то, что Францискъ освободитъ христіанскій міръ отъ Турокъ 2). По мніню Ранке, Фридрихъ Мудрый двиствоваль во имя только одной чистой справедли. вости; ставъ на сторону Карла, онъ придалъ ему громадную моральную силу<sup>3</sup>). Францискъ, соединившись съ папой, погубиль все свое діло: "Появились народныя демонстраціи ужасающаго рода. Однажды насколько рыцарей и господъ появились около домовъ, гдв жилъ папскій легать со своей свитой, и стали въ угрожающихъ выраженіяхъ говорить легату, что если онъ не прекратитъ своихъ козней противъ короля испанскаго, то они сумбють выпроводить его изъ Германіи" 4). Право, намъ кажется, что въ этихъ демонстраціяхь вовсе ужь не заключалось такого ужасающаго характера, а кромъ того, мы вообще можемъ сказать, что люди гораздо мельче, хуже, проще и сърве на самомъ дълъ, чьмь ть люди, которые дыйствують въ исторіи Ранке.

Въ сущности, Карлъ былъ избранъ по цълому ряду безчисленныхъ причинъ. Конечно, пораженіе въ началѣ апръля Ульриха Виртембергскаго было также пораженіемъ и Франціи, но въ какой степени повліялъ этотъ фактъ—право, сказать трудно. Швабскій союзъ сталъ на сторону Карла, но почему онъ сталъ на его сторону — объ этомъ сказать опять таки очень трудно. Безспорно, дъйствовало тоже среди курфюрстовъ и то соображеніе, что Карлъ далеко, что онъ не станетъ вмъшиваться въ дъла Германской имперіи. Карла связали очень строгой избирательной кап итуляціей. Въ сущности, курфюрсты всегда старались, избирая императора, обезпечить свою собственную власть. Но на этотъ разъ они еще болъе были озабочены этимъ. По этой капи-

<sup>1)</sup> Ranke. Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation. T.I. Crp. 244.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. C<sub>Tp</sub>. 248.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. Стр. 257.

<sup>4)</sup> Ibid. CTp. 261.

туляціи Карлъ долженъ былъ защищать все нъмецкое государство, церковь, право, миръ, вдовъ и сиротъ, безъ курфюрстовъ не вступать ни въ какіе союзы, не начинать войны, не вводить чужеземнаго войска въ имперію, давать государственныя должности только нъмцамъ изъ хорошихъ семействъ, въ государственныхъ актахъ пользоваться только нъмецкимъ и латинскимъ языкомъ, препятствовать чрезмърнымъ требованіямъ папской власти, соблюдать конкордаты, уничтожать союзы въ народв и стараться объ искорененіи монополій и никого не судить внъ имперіи. 3-го іюля была подписана капитуляція уполномоченными Карла. Многіе полагають, что эта капитуляція была результатомъ неполной побъды Карла V въ избирательной борьбъ; но этотъ взглядъ совершенно неправиленъ. Еще въ 1518 году, когда Максимиліанъ вель переговоры о томъ, чтобы Карлъ быль избрань германскимь императоромь, и тогда быль разговоръ о томъ, что новый императоръ будеть связанъ строгой избирательной капитуляціей 1).

Итакъ, Карлъ былъ германскій императоръ. Сколько большихъ и маленькихъ людей побъжало и повхало въ Испанію съ надеждой первымъ извъстить Карла о его избраніи, какъ радостно приняль это Карлъ и какъ онъ устроилъ нъсколько празднествъ по поводу своего избранія, празднествъ, на которыхъ однако не присутствовали ни французскіе, ни англійскіе, ни венеціанскіе послы, -- разсказывать объ этомъ мы не станемъ, потому что, въ сущности, разсказывать объ этомъ скучно и неинтересно. 20-го мая 1520 года Карлъ выъхалъ изъ Испаніи, отправился въ Англію, въ Нидерланды, а оттуда въ Ахенъ, чтобъ надъть на себя корону. Онъ прямо сталъ называть себя "избраннымъ римскимъ императоромъ" - титулъ, который Максимиліанъ присвоилъ себъ лишь предъ самой своей смертью. Итакъ, повторяю еще разъ, Карлъ I, король Испаніи, сталъ Карломъ V, императоромъ германскимъ. Мы, впрочемъ, и раньше иногда называли его Карломъ V, не изъ небрежности, а потому, что Карлъ извъстенъ въ исторіи лишь какъ Карлъ V; лишь какъ Карла V

<sup>1)</sup> Buchholtz. Geschichte der Regierung Ferdinand des Ersten. T. III. Crp. 668.

его любять или ненавидять, хвалять и порицають. Когда слышишь "Карль V", то невольно въ умѣ, по ассоціаціи идей, поднимается цѣлый рядъ воспоминаній; если же сказать просто "Карлъ" или "Карлъ, король Испаніи", то, право, никакихъ воспоминаній не поднимется въ умѣ.

До отъвзда своего изъ Германіи Карлъ получиль одно очень интересное и важное письмо. Это письмо было полписано курфюрстами Майнцскимъ и Саксонскимъ. "Мы не станемъ скрывать отъ Вашего Величества", писали эти умные и важные германскіе сановники, "что мы избрали Васъ, мы со всѣми другими избирателями, съ тою цѣлью и съ такими намъреніями въ короли римскіе и въ будущіе императоры и главой всего христіанскаго міра, чтобы Вы, по примъру своихъ предковъ, управляли Священной Римской Имперіей. Воть уже идеть тринадцатый мъсяцъ, какъ... Максимиліанъ переселился изъ этой жизни... Священная Римская Имперія и вся Германія оставались все время безъ короля и главы, поэтому право, законы, добрые нравы и священнъщия постановления римскихъ императоровъ пали, и пали до такой степени, что если приходъ Вашего Величества не поможетъ, то нелегко будетъ вновь возстановить и поднять, и поправить то, что погибло. Внутри Германіи мы видимъ такой пожаръ, котораго, кажется, никогда не было раньше... Нашей върой въ Священную Римскую Имперію, благомъ всего христіанскаго міра, нашей преданностью Вашему Императорскому Величеству-мы заклинаемъ и умоляемъ Васъ поспъшить своимъ прівздомъ... Еще н еще разъ заклинаемъ Ваше Величество не откладывать свой прівздъ" 1). Мнъ кажется, что здъсь за оффиціальнымъ покрываломъ проглядывають черты истиннаго чувства. Нужно разобраться, что тогда происходило въ Германіи, о чемъ думали и чъмъ жили люди, населявшее ее. А понять, что думаютъ и думали люди почти невозможно. Это была эпоха реформаціи, говорится въ учебникахъ. А въдь, въ сущности, что такое реформація?

<sup>1)</sup> Lanz. Correspondenz des Kaiser Karl's V. T. I. Crp. 57.

## ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

Лоранъ, умный, образованный и во всякомъ случав большой писатель, Бэрдъ со своей недурной и неглупой книжкой и Михайловъ со своимъ ужъ совсъмъ неудачнымъ очеркомъ объ анабаптизмъ, а съ ними вмъстъ всъ слабые и сильные, открывающіе новое и повторяющіе старое, всъ тысячи, десятки тысячъ историковъ, пишущихъ и писавшихъ о реформаціи, -- всь, повторяю я, говорять и утверждають одно: реформація была шагомь впередь, а не назадь. Лоранъ въ своей книгъ только объ одномъ и заботится, только къ одному и стремится, чтобъ доказать и выставить реформацію, какъ шагъ впередъ, какъ шагъ къ истинному, настоящему христіанству. Бэрдъ говоритъ то же самое въ своей книгъ: "христіанство будетъ развиваться все полнъе и полнъе и человъчество будетъ все сильнъе и сильнъе проникать могущество и величіе Божіе" 1). Приблизительно то же самое, хотя, можетъ быть, другими словами, говоритъ и г. Михайловъ <sup>2</sup>).

Я рышительно пе понимаю, на какомъ основани все это говорится. Съ точки зрынія церковной этого говорить рышительно нельзя: всякая церковь, всякая религія считаетъ себя обладательницей настоящей, непреложной истины и ни одинъ истинно вырующій человыкъ не согласится, не признаетъ, что то, во что онъ вырить, не сама истина, а лишь извыстная часть ея. Съ точки зры-

Beard. Die Reformation des sechzehnten Jahrhunderts, über. v. Hal verscheid. Crp. 431.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Михайловъ.—Революціонный Анабаптизмъ. Стр. 12.

нія философской, съ точки зрівнія логики и простого здраваго смысла, такъ смотръть тоже нельзя: ибо никто не знаетъ, что будетъ впереди, никто не обладаетъ пророческимъ даромъ и никто не можетъ сказать, получатъ ли люди истинную религію, или уже получили. Въдь, въ самомъ дълъ, никто не имъетъ мърила, никто не можетъ опредълить, почему религія истинна. Нужно върить, но въ дъла въры не можетъ вмъшиваться мысль, и тамъ нътъ мъста никакимъ разсужденіямъ. Профессоръ Съченовъ въ одной изъ своихъ лекцій перечислялъ основныя, врожденныя побужденія человіка: голодь, жажду, половое чувство, позывь на дъятельность, усталость и сонливость 1). Но какъ пить, ъсть, точно также необходимо върить. Мы не знаемъ, когда прекратится родъ людской, а пока будуть жить люди, будеть религія: но странно говорить, какая религія болъе истинна, - та, которая была раньше, или которая будетъ потомъ.

Лоранъ говоритъ, что реформація была шагомъ впередъ къ истинному христіанству. По мнънію этого большого и умнаго человъка, христіанство Евангелія не настоящее, не истинное христіанство. Настоящее христіанство будеть потомъ, но шагъ къ этому христіанству уже сдъланъ, и сдъланъ реформаціей. Этотъ шагъ сдъланъ черезъ тысячу пятьсоть льть посль перваго установленія христіанскихъ истинъ, установленія, по мнѣнію Лорана, неполнаго и недостаточнаго, а по нашему мнънію и по мнънію всъхъ върующихъ, - установленія вполнъ полнаго и вполнъ достаточнаго. Если Лоранъ желаетъ быть последовательнымъ, то онъ принужденъ будетъ сознаться, что еще черезъ полторы тысячи льтъ можетъ быть сдъланъ еще шагъ къ христіанству, къ тому истинному христіанству, какъ его понимаетъ Лоранъ. Черезъ другія полторы тысячи літь будеть сдъланъ еще шагъ, а тамъ еще и еще, пока, наконецъ, человъчество не достигнетъ пониманія истиннаго христіанства. Итакъ, черезъ извъстное количество лътъ человъчество познаетъ истину. Намъ кажется, что въ подобнаго рода раз-

<sup>1)</sup> Русская Мысль. 1890 г. Кн. І. Стр. 8.

сужденіяхъ кроется крупная логическая ошибка: мы не знаемъ, когда кончится человъчество, и должны предполагать, что оно будеть существовать въчно; а разъчеловъчество въчно, въчна и религія. Говорить, что черезъ извъстное количество лътъ можетъ быть достигнуто пониманіе истинной религіи, говорить такъ нельзя, потому что нельзя соизмфрять величины несоизмъримыя. Для въчности сотни тысячъ лътъ и одна секунда одинаково не существують. Какъ безпредъльность (безконечность) нельзя измърять ни вершками, ни верстами, такъ и въчность нельзя измърять ни секундами, ни годами. Я ръшительно не понимаю, какъ вообще можно говорить, что реформація шагъ впередъ. Почему впередъ, а не назадъ? Человъчество движется, и движется въчно; я не говорю, куда движется человъчество — впередъ или назадъ, потому что едва-ли кто-либо изъ людей можетъ сказать это съ полной увъренностью. Въ одной изъ публичныхъ лекцій академикъ Бредихинъ сообщилъ слушателямъ, что вся солнечная система наша, земля, луна, планеты съ своими спутниками и само солнце - все это летить съ быстротой, какъ кажется, десяти миль въ секунду, летитъ въ пространствъ по направленію къ какому-то далекому, невъдомому намъ созвъздію. Никто не можетъ сказать, впередъ или назадъ движется наша солнечная система въ пространствъ; точно также нельзя сказать, куда движется и само человъчество. Реформація не шагъ впередъ къ какому-то несуществующему истинному христіанству: ее нельзя разсматривать съ этой точки зрвнія. Мы имвемъ предъ собою фактъ, что реформація удовлетворяла религіознымъ стремленіямъ многихъ тысячъ. Она отвъчала ихъ религіознымъ запросамъ. Что же, въ сущности, представляла она сама по себъ?

Существуетъ другое распространенное мивніе, которое представляетъ реформацію, характеризуетъ ее, какъ представительницу движенія; католицизмъ при этомъ характеризуется противоположностью реформаціи, и отличительной его чертой выдвигаются косность, застой, рутина и другія страшныя и непріятныя слова. Въ этомъ мивніи, какъ во всякомъ претендующемъ на опредъленность и твердость, очень много односторонности. Можно выставить та-

кого же рода другое утвержденіе, которое будеть совершенною противоположностью вышеприведенному и которое будеть имъть все-таки извъстное основаніе: можно, напримъръ, говорить, что католицизмъ есть движеніе, а реформація—покой. По правдъ сказать, это утвержденіе будеть, пожалуй, даже ближе къ истинъ, чъмъ противоположное ему.

Восемнадцать съ половиной столътій тому назадъ мы, люди, получили религію, которой мы должны руководиться. Это была христіанская религія. Евангеліе, которое намъ тогда было дано, должно было удовлетворять религіознымъ запросамъ людей. Кромъ Новаго Заръта, люди имъли еще и Ветхій Завъть, который тоже отчасти удовлетворяль ихъ потребностямъ. Католицизмъ, признавая эти священныя книги основаніемъ христіанской религіи, считалъ, однако, возможнымъ вводить новое, смотря по измъняющимся потребностямъ человъчества. И много того, чего не было ни въ Евангеліи, ни въ Ветхомъ Завътъ, сдълалось у католиковъ предметомъ въры. Реформація смотръла на это дъло совствиь иначе: Лутеръ, Кальвинъ, Цвингли дали народу библію въ томъ видъ, какъ они ее понимали, и запретили каждый своимъ последователямъ присоединять что-либо новое. Правда, реформація дала толчекъ появленію многихъ сектъ, многихъ толковъ, но не нужно забывать, что сами реформаторы всегда были противъ этого, всегда стояли за то, чтобы всв понимали библію такъ, какъ они. Для Лутера, напримъръ, Цвингли быль то же, что для римскаго папы въ средніе въка были Вальденцы. Скоръе можно удивляться тому, что Лутеръ слишкомъ мягко поступалъ съ Цвингли, чъмъ возмущаться той рызкой бранью, которою обливаль нымецкій реформаторь швейцарскаго, возмущаться, какъ возмущаются почему-то почти всъ нъмецкіе историки реформаціи. Лекки перечисляеть съ большимъ ужасомъ тъхъ послъдователей реформаціи, которые погибли въ царствованіе Карла V на кострахъ въ Нидерландскихъ провинціяхъ 1). Но мнъ кажется, одного камня, смоченнаго кровью Серве, достаточно, чтобъ понять, что реформація и терпимость вовсе не синонимы.

<sup>1)</sup> Lecky Aufklärung in Europa, über. v. Jolowicz. T. II. Crp 26

Реформація давала народу библію, т. е. старое, что уже уже было дано за пятнадцать въковъ передъ тъмъ, объясняла, какъ нужно понимать ее, и затъмъ запрещала всякое движеніе, всякое изміненіе въ религіозной области. Насколько научны, свъжи протестантскія исторіи церкви, настолько скучна и мертвенна протестантская догматика: она до сихъ поръ еще живетъ преданіями 1530 года и до сихъ поръ считаетъ кладеземъ всъхъ откровеній сочиненія Лутера. Религіозная жизнь протестантовъ замерла на Лутеръ, на XVI въкъ, а католицизмъ все еще до сихъ поръ живетъ и развивается въ догматическомъ своемъ отношеніи. Въ 1870 г., слъдовательно двадцать три года тому назадъ, католицизмъ обогатился новымъ догматомъ, догматомъ непогръшимости папы. Что бы тамъ ни говорилось о томъ, что признаніе этого догмата было результатомъ политическихъ махинацій, все-таки этотъ догмать быль принять, въ него теперь върять; онь, стало быть, удовлетворяеть религіознымъ запросамъ населенія: въдь старо-католики успъха нигдъ никогда не имъли и, по всей въроятности, не будутъ имъть. Вообще, характеризовать протестантизмъ какъ религіозное движеніе, а католицизмъ какъ религіозный застой, думать, что претестантизмъ явленіе динамическое, а католицизмъ статическое, считать что протестантизмъ живетъ, а католицизмъ умеръ, - не совсъмъ правильно, если не сказать болже.

Я ужъ не говорю объ обрядовой сторонъ религіи—голая и черствая обрядность лутеранъ слишкомъ извъстна: та же проповъдь, что и въ XVI въкъ, то же пъніе пъсенъ, составленныхъ Лутеромъ, на тотъ же мотивъ, который тоже былъ скомпанованъ подъ руководствомъ нъмецкаго реформатора. Въ католицизмъ чуть ли не съ каждымъ годомъ измъняются внъшнія проявленія религіознаго чувства. Внутренняя обстановка храмовъ за послъднія три стольтія претерпъвала въ католицизмъ существеннъйшія метаморфозы. Чего-чего не видали, напримъръ, итальянскія церкви за эти послъднія три стольтія: и слащавый и приторный Канова украшалъ ихъ, и разгульное, дикое, вакхическое барокко металось по нимъ и строило удивительныя часовни

внутри церквей съ бронзой, разноцвътными камнями и купидонами, окрашенными въ розовую краску; оно высъкало изъ чернаго мрамора фигуры негровъ и заставляло ихъ поддерживать какую нибудь страшную, отвратительную фигуру смерти, и все это ставило въ церкви. Стоитъ только побывать въ Венеціи или прочитать соотвътствующія главы "Voyage en Italie"—Тэна, чтобы понять это. Напримъръ, хоть относительно иконографіи Мадонны: какимъ разнообразнымъ трактованіямъ подвергался этотъ сюжетъ.

Въ одной венеціанской церкви, я помню, мнъ пришлось видъть изображение Мадонны въ видъ свътской женщины XVIII въка, въ модномъ платьъ. Въ Евангеліи есть удивительное мъсто, въ которомъ разсказывается и сравнивается сильное чувство горести съ тъмъ чувствомъ, которое долженъ испытывать человбкъ, когда сердце его произается ифсколькими мечами. Въ данномъ случав художникъ хотвлъ, очевидно, изобразить это. На лъвомъ боку у дамы въ модномъ плать было нарисовано схематическое изображение сердца: въ это сердце въеромъ были воткнуты шпаги, шпаги съ ручками, настоящія французскія шпаги восемнадцатаго въка! Вдалекъ виднълся крестъ... Все это изображало собою Богородицу у креста и все это висъло въ церкви. Я не говорю о церковной музыкъ: въ Италіи въ церквахъ теперь иногда играетъ чуть не бальный оркестръ. Во всемъ этомъ мы видимъ, можетъ быть, плохо направленное стремленіе удовлетворить измъняющимся религіознымъ потребностямъ населенія. Нътъ, вообще ни въ какомъ случать нельзя называть католицизмъ кристаллизованной формой религіи, какъ назвалъ его одинъ изслъдователь!

Характеризовать реформацію, какъ движеніе, а католицизмъ, какъ застой, рѣшительно невозможно. Точно также, въ сущности, нельзя говорить, что реформація освобождала личность въ дѣлахъ религіи, хотя, конечно, это имѣетъ больше основанія. "Освобожденіе личности", говоритъ г. Корелинъ 1), "произошло не вдругъ и не во всей полнотѣ. Самъ Лутеръ признавалъ еще чорта, который ограничивалъ лич-

<sup>&#</sup>x27;) Въстникъ Европы. 1882 г. Декабрь. Стр. 727.

ность, а часто и вполнъ повелъваль ею; реформація была только первою стычкою въ защиту личности, которой пришлось еще много бороться за свои права до конца прошлаго въка". Кромъ того, считать признакомъ реформаціи освобожденіе личности уже потому нельзя, что этотъ же признакъ выдвигается относительно другого движенія-гуманизма. Да и потомъ, повторяю, освобождение и порабощение личности могуть быть лишь результатомъ, а ужъ ни въ какомъ случав не признакомъ. Довольно часто говорятъ также, что католицизмъ объективная форма религіи, а протестантизмъ субъективная форма. Но и это опредъление не осоудачно. Бэрдъ самъ сознается, что тогда неизвъстно будетъ, куда опредълить, куда помъстить - къ протестантамъ или къ католикамъ — напримъръ, Паскаля 1). Далъе Бэрдъ говоритъ, что это опредъление въ общемъ всетаки имфетъ извфстное значеніе: католики-говорить онъмежду душой и Богомъ ставятъ цълый рядъ посредниковъ: таинства, священниковъ, обряды; протестанты же стремятся къ сліянію души съ Богомъ. Это опять-таки не вполнъ правильно: Бэрдъ говоритъ, что католики ударяются въ обрядность, протестанты впадають въ экстазъ. Мы въ данномъ случав имвемъ опять двло съ слишкомъ яркимъ и одноцвътнымъ опредъленіемъ, которымъ, въ сущности, опредъляется очень мало: я не знаю, но если сказать, что протестанты относятся съ формальной стороны къ религіи, а католики способны впадать въ религіозный экстазъ, то это будеть опять-таки, пожалуй, болбе похоже на истину. Нужно напти какое-либо другое опредъленіе.

Мнъ всегда казалось и, надъюсь, въчно будетъ казаться, что русскіе люди очень много могутъ оказать услугъ въ дълъ уясненія прошлаго Европы, особенно той части прошлаго, которая какой-либо своей стороной примыкаетъ къ исторіи церкви. Интересы церкви, интересы религіи очень близки и по сихъ поръ западнымъ людямъ. Поэтому западному человъку очень трудно отнестись безпристрастно къ прошлому своей религіи; очень трудно, да, проще гово-

<sup>1)</sup> Beard. Die Reformation. CTp. 109.

ря, и невозможно указать, какова та религія, которую онъ исповъдуєть, какова ея сущность, ея отличительныя свойства. Воть поэтому-то до сихъ поръ еще не вполнъ опредълена сущность католицизма и его отличіе хоть отъ протестантизма. А сущность, повторяю, безспорно должна быть, т. е. такіе отличительные признаки католицизма, которые на протяженіи въковъ оставались неизмънными, несмотря на то, что католицизмъ во многомъ измънялся.

Итакъ, какова же сущность средневѣкового католицизма . (т. е. католицизма до тридентскаго собора)? Объ этомъ, повторяю, существуютъ самыя разнообразныя, другъ другу про- (тиворѣчащія мнѣнія: западные люди не могутъ отвѣтить на этотъ вопросъ. Въ русской литературѣ объ этомъ тоже нѣтъ почти ничего. Конечно, мы обладаемъ нѣкоторыми превосходными богословскими изслѣдованіями (напр., хоть работы засл. проф. Иванцова-Платонова "О Римскомъ Католицизмѣ", "О западныхъ Вѣроисповѣданіяхъ"), но они разсматриваютъ все съ слишкомъ спеціальной точки зрѣнія. Волей-неволей, приходится разбираться самому, а это ужасно трудно, гораздо труднъй, чѣмъ кажется.

Дъло въ томъ, что исторія среднихъ въковъ еще не вполнъ разработана: это, можетъ быть, очень странно, но это такъ. Нъкоторыя даты очень важныхъ событій установлены лишь очень недавно. Возьмемъ хоть знаменитый, столько разъ описанный, попавшій даже въ драму (Rémusat) -Санскій Соборъ. На этомъ соборъ знаменитый Бернардъ Клервалльскій встрътился съ еще болъе знаменитымъ Абеляромъ. Абеляръ ужъ такъ знаменитъ, что объ немъ даже написали оперетку, (на Абеляра и Элоизу легъ вообще густой налеть фривольной мысли: одна книга Montifaud чего стоитъ!), а между тъмъ вполнъ точную дату этого дня, въ который, по выраженію одного ученаго, слышался пульсь исторіи, установиль лишь Дейтчь въ 1880 году 1). Теперь эта дата принята почти всеми. Старый, теперь уже покойный Хефеле въ новомъ изданіи своей прекрасной "Исторіи Соборовъ" помъстиль ее. Ваканаръ, не-

<sup>1)</sup> Deutsch. Die Synode von Sens 1141.

большой, но очень толковый Руанскій теологь, въ своемъ изслѣдованіи объ Абелярѣ, которое вышло въ восемьдесятъ первомъ году, тоже принимаетъ хронологію Дейтча <sup>1</sup>). Ибервегъ, не профессіональный историкъ, тоже принимаетъ эту дату <sup>2</sup>). А между тѣмъ, по правдѣ говоря, можно много и очень вѣско возразить противъ фиксаціи Дейтча Санскаго собора подъ 1141, и я вполнѣ понимаю В. И. Герье, который относитъ Санскій соборъ на 1140 годъ <sup>3</sup>).

Все это мелочи, но онъ удивительно характерны: если хронологія, этотъ костякъ исторіи, находится въ расплавленномъ состояніи, то что же говорить о другомъ! Мнъ не хочется загромождать страницы моего очерка выписками, а то можно было бы—хоть о томъ же самомъ Бернардъ—привести такую массу разнообразныхъ мнъній, что, ей Богу, съ непривычки голова закружится. Возьмите, хоть изъ любопытства, характеристику Абеляра у Ремюза и сравните ее съ характеристикой Дейтча. Или внимательно прочтите біографію Бернарда у Неандера, а затъмъ откройте посвященную тому же вопросу книгу Ратисбонна и найдите чтолибо общее.

Во всемъ—разногласіе: всё расходятся между собою даже въ мелочахъ. Откровенно говоря, я и до сихъ поръ не знаю, ктобылъ Абеляръ: реалистомъ или номиналистомъ. Правда, это мелочь, но и въ общихъ вопросахъ то же самое: опредѣленно, въ сущности, ничего утверждать нельзя. Я увѣренъ, что вы, читатель, нѣсколько знакомы съ исторической литературой и потому поймете меня. Вѣдь въ самомъ дѣлѣ, какое разнообразіе мнѣній! Можно собрать ихъ цѣлый букетъ. Возьмите сочиненія Boehringer'a или Еіскеп'а и сравните ихъ съ трудами Мишле—того Мишле, который (не могу удержаться отъ цитаты), ни много, ни мало, говоритъ, что средневѣковой человѣкъ околѣлъ бы, еслибы не вѣрилъ въ чорта 4). Если вамъ не хочется имѣть дѣло съ иностранной литера-

<sup>1)</sup> Vacanard. Abélard. CTp. 9.

<sup>2)</sup> Ueberweg. Grundriss der Geschichte der Philosophie. 4. II. CTp. 114.

<sup>3)</sup> Въстникъ Европы. 1891 г. Мартъ. Стр. 9.

<sup>4)</sup> Michelet. La Sorcière. CTp. 68.

турой, то можно ограничиться русскими журнальными статьями хотя за одинь девяносто первый годь. Прочтите статьи В. И. Герье—въ "Въстникъ Европы", Кудрявцева—въ "Русской Мысли", г. Безобразова — въ "Наблюдателъ", статейку г. Степанова въ "Историческомъ Обозръніи", —и тогда вы поймете, какъ трудно писать и говорить о среднихъ въкахъ. А то—если вы интересуетесь исторіей просвъщенія въ средніе въка—возьмите и сравните Кузена, Реутера, Штёкля, Руссело, Лекки между собой...

Во что върили люди средневъковья, чъмъ они жили, о чемъ мечтали, на что надъялись? Висъли надъ ихъ головами темныя свинцовыя тучи или и въ ихъ пору солнце ярко свътило, птицы пъли и розы цвъли? На все это трудно и тяжело отвътить, когда ничего нътъ твердаго и опредъленнаго подъ ногами, когда даже хронологія шатается и дрожить. А еще труднъе и тяжелъе говорить о такомъ всеобъемлющемъ, даже современность захватывающемъ явленіи, какъ среднев вковой католицизмъ. Въ наук в, повторяю, существуетъ масса самыхъ разнообразныхъ мнъній, -масса, въ которой нътъ возможности разобраться. На учебникъплохая надежда: ему противоръчать факты, факты и факты. Не мы ли учили въ учебникъ, что католицизмъ не допускаеть никакого движенія, что онь требуеть оть всёхь одинаковаго исповъдованія, а между тъмъ, хоть въ первой половинъ двънадцатаго въка, о которой мы упоминали, мы видимъ, что въ одной Франціи Абеляръ проповъдуетъ одно, Бернардъ-другое, Сугерій-третье, и въконцъ концовъ никто не гибнетъ, всъ живутъ. Бернардъ и Сугерій даже процв' тають, хотя и ругають другь друга. Впрочемъ, не будемъ вдаваться въ сторону-ограничимся однимъ Бернардомъ и Абеляромъ.

Бернардъ, желая доказать ересь Абеляра, написалъ трактатъ, въ которомъ собралъ тѣ положенія Абеляра, которыя онъ считалъ неправильными. Этотъ трактатъ былъ найденъ Дюраномъ въ Ватиканѣ и помѣщенъ какъ въ Мабилліоновскомъ изданіи сочиненій Бернарда, такъ и въ Патрологіи Минья. Если разсмотрѣть попристальнѣе этотъ трактатъ и если—что, конечно, гораздо лучше—прочитать главнѣйшія

сочиненія Бернарда и Абеляра, то легко уяснить себъ то различіе, которое было между богословскими воззрѣніями Абеляра и Бернарда. Дѣло идетъ, напримѣръ, о тайнѣ триупостасности Божества. Бернардъ стремился почувствовать 
эту тайну: онъ находилъ, что нельзя, грѣшно выразить ее 
словами; Абеляръ же хотѣлъ какъ-нибудь выразить ее на 
человѣческомъ языкѣ: поэтому онъ и прибѣгалъ ко многимъ рискованнымъ сравненіямъ. Чтобы не быть совсѣмъ 
голословнымъ, я приведу кой-какіе отрывки изъ сочиненій 
Абеляра.

Абеляръ былъ человъкомъ върующимъ: всъ исторіи философіи, въ которыхъ Абеляръ изображается какимъ-то нигилистомъ, дълаютъ очень крупную ошибку. Знаменитый трактать Абеляра "Sic et Non" вовсе не такъ страшенъ, какъ кажется скромнымъ и робкимъ учителямъ гимназій и университетовъ. Абеляръ и самъ върилъ и считалъ въру необходимой для всвхъ другихъ людей. Но интересно, какъ онъ опредъляль въру. Можетъ быть, это и скучно, но надо разсмотръть опредъление Абеляра. Въра, по опредъленію этого большого среднев вкового ученаго, есть "existimatio rerum non apparentium—sensibus corporis non subjacentium". Въ русскомъ переводъ это мъсто значитъ: въра есть признаніе вещей невидимыхъ, т. е. неподлежащихъ тълесному воспріятію. Мы перевели existimatio словомъ "признаніе", но это не вполнъ точно. Чтобы понять, что такое "existimatio" нужно на минуту окунуться въ дебри средневъковой схоластики, нужно обратиться къ трактату "De Intellectibus". Ремюза и Кузенъ считали авторомъ этого трактата Абеляра; Дейтчъ полагаетъ, что авторомъ былъ ученикъ Абеляра 1). Для насъ, въ сущности, это безразлично: всв согласны въ томъ, что возарънія, духъ этого трактата совершенно Абеляровскіе.

Въ трактатъ "De Intellectibus" говорится, что, хотя въ разговорномъ языкъ existimare часто смъщивается съ intelligere, но на самомъ дълъ между этими двумя понятіями большая разница. "Existimare credere est", говоритъ авторъ трактата 2),

<sup>1)</sup> Deutsch. Peter Abälard. Crp. 169.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cousin. Opera Abaelardi. Т. II. Стр. 738.

net existimatio idem, quod credulitas sive fides, intelligere autem speculari est per rationem, sive ita credamus esse sive minime". Далъе выясняется, что intelligere-противоположно existimare и что intelligere это единственная, дозволенная дъятельность для ума въ дълахъ въры. "Intelligere" значитъ "понимать", но понимать въ очень узкомъ и тъсномъ значеніи этого слова. Intelligere значить уяснить себъ то, о чемъ говорить предложеніе, безразлично до того, истинно ли то, о чемъ оно говорить, имфеть ли само предложение хоть какой-нибудь смыслъ. Напримъръ, предложение "Человъкъ-дерево", homo est lignum, —въдь это явный парадоксъ: върить — existimare въ него нельзя; comprehendere т. е. понимать, въ обыкновенномъ значеніи этого слова-тоже невозможно, но intelligere, т. е. понимать, о чемъ тутъ идетъ ръчь, -- можно. Къ тому, чтобы "intelligere", т. е. понимать смыслъ словъ, и нужно стремиться, по мижнію Абеляра, въ джлахъ вжры. Во второй книгъ "Введенія въ Богословіе" Абеляръ съ осужденіемъ говорить о тыхь людяхь, которые не понимають то, во что върятъ... Въ другихъ мъстахъ онъ высказываетъ ту же мысль иногда сильнъе, иногда слабъе, но мысль остается одна: intelligere — понимать смыслъ, значеніе словъ въ догматахъ въры, --- необходимо. Я не имъю ни малъйшаго права становиться на богословскую точку эрвнія. Но двло въ томъ, что можно чувствовать догмать, не понимая его. Такъ учили многіе великіе отцы Западной церкви, такъ училъ Бернардъ... Въ религіи есть много вопросовъ — слишкомъ высокихъ для ума человфческого, и съ этимъ соглашается даже проф. Виноградовъ 1).

Дъйствительно, на языкъ человъческомъ не все возможно даже понятно выразить. Безсмертіе понять—intelligere—возможно; но бываетъ многое, настолько высокое, что пониманіе его (т. е. этого высокаго) ръшительно не доступно людямъ. Абеляръ же стремится понятно выразить тайну: онъ прибъгаетъ для этого ко всевозможнымъ средствамъ. Если же это не удается, то онъ стремится сдълать доступнымъ догматъ при помощи аналогій. Триупостасность Божества нельзя выразить

<sup>1)</sup> Русская Мысль. 1893 г. Іюль. Стр. 57.

на языкъ человъческомъ: величіе этого догмата можно чувствовать всъмъ существомъ своимъ; но понятнымъ сдълать этотъ догматъ нельзя,—онъ слишкомъ высокъ. Абеляръ же хочетъ сдълать этотъ догматъ понятнымъ и прибъгаетъ къ сравненіямъ 1). Сравненія эти возмутили совсъмъ иначе думающаго Бернарда.

Абеляръ во многихъ сочиненіяхъ разрабатывалъ ученіе о троичности Божества. Мы не станемъ вдаваться въ подробное разследование этого вопроса: намъ важно лишь отмътить тенденцію Абеляра-его стремленіе понятно выразить тайну тріvпостасности. Для этой цели Абелярь прибъгаетъ къ сравненіямъ, чтобы по возможности, повторяю, понятно выразить отношенія между Тремя Лицами Св. Тронцы. Вопервыхъ, онъ, подъ вліяніемъ Платона, прибъгаетъ къ сравненію отношеній Бога Отца съ Богомъ Сыномъ съ отношеніемъ матеріала и предмета изъ него сдъланнаго: въ данномъ случав воска и фигуры изъ воска. Сущность у воска и фигуры изъ него одна и таже, но фигура происходить отъ воска, а не наоборотъ... Далъе Абеляръ прибъгаеть къ другой аналогіи: сургуча, приготовленнаго къ печати, и того, что печатаетъ. Затъмъ отношенія между двумя первыми лицами Св. Троицы равны, по мнфнію Абеляра, отношенію между полнымъ могуществомъ и извъстнымъ могуществомъ. Дъло идетъ только о возможномъ уясненіи отношеній, о пониманіи смысла догмата, а никоимъ образомъ не объ уменьшении одного Лица передъ другимъ, въ чемъ такъ неправильно обвиняли Абеляра, какъ это вполнъ резонно и отмъчаетъ Дептчъ 2). Затъмъ следуютъ и другія сравненія. Бернардъ собраль всв эти сравненія воедино и въ письмъ къ Инокентію пишеть: "Абеляръ говорить, что Сынъ относится къ Отцу какъ извъстное могущество къ могуществу, видъ - роду, сургучная печать - сургучу..." Еще разъ повторяю: догматы можно чувствовать, испытывать извъстное настроеніе при мысли о нихъ, не понимая совершенно ихъ смысла, не постигая, о чемъ собственно идеть ръчь, не имъя представленія о значеніи словъ. ко-

<sup>1)</sup> Abaelardus. Introductio ad Theologiam. T. II. CTp. 88.

<sup>2)</sup> Deutsch. Peter Abälard. Стр. 279.

торыми они выражаются. Есть многое настолько высокое что людямъ пониманіе этого совершенно закрыто. Нужно върить, а не понимать. Абеляръ же хотълъ хоть немного, да понять: онъ хотълъ опростить религію. Бернардъ хотълъ ее сдълать еще непонятнъй, еще таинственнъй.

Ужасно трудно сказать, почему является то или другое ученіе: очевидно, ученіе Абеляра удовлетворяло многихъ, потому что приверженцы его были многочисленны 1). Итакъ, въ первой половинъ двънадцатаго въка явилось стремленіе понятно выразить нъкоторые догматы. Но въ первой половинъ двънадцатаго въка выдвинулась на первый планъ сърая, обыденная масса. Сърые, простые люди вышли на свъть Божій и стали дълать исторію. Да, они дълали исторію, потому что, благодаря имъ, возвышалась королевская власть во Франціи. Вспомнимъ хоть исторію Ланской коммуны, о которой разсказываеть Гвибертъ Ножанскій... Но не одни горожане, одътые въ грубые суконные камзолы своего издълія, помогали королю. Крестьяне, бъдные, голодные, дикіе, посылали отъ себя пособниковъ предпріятіямъ короля: сельскіе безграмотные приходы выступали противъ враговъ королевскихъ – дерзкихъ феодаловъ, которые безпрестанно грабили аббатства и брали въ плънъ и въшали всякаго человъка, если только онъ показывался съ лукомъ у ихъ замка. Въ этихъ грубыхъ, оборванныхъ людяхъ съ грязнымъ тъломъ текло много крови, были желъзные мускулы и бычачьи нервы. На какіе великіе, большіе поступки оказывались способны они! Кто, какъ не эти сърые люди, пошли отнимать у невърныхъ Гробъ Господень? А что это были именно сврые, простые люди, объ этомъ говорится вездв, даже у Мишо. А Мишо върить можно: его даже выдають прилежнымъ ученикамъ гимназій въ награду за успъхи и отличное поведеніе. Только на иллюстраціяхъ блъднаго и безцвътнаго, какъ жидкій чай, Доре, изображаются все какіе-то

<sup>1)</sup> Я не отрицаю того, что были и другія стороны ученія Абеляра, помимо его основной тенденціи. Напр., стремленіе Абеляра возвысить значеніе отдъльнаго человъка въ дълъ личнаго спасенія. Этой стороной своей Абеляръ примыкаетъ къ Пелагіанамъ и Целестіанамъ, ученіе которыхъ, опять-таки, распространялось въ сърой, обыденной массъ.

рыцари да короли; но въдь Доре можно и не върить. Впрочемъ, объ этомъ довольно! Въ половинъ шестнадцатаго въка явилось желаніе понятно выразить нъкоторые религіозные догматы; въ половинъ двънадцатаго въка выдвинулась масса, толпа... Я увъренъ, что между этими двумя фактами лежитъ глубокая связь. Дъло въ томъ, что это, въ сущности, очень понятно.

Для того, чтобъ чувствовать тайну, для того, чтобъ чувствовать Божество, - нужно имъть извъстную долю религіознаго развитія, нужно быть образованнымъ въ дълъ религіи. Какъ ни какъ, а все-таки, въ концъ концовъ, нужно признаться, что образование является результатомъ извъстнаго досуга, т. е. именно то образованіе, о которомъ мы говоримъ въ данномъ случаъ, - развитіе въ религіозномъ отношеніи. Челов'вкъ, заваленный работой, которому нужно копать землю, работать въ каменоломняхъ или делать гвозди, и одни только гвозди, и дълать ихъ всю жизнь (если, напримъръ, это былъ какой-нибудь мастеровой изъ цеха) такой человъкъ неспособенъ чувствовать какую-либо тайну, проникаться ея величіемъ, испытывать священный трепетъ при сознаніи ея мистическаго значенія; такой человъкъ долженъ понимать все ясно и просто. Онъ требовалъ этого въ серединъ двънадцатаго въка, и отдаленнымъ эхомъ на это требованіе явилось богословское ученіе Абеляра... Но дъло въ томъ, что онъ ръдко могъ требовать: моменты, когда сърая, пыльная толпа поднимала свою усталую голову, были очень не часты. Но всегда, какъ бы въ отвътъ на ея религіозный запросъ толпы, являлось стремленіе опростить религію.

Кромъ середины двънадцатаго въка, мы имъемъ еще другую эпоху, когда толна имъла большое значеніе, — это эпоха Карла Великаго. Многое тогда могла сдълать сърая толна, и объ ея интересахъ пеклись и заботились (вспомнимъ хоть знаменитый институтъ Missi Dominici): толна подавала свой голосъ на осеннихъ собраніяхъ, въ каждомъ капитуляріи мы видимъ заботы о массъ, толнъ... Впрочемъ, обо всемъ этомъ извъстно изъ учебника. А мы опять замъчаемъ, какъ, сквозь неуклюжую оболочку латинскаго языка,

Digitized by Google

царствовавшаго вътогдашней богословской литературъ, пробивается стремленіе опростить религію. Къ крайнему сожальнію, я не могу посвятить слишкомъ много времени этому вопросу. Желающимъ я могу рекомендовать очень недурно составленную книгу д-ра Эдуарда Мейера, въ которой приведены отрывки изъ сочиненій богослововъ эпохи Карла Великаго. Чтобы доказать, что и въ то время было стремленіе опростить религію, скажу нъсколько словъ о такъ называемомъ адопціанствъ.

Нужно замътить, что таинство воплощенія Сына Божія являлось совершенно недоступнымъ для грубой и сърой толны. И вотъ архіепископъ Элипандъ Толедскій начинаетъ стремиться объяснить себъ этотъ догматъ и обращается съ цълымъ рядомъ вопросовъ къ Феликсу Ургелльскому. Въ концъ концовъ является адопціанская ересь, начинаютъ говорить, что, какъ человъкъ, Господь Іисусъ Христосъ лишь усыновленъ Богомъ Отцомъ, —является опрощение догмата... Адопціанство вовсе не было ученіемъ, лишь скользящимъ по поверхности жизни; наоборотъ, оно проникло въ глубь народа, оно разлилось по испанской маркъ, и нельзя было преслъдовать отступниковъ, такъ какъ была опасность, что вся марка перейдеть въ такомъ случав къ сарацинамъ1). Для борьбы съ адопціанами быль вызвань Карломъ Великимъ Алкуинъ, который писалъ очень много и очень умно, хотя... хотя самъ былъ полонъ желаніемъ опростить религію, — тъмъ желаніемъ, которое воодушевляло и Феликса Ургелльскаго, тъмъ же, которое воодушевляло и Абеляра.

Алкуинъ много посвятилъ времени, много потратилъ стараній, чтобы опростить догматъ Св. Троицы. Возьмите его трактатъ De fide S. Trinitatis и сравните его съ сочиненіями Абеляра—и вы поразитесь тъмъ сходствомъ въ мысляхъ, которое ярко бросается въ глаза при изученіи трудовъ обоихъ писателей... Письма Алкуина также очень интересны: въ письмъ, напримъръ, къ Арно (ер. 209) онъ начинаетъ опредълять понятія: essentia, substantia, subsistentia въ ихъ отношеніи къ троичности Божества... т. е. дълаетъ то же, что дълалъ спустя три въка Абеляръ. А между тъмъ, повторяю.

<sup>1)</sup> Lorentz, Alcuin's Leben. CTp. 87.

Алкуина никто не преслъдовалъ, — наоборотъ, всѣ его хвалили. Теганій, біографъ Людовика Благочестиваго, называетъ Алкуина — summus scholasticus за сочиненіе послъдняго о Св. Троицъ; много лътъ этимъ сочиненіемъ пользуются какъ образцовымъ 1). Въ жизни человъческой ужасно много значитъ случай. Впрочемъ, это, кажется, и безъ того извъстно.

Точно также извъстно, что толпа ръдко, очень ръдко приподымаеть свою голову: въ средніе въка эти счастливые для толпы моменты повторялись еще ръже, чъмъ когданибудь... Толпа безъ устали работала, обливалась потомъ, а отдъльные люди, пользующеся досугомъ, проникались величіемъ религіозныхъ тайнъ и уносились въ своемъ воображеніи въ туманную страну съ золотымъ небомъ и темно-красными морями, со святыми, дыханіе которыхъ подобно виміаму, и гръшными людьми, какъ звъри обросшими съ ногъ до головы волосами... До насъ дошли эти странныя миніатюры въ старыхъ среднев вковыхъ фоліантахъ, и теперь еще многое, очень многое, непонятно для насъ въ средневъковомъ искусствъ. Къ чему, напримъръ, эти собаки, львы, птицы на среднев вковых в гробницахъ? Символомъ чего служатъ они? Какіе иногда удивительные сюжеты бывають изображены на старинныхъ окнахъ въ католическихъ храмахъ! А картины Кельнской школы, столь мало изученныя, а между тъмъ, такія интересныя и характерныя для среднихъ въковъ! Вспомните все это и поймите, какая страшная работа воображенія нужна для всего этого... Въдь не могь же, въ самомъ дълъ, на эту работу быть способнымъ обыкновенный, задавленный работой и цеховымъ раздъленіемъ труда, въчно усталый, обливающійся липкимъ потомъ среднев вковой челов вкъ.

Монахи, аббаты и другіе церковные люди, которые могли жить только одной религіей и ей только одной посвящали всю свою жизнь, входя въ какой-нибудь готическій храмъ, чувствовали подъ его каменными, холодными сводами присутствіе Божества и плакали, и умилялись; для простыхъ же людей этотъ камень былъ просто камнемъ,—грубымъ, тя-

<sup>1)</sup> Werner. Alcuin. Ctp. 159.

желымъ, жестокимъ камнемъ, обтачивая который, они, можетъ быть еще недавно, такъ ужасно мучились. Когда простой, обыденный человъкъ получалъ власть, когда онъ начиналъ представлять изъ себя силу, -- являлось стремленіе удовлетворить его религіознымъ запросамъ, являлись цълыя богословскія ученія, напр., Алкуина, Абеляра. Какъ и почему они являлись - отвътить на это ужасно трудно... Я никогда не скажу, что какой-нибудь средневъковой цеховой мастеръ могъ понять Абеляра, что Абеляръ имълъ съ толпой какія-либо сношенія (чего, впрочемъ, нельзя отрицать объ его ученикъ, Арнольдъ Брешіанскомъ). Это трудный, неразръшимый, пожалуй, даже вопросъ, -- отношение философскихъ и богословскихъ воззрвній къ окружающей средъ.Я, напримъръ, могу утверждать, что весь дарвинизмъ чисто буржуваное ученіе, но никто не можеть сказать ни то, что Дарвинъ былъ буржуа, ни то, что его учение особенно почему-либо нравилось среднему классу; но связь существуетъ - это безспорно. Точно также, напримъръ, можпо утверждать, что знаменитая проповъдь непротивленія злу-проповъдь средней русской интеллигенціи, которая хоть эло и видитъ, а помъшать ему храбрости не имъетъ; но впрочемъ, опять таки, ни графа Толстого нельзя назвать среднимъ интеллигентомъ, ни утверждать, что онъ проповъдуетъ однимъ русскимъ людямъ... Въ сущности, это для насъ не особенно важно; намъ нужно установить лишь слъдующее: все общество въ средніе въка было разбито на массу-толну и аристократію. Аристократія правила всёмъ, и религія была таинственной, высокой... Когда же получила возможность говорить толпа — явилось стремленіе опростить религію... Но толпа почти всегда молчала, на нее ръдко обращали вниманіе: она не понимала Бога аристократовъ, не понимала ни таинственнаго полумрака церкви, ни бурныхъ рокотовъ органа; она хотъла другого Бога и... въ видъ милости находила его въ тъхъ восковыхъ фигурахъ, одътыхъ въ шелковыя платья, которыя стояли въ непонятномъ для нея храмф; она молилась кровоточивымъ гостіямъ, цфловала выръзанныя частицы мощей или какое-нибудь крыло архангела, однимъ словомъ, прямо и быстро удовлетворяла своему религіозному аппетиту, безъ всякой работы ума и воображенія.

Итакъ, повторяю, католицизмъ — это религія неравенства, религія, въ которой есть свои аристократы и свои пролетаріи. Весь общественный строй въ средніе въка, когда сложился католицизмъ, былъ именно таковъ; мы не станемъ говорить о томъ, что слишкомъ извъстно, не станемъ повторять, какъ понемногу разбился феодальный строй; но дёло въ томъ, что въ XVI веке стала дъйствовать, жить, говорить общая масса населенія, -масса, задавленная работой, но все-таки ужъ не желающая удовлетворяться тыми крохами религіозной пищи, какими она удовлетворялась въ средніе въка. Вотъ тутъ-то и выдвинулось впередъ реформаціонное движеніе.

Въ средніе въка у каждаго класса была своя собственная религія: не нужно забывать, что католицизмъ-религія неравенства чисто сословнаго. По самой сущности католицизма одна религія должна быть для всъхъ народовъ (но не для всъхъ людей). Церковь должна быть едина, и одинъ глава долженъ быть у этой церкви — папа. Это воззрвніе сложилось очень рано, еще въ V въкъ. "Теократическій идеалъ", говоритъ кн. Е. Трубецкой "нашелъ себъ классическое выражение въ твореніяхъ бл. Августина" 1). Намъ важно установить отличіе католицизма отъ протестантизма, и поэтому особенность латинского пониманія церкви, очень важная и характерная сама по себъ, не имъетъ для насъ значенія... Кн. Трубецкой говоритъ и говоритъ совершенно справедливо, что средневъковое католичество идеальный планъ церкви унаслъдоваю отъ Августина<sup>2</sup>), но тотъ же Августинъ, по выраженію того же автора, является пророкомъ протестантизма 3). Въдь, дъйствительно-ученія Лутера и Августина о благодати очень близки между собой. Реакціей средневъковому теократическому идеалу являлась идея націонализаціи церквей. Съ этой идеей реформація очень тесно связана,

<sup>1)</sup> Кн. Е. Трубецкой. Религіозно-общественный идеаль Западнаго Христіанства въ У въкъ. Ч. І. Стр. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. Стр. 270. <sup>3</sup>) Ibid. Стр. 21.

но во всякомъ случав эта націонализація церквей можетъ существовать и внв реформаціи.

Реформація старалась дать одну религію для всехъ сословій, и эту сокровищницу религіи реформація видъла въ Библіи. Реформаторы старались сдълать понятной Библію всьмъ, старались сдылать понятною всьмъ религію; они старались опростить религію, старались представить ее въ такомъ видъ, чтобъ пониманіе ея было возможно встить, безъ особенной работы ума и воображенія. Католицизмъ имълъ нъсколько формъ, нъсколько проявленій, отъ грубаго матеріализма до чувства высокаго религіознаго экстаза. Протестанты разбиваются, правда, на массу секть, но эти секты, повторяю, не признають другь друга, и въ каждой сектъ всь върующіе върять одинаково. Итакъ, утверждаю еще разъ, католицизмъ-это религія неравенства, религія аристократовъ и рабовъ; реформація-демократическая, нивеллирующая форма религіи: она даетъ удовлетвореніе религіознымъ нуждамъ толпы, заботится о дюжинъ, о дюжинъ свободной, хоть и задавленной трудомъ, но и не особенно бъдной. Всь равны въ дълахъ въры, и въра одна для всъхъ-вотъ то новое, что внесла реформація въ XVI въкъ. Реформація не признаетъ никакихъ соціальныхъ перегородокъ въ дълахъ въры. Католицизмъ соціальныя перегородки переносилъ въ дъло религіи.

Ученіе о добрыхъ дѣлахъ, противъ котораго такъ возставалъ Лутеръ, было въ самой своей основѣ противоположно демократическому принципу въ дѣлахъ религіи, защитникомъ котораго являлась реформація. Разъ заслуги человѣка въ религіи измѣряются его внѣшними поступками, то, конечно, наиболѣе окажется достойнымъ царствія небеснаго тотъ, кто можетъ принести больше пользы церкви, т. е. богатый, сильный, могущественный. Лутеръ откинулъ это и выше всего поставилъ внутреннее чувство, выше всего поставилъ вѣру. У каждаго маленькаго, несчастнаго, задавленнаго судьбой человѣка, который въ соціальномъ отношеніи представляетъ собою лишь какой-нибудь ничтожный "палецъ отъ ноги", говоря словами Платона, можетъ быть такое сильное и яркое религіозное чувство, какого не бу-

детъ даже у самого короля. Этотъ маленькій будеть болье достоинъ передъ Богомъ, чъмъ самый богатый и могуще ственный человъкъ его времени. Вотъ почему, напримърт, для Лутера не существовало соціальныхъ различій, и ему было ръшительно все равно, кто передъ нимъ-князь или горожанинъ. Вотъ почему Лутеръ, сынъ крестьянина, какъ онъ самъ себя называлъ, подаетъ руку князьямъ. Какойнибудь Фридрихъ Саксонскій для Лутера не былъ первымъ сановникомъ имперіи, а былъ лишь простымъ, добрымъ, искренно върующимъ и, главное, върующимъ съ нимъ одинаково, человъкомъ. Итакъ, повторяю, въ XVI въкъ явилась новая потребность-это, именно, потребность одинаковой для всвхъ религіи; и не нужно думать, что демократизація религіи явилась результатомъ дъятельности Лутера: потребность въ этомъ сказывалась еще ранве Лутера. Эта потребность, это новое движение выразилось въ произведеніяхъ народной німецкой литературы.

Мы имъемъ два сочиненія, въ которыхъ трактуется о народной нъмецкой литературъ въ реформаціонный періодъ. Это, именно, собрание сатиръ Шаде и книга Баура. Одна изъ самыхъ раннихъ сатиръ, по мнънію Баура 1).—"Der Curtisan und Pfründenfresser". Это произведеніе нъмецкой народной поэзіи пом'ящено у Шаде въ самомъ начал'я перваго тома 2). "Знайте", говорится въ началъ этой сатиры, "вы, благочестивые христіане, которыхъ освободиль Господь Іисусъ Христосъ своею кровью, своимъ страданіемъ и крестною смертью, и т. д. и т. д...., что вамъ нужно понимать происки дьявола". А въ 150-мъ стихъ уже прямо говорится, что Господь Богъ далъ всъмъ людямъ Старый и Новый Завътъ и что болве никакихъ другихъ приказаній, никакихъ другихъ установленій люди не должны принимать. Священное Писаніе понятно всімь, и совсімь не вытекаеть изъ Священнаго Писанія, чтобы кто-либо понималь религію лучше, чъмъ другіе. Таковъ смыслъ этой интересной сатиры. Въ

<sup>1)</sup> Baur. Deutschland in den Iahren 1517-1525. Ctp. 19.

<sup>2)</sup> Oskar Schade. Satiren und Pasquille aus der Reformationszeit. T. I. CTp. 7.

другой сатиръ 1), относящейся еще ко времени до Лутера, находятся, между прочимъ, слъдующія строки:

"Du solst dein nechsten lieben und auch got: Das ist das höchst und öberst gebot, Darzu der christliche orden, Der selbst von got gestift ist worden."

Къ крайнему сожальнію, исторія народныхъ стремленій Германіи XVI въка очень плохо, сравнительно, разработана. Шаде—это простой, очень хорошій сборникъ, необходимый для всякаго, кто занимается реформаціоннымъ періодомъ; попытка же Баура дать характеристику народныхъ массъ въ реформаціонный періодъ не можетъ быть причислена къ особенно удачнымъ; я очень мало знаю о Бауръ, но книга его носитъ на себъ слъды работы человъка не особенно знающаго, но крайне односторонняго и какъ бы гордящагося своей односторонностью. Эта гордость своими недостатками бываетъ однимъ изъ обычныхъ свойствъ, сопровождающихъ работы автодидактовъ. Можетъ быть, я ошибаюсь, но не въ этомъ дъло. Во всякомъ случав, книжка Баура помогла намъ очень мало въ дълъ уясненія настроенія Германіи передъ реформаціей.

Съ стремленіемъ къ демократизаціи религіи никогда не нужно смѣшивать другія, очень близко къ нему подходящія: это, вопервыхъ, національное движеніе противъ Рима (мы уже говорили о немъ) и стремленіе освободиться отъ матеріальнаго гнета,—гнета, которымъ ложилось католическое духовенство на жизнь нѣмецкаго народа. Еще и еще разъ повторяю: въ жизни человѣческой никогда не бываетъ какого-нибудь чистаго и несмѣшаннаго стремленія: одно теченіе сплетается съ другимъ, но, все-таки, эти теченія разнятся между собой,—даже слившись, сохраняютъ свой первоначальный цвѣтъ; такъ, на много верстъ по впаденіи своемъ въ Рейнъ, Неккаръ все еще не теряетъ цвѣта своихъ волнъ. Гуттенъ, напримѣръ, всегда былъ и оставался борцомъ противъ матеріальнаго гнета римскаго духовенства. Въ одномъ своемъ діалогѣ Гуттенъ

<sup>1)</sup> Ibid. T. II. CTp. 168.

посылаетъ лихорадку "къ попамъ, развратникамъ, пьяницамъ, Фуггерамъ, купцамъ, докторамъ и пр. и пр." 1). Съ легкой руки Штрауса, Гуттенъ выставляется выразителемъ желаній всей Германіи начала шестнадцатаго вѣка; но изъ одной этой цитаты можемъ видѣть, что это неправильно: правда, Гуттенъ ненавидѣлъ Римъ, и большая часть Германіи ненавидѣла Римъ вмѣстѣ съ нимъ, но эту-то большую часть и составляли купцы и ремесленники, этой-то большей части и давали тонъ тѣ же Фуггеры, которыхъ такъ ненавидитъ Гуттенъ... Горожане любили Лутера, но ненавидѣли всѣхъ рыцарей на свѣтѣ и, между прочимъ, Гуттена, потому что Гуттенъ былъ рыцарь и даже самъ грабилъ. У горожанъ была своя, составившаяся вѣками нравственность, свои твердыя и основныя воззрѣнія.

Къ несчастью, что касается до внутренняго быта и строя городовъ въ средніе въка, то этотъ вопросъ подвергался очень тщательной разработкъ, но до сихъ поръ все еще остается вопросомъ. А между тъмъ, безспорно, что внъшній строй имъль большое вліяніе на ть основныя черты характера горожанъ, которыя вполнъ опредълились къ исходу среднихъ въковъ. Я, право, не понимаю, почему такъ труденъ и спутанъ этотъ вопросъ. Въдь сколько пишутъ и писали объ этомъ! Мнъ кажется, что на города все еще смотрять сквозь призму политическихъ пристрастій: все еще видять въ скромныхъ и добродушныхъ средневъковыхъ бургомистрахъ — защитниковъ свободы и правъ человъчества. Въ эпоху первой республики объ этомъ такъ прямо и заявляли: я еще и теперь не могу безъ улыбки вспомнить ту пышную, по римскимъ образцамъ ставленную бумагу, которую правительство единой и нераздъльной республики присладо скромному и смирному Мюльгаузену: аккуратный и тихій городъ назывался республикой, "его восхваляли за то, что онъ боролся противъ тирановъ" и т. д... Мюльгаузенцы первое время удивились, заволновались, устроили процессію изъ довушекъ въ болыхъ платьяхъ, а потомъ, вдругъ, какъ только узнали о сверже-

<sup>1)</sup> Strauss. Ulrich Hutten. CTp. 297.

ніи Робеспьера, запретили играть республиканскими картами (безъ королей, дамъ и валетовъ) и арестовали человъка съ фригійской шляпой на головъ и эту самую шляпу. Теперь эта шляна смирно лежитъ въ мюльгаузенскомъ музеъ и къ ней пришпилено приказаніе мэра, въ которомъ онъ пишеть на какомъ-то дьявольскомъ языкъ: Ne pas faire semplants ist das consilium prudentis". Еслибы историки разсмотръли попристальные одежды бургомистровы, находящіяся вы ныкоторыхъ провинціальныхъ германскихъ музеяхъ или подольше бы обратили вниманіа хоть на.... погреба Бременской ратуши-право, они бы поняли, что хотя Бальи и былъ мэромъ, но не всякій мэръ и бургомистръ былъ Бальи. Мы лучше совству не будемъ говорить о нтмецкихъ городахъ въ исходъ среднихъ въковъ1). Въ исторической литературъ по этому вопросу право очень трудно разобраться. Юристы разсматриваютъ исторію городского быта съ своей точки зрънія, чистые историки со своей, и вообще происходить ужасная методологическая путаница, которую лучше и не распутывать. Даже лучшій знатокъ этого вопроса Гегель, и тотъ пассуетъ предъ этой грудой контроверсовъ 2).

Для насъ важно знать, что въ Германіи въ началѣ XVI вѣка было три теченія: вопервыхъ, стремленіе къ демократизаціи религи; вовторыхъ, стремленіе къ созданію національной религи; втретьихъ, стремленіе къ освобожденію нъмецкаго народа от поборовъ духовенства. Но тутъ-то возникъ еще другой элементъ: это были личныя свойства руководителей движенія, личныя свойства человѣка, который далъ отвѣтъ на религіозные запросы многихъ тысячъ, — т. е. другими словами Лутера. Впрочемъ, о Лутерѣ придется говорить довольно много: лучше этому вопросу посвятить отдѣльную главу.

<sup>1)</sup> Хотя не можемъ не сослаться на очень недурное изслъдование Buchwald'a: Deutsches Gesellschaftsleben im endenden Mittelalter.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Historische Zeitschrift. 1893 г. Кн. III. Стр. 442.

## ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ.

О Лутеръ существуетъ цълая громадная литература: у старательныхъ библіографовъ даже руки затекаютъ, когда они начинаютъ переписывать названія сочиненій, посвященныхъ Лутеру. Но, несмотря на это, правдивой біографіи великаго реформатора все еще нътъ. Католики за все бранять Лутера, протестанты хвалять, но хвалять за то, что Лутеръ и не думалъ дълать. Протестантскіе историки ужасно любять восхвалять Лутера и дёлать изъ этого геніальнаго борца за все человъческое, изъ этого человъка съ грубыми и тяжелыми чертами лица, съ большими руками и ногами, - какого-то аскета, какого-то среднев вкового святого, изъ тъхъ, изображенія которыхъ мы находимъ на старинныхъ расписныхъ окнахъ католическихъ церквей. Право, я не понимаю, къ чему въ безчисленныхъ біографіяхъ великаго реформатора помъщають его портреть. Въ этомъ толстомъ человъкъ трудно узнать того подвижника, о которомъ говорится въ самомъ текстъ. Гораздо бы лучше сдълали, еслибы приложили какую-нибудь средневъковую миніатюру, ну хоть бы изображеніе Виллигиза, папы Римскаго, которое находится въ его жизнеописаніи, принадлежащемъ Московскому Румянцевскому музею (объ этомъ жизнеописаніи В. И. Герье написана прекрасная, мало кому извъстная, монографія)...

Средніе вѣка, столь презираемые, смѣшные средніе вѣка оставили глубокій слѣдъ въ душѣ современнаго человѣка: все-таки пость, молитва, цѣломудріе всегда будуть возбуждать удивленіе и поклоненіе.... И что бы ни говорили въ своихъ школахъ нѣмецкіе пасторы въ чер-

сюртукахъ, хорошо повышій и мирно храпящій рядомъ со своей женой Лутеръ никогда не возбудить того высокаго и свътлаго чувства, которое возбуждалъ и возбуждаетъ Св. Францискъ Ассизскій. Впрочемъ, я никого не думаю обвинять, кром' разв протестантских историковъ. Они иногда такъ увлекаются, что сами выдаютъ себя головой: они готовы на все, даже на искаженіе исторіи, чтобы только сдълать Лутера похожимъ на... средневъкового святого. Въ самомъ дълъ, ни одинъ здравомыслящій не будетъ сомнъваться, что Лутеръ быль человъкъ, что онъ былъ молодъ, онъ могъ увлекаться. Шестнадцатый въкъ быль въкомъ паденія нравовъ, особенно въ нъмецкихъ городахъ. Когда Лутеръ былъ юношей, онъ былъ обласканъ Урсулой Коттой, женой одного богатаго горожанина. Любилъ ли онъ Урсулу, или нътъ, а если любилъ, то имълъ онъ съ нею связь или нътъ, -- говорить объ этомъ смъшно. Ну, хорошо! Отношенія между Лутеромъ и Урсулой были предосудительны что же дальше? Кто въ юности не былъ гръшенъ? Но Эгельхаафъ, блестящій изследователь, книга котораго обратила на себя вниманіе и за-границей (а не какой-нибудь юбилейный плакальщикъ, со своей дешевой біографіей Лутера на скверной бумагь), вдругь начинаеть доказывать, что Лутеръ любилъ Урсулу сыновней любовью 1)... Это просто неумно. Въдь никто не подумаетъ упрекать Лутера за то, что онъ любилъ Урсулу и она его, и что любовь эта была простая, физическая, обыкновенная любовь мужчины и женщины... Лутеръ былъ человъкомъ, гръшнымъ, простымъ человъкомъ, но онъ былъ также и богомъ, ибо въ немъ жиль геній. А что такое геній? Во всякомъ случав, это не безумство, какъ говорить тяжелый по изложенію, но легкій по мыслямъ, Ломброзо. Это что-то такое непонятное, чистое, высокое, частица Бога у насъ, на землъ. Лутеръ быль геній, но онъ быль сынь своего времени и своего народа.

Георгъ Брандесъ какъ-то очень върно замътилъ, что нъмецкій писатель не можеть судить объ особенностяхъ

<sup>1)</sup> Egelhaaf. Deutsche Geschichte. CTp. 109.

нъмецкаго характера, потому что каждый нъмецъ ему кажется не нъмцемъ, а просто человъкомъ. Это очень върное и очень глубокое замъчаніе. Но нъмецкіе писатели этимъ не смущаются и смъло толкують о достоинствахъ и недостаткахъ германскаго характера. Господи! Сколько говорилось о германскомъ характеръ. Въ особенности тутъ отличалась школа Вайца: въ средневъковой маркъ, съ еще блаженной памяти изслъдованія Маурера, видъли что-то особенное и высокое... Эта марка, по мнвнію германистовъ, была залогомъ свободы и благоденствія: въ ней выразился истый духъ германцевъ. О происхождении германской общины спорили горячо, до слезъ, до хрипоты въ горяв: какъ обижались, когда Фюстель де-Куланжъ довольно прозрачно намекнулъ, что ни у Цезаря, ни у Тацита, ни въ знаменитомъ эдиктъ Хильперика, ни въ пресловутой статьъ Салической правды "De Migrantibus" нътъ упоминанія объ общинномъ владъніи землей. А между тъмъ, и у русскихъ, и у индусовъ преспокойно было и даже существуеть общинное владъніе землей, и никто не видитъ въ этомъ особеннаго проявленія славянскаго народнаго характера, хотя, не спорю, можеть быть, и видъли это прежде, въ то безшабашное время, которое было и быльемъ поросло; если я не ошибаюсь, и тогда находились люди, которые тоже обижались на почтеннаго г. Чичерина, доказывавшаго, что свободная русская община произошла отъ помъщичьей власти.

Мнѣ кажется, что видѣть въ фактахъ экономической жизни проявленіе народнаго характера—рѣшительно неправильно: община и у славянъ, и у германцевъ, и у индусовъ—одна и та же; рабство—тоже; родовой строй—вездѣ одинаковъ. Я думаю, что если гдѣ и отражается характеръ даннаго народа, такъ это только въ произведеніяхъ словесности—устной или письменной, все равно. Братья Гриммы, собиравшіе пѣсни и сказки, думая этимъ опредѣлить характеръ германскаго народа, во всякомъ случаѣ больше историки, чѣмъ, чѣмъ... ну хоть М. Ковалевскій, написавшій можетъ быть и очень хорошее (я его не читалъ) изслѣдованіе о деревенской общинѣ въ Швейцаріи. Еще разъ повторяю: ни одинъ человѣкъ не можетъ судить

объ особенностяхъ характера того народа, къ которому онъ самъ принадлежитъ. Мнъ кажется, что въ интернаціональномъ положеніи Брандеса заключается часть его успъха, да и то, по правдъ сказать, порядочно надоъдаютъ его томные словно пуховая перина, восторги передъ никому невъдомыми геніями мало-извъстной датской литературы, предъ всъми этими Гострупами и Бергзее.

Для того, чтобы судить объ особенностяхъ нъмецкаго народа, - нужно знать его литературу, нужно быть знакомымъ съ поэтомъ, чтобы понять ту страну, гдъ онъ живетъ, позволяю я себъ измънить знаменитое двустишіе Гете. Я очень невъжественъ, плохо знаю нъмецкую литературу и поэтому говорить объ особенностяхъ нёмецкаго народнаго характера не буду... Да и кром'в того, для того, чтобы разложить литературное произведение на части, нужно очень много знать, а научиться негдъ: до сихъ поръ у насъ нътъ строго научной критики. Г. Боборыкинъ, который отъ времени до времени начинаетъ плакаться на это, совершенно правъ въ своихъ жалобахъ! Но почтенный беллетристъ требуетъ научной, объективной критики для произведеній современной литературы, и требуеть ръшительно невозможнаго. Наша текущая литература - литература контрастовъ: высокое и низкое, глубокое и плоское, честное и подлое-чередуются другъ съ другомъ, какъ свътъ и тънь на картинъ французскаго пленэриста. У насъ есть Левъ Толстой и Григорій Мачтетъ. Сейчасъ плачешь отъ восторга—а черезъ секунду краснъешь отъ стыда... Мы, русскіе люди, — нервные люди... Гдъ уже тутъ говорить объ объективной научной критикъ, когда рука дрожить отъ негодованія и сердце сжимается до боли, когда за человъка страшно становится... "Моральвотъ нагуба русской критики", говорилъ лътъ десять тому назадъ г. Боборыкинъ въ "Наблюдателъ" и недавно повторилъ это въ журналъ "Философіи и Психологіи". Какъ и теперь, такъ и тогда на него разсердился г. Михайловскій. Изъ непонятнаго остроумничанья знаменитый нашъ опровергнувшій Спенсера, указавшій связь между оперетками Оффенбаха и дарвинизмомъ, описавшій дъвицу, продавшую себя за десятокъ огурцовъ, перепутавшій содержаніе Мерт-

выхъ Душъ и прочая и прочая, помъстиль въ августовской книжкъ "Русскаго Богатства" беллетристическій отрывокъ "Матье Латошъ" и просилъ критиковать его строго научно. Я думаю, — нътъ такого смъльчака, кто бы это сдъдалъ. Прочтя "Матье Латошъ", одни возрадуются, ибо ихъ полку прибыло, другіе вознегодують, третьи заплачуть, -заплачуть о томъ, что Н. К. Михайловскій, за которымъ не мало водилось гръховъ, который какъ-то объявилъ, что Өемистоклюсъ Манилова испачкалъ Чичиковскій фракъ, чемъ доказалъ, что онъ не знаетъ содержанія величайшаго произведенія русской литературы, но который всегда оставался честнымъ даже талантливымъ литераторомъ, - унизился... до грубаго, даже неостроумнаго пасквиля. Тутъ нътъ мъста строгонаучной критикъ, здъсь мъсто критикъ полной слезъ и желчи-критикъ чисто публицистической. Нътъ, никогда произведенія современной русской литературы не могуть быть предметомъ строго научной критики...

Но научная критика необходима: у насъ, стыдно сказать, даже хорошихъ историковъ литературы нътъ; въдь не литераторы же въ самомъ дълъ эти гг. Незеленовы, Шенроки,—что имъ литература и что они ей!.. Они очень аккуратны, но ихъ аккуратность напоминаетъ собою аккуратность червей, которые съъдаютъ мясо и оставляютъ чистый, бълый скелетъ... Но научная критика будетъ у насъ: въдь русский народъ—способный народъ! И тогда, можетъ быть, русскими людьми будутъ указаны элементы національнаго характера въ произведеніяхъ Лутера. Но это будетъ потомъ, а пока намъ остается оставить этотъ вопросъ въ сторонъ.

Мнъ ужасно хотълось бы написать этюдъ о Лутеръ, но я чувствую, что едва ли справлюсь съ этимъ. Протестантскіе историки изъ церковныхъ совътниковъ и прочихъ духовныхъ чиновъ готовы хвалить и боготворить Лутера за все, даже... за ту позу, которую реформаторъ принялъ, желая отогнать надоъдавшаго ему чорта. Янссенъ, а за нимъ цълая свора завывающихъ Ремовъ, Кропповъ, Германусовъ, безчисленныхъ анонимовъ съ "Письмами изъ Гамбурга" и безъ оныхъ,—съ пъной у рта стараются доказать, что Лутеръ— не что иное, какъ эрфуртовскій гуманистъ, доведшій до кон-

Digitized by Google

ца возэрвнія Эразма. Почтенные, но умфренные люди съ сонными глазами, ни съ къмъ не желающіе ссориться, все намекають, что эрфуртовскіе гуманисты вліяли на Лутера и Лутеръ вліяль на эрфуртовскихъ гуманистовъ, и потомъ или ссылаются на изследованія, которыя еще будуть, какъ это дълаетъ Мауренбрехеръ 1), или пишутъ диссертаціи, съ введеніемъ въ началь и безъ заключенія въ конць, какъ всъ эти Вальтеры и Кнааки, полными горстями черпающіе у католика Кампшульте. Благородные любители искусствъ, типа Гейгера, подышавшіе горячимъ воздухомъ Италіи и считающіе поэтому, что ніть выше кушанья, чіть макароны и что нътъ лучше литературныхъ произведеній, чъмъ "Facetiae" Молини и "Гермафродитъ" Бекаделли, считаютъ реформацію реакціей гуманизму и упрекають Лутера за то, что онъ не былъ гуманистомъ (въроятно потому, что ему никто не дарилъ такихъ прекрасныхъ кубковъ, какъ Эразму и Аретину). Русскіе, нъмецкіе, французскіе и прочихъ національностей празднословы ругають Лутера за то, что онъ быль противъ возставшихъ крестьянъ, какъ это дёлалъ, напр., г. Гольцевъ 2), и бранятъ гуманистовъ за то, что они были индифферентны къ соціальнымъ вопросамъ, какъ это дълаетъ г. Каръевъ 3)... Однимъ словомъ-тутъ столько противоръчій, что всякій навърное потеряеть голову. У меня нътъ Аріадны, которая дала бы мнъ нить, чтобы выйти изъ этого лабиринта: я лучше туда совсвиъ не пойду. Скажу развъ только о входъ въ этотъ лабиринтъ: онъ виденъ всъмъ и снаружи.

Реформація и гуманизмъ—двѣ вещи разныя: ихъ можно положить рядомъ, но ни одна не войдетъ въ другую, да и не смѣшается съ нею. Лутеръ занимался древними языками, Эразмъ дѣлалъ то же самое, но одинъ дѣлалъ съ одною цѣлью, другой съ другою. "Эразмъ, говоритъ Лутеръ 4),—ввелъ изученіе древнихъ языковъ и священнаго писанія:

<sup>1)</sup> Maurenbrecher Geschichte der Katholischen Reformation. Crp. 392.

<sup>2)</sup> Русская Мысль. 1883 г. Іюль.

<sup>3)</sup> Въстникъ Европы. 1893 г. Сентябрь. Стр. 11.

<sup>4)</sup> Luther's Briefe.—Изданіе de Wette. Т. II. Стр. 352.

онъ хорошо сдълалъ, что указалъ на зло, но указать на добро и привести въ землю обътованную, онъ, какъ мнъ кажется, не можетъ". Лутеръ во многомъ сходился съ Гуттеномъ и Кротомъ Рубіаномъ: эрфуртовскіе гуманисты были въ началъ единственными, кто одобряль Лутера, но возэрвнія на ввру гуманистовъ были совершенно противоположны воззръніямъ Лутера. Это и сказалось потомъ въ полемикъ Лутера и Эразма. "Трудно было Лутеру, -- говорить Рейнделль 1) -- когда онъ, оставленный цълымъ свътомъ, не видълъ ни въ комъ привъта, кромъ гуманистовъ, - не примкнуть къ нимъ: но онъ этого все-таки не сдълаль, выше всего поставивь чистоту Евангелія". Правда, Лутеръ быль въ эрфуртовскомъ университеть, но онъ ужъ вовсе не такъ много занимался классиками, какъ объ этомъ иногда говорятъ: да и между профессорами вовсе не было гуманистовъ: Трутвеберъ и Узингенъ, имена которыхъ гремъли по всей Германіи, читали философію въ духв номиналистовъ. Аристотель былъ въ полномъ почетъ. Однимъ словомъ, тамъ изучали схоластику. Графъ Л. Н. Толстой 2) говорить, что мы теперь смѣемся надъ схоластикой; Дж. С. Милль сознается, что схоластика принесла много услугъ современной наукъ; мнъ тоже кажется, что значение схоластики вовсе ужъ не такъ смъхотворно, какъ иногда говорятъ; хоть ужъ одно то, что изученіе логики и діалектики въ Эрфурть оказало большое вліяніе на богословскія изслідованія великаго реформатора, напр., на его разсужденія о Посланіяхъ апостола Павла. Впрочемъ, значение для Лутера университетского преподаванія недостаточно просліжено въ наукі. Извістно только, что Лутеръ быль обыкновенный студенть, недурно играль на лютив, очень нуждался; поступивъ въ 1501 году въ университеть, въ 1502 году, осенью, Лутеръ сталъ баккалавромъ; въ январъ 1505 года Лутеръ сдълался магистромъ философіи, а 17 іюля 1505 г. онъ, какъ извъстно, поступилъ въ монастырь.

Монастырь, самъ по себъ, не оказалъ вліянія на воззръ-

<sup>1)</sup> Reindell. Luther, Crotus und Hutten. Crp. 134.

<sup>2)</sup> Съверный Въстникъ. 1893 г. Сентябрь. Стр. 288.

нія Лутера. Въ исполненіи обыкновенныхъ монашескихъ обязанностей Лутеръ не нашелъ удовлетворенія, не нашелъ смысла жизни. Лутеръ бросился было въ аскезу: онъ голодалъ по цѣлымъ днямъ, не спалъ ночей и молился цѣлыми недѣлями. Въ 1543 году протестантскій теологъ Флацій встрѣтилъ стараго католическаго монаха. Этотъ монахъ былъ въ одно время вмѣстѣ съ Лутеромъ въ монастырѣ, и онъ разсказывалъ, что Лутеръ велъ совсѣмъ святую жизнь. Разсѣ во всѣхъ этихъ поступкахъ Лутера, которые признаются болѣе или менѣе всѣми историками, есть что-либо похожее на гуманиста шестнадцатаго вѣка. Нѣтъ, — Лутеръ былъ во многомъ очень близокъ къ гуманистамъ, но во многомъ былъ очень далекъ отъ нихъ.

Когда Лутеръ быль въ монастыръ и потомъ до 1518 года, онъ мало интересовался гуманизмомъ: Рейнделль 1) справедливо говорить, что въ это время Лутеръ быль отчасти теологомъ, отчасти монахомъ, отчасти израильскимъ пророкомъ; этимъ, конечно, и объясняется его хладнокровное отношеніе къ безконечнымъ спорамъ гуманистовъ. Совсемъ другіе вопросы волновали Лутера: ни въ строгомъ исполненіи монашескихъ правилъ, ни въ аскезъ Лутеръ не получилъ удовлетворенія. "Это быль совершенный лабиринть сомніній и страховъ, въ которомъ блуждалъ Лутеръ", -- говоритъ Эгельхаафъ<sup>2</sup>). Монахи и начальство монастыря не понимали душевнаго состоянія молодого монаха. Однимъ изъ первыхъ, кто приняль участіе въ молодомъ монахъ, быль Іоаннъ Штаупицъ. Мы не можемъ сказать, когда онъ познакомился съ Лутеромъ. Штаупицъ былъ генеральнымъ викаріемъ ордена, совершаль объезды монастырей, и въ одинь изъ такихъ объбздовъ онъ и познакомился съ Лутеромъ. Конечно, ужасно трудно проникнуть въ чужую жизнь, ужасно трудно понять, что собственно составляло главный центръ мученій и исканій Лутера. Если мы вспомнимъ, съ какимъ ожесточеніемъ возставаль Лутеръ противъ стпущенія граховъ за добрыя дёла, если мы разсмотримъ то, напримёръ, что зна-

<sup>1)</sup> Reihdell. Luther, Crotus und Hutten. CTp. 6.

<sup>2)</sup> Egelhaaf. Deutsche Geschichte. Crp. 118.

емъ изъ разговоровъ Лутера со Штаупицомъ, то мы невольно придемъ къ заключенію, что главный центръ заключался именно въ мысли Лутера, что онъ слишкомъ слабъ, слишкомъ мелокъ, для того чтобы заслужить передъ Господомъ. Если заслуга передъ Богомъ измъряется тъмъ, что сдълано для него, то что, въ сущности, можетъ сдълать онъ, бъдный монахъ, въ сравненіи съ тімъ, что однимъ почеркомъ пера могуть сдълать курфюрсты или какіе-нибудь Фуггеры. А между тъмъ, у каждаго, даже у бъднаго монаха, можетъ быть такая сила религіознаго чувства, такое желаніе послужить Богу, которымъ онъ превзойдетъ всёхъ людей на свётъ. Слова Штауница о важности субъективныхъ душевныхъ актовъ въ дълъ религін произвели на Лутера глубокое впечатлъніе. "Haesit hoc verbum tum in me, sicut sagitta potentis acuta", говорить онь въ одномъ изъ своихъ писемъ къ Штаупицу. Развъ во всемъ этомъ Лутеръ похожъ на гуманиста?

Капитулъ ордена командировалъ Лутера, вмѣстѣ съ другими шестью монахами, въ Виттенбергскій университетъ для того, чтобъ онъ слушалъ лекціи и получалъ ученыя степени. Но онъ, въ сущности, не желалъ заниматься философіей и все свое вниманіе употребилъ на изученіе богословія. Въ 1509 году, въ мартѣ, было ему уже позволено объяснять передъ студентами нѣкоторыя мѣста изъ Св. Писанія; погомъ эти лекціи почему-то прекратились, а въ 1511 году позлѣдовала поѣздка въ Римъ. Въ слѣдующій годъ послѣ поѣздки въ Римъ Лутеръ уже сталъ профессоромъ богословія въ Виттенбергскомъ университетѣ. Въ 1515 году Лутеръ былъ назначенъ проповѣдникомъ въ городской церкви, по желанію городского Виттенбергскаго совѣта; но вотъ гутъ-то и появился Тецель.

Индульгенціи были проявленіемъ ужаснаго неравенства католической религіи: богатый могъ, благодаря имъ, имѣть преимущество въ дѣлѣ вѣры. Очень трудно прослѣдить, сопровождалась ли продажа индульгенцій тѣми безобразіями, о которыхъ обыкновенно упоминается у протестантскихъ историковъ. Тецелю было 60 лѣтъ, онъ былъ недурно образованъ и человѣкъ важный и солидный. Лутеръ былъ страшно возмущенъ этой продажей индульгенцій, были возмущены

и другіе. 31 октября 1517 года, вечеромъ, Лутеръ прибилъ къ городской церкви 95 тезисовъ, для того чтобы выяснить значеніе индульгенцій. Этимъ тезисамъ придавалось тоже очень много значенія: ихъ считали какъ бы за начало религіозной революціи; но, въ сущности, Лутеръ въ данномъ случать воспользовался только своимъ правомъ 1) и въ этихъ тезисахъ, рядомъ съ доводами рго, были и доводы сопта. Самъ Лутеръ говоритъ по поводу этого, что въ періодъ тезисовъ онъ еще находился во мракъ.

Дъйствительно, Лутеръ не сразу сдълался реформаторомъ: учебники, которые говорятъ, что Лутеръ послъ поъздки въ Римъ пересталъ быть католикомъ, — врутъ, врутъ и врутъ. Лътомъ 1516 года Лутеръ какъ-то проповъдовалъ объ индульгенціяхъ и находилъ вполнъ законнымъ при ихъ помощи избавленіе отъ временнаго наказанія (отъ чистилища) уже умершихъ людей з). Когда появился Тецель, онъ сталъ писать противъ него, но въ то время не одинъ Лутеръ возставалъ противъ Тецеля: самъ курфюрстъ запретилъ продажу индульгенцій въ своемъ княжествъ. Лутеръ говорилъ со многими, прежде чъмъ ръшиться: онъ самъ передаетъ о разговоръ своемъ съ совътникомъ Шурфомъ з). Въ маъ 1518 года Лутеръ писалъ: "Курфюрстъ и епископъ со мной согласны" 4). Но потомъ съ каждымъ годомъ Лутеръ все сильнъе и сильнъе сталъ уходить въ сторону.

Противъ Лутера стали возражать Тецель и нѣкоторые другіе ученые—Гохштратенъ въ Кельнѣ, Эккъ въ Энгельштадтѣ. На весь этотъ споръ, въ сущности, обращали мало вниманія,— на это указываетъ и самъ Лутеръ 5). Виттенбергскіе студенты стояли за Лутера; во Франкфуртѣ была масса приверженцевъ Тецеля. Лутеръ возражалъ Тецелю: "Sermon von Ablass und Gnade". Эккъ написалъ сочиненіе противъ Лутера, подъ названіемъ "Obelisken". Одно изъ главнѣйшихъ

<sup>1)</sup> Объ этомъ Лутеръ прямо пишетъ папѣ Льву X. Luther's Briefe. Изданіе de Wette. T. I. Стр. 120.

<sup>2)</sup> Evers. Martin Luther. T. I. CTp. 39.

<sup>3)</sup> Ibid. Crp. 56.

<sup>4)</sup> Luther's Briefe. Изданіе de Wette. Т. І. Стр. 108.

<sup>5)</sup> Ibid. Crp. 93.

утвержденій Лутера было то, что не тотъ праведенъ, кто дѣлаетъ много дѣлъ, но тотъ, кто безъ многихъ дѣлъ вѣритъ въ Господа Іисуса Христа. Въ маѣ Лутеръ написалъ такъ называемые "Resolutiones" и послалъ ихъ съ письмомъ къ папѣ, говоря, что онъ все дѣло поручаетъ ему. Свои письма Лутеръ сталъ подписывать: Мартинъ Элеутеріусъ— Мартинъ Свободомыслящій, а не Мартинъ Освободитель, какъ неправильно передаетъ это слово Эверсъ 1). Въ сущности, Лутеръ еще не порвалъ съ папой, но онъ уже катится по наклонной плоскости: онъ монахъ по внѣшности и по поведенію (что бы тамъ ни говорили католики 2), но душа его уже далеко.

Левъ X, какъ сознается самъ Лутеръ 3), мало обратилъ вниманія на все это. Впрочемъ, была созвана комиссія и Лутеръ вызывался въ Римъ; онъ не поъхалъ, хотя опасности особенной не было: его "Resolutiones" даже нашли себъ одобреніе въ высшемъ римскомъ обществъ 4). Правда, Пріеріасъ, цензоръ папской куріи, возсталъ на Лутера и написалъ свой извъстный трактатъ о Лутеръ и папской власти, и Лутеръ отвъчалъ ему очень ръзко, но на все это обращали мало вниманія, хотя въ Германію и былъ посланъ Кайетанъ: Лутеръ уходилъ все дальше и дальше. Свиданіе съ Кайетаномъ еще болье возстановило его противъ папы. Лутеръ уже апеллируетъ къ собору...

Мы не станемъ вдаваться въ подробности, потому что это завело бы насъ слишкомъ далеко; но дѣло въ томъ, что Лутеръ, все болѣе и болѣе удаляясь отъ Рима, вбиралъ въ себя элементы недовольства имъ, являлся представителемъ борьбы противъ Рима. Мы уже говорили о томъ, что борьба противъ Рима, въ сущности, дробилась на нѣсколько теченій: во-первыхъ, Римъ ненавидѣли потому, что онъ не былъ въ состояніи удовлетворять запросамъ религіозной совѣсти нѣ-

<sup>1)</sup> Evers. Martin Luther. T. I. Ctp. 64. Cm. takke Historische Zeitschrift 1893. Kh. I. Ctp. 130,

<sup>2)</sup> Ibid. CTp. 231.

<sup>3)</sup> Luther. Tischreden. Эрлангеровское изданіе. Т. LX. Стр. 310.

<sup>4)</sup> Evers. Martin Luther. T. I. CTp. 335.

мецкаго народа, такъ какъ онъ былъ далеко и заботился о роскони своихъ дворцовъ и храмовъ и объ увеличени папской области гораздо больше, чъмъ о дълахъ религи; во-вторыхъ, ненавидъли католицизмъ за то, что онъ ложился тяжелымъ гнетомъ на жизнь матеріальную нъмецкаго народа; въ-третьихъ, толпа подымала свою голову и требовала одинаковой религіи для всъхъ, и именно той религіи, которую она могла бы понимать. Въ Лутеръ, какъ въ фокусъ, сосредоточивалась идея борьбы противъ Рима.

Впрочемъ, я ничего больше не буду говорить о Лутеръ; его образъ давитъ меня: онъ слишкомъ великъ для насъ,обыкновенныхъ и мелкихъ людишекъ... Я боюсь великихъ людей; гдв ужъ мнв о нихъ говорить: душа уходить въ пятки-точь въ точь какъ въ дътствъ, когда я, перелистывая нъмецкія сказки, натыкался на изображенія страшнаго и могучаго Rübezahl'я. Или уже въ юности, когда я читалъ Фауста Гете: помните появление Духа Земли въ первой части... Лутеръ такой же ДухъЗемли, а я далеко не Фаустъ... Для того, чтобы понять Лутера, нужно быть міровымъ ученымъ. Прежде всего нужно понимать его время, а потомъ не нужно забывать, что многое вполнъ естественное для генія кажется для насъ, безталанныхъ людей, страннымъ и смъшнымъ. Когда я читалъ сочиненія Лутера, меня ръзало по нервамъ, словно кто корявой рукой проводилъ по атласу. Лутеръ выражается до такой степени откровенно, что только въ русскихъ сказкахъ изданія Афанасьева можно найти что-либо подобное. Мнъ стыдно привести даже самый скромный отрывокъ: до такой степени это гадко. Въ одной проповъди Лутеръ, напримъръ, говоритъ: Wenn mein Hänsichen oder Lenichen in den Winkel sch-t, dess lacht man, als sei es wohl gethan. Also macht auch der Glaube, dass unser Dreck nicht stinkt vor Gott 1). Не правда ли, какъ скверно! Конечно, въ этомъ сказывается шестнадцатый въкъ, а все-таки... нехорошо.

Кромъ того, меня постоянно злило ужасное самохвальство Лутера: онъ самъ, правда, выставляетъ себя самымъ

<sup>1)</sup> Luther's Werke. Эрлангеровское изданіе. Т. V. Стр. 220.

скромнымъ человъкомъ, любителемъ уединенія 2), но всетаки его сравнение себя, напр., съ духомъ, а папы съ твломъ, заявленіе, что онъ обладаєть чудеснымь сердцемь 3), что онъ предназначенъ для освобожденія рода человъческаго отъ гръха и что его побуждаеть ко всему Духъ Святой 4), сопоставление себя съ апостоломъ Павломъ 5), названіе себя великимъ человъкомъ 6), - все это странно для русскаго уха... Миъ кажется, что, какъ человъкъ, Лутеръ не быль выше своего времени и всю свою жизнь оставался сыномъ нъмецкаго крестьянина. Впрочемъ, въ немъ было много и хорошихъ сторонъ: съ 1518 года до самой смерти Меланхтонъ, напр., былъ страшно преданъ Лутеру, какъ справедливо замъчаетъ Хартфельдеръ 7). Только хорошій человъкъ могъ вызывать подобныя чувства. Впрочемъ, довольно о Лутеръ: я слишкомъ слабъ, чтобы вполнъ понять его. Читатель, думаю, простить меня. Скажу только въ двухъ словахъ, что произошло послъ того, какъ Кайэтанъ уъхалъ и Лутеръ апеллировалъ къ собору.

Въ началъ декабря 1518 года въ Германію прівхалъ папскій камергеръ, веселый и ловкій Карлъ Мильтицъ. Онъ, въ концъ концовъ, все-таки добился соглашенія отъ Лутера, чтобы объ противныя партіи замолчали, и все дъло было бы передано папъ, который долженъ былъ назначить какого-нибудь ученаго епископа для разслъдованія контроверсовъ. Но противники Лутера не молчали и, какъ извъстно, докторъ Эккъ вызвалъ Виттенбергскаго профессора и друга Лутера, Карлыштадта, на диспутъ въ Лейпцигъ. На этомъ диспутъ Лутеръ высказалъ многое такое, чего бы онъ не сказалъ, но что онъ думалъ въ душъ своей: онъ высказался противъ власти папы и даже противъ власти собора. Принципъ, что въ дълахъ религіи всъ равны, всъ одина-

<sup>1)</sup> Luther's Briefe. Изданіе de Wette. Т. І. Стр. 118.

<sup>2)</sup> Ibid. T. I. CTp. 22.

<sup>3)</sup> Ibid. Т. І. Стр. 479, а также 555 и 129.

<sup>4)</sup> Ibid. T. IV. CTp. 187.

<sup>5)</sup> Ibid, Т. IV. Стр. 187.

<sup>6)</sup> Historische Zeitschrift. 1893 г. Кн. І. Стр. 133. См. очень важное собраніе документовъ Hartfelder'a: "Melanthoniana Pedagogica".

ково компетентны, и что папа рѣшительно ничѣмъ въ данномъ случаѣ не отличается отъ другихъ христіанъ, — этотъ принципъ сквозитъ и здѣсъ. Противъ Лутера была издана булла, которая и была имъ сожжена 10 декабря 1520 года.

Лутеръ сталъ еретикомъ: онъ смѣло шелъвпередъ, и никакія постороннія соображенія не смущали его. За нимъ не стояло никакой партіи, даже такой, какая стояла за Гуссомъ 1); онъ самъ жалуется на это 2). Правда, за него стояли нъкоторые Виттенбергские профессора: 18 мая 1517 года онъ сознается, что большая часть университета на его сторонъ 3). Кромъ того, Лутера поддерживали нъкоторые изъ князей, главнымъ образомъ Фридрихъ Мудрый. 8 іюля 1520 года, Левъ X съ горестью пишеть Фридриху Мудрому о томъ, что послъднему дорогъ и пріятенъ Лутеръ 4), тотъ Лутеръ, "quem filium amplius nostrum vocare non possumus". Во всемъ этомъ письмъ Левъ X умоляетъ Фридриха "rejicere a se et a sua gratia parvum hominem", т. e. JIyтера. Но вообще, о Лутеръ думали не особенно ужъ такъ много. Мартинъ Буцеръ нишетъ Спалатину и восхищается Лутеромъ, какъ теологомъ. "Боже мой, какой чудесный теологъ-докторъ Мартинъ Лутеръ", говоритъ онъ 5). Въ письмъ къ Беату Ренану тотъ же Буцеръ сравниваетъ Лутера съ Эразмомъ и отдаетъ предпочтение Лутеру за его прямоту и откровенность ). А между тъмъ, если у васъ есть время, прочтите только что цитированное письмо Буцера къ Спалатину, и вы увидите, что въ немь говорится гораздо больше о совершенно другихъ предметахъ: и объ Аристофань, и о Плутонь, и о минологических рыкахь Тагусы и Пактолусъ, -- а главное о Рейхлинъ. Только впослъдствіи имя Лутера пріобрѣло огромную популярность.

<sup>1)</sup> Вопросъ о Гуссъ чрезвычайно плохо разработанъ. Неизвъстно даже, оригиналенъ былъ Гуссъ въ своихъ возаръніяхъ или онъ повторялъ лишъмпънія Виклефа. См. книгу Loserth'a: "Wickleff und Huss".

<sup>2)</sup> Evers. Martin Luther. T. I. CTp. 49.

<sup>3)</sup> Luther's Briefe. Изданіе de Wette. Т. І. Стр. 57.

<sup>4)</sup> Balan. Monumenta Reformationis Lutheranae. CTp. 1.

<sup>5)</sup> Staehelin. Briefe aus der Reformationszeit. Crp. 7.

<sup>6)</sup> Horawitz und Hartfelder. Briefwechsel des Beatus Rhenanus. Crp. 107,

Въ Римъ Лутеромъ все-таки немного безпокоились и все еще стремились вернуть его убъжденіемъ въ лоно католической церкви. Въ письмахъ Льва Х къ Алеандру прямо говорится, что вначаль нужно употребить убъжденіе, а уже потомъ лишь употребить крутыя міры 1). Католическая партія желала бороться и ниспровергнуть Лутера, у Лутера есть приверженцы только среди молодыхъ профессоровъ и гуманистовъ. Правда, они очень много шумять. Въ Вънскомъ университетъ протестують противъ буллы и не желають сожигать сочиненій Лутера. Или вотъ, напримъръ, отрывки изъ писемъ тогдашнихъ ученыхъ. Кротъ Рубіанъ Іоанну Гессу: "Apud homines studiosos legi Martini locubrationes in Eckianas argumentationes, quae me simul gravem et ridiculum faciunt. Pudeo levitatem in Eccii sapientia et Lutheri majestatem in Scripturae usu admiror 2). Меланхтонъ: "Lactatur me de devotionibus ac Pontificiis diris rumor, quibus Martinum nostrum execraturus sit Leo X. Nos omnia ingenti animo exspectamus, neque acordere quicquam potest, quo non graviora laturi sumus, si ita superis cordi sit" 3). Кротъ Рубіанъ: "Eckius est profectus Romam, nova monstra pariet mundus in exilium imo in extremas insulas depoctanda a Martino nostro" 4).

Беатъ Ренанъ, Кротъ Рубіанъ, Іоаннъ Гессъ и прочіе извъстные и неизвъстные гуманисты изъ эрфуртовскаго кружка всъ глазами, полными надежды, смотръли на новаго императора Карла V. Даже въ одной изъ обработокъ Фауста — Видмана, которая относится къ этому времени, находятся полныя надежды слова, что по воцареніи Карла V "засіяетъ солнце правды и будетъ блестъть въ глаза вавилонской блудницы, такъ что она ничего не будетъ видътъ" 5). Такъ или почти такъ писали во многихъ книгахъ двадцатыхъ годовъ XVI въка. Самъ Лутеръ обращался къ Карлу. "О, Карлъ, писалъ онъ, государь земныхъ

<sup>1)</sup> Balan. Monumenta Reformationis Lutheranae, crp. 6.

<sup>2)</sup> Kraft. Briefe und Documente. CTp. 15.

<sup>3)</sup> Ibid. Стр. 20.

<sup>4)</sup> Ibid. CTp 21.

<sup>5)</sup> См. статью г. Коредина. "Въстникъ Европы" 1882 г. Декабрь. Сгр. 731.

королей! Я бросаюсь съ мольбой на колъни передъ Вашимъ Свътлъйшимъ Величествомъ и заклинаю Васъ принять подъ покровъ свой не меня, но самое пъло въчной истины, для защиты коей Богъ поручилъ Вамъ владъть мечомъ". Гуттенъ тоже обращался къ Карлу V до начала его царствованія. Въ Вадискуст Гуттенъ говоритъ, что должно освободитъ Германію отъ папы, затъмъ онъ къ Карлу прямо обращается съ письмомъ, опять-таки убъждая молодого властителя идти противъ Рима 1). Но Карлъ, какъ кажется, мало обращалъ на это вниманія. "Его главнъйшая забота, -- говоритъ Баумгартенъ 2) — была устремлена на коронованіе, которое должно было произойти, по старому обычаю, въ Аахенъ". Мы не станемъ говорить, какъ произошелъ торжественный и важный обрядъ коронованія въ германскіе императоры: объ этомъ есть и у Минье и у другихъ легко доступныхъ историковъ. Изъ Аахена Карлъ отправился въ Кёльнъ и издаль приглашеніе къ своему первому рейхстагу къ 6 января 1521 года. Кельна Карлъ отправился въ Боннъ, гдф онъ въ замкъ Поппельсдорфъ завтракалъ у курфюрста, а потомъ охотился, и охотился удачно, убилъ стараго матерого кабана. Затъмъ онъ сълъ на барку и отправился черезъ Майнцъ въ Вормсъ, гдъ нужно было установить государственное устройство въ Германіи и разръшить вопросъ съ Лутеромъ, вопросъ, который все болъе и болъе запутывался и никакъ не могъ разръшиться.

<sup>1)</sup> Strauss. Ulrich Hutten. Crp. 353 n 356.

<sup>2)</sup> Baumgarten. Geschichte Karls V. T. I. Crp. 315.

## ГЛАВА ПЯТАЯ.

Шумъ и лязганье улицы доносятся всюду: отъ нихъ, по правдъ сказать, никуда не уйдешь. Мелкіе вопросы дневной жизни царапають и бередять нервы. На предыдущихь страницахъ я часто и много съ восторгомъ говорилъ о нъмецкомъ народъ, а между тъмъ мнъ, оглушенному звономъ празднествъ въ Тулонъ, какъ-то теперь стыдно моихъ восторговъ. Дъло въ томъ, что въ настоящее время почему-то вошло въ моду ругать все нъмецкое, хотя, по правдъ сказать, у нъмцевъ — много, очень много хорошаго. Конечно, у всякаго народа есть свои недостатки, но у кого же ихъ нътъ? Впрочемъ это еще вопросъ, почему одни качества плохи, а другія хороши: все относительно въ семъ относительномъ изъ міровъ. Одинъ глубокомысленный русскій публицисть говориль, что нъмцы-народъ серьезный, скучный, а французынародъ легкомысленный, веселый. Русскій публицисть быль правъ: у нъмцевъ быль только единственный веселый человъкъ-Гейне, да и тотъ быль не нъмецъ, а жидъ. Но я, право, не знаю, что лучше-быть веселымъ или скучнымъ, что красивъе-прическа бабочкой изъ жидкихъ волосъ, или безконечный лобъ германскаго профессора. Впрочемъ, у нъмцевъ есть, дъйствительно, много настоящихъ достоинствъ, которыя недурно было бы заимствовать намъ, русскимъ людямъ. Напримъръ, то поклоненіе, съ которымъ относится каждый немець къ науке, искусству и литературе.

Мы странные люди—русскіе люди: я не говорю, что мы не уважаемъ науки, а все-таки, когда кто-нибудь плюнетъ на науку—плюнетъ, можетъ быть, невзначай, но такъ, что брызги все-таки осквернятъ ея свътлый и чистый ликъ—мы смолчимъ.

Нигдъ нътъ такой безграмотности, какъ у насъ въ Россіи; но ни у кого нътъ такой смълости, какъ у русскихъ людей. Сколько у насъ произносится ръчей и какихъ смълыхъ ръчей! Въ двъ минуты разръшаются основные вопросы русской жизни. русскаго государственнаго хозяйства. Эти смълыя ръчи говорятся всегда людьми, съ наукой никогда никакихъ дълъ не имъвшими. Теперь это даже вошло въ обыкновение: за всякимъ параднымъ объдомъ гудитъ ръчь храбраго человъка о назначении Россіи, шампанское пънится, стерляди а-ля минють услаждають взорь и скрипить карандашь усерднаго репортера. Это въ сущности грустно, но еще грустнъе то, чего же молчатъ наши ученые, когда чужой человъкъ врывается въ ихъ область. Въ Германіи бы этого не случилось... Много произносится тамъ ръчей, но всякій изъ неспеціалистовъ скоръй сошлется на научный авторитетъ, чъмъ возьмется въ продолжение двухъ минутъ разръщить основной вопросъ своей родины.

Мнъ теперь приходится говорить объ одномъ очень важномъ фактъ въ исторіи Германіи, о знаменитомъ Вормскомъ рейхстагъ. Исторіи этого рейхстага посвящено много книгъ въ нъмецкой исторической литературь; съ большинствомъ изъ нихъ я постарался познакомиться и былъ совершенно пораженъ тъмъ женственно-нъжнымъ отношениемъ, какое выказывали различные авторы къ фактамъ изъ прошлаго своей родины. Какая тщательность въ разработкъ деталей, какая осторожность при разборф противорфчивыхъ свидфтельствъ, какое уваженіе къ наукъ! Нъть, намъ многому и многому остается еще поучиться у нъмцевъ. Впрочемъ, я не говорю. что нъмецкие историки никогда не ошибались. Одни совсъмъ напрасно бранять Лутера, другіе еще напрасный бранять Карла V. Въ однихъ (очень малочисленныхъ, по правдъ сказать) главное вниманіе придается политическому значенію рейхстага, въ другихъ на этотъ рейхстагъ смотрятъ лишь съ одной точки зрънія, именно съ той, что на немъ быль осуждень Лутерь. Фридрихь, въ своемъ изследованіи о Вормскомъ рейхстагъ, говоритъ главнымъ образомъ объ Алеандръ, о томъ, какъ онъ ненавидълъ Германію; разсказываетъ ни къ чему не идущіе анекдоты изъ его жизни въ

Парижъ. А между тъмъ, повторяю, на этомъ рейхстагъ говорилось далеко не объ одномъ Лутеръ и Алеандръ.

Во-первыхъ, прежде всего, Карлъ желалъ чъмъ-нибудь отблагодарить тъхъ курфюрстовъ, которые стояли за него въ избирательной борьбъ. Курфюрсту Майнцскому было предоставлено расширеніе его вице - канцлерскихъ полномочій; курфюрсту Саксонскому была объщана рука принцессы Катарины для его племянника; маркграфъ Казиміръ Бранденбургскій получиль увъреніе, что ему будеть дано въ ленную зависимость первое завоеванное герцогство въ Италіи и пр., и пр. Мнѣ кажется, что въ кругу князей, ихъ приближенныхъ, среди чиновниковъ ихъ канцелярій--этимъ были заняты гораздо больше, чъмъ дъломъ Лутера. Много говорили также о самомъ Карлъ, исподтишка бранили его за то, что онъ совсъмъ не говоритъ по нъмецки и очень скверно по-латыни. Но обаяніе императорскаго титула всетаки брало свое... Князья, которыхъ онъ не приглашалъ къ своему объду, бывали глубоко несчастны. Они старались чъмъ-нибудь умилостивить разгнъваннаго императора: старались помочь ему, когда онъ садился на лошадь; посылали ему подарки. Господи, сколько обо всемъ этомъ было разговоровъ, толковъ и сплетенъ!

Регулярныя занятія въ репхстагъ еще неначинались, нужно было подождать прівзда ніжоторых князей. Въ ожиданіи занятій веселились напропалую: устраивали об'йды и, когда выдавался солнечный день, игры на воздухъ. Карлъ V подружился съ нъсколькими молодыми нъмецкими князьями и научилъ ихъ новой игръ, вывезенной имъ изъ Испаніи, подъ названіемъ "войны сарациновъ": нужно было скакать, останавливать сразу лошадь, быстро вскакивать и еще быстре слезать; Карлъ V и князья продълывали это съ большимъ успъхомъ. Съдые и умные совътники тоже веселились: пили старое рейнское вино, бли жирных каплуновъ съ розовымъ вареньемъ и холодную ветчину съ горячими бобами подъ бълымъ соусомъ. По ночамъ было холодно: падалъ липкій, мокрый снъгъ; на перекресткахъ горъли костры; легко одътне испанцы изъ свиты императора дрогли и нростужались. Въ серединъ города, тамъ, гдъ стоялъ дворецъ епи-

скопа и возвышался темный соборъ, по ночамъ было тихо и мрачно; зато подальше - всю ночь свътились окна, двери постоялыхъ дворовъ поминутно отворялись настежь: играли въ кости, дрались, пъли подъ лютню и обнимали публичныхъ женщинъ, събхавщихся въ Вормсъ со всей Германіи. Усталый и разбитый отъ въчныхъ хлопотъ, Шьевръ чувствовалъ себя нездоровымъ: объ этомъ тихо и подъ секретомъ передавали другъ другу. О Лутеръ и объ его дълъ мало кто зналъ и мало кто думалъ. Если и думали, то думали о томъ, какъ устроить управленіе Германской имперіей и прекратить въчные безпорядки. Впрочемъ, объ этомъ думали и раньше. Старую мечту объ ограниченіи императорской власти національною властью князей подняли вновь и вновь думали привести ее въ исполненіе.

Въ избирательной капитуляціи Карла V было сказано, что онъ "обязанъ учредить правленіе изъ благочестивыхъ, храбрыхъ, благоразумныхъ, честныхъ людей изъ нъмецкой націи съ нікоторыми курфюрстами и князьями", объ этомъ нужно было переговорить теперь на сеймъ. Еще Максимиліанъ старался устроить и водворить порядокъ въ Германской имперіи: ему это не удавалось, -- главнымъ препятствіемъ всему быль онъ самъ, какъ справедливо замъчаетъ Ульманнъ 1). Мы уже упоминали о томъ, какъ начали мечтать о національной власти помимо всемірной власти императора, какъ выдвинулась идея общаго имперскаго управленія. Впрочемъ — всѣ попытки при Максимиліанъ не привели ни къ чему: имперія гибла, какъ корабль, у котораго проломлено дно. Геніальный, по мивнію Ульманна <sup>2</sup>), Максимиліанъ все путалъ и путалъ, пока, наконецъ, совсъмъ не запуталъ. Нужно было что-нибудь сдълать.

Трудно сказать, насколько въ поступкахъ и ръчахъ Карла отражается его собственная личность и насколько отражаются личности тъхъ его приближенныхъ, въ рукахъ которыхъ сосредоточивались нити правленія. Баумгартенъ совершенно

<sup>1)</sup> Ulmann. Kaiser Maximilian I. T. II. Crp. 375.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. CTp. 571.

отрицаетъ всякую самостоятельность у Карла V. Эгельхаафъ, писавшій уже посл'в Баумгартена, говорить, что Карль У быль вполнъ самостоятеленъ, и на Вормскомъ сеймъ ссылается на высказанное къмъ-то изъ нидерландцевъ мнъніе, что они въ 1516 году отпустили Карла мальчикомъ, а въ 1520 получили Карла мужемъ. Дъйствительно, Карлъ хоть и веселится и играетъ въ мячъ, но уже имъетъ надо всьми общій надзори. Они довольно рышительно объявляеть въ началъ рейхстага, что о другомъ какомъ-либо управленіи, кромъ его, не можетъ быть и ръчи, если онъ самъ въ Германіи. Но князья на это не обратили вниманія. Часто поздно вечеромъ собирались они для совъщаній, -- молодого императора они никакъ не могли понять. Они даже немного боялись его; нидерландскую и испанскую его свиту они просто ненавидъли. Во что бы то ни стало, имъ хотълось оградить отъ нихъ Германію. Въ серединъ марта князьями быль составлень проекть имперскаго управленія. По этому проекту, во главъ управленія долженъ былъ стоять императорскій нам'єстникъ и курфюрсть. Они должны были подписывать решенія. Председателемь управленія должень быль быть человъкъ, по возможности, независимый. Членовъ управленія должно было быть числомъ двадцать: шесть должны были быть избираемы курфюрстами, затъмъ, два совътника должны были избираться князьями, двоихъ могъ посылать императоръ, какъ владътель Австріи и Бургундін; прелаты могли посылать одного совътника, рыцари тоже одного, имперскіе города тоже могли посылать одного, вольные города тоже одного, а остальные шесть совътниковъ, шесть членовъ имперскаго управленія, должны были посылаться отъ шести округовъ имперіи. Управленіе должно было всегда собираться, не только въ отсутствіе императора, но и тогда, когда императоръ находился въ имперіи. И не только внутреннія дъла были подвъдомственны проектируемому управленію, но и внъшнія дъла; даже право заключать союзы должно было быть даровано управленію съ извъстными ограниченіями.

Когда долго изучаешь исторію какой-нибудь личности, то невольно почему-то привязываешься къ ней самой. Въдь,

въ сущности, князья были правы, а все-таки ихъ требованіе кажется даже какимъ-то нахальнымъ и дерзкимъ. "Конечно, Карлъ не могъ согласиться на это", говорить Баумгартенъ 1) и даже какъ будто-бы обижается на князей; я совершенно понимаю Баумгартена. Карлъ V давно истлълъ въ могиль, о князьяхь если кто и вспоминаеть, то развъ лишь сторожа въ увздныхъ немецкихъ музеяхъ, показывающе за 50 пфенниговъ ихъ портреты англичанамъ съ Бедеккеромъ въ красномъ переплетъ, а между тъмъ, говоря откровенно, все-таки обидно... Я, впрочемъ, не думаю, что Карлъ V обидълся заявленію князей... Онъ просто не понималъ, чего они хотьли. Онъ желаль одного, князья думали о другомъ. 22 марта Карлъ V появился въ рейхстагв и черезъ своего приближеннаго доктора Лампартера объявиль, въ сущности, то, къ чему онъ стремится и чего желаетъ: онъ объявиль, что желаеть своего коронованія въ императоры священной Римской имперіи и вновь завоеванія тахъ земель, которыя были оторваны отъ имперіи. Въ данномъ случав здвсь подразумввалось, конечно, Миланское герцогство. И опять-таки здёсь мы видимъ, о чемъ мечтали на Вормскомъ рейхстагъ; но не религія была предметомъ этихъ мечтаній, а чисто политическая и наглядная выгода. Князья хотвли увеличенія своего собственнаго могущества и безопасности имперіи отъ испанцевъ и фламандцевъ; Карлъ У думаль только о томъ, чтобы увеличить свою собственную власть. Онъ понималь увеличение этой власти въ горизонтальномъ отношеніи: считалъ, что чемъ шире раскинулась эта власть, тъмъ она больше. Князья стояли на своемъ: они холодно замътили, что вопросъ о походъ въ Римъ, т.-е., другими словами, о деньгахъ, которыя они должны были ассигновать для полученія императорской короны, можеть быть только тогда поднять въ реихстагъ, когда будеть исполнено требование князей, когда Карлъ согласится на предложенное ими имперское управление и одобритъ проектъ верховнаго имперскаго суда, который быль составлень тоже около этого времени.

Baumgarten. Geschichte Karl's. T. I. Crp. 447.

Карль не хотъль раздражать князей отказомъ: онъ согласился на установление верховнаго управления, но съ такими ограниченіями, которыя совершенно изміняли первоначальную мысль князей. Во-первыхъ, это управление должно было носить название "управления его Величества въ Священной Римской Имперіи". Члены его должны были присягать императору, и только ему одному. О никакомъ независимомъ предсъдателъ Карлъ У не желалъ и слышать: его намъстникъ долженъ быть и предсъдателемъ управленія. Изъ двалцати членовъ шесть могъ назначать по своему желанію императоръ. Австрія и Бургундія исключены изъ компетенціи управленія. Прежде ръшенія управленія начинались, по проекту князей, формулой: "Ad mandatum domini imperatoris in concilio imperii"; Карлъ V поставилъ слово "imperiali" вмъсто "імрегіі", и въ этой сравнительно небольшой поправкъ заключался очень глубокій смысль. Карль V желаль признанія одной только своей власти въ Германіи; князья. кромъ императорской власти, желали также признанія и своей. Вышелъ цълый рядъ пререканій между князьями и императоромъ.

Становилось все холоднъе и холоднъе; пиры и удовольствія порядочно надобли. Карлъ сталъ стремиться на югъ. Онъ, какъ и всъ властители шестнадцатаго въка, понималъ свою задачу лишь въ смыслъ расширенія своихъ владьній. Какъ императоръ-онъ былъ преемникомъ Максимиліана: онь должень быль стремиться къ тому, чего желаль и Максимиліанъ. И Карлъ бредилъ и мечталъ о завоеваніи Миланскаго герцогства, а для этого, повторяю, нужна была помощь Германіи, согласіе німецкихъ князей. Поэтому въ дълъ общаго имперскаго управленія Карлъ начинаетъ дълать уступки. Переговоры, впрочемъ, все тянутся, мучительные, скучные переговоры... Наконецъ, было ръшено, чтобы общее имперское управление состояло изъ двадцати двухъ лицъ вмъстъ съ императорскимъ намъстникомъ. Въ полномъ своемъ объемъ оно должно было быть только въ отсутствіе императора; когда же императоръ являлся въ имперію, это управленіе должно было получать имя "совъта императора", хотя и не прекращать совершенно своихъ

функцій. Императоръ назначаль нам'встника, который долженъ стоять во главъ управленія; кромъ того, императоръ назначалъ еще четырехъ совътниковъ. Главная обязанность верховнаго имперскаго управленія заключалась въ занятіи внутренними дълами имперіи. Въ сущности оно, какъ справедливо говоритъ Эгельхаафъ, дълалось главной судебной инстанціей 1). Верховный имперскій судъ (Kammergericht) быль подчиненъ этому управленію. Остальные члены управленія назначались, какъ было раньше предполагаемо. Проектъ князей быль измінень въ слідующемь: вмісто двадцати членовъ было двадцать два, и эти два назначались императоромъ; потомъ, императорскій нам'встникъ долженъ былъ предсъдательствовать въ управленіи; во внъшнія дъла имперіи управленіе не входило и главнъйшее значеніе имъло только въ отсутствіе императора. Что касается до верховнаго суда, то онъ долженъ былъ состоять изъ восемнадцати членовъ: шесть должны были быть посылаемы отъ курфюрстовъ, шесть отъ округовъ, четыре отъ императора, два отъ дворянъ вообще. Вмъстъ съ учреждениемъ верховнаго суда связано было объявленіе такъ называемаго всеобщаго мира въ государствъ. Тому, кто нарушить этотъ миръ, угрожало само государство, которое отнимало у него всв лены и лишало его всякой защиты.

Когда давно всёмъ наскучившіе переговоры объ имперскомъ управленіи кончились, императоръ потребоваль 21 марта, чтобы ему дали войско изъ двадцати тысячъ пёхоты и четырехъ тысячъ конницы. Въ сущности, это былъ чисто финансовый вопросъ: не солдатъ просилъ Карлъ, а лишь денегъ, которыми онъ могъ оплатить ихъ. Это былъ старый вопросъ о платѣ и вознагражденіяхъ войску, который часто подымался на рейхстагахъ, но все никакъ не могъ прійти къ надлежащему концу. Въ 1495 году было рѣшено, и была сдѣлана попытка обложить всю Германію податью такъ называемаго "всеобщаго пфеннига или гроша" (gemeiner Pfennig); затѣмъ, на Констанцскомъ рейхстагѣ 1507 года былъ установленъ такъ называемый "матрикулъ", именно списокъ тѣхъ

<sup>1)</sup> Egelhaaf. Deutsche Geschichte. T. I. CTp. 283.

взносовъ, которые должно было дѣлать каждое княжество. Къ этому матрикулу и вернулись теперь: каждый изъ имперскихъ чиновъ долженъ былъ вносить извѣстную сумму. Была установлена норма, которая заключалась въ 2500 всадниковъ и 12,000 пѣхоты. Для этой нормы нужно было вносить извѣстное количество гульденовъ. Солдаты должны были служить въ теченіе шести недѣль. Мѣсячное жалованье пѣхотинцамъ было около четырехъ гульденовъ, всадникамъ—двѣнадцать. Всего, слѣдовательно, выходило 117,000 гульденовъ, а вмѣстѣ съ прибавочной тысячью 118,000 гульденовъ, которые собственно представляли собой нормальный взносъ государства на военныя издержки. Этотъ взносъ былъ одобренъ почти единогласно, и было постановлено, что чины имперіи готовы дать средства императору бороться противъ французовъ и вообще противъ всякаго, кто обидитъ Карла.

Я думаю, читатель, вы удивлены. Не правда ли, какая масса интересныхъ и важныхъ вещей произошла на томъ рейхстагъ, который въ учебникахъ почему-то изображается только какъ извъстное событие изъ истории реформации. Виной всему этому, конечно, литература: въ сколькихъ романахъ, поэмахъ и пъсняхъ изображался Вормскій рейхстагъ! И нигдъ, во всей изящной литературъ всъхъ народовъ, нъть упоминанія объ этомъ рейхстагь, какъ о важномъ фактъ въ дълъ устроенія Германской имперіи. Составители учебниковъ, при всемъ своемъ невъжествъ, очень падки на литературу. Да кромъ того, въ полномъ своемъ объемъ учредительная роль Вормскаго рейхстага почти нигдъ не изображена съ надлежащею ясностью. Мы не дълали сносокъ во время нашего изложенія, потому что приходилось бы упоминать о безчисленномъ количествъ никому не въдомыхъ диссертацій, программъ, журнальныхъ статей въ провинціальныхъ изданіяхъ. Я считалъ ненужнымъ затруднять читателя, и безъ того уставшаго отъ моего, нужно сознаться, несовсъмъ иногда вразумительнаго изложенія. Кром'в того, главн'в йшій источникъ этого вопроса, Reichstags - Acten, вполнъ еще не изданъ. Право, не знаю, гдъ теперь находятся эти знаменитые акты рейхстаговъ: прежде они были во Франкфуртъ, потомъ въ Мюнхенъ, теперь, откровенно говоря, ръщительно

не знаю гдѣ. Можетъ, отъ всего этого и происходитъ неправильное освѣщеніе рейхстага въ учебникахъ, которые всегда питаются матеріаломъ уже вполнѣ обработаннымъ, достающимся имъ изъ вторыхъ рукъ ¹).

Впрочемъ, я нисколько не думаю отрицать, что и для хода реформаціи въ Германіи этоть рейхстагь быль въ высшей степени важенъ. Никогда не нужно забывать и того, что на этомъ рейхстагъ верховная власть имперіи самъ Карлъ V высказался противъ реформаціи. Мы уже говорили о томъ, что Лутеръ явился представителемъ идеи борьбы противъ Рима, и позволили себъ указать, что, въ сущности, борьба противъ Рима и римскаго католицизма шла изъ разныхъ сторонъ. "Трудно представить себъ двухъ болье противоположныхъ противниковъ", говоритъ Бецольдъ1), -- "чъмъ Лутеръ и Карлъ V". Эти слова повторялись, повторяются и, можеть быть, будуть повторяться еще очень многими. Говоря откровенно, эти слова немного... смъшны: смъшонъ ихъ тонъ-только большимъ увлеченіемъ можно оправдать его. На Вормскомъ сеймъ Лутеръ никогда не быль противникомъ Карда V; онъ быль монахъ, котораго нужно было судить, человъкъ, который оскорбилъ папу, сжегъ буллу, который говорилъ вредныя вещи, -- но всетаки ничтожный, маленькій человінь предъ Карломь У и ужь никакъ не его противникъ...

Въ началъ 1521 года въ Германію былъ посланъ папой Алеандръ, человъкъ ловкій и неглупый. Но ему пришлось имъть дъло со всеобщей ненавистью къ Риму. Лутера, конечно, выдали бы головой, но только не папъ и не ненавистнымъ итальянцамъ. Кромъ того, нъкоторые князья уже стали любить Лутера, въ особенности Фридрихъ Мудрый, которому Лутеръ понравился самой своей тенденціей, потому что онъ давалъ простую и понятную религію. Да и

<sup>1)</sup> Кромъ всего этого на Вормскомъ рейхстагъ было ръшено пъсколько очень важныхъ для нъмецкой промышленности вопросовъ, напримъръ, вопросъ о т. н. монополіяхъ. О важности его для хозяйственной жизни Германів см. Haebler: "Die Fugger und der spanische Gewürzhandel". Zeitschrift des Vereins für Geschichte von Schwaben und Nenburg. T. XIX.

<sup>2)</sup> Bezold. Geschichte der deutschen Reformation. CTp. 332.

потомъ Фридриха Мудраго окружали люди, которые ужъ на самомъ дѣлѣ были поклонниками и послѣдователями Лутера. Въ одномъ изъ документовъ, помѣщенныхъ у Балана 1), говорится: "Multis signis et argumentis etiam certissimis habemus, eius (т. е. Фридриха) consiliarios esse Luthero ipso magis Lutheranos.

Фридрихъ Мудрый нъсколько разъ просилъ императора выслушать Лутера и поговорить съ нимъ о въръ. Императору было некогда, да едва ли онъ и думалъ особенно о Лутеръ. Въ рейхстагъ онъ какъ-то предложилъ осудить Лутера заочно. Князья, выслушавъ это предложение, стали совъщаться. Это совъщаніе продолжалось долго и было очень бурно и, въ концъ концовъ, ръшено было просить императора выслушать Лутера. "Можеть быть", говорилось въ отвътъ князей, "Лутеръ и отречется отъ своихъ еретическихъ мнѣній. Что же касается до его борьбы противъ Рима, то мы согласны съ нимъ". 2) Вотъ вслъдствіе этого то и произошло то, что Карлъ ръшилъ призвать Лутера на сеймъ. Это приглашеніе посл'єдовало 6 марта 1521 года. Текстъ письма къ Лутеру находится у Балана. Въ немъ Карлъ V приглашаетъ Лутера явиться въ Вормсъ. Письмо это помъчено 11 марта и носить на себъ характерь дружелюбный. На адрессъ написано: "Honorabili devoto nobis dilecto doctori Martino Luthero ordinis sancti Augustini". Само же письмо начинается словами: "Honorabilis devote dilecte". Этотъ тонъ обратилъ вниманіе на себя Баумгартена, и этотъ ученый подчеркиваетъ то, что Лутеръ былъ названъ достопочтеннымъ и любезнымъ. Но въ сущности, это чисто оффиціальный пріемъписьма. Письмо это писалось гдъ-нибудь въ канцеляріи, а на канцелярію ръшительно обращать вниманіе не стоитъ.

Лутеръ 26 марта отправился въ Вормсъ. Разсказываютъ, что его поъздка была очень торжественна; но узнать истину очень трудно: разсказы про это, очевидно, преувеличены. Относительно того, зачъмъ былъ вызванъ Лутеръ на сеймъ,

<sup>1)</sup> Balan. Monumenta Beformationis Lutheranae. Crp. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. y Ranke. Deutsche Geschichte T. I. Crp. 303 u Janssen. Geschichte des deutschen Volks. T. II. Crp. 157.

-существуютъ до сихъ поръ еще различныя мивнія: одни говорять, что въ данномъ случат Карлъ действовалъ изъ политическихъ видовъ, слъдовалъ совъту дона Мануэля, который писаль ему изъ Рима, совътуя одобрить Лутера, чтобъ имъть лишній ходъ въ политической борьбъ съ папой; другіе же говорять, что Карль V хотыль совсымь погубить Лутера, и только князья ему помъщали. Но намъ кажется, что самый фактъ этотъ простъ и ясенъ: понятно, что преступника раньше чвмъ наказать, хотятъ выслушать, еретика попробовать заставить отступиться отъ своихъ мнвній, прежде чъмъ проклясть его. Мнъ кажется, что это совершенно простои ясно, настолько просто, что объ этомъ даже не стоитъ и говорить. Лутеръ прівхаль въ Вормсъ 16 апрвля 1521 года. На слъдующій день, вечеромъ, онъ быль приведень на засъданіе рейхстага, но говориль смущенно и просиль времени подумать. 18 апръля онъ уже говорилъ смъло и свободно и прямо заявилъ, что онъ не согласится отречься, если не будетъ убъжденъ въ противномъ мнъніи свидътельствомъ Писанія. Вы, навърно, слышали объ этомъ гордомъ отвътъ нъмецкаго реформатора и, въроятно, учили его наизусть, хотя можно очень и очень сомнъваться, дъйствительно это было сказано Лутеромъ на рейхстагъ, или это легенда, которую очень охотно признаваль и самъ Лутеръ 1). Въ передачъ самого текста отвъта является очень сильная разноголосица: обыкновенно говорять и учать, что Лутеръ закончилъ свой отвътъ словами: Hier stehe Jch, Jch kann nicht anders. Gott helf mir, - а у Балана помъщенъ тоже тексть этого отвъта, но стоить только послъдняя фраза: Gott helf mir 2)... Лучше сбойти этотъ вопросъ молчаніемъ, чъмъ вдаваться въ безплодную и утомительную критику. Какъ бы тамъ ни было, коть и послъ цълаго ряда долгихъ переговоровъ, но, наконецъ, 26 апръля Лутеръ былъ отпущенъ: ни одинъ волосъ на его головъ не былъ тронутъ.

Лутеръ, въ сущности, попалъ въ благопріятное

<sup>1)</sup> См. брошюру Dommer'a: Luther-Drucke auf der Hamburger Stadtbibliothek.

<sup>2)</sup> Balan. Monumenta Beformationis Lutheranae. Crp. 138.

время: между императоромъ и папой Львомъ Х были очень натянутыя отношенія. Но все-таки быль составлень Вормскій эдиктъ. Онъ быль составленъ вначаль въ видь проекта. "Мы, Карлъ V, и пр. и пр.", говорится въ проектъ этого эдикта, -, выслушавъ брата Мартина Лутера, ръшили объявить брата Мартина публично еретикомъ и приказываемъ, по прошествіи срока пропуска, считать его всъмъ за еретика, преслъдовать и удерживать всюду и т. д. и т. д. "1). Наконецъ, 25 мая, Карлъ V прочелъ въ епископскомъ дворцъ настоящій эдикть противь Лутера. Это быль знаменитый Вормскій эдиктъ, которымъ Лутеръ объявлялся еретикомъ и вив законовъ. Въ сущности, этотъ эдиктъ былъ помвченъ восьмымъ числомъ; 25-го же часть князей разъбхалась. Я не думаю, чтобъ это имъло какое нибудь значеніе, и очевидно, тутъ что-нибудь спутано. Но разобраться во всемъ этомъ почти невозможно. Очевидно только, что князья всв согласились бы на этотъ эдиктъ, даже еслибы и присутствовали. Мы уже знаемъ, что проектъ этого эдикта былъ составленъ 19 апрвля, еще тогда, стало быть, когда Лутерь быль въ Вормсв, на другой день послъ его ръшительнаго отвъта. Кромъ того, 8 мая Карлъ V разослалъ письмо всѣмъ чинамъ имперіи, въ которомъ говорится: Nos moti urgentibus rationibus, consilio et consensu nostrorum et sacri imperii electorum ceterorumque principum et statuum hic apud nos congregatorum, edidimus certum edictum sive mandatum Martinum Luterum. "2). Слъдовательно, уже 8 мая князья знали объ эдиктъ, и всъ разговоры о томъ, что князей обманули, что они бы никогда не согласились на этотъ эдиктъ, падаютъ сами собой.

Я думаю, что если и возмущались этимъ эдиктомъ, то главнымъ образомъ въ той литературно-ученой средѣ, которая стояла за Лутера. Beatus Rhenanus пишетъ Аморбаху еще до Вормскаго сейма, говоритъ, что Лутера навѣрное не выслушаютъ князья, и возмущается этимъ 3). Когда-же Лутера выслушали и издали Вормскій эдиктъ, который, въ сущно-

<sup>1)</sup> Kraft. Briefe und Documente. CTp. 27.

<sup>2)</sup> Balan. Monumenta Reformationis Lutheranae. CTp. 214.

<sup>3)</sup> Kraft. Briefe und Documente. CTp. 23.

сти, быль вполнѣ законень надъ человѣкомъ, не желавшимъ отречься отъ своихъ заблужденій, то тогда въ кружкѣ гуманистовъ опять стали возмущаться <sup>1</sup>). Возмущался еще Гуттенъ, который писалъ цѣлый рядъ инвективъ—во-первыхъ, противъ Алеандра, во-вторыхъ, противъ Караччіоли, потомъ вообще противъ всѣхъ епископовъ въ Вормсѣ; наконецъ Гуттеномъ было написано два посланія Карлу V<sup>2</sup>).

Едва ли Карлъ прочелъ эти посланія. Онъ вообще мало обращалъ вниманія на мнініе германскаго народа. Онъ на все смотрълъ съ точки зрънія своей международной политики. Относительно первыхъ лътъ царствованія Карла V существуетъ мивніе, что Карлъ V правилъ совершенно не самостоятельно и что его именемъ правили другіе. Баумгартенъ прямо говорить, что властителемь тогда быль Шьевръ, а что Карлъ ръшительно ничего не значилъ. Это не совсъмъ правильно: Scheurl, который повхаль изъ Германіи поздравлять Карла V съ избраніемъ на престолъ, прямо говоритъ, что, кромъ Шьевра, на Карла V имъть вліяніе еще и Адріанъ 3). Вормскій эдикть быль издань безспорно съ въдома самого Карла. Scheurl говорить, что Вормскій эдикть быль издань подъ вліяніемъ папской партіи. 4) Шьевръ никогда не принадлежалъ къ папской партіи. Да и кромъ того, въ это время онъ ужъ, кажется, былъ боленъ. Слъдовательно, Карлъ V вовсе не находился подъ однимъ какимъ-нибудь вліяніемъ въ началъ своего царствованія: онъ выслушивалъ и хитроумные совъты испанскаго посланника при римскомъ дворъ Маунуэля, и наивныя, простыя мн внія какого-нибудь Глапіона. Карлъ V выбиралъ между ними то, что ему болъе подходило, а разъ онъ выбиралъ, мы не можемъ отрицать въ немъ извъстной дъятельности. Вообще совътники и министры говорять часто за властителя, но подымать вопросъ о томъ, гдъ кончается совътникъ и начинается государь, право, не стоитъ: никогда не нужно забывать, что государь одобря-

<sup>1)</sup> Ibid. CTp. 29.

<sup>2)</sup> Strauss. Ulrich Hutten. Стр. 432.

<sup>3)</sup> Scheurl. Briefbuch. T. II. Crp. 108.

<sup>4)</sup> Ibid. Crp. 129.

етъ дъйствія совътника; а разъ онъ ихъ не одобрить, то въдь онъ можетъ прогнать совътника во всякое время.

Впрочемъ, чтобъ судить объ отношеніи Карла V къ Лутеру, мы имъемъ драгоцънный матеріалъ-это именно донесенія Алеандра, находящіяся въ собраніи документовъ Балана 1). И въ данномъ случав мы видимъ, что Карлъ своими воззръніями очень сильно отличался отъ своихъ непосред ственныхъ совътниковъ. Вечеромъ, 7 марта, Алеандръ разговаривалъ съ Шьевромъ. "Заботьтесь только о томъ, чтобъ папа относился къ намъ хорошо, —тогда мы исполнимъ его желаніе", говорилъ Шьевръ. Изъ этого разговора легатъ поняль, что совътники Карла V хотять воспользоваться Лутеромъ, чтобъ добиться отъ папы содъйствія во внышней политикъ. За однимъ объдомъ онъ узналъ, что среди приближенныхъ Карла думали, что папа стоитъ на сторонъ французовъ. Одинъ изъ большихъ сановниковъ Карла сказалъ, что посланникъ императора во Франціи извъстилъ объ этомъ Карла<sup>2</sup>). Въ отвътъ на это, Алеандръ пробовалъбыло оправдаться, но не успъшно: ему было прямо отвъчено, что папа склоняется къ Франціи и что, хотя императоръ исполнить свою обязанность, но все-таки его не нужно особенно раздражать, преимущественно какими-нибудь тайными кознями, —иначе онъ можетъ и не наказать Лутера.

Изъ этого мы видимъ, какъ смотръли на Лутера въ кругу приближенныхъ Карла. Самъ же Карлъ смотрълъ все-таки иначе: онъ прямо заявилъ, что папа имъетъ въ немъ самаго послушнаго сына, и пусть только папа не обижаетъ его. 18 февраля Алеандръ пишетъ относительно членовъ рейхстага: "Императорское Величество хорошо направлено и постоянно; таковы должны были бы быть и другіе". 16 марта Алеандръ пишетъ: "Я не знаю, кто стоитъ за насъ, кромъ императора" з). 18 апръля появился Лутеръ въ Вормскомъ рейхстагъ. Карлъ уже 19 Апръля составилъ, или велълъ

<sup>1)</sup> Вообще донесенія папскихъ нунцієвъ представляють чрезвычайно богатый и интересный матеріаль для исторіи Европейскихъ государствъ. См. статью проф. Любовича—"Историческое Обозръніе". Т. VI. Стр. 88—96.

<sup>2)</sup> Balan. Monumenta Reformationis Lutheranae. Crp. 200.

<sup>3)</sup> Это мъсто приведено и у Egelhaafa: Analekten zur Geschichte. Стр. 271.

составить, тотъ проектъ Вормскаго эдикта, о которомъ мы уже упоминали. Вообще Алеандръ не можетъ нахвалиться Карломъ V: по его мнѣнію, онъ выказываетъ умъ болѣе чѣмъ человѣческій.

Изъ донесеній Алеандра видно, кто такой быль Лутеръ въ глазахъ Карла. Для Карла V Лутеръ былъ только бунтующимъ монахомъ, не признающимъ того, что всѣ признавали, оскорбляющимъ основы религіи. Его можно и даже должно было раздавить, какъ вредное животное. И въ сущности, даже непонятно, зачемъ Карлъ V призвалъ Лутера въ Вормсъ. Очевидно, онъ это сдълалъ подъ вліяніемъ убъжденій Фридриха Мудраго. Въ своихъ комментаріяхъ і) Карлъ V разсказываеть про это время въ такихъ выраженіяхъ, говоря о себъ въ третьемъ лицъ: Il tint sa première diète à Worms. Се fut la première fois qu'il se rendit en Allemagne et sur le Rhin. Dans ce temps commencèrent à pilluler les hérésies de Luther en Allemagne et les communidades en Espagne 2). Это очень характерныя слова: они указывають на то, что Карлъ V смотрълъ на реформаціонное движеніе, какъ на чисто революціонное. смъшны кажутся запоздалые совъты нъмецкихъ истосворящихъ 0 томъ, Карлъ V долженъ риковъ. отР во главъ реформаціи. Карлъ V былъ роль испанцевъ, плохо говорилъ по-нъмецки: гдъ же ему было понять Лутера.

Но не нужно смъшивать реформаціоннаго движенія, протестантизма, кальвинизма, съ движеніемъ, клонящимся къ

<sup>1)</sup> Вопросъ относительно комментарій Карла V еще совершенно не изслъдованъ. Въ нихъ видпо очень сильное вліяніе комментарій Цезаря. Кегуупde Lettenhove нашелъ португальскій переводъ и издалъ его французское пере
ложеніе. Оригиналъ былъ написанъ по-испански (Allgemeine deutsche Biographie, статьи Мауренбрехера, стр. 203). Мы позволимъ себъ предупредить противъ пользованія измецкимъ переводомъ этихъ комментарій, составленнымъ
Варнкенигомъ: последній очень странно понимаєтъ обязанности переводчика и
вставляетъ иногда мѣста, въ оригиналь не имъющіяся. Lettenhove разсказываетъ въ введеніи объ отреченіи Карла V. Переводчикъ вдругъ вставляетъ въ
текстъ: "durch Gallait's, Pinsel verewigten". Lettenhove и не думалъ говорить о
Gallait. Очевидно, Варнкёнигъ поклонникъ этого художника. Все это, конечпо, мелочи, но это свидътельствуетъ объ общей небрежности перевода.

<sup>2)</sup> Commentaires de Charles-Quint. Стр. 13. Изданіе Kervyn de Lettenhove.

удаленію и освобожденію католицизма отъ вредныхъ наростовъ. И среди приближенныхъ Карла существовала мысль объ исправленіи церкви. Главнымъ представителемъ этой мысли быль духовникъ Карла, Глапіонъ. Глапіонъ считаль необходимымъ, чтобъ клиръ былъ болве нравственъ, болве достоинъ своихъ высокихъ обязанностей, чемъ онъ являлся на самомъ дълъ. Для этого духовникъ Карла вошелъ въ сношенія съ князьями и со старымъ кружкомъ гуманистовъ, въ особенности съ Эразмомъ. Эразмъ самъ говоритъ о своемъ вліяній на Глапіона. Глапіонъ котъль воспользоваться Лутеромъ, заставить его отказаться отъ той части своихъ мнвній, которая касалась догмы римскаго католицизма; остальное, касающееся исправленія духовенства и прочихъ предметовъ, Лутеръ могъ оставить неприкосновеннымъ. Глапіонъ старался изо всвхъ силъ достигнуть своего, обращался къ Фридриху Мудрому и открылъ ему свои мысли 1). Глапіонъ одобряль протесть Лутера противь индульгенцій, но возмущался его книгой "О Вавилонскомъ плъненіи папъ" 2). Глапіонъ старался какъ можно болье смягчить мньнія, высказанныя Лутеромъ: онъ старался примирить его съ католицизмомъ, а не проклинать его. Такого же приблизительно мнънія были и нъкоторыя другія испанскія духовныя лица, такъ, напр., Francisco de los Angelos, провинціалъ францисканскаго ордена, провзжая во время Вормского сейма черезъ Базель, высказывалъ одобренія сочиненіямъ Лутера.

Очевидно, среди приближенныхъ императора ръшительно никто ие понималъ значенія Лутера: одни считали его еретикомъ, котораго нужно уничтожить, какъ всякаго нераскаяннаго гръшника, другіе считали возможнымъ исправленіе Лутера, считали возможнымъ вернуть еще заблудшую овцу въ лоно католической церкви. Но, въ сущности, эта средняя партія наивныхъ испанскихъ богослововъ имъла вообще очень незначительное вліяніе. Нельзя не согласиться съ Эгельхаафомъ, что Мауренбрехеръ въ своей исторіи католической реформаціи ужъ слишкомъ преувели-

<sup>1)</sup> Maurenbrecher. Studien und Skizzen. Crp. 258.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Maurenprecher. Geschichte der Katholischen Reformation. CTp. 187.

чиваетъ значеніе этой партіи 1). Да и партія эта скоро распалась, и Глапіонъ сталъ ужъ равностнымъ приверженцемъ папской религіозной политики. Не нужно смѣшивать, повторяю, желапіе очистить церковь отъ злоупотребленій съ реформаціей. Почти всѣ католики желали очищенія церкви. Реформаціи въ догматическомъ отношеніи желали лишь очень немногіе.

Утверждаю еще разъ -- жизнь человъческая мутна и неясна: она состоить не изъ одного, а изъ нъсколькихъ потоковъ. И во всякомъ движеніи есть и свои Патроклы, и свои Терситы. Противъ Лутера былъ и Адріанъ Утрехтскій, быль и Алеандръ. Я совершенно понимаю тъ яростныя выходки противъ напскаго легата, которыя раздавались тогда. Религія — для всякаго человъка святое и чистое дъло. Алеандръ же въ дъло религи ввелъ скверные и грязные разсчеты: онъ пользовался всвии средствами, чтобы склонить на свою сторону, чтобы возбудить противъ Лутера, и такимъ образомъ, насколько возможно правильнъе, исполнить поручение святъйшаго отца; онъ раздаетъ объщанія направо и нальво и объщаеть все, чего кто ни пожелаетъ. Одному служащему при императорской капеллъ онъ объщаетъ достать протонотаріатъ "per bullam"; сынъ императорскаго привратника, который еще не достигь нужнаго возраста, чтобы быть священникомъ, долженъ былъ получить, согласно объщанію Алеандра, диспенсь для разръшенія сдълаться священникомъ, но за это онъ долженъ отречься отъ своихъ мнвній, такъ какъ онъ вначалв высказываль себя врагомъ Рима. Всъхъ старается легать запутать въ свои съти: какого-то несчастнаго императорскаго секретаря Шпигеля, и того думаетъ легатъ залучить на сторону папы. Шпигель вначаль какъ-то быль знакомъ съ Лутеромъ, потомъ женился и впалъ въ бъдность. И этому-то несчастному Алеандръ, большой римскій сановникъ, представитель церкви на Вормскомъ рейхстагъ, предлагаетъ сто гульденовъ, для того чтобъ тотъ сообщалъ ему, что узнаетъ о Лутеръ, т. е., по-просту говоря, дълаетъ изъ него шпіона.

<sup>1)</sup> Egelhaaf. Deutsche Geschichte. Crp. 303.

Такъ иногда большія и важныя дѣла окружены цѣлымъ созвѣздіемъ мелкихъ и ничтожныхъ поступковъ: эти мелкіе, ничтожные людскіе поступки имѣютъ иногда очень большое значеніе. И какой-нибудь Шпигель со своими ста гульденами можетъ испортить и принести вредъ многому хорошему, честному и великому. Впрочемъ, въ данномъ случаѣ всѣ замыслы и махинаціи Алеандра не вели собственно ни къчему.

Карлъ V былъ ревностный католикъ и, какъ католикъ, онъ долженъ былъ высказаться противъ Лутера. Вормскій эдиктъ былъ составленъ Алеандромъ, но былъ составленъ такъ, какъ того хотѣлъ Карлъ. Въ этомъ эдиктѣ, если прочесть весь его текстъ, видно, какъ смотрѣли на Лутера: Лутеръ былъ еретикъ, его нужно было презирать и казнить. Алеандръ радовался этому эдикту. Онъ цитировалъ стихи Овидія:

"Dicite io paean! Aio, bis dicite paean! "Decidit in casses praeda petita meos!"

и считаль, что реформація кончена. Когда князья выслушали съ большимъ вниманіемъ чтеніе этого эдикта, то началь говорить курфюрсть Іоахимъ и объявилъ, что всѣ князья согласны съ эдиктомъ. Этого эдикта желали даже за-границей: Эмануэль Португальскій написаль письмо архіепископу Кёльнскому, въ которомъ онъ убъждалъ архіепископа употребить все свое вліявіе къ тому, чтобы еретикъ быль наказань 1); Генрихъ VIII поступиль точно также и 20 мая 1521 года написаль письмо архіепископу Майнцскому, въ которомъ говорилось объ уничтоженіи ереси Лутера 2).

Является вопросъ, какъ отнеслась къ эдикту Германія. Мы уже говорили объ этомъ: главное волненіе было среди гуманистовъ. Гуттенъ объявилъ въ письмъ къ Пиркгеймеру, что онъ стыдится своего отечества; но не нужно забывать, что Гуттенъ былъ вовсе не вся Германія, и ужъ во всякомъ случать, не весь католическій міръ. Лутеръскрылся подъ именемъ юнкера Георга; объ немъ никто не

<sup>1)</sup> Balan. Monumenta Reformationis Lutheranae. Crp. 190-192.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. Crp. 229,

слышалъ, но его мнѣнія и мысли стали бродить по Германіи, и явилась идея, которую въ сущности первый высказалъ Лутеръ, — что всѣ равны въ дѣлѣ вѣры и вѣра одинакова для всѣхъ, т. е. явилось убѣжденіе, что всѣ компетентны въ дѣлахъ религіи. И, въ концѣ концовъ, произошли Виттенбергскіе безпорядки, послужившіе началомъ реформаціи. До Виттенбергскихъ безпорядковъ не было лутеранства, какъ особой формы религіи 1). До этихъ поръ всѣ были католиками.

Изображать католицизмъ совершенно упавшимъ въ началѣ XVI вѣка вовсе не научно: стоитъ только лишь слегка ознакомиться съ тою народною литературой, которая эднялась противъ Лутера послѣ 1521 года, чтобы понять, э нельзя отрицать извѣстной симпатіи къ католицизму даже въ толпѣ, даже среди крестьянъ. Протестантскіе историкт обыкновенно обходять этотъ фактъ молчаніемъ, или, по возможности, стараются смягчить его. Бецольдъ говоритъ, напримѣръ, что между противниками Лутера въ народной литературѣ не было ни одного съ чистымъ характеромъ 2). Но въ сущности эта оговорка не имѣетъ рѣшительно никакого значенія. Намъ нѣтъ дѣла до авторовъ памфлетовъ, но дѣло въ томъ, что памфлеты противъ Лутера читались, и читались въ массѣ населенія.

Это приниженіе значенія католической религіи въ XVI въкъ, которое свойственно всъмъ протестантскимъ историкамъ во первыхъ результатъ религіозныхъ симпатій, во вторыхъ—вліяніе Ранке. Веселыя русскіе господа, брянчащіе дружбой съ Сибомомъ и горделиво объявляющіе, что школа Ранке умерла и не возродится, представить себъ не могутъ, какой популярностью пользуются мнѣнія Ранке въ Германіи. Я увъренъ, что самый закорузлый нѣмецкій провинціальный учитель, берущій взятки крупой и сахарными головами, и тотъ знакомъ съ главнѣйшими сочиненіями Ранке... А между тѣмъ, что можетъ быть безграмотнъй нѣмецкаго (въ особенности прусскаго) учителя! Я уже не говорю о безчисленныхъ бывшихъ слушателяхъ Ранке, которые на второмъ

<sup>1)</sup> См. Карвевъ. Исторія Западной Европы. Т. И. Стр. 65.

<sup>2)</sup> Bezold. Geschichte der Reformation. CTp. 358.

словъ начинаютъ разсказываютъ анекдоты изъ жизни великаго историка, о томъ, какъ невнятно онъ читалъ и пр. и пр. Мнъ кажется, что неправильности въ изображеніи исторіи Вормскаго рейхстага, неправильности, которыхъ мы говорили, -- результатъ вліянія Ранке. Право, нельзя не сознаться, что великій основатель німецкой исторической науки черезчуръ ужъ приподымаеть то значеніе, которое имълъ тогда Лутеръ. Вотъ какъ, напримъръ, описываеть Ранке то впечатленіе, которое произвель Лутерь на германскихъ князей: "Испытанные воины радовались его неустрацимости, Георгъ Фрундсбергъ потрепалъ одобрительно его по плечу, когда онъ входилъ въ рейхстагъ, старый Эрихъ Брауншвейгскій, среди хлопотъ рейхстага, послаль Лутеру серебряную кружку съ пивомъ; когда Лутеръ выходиль изъ собранія, то кто-то слышаль голосъ, который прославляль мать такого человъка. Осторожный и обдуманный Фридрихъ былъ доволенъ своимъ профессоромъ: "О-сказалъ Фридрихъ Спалатину вечеромъ въ своей спальнъ. -- Какъ хорошо говорилъ докторъ Мартинъ передъ императоромъ и государствомъ! " 1) Мнъ кажется, что эти факты слишкомъ мелки, чтобы придавать имъ какое-либо значеніе.

Что же касается до Янссена, то онъ черезчуръ подчеркиваетъ ту общую неурядицу, которую вызывала собой реформація. Мнѣ кажется, что на Вормскомъ сеймѣ реформація играла лишь второстепенную роль, а что безпорядки являлись результатомъ плохого государственнаго устройства. Правда, Сикингенъ угрожалъ рейхстагу и могъ, еслибъ захотѣлъ, причинить его членамъ много непріятностей. Но ничего серьезнаго произвести онъ, конечно, не могъ. Янссенъ, напримѣръ, пишетъ:, Страшное волненіе овладѣло умами, всюду носился слухъ, что будетъ нанесенъ ударъ духовенству и что рыцари завладѣютъ духовными имуществами." 2) Я не знаю, на основаніи чего думаетъ такъ Янссенъ: сноски у него не поставлено. Вообще же у Янссена

<sup>1)</sup> Ranke. Deutsche Geschichte. T. I. CTp. 337.

<sup>2)</sup> Janssen. Geschichte des deutschen Volks. Т. І. Стр. 163.

является очень сильнымъ вліяніе Гуттена. Въ другомъ мѣстѣ, о которомъ мы уже говорили во введеніи, Янссенъ изображаетъ Гуттена маленькимъ и ничтожнымъ человѣкомъ. Теперь, желая подчеркнуть тотъ безпорядокъ, который ввела въ Германію реформація, католическій писатель раздуваетъ значеніе Гуттена и придаетъ фактическое значеніе тѣмъ угрозамъ, которыя дѣлалъ въ пылу раздраженія этотъ писатель. И все это дѣлается для того, чтобъ доказать, что Лутеръ былъ революціонеромъ и стремился все ниспровергнуть 1).

Многое, что въ историческихъ сочиненіяхъ велико и значительно, на самомъ дёлё гораздо меньше и ничтожне. Я думаю, Карлъ V сейчасъ же и позабылъ о Лутерв, какъ только кончился рейхстагъ, и когда огни въ Вормсв погасли, гирлянды, перекинутыя черезъ улицы, были сняты и курфюрсты разъвхались по домамъ, прекратились и тв безпорядки въ Вормсв, которые такъ напугали Янссена. Карлъ V увхалъ и все свое вниманіе посвятилъ внёшней политикъ. Къ изложенію внёшнихъ политическихъ фактовъ изъ царствованія Карла V мы и перейдемъ теперь.

<sup>1)</sup> Janssen. Geschichte des deutschen Volks. T. II. Crp. 176.

## ГЛАВА ШЕСТАЯ.

Мнъ теперь приходится уходить въ холодную, каменистую область внъшней политики: это ужасно скучная область! Для васъ, читатель, и для меня, чемъ скоре пробежать ее, тъмъ лучше. Но совсъмъ ужъ обойти ее молчаніемъ я не могъ. потому что она составляетъ чрезвычайно важный элементъ въ дъятельности Карла V. Дъло въ томъ, что въ началъ XVI въка предъ Карломъ V стояли, въ сущности. двъ задачи: борьба съ турками и война сь Франціей. О войнъ съ турками упоминалось въ каждомъ оффиціальномъ актъ. о ней до надобдливости всв говорили, и она на самомъ дълъ, можетъ быть, и была необходима. Но война съ Франціей была гораздо необходимве. Янссень говорить, что началь войну Францискъ; другіе историки говорять, что начата была война Карломъ. Мнъ кажется, что это все раввойна даже для современниковъ Карла казалась неизбъжной. Правда, Кудрявцевъ называетъ войну съ французами "ненужной войной", но можно сказать, что борьба съ Франціей и тогда не была бы ненужной, еслибы діло шло только объ обладаніи Верхнею Италіей и о коронованіи въ Римъ. "Французскія владънія", сознается самъ Кудрявцевъ, "отдъляли Карла отъ Неаполя и нарушали цълость и связь его владъній въ Германіи и Италіи". А коронованіе вовсе не было такимъ пустымъ удовлетвореніемъ тщеславія, какимъ характеризуетъ его Кудрявцевъ. Не будучи императоромъ Священной Римской имперіи, Карлъ не могъ укръпить власть своего дома, не могъ облечь Фердинанда достоинствомъ римскаго короля. Во всемъ этомъ Карлъ старался только о своей личной пользъ. Покоривъ Верхнюю Италію, онъ присоединилъ ее къ своимъ владъніямъ, несмотря на протестъ германскихъ князей, требовавшихъ возвращенія, по крайней мъръ, Милана и Генуи, какъ старинныхъ ленныхъ владъній имперіи. Кромъ обладація Италіей 1) были и другія причины къ войнъ съ Франціей: во-первыхъ, споры за Бургундію, Наварру; во-вторыхъ, враждебныя дъйствія самого Франциска, который въ Германіи поддерживалъ мятежныхъ князей, въ Испаніи помогалъ возмутившимся общинамъ и самымъ ръшительнымъ образомъ стремился къ покоренію Неаполя и Сициліи. "Причина войны", говоритъ Ранке, "лежитъ болъе въ совокупности отношеній Карла, нежели въ потребности государства".

Война началась весною 1521 года. Робертъ Маркскій ворвался въ Люксембургскую провинцію и осадилъ городъ Виретонъ. Около этого же времени, немного спустя, Леспарръ съ гасконцами ьторгся черезъ Пиренеи. Лишенная защиты Наварра сдалась почти вся целикомъ. Карлъ быль на Вормскомъ сеймъ, когда узналъ про нападеніе на Люксембургъ. Онъ послалъ графа Нассаускаго и Сикингена противъ Роберта. Намъстники императора въ Испаніи собрали войско, побъдили Леспарра и вторглись во Францію. Францискъ І, узнавъ объ этомъ, принялъ необходимыя мфры, чтобы защититься отъ нападеній съ двухъ фланговъ. Три арміи были мобилизированы. Было очевидпо, что война, и большая, серьезная война, должна возгоръться между обоими властителями. Самыя главныя силы французовъ были собраны у Шампани и Пикардіи, чтобы бороться съ императорскими войсками. Генрихъ VIII вмѣшался въ эту хотълъ, чтобъ его выбрали посредникомъ. Произошли скучные и ни для кого не нужные переговоры

<sup>1)</sup> Я всегда удивляюсь, чего молчало населеніе Италіи, когда его перебрасывали изъ рукъ въ руки и всегда прихожу въ изумленіе, какъ плохо изображено въ наукъ состояніе Италіи въ началъ XVI въка. Я буду говорить объ этомъ потомъ, характеризун католическую реакцію. До сихъ поръ напреще не установлено процвъталъ или умиралъ католициямъ въ итальянскомъ народъ того времени. См. очень интересную статью Muntz'a. Le sentiment religieux en Italie pendant le XVI siecle. Revue Historique. 1893 г. Septembre—Octobre.

въ Кале, гдъ опять упоминалось о въчномъ миръ, о справедливости, о борьбъ съ невърными и о прочихъ вещахъ, которымъ, въ сущности, никто не върилъ.

Карлъ V былъ политикъ и политикъ XVI въка: нужно было, по тогдашней модъ, заключать побольше союзовъ, и 25 августа 1521 года КарлъV заключилъ союзъ съ ГенрихомъVIII. Когда просматриваешь текстъ этого договора, то невольно удивляещься: какъ слъпо умные и ученые люди върили такимъ вещамъ, которыя каждому невъжественному человъку должны были казаться неисполнимыми. Къ чему и зачъмъ писался этотъ трактатъ, къ чему тратилось столько денегъ на повздки пословъ, къ чему исписывалось столько бумаги? Въдь въ собраніи Ланца (Monumenta Habsburgica) трактать этоть занимаеть 23 страницы мелкой печати! Дъло шло о женитьбъ Карла V на Маріи англійской, которую чуть ли не еще недавно отняли отъ груди. Я думаю, серьезно этому никто не върилъ, а между тъмъ, шли переговоры о томъ, что нужно сдълать тогда, когда Маріи исполнится двънадцать лъть, и назначено было мъсто для бракосочетанія. Только ради этого брачнаго договора и вступають императорь и Генрихъ въ союзъ, и должны вмъстъ помогать пріобрътенію вновь того, что у нихъ отнято. Если на кого-нибудь изъ нихъ нападуть, то другой должень защищать потерпъвшаго. Военныя же действія должны были начаться въ 1523 году. И все это писалось тогда, когда уже война была въ полномъ разгаръ, лилася кровь и раздавались пушечные выстръзы. Не правда ли, какъ все это странно и непонятно?

Главныя силы французовъ сосредоточивались на съверной границъ. Францискъ I былъ при этомъ войскъ самъ лично. Войско это направилось къ Мезіеру, который былъ осажденъ войсками Сикингена и графа Нассаускаго. При приближеніи французовъ, войска императора оставили осаду этого города и стали отступать. Францискъ I могъ бы нанести, можетъ быть, пораженіе войскамъ императора, которыя были слабъе его. Но онъ боялся это сдълать. Если бы на съверной границъ, дъло дошло до ръшительныхъ столкновеній, то центръ военныхъ дъйствій сосредоточился-бы въ этихъ мъстахъ. Теперь война должна была произойти на поляхъ Италіи.

Испанцы Карла V были лучиимъ войскомъ въ Европъ. Чтобы имъть равные шансы съ Карломъ, Франциску нужно было имъть такихъ же солдатъ. Испанцамъ равны были лишь одни швейцарцы. Въ концъ апръля, 12 кантоновъ высказались за французовъ, и уже 16 іюля 6000 швейцарцевъ ждали приказаній Франциска. За Карла же стояли папа и Ломбардскіе патріоты. Неаполитанскіе и папскіе корабли съ 2000 испанцевъ направились въ Геную съ намъреніемъ отнять ее у французовъ и установить тамъ республику. Затъмъ папа посылаетъ Колонну съ небольшимъ войскомъ въ Болонью, но такъ какъ войска императора еще не сошлись въ Италію, то всв эти попытки и остались тщетными. Наконецъ, появляется Антоніо де-Лейва съ первымъ отрядомъ испанцевъ, затъмъ маркграфъМантуанскій и маркизъ Пескарра съ главной массой войска. Скоро потомъ къ нимъ присоединяются и ландскиехты, завербованные для Карла V въ Германіи. Начинается осада Пармы, но она идетъ неудачно, и войска почему-то отступаютъ. Но и дъла французовъ были тоже въ плохомъ состояніи: съверная армія Карла вторгается во Францію и завладъваетъ Музономъ.

Въ сущности, война того времени-какая-то вялая и непонятная на нашъ взглядъ война: дъло въ томъ, что она ведется преимущественно деньгами; войска вой сплошь нанятыя, и они грозятся, въ случав, если имъ хоть немного задержатъ жалованье, бросить все и уйти; ландскиехты и швейцарцы постоянно волнуются и грозятся перейти къ непріятелю, потому что ни у Карла, ни у Франциска никогда нътъ денегъ. При такомъ веденіи войны, нужно было стремиться къ сраженію во что бы то ни стало, нужно было быть храбрымъ, ръшительнымъ военачальникомъ. Ожидать благопріятнаго времени, искать удобнаго для нападенія мъста рышительно было невозможно. Лотрекъ быль человъкъ очень неръшительный и страшно тянулъ время, ища удобнаго случая для нападенія; подъ конецъ отъ него ушли швейцарцы, которымъ задержали жалованье, и онъ явился, такимъ образомъ, съ гораздо слабъйшимъ войскомъ. Онъ сталъ отступать, а войско императора и папы стало занимать города. 19 ноября, вечеромъ, императорскія войска появились передъ предмъстьемъ Милана. Въ одну ночь они завладъли городомъ. Французамъ принадлежала въ Миланъ только одна цитадель, которую взять было чрезвычайно трудно. Лотрекъ оставилъ въ ней гарнизонъ и самъ удалился.

Побъду Карла въ Италіи ръшило, безспорно, то обстоятельство, что отъ Лотрека ушли швейцарцы, а часть швейцарцевъ, до тъхъ поръ бывшая нейтральной, примкнула къ папъ и императору, и вслъдствіе этого въ руки союзниковъ перешелъ Миланъ, а за нимъ и другіе города, Лоди, Павія, Парма и Піаченца. Меня всегда удивляетъ относительно XVI въка это значеніе сравнительно ничтожныхъ и непредвиденныхъ событій: какъ, казалось, все строго обдумано, всякая мелочь принята во вниманіе, - и вдругь, швейцарцы сердятся на то, что имъ задерживаютъ жалованье, и уходятъ, и вся сила французовъ подламывается въ одно мгновеніе. То же самое и теперь, въ данномъ случав, когда восторжествовали императорскія войска: умираеть вдругь главный союзникъ императора, папа Левъ Х, и умираетъ 46 лътъ отъ роду, въ полной силъ, отъ неизвъстной бользни. Майнцскій посолъ Тетелебенъ писалъ архіепископу Альбрехту, что папу отравили 1). Въ сущности – Левъ X былъ очень маленькій и безцвътный человъкъ, придавленный тяжелой папской тіарой; если онъ и кажется блестящимъ, то это потому лишь, какъ справедливо замъчаетъ Грегоровіусъ 2), что онъ отражаетъ образованіе Ренесанса:). Право, его не стоитъ ни бранить, какъ гдв-то бранитъ г. Михайловъ, ни хвалить, какъ хвалитъ г. Кирпичниковъ 4).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Kraft. Briefe und Documente der Zeit der Reformation. Стр. 31—32. Донессенія Майнцскаго посла нигдъ почему-то не цитируются при изложеніи итальянскихъ событій того времени, а между тъмъ, они представляютъ очень большой интересъ. Конечно, Гвичардини, Іовій и др.— очень хорошіе источники для этого времени, но опи уже приводились и приводятся, а о Майнцскомъ послъ ръшительно никто не знаетъ. Право, молодые ученые что-то очень лънивы!

<sup>2)</sup> Gregorovius. Geschichte der Stadt Rom im Mittelalter. T. VIII. Crp. 267.

<sup>3)</sup> А между твиъ, этотъ маленькій и меленькій человѣкъ все-таки думаль о борьбѣ съ турками и даже склоняль принять въ ней участіе и Россію и Польшу; см. Pierling—Leon X et Vasili III—Revue des Questions Historiques. Т. XXVII.

<sup>4) &</sup>quot;Русская Мысль". 1883 г. Кн. VII. Стр. 151.

Итакъ, Левъ Х умеръ. Нужно было выбирать другого папу. Карлъ V употребилъ всъ свои усилія, чтобы былъ выбранъ тотъ папа, который помогаль бы и поддерживаль бы его въ итальянскихъ дълахъ. Карлу У было необходимо, во что бы то ни стало, быть въ дружбъ съ Генрихомъ Англійскимъ: у Карла денегъ не было, и онъ думалъ просить у Генриха взаймы; а разъ онъ хотълъ быть въ дружбъ съ Генрихомъ, ему нужно было, во что бы то ни стало, привлечь къ себъ Вольсея. А между тъмъ, Вольсей залумаль самь сдёлаться папой, и Карлу V приходилось увърять Генриха и Вольсея, что онъ все дълаетъ для избранія послідняго въ папы. Но между тімь, избрать Вольсея въ папы было ръшительно невозможно, да и при томъ, Вольсей вовсе не быль бы тъмъ папой, котораго желалъ Карлъ. Настоящій кандидатъ Карла быль кардиналь Медичи. Хуану Мануэлю, посланнику въ Римъ, посылались постоянно приказанія относительно выбора Медичи, а въ это же самое время испанскому посланнику въ Лондонъ постоянно посылались приказанія ув'трить кардинала Вольсея въ томъ, что все дълается для исполненія желанія послъдняго. 1). И какъ ни странно, Генрихъ VIII и Вольсей върили Карлу. Генрихъ VIII ръшилъ послать чрезвычайнаго посланника на конклавъ и выбралъ для этого Richard Pace 2). Вольсей объщаль, съ своей стороны, Карлу сдълать все, что ему угодно 3). Richard Pace явился къ Карлу V, и Карлъ прямо пишетъ кардиналу Вольсею, что онъ можетъ быть покоенъ, что употреблены всъ средства для его избранія 4).

Но въ это-то время вдругъ, неожиданно для всего католическаго міра на конклавъ проснулось чистое, хорошее чувство среди кардиналовъ, проснулось желаніе позаботиться и подумать о церкви. Кто-то предложилъ выбрать воспитателя Карла, стараго Адріана Утрехтскаго. Это былъ человъкъ, который сторонился всъхъ политическихъ интригъ въ дълъ религіи. Про него ходила очень хорошая молва;

<sup>1)</sup> Lanz. Monumenta Habsburgica. CTp. 501.

<sup>2)</sup> Ibid. CTp. 506.

<sup>3)</sup> Ibid. CTp. 523.

<sup>4)</sup> Ibid. CTp. 527.

говорили, что онъ человъкъ върующій и ведетъ благочестивую жизнь, а въдь это такая ръдкость у большихъ церковныхъ сановниковъ XVI въка. Странно и невзначай предложиль кто-то Адріана, и вдругь оказалось, что онь уже имъетъ за собою узаконенныя двъ трети голосовъ, а Адріана въ Римъ даже и по имени мало кто зналъ... Адріанъ быль непохожь на прежнихъ папъ; онъ былъ сынъ корабельнаго столяра и родился 2 марта 1459 г. въ Утрехтъ. Какъ стипендіать, занимался онъ въ Лёвень и, наконецъ, какъ-то привлекъ къ себъ внимание Маргариты. Онъ получилъ каноникатъ въ Лёвенъ и, подымаясь отъ одной должности къ другой, выдаваясь своею скромностью, благочестіемъ и тихимъ нравомъ, достигъ званія вице-канцлера мъстнаго университета. Маргарита сдълала его воспитателемъ Карла. Вскоръ потомъ Адріанъ былъ посланъ въ Испанію, гдъ онъ тоже неслышно и смирно дълалъ большое и отвътственное дъло. Весь Римъ возмутился узнавъ о выборъ, сдъланномъ кардиналами. "Roma est locanda", писалось на ствнахъ, сами кардиналы боялись показаться толпв и объясняли все наитіемъ Св. Духа. Радовались только одни приверженцы императора, и радовались потому, что думали, что Адріанъ будетъ помогать императору въ его итальянской политикъ. Радовался, впрочемъ, и самъ императоръ.

Карлъ узналъ въ Брюсселъ объ избраніи своего воспитателя и ръшилъ сейчасъ-же отправить посла съ поздравленіемъ Адріану. "Вы посътите Его Святьйшество", говорилось въ инструкціи Лопе Хуртаду, "и засвидътельствуете ему то сильное удовольствіе, которое мы испытали вслъдствіе того, что рука Господня привела къ выбору Его Святьйшества въ настыри христіанской церкви... Его Святьйшество связано съ нами тъмъ, что происходитъ изъ того же народа, тъмъ, что воспитывало и образовывало насъ съ нашего дътства" и т. д. и т. д. 1) Посланный Карла V прибылъ 12 февраля въ Витторію (въ провинціи Алава) 2). Адріанъ уже зналъ о своемъ избраніи и хотя уже съ самаго начала возникли нъ

<sup>1)</sup> Gachard. Correspondance de Charles-Quint et d'Adrien VI. CTp. XIX.

<sup>2)</sup> Ibid. CTp. 31.

которыя недоразумъпія <sup>1</sup>), но Карлу всетаки новый папа быль очень признателень. "Я буду", писаль Адріанъ, "всюду, гдъ бы я ни быль, заботиться о томъ, чтобы ваши дъла имъли успъхъ, какъ того вообще требуеть католическая религія и служеніе Богу" <sup>2</sup>). Эта оговорка показываеть, что вообще Адріанъ желалъ быть самостоятельнымъ.

Вскоръ потомъ обнаружилось, что Карлъ сдълалъ, въ сущности, очень мало для избранія Адріана въ папы. Но Карлъ, 7 марта 1522 года, не смущаясь, написалъ Адріану собственноручное письмо в), въ которомъ говорилось о томъ, что, благодаря Карлу, Адріанъ получилъ папское достоинство. Адріанъ отвътиль на это письмо Карла довольно-таки ръзко и опредъленно. Я думаю, изъ этого письма Карлъ ясно увидалъ, что Адріанъ вовсе не будетъ его послушнымъ орудіемъ въ итальянской политикъ. "Я очень радъ, что не выбранъ благодаря Вамъ, изъ за того, что мнъ теперь можно будетъ поступать честиве и откровениве", пишетъ новый папа императору. Вообще Адріанъ дъйствуетъ въ данномъ случав большимъ бариномъ, чвмъ Карлъ, который все старается извиниться. "Мы, въ сущности, не придаемъ всему этому значенія", пишеть Адріань, "такь какь предпочитали бы не имъть этой обязанности на своихъ плечахъ 4). Между Адріаномъ и Карломъ начинаютъ быть холодныя, оффиціальныя отношенія, прикрытыя, правда, красивой пеленой любезныхъ словъ и пожеланій. Когда Карлъ сталъ просить Адріана о возобновленіи договора, который быль у императора съ Львомъ X, то Адріанъ все-таки сумълъ отказаться отъ него, хотя и въ очень любезной формъ.

Въ Италіи, между тъмъ, все еще продолжатась война. Все дъло опять сосредоточивалось на томъ, куда перейдутъ швейцарцы, и швейцарцы стали опять на сторонъ Франціи. Въ Монцъ Лотрекъ соединился со швейцарцами, и 5 марта направилось все громадное французское войско къ Милану, передъ которымъ оно и появилось 6-го. Но здъсь занятію

<sup>1)</sup> Ibid CTp. XXI.

<sup>2)</sup> Gachard. Correspondance de Charles-Quint et d'Adrien. CTp. 26.

<sup>3)</sup> Lanz. Correspondenz Karls V. T. I. CTp. 59.

<sup>4)</sup> Gachard. Correspondance de Charles-Quint et d'Adrien. Crp. 74.

Милана стало мѣшать много обстоятельствъ. Швейцарцы начинаютъ понемногу колебаться и начинаютъ требовать жалованья и сраженія; денегъ не достаетъ, пропитаніе въ маленькихъ итальянскихъ городкахъ доставать очень неудобно. Лотрекъ сталъ осаждать Павію, но Колонна смѣло вышелъ изъ Милана и поставилъ его между Павіей и своимъ собственнымъ войскомъ. Лотрекъ долженъ былъ отступить и отступалъ все время, пока, наконецъ, не принужденъ былъ дать сраженіе при Бикоккъ. Швейцарцы бросились неудержимо на императорскихъ ландскнехтовъ, но были въ концѣ концовъ смяты. Императоръ остался побѣдителемъ, но преслѣдовать французовъ войска не согласились, такъ какъ имъ не уплатили жалованья. Когда имъ, наконецъ, уплатили, они согласились идти дальше, —Кремона и Генуя были ими взяты.

А Адріанъ, съвъ на папскій престоль, началь думать о великомъ и славномъ дълъ-объ изгнаніи невърныхъ изъ Европы. Но его мечты были искренни, а не ограничивавались одними восклицаніями въ договорахъ. Это былъ, пожалуй, единственный, кто сталь думать и хлопотать о человъчествъ. Для всего этого, прежде всего, долженъ былъ быть миръ между христіанскими владетелями, и вотъ между папой и императоромъ начинаются переговоры, посредствомъ которыхъ императоръ думаетъ привлечь на свою сторону папу, а напа думаетъ убъдить Карла примириться съ Францискомъ и направить всё свои силы противъ невёрныхъ. "Я умоляю Ваше Величество", пишеть папа, "выказать себя расположеннымъ къ миру" 1). Съ этимъ же предложениемъ въчнаго мира въ христіанствъ Адріанъ обращается ръшительно ко всъмъ, къ кому только можеть: и къ Генриху Англійскому, и къ Французскому королю. А между тъмъ, что, въ сущности, получаетъ онъ въ отвътъ? Карлъ V говоритъ, что онъ заключилъ союзъ съ Генрихомъ VIII и поэтому не можетъ заключить мира, но замъчаеть къ концу, что если Францискъ сдълаетъ уступки, то онъ, пожалуй, согласится. На одно письмо, къ несчастью, до насъ не дошедшее, Адріанъ отвътилъ Карлу V чрезвычайно интереснымъ письмомъ. "Et pour

<sup>1)</sup> Gachard. Correspondance de Charles-Quint et d'Adrien. Crp. 52.

venir à la response de vosdictes lettres", пишетъ этотъ добрый, хорошій папа, "nous persuadans qu'avons esgale amytié a nostre fils le roy de France que à Vostre Majesté, si ce n'est pour que, puis nostre élection, avons procuré et procurons diligemment de saire paiz ou respit de trèves entre vous aultres princes chrestiens: ce que faisons pour le comun profit de toute la chrestienté, affin que par ce moyen puissons obvier aux entreprises de Grand Turc, ennemy de nostre foy, lequel, par occasion des guerres estans entre vous, les principaux chiefs de la chrestienté, se a donné vigueur et courage de invader le royaume de Hongrie et l'isle de Rhodes 1). И въ другихъ письмахъ Адріанъ тоже упоминаетъ о туркахъ и о той опасности, которой подвергаются Венгрія и Родосъ 2), а между тъмъ, Карлъ V, въ отвътъ на это, говоритъ только о томъ, чтобъ Адріанъ сталъ въ итальянскихъ дёлахъ на его сторону. Впрочемъ, въ другихъ письмахъ Карлъ У очень сожальеть о Родось и говорить много гулкихь фразь э) и въ это же время входить въ союзъ съ Генрихомъ противъ Франциска.

Я не знаю, но мнъ отъ души жаль Адріана. Онъ находился, какъ очень върно говоритъ Хефлеръ "между нъмецкимъ государствомъ, которое было подобно бурному океану, который то и дело волновали яростные вихри, холодной, какъ ледъ, политикой испанскаго двора, который медленно, но върно, шагъ за шагомъ, шелъ впередъ, вырывая изъ-подъ ногъ папы почву" 4). Дъйствительно, въ сущности, то было очень интересное время. Князья спорили другь съ другомъ, а турки все надвигались и надвигались. Нельзя изображать турокъ какой-то дикой, стихійной силой, какъ это дълается иногда (недостатокъ, который свойственъ даже Цинкейзену). Сулейманъ зналъ, что дълалъ, и употреблялъ всъ средства для достиженія своихъ цълей. Всюду, по всей Европъ, были разсыпаны агенты турокъ; самъ канцлеръ ордена Іоаннитовъ Андрей де-

<sup>1)</sup> Gachard. Correspondance de Charles-Quint et d'Adrien. Crp. 125-126.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. Crp. 139.

<sup>3)</sup> Lanz. Correspondenz Karls V. T. I. CTp. 66.

<sup>4)</sup> Höfler. Der deutsche Kaiser und der letzte deutsche Papst. Crp. 18.

Мераль быль на службъ у турецкаго султана. Венгрію разрывали на части враждебныя партіи, въ Германіи шло лутеранское неустройство; для завоеванія всей Европы, о которомъ мечталъ Сулейманъ, было самое благопріятное время. Но вотъ, наконецъ, 20 декабря 1522 года палъ и Родосъ.

Адріанъ былъ страшно убить этой катастрофой, что видно изъ его писемъ къ Катаринъ Аррагонской, Генриху и Вольсею. Европа должна погибнуть, по мнънію Адріана; только миръ, одинъ миръ можетъ спасти ее; а о миръ, между тъмъ, никто не думаетъ: всъ стремятся лишь къ одному, чтобы урвать побольше земли у сосъда, чтобы повыгоднъе заключить трактатъ. Папа пишетъ письмо Франциску о миръ; послъдній отвъчаетъ, что не можетъ исполнить желанія папы. Но папа на этомъ не останавливается: онъ пишетъ королю Португальскому, герцогу Альбанскому. Вновь появляется идея всеобщаго конгресса князей въ Римъ. Папа предлагаетъ употребить церковныя имущества для борьбы противъ турокъ, а императоръ, между тъмъ, все ведетъ свои нескончаемые споры. Въ концъ концовъ, папа теряетъ терпъніе и заявляетъ Карлу, что, если онъ не прекратить своихъ пререканій, то онъ можеть быть изгнань изь своихь наслъдственныхь земель. А Францискъ въ это время намъревается еще сдълать нападеніе. Наконецъ, Карлъ V соглашается на перемиріе, но выговариваеть себъ очень выгодныя условія.

Бъдный, бъдный папа, —даже среди его ближайшихъ приближенныхъ не было человъка, который сколько-нибудь искренно заботился бы о благахъ христіанскаго міра: Кардиналъ Вольтерра, самое приближенное къ папъ лицо, затъялъ заговоръ въ Сициліи противъ Карла; герцогъ Сесскій перехватилъ его письмо. Но папа все надъется: 30 апръля послъдовало торжественное приглашеніе ко всъмъ христіанскимъ князьямъ на трехлътнее перемиріе. Карлъ злился, убъждалъ Адріана, но послъдній былъ стоекъ и заботился лишь объ одномъ—о миръ среди христіанъ. Но Карлу помогъ самъ Францискъ: узнавъ объ арестъ кардинала Вольтерры, онъ написалъ чрезвычайно грубое письмо папъ и задержалъ его нунція, Барскаго архіепископа, и добрый папа, наконецъ, разсердился. Послъдовалъ открытый разрывъ между нимъ

и Францискомъ. Напу стали осаждать послы Генриха и Карла, убъждая его войти съ ними въ лигу. Папа не сдавался. Прівхалъ Карлъ Ланнуа, вице-король Неаполя, убъждать папу. Благодаря этимъ убъжденіямъ, а также грубостямъ Франциска, папа примкнулъ, наконецъ, къ союзу противъ Французскаго короля. На сторонъ императора были теперь всъ преимущества.

Какъ-то теперь трудно представить себъ папу Адріана VI заботящимся о войнъ и интересующимся битвами и сраженіями. Военныя дъйствія, въ сущности, не прекращались. Генрихъ VIII, вскоръ послъ битвы при Бикоккъ, сталъ открыто на сторону Карла. Теперь на сторонъ Карла были почти всъ союзники: папа, Флоренція, Сіенна, Венеція, Генуя, Сфорца, Фердинандъ, Генрихъ VIII. Въ сущности, папа вошелъ лишь въ оборонительный союзъ. Для того, чтобы достигнуть своей цъли, Карлу необходимо было вести наступательную политику, и поэтому императоръ убъждаетъ вице-короля Неаполя и герцога Сесскаго всячески возстановлять папу противъ Франциска и стремиться къ тому, чтобъ тотъ перешелъ въ наступательный союзъ. Но къ этому времени, когда, кажется, Карлъ уже могъ достигнуть всего того, чего онъ такъ долго добивался, Адріанъ начинаетъ слабъть, ужъ больетъ по цёлымъ днямъ, и опять, благодаря случайнымъ, глупымъ обстоятельствамъ, рушатся и дълаются тщетными хитроумные планы императора. 4 августа Адріанъ служиль объдню на Эсквилинскомъ холмъ, затъмъ онъ торжественно объявиль о своемь союзь съ императоромь и королемь англійскимъ и отправился на виллу Меллини. Тамъ онъ почувствовалъ приступъ лихорадки. На это сначала не обратили вниманія, но папа ужъ не вставаль болье съ постели. 14 сентября 1523 г., въ 1 ч. вечера, папа умеръ, а въ это же время, французскія войска, вновь набранныя Францискомъ, спускались въ Италію.

Положеніе Франциска было, въ самомъ дѣлѣ, очень опасно: 34.000 угрожали ему со стороны Пиренеевъ; Англія и Маргарита собрали 21.500 человѣкъ, которые должны были напасть съ сѣвера; 10.000 ландскнехтовъ стояли на востокъ. Францискъ I проявилъ при этомъ необычайную

энергію; ему нужны были деньги, и онъ стремился достать ихъ отовсюду, откуда могъ: занялъ довольно большую сумму въ Парижскомъ Hôtel-de-Ville, отчуждалъ то, что было собственностью короны, бралъ золото и серебро изъ церквей, создавалъ новыя должности, и, насколько возможно, выгоднъе продавалъ ихъ. На западъ войско стояло подъ начальствомъ адмирала Бонниве, въ Гаскони былъ Лотрекъ, въ Лангедокъ—Лескеннъ. Но тутъ произошло обстоятельство, которое вновь могло перевернуть всъ расчеты, — это именно измъна герцога Бурбона.

Герцогъ Бурбонъ носилъ званіе коннетабля, былъ богатъ и имълъ много владъній во Франціи. Францискъ обидълъ его: началъ противъ него пристрастный процессъ. Коннетабль Бурбонъ былъ очень могущественъ: онъ былъ родственникъ короля. С.-Муленъ былъ его столицей, мъстомъ его празднествъ и населенъ быль богатыми благородными рыцарями. Родословное дерево Бурбона было очень велико и родство многочисленно; вокругъ него группировались канцлеры, капелланы, сенешалы и конюшіе, какъ при дворъ Фонтенбло, Парижскомъ и Амбуазскомъ, съ пажами, лакеями, и блестящими празднествами. "Этотъ блескъ возбуждалъ въ королъ французскомъ, въчно стъсненномъ въ денежныхъ дълахъ и принужденномъ то и дъло заключать займы у генуэзцевъ, венеціанцевъ и французскихъ и англійскихъ ростовщиковъ, нъкоторую зависть", говоритъ Капефигъ 1). Этого-то коннетабля и обидёль Францискъ.

Бурбонъ объщалъ сопровождать короля въ Италію, а между тъмъ, вошелъ въ переговоры съ Генрихомъ и императоромъ. Хотя весь заговоръ Бурбона по возможности сохранялся въ строгой тайнъ, но въсть объ немъ все-таки распространилась, и коннетабль принужденъ былъ тайкомъ убъжать, чтобъ не быть схваченнымъ. Все, что онъ подготовлялъ, не особенно торопясь и постоянно осматриваясь кругомъ, все это рушилось сразу. "Его замыслы были открыты, хитрости потерпъли неудачу, всъ планы стали невозможны", говоритъ Минье 2). Въ это время, по раньше условленному плану.

<sup>1)</sup> Capefigue. François I et la Renaissance. T. II. CTp. 243.

<sup>2)</sup> Mignet. Rivalité de Charles-Quint et de François I. Crp. 411.

войска коалиціи должны были аттаковать Францію на многихъ пунктахъ. Просперъ Колонна, который командовалъ въ Италіи императорской арміей, получилъ отъ Карла V приказаніе проникнуть въ Провансъ. На съверо-восточной границъ нападеніе ужъ началось со стороны англичанъ и фламандцевъ. 10.000 ландскнехтовъ, подъ предводительствомъ Фюрстенберга и Верденберга, готовы были вторгнуться во Францію. На югъ испанцы уже переходили Пиренеи, съ приказаніемъ напасть на Байонну.

Дъла Франциска, какъ казалось, были въ критическомъ положеніи: имъ была послана большая часть войскъ въ Италію, чтобъ завладъть Миланомъ, и въ Шотландію, чтобы оттуда безпокоить Генриха. Между тъмъ, сама Франція осталась совершенно беззащитною: еслибы враги отправились прямо на Парижъ, то ничто не помѣшало бы имъ завладѣть этимъ городомъ. Но тутъ произошло одно обстоятельство, которое показываеть, что население Франціи стояло за своего короля. Герцогъ Вандомскій и Шабо де-Бріонъ сумъли наэлектризовать населеніе, и купцы и ремесленники встали за короля. Кромъ того, произошелъ и среди враговъ Франціи цълый рядъ недоразумъній: англо-фламандское войско не продолжало своего движенія къ Парижу и хотьло прежде соединиться съ ландскиехтами; но ландскиехты, которые должны были ждать Карла Бурбона, двинулись сами во Францію и были встръчены довольно сильнымъ отрядомъ; они не могли, кромъ того, доставать себъ пропитаніе, такъ какъ у нихъ было мало лошадей, и принуждены были отступить назадъ. Лишенное поддержки 10,000 ладскиехтовъ, англо-фламандское войско не ръшалось идти дальше. Кромъ того, у Маргариты не оставалось болъе денегъ. Вся армія отступила назадъ. Испанская же армія, которая, по условію, должна была нападать на югъ Франціи, - эта армія тоже не имъла успъха. Неуспъхъ происходилъ отъ того, что у Карла V не было достаточно средствъ. Такъ кончилась эта военная компанія, отцвътши, не успъвъ разцвъсть, которая должна была бы совершенно раздавить Франциска, и снова весь центръ тяжести военныхъ дъйствій былъ перенесенъ въ Италію.

Мы уже говорили о войскъ, которое послалъ Францискъ

подъ предводительствомъ адмирала Бонниве. Придя въ Пьемонть, оно явилось 14 сентября на берегахъ Тессино. Императорскія войска вначаль думали не пускать на другой берегъ Тессино французовъ, но потомъ должны были уступить. Колонна и Сфорца, командовавшіе императорскими войсками заперлись въ Миланъ, Бонниве сталъ съ своимъ войскомъ осаждать городъ. Въ Миланъ не было хлъба, венеціанцы не помогали, другіе союзники тоже не держали своихъ объщаній. Въ это время умеръ Адріанъ. Все вниманіе было устремлено теперь на выборъ новаго папы. И Карлъ, и Францискъ начали проводить каждый своего кандидата. Вольсей опять заявилъ свои притязанія, Карлъ V опять дълаль видъ, что старается о его избраніи, но самъ употребляль всв меры, чтобы быль избрань кардиналь Медичи. Два цёлыхъ мёсяца конклавъ не могъ придти къ опредъленному ръшенію. Только въ ночь съ 17 на 18 ноября стало ясно, что выборъ падетъ на кардинала Медичи. Вечеромъ 18-го произошелъ выборъ, и 19-го кандидать императора, кардиналь Медичи, сталь папой полъ именемъ Климента VII.

Сейчасъ же, какъ только папа быль избранъ, къ нему обратился императорскій посоль съ требованіемъ вступить въ лигу, въ которой былъ Адріанъ. Климентъ согласился, такъ какъ былъ обязанъ императору своимъ избраніемъ. "Папа", пишетъ въ это время герцогъ Сесскій, "очень сдержанъ, неръшителенъ и мало на что ръшается одинъ. Онъ любитъ деньги и предпочитаетъ тъхъ людей, которые умъютъ доставать ихъ; онъ любитъ императора, но кокетничаетъ съ Францискомъ 1)". Въ это время настала зима. Ужъ Бонниве принужденъ былъ освободить Миланъ. Со стороны Испаніи значительная армія вновь напала на Францію. Казалось, положеніе Франциска стало опять безвыходно... Но въ XVI въкъ побъды неръшали войны: все дъло заключалось въ томъ, можетъ или не можетъ властитель выдержать войну въ денежномъ отношеніи. Императоръ напрягъ всѣ свои усилія, чтобъ собрать побольше войска, и когда войско было собрано, одержалъ верхъ надъ непріятелемъ, но затъмъ денегъ опять не стало, и нельзя было воспользоваться своей побъдой.

<sup>1)</sup> Grethen. Die politischen Beziehungen Clemens' VII zu Karl V. CTP 30.

Вообще нужно замътить, что Карлъ V – этотъ мечтатель, этотъ рыцарь — думаетъ только о томъ, какъ бы достать побольше денегь: онъ продаетъ ренты и боится, какъ бы не потерять кредита у купцовъ 1). Карлъ V постоянно въ долгу еще съ тъхъ поръ, какъ его выбирали императоромъ. Дъло въ томъ, что доходы, которые имълъ съ своихъ владъній Карлъ V, были очень незначительны 2). Императоръ иногда находился прямо въ критическомъ положеніи. "L'argent est le nerf et force de la guerre, et sans lequel lon ne peult faire ny entretenir armees ny exercites 3), пишетъ, напр., императоръ своему брату Фердинанду. Но не на одну войну, повторяю, нужны были деньги Карлу: ему нужно было удовлетворить нёмецкихъ князей, заплатить имъ за свое избраніе. Всв требовали денегь и ничего не хотвли двлать, если имъ не будетъ заплачено. "Chacun crye, et se lamentent et ne veullent plus rien faire ou seruir, silz ne sont рауез" 4), пишетъ императоръ вице-королю Ланнуа. Въ особенности безпокоилъ Карла У его долгъ Георгу Саксонскому. Онъ ему хочеть даже отдать свои наслъдственныя драгоцънности 5).

Всѣ силы, всѣ мысли Карла устремлены на добываніе денегъ. О Лутерѣ и о туркахъ онъ совсѣмъ почти не думаетъ. Правда, онъ называетъ Лутера "hominem post homines natos scelestissimum" 6) и говоритъ свои вѣчныя слова о вѣчномъ мирѣ и изгнаніи невѣрныхъ, всѣхъ стараясь увѣрить, что его обязанностью является забота объ этомъ вѣчномъ мирѣ и борьбѣ съ невѣрными 7), но все это остается одними словами. Ганаръ, посланный императоромъ въ Германію, доноситъ о томъ, что лутеранская ересь распространяется, что турки замышляютъ все новые и новые планы 6), а Карлъ Увсе продолжаетъ свою старую политику. Самые даже ближай-

<sup>1)</sup> Lanz. Correspondenz Karls V. T. I. CTp. 70.

<sup>2)</sup> См. объ этомъ Ranke: Die Osmanen und die Spanische Monarchie.

<sup>3)</sup> Lanz. Correspondenz Karls V. T. I. Crp. 82.

<sup>4)</sup> Ibid. CTp. 106.

<sup>5)</sup> Ibid. CTp. 72.

<sup>6)</sup> Ibid. CTp. 80.

<sup>7)</sup> Ibid. CTp. 81.

<sup>8)</sup> Ibid. Crp. 112.

шіе друзья Карла, напр. пфальцграфъ, и тѣ отступаются отъ него и требують денегъ ¹). Ланнуа умоляетъ Карла или заключить миръ или прислать денегъ, такъ какъ иначе невозможно вести войну ²), и Карлъ бьется, собираетъ изъ послѣднихъ силъ деньги и ведетъ войну съ Францискомъ, говоря въ то же время о вѣчномъ мирѣ и борьбѣ съ турками.

Мы не придаемъ этимъ заявленіямъ ръшительно никакого значенія. Мы полагаемъ, что Карлъ, конечно, былъ искреннимъ и върующимъ католикомъ и долженъ былъ ненавидъть Лутера; но главный смыслъ, главный центръ тяжести его политики въ началъ царствованія-было расширеніе владфній, увеличеніе ихъ: такъ всф понимали задачи государства въ XVI въкъ. Карлъ V былъ простой, обыкновенный человъкъ своего времени съ простыми и обыкновенными задачами. Трезво и вяло велъ онъ ту политику, какую всъ вели тогда... Это была политика договоровъ и завоеваній; но это была слабая, неустойчивая политика... Подъ собой она не имъла никакой твердой почвы. Нужно было заботиться только о томъ, чтобы имъть побольше денегъ, для того, чтобы собрать побольше войска и, благодаря этому, остаться побъдителемъ... Карлъ Пятый и Францискъ ищутъ денегъно мало ихъ находятъ. Они, какъ малокровные люди, ужасно быстро слабъютъ... Самая ничтожная мелочь иногда имъетъ ръшающее значеніе: умные старые дипломаты сочиняютъ умные планы, но ни одинъ планъ не удается, и все выходить наобороть. Бранди называеть 3) Карла V близорукимъ. Это неправда: Карлъ былъ даже въ политикъ скоръе дальнозорокъ-онъ видълъ, что будетъ дальше, но не видълъ, что стоить передъ нимъ. Эта дальнозоркость-стариковъ, а не юношей. Да и вообще Карлъ V былъ похожъ на старика: въ то время какъ о любовныхъ похожденіяхъ его врага Франциска кричитъ цълый свътъ, - про Карла никто не говорить: только въ одномъ темномъ и мрачномъ домъ въ Бо-

<sup>1)</sup> Ibid. CTp. 123.

<sup>2)</sup> Ibid. CTp. 149.

<sup>&</sup>quot;) Historische Zeitschrift. 1893 г. Кн. IV. Стр. 101.

лонь в воспитываются два таинственных ребенка: это дв побочныя дочери императора 1).

Карлъ V отдаетъ приказанія, распоряжается и хлопочеть, но война идеть сама по себъ... До сихъ поръ дъятельность Карла Пятаго не имъетъ никакого значенія для исторіи; быль бы онь или кто-либо другой, въ сущности, это безразлично. Но тутъ-то происходитъ событіе, выходящее изъ рамокъ повседневной жизни: я говорю о битвъ при Павін и о взятін въ плънъ Франциска. Говоря откровенно, съ этого времени начинается его настоящее царствованіе: обо всемъ этомъ мы будемъ уже говорить въ слъдующихъ главахъ моего очерка. Но писать о Карлъ V ужасно трудно. Даже полной исторіи его царствованія нъть. Баумгартенъ умеръ 19 іюня 1893 года не окончивъ своего труда. А какъ мечталъ онъ о томъ что ему удастся дать вполнъ безпристрастное изображение жизни великаго императора 2)... "Что людскіе разсчеты", говориль старикъ Ранке, "Божье предопредъление смъется надъ ними"...

<sup>1)</sup> См. Gossart. Deux filles naturelles de Charles V, Thadée et Jeanne.—Revue de Belgique. 1892 г. Кн. XI.

<sup>2)</sup> См. статью Альфреда Штерна - Die Nation. 1893 г. Кн. 42.

| Ha | стран. | 10  | строк. | 17 | св. | напеч. | Eauman        | нужно | Eastman        |
|----|--------|-----|--------|----|-----|--------|---------------|-------|----------------|
| "  |        | 74  | "      | 6  | сн. | "      | удолетворяю   | ,,    | удовлетворяю   |
| 77 | "      | 86  | "      | 1  | "   | n      | стальныхъ     | "     | остальныхъ     |
| n  | 77     | 101 | "      | 14 | n   | 77     | Круа-де-Шьеръ | "     | Круа-де-Шьевръ |
| 77 | 77     | 108 | n      | 10 | св. | n      | истатели      | n     | искатели       |
|    |        | 135 |        | 6  | сн. |        | унаслъдоваю   | *1    | унаслъдовало.  |

| E <b>a</b> stman | пужно | <b>Eaum</b> an  | напеч. | หว่  | 17 | erpok. | 10  | стран. | вH |
|------------------|-------|-----------------|--------|------|----|--------|-----|--------|----|
| удовлетворяю     |       | удолетворяю     | ٠,     | .Ho  | 9  | σ      | 74  | ٠.     |    |
| остальныхъ       |       | стальных ъ      | ۴      | ŧ-   | ŧ  | "      | 86  | - 11   | ٠  |
| Круа-де-Шьевръ   | "     | Kpya-ze-Illaepa | e      | ee   | 11 | ે હ    | 101 | "      |    |
| искатели         | . "   | истатели        | "      | cs.  | 01 | "      | 108 | π      | ۳  |
| vescresons.      |       | VERCITATORNO    |        | . Ho | a  |        | 135 | _      |    |





Digitized by Google

