

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

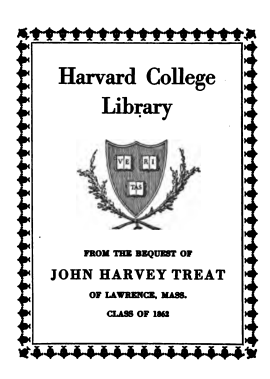
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



FROM A COLLECTION OF BOOKS
BOUGHT IN RUSSIA IN 1922 BY
ARCHIBALD CARY COOLIDGE



## XPHCTIANCROE TEHTE,

H3AABAEMOR

0.04

санктнетербургской ДУХОВНОЙ АКАДЕШИ.



ил 1855 годъ

Упеть периял-

теннарь, февраль, мартьсапктиствреметь. 1859. TATVARD COLLEGE LIBAREZ

SIFT OF

ADDRIBALD CARY COULLED

Print find

## XPUCTIANCROE TEHIE,

**ИЗДАВАЕМОЕ** 

прн

# санктпетербургской духовной академии.

Наздани на основанія Аностоль и Пророкъ, сущу красугольну самому Інсусу Христу. Елес. 2, 20.

на 1833 годъ Часть первая.

ГЕНВАРЬ, ФЕВРАЛЬ, МАРТЪ.

Изданів второв.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ. въ типографія Ильи Глазунова и К<sup>о</sup>. 1839. CP- 385.5

CHIT OF CHILD CARY COOLINGS
MAY 1, 1922
Treat fund

. JBALD CARY CUULIDEE

Отъ Санктпетербургскаго Духовнаго Цензурнаго Комитета печатать позволяется. Мая 10 дня 1839 года.

Цензоръ, Академіи Баккалаврь Соборный Івромонахъ Евсевій.

# краткое свъдъніе о жизни святаго ипполита,

Епископа и мученика.

Святый Ипполить, знаменитый учитель Церкви, процвъталь въ началь третьяго въка. Геласій, въ книгъ о двухъ естествахъ въ Інсусъ Христъ, именуеть его Митрополитомъ Аравіи. По свидътельству Фотія (1), онъ былъ ученикомъ Св. Иринея и Климента Александрійскаго, и наставникомъ Оригена. Евсевій и блаженный Іеронимъ говорятъ, что онъ писалъ толкованія на многія части Писанія, и что его примъръ возбудилъ къ тому же Оригена. Собраніе его Бесъдъ существовало во время Өео-

<sup>(1)</sup> CMOTP. Phot. Bibliothec. cod. CXXI.

дорита, который приводить многія изъ нихъ. Извъстно было также его письмо къ Императрицъ Северъ, супругъ Филипповой, въкоторомъ онъ разсуждалъ о таниствъ Воплощенія и воскресенія мертвых ь (2). Въ своемъ противъ Ноэта сочинении, коего значительная часть сохранилась до нашего времени, онъ ясно доказываетъ различіе лицъ Св. Троицы, Божественность Сына Божія, различіе естествъ въ Інсусъ Христь. Въ послъдствін его свидътельства имъли особенную важность въ опроверженіи Евтихіанской ереси. Онъ составиль льтопись, оканчивавшуюся 222 годомъ; но досель не могли открыть оной ни въ одной изъ извъстныхъ Греческихъ рукописей. Его пасхвальный Кругъ, опредъляющій время празднованія Пасхи въ продолженіи шестнадцати леть, начиная отъ перваго года Александра' Севера, есть древнъйшее произведение въ семъ родъ. Сохранились еще отрывки его толкованій на Писаніе, и Бесъда на Богоявленіе, въ которой онъ преимуще-

<sup>(2)</sup> Theodoret. Dialog. III. p. 155.

ственно говорить о крещеніи Іисуса Христа и чудесныхъ дъйствіяхъ таинства возрожденія. Нельзя не сожальть о потеръ его разсужденія о пость вы Субботу; другаго разсужденія подъ заглавіемъ: Должень ли Христіанинь еже-дневно пріобщаться? — его пъсней на Св. Писаніе; его книгъ о происхожденін добра и зла; равно какъ тъхъ, которыя онъ написалъ противъ Маркіона, противь ересей, и проч. Въ семъ посавднемъ сочинении онъ опровергъ тридцать двъ ереси, начиная отъ Досинеевъ до Ноэта, который сливаль лица Св. Троицы и проповъдываль свое ученіе въ Смириъ. Вотъ слова Фотія: «Святый «Ипполить говорнть, что сін тридцать « двъ ереси были опровергнуты Св. Ири-«неемъ, и что онъ собраль въ своей « небольшой книгъ разсужденія сего От-«ца. Его слогъ ясенъ и важенъ; онъ «ничего не говорить, что бы не отно-« силось къ его цъли, но напрасно сталъ «бы кто искать у него красоть слога -«Аттическаго.»

Въ 1661 году найдена книга объ Ан-

тихристь, сочиненная Св. Ипполитомъ, о которой упоминаютъ Евсевій, бл. Іеронимъ и другіе. Нѣтъ сомнѣнія, что сія книга есть та самая, о которой говоритъ Фотій. Святый учитель, на основаніи сказаній Даніила и другихъ Пророковъ, опредѣляетъ въ ней признаки Антихриста, имѣющаго явиться предъконцемъ міра.

Блаженный Іеронимъ называетъ Св. Ипполнта мужемо священныйшимо и красноръгивъйшим» (Epist. 22); — Златоустъ н другіе Церковные писатели — истогникомь свыпа, свидытелемь вырнымь, угителемь свищенныйшимь, мужемь исполненным кротости и любви; Өеодорить, помъщая его въ томъ же классъ Церковныхъ писателей, въ какомъ Св. Иринея, именуетъ того и другаго духовными истогникоми Церкви (Dialog. 3). Мъстомъ мученичества его быль Римъ. Услышавъ о безчеловъчныхъ цоступкахъ Римскаго Игемона, по имени Викарія, протибъ Христіанъ, онъ, не смотря на преклонныя лъта свои и на

слабость тълесныхъ силъ (3), явился къ нему, какъ строгій обличитель его жестокости и какъ неустрашимый исповъдникъ Христовъ. За сіе послъ различныхъ мученій быль вверженъ въ море, и такимъ образомъ скончалъ жизнь. Церковь совершаеть его память Генваря 30 дня.

<sup>(3)</sup> Cmorp. Cave Histor. Ecclesiastic. Saeculum Novatianum, an. 67.

#### II.

### СВЯТАГО ИППОЛИТА, ЕПИСКОПА И МУЧЕНИКА,

#### СЛОВО

### на Богоявленіе.

Все, что сотвориль Богь и Спаситель нашъ, все, что только видить око и о чемъ размышляетъ душа, что изследы-. ваеть умъ и осязаеть рука; что объемлеть мысль и вмыцаеть природа человъческая, — все это хорошо и — весьма хорошо. Ибо что прекраснъе небесной тверди? что разноцвътнъе земной поверхности? что быстрве теченія солнечнаго? что пріятнъе луннаго сіянія? что удивительнъе многосложной стройности свътиль небесныхъ? что плодотворнъе благовременныхъ вътровъ? что прозрачные дневнаго свыта? какое изъ животныхъ превосходнъе человъка?-Такъ, все, что сотворилъ Богъ и Спаситель

нашъ, весьма хорошо. Равнымъ образомъ какой столько необходимъ для насъ даръ, какъ вода Р Водою все и омывается и питается, и очищается и орошается. Вода содержить землю, производить росу, утучняеть виноградь, приводить въ зрълость класы, истребляеть горечь въ виноградныхъ плодахъ, умягчасть маслину, услаждаеть пальму, украшаеть розу, испещряеть цвътами фіалку, питаеть въ прекрасной оболочкъ лилію. Но для чего говорить много? Безъ вещества воднаго ничто изъ видимаго нами не можетъ существовать: столь необходима, что, когда прочія стихіи имьють жилище свое подъ сводами небесъ, она получила для себя вмъстилище и надъ небесами. О семъ свидътельствуеть самъ Пророкъ, взывая: Хвалите Господа небеса небесь, и вода, яже превыше небесь (Псал. 148, 4).

Но не симъ только ограничивается достоинство воды. Большая важность оной состоить въ томъ, что самъ Творецъ всъхъ вещей — Христосъ низшелъ, какъ дождь (Ос. 6, 3), познанъ былъ, какъ

иеточникъ (Іоан. 4, 14), распространныся, какъ ръка (Іоан. 7, 38), и крестился во Іорданъ. Ибо сей часъ мы слышали, что Інсусь, пришедъ къ Іоанну, крестился отъ него во Іорданъ (Мат. 3, 13). Чудное дъло! Безконечная Ръка, весеаящая градъ Божій (Псал. 45, 5), омывается немногою водою. Необъятный Источникъ, произращающій жизнь для всъхъ человъковъ, Источникъ неимъющій предъловъ, покрывается скудными скоро-изсякающими водами. Тоть, который вездв присутствуеть и все наполняеть; Тоть, который непостижимь для Ангеловъ и невидимъ для человъковъ, -грядеть ко крещенію, по собственному благоизволенію. Слыша сіе, возлюбленный, ты не просто понимай сказанное, но созерцай здъсь тайну нашего спасенія. По сей причинь и отъ естества воднаго не сокрылось то, что Господь, по своему человъколюбивому снисхожденію, совершаль въ тайнь: нбо видьша Его воды, и убоящася (Псал. 76, 17). Опъ едва не выступили и не побъжали отъ бреговъ своихъ. Посему Пророкъ,

еще задолго созерцая сіе событіе, вопрошаєть: Что ти есть море, яко побыгло еси, и тебь, Іордане, яко возвратился еси вспять (Псал. 113, 3)? Воды отвівчають: мы увиділи Творца всіхть вещей вть образть раба, и не понимая сего таинственнаго домостроительства, мы подвиглись отъ страха.

Но что касается до насъ, то мы уже познали сіе домостроительство Господа, и прославляемъ Его милосердіе, что Онъ пришелъ спасти, а не судить міръ. Почему Іоаннъ, Предтеча Господень, прежде не знавшій сего таинства, но послъ познавшій, что Інсусъ истинно есть Господь, воззваль къ тъмъ, которые шли къ нему креститься: рожденія ехиднова (Мат. 3, 7)! Что вы такъ внимательно смотрите на меня? Я не Христосъ (Іоан. 1, 20)! Я служитель, а не Господь; я частный человъкъ, а не Царь; я овца, а не Пастырь; я человъкъ, а не Богъ. Рожденіемъ своимъ я разръщиль неплодство матери, но не оставилъ дъвства неплоднымъ. Я отъ нижнихъ, а не оть вышнихъ. Я связаль языкъ мо-

его отца (Лук. 1, 20), но не изъяснилъ Божественной благодати. Я узнанъ былъ матерію еще во чревъ, но не предзнаменованъ звъздою (Мат. 2, 4). Я бъденъ и ничтоженъ, но грядеть по мнъ, иже предо мною бысть (Іоан. 1, 27): по мнъ въ отношеніи ко времени, а предо мною въ отношеніи къ неприступному и неизглаголанному свъту Божества. Градый по мнь, крыплій мене есть, емуже нъсмь достоинъ сапоги понести: той вы крестить Духомь Святымь и огнемь (Мат. 3, 11). Я нахожусь подъвластію, а Онъ имъетъ власть самобытную. Я гръшникъ, а Онъ истребитель гръховъ (Іоан. 1, 29). Я проповъдую законъ, а Онъ предносить свъть благодати. Я учу какъ рабъ, а Онъ судить какъ Господь. Мой одръ земля, а Онъ обладаетъ небомъ. Я крещу крещеніемъ покалнія, а Онъ даруетъ благодать усыновленія: Онъ крестить васъ Духомъ Святымъ и огнемъ. Что вы устремляете на меня свои взоры? я не Христосъ!

Когда такимъ образомъ Іоаннъ говорилъ къ народу, когда сей послъдній съ

нетеритьніемъ ожидаль увидьть твлесными очами какое либо необыкновенное эрълище, и когда діаволь трепеталь при столь важномъ свидетельстве Іоанна: воть является самъ Господь, въ простомъ видъ, одинъ, безъ украшенія, безъ сопутниковъ, облекшись плотію человъческою и скрывъ подъ оною достоинство Божества, дабы чрезъ то утанть оное отъ козней духовнаго дракона. Онъ не только приступиль къ Іоанну, какъ Господь, сложившій съ себя царское величіе, но и какъ простый, повинный гръху человъкъ, преклонилъ свою главу, дабы принять отъ него крещеніе. Почему Іоаннъ, увидъвъ столь великое смиреніе, изумился, началь удерживать Его, и, какъ вы недавно слышали, сказаль Ему: Азь требую Тобою креститися, и Ты ли грядеши ко мню (Мат. 3, 14)? Что Ты дълаешь, Господи! Ты неправильно учинь. Иное я возвъщаль о Тебъ, а иное Ты совершаешь. Иное діаволъ слышаль, а иное видитъ. Ты крести меня огнемъ Божественнымъ: чего ожидать Тебъ оть воды? Ты просвъти меня Духомъ: а отъ твари что Тебъ получить можно? Крести меня—Крестителя, дабы познали Твое досточнство. Я, Господи, крещу крещеніемъ покаянія, и отнюдь не могу крестить приходящихъ ко мнъ, если прежде не исповъдуютъ гръховъ своихъ. Пусть бы я и крестилъ Тебя: что жъ будешь исповъдывать предо мною? Ты истребитель гръховъ, и однакожъ хочешь креститься крещеніемъ покаянія? Пусть бы я и дерзнулъ крестить Тебя, по самый Горданъ не дерзнетъ приблизиться къ Тебъ. Азъ требую Тобою креститися, и Ты ли грядеши ко мнь?

Что же отвъчаеть ему Господь? — Остави нынь: тако бо подобаеть Намь исполнити всяку правду (Мат. 3, 15). Оставь теперь, Іоаннъ; ты не мудръе Меня. Ты смотришь какъ человъкъ, а Я сужду какъ Богъ. Прежде Мнъ самому надлежить дълать и потомъ уже учить. Я не дълаю ничего неблагоприличнаго; ибо Я облеченъ благолъпіемъ. Удивляеться ли ты, Іоаннъ, что Я не явился въ блескъ Моего достоинства?

Правда, сколько частному человъку не прилична царская порфира, столько напротивъ Царю приличествуетъ воинское украшеніе: но ужели Я пришель ко врагу, а не къ другу? Остави нынь: тако бо подобаеть Намь исполнити всяку правду. Я исполнитель Закона, н ничего не хочу оставить въ немъ безъ исполненія, дабы посль Меня Павель могь сказать: конгина закона Христось въ правду всякому върующему (Рим. 10, 4). Остави нынь: тако бо подобаеть Нажь исполнити всяку правду. Крести Меня, Іоаннъ, дабы никто не презиралъ крещенія. Отъ тебя-раба Я крещаюсь, дабы никто изъ Царей или Князей не возгнушался принять крещеніе отъ смиреннаго Священника. Допусти Меня сойти въ Іорданъ, дабы услышали свидътельство Отца, и познали могущество Сына. Остави ныню: тако бо подобаеть Намь исполнити всяку правду. — Тогда Іоаннъ допускаеть Его: и крестиеся Іисусь, взыде абів оть воды: и се отверзошася Ему небеса, и видъ Духа Божія сходяща яко голубя, и грядуща на

Него. И се гласъ съ небесе, глаголя: сей есть Сынъ Мой возлюбленный, о немже благоволихъ (Мат. 3, 16. 17).

Видишь, возлюбленный, сколь многихъ и сколь великихъ благъ лишились бы мы, если бы Господь, уступивъ убъжденіямъ Іоанна, отрекся отъ крещенія! Досель небеса были заключены; вышняя область оставалась неприступною. Мы сходили къ нижнимъ, но не восходили къ вышнимъ. Но одинъ ли Господь крестился? Натъ! Онъ въ то же время обновилъ ветхаго человъка, и возвратилъ ему царственное право усыновленія. Ибо тотчась отверошася Ему небеса (Мат. 3, 16). Последовало примиреніе видимаго съ невидимымъ: возвеселились небесные лики, уврачевались земныя немощи, открылось сокровенное, уничтожилась вражда. Ты слышаль Евангелиста, говорящаго: отверзошася Ему иебеса. Небеса отверзлись ради трехъ чудныхъ вещей. Ибо въ то время, какъ крестился Женихъ - Христосъ, небесные чертоги долженствовали отверсть свои блистательныя врата. Подобнымъ

образомъ надлежало, чтобы врата небесныя возвысили верхи свои (Псал. 23, 7), когда Духъ Святый сходилъ яко голубь, и гремълъ гласъ Отца. И се отверзошася Ему небеса, и се гласъ съ небесе, глаголя: сей есть Сынъ Мой возлюбленный, о Немже благоволихъ.

Возлюбленный раждаеть Любовь, и Свъть невещественный раждаеть Свъть неприступный. Сей есть Сын Мой возлюбленный, — Сынъ, который явился на земль, не оставивь ньдрь Отца: Онь явился и не явился. Ибо Онъ не то былъ, чъмъ казался; иначе, если судить по виъшности, то крещающій имъль преимущество предъ Крещаемымъ. Того ради Отецъ ниспослалъ съ небесъ Святаго Духа на Крещаемаго. Ибо какъ въ ковчегь Ноевомъ человъколюбіе Божіс изображалось посредствомъ голубя: такъ и здъсь Духъ, нисходя въ видъ голубя, и какъ бы неся масличный плодъ, опочиль на Томъ, о Коемъ было свидетельствовано. Для чегожъ такъ? — Для того, чтобы познали силу Отеческого гласа, и повършли Пророческому предсказанію, UACTE I.

еще за долго воспослъдовавшему. Какое же предсказаніе? — Гласт Господень на водахь: Богь славы возгремь, Господь на водах эмногих (Псал. 28, 3). Какой глась? Сей есть Сынь Мой возлюбленный, о Немже благоволихъ. Сей, названный сыномъ Іосифа, есть Мой единородный Сынъ, по Божественному существу. Сей есть Сынь Мой возлюбленный. Хотя Онъ алчеть, но питаеть тысячи; труждается, и упоколеть труждающихся; не имъетъ, гдъ приклонить главу (Мат. 8, 20), и содержить все въ Своей десницъ; страждетъ, и врачуетъ немощи; терпитъ удары (Мат. 26. 66), и даруеть міру свободу; прободается копіемъ въ ребро (Іоан. 18, 34), и исправляетъ ребро Адама.

Но прошу васъ еще приложить вниманіе: ибо я хочу обратиться къ Источнику жизни, хочу созерцать Источникъ, источающій исцеленіе. Безсмертный Отець послаль въ міръ безсмертнаго Сына и Слово, — Сына, который пришель къ человъкамъ, дабы омыть ихъ водою и Духомъ, и, возродивъ насъ къ нетленію духовному и телесному, вдохнуль въ насъ Духа жизни, и облекъ въ нетлънное всеоружіе. И такъ, если человъкъ содълался безсмертнымъ: то онъ содълается и причастникомъ Божественнаго естества (2 Петр. 1, 4). Но если онъ, послъ возрожденія водою и Духомъ Святымъ, полученнаго имъ въ купели, дълается причастникомъ Божественнаго естества: то и послъ воскресенія ноъ мертвыхъ онъ обрътается сонаслъдникомъ Христовымъ (Рим. 8, 17). И такъ гласомъ проповъдника взываю: придите всь племена языковъ къ безсмертію, даруемому въ крещеніи. Я благовъствую жизнь вамъ, съдящимъ во тмв невъдвнія. Придите отъ рабства къ свободъ, отъ тиранніи къ царству, отъ табнія къ нетленію. Но какъ, скажете, мы придемъ? какъ? — Водою и Духомъ Святымъ. Сія вода, соединенная съ Духомъ, есть та самая вода, которою орошается рай, утучняется земля, прозябають растенія, раждають животныя, словомъ, которою человых возрожденный оживотворяется, вы ноторой Христось крестился, на которую Духъ Святый низшель въ видв голубя.

Это тотъ самый Духъ, который первоначально носился надъ водами (Быт. 1, 2), которымъ движется міръ, сохраняется твореніе, и все оживотворяется, - который дъйствоваль въ Пророкахъ (Дъян. 27, 25), сходилъ на Христа (Мат. 3, 16). Это тоть Духъ, который дарованъ былъ Апостоламъ въ видъ огненныхъ языковъ (Дъян. 2, 3). Это Духъ, котораго желалъ Давидъ, когда говорилъ: и Духа Твоего Святаго не отыми отъ мене (Псал. 50, 13). О семъ Духъ возвъщаль и Гавріиль Пресвятой Дівві: Духв Святый найдеть на тя, и сила Вышняго остьить тя (Лук. 1, 35). Симъ Духомъ Святый Петръ изрекъ опое блаженное слово: Ты еси Христосъ, Сынь Бога живаго (Мат. 16, 16). Симъ Духомъ утвержденъ камень Церкви (Мат. 16, 18). Сей-то Духъ Утьшитель (Іоан. 14, 26) посылается къ тебъ съ тою цълію, дабы показать тебъ, что ты чадо Божіе.

И такъ приступи, человъкъ; возродись, дабы получить усыновление Богу.

Но ты скажешь: какимъ образомъ? — Если не будешь прелюбодъйствовать, убивать, служить идоламъ; если не будень побъждаемъ удовольствіями, если не будеть господствовать надъ тобою страсть гордости; если истребишь въ себъ нечистоту и свергнешь съ себя бремя гръховное; если совлечешься всеоружія діавола, и облечешься въ броню въры, какъ говорить Исаія: измыйтеся,...взыщите суда, избавите обидимаго, судите сиру, и оправдите вдовичу. И пріидите, и истяжимся, глаголеть Господь: и аще будуть гръси ваши яко багряное, яко сных убылю: аще же будуть, яко гервленое, яко волну убълю. И аще хощете, и послушаете Мене, благая земли снъсте (Ис. 1, 16). — Видипь, возлюбленный, какъ предсказаль Пророкъ очистительную силу Крещенія. Ибо тоть, кто съ върою входить въ сію баню возрожденія, отрицается сатаны и сочетавается со Христомъ; отвергаеть врага, и исповъдуеть Христа своимъ Богомъ; совлекается рабства, и облекается въ усыновленіе. Онъ

возвращается отъ купели крещенія свътель, какъ солнце, блистая лучами правды. Что же всего важнъе — возвращается сыномъ Божіимъ и сонаслъдникомъ Христа. Ему слава и держава со всесвятымъ, благимъ и животворящимъ Духомъ Его, нынъ и присно и во всъ въки въковъ. Аминь.

### III.

## СВЯТАГО ОТЦА НАШЕГО ЕФРЕМА СИРІАНИНА

- о Блаженствахъ 55 главъ.
- 1. Блаженъ, кто совершенно освободился о Господъ отъ привязанности къ земнымъ вещамъ сей суетной жизни, и возлюбилъ единаго Бога — благаго и милосердаго.
- 2. Блаженъ тотъ, кто воздълываетъ добродътель, и какъ плодоносная нива, приносить о Господъ множество плодовъ жизни.
- 3. Блаженъ, кто содълался добрымъ, дълателемъ на нивъ добродътелей, возрастилъ, духовный виноградъ, и, снявъ гроздіе, наполнилъ точило свое плодами жизни о Господъ.
  - 4. Блаженъ, кто обрадовалъ сотрудниковъ своихъ духовною радостию о пло-

дъ добродътелей, которыя возрастиль онъ трудомъ своимъ съ тъмъ, чтобъ онъ принесли плодъ жизни о Господъ.

- 5. Блаженъ, кто, подобно небесному Ангелу, имъя постоянно чистыя мысли, углубляется въ самаго себя и пребываеть въ молитвъ, а такимъ образомъ не допускаетъ лукаваго взять въ плънъ его душу, удаливъ ее отъ Бога-Спасителя.
- 6. Блаженъ, кто съ благоразуміемъ желаетъ плакать, и съ сокрушеніемъ сердца точить на землю предъ Богомъ слезы, какъ драгоцънныя маргариты.
- 7. Блаженъ, кто любитъ святость жизни, какъ свътъ, и не оскверняетъ предъ Господомъ тъла своего темными дълами лукаваго.
- 8. Блаженъ, кто блюдеть тъло свое для освященія Спасителю, и кто не срамить души своей дълами ей неприличными, но пребываеть благоугоднымъ о Господъ.
- 9. Блаженъ, кто возненавидълъ всъ гнусныя и постыдныя дъла, и принесъ самаго себя въ жертву живую, благоу-годную Господу.

- 10. Блаженъ, кто всегда помнить о Богъ: ибо онъ еще и на землъ будетъ всецъло служить Господу со страхомъ и любовію, какъ Ангелъ небесный.
- 11. Блаженъ, кто любитъ покаяніе, которымъ спасаются гръшники, и опасается вновь творить злое, какъ то дълаютъ неблагодарные предъ Спасителемъ нашимъ Богомъ.
- 12. Блаженъ, кто, пребывая въ кельъ, хранитъ о Господъ, какъ храбрый воинъ, Царское сокровище, то есть чистоту тъла и души своей.
- 13. Блаженъ, кто, пребывая въ кельъ, соблюдаетъ какъ Ангелъ на небъ, чистоту въ мысляхъ, и устами возсылаетъ квалу Имущему власть надъ всякимъ дыханіемъ.
- 14. Блаженъ, кто подобно Серафиму и Херувиму, безъ лъности продолжаетъ духовное служение, и непрестанно прославляетъ Господа.
- 15. Блаженъ, кто всегда исполненъ духовной радости и не облънился нести благое иго Господне: ибо онъ увънчается славою.

- 16. Блаженъ, кто очистилъ себя отъ всякой скверны гръховной, дабы могъ съ дерзновеніемъ принять въ домъ свой Царя славы Господа нашего Іисуса Христа.
- 17. Блаженъ, кто со страхомъ, благоговъніемъ и трепетомъ приступаетъ къ пречистымъ тайнамъ Спасителя, живо чувствуя, что онъ принимаетъ въ себя Жизнь нескончаемую.
- 18. Блаженъ, кто ежедневно помышляеть о смерти, и потребилъ въ себъ постыдныя страсти, кроющіяся въ сердцахъ людей забывающихъ о смерти: ибо такой человъкъ получитъ утъщеніе въ часъ своей кончины.
- 19. Блаженъ, кто непрестанно помнить объ ужасъ геенскомъ, и спъщить въ слезахъ и воздыханіяхъ принесть пскреннее показніе предъ Господомъ: онъ избавится отъ великаго бъдствія.
- 20. Блаженъ, кто добровольно и непрестанно уничижаетъ самаго себя: его увънчаетъ Тотъ, который добровольно за насъ уничижилъ самаго Себя.
  - 21. Блаженъ, кто со всякимъ благо-

честіємъ пребываеть въ своей кельт, какъ Марія у ногъ Господнихъ, и кто, подобно Марев, заботится о принятін того же Господа и Спасителя.

- 22. Блаженъ, кто, горя страхомъ Божінмъ, всегда сохраняетъ въ себъ жаръ Святаго Духа, попаляетъ тернія и волчцы злыхъ помышленій.
- 23. Блаженъ, кто не осквернилъ рукъ своихъ дълами непристойными, подобно непросвъщеннымъ: ибо и за это будетъ судить Господь въ страшный денъ.
- 24. Блаженъ, кто ежедневно плодить добрыя и благія мысли, и надеждою побъждаетъ злую страсть безпечности, которая востаеть на подвижниковъ Господнихъ.
- 25. Блаженъ, кто въ дълъ Господнемъ поступаетъ какъ храбрый воинъ, побуждая лънивыхъ и ободряя малодушныхъ на пути Господнемъ.
- 26. Блаженъ, кто содълался многоплоднымъ въ Господъ, такъ что его охраняютъ Святые Ангелы, подобно какъ древо плодовитое охраняется своимъ вертоградаремъ.

- 27. Блаженъ, кто съ духовнымъ благоразуміемъ любитъ кротость, и не позволяетъ лукавому змію обольстить себя, потому что возлагастъ надежду на благаго и милосердаго Господа.
- 28. Блаженъ, кто почитаетъ Святыхъ и любитъ ближняго, и кто изкоренилъ изъ души своей зависть, по которой Каинъ содълался братоубійцею.
- 29. Блаженъ, кто дъломъ обличилъ мучителя и устоялъ противъ дыханія пламени удовольствій: ибо душа его прохладится росою Святаго Духа.
- 30. Блаженъ тотъ, котораго умъ не могло облечь темное діавольское облако, и лишить усладительнаго свъта и радости Праведныхъ.
- 31. Блаженъ, кто, имъя просвъщенныя очи сердца, всегда взираетъ на Господа: такой человъкъ освободится отъ страстей и отъ злыхъ помысловъ.
- 32. Блаженъ, кто любитъ честныя и благія бесъды, и кто ненавидитъ безчестные и соблазнительные разговоры; поелику онъ не отдастся въ плънъ лукавому.

- 33. Блаженъ, кто назидаетъ ближняго страхомъ Божіимъ, и самъ не прельщается въ душъ своей, потому что всегда боится желъзнаго жезла великаго Пастыря.
- 34. Блаженъ, кто угождаетъ ближиему ради Господа, и переноситъ скорби съ равнодущіемъ: — онъ пріиметь вънецъ, какъ исповъдникъ Господень.
- 35. Блаженъ, кто не позволяетъ, подобно малодушнымъ, овладъвать собою пороку безпечности, но любитъ совершенное терпъніе, за которое всъ Святые увънчаны.
- 36. Блаженъ, кто любитъ воздержаніе ради Господа, и не осуждается, подобно роскошному и сластолюбивому, за чрево свое: ибо онъ возвеличенъ будеть въ Господъ.
- 37. Блаженъ, кто не упивается виномъ, подобно ненасытному чревоугоднику, но всегда находитъ услаждение въ воспоминании о Господъ, о которомъ непрестанно радуются всъ Святые.
- 38. Блаженъ, кто распоряжаетъ своимъ имъніемъ по волъ Божіей, и кого

не осуждаеть Богь — Спаситель, какъ человъка сребролюбиваго и пемилосердаго къ ближнему.

- 39. Блаженъ, кто неусыпно бдить въ молитвъ, чтеніи и добрыхъ дълахъ: онъ получитъ такое просвъщеніе, что не уснетъ въ смерть.
- 40. Блаженъ, кто содълался доброю духовною мрежею, и многихъ привлекъ ко благому Господу: онъ получить великую похвалу у Господа.
- 41. Блаженъ, кто подаетъ хорошій примъръ ближнему и не безпокоитъ совъсти своего сподвижника непристойными дълами: онъ получитъ благословеніе отъ Господа.
- 42. Блаженъ, кто пріобрълъ навыкъ въ великодушіи и милосердін, и потому не предается безразсудному гнъву, то есть злому неистовству: ибо онъ вознесется въ Господъ.
- 43. Блаженъ, кто возвышается любовію, какъ градъ стоящій на верху горы, на которой взирая, непріятель удаляется со страхомъ, боясь его укрыпленія въ Господъ.

- 44. Блаженъ, кто сілеть върою въ Господа, какъ свътлый свътильникъ на высокомъ подсвъщникъ, и освъщаетъ помраченныя души, идущія путемъ ереси, невърія и нечестія.
- 45. Блаженъ, кто всегда любить истину, и не отверзаетъ устъ своихъ, какъ органъ нечестія, для произнесенія лжи, боясь угрозы за праздное слово.
- 46. Блаженъ, кто не судптъ ближияго, какъ человъкъ безразсудный; но, подобно мудрому и духовному человъку, старается извлечь бревно изъ собственнаго глаза.
- 47. Блаженъ, чье сердце процвътаетъ правовъріемъ какъ пальма, и не уязвляется ересію невъровъ и нечестивщевъ, какъ терніемъ.
- 48. Блаженъ, кто обуздываетъ въжди очей своихъ, и ни мыслямъ, ни чувствамъ не позволяетъ прельщаться красотою плоти, которая скоро превращается въ отвратительную гнилость.
- 49. Блаженъ, кто имъетъ предъ очами день смерти и ненавидитъ гордость, прежде нежели смерть обличитъ не-

- мощь (тълесной) природы нашей, иставающей во гробъ.
- 50. Блаженъ, кто представляетъ умершихъ безопасно и мирно спящими во гробахъ своихъ, и отвергаетъ отъ себя всякое непріязненное пожеланіе: ибо онъ востанетъ во славъ, когда загремитъ небесная труба, возбуждающая всъхъ сыновъ человъческихъ.
- 51. Блаженъ, кто съ духовнымъ благоразуміемъ разсматриваетъ блестящій славою сонмъ звъздъ и красоту небесную, и ревностно желаетъ видъть Творца всяческихъ.
- 52. Блаженъ, кто представляетъ себъ огнь, сошедшій на гору Синай, трубные гласы и Моисея, со страхомъ и трепетомъ стоящаго посреди ихъ, и печется о своемъ спасеніи.
- 53. Блаженъ, кто не надъется на человъка, но уповаеть на Господа, паки грядущаго со славою многою судить правдою всю вселенную: ибо онъ будеть какъ дерево, при водъ растущее, и не престанетъ приносить плодъ.
  - 54. Блаженъ, чья душа, будучи полна

довъ жизни: ибо любовь его обратится въ въчное веселіе.

55. Сляженны тв, которые всегда ради Бога бдять и пребывають въ трезвъніп: Богь прикроеть ихъ въ день суда, и они, какъ сынове брагніи, съ радостію и веселіемъ увидять своего Жениха. Но я и подобные мнѣ, безпечные и преданные удовольствіямъ люди, восплачень и возрыдаемъ, когда увидимъ братьевъ своихъ наслаждающимися неизреченною славою, а себя находящимися въ мукахъ.

Углубляясь въ самаго себя, возлюбленные, я обливаюсь слезами. Принявшись подвизаться, я ослабълъ, остановился на срединъ поприща, и для зрителей представляю изъ себя печальное зрълище. Какъ не плакать миъ о крайней лъности, крайнемъ нерадъніи о самомъ себъ? Одни во вретищъ и веригахъ смиряють самихъ себя, другіе въ заключеніи и постъ совершають служеніе Господу; иные на столпахъ неукоризненно продолжачисть І.

ють свои подвиги; другіе нь пустынь н въ уединении усовершинатая въ добродътели; иные послушаниемъ пріобрътають вънцы: а я несчастный, - я и всъ подобные миз - безпечные и славолюбивые, хотя облеклись въ одежду благочестія, однакожь на самомь дель совдекли съ себя сію одежду. И чье сердце не содрогнется при представленіи безчисленныхъ страданій святыхъ Мучениковъ, — не только мужей, но и женъ? Они смиряють себя изъ подражанія своему Господу, а мы домогаемся честей и привътствій въ собраніяхъ. Они за благочестіе ввергаются въ темницы, претерпъвають голодъ, мученія, узы: а мы не можемъ снести съ благодущіємъ и **мал**ѣйшаго злостраданія, — мы ищемъ только однихъ радостей. Они съ радостію переносять обиды, презраніе и саиую смерть: а мы скорбимъ и тогда, когда имъемъ утъщенія. Они побъждають самый огнь, а мы не можемъ снести даже одного язвительнаго слова. Они при видь страданій торжествують и съ веселіемъ изкодять на место мученія: а мы, слынца объ ихъ подвигахъ, хотя и удиваяемся имъ, однако же подражать имъ не имвемъ желанія. - Сколько же нужно намъ пролить слезъ, сколько потребно воздыханій, дабы не быть отверженными отъ царства небеснаго ы не лишиться многой славы, которая уготована подвижникамъ! -- Но не продолжимъ своей безпечности, — не предадимся авности въ служении Богу! Праведень Богъ, и не забудеть труда рабовъ Своихъ. Если они всецъло предали себя Его воль; если ради имени Его отреклись отъ міра, оставили плотскихъ своикъ родителей; если они ударяють въ двери въ третій чась, въ шестый, въ девятый, венеромъ, утромъ; особенно, еели они ударяють въ оныя весь день и всю нощь: то ужели ты думаень, что Богь презрить такое смиреніе икъ? Нать! Они претерпавають заключение, трудятся, подвизаются въ пость и бавнін, переносять нападенія зныхъ духоръ, преклоняють кольна въ молитва, непрестанно бысть челомъ въ землю, прося у него милости: и ужели

Ботъ не обратить вниманія на столь смиренныя моленія ихъ? Нътъ! Свиръпый и суровый человькъ по неотступнымъ просьбамъ удобно преклоняется, къ состраданію: Богъ ли — человъколюбивый, благій, богатый милостію, милующій неблагодарныхъ, – Богъ ли презрить такое изнурение тьла, набожность, воздыханія, слезы, страданіе, праведность, смпреніе, молчаливость, воздержаніе, терпъніе и уничиженіе оть гордыхъ? Никакъ. — Не будемъ же отчаяваться, возлюбленные, не будемъ унывать въ служенін Господу, но съ върою и упованіемъ будемъ ударять въ двери. Чъмъ чаще и продолжительные будешь ударять въ оныя, темъ более умножишь свою награду. Трезвись ежедневно. Въ часъ, въ которой ты и не думаешь, повелить Господь взять тебя въ житницу жизнивъ сонмъ Праведныхъ, дабы наконецъ отдохнуть тебъ и успоконться тамъ, гдъ нътъ уже ни брани, ни врага. Браннолюбивый врагь тамъ будетъ убитъ, и случаевъ ко брани не будетъ. Здъсь, на примъръ, служитъ поводомъ ко брани

желаніе имъть красивую супругу: но на небесахъ ни женятся, ни посягають, но живуть какъ Ангели небесные. Еще поводомъ къ войнъ служить желаніе богатства и земной славы: но это все-тлънное, земное. Посему одинъ изъ Святыхъ поучаеть нась, говоря: не любите ліра, ни яже въ мірь; аще кто любить мірь, ньсть любви Отги въ немъ: яко все, еже въ мірь, похоть плотская и пои гордость житейская, хоть огесъ ньсть от Отца, но от ліра сего есть. И мірь преходить, и похоть его: а творяй волю Божію, пребываеть во въки (1 Іоан. 2, 15). Ибо какъ зашедшій въ тернистое мъсто уязвляется отъ тернія только дотоль, пока не выдеть на чистое м'всто, а когда выдеть на оное, то не боится уже терніл: такъ и Святые, попавши въ подобное мъсто, употребляли вмъсто обуви стараніе и трудолюбіе; посему, и зашедъ въ самую средину тернія, не уязвлялись отъ него: напротивъ лънивые и безпечные много пострадали отъ того же тернія. Для сего-то и Господь, послв одежды и

перстия, повельть надать сапоги на ноги возвратившагося сына, дабы онъ смълве и безстратитье поражаль главу зміеву. Посему-то опять настоящую жизнь уподобляєть Онъ теринстому мъстуть пороки; а горній Іерусалимъ, градъ Царя великаго, гдв нъть бользни, почали и воздыханія, сравниваєть съ мъстомъ чистымъ. О, если бы всъмъ намъ сподобиться — достигнуть сего града; благодатію и человъколюбіемъ Господа нашего Іисуса Христа! Аминь.

## IV.

## нравственныя правила (\*) СВЯТАГО ГРИГОРІЯ НАЗІАНЗЕНА.

Богъ да будеть у тебя началомъ и концемъ всъхъ твоихъ дъйствій.

Чтобы хорошо жить, надобно каждодневно умирать.

Старайся узнавать всь дела людей добрыхъ.

Худо быть бъднымъ, но хуже того быть богачемъ порочнымъ.

На людей благотворительныхъ взирай, какъ на подобіе Божества.

Заслуживай себъ у Бога милосердіе своимъ милосердіемъ къ ближиему.

Мужественно порабощай плоть и господствуй надъ нею.

<sup>(\*)</sup> Въ Греческомъ подлинникъ сін правила написаны либическими стихами. —

Умъряй гиъвъ свой такъ, чтобы тебъ никогда не выходить изъ себя.

Не давай свободы очамъ, и языкъ свой обуздывай.

Ограждай слухъ свой, и не предавайся неумъренному смъху,

Умъ да будетъ тебъ свътильникомъ на пути всей жизни.

Мнимое да не преобладаеть у тебя надъ дъйствительнымъ.

Думать можно обо всемъ, но дълать должно только то, что позволительно.

Взирай на себя какъ на странника, и — почитай странниковъ.

Когда плаваніе твое благополучно, тогда-то нанпаче и памятуй о буръ.

Принимай съ благодарностію все, что тебъ Богъ низпосылаетъ.

Добродътельный и среди уничиженія выше прославляемаго нечестивца.

Чаще посъщай домы людей мудрыхъ, а къ богатымъ ходи ръже.

И малость перестаеть быть малостію, когда отъ ней бывають важныя послъдствія. Обуздывай страсть ко мщенію, н — будешь великій мудрецъ.

Бодрствуй надъ собою самимъ, и не издъвайся надъ паденіемъ ближняго.

Честь мнъ, когда другіе мнъ завидують; напротивъ великой для меня стыдъ, если я питаю зависть къ другимъ.

Паче всего жертвуй Богу своею душею.

Блаженъ, кто соблюдаеть сін правила: таковый спасется!

## CAOBO

въ день трехъ святителей, говоренное Преосвященнымъ Амвросіемъ, Архіепископомъ Тверскимъ, въ 1825 году.

Поминайте наставники ваша, иже глаголаша вамъ Слово Божіе: ихже взирающе на сконтаніе жительства, подражайте выры ихъ. Евр. 13,7.

И мы воспоминаемъ, братія, въ день сей Наставниковъ нашихъ, которые возвъщали намъ Слово Божіе, —Великаго во Святителяхъ Василія, Богословія проповъдника — Григорія, Златословеснаго Іоанна. Но почто мы творимъ сіе воспоминаніе? —Да прославимъ имя ихъ? Но они прославлены уже у Бога и человъкъ. — Да возвеличимъ дъла ихъ? Но они возвеличены уже не на земли точію, но и

на небесн, по оному слову въчныя Истины: иже сотворить и научить, сей велій наречется въ Царствіи небестьмь (Мат. 5, 19). Для чего же составляемь мы настоящее торжество въ память ихъ? — Для того, да взираемь, по Апостолу, на сконганіе жительства ихъ; да поучаемся примъромъ ихъ, — да подражаемъ въръ ихъ. Полинайте наставники ваша, иже глаголаша бамь Слово Божіе: их же взирающе на сконганіе жительства, подражайте выръ ихъ.

Христіане по званіямъ и отношеніямъ своимъ подобны свътиламъ небеснымъ. Ина слава солнцу, ина слава лунъ, и ина слава звъздаль (1 Кор. 15, 41). Но всъ сін свътила водружены на тверди небесной, да повъдають славу Божію. Такъ и члены Церкви воинствующей не всъ Апостолы, не всъ Пророки, не всъ Пастыри и Учители; но всъ имъють едино средство-въру, любовію поспышествуємую (Гал. 5, 6), и единъ конецъ—животъ въчный о Христъ Іисусъ, Господъ нашемъ (1 Іоан. 5, 11) — къ тому, чтобы просвыщать свыть свой предъ геловики,

яко да видять добрая дъла ихъ, и прославять Отца ихъ, иже на пебесъхъ (Мат. 5, 16).

Христіанинъ! Кто бы ты ни былъ, подвигъ твой есть подвигъ въры и святыни. Ты вступилъ въ оный при самыхъ водахъ крещенія. Ты потому только и призванъ къ упованію Святыхъ, сопричисленъ къ числу чадъ Божіихъ; Церковь потому только и раздъляетъ съ тобою Таинства свои, преломаяетъ Хлъбъ небесный, подаетъ тебъ чашу жизни, утышаетъ тебя надеждами будущаго въка, указуетъ тебъ вънцы небесные, объщаваетъ тебъ царствіе, оть сложенія міра тебъ уготованное, — что обязался ты подвигомъ добрымъ подвизатися, тегеніе совершити, въру соблюсти (1 Тим. 4, 7).

Такъ подвизались, такъ текли празднуемые нынъ великіе Іерархи! Такъ текли и всъ святіи Божіи геловьщы, иже върою побъдиша царствія, содъяша правду, полугиша обътованія (Евр.11, 33).

Посмотримъ же, братія, такъ ли течемъ и мы на предлежащій намъ подвигь, и, взирая на сконганіе жительства Святых», такъ ли подражаель въръ ихъ?

Жить свято—въ преподобін и правдъ, есть непремънный долгь Христіанина. Онъ не живеть уже-себь самому, но умершему за него и воскресшему (2 Кор. 5, 15). Онъ, спогребшись Ему крещеніемь вы смерть, обязался уже ходить во обновленім жизни (Рим. 6, 4), да упразднится въ немъ тъло гръховное, еже не работати ему гръху (ст. 6). И потому онъ весь не свой, весь Божій - во всвхъ дълахъ и начинаніяхъ своихъ. Онъ богатьеть, но богатьеть не въ себя, а въ Бога. Нисходить до убожества, и — благословляеть Господа, который богатить и убожить. Восходить на высоту совершенствъ, и не ублажаетъ себя; ибо знаеть, что благодатію Божію есть, еже есть. Видить окресть себя проливающіяся благословенія жизни, и — благословляеть не себя, по точно Того, который отверзаеть щедродаровитую руку свою, и всягеская исполняются благости (Пс. 103, 28). Похваляется оть другихъ: но самъ хвалится токмо о немощемъ своимъ (2 Кор. 12, 5), да вселится въ него сила Христова (ст. 9). Хулится отъ міра гръннаго, и — хулиль утпъшается (1 Кор. 4, 13). Страждеть, и редуется во страданіимъ своимъ (Кол. 1, 24). Предается на смерть, и — вопість: мнъ вже жити, Христосъ: а еже умрети, пріобрътеніе есть (Фил. 1, 21).

Таковъ долженъ быть ученикъ Христовъ, подвижникъ въры; таковы были всь ть Святые Божін человын, тоть облакь овидителей, облежащь нась (Евр. 12, 1), коихъ небеса торжественно приняли въ селенія свои, и коихъ на земль Церковь представляеть для подражанія нашего! Они въ убожествъ и нищетъ!---«Какъ трудно переносить, когда мы не имъемъ и того, чъмъ можемъ удовлетворить самымъ необходимымъ потребностямъ жизни! Какъ трудно, истаевая гладомъ, или питаясь клѣбомъ слезнымъ н упиваясь слезами въ меру, уверить себя, что и мы составляемъ предметь нонеченій Отца небеснаго, Иже питаеть птенцовь врановыхь, и одъваеть крины сельные (Мат. 6, 26. 28)! Какъ трудно радовяться о Бозь Спась своемъ, когда все растворяеть чащу жизпи прискорбіями!» - такъ говоримъ мы обыкновенно въ бъдности и несчастияхъ. Но возарите на Святыкъ Божінхъ человъковъ! Какъ торжествовала въра ихъ надъ самыми несчастіями! Воззрите на мужа страданій Іова, иже бо геловына благородныйшій сущих а от восток солица, и емуже стяжанія бяху велія на земли (Іов. 1, 3). Онъ лишенъ всего богатства своего; онъ нораженъ яввою оть главы до ногъ; онъсъдить на гионцив: — и не ропщеть на руку поражающую его, и не согръщаеть предъ Богомъ устнами своими: аще прілхожь благая оть руки Госполни, элыхы ли не стерпиль, въщаеть онь (2, 10); Господь даде, Господь отъять: буди имя Госполне благословенно во въки (1, 21). Воззрите на Давида, нагнаннаго отъ престола, лишеннаго пристанища и 60,460ртощагося въ пустыни, яко птица особащаяся (Пс. 54, 8. 101, 8). Отець мой и мати мол остависта мл, Госполь же воспріять мя, — такъ утышаеть онъ себя.

Съ Нимъ, аще пойду посредь съни смертныя, не убоюся зла (Пс. 22, 4).

Они на лонъ изобилія, среди благословеній жизни, проливающихся окресть ихъ! - «О, какъ трудно не забыться въ счастін! Какъ трудно положить предълы желаніямъ, гдъ все готово выполнять желанія наши! Какъ трудно отказать себъ и въ самыхъ излишествахъ, когда излишества преисполняются новыми избытками! Искушенія счастія гораздо опаснъе для насъ, нежели искушения несчастія. Одно смиряеть насъ, другое надмъваетъ. Одно показуетъ намъ ничтожество наше, другое выводить насъ, такъ сказать, изъ насъ самихъ. Одно погашаетъ пламень страстей нашихъ, другое усиливаетъ оный; одно обращаетъ насъ къ Богу — Помощнику нашему въ скорбъхг, обрътших в ны зъло, другое часто заставляеть забывать Бога спасающаго насъ. » — Но воззрите, братія, на Моисея, человька Вожія, который, бывъ почтенъ титломъ сына Царева, върою отвержеся нарицатися сынь дщере царевы: паге же изволи страдати съ людьми

Божімми, нежели импьти временную гръжа сладость (Евр. 11, 14. 25). Воззрите на всъхъ, ходившихъ въ заповъдяхъ и оправданіяхъ Господпихъ безпорочно! Какъ среди обилія были они—нищи духомъ, на высотъ счастія— смиренны сердцемъ, среди богатствъ— вминяли все за уметы, да Христа пріобрящуть (Филип. 3, 8); при потокахъ сладостей житейскихъ— всегда жаждали къ Богу кръпкому, живому (Пс. 41, 3)!

Они въчинахъ и почестяхъ! -- «Какъ быть на выгодномъ мъсть,» — говорять въ міръ, «и отвергать добровольно выгоды жизни! Какъ находиться при источникъ богатствъ, и не ослъпиться блескомъ ихъ! Неблагоразуменъ, кто, имъя всъ средства богатъть, остается съ одною честностію бъдною и правдою убогою.» — Но воззрите на Самунла – вождя народа Божія, который, сходя съ чреды служенія своего, необинуяся въщаеть предълицемъ всего Израиля: се азъ ходихь предв важи от поности моея до днешняго дне; се азъ, — отзъщайте на мя предъ Богомъ и Хиртомъ Его, еда TACTS I.

ү кого тельца взяхь или осля, или кого от вась насильствовахь, или кого утъснихь, или оть руку коего маду пріяхь, извъщайте на мя (1 Цар. 12, 2. 3). Воззрите на Данінла, мужа желаній, при дворъ Царскомъ поставленнаго царемь надь встмь царствомь его (Дан-6, 3). Недремлющая зависть старается обръсти что либо стропотное въ дъяніяхъ его, да погубить его, и — не обрътаеть. Чиновницы же и князи искаху вины обръсти на Даніила, говорить Писаніе, и всякія вины и соблазна и гръха не обрътоша на него, яко въренъ бяше царю (ст. 4). Воззрите на Павла, поставленнаго въ учителя языковъ, дающаго послъднее цълованіе Ефеселиъ. (ребра и злата, въщаеть онъ или ризв, ни единаго возжелахв. Сами въсте, яко требованію моему и сущимь со жною послужисть руць мои сін (Двян. 20, 33).

Они поставляются въ искушеніяхъ! — «Какъ, – вопість плоть и кровь, – устоять тамъ сердцу, гдъ страсть объщаеть или корысть или утъхи, безстрастіе — или

скорбь или гоненіе, повиновеніе Богу награду отдаленную на небеси, преслупланіе заповъдей Его - благая видимая на земли; добродътель — бользни и страданія, порокъ--- очаровательную чашу удовольствій посхитительныхъ! какъ не отчаяваться тамъ, гдъ всь надежды наши убиты безвозвратно!» — Но воззрите на Авраама. — Тотъ, которому въруетъ онъ, повельваеть ему изыти из отегестов своего, от языка своего, и идти въ землю невъдомую (Быт. 12, 1): н онъ исходить не въдый, камо грядеть (Евр. 11, 8). Богъ, который объщавалъ ему благословить его въ Исаакъ, и умиожить вз немь стьмя его яко песокь морскій, требуеть оть него на жертву Исаака. Аврааме, Аврааме, такъ повельваетъ ему, поими сына твоего возлюбленнаго, егоже возлюбиль еси, Исаака, и иди на землю высоку, юже покажу, и вознеси его тамо во всесожжение. И воставь Авраамь заутра, и поять Исаака сына своего, и растнивъ дрова на всесотженіе, и связавь Исаака сына своего, возложи на жертвенникь верху дровь, и

взя ножь заклати сына своего (Быт. 22, 1—12). Такова была въра Авраамова! — Возэрите на Іосифа во дворъ царедворца Египетскаго! Тамъ безстудіе, подвизая его ко гръху, одною рукою указуеть ему сладость гръха, другою— темницу мрачную; одною — обольстительныя оковы страсти студной, другою — смерть мучительную; одною— прелести жизни, другою — узы неволи. И — мужъ, бояйся Бога, вопість: како сотворю глаголь сей злый, и согръшу предъ Богомь момля (Быт. 39, 9).

Опи среди гоненій лютыхъ, истины ради и правды! Злодьйство изощряєть на нихъ мечи свои; злоба отверзаєть для нихъ темницу мрачную, изувърство уготовляєть мъста лобныя. Наше маловіріе содрагаєтся, видя ихъ лишенныхъ, скорбящихъ, озлобленныхъ, каменіемъ побиваелыхъ, претираемыхъ, убійствомъ мета умирающихъ (Евр. 11, 37). — Но они среди страданій своихъ вопіють: вся можемъ о укрыпляющемъ насъ Іисусь (Фил. 4, 13). — Петръ и Іоаннъ ведутся на судилица и власти, имене ради Іисусова.

Имъ воспрещають и говорить и учить о имени семъ; а они отвъщають: аще праведно есть предь Богомь вась послушати паге, нежели Бога, судите. Не можемь бо мы, яже видьхомь и слышахожь, не глаголати (Дъян. 4, 29). Ихъ біють на сонмиць, — и они, исходя оть собора, радуются, яко сподобишася за имя Господа Іисуса безгестіе пріяти (5, 41). — Стефана побивають каменіемъ, - и лице Стефана просвъщается, яко лице Ангела Божія. — Первые Христіане влекутся на смерть, яко овцы на заколеніе, и вопіють: кто ны разлугить от любве Божія, яже о Христь Іисусть (Рим. 8, 35)? — Кровь ихъльется рѣками, а они поютъ Богу своему, дондеже существують!

Такъ воинствовало доброе воинство (1 Тим. 1, 18) — всъ воины Інсуса Христа! Они побъдили міръ, — и побъда сіл, побъдившая міръ, была съра ихъ (Іоан. 5, 4). Они побъдили плоть; ибо распяли ее со страстьми и похотьми (Гал. 5, 24). Они побъдили начала и власти тмы въха сего, духовъ злобы поднебесныхъ;

нбо пріяли всеоружіе Божіе, облеклись въ брэню правды, препоясали гресла свои истиною, покрывались щитомв въры (Г.Ф. гл. б). Нозъ ихъ совершались яко елени, на подвигъ въры и святыни; ибо они взирали непрестанно на мадовоздаяніе (Евр. 11, 26). Они торжественно вступили во врата въчности; ибо не яко безвъстно текли, и подвизались, не яко воздухъ біюще (1 Кор. 9, 26): но подвизались подвигомъ добрымъ, совершили теченіе, соблюдая въру, яко залогъ драгоцънный.

Не сей ли подвигь предлежить и памъ, Сл. Христ., да достигнемъ вънца правды, егоже уготова Господь, праведный Судія, встьма возлюблишма явленіе Его (2 Тим. 4, 8)? — Но ахъ! когда сравнимъ мы нашу жизнь съ жизнію ихъ, — наши дъла съ дълами ихъ, — нашу въру съ ихъ върою; то должны ужаснуться при сравненіи семъ. Гдъ та любовь, которою пламенъли они ко Господу? Взирая на нихъ, мы видимъ, что ил смерть, ни живота, ни нагала, ни власти, ни высота, ни глубина, ни мна кая тварь

возмогла ихъ разлугить от любее Божія, яже о Христь Іисусь (Рим. 8, 38). Озирая окресть себя, сколько находимъ мы кумировъ, которыхъ любимъ мы паче Бога! — Да не возглаголють уста моя дъль человъческихъ! — Это злато, которое обоготворяють на земль, -- эти преимущества и почести, коихъ домогаются встми путями неправедными, -это счастіе, которое составляєть единый предметь желаній нашихъ, -- этоть міръ, которому раболъпствуемъ мы, котораго пересудовъ страшимся мы паче суда Божія, котораго одобреній ищемъ болве всего, — не суть ли кумиры, конмъ рабольно служать и въ чертогахъ и въ хижинахъ? - Гдъ та любовь, которою одушевлены они были къ ближнему своему? — Взирая на нихъ, видимъ, что они имъли сердце едино и душу едииу (Дъян. 4, 32), и готовы были положить души своя за други своя. Всматриваемся въ себя, и --- видимъ вражды и несогласія, и непависть и злобу, и зависть и рвеніе, и всяку злу вещь. --Гдв та ввра, которая составляеть пе-

чать избранныхъ Божіихъ? — Возводя очи къ небесамъ, видимъ тамо върою побъливших царствія, сольявших правду, угасивших силу огненную, заградивших уста львовь, возмогших в оть немощи, бывших крыпкими во бранехь (Евр. 11, 33) и съ міромь и съ плотію, и съ духажи злобы поднебесными. Опущая взоры свои на землю, не долженствуемъ ли сказать: аще пріидеть Сынь геловьгескій, еда обрящеть выру на *земли* (Лук. 18, 8)? — Гдъ то служеніе духомь и истиною (Іоан. 4, 23), коимъ прославляли они Бога и съ душахъ свонхъ и въ тълесахъ свонхъ? Ахъ! не многихъ ли изъ насъ касается сей глаголъ Пророка: доколь вы храмлете на объ плеснъ ваши! аще есть Господь Богь, идите въ слъдъ Его: аже же Ваалъ есть, то идите за нимь (3 Цар. 18, 21). — «Если міръ есть божество ваше; закалайте ему жертвы ваши, вашу совъсть, вашу добродътель, ваши въчныя упованія. Но если Господь есть Богь вашъ, -- Ему едпному служите и Ему единому кланяйтесь. Доколь храмлете на оба комъна ваши? » — Гдъ тъ желанія въчныхъ благь, кон долженствують составлять все утьшеніе Христіанина среди юдоли плачевной? — Взирая на нихъ, видимъ, что они не имъли на земли пребывающаго града, но искали грядущаго (Евр. 13, 14), и непрестанно воздыхали, въ жилище небесное облещися желающе (2 Кор. 5, 2). Но ктобъ изъ насъ, по совъсти, не возжелаль воздвигнуть въчной храмины на земль? Кто съ радостію речеть: желаю разръшитися и со Христомъ быти (Фил. 1, 23)?

Отъ чего же происходить, братія моя, сіе безконечное различіе между нами и Святыми Божіими человъки, между нашею жизнію и ихъ жизнію, между върою нашею и ихъ върою? Неужели они имъли естество отличное отъ нашего естества? — Но они были подобострастные намъ человъки. Илія теловъкъ бъ подобострастнеть намъ, говорить Слово Божіе, и молитьюю помолися, да не будеть дождь: и не одожди по земли льта три и мъсяць шесть. И паки помолися, и небо дождь

даде, и земля прозябе плодъ свой (Іак. 5, 17). — Авраамъ былъ человъкъ намъ подобострастный, и не изнелють впрою, но паге упованія впрова (Рим. 4, 17), вознося на жертвенникъ единороднаго своего сына. — Мочсей былъ человъкъ намъ подобострастный, и большее богатство вмъни Египетскихъ сокровищь поношеніе Христово (Евр. 12, 26). Павелъ человъкъ былъ намъ подобострастный, -- и Павель все возмого о укръпляющемо его Іисусъ (Фил. 4, 15). Кратко: послъдуйте за Праведными изъ въка въ въкъ, изъ страны въ страну, и - вы найдете, что они были подобострастные намъ человъки, - и сін - то подобострастные намь человьки были на земли тоже, что Ангелы на небеси — пригастники Божественнаго естества (2 Петр. 1, 4). — Неужели имъли они другое званіе, нежели какое нивемъ мы? - Но не такъ же ли и мы призваны въ званіе ихъ, т. е. Святыхъ? Не сказано ли и намъ: свяпи будете, **ако** Азъ свять еслы (1 Пет. 1, 16); будите совершении, якоже Отець вашь Небесный совершень есть (Мат. 5, 48): сіл бо есть воля Божія — святость ваша (1 Сол. 4, 3)? — Неужели имъли они большія обътованія, ожидали большихъ воздаяній, прозръвали большую мзду за труды свои, нежели мы? - Но сіи обътованія, сіе упованіе, сія мада — есть тоть вынець правды, который уготовань любящими Бога (2 Tнм. 4, 7), — тв сладости райскія, коими упіются на небесн жаждавшіе присно на земли къ Богу крыпкому, живому, — тотъ престолъ, на который возсадить Побъдитель міра побъдившихъ міръ, по оному Своему слову: побъждающему дамь сы ти на престоль со Мною, якоже Азъ побъдихъ и сположь на престоль со Отцемь Моиль (Апок. 3, 21); — то царствіе, которое уготовано от сложенія міра благослооеннымь Отца небеснаго. Не принадлежатъ ли и намъ всв сін обътованія? -Неужели въ немощахъ ихъ большая объщана имъ помощь, нежели намъ? Но не всемъ ли хотящимъ наследовать спасенію речено: просите, и дастся валь: ините и обрящете: толцыте, и отверзется вамь (Лук. 11, 9)? Аще вы лукавы суще, умьете даянія блага даяти кадомь вашимь: кольми паге Отець вашь небесный дасть блага просящимь у Него (Мат. 7, 7). Аще кто оть вась лишень есть премудрости, да просить оть дающаго Бога вспыв нелицепріемны и непоношающаго, и дастся ему (Іак. 1,5).

Итакъ, брат. мол, и намъ равно, какъ имъ, всъ Божественныя силы къ животу и благочестію подаются обильно (2 Пет. 1, 3). Чего же недостаеть намъ, да взыдемъ на ту совершенствъ гору, на которой стояли они, яко грады верху горы, и сілли яко свътпла въ міръ, среди рода строптива и развращенна? Единаго – той любви къ Богу, которою все препобъждали они за возлюбливаю ихх (Рим. 8, 38), — той любви, которая кръпка въ нихъ была, яко смерть (Пъсн. 8, 6), — той любви, отъ которой ни скорбь, ни птснота, ни гоненіе, ни гладь, ни нагота, ни бъда, ни мегь не могли раз*лугить ихъ* (Рим. 8, 34).

И здъсь-то, Сл. Бл., да вопросить себя каждый изъ насъ: такъ ли онъ любить

Бога, какъ любили Его тв изъ Святыхъ, коихъ Церковь представляеть къ подражанію намъ? Здъсь-то долженъ рещи себъ каждый изъ насъ по совъсти: «я люблю Бога. Такъ! — Я люблю Его; ибо не могу не любить сего Бога благаго, оть котораго исходить всякое даяніе благое, — сего Бога всемогущаго, о которомъ живу и движуся и существую: - но колико избранныхъ Божіпхъ любили Его болъе меня? Ахъ! ежели сравню я сей огнь любви, который тлъетъ въ моемъ сердцв, съ тъмъ пламенемъ, которымъ пылали они: - я нахожу въ себъ единый хладъ; и неужели я могу спокойно взирать на то, что они любили Его болье меня? Какъ! неужели Онъ менъе долженъ быть любезенъ мнъ, нежели Павлу, нежели всемъ избраннымъ - Святымъ Его? Неужсли менъе предваряютъ меня щедроты Его, нежели предваряли ихъ; неужели менъе блистають предо мною совершенства Его, нежели предъ ними? - Я люблю Бога, - и между темъ мысль о временныхъ прискорбіяхъ моихъ удручаеть меня; неудачи жизни, бользни и

страданія повергають меня въ уныніе. Ахъ! если бы я любиль Бога, какъ тъ Святые Божіи человъки, кои для Него скитались въ горахъ и въ вертепахъ и въ пропастяхъ земныхъ, лишени, скорбяще, озлоблени, ихже не бъ достоинъ весь міръ (Евр.11, 37): тогда міръ сей вывняль бы я за уметы; тогда радости его считаль бы я мечтаніями преходящими, удовольствія его— отравою ядовитою, сокровища его— прахомъ отъ вътра возметаемымъ, прещенія его — угрозами дътскими:»

«Я люблю Бога. Но такъ ди люблю Его, какъ тв изъ Святыхъ Его, которые отъ избытка любви непрестанно вопіяли къ Нему: тто жи есть на небеси? и отъ Тебе тто восхотьхъ на земли? Истезе сердце мое и плоть моя: Боже сердца моего и гасть моя, Боже, во въкъ (Пс. 72, 25); — ижже образомъ желаетъ елень на истогники водныя: сице желаетъ душа моя къ Тебъ, Боже! Когда пріиду и явлюся лицу Твоему (Пс. 41, 2)? — Еслибъ я такъ любилъ Бога моего; тогда еще на землъ обрълъ

бы я небо: ибо сіялюбовь составляеть радость и веселіе Пебожителей. И если бы любовь моя подобилась любви ихъ; тогда еще на земль предвкушаль бы я блаженство ихъ.»

О, Боже! О, Любовь безконечная! Излей хотя единъ лучь любви сея Духомъ Твоимъ Святымъ въ сердца наши, оледънъвшія къ любви Твоей: — и тогда вся возможемъ мы, подобно Святымъ Твоимъ; тогда будемъ житъ подобно имъ, дабы точію любить Тебя на земль; тогда и умремъ, дабы въчно любить Тебя, и изъ сей любви почерпать нескончаемое наше блаженство на небеси. Аминь.

## VI.

## ИСТОРИЧЕСКОЕ РАЗСМОТРЪНІЕ ВЕТХОЗАВЪТНЫХЪ ПРОРОЧЕСТВЪ

## О ТИРВ.

Изъ числа городовъ, которые, подобно Вавилону и Ниневін, питали вражду противъ Іудеевъ и служили достопримъчательнымъ доказательствомъ истины Пророчествъ, былъ также Тиръ, — неприступная Финикійская скала (1). Тиръ, какъ торговая площадь народовъ всего земнаго шара, завидовалъ Іерусалиму, восхищавшему у него нъкоторыя выгоды торговли, и посему, не смотря на дружественный союзъ между Евреями и Финикіанами, продавалъ иногда въ военное время Еврейскихъ плънниковъ, какъ стада животныхъ, чуждымъ наро-

<sup>(1)</sup> אלר דעף означаеть собственно скалу. Симъ именемъ онъ назывался потому, что быль построенъ на скаль. Сн. 1ез. 26, 5. 14. 21.

дамъ. Но поелику каждый оскорбитель Евреевъ, какъ избраннаго народа Божія, былъ вмъсть оскорбителемъ величія Божія: то гнъвъ Божій возрасталъ болье и болье противъ Тира, до тьхъ поръ, пока наконецъ Ветхозавътные Пророки и въ особенности Исаія и Іезекіиль, не предвозвъстили совершенной погибели сего града (2).

Изслъдывая сіи пророчества В.Завъта противъ Тира, ученые спорили между собою, какой собственно Тиръ былъ предметомъ оныхъ: — древній ли Палетиръ, лежавшій на матерой земль, пли новый, построенный на одномъ островъ почти прямо противъ древняго. Споры сіи легко разръшатся, если оныя пророчества отнесемъ и къ тому и къ другому городу; ибо нъкоторыя выраженія Пророковъ весьма ясно относятся только къ древнему, другія же напротивъ только къ новому Тиру. Такъ, въ одномъ мъсть называется Тиръ городомъ,

<sup>(2)</sup> Cm. Hca. ra. 23. Ies. ra. 16—28. 29, 18. Iep. 25, 22. 27, 3. 47, 4. Amoc. 1, 9. 10. Iona. 4, 4—8. 3ax. 9, 3. 4.

TAGTE I.

лежащимо при морть (Іез. 27, 3); въ другомъ-построенным в срединь моря, или, по Еврейскому тексту, въ сердир моря (ст. 4. 26). Иногда именуется онъ крп-. постію, замкомь, который будеть осаждаемь конницею и колесницами, и противь котораго употребятся военныя орудія (Іез. 26, 7. сл.), а иногда — моремь и крппостію моря (Иса. 23, 4. 6). Такъ говорить о немъ Пророкъ Іезекіиль: Яприведу противъ тебя Навуходоносора, царя Вавилонскаго, царя царей съ полунощи, съ конями, колесницами и всадникажи и съ великимъ множествомъ войска. Онь разрущить оружіемь города твои на матерой земль, а противь тебя направить каменометательныя машины, сдълаеть насыпь, придвинеть кь тебь стьноложное орудіе. Тараноми разобьеть твои стъны, и низринеть жельзными шарами твои башни. Множество коней такую подыметь пыль, гто она покроеть весь городь; оть шумп коней, колесь и колесниць потрясутся стины твои. Онь войдеть во врата твои, какь обыкновенно входять в пробитый городь, т.е. сквозь

проломы ствиъ. Ибо враги твои разрушать стыны, низринуть великольпныя зданія, и даже повергнуть въ море камни и дрова и оставшійся от нихъщебень (1ез. 26, 7—10. 12). Здъсь каждый яс-'но видить описаніе осады Пале-Тира. Въ другомъ мъсть Пророкъ выражается иначе: грезь воды проникнуть къ тебъ ненавидящие тебя; востогный вытръ сокрушить тебя въ срединъ моря. Сокровища твои, гребцы и кормгіе и строители кораблей, всь занимающеся у тебя дълами, и всть воины, стекающіеся въ тебя, погрузятся въ средину моря, во время разрушенія твоего (Ісз. 27, 26. 27). Въ ровъ низринутъ тебя; и ты, будучи поражень насильственною смертію, умрешь в срединъ моря (1ез. 28, 8). Здъсь очевидно изображается взятіе новаго Тира. Итакъ въ сихъ пророчествахъ означенъ тотъ и другой Тиръ, т. е. какъ построенный на островъ, такъ и лежавшій на матерой земль. Они оба разумъются подъ однимъ именемъ, и объ нихъ говорится какъ объ одномъ и томъ же городь. Хотя нъкоторые думають, что жители древняго Тира въ то время, когда оный быль уже со всъхъ сторонъ осажденъ и почти находился въ рукахъ Халдеевъ, — убъжали изъ него и построили новый Тиръ на островъ (3); но Витринга и Гезеній доказали достовърными свидътельствами, что новый Тиръ былъ построенъ за нъсколько стольтій прежде сего времени и считался какъ бы гаванью и частію древняго Тира (4). Плиній, говоря объ окружности сего города, соединяеть древній Тиръ съ новымъ (5).

Пророки, предвозвъщая разрушение или опустошение какого либо города или государства, вмъстъ съ тъмъ обыкновенно описываютъ и настоящее цвътущее ихъ состояние, дабы тъмъ разительные представить будущее несчастное ихъ положение. Таковы и разсматривае-

<sup>(3)</sup> Cm. Iahn's Biblische Araydol. I. I. p. 63. Prideaux Histoire des Juifs etc. I p. 166.

<sup>(4)</sup> Vitring. Comment. in Iesaiam c. XXIII. Vol. I: p. 657-671. Gesen. Comment. zu Ies. XXIII. 4.

<sup>(5)</sup> Circuitus (urbis) XIX mill. passuum est, intra Palaetyro inclusa. Plin. V. 17.

мыя нами пророчества Исаін и Іезекінля о Тиръ.

Пророкъ Исаія говорить о Тиръ какъ о древнайшемъ городъ: ужели это вашь лыкующій градз, который основань вы первобытномъ времени дней (гл. 23, 7)? Древность Тира не подвержена сомнънію. Еще у Інсуса Навина (гл. 19, 29), упоминается объ немъ, какъ объ укръпленномъ городъ; думать съ Марсгамомъ, что сіе имя выражено у Інсуса Навина чрезъ фигуру — предупрежденіе (Prolepsin), совершенно нътъ причины (6). И между языческими писателями ссть такіе, которые, говоря о Тирв, лежащемъ на островъ, превозносять чрезвычайную древность онаго. Страбонъ говорить, что на ряду съ Сидономъ Тиръ есть древнъйшій и величайшій городъ въ Финикіи; что онъ есть соперникъ Сидона въ обширности, великолъпін и древности (7). Курцій пишеть, что Тиръ есть такое мъсто, которое

<sup>(6)</sup> Marsham Chron sec. XI. p. 290. Nomen id (sc. Tyrus) per prolepsin usurpatur.

<sup>(7)</sup> Strab. L. XVI. p. 756,

должно быть достопримъчательно для потомства, какъ по своей древности, такъ и по различнымъ переворотамъ, случившимся съ нимъ (8). Геродотъ, бывшій самъ въ Тиръ и дълавшій розысканія о древности храма Геркулесова, узналъ оть жрецовъ, что храмъ построенъ въ одно время съ городомъ, а отъ построенія города считали они 2,300 лътъ. Ироническое выражение Пророка: ужели это вашь ликующій градь, который основань вы первобытномы времени дней, - даеть разумьть, что жители Тира тщеславились древностію своего города; а изъ повъствованія Геродотова явствуетъ, что жрецы Геркулесовы, безъ сомнънія, весьма близко подходили къ истинъ. Но они конечно не могли бы считать существованію своегогорода и тысячи лътъ, если бы онъ былъ построенъ во время разрушенія древняго Тира Хал-деями, что случилось только за 130 лътъ до сего времени. Іосифъ Флавій утверждаеть, что отъ построенія Тира до построенія Соломонова храма протекло 240

<sup>(8)</sup> Q. Curtius L. IV. c. 4.

льть (9); это Тиръ, лежавшій на островь (1): ибо часть города, лежавшая на матерой земль, была гораздо древнье, и, какъ выше замьчено, была укръпленнымъ мъстомъ еще во времена Інсуса Навина: объ немъ упоминается даже въ отрывкахъ Санхоніатона, Финикійскаго историка (2), жившаго во времена Гедеона, какъ полагаеть Бохарть (3).

Но какъ бы древенъ ни былъ сей городъ, однакожъ онъ былъ д*щерію Сидона*, по выраженію Пророка (Иса. 23, 12), т. е. произведеніемъ Сидонянъ (4); переселенцы изъ Сидона населяли Тиръ (Иса. 23, 2), и они же, какъ говоритъ

<sup>(9)</sup> Ioseph. Antiquit. VIII, c. 3. p. 250. edit. Ittig.

<sup>(1)</sup> Vitring. I. c. p. 669.

<sup>2)</sup> Eusebii Praepar. Euang. I. 10. p. 35.

<sup>(3)</sup> Itaque (Sanchuniaton) commode rejicitur in-Gideonis tempora, etc. Bocharti Canaan, L. II. c. 17. col. 776.

<sup>(4)</sup> См. Vitring. ad Ies. XXIII. 12. Гезений на сіе же мъсто, н еще Реландъ (Palaestina p. 773.) разумъють выраженіе: дщерь Сидона, о жителяхъ Сидона, такъ же, какъ дщерь Сіона, Иса. 1, 8; по сему противуръчить контекстъ.

языческое преданіе, основали его (5). — Между тъмъ о городъ Сидонъ упоминается почти въ началъ книги Бытія (гл. 10, 19), и посему должно думать, что еще Сидонъ, старцій сынъ Ханаана, положилъ основный камень онаго (Быт. 10, 15). Городъ Сидонъ упоминается Патріархомъ Іаковомъ (Быт. 49, 13). Во времена Іисуса Навина (11, 8), онъ назывался уже великимь Сидономь, и во времена Судей было сказано о жителяхъ Ланса, что они живуть беззаботно и безпегно, какъ Сидоняне (Суд. 18, 7). Изъ повъствованія Страбона мы уже видъли, что Тиръ подобно Сидону быль однимъ изъвеличайшихъ и древнъйшихъ городовъ Финикіи; но тотъ же историкъ увъряеть, что Стихотворцы превознесли похвалами Сидонъ болъе: ибо Тиръ ни однажды не упомянуть Гомеромъ, между тъмъ какъ о Сидонъ и Сидонянахъ мъстами говорится у него съ похвалою (6). Итакъ изъ сего

<sup>(5)</sup> Iustin. L. XVIII. c. 3.

<sup>(6)</sup> Homer Odyss. XIII. 285. IV. 84. Cf. Strab. ibid. p. 1097.

можно основательно заключать, что Сидонъ былъ древнъе Тира. Именно Іустинъ, сократитель исторіи Трога, говоритъ ясно, что Сидоняне, будучи осаждены царемъ Аскалонскимъ, убъжали на корабли и построили Тиръ (7). Но хотя Тиръ былъ только діцерію Сидона, однакожъ онъ въ короткое время сравнялся съ своею матерію, и даже переросъ ее цълою головою, и сдълался, по причинъ своей торговли и искуства въ мореплаваніи, знаменитвищимъ мъстомъ во вселенной, мъстопребываниемъ купечества и средоточіемъ всъхъ богатствъ, и посему онъ называется у Пророка торговою площадію народовь, раздаятелемь коронь, коего купцы — князи, торгующіе—богаги земли (Иса. 23, 3. 8).

Великольпіе Тира соотвътствовало его древности. Хотя онъ не быль такъ общиренъ, какъ Ниневія и Вавиловъ, но подобно обоимъ имъ, онъ могъ гордиться кръпостію своихъ стънъ, великольпіемъ зданій, знаменитьйшими храмами древности, именно—Юпитера Олимпійскаго,

<sup>(7)</sup> Iustin. L. XVIII. c. 3. p. 362. Ed. Graevii.

Геркулеса и Астарты, а своею торговлею и изобрътеніями превосходиль ихъ. Одна часть города, или иначе-древній Тиръ, лежала на высокой скалъ, въ тридцати стадіяхъ отъ новаго, не прямо, но насколько къ Югу-противъ него, н была чрезвычайно укръплена (Нав. 19, 29. 2 Цар. 24, 7); такъ что Навуходоносоръ, осаждая ее, принужденъ былъ пробыть подъ ствнами ея тринадцать льть. — Другое отдъление города, или новый Тиръ былъ построенъ на островъ, покрытомъ камнями и скалами, имълъ такіе высокіе домы, какихъ не было даже въ самомъ Римъ; былъ обнесенъ высокою и кръпкою стъною, имълъ двъ гавани, одну на съверной, а другую на южной сторонъ города (8). Торговля Тира была, можно сказать, безпредъльна. Пророкъ Іезекінль оставиль намъ слъдующее весьма подробное описаніе оной, поясняемое индъ свътскими писателями, и весьма важное для Исторіи: Оарсисъ покупаеть у тебя множество всякихь сокровищь: сребромь, жельзомь, оловомь и

<sup>(8)</sup> Strab. XVL 2. Cf. Vitring. l. c. d. 664. sq.

свинцомь платять за твои товары. Греція, Туваль и Мешехъ (9) торгують съ тобою и промпьнивають на твои товары рабовь и мъдные сосуды. Тогарма (часть Арменіи) отдаеть тебъ за твои товары коней обыкновенной и лугшей породы и лошаковъ. Жители Дадена (1) скупають для тебя товары, и многія примдрскій страны ведуть торгь съ тобою, продавая тебъ рога, слоновую кость и эбеновое дерево. Едомь (2) торгуєть съ тобою, по пригинь твоихъ многихъ издълій, отдавая за твои товары рубины, порфиру,

<sup>(9)</sup> Туваль есть страна Малой Азін, составлявшая въ последствін времени часть Понтійскаго Государства, где жиль народь, называемый Тибаренцами. Мешехъ есть страна къ востоку оть Тувала между Иверіею, Арменіею и Колхидою; Мосхи населяли се. См. Gesenius п. д. 33.

<sup>(1)</sup> Даденъ есть островъ въ Персидсковъ заливъ, черезъ который жители Тира получали Индъйскіе товары. См. Michaelis ad h. l. et ejusdem Spicilegium Geograph. Hebrr. exterae. p. 201 — 208.

<sup>(2)</sup> Съ Михаелисомъ читаю БЭК вывсто БЭК Сиріл, находя сіе чтеніе въ нъкоторыхъ древивнивих спискахъ.

шитыя одежды, тонкія бумажныя матеріи, красные кораллы и драгоцыные камни. Іүдея и земля Израильтянь торгують сь тобою: пшеницею изь Миннита (страна въ предълахъ Аммонитскихъ, Суд. 11, 33), просомь, медомь, деревяннымь масломь и бальзамомь платять онъ за твои товары. Дамаскъ платить тебь за многія издълін твои и за множество всякихъ сокровищь виномъ изъ Хельвона (нынъ Алеппо), и бълъйшею волною. Ведань и Явань приносять изь Уззала (3) на твои торговыя площади обдъланное жельзо, кассію и благовонный тростника, въ обмънь за твои товары. Дедань (4) торгуеть съ тобою коврами для украшенія коней и колес-

О Сирійской торговль ст Тиромъ упоминается ниже подъ именемъ Дамаска. Сп. Michaelis ad h. l.

<sup>(3)</sup> Узаль, нначе Санав, столичный городь счастливой Аравін; а Ведань и Явань суть имена мыстечект и народовь той же Аравін. См. Michaelis ad h. l. Item Spicilegium Geograph. Tom. II. p. 164. sd.

<sup>(4)</sup> Дедань имя народа и страны въ съверной Аравін, близъ Идумейской границы. Іер. 25, 23. 49, 8. См. Gesenius и. д. 28.

ниць. Аравія и вст Эмиры Кедара торгують съ тобою, и продають тебь своихъ молодых верблюдов, овнов и козловь. Купцы Шавы и Реемы (5) торгують съ тобою: ароматы, драгоцынные камни и золото отдають они за твои товары. Харрань, Канна,Эдень, купцы Шавы, Ассирія и Кильмадь (6) торгують сь тобою. Они привозять тебь драгоцыныя одежды, фіолетовыя епанги, шитыя и разноцытныя матеріи, хранимыя въ кедровых ящиках, за твои товары. Между тъм корабли Оарсиса были основаніемь твоей торговли; они весьма обогатили тебя и сдълали тебя повелителемь моря (Іез. 27, 12—25). Кратко сказать, Тиръ

<sup>(5)</sup> Шаеа, вначе Мариба, пародъ и страна счастиввой Аравін, изв'ястная взобиліемъ благовонныхъ веществъ, драгоціянныхъ камней и золота. Пс. 71, 25. 3 Цар. 10, 1. сл. Иса. 60, 6. Іер. 6, 20. Ресма есть также область Аравін, но положеніе ся еще не опредмено.

<sup>(6)</sup> Харрань, Канна, Эдень суть имена городовь и народовь Аравін; подь именемь купцовь Шавы, вырожню, разуньются эдесь вообще Аравалие такъ же, какъ у Іов. І, 15. Сн. Umbreit зи в. Ст. Положеніе Кильмада неизвъстно. См. Michaelis зи Ezech. 27. 23.

въ цвътущемъ состояніи имъль въ своихъ рукахъ торговлю всего извъстнаго въ то время свъта. Кромъ странъ, упомянутыхъ Пророкомъ Іезекіилемъ, Тиръ производилъ торговлю и съ другими отдаленнъйшими странами Востока и Съвера (7). Торговыя колоніи Финикіанъ находившіяся на берегахъ и островахъ Чернаго, Эгейскаго, Средиземнаго, Персидскаго и Чермнаго морей, въ Египть, въ приморскихъ странахъ Атлантическаго океанаи на островахъ Великобританскихъ, назывались большего частію колоніями Тира (8). Корыстолюбивый Финикіанинъ ръшался на все для удовлетворенія своего любостяжанія. Море было его стихіею. Кромъ приморскихъ странъ Европы, гдъ онъ имълъ свои поселенія, онъ обътхаль, какъ свидътельствуеть Геродоть, кругомъ Африку (9), и, какъ въроятно, былъ знакомъ съ Аме-

<sup>(7)</sup> Cm. Heeren's Joeen über die Politik, den Berkehr und den Handel der alten Welt. I. Thl. S. 762.

<sup>(8)</sup> Vid. Bocharti Chanaan, L. I. p. 267 - 775. Heeren l, c. p. 635 - 680.

<sup>(9)</sup> Herodot. IV. 42 Heerenl. c p704. f.

рикою (1). Финикіане первые начали стронть корабли, первые пустились въ море, изобръли пурпуровую краску и стекло, распространили торговлю и буквы; и симъ чрезвычайно прославили себя въ древнемъ міръ.

Въ сіе - то время, когда Тиръ - украшеніе Финикіапъ, былъ на самой высочайшей степени славы, имълъ въ рукахъ своихъ сокровища со всего свъта, и былъ охраняемъ отъ внъшнихъ враговъ Персами, Лидійцами, Африканцами и другими народами (Іез. 27, 10. 11), въ сіе - то цвътущее время Тира Пророки предвозвъстили его разрушеніе, и притомъ Исаія, по крайней мъръ за 125 лътъ прежде, нежели оно совершено было Навуходоносоромъ.

Обширная и выгодная торговля скоро содълалась для жителей Тира поводомъ къ невоздержанію, роскоши и гордости.

<sup>(1)</sup> Diodor, Sic. V. 19. 20. Wessel. I. p. 344 — 45. Св. о знакомствъ древнихъ съ Америкою: Deubers Geschichte der Schiffahrt im atlantischen Ocean. Bramberg, 1814. Münter's Religion der Karthager. Kopenhagen, 1821. p. 10. 11.

Сіи пороки, равно какъ несправедливость и жестокость, которую они показывали къ Іудеямъ, указаны и въ Пророчествахъ. Исаія упоминаетъ объ ихъ гордости, какъ о главной причинъ паденія ихъ: Іегова воинствъ опредълиль низринуть всякую блистающую гордость и унигижить богатей земли (23.9); Іезекіиль подробно описываеть ихъ роскошь, и въ особенности роскошь, которую они имьли при построеніи и украшеніи свонхъ кораблей во время мореплаванія (27, 3. сл). Кораблеплаваніе Клеопатры на Цидиъ, по свидътельству Марка Антонія, не было роскопінье и великольпнъе; Историки и Стихотворцы описали оное не столь живыми красками (2), какъ Пророки изобразили мореплавание жителей Тира. Пророкъ Іезекінль изобличаеть также гордость Царя Тирскаго, который усвояль себь Божескую почесть: сынь геловьгескій, скажи правителю Тира: такъ говоритъ Господъ Іегова: поелику такова гордость твоего сердца,

<sup>(2)</sup> Plutarchus in Antonio. Vol. I. p. 912. edit. Paris, 1624. Item Shakespear et Dryden.

то ты называешь ссбя Богомь, имъя престоль твой въ срединъ моря, подобный Божественному (престолу). Но ты -геловъкъ, а не Богъ, хотя ты тщетьо и увъряещь себя въ противномъ. — Ты стяжаль себь твоею мудростію и благоразуміемь толикія сокровища, и собраль толикое жиожество золота и сребра въ сокровищницы твои. Ты умножиль твоею торговлею, свидътельствующею о твоей мудрости, богатства твои: посему ты гордишься сили твоими сокровищами; но Господь Іегова говорить: поелику ты ститаешь себя равныль Богу, то воть, Я приведу противь тебя враговь, самых жестогайших из народов, которые съ обнаженными мегами разрушать оныя прекрасныя произведенія твоей мудрости и помрагать блескь твой. Вы ровь низринуть тебя, и ты, будуги поражень насильственною смертію, умрешь въ срединъ моря (Ies. 28, 2. 4 – 8). Пророки Іоиль и Амосъ предвозвъстили еще прежде жителямъ Тира наказанія Божіи за ихъ нечестіе и въ особенпости за ихъ жестокіе поступки съ Израильтянами, UACTE L

которыхъ они покупали ипродавалина торговыхъ площадяхъ, какъ животныхъ. —Такъ говорилъ Іегова чрезъ Пророка Іонля: поелику вы похитили сребро и золото Мое, и внесли дражайшія для Меня вещи въ храмы ваши, а Іудеевь и граждант Іерусалимских продавали Грекамь, сь намъреніемь—у далить их в оть ихъ предъловь, сколько можно далье: то воть, Я изведу ихь оттуда, куда выпродали ихъ, а вамъ обращу сію вашу обиду на главу вашу (гл. 4, 5—7). Тоть же самый смыслъ имъють и следующія слова Пророка Амоса: по прихинь трехъ беззаконій Тирл и по пригинь гетырех Я не отвращу (отъ него) казни, (т. е. Тиръ часто гръшилъ, но наконецъ гръхи его сдълались такъ тяжки, что Я не могу уже отвратить отъ него наказанія). Они, забывь братскій союзь, выдали плынных, находившихся съними въ дружбь, Едому. Посему пошлю Я огнь въ стыны Тира, который сокрушить палаты его (гл. 1, 9. 10). Писатель 82 Псалма включаетъ жителей Тира въ число давнихъ и непримиримыхъ враговъ Іудеи: воть, враги твои зашумъли, и ненавидящіе тебя подняли главу. Они сказали: пойдемь, истребимь ихь изь гисла народовь; пусть не воспоминается болье имя Израилево. — Встучили противъ тебя въ союзь шатры Едомовы и Измаильтяне, Моавь и Агаряне, Геваль и Аммонь и Амаликь, наконець Филистимская земля съ жителями Tupa (ст. 3. 5. 6—8). Пророкъ Ісзекінль, начиная свое пророчество противъ жителей Тира, объясняеть, что гиввъ Ісговы возгорълся на нихъ за то, что они еще во время плвненія Іудсевъ Навуходоносоромъ поступали съ ними безъ милосердія: Тирь грезвыгайно радуется о взятіи Іерусалима. Погибла, говорить онь, оная площадь народовь, теперь всь обратятся ко мнь, я наполнюсь посль разрушенія ея. Посему такъ говорить Господь Іегова: воть, Я обращусь на тебя, Тирь, возбужду противь тебя многіе народы, какь обыкновенно воздымаеть море волны (гл. 26,2.3).

Таковы были древнія Пророчества противъ Тира. Разсмотръвъ подробно сів Пророчества и сравнивъ оныя между со-

бою, мы найдемъ въ нихъ следующія особенныя обстоятельства: 1) что оный городъ будетъ взятъ Халдеями, которые въ то время, когда сін Пророчества были возвъщены, составляли еще незначительный народъ; и сіе наказаніе произведено будетъ надъ нимъ чрезъ Навуходоносора; — 2) что жители Тира убъгуть чрезъ Средиземное море на острова онаго и въ страны, прилежащія къ нему, но что они и тамъ не найдутъ для себя спокойнаго убъжища; - 3) что городъ послъ 70 лътъ опять будетъ возобновленъ, и снова будетъ заниматься торговлею и рукодъліями; — 4) что онъ во вторый разъ будеть взять и разрушенъ;-5) что жители его въ свос время оставять идолопоклонство и обратятся къ Богу истинному и къ истинной Религін; и что наконецъ 6) городъ, будучи совершенно разрушенъ, сдълается только мъстомъ или скалою, гдъ рыболовы будуть сушить свои съти. — Все сіе, согласно съ предсказаніями Пророковъ, -- исполнилось во всей точности, и именно:

I. «Городъ будеть взять и разрушень Халдеями, которые въ то время, когда возвъщено сіе Пророчество, составляли незначительный еще народъ. - Это ясно выражено въследующихъ словахъ Исаіи: Воть, страна Халдеееь! Сей народь, который прежде сего (можно сказать) не существоваль. Ассиріанинь назнахиль ее (т. е. страну) въ жилище симь обитателям пустыни. Сей народ воздвигнет свои сторожевыя башни, разрушить палаты его (Тира) и обратить оныя вы щебень (23, 13). Восклицаніемъ соть Пророкъ показываетъ, что онъ говоритъ нъчто новое и чрезвычайное. Страна Халдеев, т. е. Вавилонія, или окрестности Вавилона; сей народь не существоваль прежде сего, т. е. не быль достопримъчателенъ или значителенъ до того времени, пока Ассиріане не назначили въ жилище симъ обитателямъ пустыни окрестностей Вавилона; онъ жилъ прежде въ Кардухскихъ горахъ и велъ кочевую жизнь, и посему называется обитателемъ пустыни (3). Сей-то народъ, еще неиз-

<sup>(3)</sup> Ca. Gesenii Commentar über Iesaia, S. XXIII. 13.

въстный въ мірь, бъдный и инщій, долженствоваль разрушить Тирь богатыйшій и крыцчайшій высвыть городы, нивышій всв возможныя средства къ защищенію своему (4). Ассиріане въ сіе время составляли могущественнъйшій и побъдоносный народъ на Востокъ, между тыть Халден, оставивь кочевую жизнь, только-что сделались подданными ихъ и были еще едва примътны въ составъ Ассирійскаго царства, а посему тьмъ удивительные пророчество, въ которомъ за столь многіе годы предсказаны будущія побъды и завоеванія сего, тогда слабаго н малозначительнаго покольнія. Безъоткровенія свыше всего естественнье было бы сказать Исаін, что Тиръ разрушать н обратять въ щебень Ассиріане.

Пророкъ Іезекінль, который жиль нъ-

<sup>(4)</sup> Vid. Perisonii Origg. Bavyl. p. 66: populus, qui vastaturus erat Tyrum, antea non fuisse dicitur, quia nullo antea fuit numero et loco apud alios populos, δο εν πολέμω εναφιθμίσος εδ' εν εϊφήνη; cum Tyrii contra florerent jam opibus et potentia. Cf. Rosenmüllerum et Gesenium ad les. XXIII, 13.

сколько ближе къ сему событію, говорить именно, что городъ Тиръ будеть взять и разрушень Навуходоносоромъ царемъ Вавилонскимъ. Такъ говорить Господь Іегова: вот Яприведу против тебя Навуходоносора, царя Вавилонскаго, царя царей съполунощи, съконями, колесницами, всадниками и съ грезвыгайнымь множествомь войска. Онь направить противь тебя каменометательныя машины; сдълаеть насыпь, придвинеть къ тебъ стънобитное ору ліе. Тараном разобьеть твои стъны и низринеть желъзными шарами твои башни. Онъ вой деть во врата твои, какь обыкновенно входять вь пробитый городь. Враги твои разрушать стъны, низринуть великольпныя зданія и даже повергнуть вы море камни и древа и оставшійся от нихъ щебень (Іез. 26, 7-9. 11. 12). Салманассаръ, царь Ассирійскій, послъ покоренія Самаріи, воспользовавшись несогласіемъ Сидона, Арки, Палетира и другихъ городовъ - съ Тиромъ, лежавшимъ на островъ, безъ пролитія крови получилъ въ свою власть Сидонъ, Арку и Пале-

тиръ, и съ Сидонскими кораблями осадилъ самый Тиръ. Но жители сего последняго, съ пемногими кораблями разбивъ его флотъ, состоявшій изъ шестидесяти кораблей, лишили его пріобрътеній въ Финикіи (5). Сидонъ и Палетиръ вступили опять въ союзъ съ новымъ Тиромъ: но не смотря на сіе, Навуходоносоръ долженствовалъ одержать побъду надъ Тиромъ. Пророкъ Іезекіиль предвидълъ все сіе столь ясно, что будущую осаду описываеть какъ бы дъйствительно уже совершившеюся: Навуходоносорь, царь Вавилонскій, столько утрудиль войско свое при осадь Тира, тто вст головы сдплалися лысы, и плета оборваны (гл. 29, 18).

Менандръ Ефесскій, который перевель Финикійскія Льтописи на Греческій языкъ, и Іосифъ Флавій, который основывается на его свидътельствъ, говорятъ, что Навуходоносоръ содержалъ Тиръ въ осадъ тринадцать лътъ, въ то время, когда Итобалъ былъ въ немъ ца-

<sup>(5)</sup> Menandri Annales apud Ioseph. Ant. L. IX c. 14. p. 35. edit. cit.

ремъ,—что онт началь сію осаду въ седьмый годъ правленія своего, и что онт покориль наконецъ всю Сирію и Финикію (6). Тоже утверждаеть и Филострать въ своихъ Индійскихъ и Финикійскихъ Літописяхъ, приводимыхъ тъмъ же Іосифомъ Флавіемъ (7).—А при такой продолжительной осадъ не могло обойтись безъ такихъ трудностей, отъ которыхъ у осаждающихъ, по выраженію Пророка, и головы сдълались лысы и плеча оборваны.

Но быль ли Тирь во время сей осады двиствительно взять, о семь хотя умалчивають Греческія и Финикійскія Льтописи (8), и хотя нъкоторые писатели со всьмь убъжденіемь отвътствують на такой вопрось отрицательно (9): однакожь у Іосифа Флавія ясно говорится, что Навуходоносорь опустошиль всю Сирію и Финикію (1); слъдователь-

<sup>(6)</sup> Ioseph contra Apion. L. I. p. 1046.

<sup>(7)</sup> Ioseph Antiqu. X. c. 11. p. 350.

<sup>(8)</sup> Vid. Hieronym. ad Ezech. 16, 7.

<sup>(9)</sup> Cm. Gesenii Commentar über ben Iesaia II. p. 711. ff.

<sup>(1)</sup> Ioseph l. c. contr. Apion. I, p. 1045.

но несбыточное дъло, чтобъ при повсемъстномъ всей Сирін и Финикіи опустошенін, одинъ Тиръ-глава Финикін, оставался въ цълости. Позднъйшія Іудейскія Лътописи (2), Блаженный Іеронимъ, потомъ изъ новъйшихъ Реландъ, Маннертъ, Бредовъ, Геренъ и другіе принимають взятіе Тира Новуходоносоромъ за событіе, неподверженное никакому сомнънію (3). Сверхъ сего изъ Финикійскихъ Лътописей, приводимыхъ Іосифомъ же Флавіемъ, явствуетъ, что жители Тира получали съ сего времени для себя царей изъ Вавилона, и сіе ясно даеть разумъть, что царское семейство при взятіи Тира было отведено въ Вавилонъ пленнымъ (4). Въ противномъ случав, что бы побудало жителей Тира,

<sup>(2)</sup> Cm. Seder olam c. 126. Anno tertio et vigesimo Nebucadnezaris tradita est in manum ejus Tyrus, et cepit omnes Iudaeos, qui in Ammonitide et Moabitide erant.

<sup>(3)</sup> Hieronym. l. c. Relandi Palaestina. Norimb. 1716. p. 775. Mannerts Geographie ber Griechen und Römer, VI. I. p. 863. Bredow in ber Alten Geschichte. Heeren l. c. I. b. 621.

<sup>(4)</sup> Ioseph contr. Apion. I. p. 1046. ed. cit.

принимать для себя правителей отъ руки Навуходоносора, если бы онъ не взявъ Тира, отступилъ отъ него, или если бы онъ совсъмъ не осаждаль его? Итакъ нельзя не согласиться, что Тиръ, или по крайней мъръ, одна часть Тира, лежавшая на матерой земль, была взята и разругиена Навуходопосоромъ, а между темъ жители Тира, находившагося на островь, страшась участи, постигшей Палетиръ, сдались добровольно побъдителю и согласились получать отъ него правителей (5). Въ семъ случав, какъ основательно доказалъ Придо, Финикійскія Літописи совершенно согласуются съ повъствованіемъ Іезекінля въ разсужденін времени осады и года, въ который быль взять сей городъ (6). Послъ сего времени о городъ, который лежалъ на матерой земль, Исторія ничего болье не упоминаеть.

«Жители Тира убъгутъ презъ Средиземное море на ближайшіе острова и

<sup>(5)</sup> Prideaux Histoire des Juiss et des peuples voisins. I. p. 168.

<sup>(6)</sup> Prideaux I. c. p. 168, 169.

въ страны, прилежащія къ нему: но и тамъ не найдуть для себя безопаснаго убъжнща.» О семъ Пророкъ Исаія такъ говорить: переправляйтесь въ Оарсисъ (7); рыдайте вы, жители приморскаго берега; бъги къ Киттеямь (8), но и тамъ нътъ для тебя покоя (Иса. 23, 6.12). Подобнымъ образомъ и Пророкъ Ісзекінль: корабли убоятся при твоемъ паденіи, острова будуть страшиться переселенія твоего (26. 28).

Мы видьли уже, что Финикіане были наилучшіе въ древности мореплаватели, и что они разоылали свои поселенія въ различныя части свъта (9); въ особенности жители Тира были знамениты своимъ мореплаваніемъ и своими поселеніями. Страбонъ говоритъ, что Тиръ въ

<sup>(7)</sup> Өарсисъ т. е. Тартессъ, что въ Испаніи.

<sup>(8)</sup> т. е. къ жителямъ острововъ Средиземнаго моря и странъ, прилежащикъ къ нему. Смотр. изъяснение словъ: Кититили и Китити въХрист. Чтем. Ч. ХІ. стр. 200 — 206.

<sup>(9)</sup> Бохартъ написалъ цълое сочиненіе, извъстное подъ названіемъ Ханаамъ, о поселеніяхъ Финикіанъ, исполненное глубокихъ и общирныхъ изслъдованій касательно древняго міра.

семъ отношенін превосходилъ самый Сидонъ, что онъ свои поселенія отправляль въ Африку, въ Ишпанію и даже за столпы Геркулесовы (1), а Курцій свидътельствуеть, что его колоніи распростирались почти по всему земному шару (2). поелику жители Тира имълн свои поселенія въ Оарсись и Киттимъ, то естественно, что они при тесныхъ во время Навуходоносоровой осады обстоятельствахъ искали себъ убъжища и покровительства у своихъ иностранныхъ друзей и единоземцовъ. Основываясь на свидътельствъ древнихъ Ассирійскихъ нсторій, Блаж. Іеронимъ говорить о семъ такъ: «мы читали въ Ассирійскихъ •исторіяхъ, что жители Тира, бывъ «осаждены и не видя болъе средствъ ко «спасенію, съли на корабли и убъжали «въ Кареагенъ и на нъкоторыя острова «Егейскаго и Іоническаго моря.» Въ другомъ мъсть еще подробнъе: «когда жи-

Strab. L. XVI. p. 1097.
 Q. Curtius L. VI. c. 4. Coloniae certe ejus pene orbe toto diffusae sunt.

«тели Тира увидъли, что отъ ударовъ, орудій, которыя противъ «военныхъ «нихъ употребляемы были, потрясались «основанія станъ; тогда они, собравъ все, «что имъли драгоцъннаго въ золотъ н «сребръ, въ одеждъ и въ другихъ домаш-«нихъ вещахъ, и возложивъ на корабли, «перевезли на острова, такъ что Наву-«ходоносоръ, взявъ наконецъ городъ, не «нашелъ въ немъ ничего въ вознагражде-«ніе трудовъ своихъ (3).» Безъ сомнънія, Навуходоносору прискорбно было, послъ столь упорной и долговременной осады, быть обмануту въ своей надеждв на полученіе добычи изъ столь богатаго города, каковъ былъ Тиръ. Но иначе и не могло это последовать, ибо Пророкъ Іезекінль ясно предсказаль: Навуходоносорь, царь Вавилонскій, столько утрудиль войско свое при осадъ Тира, гто всь головы сдълались лысы, а плега оборваны, и однакожь ни онь самь, ниже войско его не полугили награды за оную долговременную осаду. Посему говорить

<sup>(3)</sup> Hieronym. ad Iesaiam XXIII. 6. — pag. 144. Vol. III. Et in Ezechiel. XXIX. p. 909.

Господь Іегова: Я предамь Навуходоносору, царю Вавилонскому Египеть, для того, гтобы онь отвель вь плынь народь его ивоспользовался великою добыгею: она будеть наградою для войска его (гл. 39, 48. 19).

«Хотя жители Тира уйдуть въ Өарсись и Киттимъ, однакожъ они не найдуть и тамъ спокойнаго для себя мъста и мирнаго убъжища.» Мегасоенъ, жившій почти за 300 льть до Рожд. Христова и бывицій посломъ отъ Селевка Никатора въ Индін, написалъ исторію Индін, въ которой упоминаль съ похвалою о Навуходопосоръ (4). Сей Историкъ, приводимый различными древними писателями, и въ особенности Страбономъ, Іосифомъ Флавіемъ и Абиденомъ у Евсевія, говорить, что Навуходоносоръ великими дълами и мужествомъ превзошелъ Геркулеса, что онъ покорилъ большую часть Африки и Ишпаніи и дошель даже до столповъ Геркуле-

<sup>(</sup>h) Arrian. de expedit. Alexandr. L. V. c. 6. p. 203. Histor. Indic. c. 5. p. 318. Vossius de Historic. Graecis L. l. c. 11.

са (5). Посему, сколько бы таковое свидъ-

тельство ни было преувеличено, по крайней мъръ не подлежитъ сомиънію то, что Навуходоносоръ, покоривъ Тиръ и Египеть, понесь свое оружіе далье къ Западу; и если онъ дъйствительно прошель такъ далеко, какъ говоритъ Мегасоенъ: то конечно жители Тира не имъли покоя, когда побъдитель преслъдоваль ихъ изъ одного мъста въ другое. Притомъ же извъстно, что Короагеняне и другія колонін Тиражили весьма безпокойно. Ихъ исторія наполнена войнами и возмущеніями, еще до того времени, въ которое они вступпли вътри несчастныя войны съ Римлянами, изъкоихъ въ каждую состояніе ихъ всегда дълалось хуже и бъдственнъе .Сицилія и Ишпапія, Европа и Африка, земля и стихія ихъморе, были позорищемъ ихъ несчастій и пораженій дотоль, доколь совершенно разрушенъ какъ новый, такъ и древній Кареагенъ. Поелику Кареагеняне происходили отъ жителей Тира, а жители (5) Strab. L. XV. p. 687. Ioseph Antiqu. L. X. 11

p. 350. Eusebius L. IX. c. 41. p. 456.

Тира отъ Сидонянъ, Сидонъ же былъ первенецъ Ханаана (Быт. 10, 15); тосамо собою очевидно, что проклятіе Ханаана преслъдовало ихъ даже въ отдаленнъйшія части земли.

III. «Городъ, по истечени 70 лъть, опять будеть возстановлень, промышленность и торговля его будуть возобновлены.» Сіе обстоятельство выразительно предвозвъщено Пророкомъ Исаіею: въ то время Тиръ забвень будеть на семьдесять льть, на время, которое можеть прожить царь (или царство, разумъется, Вавилонское): но послъ семидесяти мьть онь опять получить свободу, и продолжая свою торговлю, будеть торговать съ различными народами земли (Иса. 23, 15. 16). Цари и вельможи особенно будуть покупать у него поронру, въ которую преимущественно облекались Государи, вельможи и самые богатьйшіе люди, и которою чрезвычайно славился Тиръ во всъхъ странахъ свъта.

И двиствительно, парство Вавилонское продолжалось семьдесять лать; столько же двиствительно времени то-

мились различные народы подъ желѣзнымъ скипетромъ царя Вавилонскаго, хотя нѣкоторые изъ сихъ пародовъ ранъше, другіе позже приведены были подъ сіе иго. Вавилонское царство послѣ семидесяти лѣтъ было разрушено Киромъ и Персами, и покоренные Халдеями народы опять получили свою свободу.

Мы можемъ вычислить сін семьдесять льть по отношенію къ Тиру такимъ. образомъ: Тиръ быль завоеванъ Навуходоносоромъ на 22 или 23 году царствованія его, въ 583 году до Рожд. Христова, по сказанію Іудейскихъ Льтописей. Семьдесять льть, считаемыя съ сего времени, ведуть насъ къ 513 году до Рожд. Христова, и къ 9 году Дарія Гистаспа. Изъ Греческихъ историковъ извъстно, что Іонійцы около сего времени возмутились противъ Дарія, и что Финикійцы помогали имъ своимъ флотомъ (6); сльдов. они имъли тогда свои прежнія права свободы. Далье находимъ, что они въ царствованіс Ксеркса, вмъсть съ Сидонянами, снабдили сего государя мно-

<sup>(6)</sup> Herodot. V. 108. p. 350.

кораблями, когда онъ гими военными предпринялъ походъ въ Грецію (7). Во время Александра В. жители Тира были столько богаты и могущественны, что они останавливали побъдоносное оружіе сего завоевателя долве, нежели какая либо другая Персидская область. Но все сіе должно разумѣть о Тирѣ, построенномъ на островъ; ибо какъ древній Тиръ процваталь большею частію до времень Навуходоносора, такъ новый Тиръ началь процвытать уже посль сего времени, и есть собственно тотъ Тиръ, который сдылался столь знаменитымъ торін (8).

IV. «Городъ будетъ опять взять и снова разрушенъ.» Для объясненія сего обстоятельства должно замѣтить предварительно, что слова Пророческія: рыдайте вы, жители острововъ (Иса. 23, 6); грезъ воды проники утъ кътебъ ненавидящіе тебя (Іез. 27, 26); въ ровъ низринуть тебя, и ты, будуги поражень насильственною смертію, умрешь въ срединъ моря

<sup>(7)</sup> Herodot. VII. 89. p. 412.

<sup>(8)</sup> Heeren's 3deen l. c. p. 621.

(28, 8), — очевидно показывають, что Тиръ, построенный на островъ, будеть такъ же разрушенъ, какъ и Тиръ, лежавшій на матерой земль. (Посльдній паль оть Навуходоносора, а первый оть Александра В). Сіе же самое можно еще подробнъе видъть изъ словъ Пророка Захаріи, который пророчествоваль въ царствованіе Дарія (гл. 1, 1. 7, 1), въроятно, сына Гистаспова, спустя уже многіе годы послъ разрушенія древняго города, и слъдов. слова его должно понимать о разрушенін новаго. Захарія говорить слъдующее: Тирт дълаетт для себя великія укрыпленія, и собраль столько сребра и золота, сколько пыли и грязина улицахь: но Господь лишить его оныхь, укръпленія его, построенныя на моръ, низринеть, самь же (Тиръ) сокрушень будеть огнемь (гл. 9, 3. 4). Тиръ въ самомъ дълъ былъ весьма укръпленъ; ибо его положение на островъ было весьма выгодно, и сверхъ сего онъ быль окруженъ ствною, простиравшеюся въ высоту на 150 футовъ, и притомъ весьма

толстою (1). Тиръ собиралъ отовсюду сребро какъ пыль, и золото какъ грязь на улицахъ; ибо онъ былъ по своей торговав знаменитьйшимь мъстомь въ міръ, торговою площадію народовъ, на которую стекались сокровища со всъхъ странъ свъта. Но вотъ, Господь лишитъ его оныхъ, низринетъ укръпленія его, построснныя на моръ, истребивъ самый городъ пламенемъ. Такъ говорить о семъ Пророкъ Іезекінль: возбужду огнь вътебъ, который сокрушить тебя, вь прахь обращу тебя, предъ огами всъхъ, которые посъщали тебя (гл. 28, 18). Сообразно съ симъ пророчествомъ городъ былъ осаждень, взять и сожжень Александромь, какъ свидътельствуеть Курцій (2). Развалины древняго Тира содъйствовали взятію новаго; нбо изъ камней, стараго дерева и щебня онаго, Александръ приказаль построить плотину, простиравшуюся съ матерой земли на островъ (3)

<sup>(1)</sup> Arrian. de expedit. Alexandr. L. II. c. 21.

<sup>(2)</sup> Quintus Curtius IV. 4. — Ignemque tectis injici jubet.

<sup>(3)</sup> Q. Curtius IV. 2. Diodorus Sic. L. XVII. p. 583.

(которая, въ послъдствін времени бывъ занесена пескомъ, образуеть теперь вмѣстѣ съ развалинами новаго Тира полуостровъ), и чрезъ сіе привелъ въ совершенное исполненіе то, что предрекъ Іезекінль: они повергнуть въ море камни и древа и оставшійся от нихъ щебень (гл. 26, 12). Войско Александра труднлось надъ симъ семь мѣсяцевъ; сей трудъ и время не были впрочемъ потеряны напрасно: ибо Александръ В. посредствомъ сего осадилъ и взялъ городъ.

Какъ во время первой осады жители Тпра, сообразно съ Пророчествами, бъжали чрезъ Средиземное море въ сосъдственныя страны и на острова, такъ во вторую осаду они сдълали тоже самое. Діодоръ Сицилійскій и Кв. Курцій свидътельствують, что они отослали своихъ женъ и дътей и престарълыхъ людей въ Кареагенъ (4); и когда сіе мъсто было уже взято, тогда Сидоняне тайно вывели оттуда на своихъ корабляхъ еще пятнадцать тысячъ чело-

<sup>(4)</sup> Diodor. Sic. L. XVII. Quint. Curtius. Lib VI. 3.

въкъ (5). Убъжавшіе такимъ образомъ были счастливъе оставшихся въ городъ; нбо побъдитель при осадъ и взятіи города убилъ восемь тысячъ человъкъ, потомъ по взятіи онаго повельлъ распять двъ тысячи человъкъ, и паконецъ продаль тридцать тысячъ въ рабы (6). Тиряне продали нъкогда многихъ изъ Іудейскихъ плънниковъ, а теперь постигла ихъ самихъ таже участь, по пророчеству Іоил: вы продали Іудеевъ и граждань Іерусалима; но воть, Я обращу вамъ сію вашу обиду на главу вашу, и продамъ сыновъ и дщерей вашихъ (Іоил. 4, 6—8).

По завоеваніи Тира въ первый разъ, жители онаго получали царей изъ Вавилона, а по завоеваніи онаго Александромъ, побъдитель самъ поставилъ надъними царя (7). Оба случая похожи одинъ на другой въ нъкоторыхъ обстоятельствахъ. Но городъ оправился отъ сей

<sup>(5)</sup> Q. Curtius L. IV. c. 4.

<sup>(6)</sup> Arrian. L. II. c. 24. p. 100.

<sup>(7)</sup> Diodor Sic. L. XVII. p. 587. Τής μεν Τυςϊων πόλεως κατεστησε βασιλέα τον 'ονομαζόμενον Βαλλώνομον.

последней осады гораздо скоре, нежели оть несчастныхь следствій перваго завоеванія: ибо черезь девятнадцать леть онь уже быль опять въ состояніи—сопротивляться флоту и сухопутному войску Антигона и въ продолженіе пятнадцати месяцевь выдержать осаду, прежде нежели взять. Въ семъ Придо усматриваеть очевидное доказательство пользы, проистекающей отъ торговли; ибо сей городъ, говорить онъ, будучи какъ бы торговою площадію, куда стекались товары съ Запада и съ Востока, достигь чрезъ сіе весьма скоро своего прежняго великольпія (8).

V. Предсказывая бъдствія, постигшія Тиръ, Пророки предвозвъстили и то, что нъкогда настанеть время, въ которое жители онаго оставять свое идолопоклонство и сдълаются поклонниками Бога истиннаго, будуть исповъдывать истинную Религію. Справедливо думають, что Порфироносный Пророкъ въслъдующихъ мъстахъ своихъ псалмовъ:

<sup>(8)</sup> Diodor. Sic. L. XIX p. 704. Prideaux Connect. P. I. B. VIII. Anno 313. Alexander Aegus 4.

Дщерь Тира предстанеть съ даражи, боготъйшій народь поклонится Тебь (Пс. 44, 13), цари Өарсиса и жители острововь принесуть дары, поклонятся Емү есь цари (Пс. 71, 10. 11), —предвидить исполнение сего события. Пророкъ Захарія, предвозвъщая бъдствія, которыя претерпять жители Тира и другіе сосъдственные народы отъ Александра, предсказываеть въ тоже время и обращеніе ихъ къ истинному Богу: и будуть между ними такіе, которые дадуть имя Богу нашему, и посему будуть наслаждаться тою же гестію, какою Іудеи (гл. 9,1—9). Но яснъйшее мъсто касательно сего событія находится у Пророка Исаін, который говорить, что прибытокъ оть торговли ихъ будеть употреблень на одъяніе и содержаніе тъхъ, которые живуть предъ Богомъ: их в прибыток в отв торговли будеть свять Іеговь. Онь не будеть накопляемь, ниже сберегаемь; ноихь прибытокъ отъ торговли будеть гастію тьхь, которые живуть предь Ісговою, и доставить имь пропитаніе съ избыткомь

и великольпное одъяніе (гл. 23, 18). Пророчество сіе исполнилось въ точности (9).

Жители Тира преимущественно покланялись Геркулесу, какъ его называли Греки, или Ваалу, какъ онъ именуется въ Свящ. Писаніи. Но поелику въ послъдствін времени жили между ними многіе Іудеи и прозелиты Іудейской Религін; то нъкоторые изъ нихъ самихъ сдълались прозелитами сей же Религіи, такъ что великое множество народа изъ приморскихъ мъстъ Тира и Сидона приходили слушать проповъдь Искупителя (Лук. 6, 17), да и самъ Онъ не разъ приходилъ въ предълы Тирскіе и Сидонскіе (Мат. 15, 21. сл. Мар. 7, 26. сл). – Первою последовательницею Евангелія была нъкая Тирская или, какъ иначе называется, Хананейская, или Сирофиникійская жена. Ап. Павель, во время путешсствія своего изъ Греціи во Герусалимъ, пришедъ въ Тпръ, нашелъ тамъ учениковъ, которые были исполнены Духа Святаго и пророчествовали (Дъян. 21, 4),

<sup>(9)</sup> Vitring. Commentar. in Ies. c. XXIII. Vol. I. p. 704. sq.

и пробыль у нихъ семь дней. Жители Тира были такъ искренно привержены къ Христіанству, что у нихъ во время гоненія Діоклитіанова явились многіе отличные исповъдники и мученики, коихъ Евсевій видѣлъ самъ и описалъ страданія ихъ въ книгь о Палестинских в мугениках (1). Когда буря сего гоненія утихла, тогда жители Тира, подъ руководствомъ Епископа своего Павлина, воздвигли Христіанскій храмъ для публичнаго Богослуженія, который быль великолъпнъйшимъ и богатъйшимъ во всей Палестинъ и Финикіи, какъ описаль его Евсевій въ похвальномъ Словъ, коего копію оставиль онь въ своей Церковной Исторін, сокрывъ впрочемъ имя сочинителя его по скромности (2). Онъ, конечно имъя въ виду выше приведенныя слова Пророка, говорить: » онъ испол-«нилися въ наше время. Ибо когда въ «Тиръ такъ же, какъ и между другими енародами, основана Церковь Божія; то

<sup>(1)</sup> Euseb. Histor. Eccles. L. VIII. c. VII. Do Martyr. Palaestinae, c. V. et VII.

<sup>(2)</sup> Idem, ibid. L. X. c. IV.

«многія сокровища, пріобрътенныя чрезъ «торговлю, посвящены Господу и упо-«треблены на построеніе дома Его.» Онъ объясняется въ послъдствіи: «ибо «онъ (сокровища) служать къ поддер-«жанію служителей олтаря Евангелія, «по заповъди Господа, повелъвающей слу-«жащимъ олтарю жить отъ олтаря.» Точно тоже говорить и Блаж. Іеронимъ: «Мы видимъ, что въ Тиръ построена •Церковь Христова; можемъ также ви-«дъть, что богатство его не зарыто и «не заперто, но дается тымь, которые «служать Господу; нбо такъ повельль «и Господь, чтобы проповъдующіе Еван-«геліе жили отъ Евангелія (3).» Съ какою искренностію и любовію содержимы были въ то время Епископы и другіе духовные въ Тиръ, какъ щедро давалось имъ все нужное для содержанія и одежды; сіе легко можеть видіть каждый, кто сколько нибудь знакомъ съ Церковною Исторіею. Къ симъ доказательствамъ можно еще присовокупить то, что Тиръ, посвятивъ Господу при-

<sup>(3)</sup> Hieronym. in Isa. c. XXIII. p. 146. Vol. III.

бытокъ и плоды своей торговли, удостоился быть мъстопребываніемъ Архіепископства, и притомъ перваго Архіепископства, подъ управленіемъ Патріарха сначала Антіохійскаго, а потомъ Іерусалимскаго,—что онъ имълъ подъ собою четырнадцать Епископій и оставался въ семъ состояніи нъсколько стольтій (4).

VI. Но между тымъ городъ сей будеть однакоже совершенно разрушенъ и останется только местомь или скалою, гдъ рыбаки будуть сущить свои съти. Если Пророки предвозвъщали погибель какого либо города, или какой либо страны; то сіе еще не означало, что таковое проклятіе имъеть тотчасъ слу-Хотя приговоръ и былъ прочиться. Пророками, но исполненіе износимъ . онаго отлагаемо было еще на нъсколько времени, иногда на нъсколько стольтій. Посль угрозь Вавилону, что онъ сдълается безплодною, необитаемою пустынею и смрадным в болотомь, - протек-

<sup>(4)</sup> Cu. Allgemeines Siftorisches Leriton. Leipz. 1732. fol. IV. B. p. 850. sq. Sandy's Trauels B. III. p. 168.

ло еще нъсколько стольтій, прежде нежели онъ дъйствительно пришель въ сіе жалкое состояніе. Онъ обрушивался мало по малу до тъхъ поръ, пока наконецъ сдълался ничъмъ. Такимъ же образомъ и Тиръ не вдругъ былъ разрушенъ и совершенно опустошенъ. Сему собыдолженствовали предшествовать другія обстоятельства. Посль 70 льть онъ долженствоваль быть снова воздвигнуть; онъ долженствоваль быть снова разрушенъ и снова опять построенъ, и потомъ принятъ въ Церковь Христову. Всъ сін событіл долженствовали случитьсл до совершеннаго исполненія Іезекінлева Пророчества: Такъ говорить Господь Іегова: воть, Якь тебь обращусь, Тирь, возбужду противь тебя многіе народы, какь обыкновенно воздымаеть море волны. Они разрушать стъны твои, низвергнуть башни, и даже разстють прахь. Обращу тебя въ безплодную морскую скалу, на которой будуть распростирать съти. Симь угрожаю Я Господь Іегова (Іез. 26, 3; 5). Угроза сія—для показапія, что она исполнится неминуемо, повторяется у Пророка: обращу тебя въбезплодную морскую скалу, на которой будут зрастягиваться съти, и ты не придешь въ прежнев благополугное состояние: симъ угрожаю Я Господь Іегова (ст. 14). И еще единожды: ты послужишь страшилищемъ для другихъ, будуги обращенъ Мною въ нигто; тебя будутъ искать, но никогда не найдутъ, говоритъ Господь Іегова (ст. 21).

Сін Пророчества такъ же, какъ имногія другія, долженствовали исполняться постепенно. Навуходоносоръ разрушилъ, какъ сказано выше, древній городъ; а Александръ В. употребилъ щебень и развалины онаго, для сдъланія плотины съ матерой земли на островъ, и такимъ образомъ соединилъ ихъ между собою. «И такъ не удивительно, говоритъ По-«коккъ, что теперь совершенно нельзя «пайти болъе слъдовъ древняго города; и •поелику берегь покрыть пескомъ, то въ «настоящее время представляется все «иначе, нежели какъ прежде было; и бо**ль**-«шой водопроводъ въ различныхъ мъ-«стахъ почти совершенно занесенъ пе-

скомъ (5).» Такимъ образомъ, касательно сей части города, Пророчество совершенно исполнилось: ты не будешь снова построень; тебя будуть искать, и никогда не найдуть. Теперьспрашивается, достигь ли новый Тиръ опять когда либо той степени могущества, того богатства и величія, кои онъ имълъ во время Исаіи и Ісзекінля? Онъ получиль сильный ударъ оть Александра, который не только взяль и сжегь городь, но еще сверхъ сего постровль Александрію въ Египть, и чрезъ то чрезвычайно ослабилъ торговлю Тира и предускорилъ погибель онаго. Послъ сего онъ находился то въ рукахъ Птоломеевъ изъ Египта, то подъ управленіемъ Селевкидовъ изъ Сирін до тъхъ поръ, пока наконецъ не подпалъ владычеству Римлянъ. Потомъ взять быль Сарацинами около 659 года по Рожд. Христовъ, въ правленіе Омара, третьяго Калифа ихъ (6). Во время Крестовыхъ походовъ, въ 1124 году,

<sup>(5)</sup> Pocock's Beschreibung bes Morgenlandes B. II. B. I. R. XX. p. 51. sq.

<sup>(6)</sup> Okeley's Hist. of the Saracens Vol. I. p. 540.

Христіане опять завоевали его; въправленіе Балдунна II, Короля Іерусалимскаго, когда Венеціане пришли къ нему съсильнымъ флотомъ на помощь (7). У Христіанъ взяли его въ 1289 году Мамелюки изъ Египта, подъ предводительствомъ Султана Алфикса, который сравняль съ землею Тиръ, Сидонъ и нъкоторые другіе укръпленные города, дабы они не были болъе убъжищемъ и защитою для Христіанъ (8). Мамелюки въ свою очередь потеряли его въ 1516 году. Селимъ, девятый Турецкій Султанъ, отняль его у нихъ; подъ жельзнымъ скипетромъ Турковъ онъ находится еще до сего времени, в носить на себъ имя Сора или Сура (9). Но какъ различно вынъшнее его состояніе отъ того, въ какомъ

UACTE L

8

<sup>(7)</sup> Abulpharagii Hist. Dynast. 9. p. 250. Versio Pocockii, Sauage's Abridgment of Knolles et Ricault Vol. I. p. 26.

<sup>(8)</sup> Sauage l. c. p. 95. Pocock's Beschreibung des Morgenlandes B. II. B. I. K. XX. p. 83.

<sup>(9)</sup> Sauage 1. c. p. 241. Auch Allgemeine beutsche Real = Encyclopabie fur die gebildeten Stande. 7 Aufl. XI. 23. p. 450.

быль онь некогда! Средоточіе торговли, место, куда стекались народы со всего Востока и Запада, теперь не другос что, какъ куча развалинъ, куда собираются только бедные рыбаки для укрытія оть непогоды и для просушиванія своихъ сътей. Такимъ образомъ Пророчество въ отношеніи и къ сей части города исполнилось буквально: обращу тебя въ безплодную торскую скалу, на которой будуть распростирать съти. Не только Тиръ, но и дщери Тира—многочисленныя колоніи, которыя разсѣяны были почти по всему земному шару, исчезли съ лица земли вмёсть съ своею матерію.

Знаменитый Гюеть зналь одного Іезуита, по имени Адріана Парюйлліера, бывшаго учителемь Арабскаго языка и жившаго прежде десять льть въ Сиріи, —который весьма часто говариваль, что ему невольно приходили на мысль слоба Пророка Іезекіиля: обращу тебя въ безплодную морскую скалу, на которой будуть распростирать съти, когда онь приближался къ развалинамъ Тира и видъль по морскому берегу распростер-

тыя скалы и разбросанные въ различныхъ мъстахъ камни, которые, будучи омыты волнами и осушены солнцемъ и вътрами, служили подпорами для просушиванія рыболовныхъ сътей (1).

Англійскій путешественникъ Маундрелль, видъвшій такъ же развалины Тира, говорить объ нихъ въ своемъ изъ Алеппо въ Герусалимъ путешестви слъдующее: «Городъ Тиръ лежить на од-«номъ полуостровъ около береговъ мо-«ря, и объщаеть издали нъчто прево-«сходное. Но подъвзжая къ нему ближе, «совершенно никакихъ не находишь при-«знаковъ его древняго великольпія, ко-«торое столь разительно описаль Про-«рокъ Іезекінль въ гл. XXVI, XXVII и «XXVIII. На съверной сторонъ находит-«ся старый Турецкій замокъ, безъ охраанительнаго войска. Все прочее есть без-«порядочная куча разрушенныхъ стыть, «столповъ, сводовъ, и т. п. Не видно ни «одного цълаго дома. Настоящіе жите-«ли суть бъдные люди, которые жи-

<sup>(1)</sup> Huetü Demonstr. Evangelica, Propos. VI. ad finem.

«вуть въ сводахъ и получають пропи-«таніе преимущественно отъ рыбной «ловли. Сіи развалины сохраняются Бо-«жественнымъ Провидвніемъ на своемъ «мъств единственно для того, чтобы «служили очевиднымъ доказательствомъ, «что слова Пророка: Тиръ будетъ без-«плодная морская скала, на которой «будутъ распростирать съти,—испол-«нились во всей точности (2).»

Таковая судьба Тира, бывшато нъкогда по торговлъ и богатству однимъ изъ знатнъйшихъ городовъ въ цъломъ свъть! Но торговля есть нъчто скоропреходящее: она перешла изъ Тира въ Александрію, изъ Александріи въ Венецію, а изъ Венеціи въ различныя страны западной Европы. Почти всъ народы занимаются торговлею: а тъ которые имъ

<sup>(2)</sup> Maundrell's Reise S. 48. Rrgs, Rosenmüllers Morgensand IV. S. 341. Сверхъ сего о развальнахъ Тира можно читать у слъдующихъ путешественниковъ: D'Arvieux I. 228 sd. Rauchwolf im Reisebuch р. 322. sf Binos p.178. Troilo S. 87. 88. Mariti Reise durch Epp. Spr. und Palast. S. 319. Volney voyage II. 193. sqq. Browne, p. 216.

ють ее въ рукахъ, должны принимать всъ предосторожности, чтобы не лишиться оной. - Торговля подобна нъжному растенію, требующему доброй почвы, солнечнаго сіянія и хорошей погоды, если нужно, чтобъ она возрастала и возвышалась. Но ничто болье не содъйствуеть сему общеполезному промыслу, какъ добродътель и все то, чему учить добродътель, то есть, умъренность', прилежаніе бережливость, скромность, честность, ласковость, любовь къ отечеству и страхъ Божій. Пророки учать насъ, какимъ образомъ Тиръ потерялъ свою торговлю: и тъже причины произведуть всегда тоже дъйствіе. Кто произнесь такое опредъление о Тиръ, раздаятелькоронъ, коего купцы,—князи, торгующіе—богаги земли! І Іегова воинствъ опредълиль, низринуть всякую блистающую гордость и унигижить богагей земли (Иса. 23, 8, 9). Такъ говорить Господь Іегова: о, Тирг! ты называешь себя совершенныйшею красотою. Въ срединь морей предълы твои, строители твои украсили тебя до высогайшей степени (Ies. 27, 3. 4) Ты умножиль твоею торговлею, свидъльствующею отвоей мудрости, богатства твои; посему ты гордишься сими твоими сокровищами: но Господь Ieгова говорить: поелику ты сгитаешь себя равнымь Богу, то воть, Я приведу противь тебя враговь самыхь жестогайшихь изь народовь, которые сь обнаженными мегами разрушать оныя прекрасныя произведенія твоей мудрости и помрагать блескь твой. Вь ровь ниэринуть тебя, и ты, будуги поражень насильственною смертію, умрешь вь срединь моря.

## VII.

## БЕСЪДА НАСТАВНИКА СЪ ДЪТЬМИ

0

## имени христіанина и крестномъ знаменіи.

Любезные двти! Можеть быть, уже тысячу разъкаждый изъ васъ говориль о себъ: я Христіанинъ! я Христіанинъ! Но хорошо ли вы знаете, что значить имя Христіанина? Знаете ли, какія оно даеть вамъ права, и какія налагаеть на васъ обязанности?

Вы Христіане: это значить, что вы не только ученики и послѣдователи, но друзья и братія Іисуса Христа. Ибо Господь и Спаситель нашъ не стыдится нарицать насъ своими братіями (Евр. 2, 11). Воть, что означаеть имя Христіанина, и воть права, съ нимъ соединенныя! Вамъ, какъ Христіанамъ, пред-

оставлено участвовать со Іисусомъ Христомъ въ въчномъ—небесномъ Его насладіи, богатство и величіе коего превышаеть всъ наши понятія. Но дабы удостоиться сего неоцъненнаго насладія, вамъ необходимо такъ прилъпиться въ Інсусу Христу, такъ покорить въволю Его сердце свое, чтобы ничто въ міръ и никогда не могло разлучить васъ съ Нимъ. Вотъ первая и главная обязанность ваша, юные Христіане! Разсмотрите со вниманіемъ всю великость оной.

Вы смъло теперь говорите: мы Христіане! Но было время, когда Христіанину не возможно было сказать сего, не подвергинсь за то наказанію и мученіямъ. Конечно это странно для васъ: но послушайте. Въ продолженіе трехъ сотъ лътъ по смерти и воскресеніи Іисуса Христа, Христіане были предметомъ ненависти языческихъ народовъ, и при всей своей невинности, какъ тяжкіе преступники, влекомы были на судища враговъ истиннаго Бога. Когда же ослъпленные и жестокіе гонители Христіанъ спрашивали ихъ, какую исповъдують

они религію; тогда каждый изъ гонимыхъ отвѣчалъ, какъ и васъ нынѣ учатъ отвѣчать: «я Христіанинъ.» Но какъ скоро они произносили слова сін; тотчасъ предаваемы были палачамъ и подвергались всякаго рода мученіямъ, какія только злоба могла вымыслить.

Одно слово могло бы тогда обезоружить гонителей и спасти невинную жертву отъ ихъ ненависти. Если бы Христіанинъ показалъ только видъ, что соглашается отречься отъ Христа, то его немедля освободили бы отъ узъ и мученій: но такой нечестивый поступскъ ужасалъ каждаго Христіанина. Посему гонимые совершенно иначе поступали. Чъмъ болъе преслъдовали и мучили ихъ, тъмъ съ большею радостио и твердостію они повторяли: «мы Христіане.» Въ сіе-то славное для истинной религи время не только старцы, жены, дъвицы, но и дъти, которые были моложе и слабъе васъ, охотнъе соглашались страдать и умереть въ жесточайшихъ мученіяхъ, нежели отказаться отъ вожделъннаго имени Христіанина.

Прошли сін скорбныя времена. Теперь никого не влекутъ на смерть за исповъданіе имени Христова; но примъры мученическихъ страданій за святую Въру должиы поучать насъ, что истинный Христіанинъ обязанъ всегда быть готовымъ — лучше все потерять и все претерпъть, нежели сдълать что - либо недостойное своего высокаго имени. О, если бы сей урокъ глубоко напечатльлся въ вашей памяти, а еще болье въ вашемъ сердцъ, дъти мои! О, если бы онъ былъ правиломъ вашего поведенія въ продолжение всей жизни! Ибо я не хочу и не долженъ скрывать отъ васъ того, что вси хотящій благогестно жити о Христъ Іисусъ, т. е. желающіе достойно носить на себъ имя Христіанина, гоними будуть (2 Тим. 3, 12).

Правда, враги, съ коими Христіанину надлежить бороться, употребляють теперь противъ него не насильственныя мъры, какъ древніе гонители, но хитрыя, коварныя, обольстительныя,противъ которыхъ должно быть весьма бдительнымъ. Впрочемъ это не должно устра-

шать васъ; ибо какимъ бы вы ни подверглись опасностямъ за Въру, — знайте, что Господь въсть благогестивыя от напасти избавляти (2 Петр. 2, 9). Притомъ утъщайтесь мыслію, что нынъщнія временныя искущенія и страданія наши ничего не стоятъ въ сравненіи съ тою славою, какую получимъ нъкогда, если въ подвигахъ въры и благочестія будемъ неусыпны, тверды и непоколебимы (Рим. 8, 18. 1 Кор. 15, 58).

Вы — Христіане, дѣти; но знаете ли, кому вы обязаны за сіе священное титло? Благости Божіей вы обязаны за это! По благости Божіей вы—Христіане! Такъ, Богъ оказаль намъ величайшую милость, искупить насъ чрезъ Единороднаго Сына Своего отъ проклятія за грѣхи, примиривъ посредствомъ Его съ Собоювсе—и земное и небесное, даровавъ намъ вѣрующимъ во имя Его власть содѣлываться чадами Божіими; словомъ, призвавъ насъ въ Христіанство, оказалъ намъ чрезъ это такую милость, за которую мы никогда не можемъ достойно возблагодарить Его. Хотите ли, чтобъ

это величіе Божіей къ намъ милости было для васъ яснъе?-Представьте себъ, что въ тоть день, въ который Служитель Въры соединилъ васъ со Христомъ чрезъ святое Крещеніе, и такимъ образомъ содълаль Христіанами, — что въ тотъ самый день хотя получили жизнь тысячи другихъ детей, но они сами себя лишили такого благодъянія: ибо, получивъ жизнь или отъ покланяющихся идоламъ, или отъ людей дикихъ и непросвъщенныхъ, или вътакихъ странахъ, въ которыхъ познаніе истиннаго Бога обезображено пагубными заблужденіями, - они по примъру своихъ родителей остались и остаются въ томъ же ослапленіи, въ какомъ находились и предки ихъ. Вмъсто того, чтобы подобно вамъ поучаться спасительной Въръ, они наставляются идолослуженію, порокамъ и заблужденіямъ своихъ родителей, подражають ихъ суевърію и нечестію, и такимъ образомъ сами себя удаляють оть свъта истины н отъ пути ко спасенію, которое уготовалъ для всъхъ людей Господь -

Искупитель; а посему вмъстъ съ родителями своими и наставниками, удерживающими ихъ въ отчужденіи отъ Бога, подвергнутся въчной погибели.

По почему вы, подобно симъ несчастнымъ, не родились въ тъхъ же странахъ и между тъми же народами? Почему вы, подобно многимъ другимъ дътямъ, не умерли въ утробъ матерней? Почему не осуждены погибнуть въ невъріи, а предназначены къ блаженству, содълавшись Христіанами?—Вы конечно отвътите на сіе: Богу такъ угодно! Но скажите, какъ могли вы заслужить отъ Него такую милость? Что вы такое сдълали, за что Онъ предпочелъ васъмножеству другихъ? - Дъво Израилева, говорить Господь народу Своему чрезъ Пророка, любовію выгною возлюбих в тя: того ради вовлекох тя въ щедроты Моя (Іер. 31, 4). Тоже дожно сказатьи о васъ. Вы удостоились содълаться Христіанами единственно потому, что Богь возлюбиль нась прежде, нежели мы могли помыслить о Немъ.

Можетъ быть, еще спросите: почему Богъ не оказалъ такой милости, какую мы отъ Него получили, милліонамъ другихъ людей? — Воть мой отвътъ: это тайна, которую знаеть только Господь; одинъ Онъ знастъ все прошедшее, настоящее и будущее; одинъ Онъ испытуетъ сердца и утробы человъковъ; и посему только Его всеобъемлющей премудрости извъстно, почему Онъ однихъ милуеть, а другимъ попускаеть противиться истинъ. Человъку судьбы Божіи не довъдомы. Съ своей стороны я спрошу у васъ: если бы какой земной Царь извлекъ кого изъ бъдности и поставилъ на ряду съ первыми вельможами двора своего; сталъ ли бы сей требовать отъ отчета, почему онъ тысячи другихъ людей оставиль въ бъдномъ состояніи? Конечно нътъ! Посему обуздывайте суетное свое дюбопытство и касательно Божественныхъ распоряженій; мы должны сь благодарностію пользоваться Божіимъ къ намъ благоволеніемъ, должны съ благоговъніемъ молитьЕго, чтобъ наставлялъ насъ на всякую истину, и не

безпокоиться о познаніи того, что Ему угодно сокрыть отъ насъ.

И такъ вы — Христіане по благости Божіей? Но въ какую минуту жизни явилъ Богь вамъ сію благость? Въ то времи, дъти мои, когда вы приняли крещеніе. Это такой даръ, что если бы въ ту минуту, какъ вы приняли крещеніе, Богу было угодно взять васъ отъ міра сего; то вы тогда же вступили бы въ наслъдіе небесных благъ. Почему? Потому что вмъсть съ принятіемъ крещенія приняли вы, по благости Искупителя, и залогъ жизни въчной и право быть сонаслъдниками Христу. Хотя душа ваша тогда еще неспособна была познавать, мыслить и дъйствовать съ разсужденіемъ; но благодать, которую она приняла въ крещеніи, все замъняла въ ней: сія одна спасительная благодать содълала бы тогда душу вашу угодною Богу.

Но теперь, когда вы пришли уже въ возрасть, не то. Чтобы заслужить имя истиннаго Христіанина и награду, объщанную тьмъ, кои не напрасно посять опое,—теперь уже не довольно того, что

вы пріяли крещеніе. Для тъхъ, кои выходять изъ дътскаго возраста нужно болъе: они должны върить ученію Христіанскому и исповъдывать оное. Понимаете ли вы, что это значитъ? Должно върить ученію Христіанскому, т. е. должно принимать за истину все то, чему учить насъ Церковь, или лучше сказать, самъ Інсусъ Христосъ, и всъмъ сердцемъ покаряться Божественнымъ словамъ Его. Сего мало: должно еще исповъдывать Христіанское ученіе, т. е. не только должно сердечно въровать сему ученію, но и сообразовать съ онымъ свою жизнь, свое поведеніе такъ, чтобы и слова и дъла ваши свидътельствовали, что вы истинные послъдователи Іисуса Христа, Господа и Искупителя нашего.

И такъ, вотъ три главнъйшія обязанности, которыя вамъ, какъ Христіанамъ, непремънно должно исполнять. Во-первыхъ, должно въровать во Інсуса Христа и Его ученіе; во-вторыхъ, должно смъло и во всъхъ обстоятельствахъ исповъдывать то, чему въруете; въ-третьихъ, должно самымъ дъломъ доказывать въру свою, стараясь исполнять все то, что она повелъваетъ. Только тотъ справедливо заслуживаеть имя Христіанина, кто, будучи въренъ благодати, которую получиль при крещеніи, нимало не отступаеть ни оть одной изъ сихъ священныхъ обязанностей. Ибо Іисусъ Христосъ не признаетъ Своими учениками людей невърныхъ, кои сомивваются въ истинъ словъ Его; не признаетъ и боязливыхъ, кои не смъють объявить себя Его последователями; не признаеть наконецъ и лицемърныхъ, кои устами Его исповьдують, а делами отвергають. Никого изъ такихъ людей Іисусъ Христосъ не признаеть за Своихъ истинныхъ учениковъ. Следственно они не Христіане, хотя и называются симъ великимъ именемъ.

Но продолжимъ, любезные дъти, далъе. Вы Христіане! О своемъ Христіанствъ вы начали свидътельствовать еще тогда, какъ не могли имъть о немъ достаточнаго понятія. Сіе свидътельство заключалось и заключается въ такомъ

UACTA I.

· Digitized by Google

знаменіи, которое должно быть весьма важно и драгоцівно для Христіанина, вірующаго во Христа распятаго: это крестное знаменіе. Вашъ языкъ не быль еще разрышень отъ узъ нітмотствованія, вашъ умъ еще связань быль младенческимь несмысліємь; но вашею рукою водили уже съ чела на грудь, отсюда на правое, а съ праваго на літвое плечо, помогая вамъ произносить сін елова: во мля Отща и Сына и Септало Духа. И такъ вамъ уже извістно престное знаменіе и слова соединяемыя съ онымъ.

Но энаете ли, почему сіе знаменіе преимущественно называется знаменіемъ Христіанина? Причина сему должна быть понятна для васъ, котя вы только начинаете учиться. Ибо сколь еще ни мало свъдущи вы въ познаніи вещей Божественныхъ, но конечно уже знаете, что Спаситель нашъ Інсусъ Христосъ былъ распять и умеръ за насъ на кресть. И такъ, когда творите крестное знаменіе, то симъ самымъ свидътельствуете, что вы не только чтите и посему охотно изображаете на себъ знаменіе Креста, на коемъ Спаситель принесъ Себя въ жертву за наше спасеніе, но что еще готовы въ свою очередь терпть за Него всъ поношенія и даже, если бы то пужно было, жертвовать для Него самою жизнію. Такъ, всякой разъ, когда творимъ на себъ крестное знаменіе, мы симъ наружнымъ знакомъ должны выражать то внутреннее чувствованіе Христіанское, которое заключается въ слъдующихъ словахъ Апостола: мнъ же да не будеть хвалитися, токмо о кресть Господа нашего Інсуса Христа (Гал. 6, 14).

Сіе-то высокое и святое чувствованіе Апостолы старались распространить изъ рода въ родъ между Христіанами всъхъ въковъ и всъхъ народовъ, когда внушали первымъ ученикамъ своимъ, а чрезъ нихъ и всъмъ върующимъ, чтобъ они въ знакъ исповъданія своего полагали печать Креста на лицъ и персяхъ своихъ (\*). Въ-

<sup>(\*)</sup> Что крестное знаменіе установлено для Христіянъ самвин Апостолами: о томъ свидътельствуетъ *Тертуллать*, писатель втораго въка, въ кингъ de corona milit. cap. 2.

рующіе творили сіе знаменіе не только пробуждаясь отъ сна и отходя ко сну, не только при началъ и концъ всъхъ молитвъ, предъ вкушеніемъ пищи и по принятіи оной; но также и тогда, когда они выходили изъ дома, или возвращались въ оный, когда вставали и садились, когда шли и останавливались. Словомъ, они ничего не дълали безъ крестнаго знаменія, и всегда освящали онымъ всь, даже самыя обыкновенныя свои занятія. Если они подвергались какой либо опасности и особливо опасности-прогнъвать Бога, чего болье всего страшились; если они были свидътелями какого либо худаго поступка, или слышали какія худыя ръчи: то немедленно прибъгали къ крестному знаменію какъ сильнъйшему и надежнъйшему своему оружію противъ всъхъ враговъ, противъ всъхъ искушеній и соблазновъ. Дъйствительно случалось, что сіе крестное знаменіе, внося тайный ужась въ душу враговъ Христіанской религіи, располагало ихъ злую водю къ добру, или по крайней мъръ заставляло ихъ молчать. Это отъ того, что върующіе творили сіе знаменіе во имя Господа Інсуса—Побъдителя гръха, смерти и ада, творили съ върою твердою, упованіемъ кръпкимъ, съ благочестіемъ встиннымъ.

Съ того времени, какъ вы паучились полагать на себъ крестное знаменіе, -- вы безъ сомнънія тысячекратно уже употребляли оное. Но скажите, какъ употребляли? съ какимъ чувствомъ? съ какимъ уваженіемъ съ какимъ благоговъніемъ?-О, я часто видълъ, съ какою разсъянностію, съ какимъ равнодушіемъ, съ какою поспъшностію, съ какимъ, если можно такъ сказать, нечестіемъ многіе употребляють сіе священное знаменіе! Ахъ, если бы какой нечестивецъ, въ вашемъ присутствіи, началъ попирать изображение Іисуса распятаго, вы безъ сомиънія ужаснулись бы. Но я вопрошаю васъ: творить крестное знамение съ тою соблазнительною поспъшностію, съ тою странною и жалкою невнимательностію, какія часто видимъ на опыть,-не значить ли пъкоторымъ образомъ подра жать сему нечестивцу, не значить ли

уничижать Кресть Іисуса Христа? Такимъ недостойнымъ употребленіемъ крестнаго знаменія, вы подвергаете сіе великое знаменіе вашего спасенія порицаніямъ, посмъянію и даже презрънію отътькъ, которые не видя въ Христіанакъ добраго примъра Богобоязненности, обращають это себъ въ предлогъ-невъровать истинамъ Евангельскимъ. Вы, дъти, конечно согръшали досель въ этомъ по невъдънію, смотря на частые примъры людей вэрослыхъ: но если и теперь, когда уже знаете важность крестнаго знаменія, не исправитесь, то не будете имъть никакого извиненія. И такъ не забывайте, что всегда и съ глубокимъ благоговъніемъ должно знаменаться Крестомъ Господнимъ.

Къ сему, кромъ сказаннаго, должна побуждать Христіанина особенно святость тъхъ словъ, какія мы произносимъ, творя на себъ крестное знаменіе. Сіи слова вышли изъ устъ самаго Іисуса Христа, когда Онъ, посылая учениковъ Своихъ на всемірную проповъдь, заповъдалъ имъ учить и крестить всъ народы во имя Отца и Сына и Святаго Духа (Мат. 28, 19). Божественны слова сіп: не пренебрегайте же заповъдію Господа.

Но важность сихъ словъ конечно будеть еще виднъе для васъ, если припомните, что сін самыя слова произносиль Священникъ, когда погружалъ васъ въ святую воду крещенія во имя Отца и Сына и Святаго Духа. Божественною силою сихъ словъ и погруженіемъ въ освященную воду, вы по благодати Божіей едвлались Христіанами, возлюбленными чадами, наслъдниками Богу, сонаслъдниками Христу (Рим. 8, 17).-И такъ, съ какимъ глубокимъ чувствомъ благоговъніл, съ какою благодарною признательностію, съ какою нъжною любовію, должно всякому произносить оныя! Вмъсть съ водою крещенія онь освятили вась Богу; вмъсть съ крестнымъ знамепіемъ, которое творили за васъ Священникъ и воспріемники, онъ посвятили Богу всь ваши дъйствія и навсегда могуть быть для вась орудіемъ Божественнаго благословенія, — Божіей благодати. Поистинь вы были бы величайшими врагами самимъ себъ, если бы захотъли лишить себя столь важныхъ выгодъ, пріобрътаемыхъ столь легкою для васъ цъною. Ибо чего Богъ требуеть отъ васъ за всъ тъ преимущества, какія онъ даруеть вамъ, яко Христіанамъ? Очень немногаго; Онъ требуетъ, чтобы вы, именуясь Христіанами и творя на себъ крестное знаменіе, имъли въру въ Него, надежду на благость Его и любовь къ Нему; Онъ требуетъ сей въры, сей любви, сей надежды столько, сколько необъходимо имъть оныхъ, чтобъ мы охотно могли жертвовать Ему собою для собственнаго же своего спасенія.

Въ заключение не могу не сказать вамъ, любезные дъти, еще одного замъчания. Хотя вы еще очень мало знакомы съ міромъ и людьми, но безъ сомнънія уже встръчали много такихъ Христіанъ, въ которыхъ, кажется, погашено всякое чувство религіи. Ихъ нечестіе конечно не могло не удивить васъ; и дай Богъ, чтобы заразительныя ихъ ръчи и бесъды не произвели своего ужаснаго дъйствія на юную вашу душу! Но какая

была бы первая и главная причица примъчаемаго въ сихъ людяхъ небреженія о своемъ спасенін? Это знаетъ одинъ только Богъ, которому извъстны всъ пути, всь дъла, всъ мысли наши. Впрочемъ я не погръщу, если скажу вамъ, что многіе изъ сихъ жалкихъ людей сдълались нечестивыми потому, что съ раннихъ льтъ привыкли презирать крестное знаменіе. Не творя сего знаменія, или творя оное безъ всякаго вниманія, безъ всякаго чувствованія, они сперва лишились бла-. годати и благословенія, орудіемъ коихъ оно служило для нихъ. А какъ скоро благодать Божія удалилась: тогда мьсто благочестивыхъ чувствованій, кои съ дътства имъ внушаемы были, заступили въ ихъ сердцъ нерадъніе, холодность и нечувствительность къ обязанностямъ Христіанскимъ. Далье, когда ихъ въра постепенно болъе и болъе ослабъвала, тогда усилившіяся страсти окончательно истребили то, что могло еще оставаться въ нихъ добраго. Дошедши такимъ образомъ до невърія, и простираясь въ ономъ далье и далье, сін несчастные

заключили тъмъ, что Господь, такъ сказать, принужденъ совершенно оставить ихъ. Ахъ! они остались бы еще Христіанами, они нашли бы еще свое блаженство при подножін Креста, если бы не презирали крестнаго знаменія. Опасайтесь, дъти, подобной участи!

Посему никогда не забывайте о важности имени Христіанина, которое вы получили въдътствъ, и всегда памятуйте, что одно изъ самыхъ дъйствительныхъ средствъ не удалить отъ себя благодать Божію и върно исполнять обязанности, кои налагаетъ на насъ сіе великое имя, есть частое изображеніе на себъ крестнаго знаменія, совершаемое съ върою, благоговъніемъ и упованіемъ на Господа—Искупителя, который страданіями Своими и крестною смертію усыновилъ насъ Богу—Отцу.

## VIII.

## святаго отца нашего ЕФРЕМА СИРІАНИНА

О жизни по закону Евангельскому девяносто главъ.

- 1. Хочешь ли вести жизнь правильную — Христіанскую? Упражняйся въ смиренномудріи: безъ смиренномудрія не можеть быть правильнаго образа жизни.
- 2. Путешественникъ, потерявшій дорогу въ началь, блуждаеть въ странь незнакомой: такъ и уклонившійся отъ пути смиренныхъ не утвердить жилища своего въ селеніяхъ Святыхъ.
- 3. Всъ дъла свои исполняй со смиренномудріємъ во имя Спасителя, Господа нашего Інсуса Христа, и плодъ твой вознесется къ небу. Ибо гордость подобна весьма высокому, но гнилому дереву, Часть І.

у котораго со всъхъ сторонъ ломаются сучья, и съ высоты котораго неминуемо падаетъ всякой, кто ни взлъзаетъ на оное.

- 4. Начало того, что человъкъ оставляется отъ Бога, обнаруживается въ удаленіи человъка отъ смирениомудрія; а оставленный Богомъ подвергается давленію злаго духа, какъ Саулъ.
- 5. За мучительнъйшее давленіе почитай стъсненіе отъ гръховъ и поглощеніе оными даже до часа смертнаго.
- 6. Ежели прилежно разсмотришь, то найдешь, что съти врага обмазаны медомъ, такъ что желающій вкусить отъ меда уловляется сътію.
- 7. Не желай сего меда, и съть не уловить тебя: сладость его въ послъдствіи исполняеть желчію и горечію тъхъ, которые его любять.
- 8. Люби смиренномудріе, и никогда не впадешь въ съть вражію: пбо, носясь на бысгрыхъ крылахъ смпренномудріл, ты всегда будешь гораздо выше сътей вражескихъ.
  - 9. Ежели увидишь, что надменный

гордостію прекрасенъ лицемъ, одътъ въ блестящую одежду, окруженъ толпою рабовъ: — не завидуй и не смущайся; воздержись въ мысляхъ своихъ, и увидишь, что блескъ его скоро потускнеть: нбо цвътутъ и блистаютъ только тъ, которые живутъ согласно съ волею Божіею.

- 10. Люди, ревностно благоугождающіе Господу и благоугодные Ему, никогда не обращають вниманіл на то, что цвътеть въ жизни, знаятвердо, что все это, какъ цвъть травный, скоро увядаеть; а мы безпечные, когда увидимъ человъка, у котораго тучно тъло, румяны щеки, превозносимъ его, хотя бы онъ погруженъ былъ въ крайнее нечестіе; далеко отстраняемъ отъ себя жизнь трудолюбивую, не понимая, какое достоинство содержить въ себъ жизнь подвижниковъ. Посему-то самому ненавидимъ цъломудріе и презираемъ святость.
- 11. Не будемъ, братія, заниматься дътскими забавами, но постараемся вести всегда жизнь совершенную, чтобы не лишиться радости подвижниковъ и не подвергнуть себя въчному мученію.

- 12. Блаженъ, кто изобилуетъ благими надеждами и освъщается благими мы-слями: ибо слава его велика и нескончаема.
- 13. Будемъ искать уединенія, дабы разсматривая свои погрышности, мы могли всегда смпряться и не питать въ себъ гордыхъ и лукавыхъ помысловъ, подобно ядовитымъ животнымъ.
- 14. Возлюбимъ безмолвіе, чтобы имъть сердце чистое и сохранить отъ растльнія гръховнаго тоть храмъ, который намъ ввъренъ.
- 15. Прекрасна молитва, соединенная съ воздыханіями и слезами, въ молчаніи изливаемыми: ибо взывать при молитвъ во услышаніе всъхъ, значить желать по-хвалы отъ людей; но кто въ молитвъ водится познаніємъ и върою, тоть вндить предъ собою самаго Господа, которымъ мы живемь и движемся и еслы (Дъян. 16, 28).
- 16. Ежели сердце твое ожесточилось, плачь предъ Богомъ, дабы Онъ излилъ въ тебя свътъ познанія, и не смъйся

надъ тъми, которые изъ глубины пламеннаго сердца взывають къ небу.

- 17. Кто издъвается надъ трудящиинся, тотъ дълаетъ себя рабомъ коварнаго, исполняя злую волю его. Таковый не найдетъ радости, уготованной для рабовъ Господнихъ.
- 18. А ты, подвижникъ, всегда съ разумъніемъ исполняй дъла свои, п—мы не подадимъ случая къ посмъянію тъмъ, которые ищутъ онаго.
- 19. Горе немилосердому, горе коварному, горе предающемуся роскоши; лютый адъ встрътить ихъ: ибо они, служа чреву, отвергаются Бога для того, чтобы получить власть и достоинство въ суетной жизни сей. Но вдругь приходить смерть, изсушаеть гортань ихъ, всегда алкавшую сладкихъ снъдей; разрушаеть власть ихъ, для которой они презръли Творца своего; и наконецътьла сихъ несчастныхъ, какъ пометь, ввергаются въ землю, а души отводятся въ назначенное для нихъ мъсто.
- 20. Смотря на пріятности жизни, остерегайся, чтобы онъ не привлекли

тебя въ себъ; потому что въ нихъ сврывается съть смерти: ибо рыболовъ никогда не закидываетъ голой уды.

- 21. Врагъ, какъ приманку на удъ, употребляетъ похоть, чтобы чрезъ нее подчинить себъ всякую душу.
- 22. Первая уловленная душа дълается сътію для другихъ, привлекая ихъ къ волъ діавола и прельщая души, еще не-испытавшія горечи змія: подобно тому, какъ пойманная куропатка служитъ приманкою для тъхъ, которыя еще не пойманы; птицеловъ растягиваетъ вокругъ ея съти, и подлетающія къ ней скоро запутываются въ сътяхъ.
- 23. Подвизайся въ добродътели, не боясь трудовъ: ибо безъ трудовъ не познается добродътель.
- 24. Когда трудишься, возводи къ небу взоръ души своей: созерцая небесныя радости, не будешь отказываться отъ трудовъ.
- 25. Трудись безъ лѣности, дабы избъжать трудовъ тщетныхъ: ибо труды Праведныхъ произращаютъ плодъ жиз-

ни, а труды грвшныхъ польны скорбей и мученія.

- 26. Переноси ради Бога съ терпъніемъ скорби настоящей жизни, и не будешь отчужденъ отъ упованія Святыхъ: иго врага по истинъ содержить въ себъ скорбь смертоносную.
- 27. Трудящіеся для суеты стараются соблазнить трудящихся благоразумно, дабы не имъть для себя въ нихъ близкаго обличенія. Но, тогда какъ суетно трудящіеся падають, подвижники благочестія вънчаются.
- 28. Украшайся смиренномудріемъ, дабы добрыя дѣла, сдѣланныя тобою, не остались безплодными; а ежели отвергнешь смиренномудріе, то и ты причисленъ будешь къ тѣмъ, которые трудятся напрасно.
- 29. Хочешь ли управлять душею своею? Оберегай себя отвеюду, какъ разумный, чтобы не погрузиться въ сладострастные помыслы и не потонуть въ самой пристаци.
- 30. Ежели хочешь имъть безопасную пристань, огради ее твердыми укръпле-

ніями, чтобы буря похотей не могла легко сокрушить ихъ, и чтобы вивсто пристанища ты самъ себв не приуготовилъ кораблекрушеніе.

- 31. Не зацыпляй якоря за якорь, доколь еще остается въ тебы что - либолегкомысленное, дабы страсти не увлекли тебя быстротою своею; нбо кто желаеть вытащить упавшаго въ яму, тотъ самъ долженъ имыть крыпость духа, чтобы тяжесть упавшаго не вовлекла и его въ ту же пропасть; ибо страстные разговоры, подобно крючьямъ якоря, зацыпляють душу и увлекають ее.
- 32. Всегда убъгай вредныхъ разговоровъ, и душа твоя будетъ наслаждаться покоемъ.
- 33. Монахъ дълается посмъщищемь, когда онъ не совершаеть всъхъ дълъ своихъ съ духовнымъ разумъніемъ. А разумъ требуетъ отъ всъхъ насъ чистоты и благоразумія.
- 34. Ежели ты не воспламененъ сильно Духомъ Святымъ, то не желай слышать о чужихъ гръхахъ: ты найдешь въ нихъ двоякую брань для себя. Во-первыхъ, ду-

па будеть соблазняться воспоминаніемъ слышаннаго; во-вторыхъ, надобно будетъ терпъть непріятности и отъ того самаго, кто открылся въ гръхахъ сво-ихъ, ежели онъ мужественно не воспротивится страстямъ своимъ крестною силою. — Ибо таковый, если по нерадънію впадаетъ опять въ тъ же пороки, обыкновенно смотритъ, какъ на врага, на того, кого избралъ своимъ исправителемъ, хотя сей по благоразумно своему и хотълъ бы забыть всъ погръшности исправляемаго имъ.

- 35. Какъ тотъ, у кого въ растворенное окно вылетъла домашняя голубица, не употребляеть жезла или камня, чтобы опять возвратить ее, но насыпавъ зеренъ, съ благоразуміемъ и осторожностію старается приманить оную: такъ и желающій очистить скверну своихъ помысловъ имъетъ нужду во многомъ благоразуміи и великой опытности.
- 36. Ежели ты заннмаецься чтеніемъ, то не прельщайся одною только пышностію и красивостію словъ, и не ограничивайся симъ однимъ упражненіемъ,

чтобы духъ самоуслажденія не поразиль твое сердце: но старайся изъ всего, что читаешь, извлекать врачевство для души своей, подражая мудрой пчелъ, которая и изъ некрасивыхъ цвътовъ собираетъ медъ.

- 37. Какъ тщеславный бъднякъ, хотя и присвоиваетъ себъ имя царя, однако не есть еще царь: такъ и монахъ, который ъстъ тайно, а на братской трапезъ принимаетъ видъ постника и воздержника, не есть еще подвижникъ. Онъ плететъ только паутину, потому что не идетъ прямымъ путемъ Святыхъ, а путемъ человъкоугодниковъ.
- 38. Ежели ты отказался отъ міра, то прилежно занимайся дѣломъ своимъ, чтобы найти тотъ бисеръ, котораго ищешь. Ибо нѣкоторые, отказавшись отъ міра, хотя оставили мірское состояніе,—одни выступили изъ войска, другіе расточили богатство: но поелику они водились собственною волею, то пали въ крайнюю погибель; ибо нпчего нѣтъ бѣдственнѣе, какъ управляться своею волею, а не волею Божіею. Таковые, когда ду-

мають, что они на большее разстояние удалились оть предметовъ міра сего, не переступили еще и за порогъ онаго.

- 39. Израильтяне вышли изъ жельзной пещи, перешли безвредно Чермное море, и насладившись столь миогими дарами, потерпъли кораблекрушеніе на сушт; потому что стали руководиться собственною волею. И изъ такого многочисленнтышаго народа спаслись только два человъка, върившіе обътовацію Господа и свято сохранившіе волю Вышняго.
- 40. Тѣ, которые отказались отъ міра, не имѣють ничего общаго съ міромъ. Если они стоять па высотѣ достоинства, то начальствують, какъ бы не начальствуя; если унижены до презрѣнія, ни сколько не ослабѣвають духомъ. Но поколебавшіеся въ благочестіи легко привлекаются удовольствіями міра, и уже болье неподвизаются за добродѣтель. Сброснвъ яремъ, они тщательнѣе возобновляють то, что прежде славно разрушили. Ихъ можно уподобить такой дѣвицѣ, которая, живя въ уединенной храминѣ, и строго храня цѣломудріе, какъ скоро

развращается въ чувствованіяхъ, — отлагаетъ дъвическую скромность и нагло вдается во всъ пороки, не боясь Бога и не стыдясь людей. Но такіе не избъжатъ руки Божіей. Послъдній день обнаружить дъло каждаго: ибо огнь будетъ испытывать.

41. Блаженъ, кто дълами проповъдуетъ добродътель. Ибо не спасаетъ то, чтобы только говорить о добродътели, а дълать совершенно противное; такъ какъ и тотъ не получаетъ награды, кто говоритъ о цъломудріи, а живетъ развратно.

42. Не ємущайся душею, когдавидишь, что люди чувственные безъ страха предаются наслажденіямь: цвъть ихъ исполнень зловонія; но цвъть любящихъ добродътель блистаеть свътомь и исполнень благоуханіемъ. Итакъ пребудь въ добродътели, чтобы заслужить уваженіе и у тъхъ, которые прилъплены къ текущимъ и преходящимъ! удовольствіямъ: ибо хотя они и не показывають явно сего чувства, но тайно внутрь себя ублажають служителей добродътели.

- 43. Когда увидишь твло, съ раченіемъ украшенное для возбужденія постыдной любви; не удивляйся сему украшенію, и не обманывайся блескомъ наружности, которая скоро превратнтся въ прахъ: но съ воздыхапіемъ воспой въ сердцв своемъ: помяни, Господи, яко персть есмы: геловъкъ, яко трава дніе его, яко щвътъ сельный, тако отцвътеть. Яко духъ пройде въ немъ, и не будеть и не познаеть ктому мъста своего. Милость же Господня отъ выка и до въка на боящихся Его (Псал. 102, 14. 17). Такимъ образомъ, при содъйствіи благодати Божіей, не будешь плънникомъ лукаваго.
- 44. Прилежно проси Господа, чтобы Онъ даровалъ тебъ духъ совершеннаго цъломудрія, дабы и въ ночныхъ мечтаніяхъ ты могь избъгать навътовъ лукаваго. Ежели кто увидить, что его преслъдуеть звърь, или человъкъ съ зажженнымъ факеломь: то бъгаетъ изъ дома въ домъ, чтобъ не сгоръть отъ пламени. Подражай и ты сему.
- 45. Какъ познанія въ наукахъ или нокуствахъ, пріобратаемаго обыкновенно

трудами, невозможно купить за деньги: такъ безъ прилежанія и постояннаго терпънія невозможно быть и монахомъ.

- 46. Глава важнъе всъхъ членовъ твоего тъла, и ежели тебъ грозятъ камнемъ,
  или жезломъ или мечемъ; ты подставлясшь другіе члены тъла, только бы
  отвратить ударъ отъ головы, зная, что
  безъ нее не можешь оставаться въ живыхъ. Такимъ же образомъ должна быть
  для тебя всего важнъе въра въ Святую,
  Единосущную Троицу; ибо безъ нее никто не можетъ жить истиниою жизнію.
- 47. Уповай на Господа отъ всего сердца своего, и удобно избъжищь козней злодъйскихъ: ибо Господь не презрить служащихъ Ему.
- 48. Египтянка хотъла соблазнить Боголюбиваго Іосифа, и насильно влекла его къ постыдному дълу. Но юноша оросилъ душу свою мыслію о Вседержитель, дабы беззаконный огнь не сожегъ его: укръпилъ чувства свои, чтобы не дать мъста чуждымъ помысламъ и не содълаться плънникомъ безстыдной жены: ибо онъ всегда смотрълъ на нее, какъ на

съть смертную, н — побъдивъ искушеніе, получилъ вънецъ и сдълался царемъ Египта.

- 49. Нечестивые въ Вавилонъ вздумали возстать противъ святой души, чтобы безстыдно очернить ее. Но имъя защитникомъ своимъ высочайшаго Бога, она сильно попрала ихъ. Составили совътъ противу Блаженнаго, дабы, какъ они думали, умертвить его, и — суемудрые не познали, что въ семъ самомъ совътъ заключается приговоръ ихъ собственной смерти. Ибо отъ недремлющаго Ока можетъ ли что укрыться?
- 50. Братія! мы должны идти путемъ тъснымъ и скорбнымъ, дабы пріобръсти благородство и имъть стражемъ своимъ Бога.
- 51. Бисеръ всегда хранится во внутреннъйшихъ чертогахъ; а вещи негодныя какъ соръ выбрасываются на распутія.
- 52. Ежели кто поносить тебя и открываеть худые твои поступки, — обвиняй больше самаго себя, нежели поносителя. Ибо ты, посрамившій себя дъла-

ми, неужели не перенесешь простыхъ словъ отъ другаго? Не заставляй его молчать угрозами твоего гнъва, а лучше исправься и отстань отъ худыхъ дълъ: поелику зловоніе дълъ твоихъ обнаруживаетъ тебя, и обличителемъ души твоей дълаетъ тебя самаго.

53. Очищай себя отъ порочныхъ дълъ покаяніемъ и — злословіе порицателей не очернить тебя.

54. Вооружись противъ гръха, подвижникъ жизни небесной, и не стращись нападенія отъ искушеній: онъ пе сдълають вреда мужественному ратоборцу.

55. Должно намъ противуполагать огнь Божественный огню похотей. Кирпичь не выжженный бываеть слабъ и ломокъ, а когда пережженъ будеть огнемъ и высушенъ, то и водою не размывается, и огню противится. Ибо глиняный сосудъ удерживаетъ въ себъ воду, и печь сложенная изъ кирпичей, удерживаетъ разженный въ ней пламень.

56. Будь мужествень въ нскушеніяхъ и скорбяхъ, и всячески противься пламеннымъ порывамъ удовольствій, чтобы не распасться и тебъ, какъ распадается невыжженный кирпичъ отъ дождевыхъ каплей, и чтобы не потерять той твердости, которую себъ усвояещь.

- 57. Не почитай того двла добрымъ, которое тебъ только кажется таковымъ, но которое одобрено будетъ мужами благочестивыми.
- 58. Внимай гласу Господа, дабы Господь помогаль тебв, полагая руку Свою па оскорбляющихъ тебя и смиряя враговъ твоихъ. Страшись невнимать сему гласу, чтобы не услышать тебв сихъ словъ: отпустихъ я по нагинаніемъ сердець ихъ, пусть ходятъ въ нагинаніяхъ своихъ, (Пс. 80, 13).
- 59. Старайся не служить собственной воль, но быть послушнымъ тъмъ, которые боятся Господа; и тогда при помощи милосердія Божія сокрушишь главу дракона. А ежели слъдуешь собственной своей воль, то знай, что ты далеко отстоишь отъ совершенства, и по той мъръ, сколько ты далекъ отъ совершенства, столько имъешь нужды въ руководительствъ и наставленіи.

Часть І.

- 60. Переноси скорбь о Господъ, дабы насладиться радостію; переноси трудъ, чтобы получить плодъ. Каменосъчецъ за изсъченіе камней, и ковачь за кованіе жельза получають награду.
- 61. Кто убъгаетъ брани, тотъ не получитъ добычи; и кто убъгаетъ ученія, не будетъ имъть жребія съ мудрыми.
- 62. Воспари на высоту, и увидишь, какъ все земное низко и бъдно; а когда сойдешь долу,—всякой выкрашенный домикъ будетъ удивлять тебя.
- 63. Усовершайся въ познаніи, служитель благочестія: оно вознесеть тебя какъ колесница, и сохранить отъ многихъ преткновеній; ибо никогда не попустить любителю своему говорить и дълать что либо на соблазнъ другимъ.
- 64. Воня познанія обнаруживается въ человъкъ чрезъ всегдащнее обвиненіе самаго себя; а кто обвиняеть самаго себя, тоть не будеть осуждать другаго, впадающаго въ одинаковыя съ нимъ погръщности.
- 65. Изъ двухъ рабовъ, заключенныхъ въ темницу за одинаковыя преступле-

нія, безчестивишимъ почитается тотъ, который поносить своего соузника.

- 66. Не издъвайся надъвпадшимъ вънскущеніе, и не осуждай его: по молись непрестанно, чтобы и тебъ не впасть въ искущеніе. Ибо чье сердце помрачено бурею помысловъ, и кто побъжденъ страстями: тоть не стыдится людей и не бонтся Бога, и если онъ силенъ, то безъ страха дълаетъ зло; а если слабъ и бъденъ, то, нудимый развращенностію своею, съ такимъ же безстыдствомъ стремится къ порокамъ.
- 67. Не будь сластолюбцемъ и притомъ надмъннымъ, но послушай, что говорить Псалмопъвецъ: Да воскреснеть Богь, и растогатся врази Его и да бъжать отъ лица Его ненавидящій Его. Яко истезаеть дымъ, да истезнуть; яко таеть воскъ отъ лица огня, тако да погибнуть гръшницы отъ лица Божія: а праведницы да возвеселятся, (Пс. 17, 1—4).
- 68. Монахъ! ты имъешь келью: молись непрестанно съ сердечнымъ смиреніемъ, какъ три отрока въ огненной пещи, и не сдълай самаго себя вертепомъ

разбойниковъ, живя въ гръхахъ, — чтобы не посрамиться въ день суда, въ который откроются тайны человъковъ.

- 69. Кто въ безпечности проводить время жатвы, тотъ не будетъ имъть изобилія въ домъ своемъ: такъ и презирающій труды въ настоящей жизни, во время воздалнія лишится утъшенія праведныхъ.
- 70. Придеть, братія, время, исполненное страха и трепета, время, когда обнаружится все сдъланное втайнъ и во мракъ. Но горе душъ, которая не имъеть помощникомъ Господа!
- 71. Пріндите, Христолюбивые братія, размыслимъ окончинъ каждаго изъ насъ; размотримъ, въ какой тщеть проводимъ мы жизнь свою; ибо тщетно и безъ пользы живеть тоть, кто занимается дълами тщетными: но блаженны тъ, которые на поприщъ жизни сей производять куплю добродътели.
- 72. Богатый человькъ, плывущій на корабль при попутномь вытрь, съ надмынымъ видомъ сидить на ложь, ожидая наслажденій; повара готовять ему роскошныя яства; его окружаеть толпа

рабовъ и тълохранителей: — но вдругъ поднимается буря, волнуетъ море, разбиваетъ корабль, и волны выбрасывають мореходца, оставленнато всъми, на необитаемые острова, наполненные звърями. Онъ кричить, рыдаеть, но никто не слышить его; быеть себя полицу, трепещеть всемь теломь, и съ каждымъ часомъ ожидаеть себъ смерти. И тоть, кто недавно быль жестокъ и гордъ, снъдается голодомъ и страхомъ, истаеваетъ отъ жажды, и нътъ никого, кто бы утъшиль его. Тоже самое и мы-перадивые претерпъваемъ на землъ. Ибо тогда, какъ мы проводимъ въ суетныхъ удовольствіяхъ жизнь сію, внезапно приходить смерть, похищаеть безпечнаго, и ввергаеть его въ то ужасное мъсто, гдъ будуть мучиться всв грашники, до конца презиравшіе своего Господа.

73. Находясь въ безопасности, представимъ себъ, въ какомъ страхъ бываетъ тотъ, кого морскія волны выбросили на необитаемыя мъста, и кто лишенъ всякаго утъшенія. Послъ сего представимъ,

въ какомъ ужасъ находится гръшникъ, повергнутый на мъсто мученія.

- 74. Сердце мое стенаеть, и глаза готовы пролить источники слезь; но гръхи мои держать въ плъну умъ мой, дабы я, проникнутый скорбію, не сталь съ горькими слезами просить Господане ввергать меня во тму кромъшнюю.
- 75. Ты, освободившій народъ Свой отъ рукъ Фараона и жельзной пещи; Ты, проведшій людей Своихъ чрезъ Чермное море! освободи и насъ отъ беззаконій нашихъ, дабы мы обръли благодать предъ Тобою, когда Ты будешь судить живыхъ и мертвыхъ.
- 76. Пока еще имъемъ въ себъ силу, послужимъ Господу еъ правотв сердца, дабы во время скорби найти въ Немъ помощника, исхищающаго насъ изъглубины бъдствій.
- 77. Богъ прославляетъ невообразимою славою тъхъ, которые служатъ Ему въчистотъ сердца. Ибо славъ Святыхъ нътъ конца.
- 78. Кить, по повельнію Божію, пожраль Пророка Іону, и въчревь своемъ

сохраниль его какь въ чертогь. Глава Пророка сокрылась въ разсълнны горъ, и бездна глубокая окружила его: онъ снизниелъ туда, гдв стоятъ въчныя подпоры земли. И тамъ-то воззваль въ молитвъ своей: да езыдета изъ исталния жиеотъ мой, Господи Боже мой (Іон. 2, 7). И молитва Праведника раздълила бездну, разсъкла воздухъ, воспарила на небо, и вошла во уши Господни. Или лучше, самъ Господь все исполняющій недалекъ быль отъ върнаго раба Своего.

- 79. Богъ повельть киту, и онъ изрыгнуль Пророка, который, изшедъ изъ утробы китовой какъ изъ корабля, обратился на проповъдь.
- 80. Гранники спрежещуть зубами на праведныхъ, обступаютъ праведныхъ искущенія: но праведники вънчаются, а нечестивые, составлявшіе злые совъты на Святыхъ, посрамляются.
- 81. Лукавая женщина гнала нъкогда Илію Оссвитянина, но Господь чрезъ ворона пропиталь его; а гръшники поражены ужаснымъ голодомъ.
  - 82. Пророкъ Илія восхищенъ на небо

огненною колесинцею; а Ісзавель, низверженная на землю съ высоты дома своего, съвдена псами на улицахъ града.

- 83. Беззаконники ввергли пророка Іеремію въ ровъ тинный, не имъя болъе терпънія-слышать проповъдь Богочестія. Но Авимелехъ Евіоплянинъ, убъленный душею и блистающій върою, узнавъ о дерзости ихъ, обличилъ царя въ беззаконіи, и испросивъ позволеніе, извлекъ Пророка, за что получилъ благословеніе.
- 84. Враги востали на тъхъ, которые всегда враждовали на Пророковъ Божінхъ, и народъ Еврейскій преданъ въ руки враговъ. Сіи узнали Пророка Божія, и снявъ съ него оковы, принесли ему дары: ибо видъли въ немъ великое благочестіе. Добродътель всегда носить съ собою славу свою, подобно какъ ходящій со свътильникомъ носить съ собою озаряющій свътъ.
  - 85. Нечестивые ввергли Пророка Даніила, за его Богочестіе, въ ровъ львиный, дабы львы растерзали его; но беззаконные пезнали, что они дълаютъ это къ стыду своему. Ибо Господь чрезъ Ан-

гела рукою Аввакума послаль объдъвърному рабу Своему. И лютые звъри, принявъ къ себъ Пророка, съ покорностію служили ему. Сила небесная заградила уста львовъ, и Праведникъ остался невредимъ.

86. Когда Пророкъ изведенъ быль изъ звъринаго рва, нечестивые изобличились въ нечестіи своемъ: ибо они увидъли, что Праведникъ исходилъ какъ женихъ изъ чертога, сіяя лицемъ и блистая славою.

87. Вавилоняне по справедливости могли недоумъвать, не были ли лютые звъри одержимы какою бользнію, что не прикоснулись къ человъческому тьлу; поелику избранный Божій цълые шесть дней находился между седмью львами, однакожъ не нашлось на немъ никакой язвы. Въ седьмый день царь пришель оплакать Праведника, и наклонившись въ ровъ, видить его сидящаго среди львовъ, какъ пастыря среди овецъ своихъ. Посему невърующе по справедливости могли сомиъваться въ его спасеніи. Ибо, когда брошены были вь ту же яму враги Праведника, львы въ одномгновеніе

растерзали ихъ, сокрушили и самыя ихъ кости; и тогда - то видъвние сіе съ удивленіемъ воскликнули: великъ Господь Богъ Даніиловъ!

- 88. Три отрока, не поклонившеся златому образу, были крыпко связаны и брошены въ пещь разженную: но огны не посмълъ прикоснуться даже и къ власамъ ихъ, а вырвавшись изъ пещи, пожралъ тъхъ, которые возжигали оный.
- 89. И такъ, памятуя сіе, возлюбленные, постараемся о томъ, чтобы намъ не быть отверженными во время искушеній. Ибо любимые Богомъ всегда возвеличиваются чрезъ терпъніе въ искушеніяхъ.
- 90. Пока еще есть въ насъ какія набудь силы, послужимъ Господу со стракомъ, правотою сердца и съ добрымъ произволеніемъ, дабы во время испытанія Онъ помогъ нашей слабости, и содълавъ насъ вънценосцами, ввелъ въ царствіе Свое. Аминь.

## IX.

## CAOBO.

говоренное Преосвященнымъ Амвросіемъ, Архіепископомъ Тверскимъ, при вступлении на паству сей Епархіи, въ Декавръ 1826 года.

И азъ пришедъ къ вамъ, братіе, пріидохъ не по превосходному словеси или премудрости, возвъщая вамъ свидътельство Божіе: не судихъ бо въдъти сто въ васъ, тогію Іисуса Христа, и сего распята. 1 Кор. 2, 1. 2.

Такъ вступиль нькогда великій Учитель языковь — Апостоль Павель въ дуковное общеніе съ избранными язъ Кориноянь! Можеть быть, братіе, — пишеть онь къ нимъ, — вы падъялись обръсти во мнъ, ири первой проповъди моей, витію доброзвучнаго; можеть быть, искали въ словъ моемъ премудро-

сти міра. Ніть, братіе! пріцдожь кь вамь не по превосходному словеси или премудрости, возвъщая вамь свидьтельство Божіе: моя мудрость есть буйство Креста; мое слово есть слово крестное-Тудеежь соблазиь, Еллиномь же безуміе; моя проповъдь есть Інсусъ распятый: не судихь бо въдът гтон въ вась, тогію Інсуса Христа, и сего распята.—«Такъи я, вступая нынь въ общение съ вами, чада Церкви, -- какое возвыщу вамъ слово утпше-. нія, какъ не слово крестное? Что иное и для меня, яко служителя Іисуса распятаго, вождельниве возвъщать, и вамъ, яко искупленнымъ кровію Его, утышительнье слышать, какъ не слово о семъ же Інсусь распятомъ?-Такъ, Слуш. Христіане! ежели нътъ другаго имени подъ небомъ, даннаго человъкамъ, которымъ бы мы могли спастися, кромъ имени Іисусова (Дъян. 4, 12); ежели всъ Божественный силы къ жизни и благочестію подаются намъ токмо о Інсусъ (2 Петр. 1, 2); ежели и самый животь въчный состоить въ познаніи единаго истиннаго Бога и посланнаго имъ Іисуса Христа (Іоан. 17, 3): то куда еще должны стремиться наши мысли, наше сердпе, наша въра, какъ не ко Іисусу?—И потому не судихъ въдъти гто въ васъ, тогио Іисуса Христа, и сего распята.

Что такое человъкъ, бъдный гръшникъ, безъ Іисуса распятаго? Кто изведеть его изъ той бездны растлънія, въ которую повергъ его гръхъ? Кто утъщить его въ скорбяхъ, коими усъяна жизнь его? Кто уяснить ему мракъ гроба его, и усладитъ бользии смертныя?—Кто, какъ не Іисусъ распятый?—Сін великія и вмъстъ утъщительныя истины да будуть первою мосю бесъдою къ вамъ, Православные Слушатели!

Все показываеть намъ, что человъкъ не таковъ изшелъ изъ рукъ Творца своего, каковымъ видимъ его нынъ. Его разумъ, при всъхъ мракахъ, окружающихъ его на землъ, всегда ищущій высшаго, духовнаго свъта, свидътельствуетъ, что онъ не созданъ ходить во тмъ, въ которой пресмыкается нынъ. Его совъсть, обличающая безъ свидътелей и одобряющая безъ рукоплесканій свъта, служитъ

для него залогомъ, что онъ сотворенъ на двла благія. Его душа, при самыхъ потокахъ сладостей, на лонв изобилія и довольства непрестанно жаждущая новыхъ наслажденій, познаеть ясно, что предопредъленъ онъ къчиствишимъ наслажденіямъ, нежели всь земныя наслажденія. -И при всемътомъ, что есть человъкъ? -Если бы Слово Божіе не возвышало намъ, что растлъся всяка плоть предъБоголь (Быт. 6, 12), если бы оно не научало насъ, что прилежить помышление геловъку на злая от юности его (Быт. 7, 21): то и ежедневный опыть могь бы убъдить насъ въэтомъ достаточно.-Человъкъ-это слъпецъ, который ищетъ свъта, и между тъмъ добровольно возлагаетъ на очи свои завъсу мрака.-Это рабъ страстей, который воздыхаеть подъ оковами нхъ, и непрестанно лобызаетъ оковы сін; хвалится смысломъ и разумомъ предъ безсловесными, и между темъ, поставленный въ чести сей, прилагается часто, какъ говорить Писаніе, скотом несмысленнымь и уподобляется имь (Пс. 48, 13); носить въ сердцв своемъ скрижали закона естественнаго, на которыхъ написана чертами неизгладимыми вся, елика праведна, елика пречиста, елика прелюбезна, елика доброхвальна, ащекая добродътель, и аще кая похвала (Филип. 4, 8),-и въ пылу страстей сокрушаеть скрижали сін предъ кумиромъ порока; соуслаждается закону Божію по внутреннему теловъку,-и тувствуеть ина законз во у дъхъ своихъ, противувоюющь закону ума его и плъняющь его закономь гръховныма (Рим. 7, 22. 23); чувствуеть, что сотворенъ онъ для добродътели, для святыни,--и приносить кадило пороку; любить добро,-и отръваеть оное; ненавидить злое, - и лобызаеть его. Такъто оправдываеть опыть оное Святое слово, что человъкъ загинается въ беззаконінх и раждается во гръсьх (Пс. 50,8)! Такъ - то справедливъ сей глаголъ Пророка: вси у клонишася, в чупф непотребни быша: нъсть творяй благое, нъсть до единаго (Пс. 52, 2. Рим. 3, 12)! Когда раскрываемъ мы книгу бытія человіческаго; то на каждой почти страницъ ея читаемъ, что вси теловъцы суетни естественнь (Прем. 13, 1), ходять вы суеть ума ихь, помрагени смысломь, отгуждени оть жизни Божія (Еф. 4, 17, 18).

Посль сего человыкъ неможетъ нечувствовать растленія и глубокаго паденія своего. Но кто уврачуеть въ немъ боавани сін? Кто возставить его отъ паденія сего? Кто просвътить тму его?-Разумъ, - говорятъ любомудры. - Но сей врачъ самъ еще требуетъ врачевства; сей вождь самъ только ощупыо ищетъ истины, и часто вмъсто ел улогляеть мечты и призраки; сей свътильникъ самъ требуетъ елея, да не угаснетъ навсегда. -Законы человъческіе? — Но это только узы, связующіе порокъ; а не пъстунъ добродътели. Награды земныя?—Но не видимъ ли мы, какъ часто хитрое искательство восхищаеть награды сіи безь заслугъ, а скромная заслуга лишается праведной мады своей?—Часто поровъ въ изобиліи и богатствъ, а бъдная добродътель орошаеть хлъбъ свой слезами, и плачемъ растворяетъ питіе свое. — Совъстъ? — Но письмена сей книги закона естественнаго не внятны уже

твмъ, кон предались въ неискусенъ умъ творити неподобная (Рнм. 1, 28).—Мудрость и просвъщеніе? – Но и опыть и слово Божіе единогласно вопітоть, что тірь въ премудрости Божіей никогда не позналь бы премудростію Бога, если бы не благоизволиль Богь буйствомь проповыди спасти върующих (1 Кор. 1, 21).

И такъ, чтобы известь человъка изъ бездны растлънія, въ которой пресмыкается онъ, потребенъ большій свътъ, нежели свътъ разума,—сильнъйшій законъ, нежели законы человъческіе,—вожельнейшія воздаянія, нежели воздаянія временныя,—върнъйшій вождь, нежели совъсть человъка гръхомъ растлъннаго,—высочайшая мудрость, нежели вся мудрость въка сего.

Но благодареніе премилосердому Отцу человъковъ! Сей свътъ, сей вождь, сія премудрость, сей законоположникъ—Господь Інсусъ Христосъ пришелъ наконецъ и возвъстилъ намъ путь спасенія. Если разумъ, осуетившись въ помышленіяхъ своихъ, низпадалъ изъ бездны въ бездну, изъ заблужденія въ заблужденіе:

YACTE I.

12

то ученіе Богочеловъка открыло ему тоть свъть, который и во тыть свътится, и тма не объемлеть его (Іоан. 1, 8). Отсюда возсіяли тв лучи низходящей свыше премудрости (lak. 3, 15), каковыми любомудріе никогда не озяряло вселенную, то просвъщение ума, каковымъ только человъки должны прославлять Отца свътовъ. Если сердце человъка, низпадши съ высоты любви Божіей и пригвоздившись кътлънію, раздробилось въ любви своей по числу предметовъ чувственныхъ, обаяющихъ его, и растлилось и омерзилось в нагинаніих своихъ (Пс. 13, 1); то благодать Божія, спасительная встых геловтком (Тит. 2, 11), вмъсто сердца тлиощаго въ похотехъ прелестных (Еф. 4. 22), созидаеть в нась сердце гисто и духь правый обновляеть во утробахь нашихь (Пс. 50, 12). Отсюда та сила, движущая сердце и еже хотыти и еже дыяти благоугодная Богу (Филип. 2, 13), — та кръпкая яко смерть мобось, все препобыждающая и ничъмъ непобъждаемая, которую ни смерть, ни животь, ни Ангели, ни нагала, ниже силы, ни настоящая ни грядущая, ни высота, ни глубина, ни ина кая тварь возможеть разлучити оть любве Божія, яже о Христь Іисусь Господь нашемь (Рим. 8, 38. 39). Если душа, томимая жаждою блаженства, для котораго она сотворена, ищеть на земль сего блаженства только въ семъ златв и сокровищахъ, кои подавляютъ, такъ сказать, ее, но не насыщають желаній ея;въ сихъ удовольствіяхъ чувственныхъ, коихъ число можетъ пресытить ее, но не удовольствовать; - въ сихъ почестяхъ н отличіяхъ, кои поражають очи, но не доставляють покоя сердцу; - въ сей славь, которая плъняеть самолюбіе наше, но исчезаеть, какъ звукъ въ воздухъ, при закать дней нашихъ: то Інсусъ Христось, возводя желанія наши оть земли къ небеси, отъ временнаго къ въчному, указуеть ей то блаженство, предъ которымъ вся красная міра исчезають;--ть потоки сладости, коими упіются избранные Его отъ всъхъ колънъ и языкъ, когда возлягуть на лонъ въчности и просвытятся, яко солнце, во царствін

Отида ихъ (Мат. 13, 43). Отсюда безстрастіе къ благамъ временнымъ, которое не смотряеть уже видимыхъ, но невидимыхъ (2 Кор. 4, 18), —то великодушіе при лишеніи ихъ, которое вопість: Господь даде, Господь отъять; буди имя Господне благословенно (Іов. 1, 21); —то желаніе благъ истинныхъ, которое все вмыняеть тщету быти за превосходящее разумьніе Христово (Филип. 3, 8).

Но мы, Христіане, еще на пути къ блаженству сему, и не у явися, гто будемь! Въ сей юдоли слезной, стези жизни нашей усьяны болье терніями, нежели цвътами. При свътъ разума мы не престаемъ искать счастія, а оно убъгаеть отъ насъ, подобно блуждающимъогнямъ, кои тъмъ болъе удаляются отъ путника, чъмъ ближе онъ считаетъ себя къ онымъ. Счастливые міра! Соберите окресть себя веселія разнородныя: -- но источникъ ихъ скоро изсякнеть, и сердце останется пусто, или должно будеть возвращаться на прежнія наслажденія, кои пресыщеніе дълаеть скучными, а желаніе насладиться-необходимыми. Поставляй-

те блаженство въ удовлетвореніи страстей своихъ: но страсти суть мучители, кои возлагають хотя златыя, но тялкія оковы на поклонниковъ своихъ. Утверждайте счастіе ваше на основаніи расчетовъ дальновидныхъ: но жизнь наша есть ладія, непрестанно колеблемая треволненіемъ сего житейскаго моря, возметаемаго напастей бурею. Кому не извъстны тъ случаи неожиданные, которые въ одно мгновеніе превращають свътлый день благополучія въмрачную ночь унынія;-ть потери невозвратныя, кои гласы воскликновеній радостныхъ претворяють въвопли отчаннія;-ть болъзни безчисленныя, кои терзаютъ человъчество и въ чертогахъ и въ хижинахър

При семъ бодрствуй, мужайся, укръпляйся, человъкъ! — Но гдъ пилемъ, гдъ щигъ, гдъ броня, въ которыя облеченъ, возможешь противиться въ день лютъ? — Разумъ? — Такъ, онъ можетъ подать намъ полезные совъты, когда все течетъ по нашимъ желаніямъ: но не можетъ усладить горькой чаши страданій нашихъ. —

Нечувствительность? — Но сердце наше некаменное, и грудъ немъдная. \_ Безусловная покорность необходимости? — Но необходимость — терпъть скоръе можетъ породить въ душъ отчаяніе, нежели излить въ нъдро ея утъшеніе.

Нътъ, не такими щитами покрываеть насъ Тисусъ Христосъ въ скорбъхъ, обрътших в ны зъло (Пс. 45, 2). Онъ не проповъдуетъ нечувствительности страданіяхъ, но растворяеть оныя сладчайшими утъщеніями въры; не отнимаеть у сердца заслуги терпънія, но отираеть слезы, катящіяся изъ очей страдальца безутышнаго, увъреніями, что и влась главы нашея не падаеть безъ воли Отца небеснаго, который толико любить чадъ своихъ, что и Сына своего единороднаго не пощодъ, но за насъвсъхъ предаль есть Eго (Рим. 8, 32), да всякь въруяй въ онь не погибнеть (Іоан. 3, 16). – Итакъ, когда удары бъдъ разражаются надъглавами нашими:-- невъріе ничего не видить при семъ, кромъ рока неумолимаго; въра напротивъ видить и здъсь любовь Отца небеснаго:

егоже любить Господь, въщаеть она, наказүеть; біеть же всякаго сына, егоже пріемлеть (Евр. 12, 6). Страданія умножаются? - Любомудріе ничего не видить въ нихъ, кромъ бъдности естества человъческого; въра изъ сихъ самыхъ страданій заключаеть о славв, ожидающей страдальцевь Христовыхъ. Еже нынь легкое петали нашея, вопість одинь изь нихъ, по преумноженію вы преспъяніе тяготу въгныя славы содъловаеть намь: не смотряющимь намь видимыхъ, но невидимых (2 Кор. 4, 17. 18). —Несчастія окружають насъ Разумъ ничего не прозрѣваетъ въ нихъ, кромѣ гнѣва небеснаго; въра видитъ и въ нихъ милосердый о насъ судъ Божій: судими отъ Господа наказуемся, говорить она, да не съ міромъ осудимся (і Кор. 11, 32), —и вмаль наказани бывше, великими благодътельствовани будемь (Прем. 3, 5). — Бользни повергають нась на одръ смертный? — Ненмущій упованія предается отчаянію; но ученикъ Іисусовъ не стужаеть си: пбо знаеть, что аще внъшпій нашь геловькь тлпеть, обаге внутренній обновляется (2 Кор. 4, 16); и аще земная наша храмина разорится, имамы храмину выгну, нерукотворенну на небеси (5, 1).

Наконецъ наступаетъ ръшительный часъ смертный; —и здъсь-то открывается въра во Іисуса во всемъ торжествъ ея. Дабы уразумъть сіе, послушаемъ послъдняго гласа умирающаго праведника, и мужа ходящаго въ суетъ ума своего.

«И такъ я умираю,» — говорить себъ на ложъ смертномъ чуждый въры Інсусовой. «Взирая на тъло мое, я съ горестію вижу, что оно готово обратиться въ персть свою, содълаться пищею червей, прахомъ отъ вътра возметаемымъ. Бъдное тъло! начало твое въ немощи, а конецъ въ исглъніи.!»

Взираеть и Христіанинь въ послъдіній чась на тьло. — «Скоро; скоро отложу я тебя, какъ ризу обветщавшую: но я слаѓаю тьло, постьянное въ немощи, да воспрійму оное воставшее въ силь (1 Кор. 15, 43); слагаю тьло земное, да воспрійму тьло небесное. При гласъ Архангеловь, при послъдней трубъ воскреснуть о

Христь мертвін (1 Сол. 4, 16). Тогда-то обновищься и ты, риза моя, как ь юность орля; тогда-то явишься въ нетлъніи и ты—истлъвающій покровъ мой! Подобаеть бо тльнному сему облещися въ нетльніе, и мертвенному сему облещися въ безсмертіе (1 Кор. 15, 53).

Взираетъ поклонникъ разума на міръ, исчезающій въочахъ его. Онъ говорить: «И такъ завъса опускается, и мраки смерти сокрывають отъ очей моихъ вся красная міра сего! Жизнь скоротечная! ты уже на закать своемъ! Гдъ радости, украшавшія дни мои?— Исчезли, какъ сонъ утренній! Гдъ удовольствія, которыя растворяли чашу жизни моей веселіемъ? -- Лежать сокрыты въ нъдрахъ времени протекціаго! Титла мои знаменитыя! уже вы для меня не существуете. Вы украсите гробъ мой; но сердце, прилегшее къ персямъ земнымъ, не утъшится вами. Богатства мои, для которыхъ перенесь я толико трудовъ, толико безпокойствъ! Вы прейдете въ руки чуждыя. Ближніе мои, къ которымъ привязано сердце мос столь нъжными узами! я разлучаюсь съ вами навсегда, навсегда!»

Взираеть и Христіанинъ на міръ, который оставляеть. — Онъ говорить: «И такъ оставляю я міръ-сіе мъсто пришельствія моего, да вселюся въ обители въчныя, - оставляюсіе бурное море, давинду въ пристанище тихое; оставляю темницу, да явлюся во свъть лица Божія. Я слагаю оковы плоти, да прейду въсвободу чадъ Божінхъ! Такъ, я слагаю титла земныя при гробъ моемъ: но какія великія титла несу и съ собою за гробъ мой, когда несу туда титло сына Божія, наслъдника царствія Его! Сокровища міра исчезають въ очахъ моихъ: но не отверзаются ли мнъ сокровища въчныя, ихже ни гервь ни тля тлить, ни татів не подкопывають, ни крадуть (Мат. 6, 20). Ближніе мон! Вы даете мнъ послыт нее цълованіе: но я не разлучаюсь съ вами навсегда. Туда, куда я иду, и вы прейдете, ежели умрете о Христь; тамъ паки узрю вы, и возрадуется серди наше, и радости нашея никтоже возметь от нась (Іоан. 16, 22).»

«Когда озираюсь я съ смертнаго ложа моего на жизнь протекцию, -- говорить себъ ходящій по стихіямъ міра, а не по Христь, -- я вижу, что я мужъ гръщенъ: какъ явлюся предъ лице Твое, Судія праведный! Ты повельваль: я преступаль повельнія Твои. Сердце мое, созданное Тобою, долженствовало принадлежать Тебъ единому: но я содълаль изъ него вертепъ разбойниковъ-страстей студныхъ, желаній законопреступныхъ; чъмъ оправдаюсь я предъ Тобою? Прибъгну къмилосердію Твоему? Но правосудіе Твое требуеть суда неумытнаго! - Воззову о помилованіи? Но дъла мои вопіють въ слъдъ мене. О, Боже! не вниди въ судъ съ гръшникомъ, яко не оправдится предъ Тобою всякь живый (Пс. 142, 2).»

«Наконецъ наступиль для меня часъ, въщаеть Христіанинъ,—въ который возвратится персть сія въ землю, якоже бъ, и духъ возвратится къ Богу; иже даде его (Еккл. 12, 7).—Но ахъ! когда озираюсь я вспять на дъла мои; тогда нъсть мира къ костъхъ моихъ отъ лица гръхъ моихъ. Но я взираю на Крестъ Ходатая

моего, -- и исполняюся упованіемъ на милосердіе Твое, Судія праведнъйшій! Тамъ убить гръхъ со всъми ужасами его; тамъ принесена безконечная жертва правосудію Твоему; тамъ истреблено рукописаніе, еже бъ сопротивно намь (Кол. 2, 14), Я по дъламъ моимъ-рабъ неключимый: тамъ милосердіе сопричислило меня къ лику друзей Твоихъ; я должникъ безотвътный: тамъ заплачены долги мои; я гадо гипва по естеству (Еф. 2, 3): тамъ усыновленъ я Тебъ заслугами возлюбленнаго Сына Твоего. Кто поемлеть на избранныя Божія? Богь оправдаяй! кто осу ждаяй? Христось Інсусь умерый, пахе же и воскресый, иже и есть одесную Бога, иже и ходатайствуеть о мнь (Рим. 8, 33). Отче небесный! прінми духъ мой съ миромъ!»

Такъ врачуеть, просвъщаеть, умудряеть, утьшаеть насъ Інсусъ Христосъ и въ жизни и въ смерти! И сего - то Інсуса служитель и посланникъ, исхожу я нынъ на дъла моя и на дъланіе мое предъ вами, братія. Такъ, я изношу сокровище сіе въ скудельномъ сосудъ, да премножество силы будеть Божія, а не оть нась; я буду возвъщать вамъ свидьтельство Божіе не вы премудрости слова, да не испразднится кресть Христовь (1 Кор. 1, 17): не хощу бо въдыти тто вы васы, тогію Іисуса Христа, и сего распята.

И какое утвшеніе срвтаеть меня при нсходъ на поприще Апостольства моего! -Знаю, что посланъ я не ко овцамъ заблудшимъ отъ дома Пастыреначальника-Христа, но во языко свято, ко людямь обновленія, въ родь избрань, къ Хрнстіанамъ, вкусившимъ уже дара небесваго. Чтожъ предлежить миъ?-Не съять уже словеса жизни, но блюсти только, да не пришедъ сопостать, всъеть плевелы посредь пшеницы Христовой; —не насаждать съмя въры, но напаять точію насажденное тьми благими двлателями винограда Христова, изъ коихъмногіе прешли отъ сего міра, исполненные благихъ делъ Апостольства;-не возжигать свътильникъ вашея въры, но умоиять Отца свътовъ, да просвъщаетъ Онъ свъть свой выну предъ вами. Ахъ, братія! потицитесь убо извъстно ваше званіе и избраніе творити (2 Пет. 1, 10). Господь послаль вамъ свъть свой и истину свою, да наставять вась и введуть въ гору святую Его и въ селенія славы Его: ходите убо во свъть ихъ, да сынове свъта будете. Онъ утвердилъ васъ на камени въры, да не будете тростію, вътромъ всякаго ученія колеблемою. Онъ освятиль вась въ жилище себъ: да не водворится же ктому въ васъ мерзость запуствнія, стоящая на мъсть свять. И тогда будеть плодь выры вашея во святыню, конгина же въ жизнь въгную о Христъ Іисусть, Господъ нашемь (Рим. 6, 22). Аминь.

#### X.

О цъли говънія и порядкъ благоговъйвыхъ занятій Христіанина, приготовляющагося ко святому Причащенію, съ поясненіемъ нъкоторыхъ молитвъ.

От тего произошло и вътем состоить говъніе?

Церковь требуеть, чтобъ приступающій къ принятію Святыхъ таинъ тъла Христова и крови Христовой размыслить напередъ, достоинъ ли онъ сихъ Божественныхъ даровъ. Сей осторожности научалъ уже Апостолъ Павелъ, замьтивъ, что Коринеяне отступили отъ духа Христова на Священныхъ вечеряхъ. Кто будеть пъсть хлюбъ сей или пить гашу Господню не достойно, тотъ виновень будеть протиев тъла и крови Господней.

И такь да испытываеть себя геловыхь, и такимь образомь пусть высть хльбь сей и пьеть из гаши сей. Ибо кто высть и пьеть недостойно, тоть высть и пьеть осуждение себь, не уважая тыла Господня. Оть того многие изы васы слабы и больны, и не мало умираеть. Ибо если бы мы судили сами себя, то не были бы судилы (1 Кор. 11, 27. 31).

Если бы тогда спросили у Апостола, кто же достоинъ приступить къ сей Святынъ; то онъ безъ сомпънія отвъчаль бы: «тоть, кто въруеть во Інсуса Христа и живеть по духу Христову, какъ объщался при крещеніи.»—Согласно съ симъ Церковь и нынъ всякаго приступающаго къ тайнамъ Евхаристіи, посредствомъ своего Пресвитера испытываеть, такъ ли онъ въруеть и живеть, какъ объщался при крещеніи.

Чтобы вникнуть въ себя, припом-

Чтобы вникнуть въ себя, припомнить обязанности Христіанскія и раскаяться во грвхахъ, для сего требуется извъстное время. Сіи дни, свободные отъ всякихъ другихъ занятій, единственно посвящаемые на благоговъйное

размышленіе и покаяніе называются днями говънія (\*), и по нынъшнему обычаю продолжаются недълю или менъе. Кающійся, приготовляющійся къ великому тапиству Причащенія, наблюдая пость, постоянно ходить въ церковь, чтобы прилежно слушать въ ней молитвы, чтеніе, пъніе, и съ духомъ и правилами ел сообразить свою жизнь. Кромъ сего и дома онъ читаетъ такія книги, которыя согрѣваютъ сердце и напоминають о Христіанскихъ обязанностяхъ. Размысливъ о своей жизни и о всъхъ своихъ поступкахъ, и внутренно раскалваясь во гръхахъ, въ заключение всего онъ открываеть или исповъдуеть свое поведение духовному отну, который судить, достоинъ ли онъ или недостоинъ причаститься, и по дянной ему отъ Бога власти позволяеть (разръщаеть) ему приступить къ Тайнамъ или не позволяеть, налагая на него церковное наказаніе (епитимія). Воть въ чемъ состоить госп-

<sup>(\*)</sup> Госию значить тоже, что Латинское сачео то есть опаснось, веду себя осторожно, сачат адо witam

Часть I.

ніе и покаяніе, и воть что значить испоетьдь предъ Священникомъ, и разръшеніе оть него получаемое!

Уже съ перваго взгляда видно, съ какою материнскою любовію заботится Церковь о томъ, чтобъ мы причастились достойно и не сдълались виновными противъ тъла и крови Господней. Она даетъ намъ время и средства войти въ себя, сличить свое поведеніе съ закономъ Божіимъ; оптиваетъ напи поступки и снимаетъ съ насъ тяжесть, которая бременила бы нашу совъсть.

# Когда надобно говъть?

Причащаться можно всегда, то есть во всякую Литургію, въ которой Діаконъ говорить: со страхомъ Божіимъ и върою приступите. А потому и говъть можно всегда. Впрочемъ дни поста болье располагаютъ къ сокрушенію и молитвь, и отъ того вошло въ обычай говъть и причащаться въ посты предъвеликими праздниками Рождества Христова, Свътлаго воскресенія и Успенія Богородицы.

Кто одинъ разъ въ году говъетъ и причащается, для того самое удобивйшее время для говънія-Великій пость и особенно Страстиая недъля, и приличнъйшій день для причащенія - Великій четвертокъ, то есть тотъ день, въ который Інсусь Христось, отходя на смерть преподаль ученикамъ своимъ тъло свое и кровь свою. Поелику всъ дни недъли, предшествующіе и послъдующіе сему таинственному дню, посвящаются Церковію единственно на воспоминаніе жизни и страданія Інсуса Христа; то говъющій постолнно можеть тогда взирать на Іисуса, положившаго за насъ жизнь свою. Ибо Таинство причащенія должно пробуждать въ насъ живъйшее воспоминаніе о страданіи и смерти Христовой. Всякой разь, когда вы плите хльбъсей и пьете гашу сію, вы возвищаете смерть Господню, доколь Онз пріндешь (1 Кор. 11, 26).

Порядокъ благоговъйныхъ занятій.

Предположимъ, что тъ, которые прочтутъ сіе обозръніе, готовятся причаститься въ Великій четвертокъ. Въ краткомъ обозрѣнін семъ мы не можемъ послідовать за всѣми молитвами и за всѣмъ чтеніемъ въ Церкви, и потому изъ молитвъ и изъ всего чтенія возмемъ только то, что ближе ко всеобщему понятію, и что однакожъ въ Священнодъйствіи есть самое существеннос.

Въ первые дни Страстной недъли до четвертка прочитывается вся исторія жизии Інсуса Христа или все Евангелів, всв молитвы и пъсни Давидовы или вся Псампирь; такъ же предлагается чтеніе и изъ другихъ книгь Священна. го Писанія. Но мы изъ жизни Іисуса Христа припомнимъ только нъкоторыя черты, чтобъ имъть предъ собою Его образъ, для соображенія своей жизня съ Его жизнію. Равно и молитвъ въ Церкви очень много: но мы возмемъ не многое, чтобы удобнъе понять ихъ значеніе и видъть чувства и мысли Святых мужей, составившихъ сін модитвы. По осмотрънін I) Церковныхъ молите в *етенія*, предлагаемаго въ первые три дни говънія II) изъ Псалтири, и III) изъ Евангелія, скажемъ главнъйшее, IV) о постиь и V) о милостынь, VI) объ исповъди и VII) о разръшеніи.

I.

## Перковныя молитвы.

Порядокъ молитвословія.

На молитвы и священное чтсніе и нынъ въ Церквахъ посвящается день и частію ночь въ томъ же видъ, какъ это было въ древнія времена. Удалившісся оть міра, постоянно кающісся—подвижники сходились вмъстъ и молились почти непрестанно, чтобы выполнить слова Апостола, который говорить: непрестанно молитесь.

Поелику церковный день начинастся съ вечера, когда солнце склоняется къзападу; то первое молитвословіе начиналось у нихъ въ третьемъ часу по полудни, что по древнему раздъленію дня называлось девяпымъ гасомъ. Молитвословіе сего часа состоить изъ трехъпсалмовъ, взятыхъ изъ Псалтири (Пс.

83, 84 и 85) и немногихъ модитвъ и пъсней церковныхъ.

Вечеромъ, когда скрывалось солнце, монашествующіе во второй разв приходили въ собраніе на молитву, и также читали и пъли нъсколько псалмовъ (Пс. 103, 140, 141, 129), напоминающихъ о вечеръ, пъли церковныя пъсни, молились и—расходились. Это молитвословіе называется вегернею.

Третіе молитвословіе бываеть въ то время, когда послъ вечери (ужина) ложатся спать; оно называется повегеріе.

Многіе изъ Отцевъ Церкви совътовали и среди ночи вставать и молитвою отгонять нечистыя мысли и мечты. При томъ же ночь, какъ время всеобщей тишины, даеть удобность глубже войти въ себя и размыслить о важнъйшихъ обязанностяхъ человъка. Монашествующіе совершали сіе четвертое молитвословіе или на - единъ, или въ собраніи. Отъ того полунощница (такъ называется сіе молитвословіе) иногда предоставляется домашнему занятію, иногда вносится въ составъ утрени, совершаемой въ церкви. Къ сему молитвословію принадлежать псалмы 50, 118, 120, 133.

Пятое молитвословіе есть утреня—служба, совершаемая предъ разсвътомъ Въ составъ ея входить чтеніе псалмовъ (19 и 20, также 3, 6, 62, 87, 102, 142 и 148, 149, 150) и церковныя молитвы и пъсни, въ которыхъ выражаются благоговъйныя чувствованія, пробуждающіяся на разсвъть.

Шестое молитвословіе есть первый гась, т. е. ть псалмы (5, 89, 100) и молитвы, которыя произносимы были при восходъ солнца.

Седьмое молитвословіе есть третій гась, Пс. 16, 24, 50 (за три часа до полудня); и

Осьмое молитвословіе—шестый гась Пс. 53, 54, 90 (полдень).

Когда такое распредъленіе молитвенныхъ часовъ введено во всеобщее употребленіе всей Церкви; тогда всь восемь молитвословій, изъкоторыхъ каждое послъдовало одно за другимъ чрезъ три часа, разложены только на три собраніл

(на вечерню, утреню и часы съ объднею), молитвы же удержаны всъ.

Въ теченіе Страстной недъли службы сін разлагаются такъ:

- 1. Утреня составляется изъ полунощими, утрени и перваго часа.
- 2. Объдня сложена изъ 3-го, 6-го и 9-го часовъ, изъ вечерни и литургів преждеосвященныхъ.
  - 3. Поветеріе одно, великое.

## Славословія.

Начало и конецъ всъхъ молитеословій Христіанскихъ есть слава и благодареніе Святой Троицъ. Христіанинъ такъ много испыталъ надъ собою благодъяній Отца, Сына и Святаго Духа, что онъ непрестанно долженъ словословить и благодарить Бога. И потому часто слышимъ въ Церкви:

«Благословенъ Богъ нашъ всегда, нынъ и присно (непрестанно) и во въки въковъ» (начало вечерни).

«Слава Святьй—единосущный, животворящей и нераздыльный Троицы всегда, ныны и присно и во выки выковы (начало утрени). «Благословенно царство Отца и Сына и Святаго Духа нынъ, и присно и во въки въковъ» (начало Литургіи).

«Слава Отцу и Сыну и Святому Духу нынъ и присно и во въки въковъ» (часто).

«Аланлуія (\*), Аланлуія, Аланлуія!— (Слава Тебь, Боже)!»

«Слава Тебъ, Боже нашъ, слава Тебъь «Слава Тебъ, Христе – Боже, упованіе наше, слава Тебъь (конецъ).

Вечерняя пъснь Христу: *Севьте тихій*. (въ Русскомъ переводъ).

Інсусе Христе, тихое сіяніе святыя славы Отца небеснаго, безсмертнаго, святаго, блаженнаго! Мы, достигши солнечнаго захожденія и увидъвъ вечерній свъть, поемъ Отца, Сына и Святаго Духа Бога. Податель жизни, Сынъ Божій! Ты достоинъ того, чтобы во всъ времена воспъвали Тебя въ священныхъ пъсняхъ. И потому славитъ Тебя міръ.

<sup>(\*)</sup> Хвалите Бога.

# Утренняя пъснь Богу (при восхождении солнца).

(въ Русскомъ переводћ).

Слава Тебъ, показавшему намъ свътъ! Слава въ вышнихъ Богу, и на землъ миръ, къ человъкамъ благоволеніе!

Славимъ Тебя, величаемъ Тебя, покланяемся Тебъ, превозносимъ Тебя, благодаримъ Тебя; потому что велика слава Твоя, Господи, Царь небесь, Богъ—Отецъ! Вседержитель, Господи—Сынъ единородный, Інсусъ Христосъ и Святый Духъ!

Господи Боже, Агнецъ Божій, Сынъ Отца, пріемлющій на себя гръхи міра, помилуй насъ; пріемлющій гръхи міра, прінми молитву нашу; съдящій одесную Отца, помилуй насъ! Ибо единъ Ты святъ, единъ Ты—Господь Іисусъ Христосъ во славу Бога — Отца Аминь.

Всякій день славлю Тебя, и превозношу имя Твое во въки— въ въчные въки.

Укръпи насъ, Господи, провести день сей безъ гръха. Благословенъ Ты, Господи, Богъ о́тцевъ нашихъ, славно и достожвально имя Твое во въки. Аминь.

Да будеть на насъ милость Твоя, Господи; ибо мы на Тебя уповаемъ.

Благословенъ Ты, Господи; научи меня заповъдямъ Твоимъ (трижды).

Господи! Ты наше прибъжище изъ рода въ родъ. И потому я говорю: Господи, помилуй меня, исцъли душу мою, ибо я гръшенъ предъ Тобою. Господи! къ Тебъ прибъгаю, научи меня исполнять волю Твою; ибо Ты Богъ мой, у Тебя источникъ жизни, Твоимъ свътомъ мы видимъ свътъ. Продли милостъ Твою къ знающимъ Тебя.

Святый Боже, святый крыпкій, святый безсмертный, помилуй насы

Привътствие Богородицъ.

Богородице, Дъво, радуйся; благодатная Маріе, Господь съ Тобою! Благословенна Ты въ женахъ, и благословенъ плодъ чрева Твоего, яко Спаса родила еси душъ нашихъ.

#### Молитвы.

**Молитвы** бывають разныхъ родовъ, потому что мы имъемъ разнородныя

нужды. Иногда прибъгаемъ къ Богу просить помощи, иногда ищемъ прощенія во гръхахъ, иногда—какъ доброжелательные братья молимся за другихъ. Человъкъ по немощи своей предъ славою великаго Бога долженъ поставлять свое ничтожество и непрестанно взывать: Господи, помилуй!—Духъ его находить въ бесъдъ съ Богомъ неизъяснимую отраду и удовольствіе. Потому Іисусь Христосъ, указавшій намъ потребности духа, и Самъ молился часто и часто напоминаль о молитвъ, приписывая ей великую силу, и Апостолы неоднократно говорять: непрестанно молитеся, о всемь благодарите. Паге всего прошу совершать молитвы, прошенія, моленія, благодаренія за всых з геловтковь, за Царей и за всъхъ нагальствующихъ, дабы проводить намь жизнь тихую и безмятежную, во всякомь благогестіи и гестности: ибо это дъло доброе и угодное Спасителю нашему — Богу, который хогеть, стобь вси люди спаслися и достигли познанія истины (1 Тим. 2, 1—4).

# Молнтва ко Святому Духу. (въ Русскомъ переводъ)

Царь небесный, Утвшитель, Духъ истины, вездъсущій, всенаполняющій, сокровище благь, податель жизни! пріиди, обитай въ насъ и очисти насъ отъ всякой нечистоты; и спаси, о Всеблагій, души наши!

Сею молитьою начинается почти всякое молитьословіе. Ибо безъ Духа Божія наше сердце неспособно приступить къ молить и не умъетъ молиться. Такъ говорить Апостоль о дъйствін Святаго Духа: всю водимые Духомь Божіимь суть сыны Божіи. Сей самый Духь свидътельствуеть духу нашему, гто мы дъти Божіи. Мы не знаемь, о гемь и какь намь должно молиться, но Духь самь ходатайствуеть за нась воздыханіями неизрегенными (Рим. 8, 14, 16, 26).

### Молитва Господия.

Отче нашъ, иже еси на небесъхъ! да святится имя Твое, да пріндеть Царствіе Твое, да будеть воля Твоя – яко на небсси и на земли. Хлъбъ нашъ насущный даждь намъ днесь, и остави намъ долги наша, яко же и мы оставляемъ должникомъ нашимъ; и не введи насъ во искушение; но избави насъ отъ лукаваго.

Яко Твое есть царство и сила и слава. Отца и Сына и Святаго Духа, нынъ и присно и во въки въковъ. Аминь.

Изложеніе мыслей и чувстивованій, заключаюцихся въ семъ образца молициъ.

Когда Інсусъ Христосъ далъ ученикамъ сей образецъ молитвы, то виъстъ съ тъмъ говорилъ: не молитесь по - Фарисейски; Фарисеи любятъ модиться только на - показъ для людей, чтобъ считали ихъ благочестивыми. Не молитесь и по-язычески; язычники кричатъ громко и молятся долго, чтобъ услышали ихъ боги ихъ. А вы, ученики Мои, близки къ Отцу Небесному. Молитесь единодушно, изгнавъ изъ сердца всякое огорчение на другихъ, и тогда будьте увърены, что все доброе получите отъ Бога. Просите, и дастся валъ; ищите и найдете. Какъ дъти приходятъ къ Отпу изъяснять свои нужды, такъ приходите н вы къ Отцу небесному съ любовію, съ довъріемъ, съ простотою, безъ пышныхъ словъ, и кратко скажите Ему:

Отець нашь небесный! Ты даль намъ безсмертный духъ, который ищетъ Тебя и Твоего царствія, и жаждеть истины; напитай его, удостой его сей радости, чтобъ онъ увидълъ на землъ Богопознаніе и чистое благочестіе: да святится имя Твое; воцари между людьми истиву и добродътель, да будеть все земное покорно Тебъ, такъ какъ покорно Тебъ все небесное: да пріидеть царствіе Твое, да будеть воля Твоя и на звлль какт на небъ. Такимъ образомъ земля сдвлалась бы небомъ. Какъ Ангелы непрестанно взывають: Свять, Свять, Свять -Господь Богъ; такъ и мы созданные изъ праха были бы служебные духи, готовые исполнять Твое повельне на всякомъ м'ясть, всякой чась, всею силою съ подною радостію, съ живою любовію:

Но, небесный Отецъ нашъ, Ты далъ намъ и тъло и поставилъ насъ въ зависимости отъ земли: — напитий и тъло наше. Многаго мы не просимъ, а только на сей день дай намь хльбь насущный, которымъ бы поддержалось существованіе наше. Бренное наше тьло тяготить насъ, влечеть къ землв и не даеть намъ выполнить все должное, чего требуетъ законъ Твой. Мы чувствуемъ повинность, но не въ состояніи уплатить Тебъ многіе долги: оставь намь долги наши, сними съ насъ это тяжкое бремя гръховъ, которое тяготить и страшитъ насъ. Ты видишь наше сердце; въ немъ нъть злости ни на кого. Мы простили сдъланныя намъ обиды: прости и Ты намъ гръхи наши; мы оказываемъ милости ближнимъ нашимъ: будь н Ты милостивъ къ намъ; мы съ кротостію взираемъ на огорчающихъ насъ: воззри и Ты на насъ съблаговоленіемъ и благолатію.

Мы окружены врагами, которые ищуть нашей погибели. Въ насъ буйствують страсти, которыя не дають здраво мыслить; предъ нами находятся соблазнительные примъры, которые могуть увлечь насъ за собою. Мы не надвемся на свою волю, чтобъ она была тверда и сильна устоять противу сихъ порывовъ страстей и мірскихъ соблазновъ. Не допусти насъ до испытанія, въ которомъ, можеть быть, мы останемся побъжденными; но если благоугодно будеть Тебъ подвергнуть насъ испытанію, то подкръпи своею помощію. Невведи насъ во искушеніе, но избави насъ отъ лукаваго.

Отець небесный! все въ Твоей власти, и земное и небесное. Ты можешь водворить на землъ царство свое; Ты силенъ сохранить насъ оть гръховъ и бъдствій; предъ Твоею свътлою и въчною славою исчезнеть все мрачное и тлънное. Яко Твое есть царство и сила и слава во въки въковъ. Алинь.

Молитва Святаго Ефрема, повторяемая при всякомъ изъ 8 выше - упомянущыхъ молитвословій.

(въ Русскомъ переводв)

Господи! жизнь моя въ Твоей власти. Не дай мнъ духа праздности, безпечности, властолюбія, и пустословія: но оду-Часть І. 14 шеви меня духомъ цъломудрія, смиренія, терпънія и любви. Господи, Царь мой! дай мнъ видъть мои собственные гръхи, а другаго не осуждать: ибо Ты благословенъ во въки въковъ. Аминь.

Молитва вечерняя съ колтнопреклонениемъ, изъ Псалма 140.

(въ Русскомъ переводъ)-

Да пріидеть молитва мол, какъ онміамъ предълице Твое, возношеніе рукь моихъ, какъ вечернее приношеніе.

Господи! къ Тебъ взываю, услыши меня, внемли молитвенному гласу моему, призывающему Тебя.

Поставь, Господи, стражу при языкь моемъ, охраняй двери устъ моихъ (чтобы не проходили ими праздныя и для ближнихъ обидныя слова).

Да не уклонится сердце мое къ помышленію злому, къ дъланію дълъ беззаконныхъ!

Молитва: Иже на всякое время, повторяемая часто.

(въ Русскомъ переводв)

Христе Боже! Тебъ всякое время н

всякій чась покланяются, и Тебя славять на небъ и на землъ; Ты-кроткій, милостивый, благосердый, любишь праведниковънмилуешь гръшниковъ, и объщал будущія блага, встхъ призываешь ко спасенію; пріими, Господи, и наши въ часъ сей молитвы, направь жизнь нашу къ заповъдямъ Твоимъ, освяти наши души, очисти тъла, исправь помыслы, просвътн умъ и избавь насъ отъ всякой горести, бъдъ и бользней; огради насъ святыми Твоими Ангелами, чтобы мы подъ ихъ храненіемъ и наставленіемъ достигли единства въры, и познали неприступное Твое величіе: ибо Ты благословень во въки въковъ. Аминь.

Пъснь: Чертого Теой и проч., повмая на утряни страстной недъли.

(въ Русскомъ переводъ).

Спаситель мой! я вижу великольпный чертогь Твой—украшенный, но не имвю одежды, чтобы войти въ него. Податель свъта! содълай свътлою одежду души моей, и спаси меня.

Молитва при концъ перваго часа (по восхожденін солица).

(въ Русскомъ переводъ)

Іисусе Христе, истинный Свътъ, просвъщающій и освъщающій всякаго человъка, входящаго въ міръ! яви намъ свътлое лице Твое, чтобы въ немъ узръли неприступный свътъ; направь ноги наши къ совершенію заповъдей Твоихъ молитвами пречистой Твоей Матери и всъхъ Святыхъ Твоихъ. Аминь.

#### II.

Чтеніе Псалтири въ первые дни Срастной недъли.

Въ первые дни недъли до четвертка прочитывается вся Псалтирь, состоящая изъ 150 псалмовъ: но мы выпишемъ только не многія пъсни и молитвы, чтобы имъть о нихъ понятіе. Изъ нихъ каждый увидить, что чувства и мысли благочестивыхъ всегда были тъже. Растуть познанія, совершенствуются языки: но въра, любовь и надежда въчно неизмънны.

## Пѣснь Тво̀рцу. (въ Русскомъ пореводъ)

Господи Боже нашь! какъ величественно имя Твое по всей земль! Ты вознесъ величіе Твое превыше небесъ. Когда взнраю на небеса Твои—дъло Твоихъ перстовъ; на луну и звъзды, которыя Ты поставилъ: то что есть человъкъ, что Ты помнишь его, и что есть сынъ человъческій, что Ты посъщаещь его? Не много ты умалилъ его предъ Ангелами; славою и красотою увънчалъ его; поставилъ его владыкою надъ дълами рукъ Твоихъ! (изъ Псалма 6).

Благослови душа моя Господа! Господи Боже мой! Ты дивно великъ, Ты облеченъ величіемъ и благольпіемъ; Ты облекся свытомъ какъ ризою; простеръ небеса какъ шатеръ. Ты творишь Ангеловъ своихъ духами, служителей своихъ пылающимъ огнемъ. Какъ многочисленны дъла Твон, Господи! все содълаль Ты премудро; земля полна богатства Твоего. Всъ отъ Тебя ожидаютъ, чтобъ Ты давалъ имъ пищу ихъ въ свое время. Давалъ имъ пищу ихъ въ свое время. Дава

ещь имъ,—пріемлють; отверзаещь руку Твою,—насыщаются благомъ. Сокроещь лице Твое, — смущаются; возмешь отъ нихъ духъ, — умирають и въ прахъ свой возвращаются. Пошлешь Духъ Твой,—созидаются, и обновляещь лице земли. (изъ Пс. 103).

# Всемогущество Божие.

Словомъ Господнимъ сотворены небеса, и Духомъ устъ Его все воинство ихъ (Пс. 23). Господь творитъ все, что хощетъ, на небесахъ и на землъ, на моряхъ и во всъхъ безднахъ. (Псал. 134).—

# Всевъдъние Божие.

Господи! Ты проникаешь меня и знаешь. Ты знаешь, когда я сяду и когда я встану; Ты предусматриваешь мысль мою издали. Всъ стези мой Тебъ извъстны. Еще нътъ слова на языкъ моемъ, но се — Ты, Господи, уже знаешь все. Куда уйду отъ Духа Твоего и отъ лица Твоего куда убъгу? Взойду ли на небо, — Ты тамъ; паду ли въ преисподнюю, се — Ты; понесусь ли на крыліяхъ зари,

переселюсь ли на край моря: и тамъ рука Твоя поведеть меня и удержить меня десница Твоя.

Проникни меня, Боже, и узнай сердце мое, испытай меня и узнай помышленія мон, и зри, не на опасномъ ли я пути, и руководи меня на путь въчности. (изъ Псал. 138).

# Въчность Божія.

Древле Ты, Господи, поставиль землю, и небеса—дъло рукъ Твоихъ. Онъ погибнуть, а Ты пребудешь; и всъ онъ объетшають какъ риза, какъ одежду Ты перемънишь ихъ, и измънятся: но Ты тоть же и лъта Твои не истощатся. (изъ Псал. 101).

### Благость Божія.

Милосердъ и благъ Господь, медленъ на гнъвъ и многомилостивъ. Не по гръхамъ нашимъ поступаетъ съ нами, но какъ небо высоко отъ земли, такъ велика милость Его къ болщимся Его. Какъ
далекъ востокъ отъ запада, такъ удаляетъ Онъ отъ насъ преступленія наши,
Какъ отецъ жальеть сыновъ, такъ Го-

сподь жалветь боящихся Его. Ибо Онъ знаеть составъ нашъ, помнить, что мы прахъ. Дни смертнаго какъ трава; какъ цвъть на полъ, такъ онъ цвътеть. Пронесется надъ нимъ вътеръ, и—нъть его, и мъсто его уже не знаетъ его. (нзъ Псал. 102).

Очи всъхъ устремлены къ Тебъ, и Ты даешь имъ пищу ихъ въ свое время, открываешь руку Твою и насыщаешь все живущее, по желанію (изъ Псал. 144).

Съ небесъ смотрить Господь, видить всъхъ сыновъ человъческихъ; съ престола, па которомъ возсъдить Онъ, взираеть на всъхъ живущихъ на землъ. Онъ сотворилъ всъ сердца ихъ, Онъ и вникаеть во всъ дъла ихъ. (изъ Псал. 32).

### Ничтожество человъка.

Не надъйтесь на вельможъ, на сына Адамова, у котораго нътъ спасенія. Выходить изъ него духъ, возвращается онъ въ землю свою: въ тотъ же день исчезають всв замыслы его. (изъ Псал 145).

Господи! что есть человъкъ, что Ты знаешь его, и сынъ смертнаго, что обращаешь на него вниманіе? Человъкъ подобенъ дуновенію, дни его какъ тънь преходящая. (Пс. 143).

Когда еще не родились горы и не устроена была земля и вселенная, и отъ въка и до въка Ты Богъ. Ты возвращаещь человъка въ тлъніе и говоришь: возвратитесь сыны человъческіе! Ты какънаводненіемъуносищьнхъ; они какъ сновидъніе, какъ трава, которая рано увядаетъ. Утромъ цвътеть и зеленъетъ, вечеромъ подсъкается и изсыхаетъ.

Научи насъ такъ счислять дни наши, чтобъ намъ пріобръсть сердце мудрое. (Псал. 88).

Сыны человъковъ — суета, сыны мужей — ложь; если положить ихъ на въсы, всъ они ничтожнъе суеты. Не надъйтесь на преобладаніе и хищеніе, не будьте суетны; когда растеть богатство ,не прилагайге къ нему сердца. (Псал. 61).

Надежда на Бога.

Ты извлекъ меня изъ чрева; Ты по-

коиль меня у груди матери моей; къ Тебъ приверженъ я отъ рожденія, отъ чрева матери моей Ты — мой Богь! (Псал. 21).

Господь — пастырь мой, — я не буду въ скудости. Онъ покоить меня на злачныхъ пажитяхъ, водить меня на тихія воды. Душѣ моей даеть отраду, водить меня стезями правды, ради имени своего. Если даже пойду долиною смертной тъни, — не убоюсь эла: ибо Ты со мною. Твой жезлъ и Твой посохъ успокоять меня! (Псал. 22).

Господь — свъть мой и спасеніе мое: кого мнъ бояться? Господь — кръпость жизни моей: кого мнъ страшиться? Одного прошу я у Господа, — того только ищу, чтобы пребывать мнъ въ домъ Господнемъ во всъ дни жизни моей созерцать красоту Господню и рано посъщать святый храмъ Его: (Псал. 26).

Ты даль мнв дни какъ пяди, и въкъ мой какъ ничто предъ Тобою. Такъ, весь суета всякій человъкъ живущій. Такъ, человъкъ ходитъ подобно призраку. Такъ, тщетно онъ суетится, собираеть,

н не знаеть, кому достанется то. И такъ чего мнъ ждать, Господи? Надежда моя — на Тебя. — Если Ты обличеніями за преступленія наказывать будешь человъка, то распадется какъ отъ моли краса его. Такъ, суетенъ всякой человъкъ. — Смотря на слезы мон, ие умолчи. Ибо странникъ я у Тебя, пришлецъ, какъ и всъ отцы мои. (Псал. 38).

Какъ лань ищетъ потоковъ водъ, такъ душа моя ищетъ Тебя, Боже! Жаждетъ душа моя Бога, Бога живаго: — когда я приду и явлюсь предъ лице Божіе? Что унываешь, душа моя, что смущаешься? уповай на Бога! (Псал. 41).

Богь намъ прибъжище и сила, помощникъ въ бъдствіяхъ скоро обрътаемый. Посему не боимся, хотя бы поколебалась земля и горы двинулись въ сердце морей. (Псал. 55).

О, надвющіеся на силу свою и хвалящіеся множествомъ богатства своего! Человъкъ отнюдь не освободитъ брата, не дастъ Богу выкуна за него. Всъ видятъ, что умираютъ умные, равно какъ невъжда и несмыленный погибаютъ, и оставляють другимь имъніе свое. — Не бойся, когда богатветь человъкъ, когда возрастаеть слава дому его. Ибо умирая не возметь ничего, не пойдеть за нимъ слава его. Душу его ублажають при жизни его, и славять тебя, что ты удовлетворяещь себъ: но онъ пойдеть въ жилище отцезъ своихъ, гдъ въчно не видять свъта. (Псал. 48).

Надъюсь на Бога, не боюсь: что сдълаеть мнъ плоть? (Псал. 55).

Въ Богъ покой души моей; отъ Него спасеніе мое. (Псал. 61).

Боже! Ты мой Богь; къ Тебъ утреннюю: жаждетъ Тебя душа моя, томится по Тебъ плоть моя въ землъ сухой, жаждущей, безводной. (Псал. 69).

Кто мнв на небв? и съ Тобою ничего не хочу на землв. Томится по Тебв плоть моя и сердце мое; Богъ — твердыня сердца моего и часть моя на въки. — Мнв благо быть близь Бога! (Псал. 72).

Товорю тщеславнымъ — не тщеславьтесь, и беззаконнымъ — не поднимайте рога. Ибо не отъ востока, не отъ запада и не отъ пустыни приходитъ возвышеніе. Но Богъ есть Судія; Онъ унижаетъ и Онъ возвышаетъ. Въ рукъ Господней чаша, вино кипитъ, Онъ налилъ ее полную и раздаетъ изъ нее. (Псал. 84).

Господь Богъ есть солнце и щить; Господь даеть благодать и славу; ходящихъ въ непорочности не лишаетъ благъ. Господи силъ! блаженъ человъкъ, уповающий на Тебя! (Псал. 85).

Господь со мною, — не страшусь: что сдълаеть мнъ человъкъ? Господь мнъ помощникъ, — смъло смотрю я на враговъ монхъ! Лучше уповать на Господа, нежели надъяться на человъка; лучше уповать на Господа, нежели надъяться на вельможъ. (Псал. 117).

Надъющійся на Господа, какъ гора Сіонъ не колеблется, пребываеть въчно. (Псал. 124).

Если Господь не созидаеть дома, — напрасно трудятся строющіе его; если Господь не стережеть города, — напрасно не спить стражь Напрасно вы рано встаете, поздно садитесь, ъдите хлъбъ въ изнуреніи: — возлюбленному своему Овъ даеть сонъ. (Псал. 126).

Я спокойно ложусь и силю: ибо Ты, Господи, единъ даешь мнъ безопасность. (Псал. 4).

Всегда вижу предъ собою Господа: Онъ одесную меня,—не поколеблюсь. (Пс. 15).

Иные колесницами, нные конями; а мы именемъ Господа Бога нашего жвалимся. (Псал. 19).

Не спасеть царя великое могущество, не защитить сильнаго великая сила. Не надежень для спасенія конь, и при великой силь своей онь не избавить. Се око Господне на боящихся Его и на чающихъ милости Его! (Псал. 32).

Испытайте и — увидите, какъ благъ Господь! Блаженъ человъкъ, который уповаетъ на Hero! (Псал. 33).

Дъйствіе и сила Слова Божія.

Пошли, Господи, свътъ Твой и истину Твою, — пусть они ведуть меня и приведуть на святую гору Твою и въобители Твои! (Псал. 42).

Законъ Господень совершенъ, отрада для души. Свидътельство Господне върно, умудряетъ простаго. Повелънія Го-

сподни праведны, веселять сердце. Заповъдь Господня свътла, просвъщаеть очи! (Псал. 18).

Чъмъ юноша очистить путь свой?—наблюдая за собою по Слову Твоему.—

Откровенія Твон — утьшеніе мое, и уставы Твон—совътники мои.

Уставы Твои — пъснь моя въ странническомъ жилищъ моемъ.

Доброму смыслу и въдънію научи меня, ибо я заповъдямъ Твоимъ върую.

Законъ устъ Твоихъ для меня лучше, нежели тысячи золота и серебра.

Какъ люблю я законъ Твой! весь день помышляю о немъ!

Слово Твое-свътильникъ ногъ моей и свътъ стезъ моей!

Жажду спасенія Твоего, Господи, и законъ Твой – утвшеніе мое. (Псал. 118).

### Пріятная Богу жертва.

Не нужно мнѣ (говоритъ Богъ Изранлевъ), брать отъ дома твоего телца и козловъ изъ дворовъ твоихъ: ибо Мон всѣ звѣри въ лѣсу и скотъ на горахъ тысячами; Я знаю всѣхъ птицъ на горахъ, и краса полей предо Мною. Если бы Я взалкалъ, то не сказалъ бы тебъ; ибо Моя вселенная и все, что наполняетъ ее. Неужели Я ъмъ мясо воловъ, и кровъ козлиную неужели пью Въ жертву Богу принеси хвалу и соверши предъ Всевышнимъ объты твои; призови Меня въ день бъдствія,—Я избавлю тебя, и ты прославь Меня... Тотъ чтитъ Меня, кто въ жертву приноситъ хвалу, и кто осмотрителенъ въ пути. Я покажу ему спасеніе Божіе. (Псал. 48).

Жертва Богу — сокрушенный духъ: сердца сокрушеннаго и удрученнаго не отвергаешь Ты, Боже! (Псал. 50).

# Молитва Псалмопъвцевъ:

. О прощенів граховъ.

Помилуй меня, Боже, по великой милости Твоей, по великому благоутробно Твоему изгладь преступленія мои. Многократно омой меня оть беззаконія моего, и оть грѣха моего очисти меня. Ибо преступленія мои я знаю, и грѣхъ мой пепрестанно предо мною. Предъ Тобою, предъ единымъ Тобою я согрѣшиль и

предъ Твоими очами сдълалъ зло. — Се, въ беззаконіи я рожденъ и во гръхахъзачала меня мать моя. Се, Ты любишь истину, въ сердцѣ и впутренно открываешь мнѣ мудрость. Окропи меня иссопомъ, и—буду чистъ; омой меня, и буду бълѣе сиъга. Сотвори мнѣ, Боже, чистое сердце и духъ правый обнови внутри меня. Не отринь меня отъ лица Твоего, и духъ правый обнови внутри меня. Возврати мнѣ радость спасенія Твоего, и Духъвладычественный да подкръпить меня. (нзъ Псал. 50).

Кто знаеть всв свои погръшности? И оть тайныхъ очисти меня, и отъ произвольныхъ гръховъ удержи раба Твоего, чтобы они не обладали мною. Тогда я буду совершенъ и чисть отъ великаго преступленія. (Псал. 18).

Господи! не во гнъвъ Твоемъ обличай меня и не въ ярости Твоей наказывай меня. Нътъ мира въ костяхъ моихъ отъ гръха моего: ибо беззаконія мои покрыли голову мою, какъ тлжелое бремя тяготятъ меня. Господи! предъ Тобою всъ желанія мои, и вздохъ мой не часть І.

сокрыть оть Тебя. Я сознаю вину мою и сокрушаюсь о грвув моемь. (Псал. 37).

Ежели на беззаконія взирать будець, Господи: Господи, кто устоить? Но у Тебя прощеніс, дабы благоговъли къ Тебъ. (Псал. 129).

Вспомни милосердіе Твое, Господи, и милости Твои; ибо онъ въчны. Гръховъ юности моей и преступленій моихъ не воспоминай. (Псал. 24).

Не входи въ судъ съ рабомъ Твоимъ, ибо не оправдается предъ Тобою ни одинъ живущій. (Псал. 142).

# О просвъщении.

Всьмъ сердцемъ моимъ ищу Тебя, Господи, не дай мнъ уклониться отъ заповъдей Твоихъ. Благословенъ Ты Господи: научи меня уставамъ Твоимъ. Открой мнъ глаза, чтобы я видълъ чудеса закона Твоего. Странникъ я на землъ,—не сокрой отъ меня заповъдей Твоихъ. Руки Твои сотворили меня и устроили меня: вразуми меня, и научуся заповъдямъ Твоимъ. Осіяй раба Твоего свътомъ лица Твоего, и научи меня уставамъ Твоимъ.

Ты явиль правду въ откровеніяхъ Твоихъ и истину непреложную. (Псал. 118).

Укажи мнъ путь, по которому мнъ идти: ибо къ Тебъ возношу душу мою. Научи меня исполнять волю Твою, ибо Ты Богъ мой; Духъ Твой благій да руководствуеть меня по стезъ прямой. (Псал. 142).

Блаженство, ощущаемое по очищении отъ граховъ.

Блаженъ, кому прощено преступленіе, чей гръхъ покрыть! Блаженъ человъкъ, которому Господь не вмъняетъ вины, и въ чьемъ духъ нътъ лукавства! Когда молчалъ я, измождились кости мои отъ вседневнаго стона, нбо ночь и день тяготъла надъ мною рука Твоя; нотерялась свъжесть во мнъ, какъ въ лътніе жары. Открылъ я Тебъ гръхъ мой и вины моей не утаилъ; я сказалъ: «исповъдаюсь предъ Господомъ въ преступленіяхъ монхъ,» и Ты снялъ съ меня вину гръха моего. Посему да умоляетъ Тебя всякій святый, когда можно найти Тебя! (Псал. 31).

# Преданность въ волю Божно.

Господи! не надмивается сердце мое и не возносятся очи мои; и я не вхожу въ великое – въ то, что выше меня. Я смиренъ и кротокъ душею моею, какъ дитя подлъ матери; душа моя во мнъ какъ дитя. (Псал. 130).

# Пороки удаляють отъ Бога.

Кто взойдеть на гору Господню? Кто станеть на святомъ мъстъ Его? Тоть, у кого чисты руки и непорочно сердце, кто не произносить имени Его вотще, и не клянется лукаво ближнему своему. (Псал. 23).

Кто не клевещеть языкомъ своимъ, не дълаеть другому зла и не злословить ближняго своего. (Псал. 14).

Ты Богъ, не любящій беззаконія; у Тебя не водворится злый. Безумцы не предстануть предъ очи Твои. (Псал. 5).

#### III.

# Чтенте Евангелія.

Почти безъисходное пребывание прежнихъ Христіанъ въ Церкви въ продол-

женіе Страстной недъли давало довольно времени, чтобы прочитать имъ всю исторію жизни Іисуса Христа, по повъствованію всъхъ четырехъ Евангелистовъ. Въ подражаніе древнимъ и по уставу Церкви, прочитываются и нынъ всъ четыре Евангелія.

Чтобы Евангельскую исторію сократить подъ одинъ всглядъ, возмемъ нъкоторыя только разительнъйшія черты изъ жизни Іисуса Христа и особенно тъ, въ которыхъ Онъ намъ представилъ Себя, какъ образецъ для подражанія.

# Двънадцатильтний Іисусъ.

Уже двънадцатильтній Іисусъ показываль, что изъ Него будеть посль. Во храмъ среди учителей Онъ слушаль ихъ, спрашиваль, и удивляль присутствующихъ своими умными вопросами и отвътами. Но въ Его отвътъ Матери всего ясиъе выразилось, что скрывалось въ Его сердцъ и кто Онъ будетъ. Когда она нашла Его во храмъ и сказала Ему: Сынь мой! гто Ты сдплаль съ нами? Воть отець Твой и я съ великою скор-

бію искали Тебя. Тогда Онь отельгаль: за тыль было вамь искать Меня? или вы не знали, тто Мнь должно обращаться вы томь, тто принадлежить Отцу Моему? (Лук. 2, 48. 49).

Онъ и въ отрочествъ уже жилъ и дыпаль небеснымъ воздухомъ. Его духъ чувствоваль радость, когда Онъ былъ въ домѣ Божіемъ и говорилъ о Богъ. Когда Онъ былъ во храмѣ близъ Бога, тогда былъ па своемъ мѣстѣ.—Быть съ Богомъ, или лучше сказать, имѣть и выражать постоянное общеніе съ Богомъ, есть пища благочестивой души. Если бы и между нами въ какомъ либо отрокъ оказывался вкусъ къ сей небесной пищѣ; то можно бы сказать, что такой отрокъ ростетъ съ Іисусомъ, и выростетъ высоко—до небесъ.

Тридцать леть безмоленой жизни Его.

О слъдующихъ годахъ жизни месусовой до Его вступленія въ общественное служеніе, пишетъ Евангелисть: Онъ помель съ ними (съ родигелями) въ Назареть и быль въ повиновеніи у нихъ. И пре-

успъваль въ прему прости и возрастъ и мобви у Бога и геловъновъ (Лук. 2, 51. 53).

Тотъ, который совершенно зналъ свое высокое званіе и своею мудростію удивляль учителей Іерусалимскихъ, пошель въ Назаретъ, чтобъ жить въ неизвъстности, раздълять съ отцемъ ремесленническіе труды его; и жиль тамь до тридцатаго года. О, какъ далеки мы нынъ отъ сего образца смиренія! -- Іисусъ тридцать льть созръваль въ уединенін, и потомъ три года свътилъ на свъщникъ общественнаго служенія: а наши юноши хотять повельвать, не научившись повііноваться; вырываются на свътъ и хотять свътить, не бывъ свътлы; помышляють о великихъ делахъ, тогда какъ сами малы и по духу и по твлу. Можно ли ожидать плодовъ оть дерева, когда оно еще не выросло?

Жизнь и дъла Іисусовы вътри года торжественнаго служения Его.

Когда же пришло время служенія Его, тогда Онъ съ безпримърною дъятельностію совершаль Божественное дъло

свое. Оно состояло въ томъ, чтобъ искупивъ родъ человъческій, установить и утвердить на землъ царство небесное, въ которомъбы блаженствовали люди всъхъ странъ и временъ. Закономъ сего царства должна быть любовь къ Богу. Онь видъль, что если бы Отецъ Небесный воцарился во всъхъ умахъ и сердцахъ, то ест человъки, какихъ бы они ни были странъ. временъ, состояній и возрастовъ, были бы между собою братья, и бывъ тъсно связаны взаимною любовію, жили бы и по спламъ своимъ дъйствовали быназемль, какъ дъти сдинаго Отца, -всв равно отъ малаго до великаго устремлялись бы къ Единому и всего ожидали бы отъ Единаго. Не ссорили бы ихъ земпыя различія, временныя вытоды. Истипа и добродътель одушевляли бы ихъ, доставляли бы имъ на землъ истинное счастіе, и приготовляли бы къ безпредъльному блаженству небесному.

Мысль, чтобы составить изъ людей царство Божіе, такъ занимала душу Его, что ни опасности, какія Онъ предвидель, ни угрозы современниковъ, ни бли-

стательные виды, какіе представляль ему злой духъ на пространномъ пути жизни, не удержали Его отъ великой цъли. Величіе души и всеобъемлющая любовь къ человъкамъ были отличительныя черты въ Его характеръ и выражались въкаждомъ Его дъйствіи, въкаждомъ словъ. Опъ имълъ душу открытую для друзей, сердце почтительное къ родителямъ; горълъ любовію къ единоземцамъ, но не довольствовался теснымъ кругомъ друзей, семейства и своего отечества. Его человъколюбивое сердце объимало весь міръ. Его желаніе было содълать счастливыми всъхъ человъковъ отъ конца до конца вселенныя. Жить, дъйствовать и умереть для водворенія на всей землъ царства Божія, было Его цълію и славою.

Исполненіе блогодътельной своей мысли о всеобщемъ царствъ Божіемъ Онъ предвидълъ, и не однажды предсказывалъ ученикамъ своимъ, что оно откроется вскоръ послъ Его. Самые первые признаки появленія всеобщаго царства уже Его радовали. Когда нъкоторые изъ языч-

никовъ предъЕго кончиною обнаружили желаніе видъть Его; то Онъ въ восторть всеобъемлющей любви сказаль ученикамъ: пришель гасъ прославиться Сыну геловъгескому! Истинио, истинно говорю вамъ: если пшенигное зерно падши въземлю не умретъ, то останется одно: а если умретъ, то принесетъ много плода (Гоан. 12, 23. 24).

Всв ужасы крестнаго страданія исчезали при свътв той мысли, что Онъ страждеть и умираеть для искупленія всвхъ человъковъ. Когда я вознесень буду оть земли, встохь привлеку къ Себъ.

И чудеса, которыя совершаль Онь, были только выраженіе любви Его и желанія, чтобы всв познали истину и обратились на путь спасенія къ Богу. Онъ исцъляль неизлечимыхъ больныхъ, воскрешаль мертвыхъ, и болье являлся кроткимъ Спасителемъ страждущаго человъчества, нежели грознымъ Судіею упорныхъ. Какъ Сынъ Божій, Онъ могъ бы вызвать легіоны Ангеловъ, которые бы дъйствовали за Него: но Онъ любилъ дъйствовать болье какъ Сынъ человъче-

скій, чтобъ выказать людямъ, какія въ нихъ скрываются силы.

При всемъ томъ, что въ сердцъ Его горъла сильная любовь къ человъчеству, Онъ къ цъли своей шелъ тихими шагами, и зналь, что съемое Имъ небесное съмя жизни не останется безъ плода. Онъ избралъ Себъ не большой кругъ учениковъ, которымъ передавалъ мысли свои мало по малу, переходя отъ легчайшаго къ труднъйшему; съ мудрою осторожностію искореняль утвердившіеся въ нихъ воспитаніемъ предразсудки, будто Богь есть только Богь Евреевъ, будто Мессія явится въ блистательномъ видъ и дастъ имъ политическую свободу и славу. Наклопяль мысли ихъ къ внутреннему достоинству человъка и къ истинной свободъ духа, которая основана на любви къ истипъ и добродътели. Въ буквахъ Ветхаго Завъта указываль духъ и раскрываль вънемъ существенное, вопреки тогдашнимъ учителямъ, которые вдавались въ мѣлочныя толкованія и вводили въ заблужденіе себя и другихъ. Тъмъ удобнъе могъ Онъ

сообщать небесныя истины ученикамъ своимъ, что всъ они были изъ простаго власса людей и не столько заражены были ложными правилами надмънныхъ учителей Синагоги. Разговоръ Его былъ простой, общепонятный. Впрочемъ не ръдко ръчь Его прикрывалась таинственностію. Повъсти и притчи Его, безъ всякаго напряженія составленныя, но между тъмъ сильно поражавшія своетоновостію и привлекавшія таннственностію, имъли то свойство, что оставались въсердцахъ учениковъ на-долго и производили въ нихъ животворное дъйствіе. Какъ древніе Пророки придавали силу рвчамъ символическими дъйствіями, такъ неоднократно дълалъ и Онъ (Іоан. 13, 14 — 15. 26). Миого падобно было терпънія, чтобы переносить непонятливость Свонхъ учениковъ и опровергать ихъ предразсудки: но Онъ переносилъ все то съ непмовърною кротостію и нъжно любиль ихъ до самой смерти.

Съ ними ходилъ Онъ по отечественной землъ своей и среди многихъ тру-

довъ и огорченій разносиль свъть истиннаго Богопознанія ученымъ и не ученымъ, зиатнымъ и не — знатнымъ. На путь истины Онъ возводилъ не принужденіемъ и не краснорѣчіємъ увлекалъ умы, но дъйствовалъ на сердца кроткимъ убъжденіемъ и Божественною сплою своего слова. Онъ просто раскрывалъ сокровище истины и предоставляль волъ каждаго брать или небрать изъ сего сокровища. Чувство сожальнія о жестокосердін своихъ слушателей выказывалось въ Немъ гораздо чаще, нежели негодованіе на ихъ упорство и невъріе. Онъ не требовалъ слъпой въры и буквальнаго повторенія словъ Его, но хотвль, чтобъ слушатели сами размышляли, углублялись и испытывали. Для сего - то часто говорилъ Онъ народу въ прикровенныхъ притчахъ, желая тъмъ побудить ихъ къ размышлению и углублению. Онъ хотвлъ воскресить спящія въ человъкъ силы духовной жизни. Такъ дъйствуеть на землю солнце. Оно весною дъйствіемъ своихъ лучей пробуждаеть въ ней уснувшія во время зимы силы.-Постояннымъ занятіемъ и удовольствіемъ Его было—вразумлять несвъдущихъ, наставлять заблуждающихъ, обращать къ покаянію гръшниковъ, утьшать раскаявающихся, исцълять больныхъ. Въ сихъ занятіяхъ, продолжавшихся часто по цълому дню, Онъ не ръдко забывалъ о пищъ и питіи, и самый покой ночи посвящаль на молитвенное собесъдованіе съ Богомъ.

Личныя оскорбленія, насмъшки, ругательства отъ черни, Онъ переносилъ кротко и равнодушно: но предъ тъми, которые должны были блюсти правосудіе, Онъ защищаль правоту свою и требоваль законнаго сужденія о Его поступкахъ. Страхъ человъческій не имъль надъ Нимъ власти. Онъ щадилъ невъдъніе и только сожальль объ немь: но лицемъровъ, которые знали истину в превращали, обличалъ безбоязненно, кто бы они ни были. Зложелателей своихъ Онъ отражаль вдругь или сильнымъ ответомъ, или такимъ вопросомъ, который приводиль ихъ въ замъщательство. Никогда личные враги Его не могли

возмутить души Его: но когда Онъ видълъ поруганіе святыни и неуваженіе къ тому, что для всьхъ должно быть важно; тогда свлщенная ревность возгаралась въ Немъ. Исполняя обязанности своего званія, Онъ не заботился, какія бы ни вышли изъ того вредныя для Него самаго послъдствія. Дълая то, чего требовало Его Божественное назначение, Опъ не боялся и смерти. Не разъ подвергался Онъ опасности отъ возставшей противъ Него черни: но духъ живущій въ Немъ и промыслъ Божій хранили Его, доколь не пришло время. Среди бурь и смятеній сердце Его было въ Богъ — Отцъ Его, и въ въръ въ Него оно было твердо.

Съ твердостію души и Божественною высотою духа- совмѣщалась въ Немъ и нѣжная любовь къ дѣтямъ, также чувство къ красотамъ природы и къ радостямъ общежитія. Онъ не убѣгалъ дружескихъ угощеній, любилъ быть въ кругу добрыхъ семействъ, ласкалъ дѣтей и неоднократно внушалъ дѣтскія чувства и ученикамъ своимъ. Посѣщалъ домы богатыхъ и бѣдныхъ, бесъдовалъ съ мы-

тарями, гръшниками и фарисеями, и цънилъ доброе сердце, въ комъ бы опо ни было, въ мытаръ ли, въ фарисеъ ли, въ Самарянинъ ли, въ язычникъ ли. Обращая винманіе на красоты прпроды, на разнообразіе и обиліе жизни ея, Онъ возвышалъ умы слупіателей въ Творцу ея. Изъ явленій прпроры Онъ запиствовалъ большую часть нравоучительныхъ притчей. Природа въ глазахъ Его была изображеніемъ премудрости и благости Творца и Промыслителя, и нравоученіемъ для людей.

Чувство любви къ Богу и къ человъкамъ такъ наполняло Его сердце, что попеченія о нуждахъ тъла далеки были отъ Него. Онъ и самъ не возмущалъ души своей заботливостію о пищъ, одеждъ и прочихъ потребностяхъ жизни; и Апостоламъ своимъ совътовалъ искать во-первыхъ царствія Божія, и потомъ имъть полиую довъренность къ Промыслу, что при усердномъ занятіи ихъ дълами званія все прочее приложится имъ. Часто говорилъ Онъ объ опасности богатства на пути ко спасенію, но на-

ходилъ сію опасность не въ самомъ богатствѣ, а въ безразсудной привязанности къ нему. Скорбь о бѣдствіяхъ жизни человѣческой иногда исторгала у Него слезы, но не омрачала души Его. Мысль о Богѣ—Отцѣ Его, надежда на Него и молитва къ Нему были твердымъ для Него оплотомъ.—Что страшнѣе смерти крестной? но Онъ и объ ней благодушно предсказывалъ ученикамъ своимъ, и когда она наступала,—подкрѣпивъ Себя молитвою, срѣтилъ ее и предалъ Себя всѣмъ ужасамъ оной съ непоколебимымъ мужествомъ.

Предъ кончиною своею Онъ окончательно на послъдней вечери раскрылъ ученикамъ свое сердце, и уже яснъе и подробнъе изложилъ имъ то, что постоянно было въ мысляхъ у Него. А объяснить прочее, что не вмъщалось еще въ умы ихъ, предоставилъ Святому Духу.

Последняя вечеря, на которой ученики слышали столь много завещаній о взаимной любви, и где въ Ходатайственной жертве Его видели столь великое Часть I. 16 доказательство Божественной любви Его къ человъкамъ, содълалась на въкъ драгоцъннымъ памятникомъ.

Не льзя представить себъ ничего проще и выразительные сего великаго памятника, оставленнаго Іисусомъ. Краткая надпись его: любите Бога и другъ друга, какъ Ялюблю Бога и телобъковъ, и какъ любить васъ Богъ, предавшій въ жертву Сына своего, выражаеть всю силу Новаго Завъта и объясняеть цъль жизни Іисусовой.

Такъ, жизнь Іисусова отъ начала до конца есть не что иное, какъ непреставное выраженіе всеобъемлющей любви, и напоминаніе любви къ Богу и человъкамъ. Разставшись съ учениками своими послъ вечери, и въ молитвъ предавъ ихъ Отцу небесному, Онъ укръпилъ и Себя молитвою, и потомъ въ безмолвіи переносилъ безчисленныя ругательства отъ разъяренныхъ судей своихъ и черни, и безтрепетно встръчалъ смерть. На Голгоеть ввърнвъ матерь свою попеченію ученика своего Іоанна, предалъ дущу свою въ руки Божіи. Послъдняя мощу свою въ руки Божіи. Послъдняя мощу

литва Его была молитва за распинавшихъ Его враговъ: *Отге! прости имъ;* ибо они не знають, гто дълають.

### IV.

# О постъ.

Къ говънію сверхъ молитвъ, хожденія въ Церковь, чтенія священныхъ книгь и благоговъйныхъ размышленій, принадлежить и пость, то есть, строгая умъренность въ пищъ и воздержание отъ всьхъ яствъ, сколько нибудь пріятныхъ для вкуса. Кто истинио кается и сокрушается о гръхахъ своихъ, тому не до роскоши въ пищѣ; кто желаетъ изгнать изъ себя нечистыя мысли, истребить страсти и имъть свътлый умъ, тотъ по необходимости долженъ поститься. Кто не замъчалъ надъ собою, что пресыщеніе помрачаеть умъ, лакомыя и роскошныя кушанья или разслабляють тьло, или питають страсти?

Кромъ сего тълеснаго поста есть еще другой, духовный. Онъ состоить въ строгомъ наблюдении надъ собою, въ обуз-

даніи страстей, въ искорененіи дурных в привычекъ, въ удаленіи не только отъ гртховныхъ желапій и дъйствій, но даже и отъ всякаго нечистаго помышленія. Тотъ и другой всегда, а нанпаче вовремя говтнія, должны быть соединяемы. Одинъ безъ другаго быть не долженъ. Духовный постъ безъ внъшняго не возможенъ; внъшній безъ внутренняго не имъетъ никакого значенія, и есть одно лицемъріе. По сему-то Св. Церковь учить насъ: постась талесно, поститься и духовно.

Мысли Отцевъ Церкви о истинномъ по-

Св. Іоанна Злотоуста.

Будучи въ гръхахъ не станемъ отчаяваться, но и не будемъ безпечны; будемъ носить истинное сокрушение въ сердцъ, а не на языкъ только. Ибо язнаю многихъ, которые плачутъ о своихъ гръхахъ, но ничего добраго не дълаютъ. Они постятся, носять на себъ грубую одежду; а между тъмъ такъ же жадны къ деньгамъ, какъ ростовщики; предаются

гивву, какъ свиръпые звъри, и любятъ о ближнемъ говорить болъе зла, нежели другіе добра. Это не покаяніе, а только призракъ покаянія. Если мы постимся и вмыстысь тымь питаемь вы себы гордость; то мы не только не получаемъ пользы, а напротивъ дълаемъ себъ вредъ. И такъ смири сердце свое, чтобы Господь приблизился къ тебъ: ибо Господь близокъ къ сокрушеннымъ съ сердцъ (Псал. 34, 19). Не о томъ воздыхай, чтобъ не наказалъ тебя Богъ, но о томъ, что ты оскорбилъ кроткаго человъколюбиваго, пекущагося о твоемъ спасеніи Бога, который Сына своего предалъ за тебя. Вотъ о чемъ воздыхай, и вотъ что непрестанно дълай! Это будеть истинное покаяніе.

# Опъ же въ другомъ мъстъ.

Когда я говорю о пость, то разумью пость истинный. Онъ состоить не только въ воздержаніи отъ пищи, но и въ воздержаніи отъ гръховъ. Ибо безполезень пость, когда онъ не правиленъ. Постился и Фарпсей, но не получилъ пользы. Мытарь не постился, по предпоч-

тенъ постящемуся Фарисею. Изъ сего можно видеть, что одинь пость ничего не сдълаеть. Жители Ниневіи постились и получили помилованіе. Іуден постились, и ничего не приобръли, а только осуждены Богомъ. Что отвратило отъ Ниневіи гнъвъ Божій? то ли, что они постились и облеклись во вретище? Нътъ, -а то, что они перемънили свою жизнь. Это л говорю не къ унижению поста, но для того, чтобъ уважали постъ надлежащимъ образомъ. А надлежащее уважение посту сдълано будеть тогда, когда будуть воздерживаться не только оть инщи, но и оть граховъ. Кто пость поставляеть въодномь воздержаніи отъ пищи, тоть крайнее показываеть къ нему неуваженіе. И такъ если ты постишься, то покажи это дълами. Какпми? Увидъвъ бъднаго, окажи ему милость; увидъвъ врага, примирись съ нимъ. Не одни уста, а всв наши чувства пусть постятся. Какая намъ польза не ъсть птицъ и рыбы, когда мы съъдаемъ братьевъ нашихър Какая намъ польза отъ поста,

когда мы не отлагаемъ худыхъ привычекъ? Вотъ, сего дня мы цълый день провели въ постъ и вечеромъ столъ нашъ умъреннъе, нежели вчера. Можетъ ли кто сказать, что и жизнь сего дня переменнась такъ же, какъ его столь? едва ли! Итакъ что пользы въ постъ? Поелику же есть у васъ многіе, которые постомъ хотятъ превзойти другъ друга, такъ что одни проводять два дня безъ пищи, другіе во весь пость удаляють отъ стола не только деревянное масло и вино, но и всякую пищу, кромъ воды и хлъба; то станемъ лучше соревновать другь другу въ томъ, чтобъ отложить привычку непрестанно божиться. Это будеть полезние всякаго поста; оть этого болье выгоды, нежели оть изнуренія тыла. Нась назовуть большими глупцами, если мы запрещеннов закономъ Божінмъ оставимъ безъ уваженія, а всю нашу ревность обратимъ на то, что само въ себъ малозначительно.

Совершаемъ постъ не тогда, когда оканчиваемъ сорокодневное его время: но тогда, когда сдълаемъ себя лучшими. О томъ будемъ думать, исправились ли мы, загладили ли свои погръшности, очистились ли отъ гръховъ. Если нной будеть передъ тобою хвалиться: «я всъ сорокъ дней постился;» то ты скажи: «а я имълъ недруга и примирился съ нимъ, имълъ дурную привычку злословить другихъ, и теперь ее оставилъ.»

# Св. Ефрема Сиртанина.

Обманывается тоть, кто думаеть, что сущность поста состоить въуменьшения только тълесной пищи. Ибо извъстно, что нарушители правиль истинной добродътели не получають оть того инкакой пользы. Изнуреніе тъла безполезно для тъхъ, которые въ сердцъ питають ненависть и въ груди своей носять закоренълую злобу и мстительность. Богъ не войдеть въ такое гнусное жилище.— Не лишнее ли дъло мучить тъло голодомъ и жаждою, когда душа измучена и гибнеть отъ пороковъ? — И молитва и пость безполезны для тебя, когда ты не украшенъ върою, надеждою и любовію.

### Св. Василія Великаго.

Чтобы пость быль настоящій, одного воздержанія оть пищн не - достаточно. Будемъ поститься постомъ Богопріятнымъ. Истипный пость есть воздержаніе оть пороковъ, обузданіе языка, укрощеніе гнъва и страстей, отложеніе злоръчія, лжи, обмана. Воздержаніе оть сего есть истинный пость.

# Блаженнаго Іеронима.

Принимай на себя столько поста, сколько нести можешь. И пощеніе твое должно быть чисто, просто, нелицемърно, умъренно, а не суевърно.

### Св. Іоанна Постника.

Смотри—если постишься, не гордись; если творишь дъла милосердія, не тщеславься, а лучше по прошествіи поста подумай, что приобръль ты отъ неяденія, не таковъ ли точно вышель, какъ и вошель; посмотри, какой гръхъ смыль ты, или въ чемъ сдълался лучшимъ, какую приобръль добродътель, какую злую на-

!.

клонность исправиль; оставиль ли гнввь, злословіе или клевету; удержался ли оть божбы, и что другое доброе сділаль: а если только воздерживался оть пищи, не сділавь ничего другаго, то какую ты получиль пользу оть неяденія?

Когда Господь говорить тебв—постись, ты можешь отговариваться слабостію; когда говорить—твори милостыню, ты можешь извиняться бъдностію; когда говорить—иди въ Церковь, ты можешь представлять недосуги. Но когда говорить—не гитвайся, что можешь сказать противъ сего?—ни невъдъніе, ни недосуги не препятствують тебъ имъть сію добродьтель.

#### V.

#### Благотворительность.

Благотворительность или милостыня есть необходимая принадлежность кающихся; ибо она есть существенная добродьтель Христіанъ. Чистое и непорогное благогестіе предз Боголь и Отщель есть то, гтобь призирать сироть и в довь выхъ нестастій, и хранить себя неосквер-

ненымь от міра (Іак. І, 27). Да и всего естественные ищущему помилованія быть самому милостиву.

Посему у прежнихъ Христіанъ дни поста и покаянія были особенными днями благотворенія. По совъту святыхъ Отцевъ, по крайней мъръ то отдаваемо было на пропитаніе бъднымъ, что сберегалось постомъ.

### VI.

О домашнемъ испытании себя и исповъди предъ духовнымъ отцемъ.

Послъднее дъйствіе кающагося нынъ есть исповъдь тайная. Ищущій спасенія Христіанинъ ходя въ Церковь, вникаеть въ законъ Божій, взираетъ на образъ Іисуса Христа, вслушивается въ чувства и совъты Святыхъ мужей—для того, чтобы сравнить свою жизнь съ жизнію Спасителя, свои дъла и чувства съ правилами Церкви и съ чувствами Святыхъ мужей ея. Ужасное разстояніе, какое находить онъ тогда между своимъ поведеніемъ и святою жизнію мужей Божіихъ, повер-

гаеть его въ горесть. Онъ со слезами и глубокимъ покаяніемъ молить Бога о исцъленіи души своей, и готовъ открыть другимъ свою бользнь, чтобъ онимолились о немъ и умилостивляли Бога такъ, какъ больный тъломъ ищеть помощи у врача и кромъ того пользуется совътами друзей. Въ прежнія времена Церкви точно такъ и было. Кто изъ Христіанъ чувствовалъ въ себъ внутреннюю рану или сдълалъ что либо противное законамъ Божіимъ, тотъ и наединъ предъ опытными въ благочестіи мужами и предъ всею Церквію раскрываль свою жизнь и раскаявался въ своихъ гръхахъ. Не трудно тому подвергнуть себя суду Святаго общества, кто самъ себя осудилъ внутренно. Въ послъдующее время, когда братская откровенность исчезла-Церковь сдълала снисхождение кающимся: позволила имъ подвергать свое поведеніе суду одного Пресвитера наединъ

Итакъ духовный отецъ для кающагося есть отецъ, врачъ, совътникъ, наставникъ и судія. Богу и Церкви онъ отдасть отвътъ, если невърно выполнитъ то

дъло, на которое вызвала и поставила его Церковь. Но и кающійся виновенъ предъ Богомъ, предъ Церковію и самимъ собою, когда въ духовномъ отцъ не хочетъ видъть отца, врача, совътника и наставника. Если онъ къ духовному отцу идетъ только по одному обычаю, безъ откровенности; то - намъреваясь очиститься отъ гръховъ, онъ прилагаетъ къ прежнимъ гръхамъ новый гръхъ лицемърія. Извъстно, что бываеть съ больными, которые утаивають отъ врачей свои бользни. Бользни, которыя въ началь легко было излечить, остаются неизлечимыми, и такимъ образомъ скрытность ихъ дълается причиною смер-Но скрытность предъ врачемъ духовнымъ, который именемъ Божіимъ врачуеть больэни души, тьмъ ужаснъе, что она можетъ причинить смерть духовную, въчную. Можно утанть свое поведеніе оть земныхъ судей, но оть Бога и совъсти не возможно. Богь и совъсть будуть преслъдовать нераскаяннаго.

Кто привыкъ наблюдать надъ собою

постоянно, и кто каждый вечеръ припоминаетъ дъла и мысли, изъкоторыхъ составлялась жизнь целаго дня; тому легко припомнить и жизнь целаго года. Впрочемъ ни одинъ благомыслящій духовникъ не потребуетъ подробнаго отчета во всьхъ дълахъ, мысляхъ и желаніяхъ. Довольно и того, если кающійся обратить внимание на господствующія въ себъхудыя наклонности, и будеть замъчать, съ какимъ усиліемъ онъ противоборствовалъ симъ наклонностямъ, много ли онъ успълъ въ искоренени ихъ, и вообще чувствуеть ли онъ, что подвигается впередъ, или отклоняется назадъ. Въ нравственной жизни нътъ стоянія, непрестанно идеть или человѣкъ впередъ или назадъ.

Господствующую наклонность узнать легко. Она есть средоточіе всъхъ почти мыслей, желаній и дъйствій. Что любишь всъмъ сердцемъ, тъмъ занимается тьое чувство, воображеніе, разумъ, воля, весь ты. Что любишь всъмъ сердцемъ, то—владыка надъ твоими дълами, то — господинъ, которому ты служишь,

то—богъ, которому ты покланяешься. И такъ, вникая въ себя, усмотри, кто этотъ идолъ, которому ты поклоняешься: суетность ли, гордость ли, самохвальство ли, вътренная ли разсъянность, упорство ли, роскошь ли, сластолюбіе ли, пустословіе ли, мстительность ли и пр.

Исчислить всвхъ малыхъ идоловъ человъческаго сердца невозможно, но главные изъ нихъ три: сластолюбіе, когда мы собственному твлу служимъ нъгою, сладострастіемъ, разсъянностію, праздностію; корыстолюбіе, когда мы, увлекаясь ложною расчетливостію разсудка, мучимъ есбя суетами жизни, стараемся накопить много, чтобы жить широко, и наконецъ гестолюбіе, когда мы, увлекаясь мечтами воображенія, не соблюдаемъ строгой мъры въ желаніи честей и достоинствъ, усиливаемся какими бы то ни было средствами стать высоко, и величаемся предъ другими.

Краткое начертаніе закона для домашняго испытанія своей совъсти.

Въ семъ краткомъ начертании сказано, чего требуетъ отъ насъ любовь къ Богу и ближнимъ, что съ нею сообразно и что не-сообразно. Испытывающій себя, помолившись, пройдетъкаждое отдъленіе медленно, съ глубокимъ вниманіемъ, и увидить, что въ немъ есть и чего недостаетъ. Послъ того онъ перебереть въ мысляхъ члены Символа Въры чтобы судить, точно ли онъ такъ въруетъ, какъ въруетъ святая Церковъ Послъ такого домлиняго суда предстанетъ къ отцу духовному, и раскроетъ ему свое сердце и свою жизнь.

Чувствованія желающаго приступить въ тайнамъ предъ домашнимъ испытаніемъ себя самаго.

Господи Інсусе Христе! къ Тебъ чистому и святому можетъ приближаться только чистый и святый. Но кто на землъ чисть, и кто безгръшенъ, кромъ Тебя Единаго? И наилучшіе изъ человъковъ имъютъ только желаніе добра и святости, но не всегда на дълъ выполняють то, чего ищетъ и желаетъ благочестивая душа ихъ. Молю Тебя, воспламени во мнъ сіе святое желаніе,

которое бы повело меня выше и выше къ Твоей Божественной чистоть; научи меня войти въ свою душу и иснътать себя, какъ далекъ я отъ Твоего закона. Узнавъ, какъ далекъ я отъ Твоего закона, я со слезами паду предъ Тобою, чтобъ Ты простилъ мнъ прежніе гръхи мон, и удостоилъ тапиственной Твоей—небесной пищи, которая укръпить меня на новую жизнь; ибо Ты единъ и истинный Учитель человъковъ и Искупитель и Утьшитель.

Испытание себя самаго въ заповъдяхъ. Люби Господа Бога твоего всъмъ сердиемъ твоимъ, и всею душею твоею, и

цемь твоимь, и всею душею твоею, и всею кръпостію твоею.

Люби ближняго какь себя самаго.

Воть двъ заповъди, которыя въ немногихъ словахъ заключаютъ всъ мои обязанности! Выполнивъ сей Законъ, я сдълалъ бы все то, чего требуетъ моя совъсть, и чего желаетъ мой Спаситель.

Признаки любви къ Богу.

Кто любить Бога, тоть исполняемы заповъди Его съ охотою, безъ принужде-Часть I. 17 нія; и въ исполненіи заповъдей Божінхъ находить удовольствіе и радость.

Кто любить Бота, тоть часто молится, часто воспоминаеть и говорить о Боть и дълахъ Божінхъ, и воспоминаеть всегда съ благоговъніемъ.

Кто любить Бога, тоть дорого цынить всякой дарь, полученный изъ рукъ Божінхь, и благодарить Бога.

Кто любить Бога, тоть любить слушать и читать Слово Божіе. Слушаеть Слово Божіе со вниманіемъ, безъразсъянности, и слышанное принимаеть къ сердцу.

Кто любить Бога, тоть съ охотою идеть въ Церковь, гдъ поють пъсни во славу Божію и бесъдують съ Богомъ въ молитвахъ.

Кто любить Бога всемъ сердцемъ, н всею душею и всею крепостію; тоть употребляеть все силы ума, чтобы знать волю Божію. Узнавъ волю Божію, употребляеть все силы духа и тела, чтобы выполнить волю Божію.

Кто любить Бога, тоть любить все сотворенное Богомь, себя и другихъ че-

ловъковъ, въ которыхъ сілеть образъ Божій, и—любить чистою, святою любовію.

#### Мъра любви къ самому себъ.

Любить себя человъку естественно, только любовь къ себъ часто превращается въ пристрастіе къ себъ или самолюбіе, и потому Слово Божіе предписываеть намъ наблюдать мъру въ любви къ самимъ себъ.

Кто любить себя, тоть бережеть свое здоровье, и если оно потеряно, старается возвратить его. Не правильно же бережеть свое здоровье, кто слишком въжить себя сиом, пищею, разсъянностію и праздностію.

Изъ любви къ самому себъ должно стараться и о томъ, чтобъ тъло было чисто и прилично одъто.

Въ одеждв Христіанинъ соблюдаеть простоту и степенность, во взглядахъ и въ походкъ скромность. Ръчь его обдуманна, языкъ его не пустословить, ружи его двлають только нужное и полезное. Или не знаете, говорить Апостоль,

сто тъла ваши суть храмь живущ<mark>аго въ</mark> вась Духа Божія?

Истинный Христіанинъ не думаеть много о богатствъ, и болъе всего удалена отъ него скупость и жадность къ деньгамъ.

Истинный Христіанинъ бережеть и защищаеть свое доброе имя, но именемъ своимъ не превозносится, не гордится предъ другими; онъ не ссорится, не злится, не мстить, когда видить себъ оскорбленіе.

Христіанинъ позволяєть себь и увеселенія, но благородныя нумпренныя, поколику находить ихъ необходимыми для возобновленія силь своихъ на новые духовные подвиги.

Любящій себя образуеть свой умь, прилежно обдумываеть самь, съ охотою перенимаеть отъ другихъ, старается знать полезное для жизни здъшней, и наипаче мыслить о жизни будущей. Чего не видить на самомъ дълъ, того надъется и ожидаеть съ терпъніемь.

Любящій себя старается приобръсть постоянство характера и твердость во-

ми, чтобы не увлекаться страстями и дурными примърами.

А болве всего бережеть гистоту совъсти и слушается ея голоса.

Ложь, притворство, лицемьріе, самохвальство живуть въ низкихъ только дущахъ.

#### О любви къ ближнимъ.

Ближняго люби какъ себя. Чего не желаешь себъ, того не желай и не дълай другому.

Всъ человъки братьи между собою, дъти единаго Бога.

Любовь къ ближнимъ имветь въ своемъ сердцъ тоть, кто желаеть и дълаеть имъ добро, оберегаеть здоровье, сесть, собственность другихъ, и въ случав нужды помогаеть.

Еще болье любить другихь, кто думаеть в душть другихь, и сколько можеть, старается, чтобъ они были просельщенны, добры, гестны и благогестивы.

Грашить противъ закона любви къ ближнимъ, кто презирает другихъ, порогить ихъ имя, отнимает собственность, завидуеть, сердится за всякую малость, притъсняеть, препятствуеть просвъщению и благогестивымь занятіямь.

Изъ ближнихъ ближе всъхъ родители. Дитя, любящее родителей, послушно, старается угождать имъ и дълать пріятное; въ погръшностяхъ, какія сдълаеть, тотчасъ просить прощенія, съ откровенностію сказываеть все, что у него на сердцъ. Скрытность въ дътяхъ есть тяжкій гръхъ.

Цълость и благосостояніе общества поддерживается уваженіемъ къ законамъ и верховному блюстителю ихъ – Государю.

Истинный Христіанинъ гтить Государя, какъ посланника и помазанника Божія, и любитъ какъ отца, служить ему по совъсти, а не по одному страху, радъетъ пользамъ отечества, посвящая ему силы, свои дарованія, имъніс и въслучав нужды самую жизнь.

> Испытание себя въ въръ. О Богъ Отцъ.

... Члень первый: «Върую воединаго Бога-

Отца, Вседсржителя, Творца небу и земли, видимымъ же всъмъ и невидимымъ».

То есть, я върю, что единъ Богъ — Отепъ сотворилъ все, и силою своею держить все, что я вижу и чего не вижу.

Впрочемъ, если я только върю и нсповъдую, что есть Богъ, и что Онъ все сотворилъ и все держить, а между тъмъ живу такъ, какъ бы я не помышляль о Богь; то такая въраназывается мертвою. Върующій въ Бога-Отца ходить предъ Его всевидящими очами, а потому и наединъ страшится дълать противное закону. Върующій знаеть, что Богъ премудръ и благъ, и потому увъренъ, что Онъ все дълаетъ премудро и людямъ даетъ все наилучшее.-Върующій въ горести не унываеть, въ радости не забывается. Мысль о Богь - Творцъ, Промыслителъ и Правитель судебь человьческихь, какь свытило въ умъ, должно разгонять все мрачное и вносить жизнь и теплоту во все существо наше.

Воть какъ мысли ли върующіе:

Господь свыть мой и спасение мое, кого мнь бояться? (Псал. 26).

Господь Богь есть солние и щить; Господь даеть благодать и славу; ходящихь вы непорохности не лишаеть благь. (Псал. 83).

Въ Богъ покой души моей, отъ Него спасение мое (изъ Псал. 61).

Всегда вижу предз собою Господа. Онь одесную меня, не поколеблюсь. (Псал. 15).

О Сынь Божиемъ.

Члены: 2—7: «(Върую) и во единаго Господа Іисуса Христа, Сына Божія, единороднаго, иже отъ Отца рожденнаго прежде всъхъ въкъ, Свъта отъ Свъта, Бога истинна отъ Бога истинна, рожденна, не сотворенна, единосущна Отцу, имъже вся быша. —Насъ ради человъкъ и нашего ради спасенія сшедшаго съ небесъ и воплотившагося отъ Духа Свята и Маріи Дъвы и вочеловъчшася; распятаго же за ны при Понтійстъмъ Пилатъ и страдавша и погребенна. И воскресшаго въ третій день по Писаніемъ, и возшедшаго на небеса и съдяща одесную Отца, и паки грядущаго со сла-

вою судити живымъ и мертвымъ, Егоже царствію не будетъ копца.»

То есть, върю также, что единый Господь нашъ есть Інсусъ Христосъ, Сынъ Божій единородный, который прежде всехъ вековъ родился отъ Отца, Свъть отъ Свъта, Богь истиный оть Бога истиннаго, родился, а не сотворенъ; Онъ единаго съ Отцемъ существа и все чрезъ Него существуеть; Онъ для насъ человъковъ и для нашего спасенія сошель съ неба, приняль плоть оть Святаго Духа и Маріи Дъвы и сдълался человькомъ; при Понтіи Пилать за насъ быль распять, страдаль и погребень быль, но въ третій день воскресь, какъ сказано въ Писанін; вознесся на небеса и съдить одесную Отца, и опять придеть со славою судить живущихъ и умершихъ, и царству Его не будетъ конца.

Еще въ младенчествъ при крещеніи я далъ объщаніе такъ въровать во Інсуса. Потомъ возрастая, чъмъ болье я вникалъ въ законъ Божій, слушалъ слова Інсуса Христа и обращалъ вниманіе на

жизнь Христіанъ, тъмъ болъе удостовърялся и нынъ твердо по чувству сердца върю, что Інсусъ есть Спаситель, Сынъ Божій. Ибо и самъ я чувствую, что слова Его проникають до глубины сердца моего и преобразують меня, что повъствование о жизни Его воодушевляеть меня; и надъ другими вижу, что они, прилежно слушая слова Евангелія, дылаются людьми добрыми, спокойными, терпъливыми, кроткими, благотворительными. Не есть ли это признакъ спасенія? Я знаю исторію людей жившихъ до Інсуса Христа. Тамъ рабство, безчеловъчіе, буйство страстей, низкія—скотскія наслажденія не имъли мъры, а нынъ Христіанскій міръ вовсе другой. Могь ли бы такъпреобразовать мірь человькъ земнородный? Нъть, Преобразователь сей должень быть и есть истицный Сынъ Божій!

И такъ отъ всего сердца върю, что единый Господь нашъ есть Іисусъ, тотъ самый, коего жизнь описана въ Евангеліяхъ, что Онъ есть давно объщанный Пророками Христосъ (Мессія), Сынъ Божій—единородный, истинный Богъ.

Върго, что безъ Інсуса Христа не было бы истиннаго просвъщенія.

Върю, что безъ Інсуса Христа не было бы истинной добродътели.

Върю, что Інсусъ Христосъ есть сдиный просвътитель умовъ, утъшитель душъ, Искупитель отъ бъдствій и гръжовъ.

Какое прекрасное эрълище, гдъ люди живуть по духу Інсусову!—Они живуть въ Немъ върою, а Онъ живеть въ нихъ Духомъ своимъ. Живуть не они, но живеть въ нихъ Христосъ. И отъ того какъ они богобоязненны, добры, кротки, великодушны, мужественны, умъренны! Они ходять по землъ, но духъ ихъ на небъ—тамъ, гдъ Христосъ одесную Бога. И страдая они не страдають, потому что они и духомъ и всъми своими чувствами покоятся въ своемъ Господъ; и умирая не умирають, потому что идуть къ своему Господу. Общество такихъ людей есть царство Божіе.

Такое царство Інсусово не можетъ

разрушиться: оно въчно, конца и предъловъ ему не будеть.

## О Духъ Святомъ.

Члень 8-й: «(Върую) и въ Духа Святаго—Господа животворящаго, иже отъ Отца исходящаго, иже со Отцемъ и Сыномъ спокланяема и сславима, глаголавшаго Пророки.»

То есть, върю такъ же, что Духъ Святый есть Господь животворящій, что Онъ отъ Отца исходить, и что Ему должны мы поклоняться и чтить Его наравнъ съ Отцемъ и Сыномъ; Онъ говорилъ чрезъ Пророковъ.

Върю, что Духъ Святый есть Господь животворящій. Животворное дъйствіе Святаго Духа отъ начала міра оказывалось надъ человъками. Духъ Божій вызываль на дъло служенія и воодушевляль Пророковъ, освящаль сердца древнихъ благочестивыхъ мужей, но особенно ясно силы Духа открылись въ Апостолахъ по вознесеніи Інсуса Христа. Тогда умъ ихъ сдълался свътлъ, сердце воспламенилось, въ груди ихъ оказалось необычай-

ное мужество и готовность на всякія пожертвованія для царства Інсусова.

Если и я чувствую иногда ревность къ истинъ и любовь къ добру; если послъ молитвы дълаюсь весель и бодръ, если, сдълавъ благодъяніе, ощущаю въ себъ удовольствіе: то сія внутренняя радость, сіе воодушевленіе къ добродътели, сіе исканіе святости есть дъйствіе во миъ Духа Святаго. Это залогъ въчной жизни, это свидътельство о царствъ небесномъ.

Дъйствія Духа Святаго на души наши такъ же сильны и животворны, какъ дъйствія Отца и Сына; — и такъ Ему, какъ всемогущему Господу душъ принадлежить то же поклоненіе, какое Отцу и Сыну! — Невидимый Отецъ по любви своей послалъ намъ благодать свою во Інсусъ Христъ. Інсусъ лично не долго былъ съ человъками, но Святый Духъ сердцамъ нашимъ въчно свидътельствуеть и напомицаеть о любви Бога Отца и о благодъяніяхъ Інсуса Христа, и такимъ образомъ, согръвая сердца, собираеть людей въ единое въчное царство Божіе.

# О Церкви.

Члень 9-й: «(Върую) во едину, святую, соборную и Апостольскую церковь.»

Всв познанія о Богь Отць, Сынь и Святомъ Духь, столько для меня животворныя, получиль я отъ Церкви (Церковію называется общество върующихъ во Іисуса Христа и крестившихся во имя Отца и Сына и Святаго Духа). Церковь для меня есть мать и учительница, которая съ дътства приняла меня въ свои объятія и воспитываеть въ въръ и благочестіи. Чтобъ знать объ Отцъ и Сынъ и одушевиться Духомъ Святымъ, мнъ должно съ довъріемъ принимать уроки Церкви.

Но поелику Церковь составляется изълюдей, которые легко могутъ погръщать, —такъ какъ и дъйствительно отъразногласія произошло множество церквей, то я обязанъ върить и върго только такой Церкви, которая есть единая, святая, соборная и Апостольская. Единство есть върный признакъ истины. Пути лжи разнообразны, а истина всегда едина.

Единство Церквизаключается вътомъ, что она есть одно духовное тъло, т. ел такой по духу и цъли составъ върующихъ, который возможенъ и долженъ быть только одинъ между Христіанами: ибо у нее одно основаніе (1 Кор. 3, 11. Еф. 2, 20), одна Глава — Іисусъ Христосъ, одна Въра и одни Таинства, чрезъ которыя Благодатъ Божія сообщаетъ дары свои; всъ члены ея одушевляются однимъ духомъ любви и соединяются въ единомъ упованіи званія своего (Еф. 4, 4).

Селтость Церкви состоить въ томъ, что она, однажды бывъ очищена и освящена чрезъ страданія и смерть Господа своего — Іисуса Христа, постоянно освящается чрезъ Его святое ученіе, чрезъ Его Божественное ходатайство и чрезъ установленныя Имъ таинства; что всв ея члены, освященные благодатію Святаго Духа, призваны и стремятся къ святости въ мысляхъ, чувствованіяхъ, желаніяхъ, намъреніяхъ и дъйствіяхъ. Впрочемъ о сей (въ послъднемъ смыслъ) святости яне долженъ судить понъкоторымъ

только членамъ Церкви, которые могуть быть члены немощные или нездоровые, но долженъ судить по лучинимъ ел членамъ, а наипаче по ел основаніямъ, духу и правиламъ.

Кромъ сего я долженъ знать, что довърія моего достойна только Церковь Соборная или вселенская, т. е. такая, которая не ограничивается ни мъстомъ извъстнымъ, ни временемъ, ни народомъ, но заключаетъ въ себъ истинно—върующихъ изъ всъхъ мъстъ, временъ и народовъ, и которая посему должна быть я есть одна во есемъ міръ.

Наконецъ, если я увъренъ, что Церковь, къ которой принадлежу, есть Апостольская, т. е. та самая, которую основалн и созидали Апостолы, и которая исповъдуеть и содержитъ въ чистотъ ихъ ученіе и свято хранитъ всъ ихъ уставы: то она заслуживаеть полную мою въру; ибо Апостолы передали ученіе чистьйшее, какое слышали изъ усть самаго Спасителя, и какое внушено имъ Духомъ Святымъ.

Радуюсь и благодарю Бога, что Цер-

ковь, въ которой я родился и воспитываюсь, имъеть въ себъ всь признаки истины. Она, обращая умы всъхъ своихъ членовъ къ единому Іисусу Христу, даеть мнъ святое Слово Его - то самое, какое получила отъ Апостоловъ; она держить тв правила и догматы, которые установлены вссобщимъ голосомъ Церкви на вселенскихъ Соборахъ. И потому она есть единая, святая, соборная и Апостольская. Она какъ матерь ведеть меня въ царство небесное, и потому я чувствую обязанность и готовность чтить ея постановленія, содъйствовать ея благу по силамъ моимъ, и повиноваться ей какъ управляемой и управляющей своими членами посредствомъ благодати Божіей.

## О крещении.

Члень 10-й: «Исповъдую едино крещеніе во оставленіе грѣховъ.»

То есть признаю, что надобно единожды принять крещеніе для очищенія себя отъ гръховъ, и для вступленія въ жизнь духовную, благодатную. Часть I. 18

Крещеніе установлено самимъ Інсусомъ Христомъ, который сказалъ Апостоламъ: идите и угите вст народы, крестя ихъ во имя Отща и Сына и Святаго
Духа. Кто увъруетъ и крестится, спасень будетъ. — Оно есть единственное
средство войти въ Церковь и удостоиться тъхъ благъ, которыя предоставдены членамъ царства Христова. Крещеніемъ я присоединяюсь къ сынамъ
царства Божія, одушевляюсь Духомъ
Божіимъ и получаю возможность слышать Слово Божіе, которое какъ небесная пища питаетъ духъ мой, чтобъ я
возрасталъ въ мъру возраста Христова.

О воскресении мертвыхъ и въчной жизни.

*Члены* 11-й и 12 й: «Чаю воскресеція мертвыхъ и жизни будущаго въка. Аминь.»

То есть надъюсь, что мертвые воскреснуть и въ будущемъ міръ мы будемъ живы.

Сія надежда на будущую жизнь одушевляєть Христіанъ переносить всв непріятности жизни настоящей. Въ сей надеждь Христіане считають себя странниками и пришельцами на земли, и потому въ счастіи они умъренны, въ несчастіи не унывають. Вся настоящая жизнь ихъ есть осторожное приготовленіе къ дальнъйшей, лучшей; и потому вся дъятельность ихъ здъсь состойть въ постоянномъ улучшеніи себя. О, какъ чисто ведуть себя тъ, которые одушевлены сею святою надеждою! О, какъ счастливы мы Христіане, которые видъли образъ нашего воскресенія во Інсусъ Христь, и для которыхъ будущая жизнь столько же извъстна, какъ настоящая!

#### VII.

# Разрышение отъ гръховъ.

Когда придешь къ Священнику, — онъ помолится, выслушаетъ твою исповъдь и съ новою молитвою и крестнымъ знаменіемъ дастъ тебъ разръшеніе именемъ Інсуса Христа. Симъ оканчивается по- каяніе, и ты снова дъласшься здравымъ

членомъ Церкви, съ которою разлучили тебя гръхи.

О, какъ легко и пріятно душъ, когда Священникъ именемъ Іисуса Христа, подъявшаго на Себя гръхи всего міра, сниметь съ ней тяжести гръховныя!-Много радуется заключенный въ темницъ должникъ, когда приносять ему въсть, что долги ему прощены, что онъ освобождается изъ темницы и можеть возвратиться въ семейство свое; но радость о прощеніи гръховъ и возвращеніи гръшника въ святое общество Божіе есть радость несравненно высшая, чистыйшая. Впрочемъ сію радость . способны чувствовать только истинно - раскаявшіеся: ибо Господь близокъ только къ сокрушеннымь въ сердив.

### XI.

#### христіанскія размышленія.

T.

Мирь оставляю вамь, мирь Мой даю вамь: не якоже мірь даеть, Азь даю вамь (Іоан. 14, 27). Кто не ищеть мира, кто не желаль бы утвердить его въ своемь сердіть, въ своемь семействъ, съ своими ближними? Кто не желаль бы быть свободнымъ отъ всъхъ безпокойствъ и томительныхъ заботь, столько тяготящихъ нашу душу? — Но сколько отстоить небо отъ земли: столько миръ Божій выше мира, который объщаеть намъ міръ.

Міръ доставляєть намъ радости преходящія, и котя дорого покупаемыя, но растворенныя земнымъ, преисполненныя неръдко скорбію, скукою, раскаяніемъ. — Радости напротивъ, которыя уготовляеть намъ Інсусъ Христосъ суть радости духовныя, чистыя, святыя, небесныя. Онъ проистекають изъ познанія истины, изъ созерцанія въчной красоты и добра, изъ любви къ Богу, изъ благоговънія ко Інсусу Христу и Его святому Евангелію, изъ радостнаго взора горъ — на небо, имъющее быть нъкогда достояніемъ безсмертнаго нашего духа.

Истинный миръ состоить въ единеніи съ Богомъ; и сіе единеніе утверждается только върою, смиреніемъ, послушаніемъ и любовію. Чистое сердце, преданное Господу съ дътскою простотою и невозмущаемое никакими нечистыми пожеланіями, коими—какъ нъкіими зловонными парами помрачается духовное око человъка,—чистое сердце выну, а особенно въ молитвъ, зритъ Бога предъ собою, и чувствуя Его благодатное присутствіе, оживляется истиннымъ веселіемъ, проникается неизреченнымъ блаженствомъ.

Что можеть лишить Христіанина сего мира? Бъдность, презръніе, бъдствіе скорбь и нужда? Нетв! для любящихв Бога сіе мнимое зло служить истиннымъ благословеніемъ; ибо отчуждаеть ихъ оть жизни плотской и дъйствительные располагаеть къжизни святой, къжизни по Бозъ.—Отецъ нашъ небесный! когда внидемъ мы въ блаженный миръ сей; поторый оставилъ возлюбленный Сынъ Твой върующимъ во имя Его?

#### II.

Блажени алгущій и жаждущій правды, яко тій насытятся (Мат. 5', 6). Кого насыщають земныя блага; кто въ удовольствіяхъ міра находить полное для себя удовлетвореніе, и при всемь томь, считая еще себя праведнымъ и добродътельнымъ, думаеть, что онъ достить того собственными силами: тоть не можеть жаждать свъта, спасенія и утвіневія Евангельскаго; для него слово крестное—юродство: ибо онъ всего ищеть въ самомъ себъ.

Но кто живо чувствуеть; что онь: инчего не можеть творить о себвы что его въдъніе слишкомъ скудно, что онъ знаеть нынъ только отгасти (1 Кор. 13, 6), что его добродътели какъ нечистый порть; кто, устремляясь за тъсные предълы времени, жаждеть мира и славы жизни въчной, ищетъ примиренія съ Богомъ чрезъ въчнаго Ходатая Інсуса Христа, въ коемъ со-крыты всъ сокровища премудрости и разума: тоть насытится хлъбомъ жизни, напитается отъ тука дома Божія, напонтся изъ потока сладостей небесныхъ (Пс. 35, 9).

Вкушать благость Господа гораздо способные та душа, которая въ искущении и скорби познала скудость утышения человыческой мудрости. Только сокрушенное сердце Богь хощегь исцылить, только уязвленное—обязать, поникшее укрыпить, печальное—утышить; только смиреннымъ даеть Онъ благодать и поникшихъ возставляетъ. Когда сердце ощущаетъ печаль по Бозь (2 Кор. 7, 10): то оно жаждетъ Его божественнаго утышенія и возставляется онымъ, какъ увядшій цвытокъ ро-

сою; нбо только алгуще исполняются благь, а богатящеся отпускаются тщи (Лук. 1, 53).

Евангеліе благовъствуется нищимъ, т. е. тъмъ, которые въ пустынъ жизни алчуть небесной манны, чувствують себя безпомощными и оставленными, и ожидають новаго неба и новой земли, въ коихъ обитаетъ правда. Но какъ искать ввинаго отечества темъ, которые на землъ думають обръсти себъ пебо? — Посему не преставай пробуждать во мнв, Боже мой, жажду Твоего спасенія и обновлять жажду Твоей правды. Безъ Мене не можете творити ничесоже, сказаль Господь ученикамъ Своимъ. Къ Нему убо буду я прибъгать и отъ Него принимать утвинение, наставленіе и помощь.

#### III.

Какъ трудно судить о человъкъ безошибочно! Нужно хорошо знагь его способности и силы, его воспитание и житейския отношения, судьбы, которымъ

онъ подвергался; въ частности нужно знать, въ какихъ ближній мой находится обстоятельствахъ, съкакими дъйствовалъ намъреніями; надобно знать расположеніе души его, состояніе его здоровья и тому подобное: иначе нельзя про изнести объ немъ суда правильнаго. И однакожъ какъ поспъшно и неразсудительно, какъ жестоко и непріязненно судимъ мы часто о своемъ ближнемъ! Мы произносимъ надъ нимъ сужденіе, не выслушавъ его, не изслъдовавъ самаго дъла, не выслущавъ и слова въ его оправданіе. Люди порочные радуются, слыша о погръшностяхъ и проступкахъ другихъ; они ищутъ въ чужихъ порокахъ оправданія собственной своей порочности. Зависть и злорадованіе услаждаются уничиженіемъ ближняго. Гордосты и высокомъріе, какъ у Фарисея, возносятся надъ собратомъ и говорять: нъсмь якоже прогіи геловыцы. Простой и малосвъдущій судить о другихъ по себъ и не понимаеть, какъ можно мыслить и дъйствовать иначе, нежели какъ онь; ему и на мыслы не приходить винкнуть въ существо дела и отлинить наружное въ немъ отъ внутренняго, видимость отъ истины! — Ахъ, сколько такимъ образомъ совершается несправеделивости, жестокости; какъ часто оскорбляемъ невинность, обижаемъ праваго, уничижаемъ слабаго; какъ легко такою легкомыслениостю посрамить честь и доброе имя, нарушить покой, радость, счастіе и миръ семейственный!

Посему тщательно должно смотръть за собою, все испытывать, судить о другихъ какъ можно осторожнъе, говорить обдуманнъе и все обращать къ общему назиданію. Строги, но справедливы слова Спасителя: глаголю вамь, яко всяко слово праздное, еже аще рекуть геловным, воздадять о немь слово въ день судный (Мат. 12, 36).

# IV.

Пріидите ко Мнь вси труждающійся и обремененій, говорить Спаситель.—Подъ сими труждающимися разумъеть Онъ трхъ, которые напрасно усиливались собственными силами снискать себъ опраж-

вданіе (Рим. 10, 3); техъ, которые, бывъ удручены тяжкимъ игомъ закона, блуждали какъ овцы, не имъющія пастыря; тыхы сокрушенныхы сердцемы грышниковъ, коихъ жертвенная кровь и службы храма не могли освободить отъ укоризнъ совъсти; тъхъ скорбныхъ и огорченныхъ, кои въ скорби сердца своего воздыхали, плакали и не находили, кто бы изсушиль ихъслезы; тъхъ труждающихся и обременныхъ, въ душъ конкъ тлилась еще искра упованія на милость и благость Божію, но которой никакой жрецъ не умълъ ни пробудить, ни поддержать, ни возжечь въ яркій пламень въры; наконецъ тъхъ изнуренныхъ и опечаленныхъ, которые, претерпъвъ глубокія жестокія потери, испытавъ скорби, понесши тяжкія обиды, не обръли въ міръ ни утышенія ни успокоенія.

Азт упокою вы, и обрящете покой душамт вашимт, говорить Господь. Сіе обътованіе Его есть самое утышительное, какого только душа огорченная желать можеть. Інсусь Христось объщаеть осіять духъ свътомъ Божественной благодати,

избавить отъ безпокойствъ и мученій преступной совъсти, даровать вожделънный миръ, проистекающій отъ общенія съ Отцемъ, изліявшимъ на насъ любовь свою Духомъ Святымъ, —объщаетъ блаженную въчность и утышаеть радостнымь ожиданіемь оной. — Что же значать всв блага и величіе міра въ сравненіи съ тъмъ Божественнымъ миромъ, который озаряеть свътомъ нашу душу, успокоиваеть и освящаеть наше сердце, очищаеть нашу совъсть, утишаеть нашу скорбь, возвышаеть и укрыпляеть всъ наши силы, проливаетъ сладкую радость во все наше существо. Боже мой! ниспосли мнъ миръ сей о имени Јисуса Христа, Господа и Искупителя моего.

## V.

Мірь преходить и похоть его, а теоряй волю Божію пребываеть во выки (1 Іоан. 2, 11). — Сіе ученіе столь же древне, какъ самый міръ. Кто размышляль о существъ всего земнаго и о его безпрерывныхъ измъненіяхъ, кто приглядывался къ оживляющейся и увядающей силъ

въ природъ и въсвоей собственной жизни; кто видълъ, какъ исчезають самыя величественныя произведенія, разрушаются самыя прекрасныя творенія искуствъ, -- какъ слабъеть самая дъятельная сила: тотъ не можеть не воскликиуть съ Мудрымъ: все суета, вспгеская суета!— Даже тълюди, которымъ болве прочихъ, казалось, судьба благопріятствовала, даже сильные и владыки земли, питомцы счастія, кон во всемъ имъли успѣхъ, всегда наконецъ приходили къ сему же концу своихъ опытовъ.—Все, что даеть человъку земля, она опять отнимаеть у него. Престолы падають, царства потрясаются, блескъземнаго величія исчезаеть, изъ развалинъ возникають новые троны, изъ смятеній и разрушенія возникаеть новый порядокъ вещей, -- но и сей порядокъ прейдеть и новая радость и слава приближатся къ концу своему: но творяй волю Господа пребываеть во выки. Среди сей смъны безпрерывныхъ перемънъ, среди сей ужасающей борьбы радостии скорби есть нъчто постоянное, неизмънвое, взяное, какъ по своему происхождешію, такъ и по своему продолженію. Оно происходить отъ Бога и есть достояніе нашего безсмертнаго духа. Законъ правды въ нашемъ сердцв, жажда въчнаго и предчувствованіе онаго, чистый свъть разума, въра во вседержавное Провидъніе и въ мудрое міроправленіе Божіс, истина Божественнаго Слова, принесеннаго намъ съ неба Інсусомъ Христомъ— суть споручники и провозвъстники той въчной славы, которая нъкогда въ насъ откроется.

Когда то Божественное чувство, которымъ одушевленъ былъ Искупитель, возносить духъ человъка надъ всъмъ перстнымъ; когда святая воля Всевышняго управляетъ нацими мыслями и намъреніями; тогда никакая внъшняя сида, никакая перемъна обстоятельствъ не можетъ уклонить пасъ отъ правды и отъ истиннаго нашего назначенія.—Сіс истинное свойство природы человъка остается пеизмънно одинаково, хотя бы все вокругъ его смъщивалось, помрачалось и другъ друга разрушало.

О, если бы могь я утвердиться въ

этой независимости духа отъ всѣхъ превратностей въ жизни земной! О, если бы могъ я неуклонно идти путемъ правды и строже наблюдать за своими поступками! Всевышній и Всеблагій! благослови и укрѣпи меня на сей подвигъ!

#### VI.

Буди же слово ваше: ей ей, и—ни ни лишие же сею от непріязни есть (Мат. 5, 37). О, если бы съ сею заповъдію Господа согласовались всъ мои слова и ръчи!—Какой всличественный даръ Божій есть слово! Оно открываеть всю глубину нашего сердца, даеть жизнь нашимъ мыслямъ, осуществляеть наши ощущенія, проливаеть въ душу смертныхъ свъть, утьшеніе, мужество и радость.

Но сколь часто сей великій даръ Божій употребляется на ложь и обманъ, на обольщеніе и соблазнъ, на распространеніе суеть и заблужденія? Сколько исходить изъ устъ нашихъ язвительныхъ ръчей, сколько злословія, сколько выраженій злобныхъ и укоризненныхъ, сколько пересудовъ суетныхъ! Ложь вносить въ нашу душу несогласіе и противорьчіе, заглушаеть глась совъсти, испровергаеть уваженіе къ намъ и довъренность другихъ. Мысли тогда идуть на перекорь одна другой; сердце становится безпокойно; мы принуждены стыдиться самихъ себя и желали бы сокрыться отъ Того, который въдаетъ каждое слово на языкъ нашемъ, который испытуеть сердца и утробы наши.

Обыгай геловъка лжива безгестіе, и студь его присно св нимь, говорить Премудрый (Сир. 20, 26). Посему ни какъ не върь темъ, которые не поставляють истины выше и дороже всего: ибо кто въ словъ не согръщаеть, тоть совершенъ; онъ можеть обуздать и все тьло (Так. 3, 2). Кто обращается съ клеветниками и охотно върить злословію, тоть безразсудно губитъ миръ своего сердца и счастіе своего дома; его любовь превращается въ ненависть, его миръ-въ безпокойство; на мъсто довъренности вступаеть подозръніе, веселость уступаеть мъсто мрачности. Посему никогда да не отверзается ухо мое злословящему. Ме-YACT D I.

жду словами и дъйствіями, между мысслію и ръчію да будеть у меня самое строгое согласіе. Истины познанной и перешедшей въ мое убъжденіе никогда не отвергнусь; но дерзновенно и безбованенно буду исповъдывать ощую предъщальмым міромъ. Никогда не буду обольщать другихъ льстивыми словами, притворными добродътелями, утонченными поступками; каково слово, такова и жнэнь да будеть. Истинъ поусится гортань мой, мерзки же предъ мною устивы люихъ: нисто же ез нихъ строповию, ниже разеращенно да будеть (Прит. 9, 7).

# VII.

Не вже хошу доброе, теорю: но еже не хощу злов, сте содрваю (Рим. 7, 19)—. Слабость и гръхъ есть печальное наслъдіе человъка; они же и мое достояніс. Что справедливо и добро, въ томъ нельзя сомитьваться, если прислушиваться къ гласу совъсти, да сверхъ того и открыто намъ, чего Господъ оть насъ тре-

бусть и что благоугодно Ему. Посемуто всв тв, которые не омрачили себя ложнымъ учениемъ и превратнымъ въдвиймы, никогда не разногласять въ сужденіи о томъ, что праведно и неправедно. Но одного познанія правды еще недостаточно; нужно, чтобъ воля получила твердое и ръшительное направленіе къ добру; нужно, чтобы сердце сограто было святымъ пламенемъ благочестія. -- Быть всегда безпорочну, чисту и незазорну, - вотъ самая трудная, п вмъсть самая святая обязанность въ жизни, самая горняя высота соверпиенства, которой Христіанинъ женъ достигать! — Никогда не достигнемъ мы сей высоты, если не будемъбезпрерывнаго наблюденія своимъ легко - обольщающимся сердцемъ, если не будемъ вести неутомимой борьбы со всякою преступною навлонностію, если не будемъ твердо и рашительно сопротивляться всякому искушенію, на насъ устремляющемуся. Посему станемъ и бдеть и молиться, чтобъ не внити намъ въ напасть, будемъ

наблюдать за своими склонпостями, чтобы не возрасли онъ въ похотънія и страсти. Боже! отверзи очи духа моего; озари мой умъ, укръпи сердце, и не введи меня въ искупеніе.

### XII.

# СВЯТАГО ОТЦА НАШЕГО ІОАННА ЗЛАТОУСТАГО

## БЕСБДА

### на хи Псаломъ.

Не давно, когда я бесъдовалъ съ вами о Мелхиседекъ, вы удивлялись обилно въ словъ; а я дивился вашему усердно къ слушанію и вашему благоразумію, по которому, не смотря на продолжительность слова, вы до конца онаго слъдовали за мною вниманіемъ своимъ. При томъ слово сіе, кромъ общирности, заключало въ себъ много труднаго. Но ни продолжительность, ни трудность онаго не охладили вашего усердія. — И такъ постараюсь теперь вознаградить васъ за оный трудъ, предложивъ вамъ слово совершенно ясное. Не надобно же

постоянно держать духъ слушателей въ напряженномъ состояніи, ибо отъ того онъ скоро приходить въ изпеможеніе: но съ другой стороны не должно и поблажать ему излишнимъ послабленіемъ, потому что отъ сего онъ стамовится недъятельнымъ. Посему надлежить разнообразить поученія, и въ одно время произносить торжественныя, въ другое—обличительныя.

Тогда я замътиль, что пастухи при нападеніи волковъ на стадо овець, бросають свиръль свою и вооружаются палкою. Теперь, когда уже кончились праздники Тудеевъ, которые свиръпъе самыхъ волковъ, — теперь мы, бросивъ изъ рукъ палку, возмемся опять за свиръль; оставя обличительный тонъ, преддожимъ яснъйщее слово; возмемъ цитру Давидову, и изъяснимъ Псаломъ, который сегодня мы пъли всъ совокупно. Какой же это Псаломъ?

Имже образомь желаеть елень на источники водных: сице желаеть душа моя кь Тебц, Боже!

Нужнымъ очитаю прежде всего ска-

зать о томъ, для чего Псалмы введены въ жизнь нашу; для чего самыя пророчества изрекаются преимущественно въ пъсняхъ. Для чего?.. послушай.

Господь видя, что многіе изъ людей нерадивы, не имьють расположенія къ чтенію Священныхъ Писаній, и считають упражнение вы семъ тягостнымъ,--видя сіе и желая сдълать оное упражненіе пріятнымъ и свободнымъ отъ всякаго утомительнаго ощущенія, соединилъ съ пророчествами мелодію, дабы всь, увлекаясь плавнымъ теченіемъ стиховъ, съ совершеннымъ усердіемъ возглашали Ему священныя ітвонопівнія. Въ самой вещи, ничто такъ не возбуждаетъ и не окрыляеть душу, ничто съ такою силою не отгоргаеть ее оть земди и не разрышаеть оть узъ плоти, ничто столько не располагаеть ее къ любомудрію и невозвышаеть надъ всьмъ житейскимъ, какъ гармоническій стихъ и священная ивснь, сложенная по закону риема.

Природа наша такъ услаждается пъ-

съ ними сродство, что и грудныя дъти, если плачуть и делаются безпокойны, - оными усыпляются. Кормилицы, нося ихъ на рукахъ, ходять туда сюда, и напъвая ихъ дътскія пъсенки, тыть и утищають ихъ безпокойный плачъ. Часто также и путешественияки, въ жаркій полдень задущіе на подъяремныхъ животныхъ, поютъ, и пѣніемъ облегчаютъ тягость путешествія. Равно и земледъльцы, выжимають ли сокъ изъ виноградныхъ кистей, собирають ли, обчищають ли виноградь, или другое что дълають, обыкновенно поють. И мореходцы, работая веслами, тоже дълають. Наконецъ и женщины, когда ткуть или спутавшіяся на станъ нити разбираютъ челнокомъ, -- иногда каждая порознь, иногда вст въ одинъ голосъ поютъ какую нибудь пъсню. Всъ же, и женщины, и путещественники, и земледъльцы, и мореплаватели, дълають сіе для того, чтобы пънісмв усладить труды свои: такъ какъ душа, при звукахъ стиховъ и пъсней, легче можеть выносить все-и скуку и труды.

Итакъ, поелику еей родъ увеселенія столько сроденъ душъ нашей, Богъ въ предотвращение того, чтобы обольститель не развращаль людей, внушая имъ блудныя пъсни, — установиль Псалмы, конхъ свойство таково, что отъ нихъ человъкъ получаеть и удовольствіе и пользу. — Отъ мірскихъ пъсней бываетъ много вреда, развращенія и другихъ золь: ибо все то, что есть въ нихъ худаго и безиравственнаго, проникая въ душу, разслабляеть ее и развращаеть. Напротивъ духовныя пъсни доставляютъ великую пользу и назидание: это источники освященія, руководители къ любомудрію; потому что и слова въ нихъ очищають душу, и Святый Духъ низходитъ въ сердце поющаго оныя: ибо тв, которые поють Псалмы съ сознаніемъ, — дъйствительно призывають на . себя святую благодать Его. — О семъ свидътельствуетъ Апостолъ Павелъ такъ: не упивайтеся виномь, вы немже есть блудь; но пате исполняйтеся Духомь; въ объяснение же способа, какъ исполняться Духомъ, присовокупляеть: глагомоще себь во псалмьхь, и пъніихь и пъсньхь духовныхь; воспьелоще и поюще въ сердцахь вашихь Господеви (Ев. 5, 18. 19). Я сказаль: съ сознаніемь, — не такь, т. е. чтобы въ то время, какъ уста произносять Псаломъ, умъ блуждаль по внъщнить предметамъ; но такъ, чтобы вся душа внимала тому, что произносить языкъ.

Гдъ много нечистоты, туда сбъгаются и животныя нечистыя; равно, гдъ цвъты и благоуханія, туда и пчелы слетаются. Подобнымъ образомъ, гдъ поются срамныя песни, туда стекаются н демоны: напротивъ, гдв возглащаются духовныя песнопенія, туда низходить благодать Святаго Духа, которая освящаеть и уста и души поющихъ. говорю я не съ тъмъ, чтобы только васъ самихъ расположить къ псалмопънію, но чтобы вы и дътей и женъ евоихъ учили пъть духовныя пъсни, не только во время домашнихъ занятій, но въ особенности при трапезъ. — Врагъ обольститель много навытуеть людямь во время пиринествъ; при чемъ употребляеть оружісмъ противъ нихъ же собственное упосніе ихъ и пресыщеніе, неумфренный смыхъ и разсыянность духа. Посему особенно нужно предътранезою и посль оной ограждать себя оть его навытовъ Псалмами; и вставищ изъ-за стода, вмысть съ женами и дытьми, возгланать Госцоду священныя пъсии.

Аностоль Павель даже и тогда, какъ тыр его покрыто было нестерпимыми извами, ноги забиты въ колодъ, самъ онь заключень быль вь темницу, - въ глубокую полночь, когда всв люди поколтся сладкимъ сномъ, вмъсть съ Силою песнословиль Бога, и — ни место, ни обстоятельства времени, ни утомленіе, ни сильное склоненіе ко сну, ни болъщенное положеніе, ничто не могло прицудить его прервать пъснопъніе. — Кольми паче мы, наслаждаясь благоденствіемъ и обиліемъ даровъ Божінхъ, должны возносить ко Господу, только насъ ущедряющему, благодарственных ивсии, чтобы, если оть упоснія или пресыщенія и войдеть въ душу чтолибо скверное, псалмопвніемъ изгнать

изъ нее всв нечистыя и скверныя пожеланія.

Извъстно также, что многіе изъ богатыхъ людей, намочивъ губку бальзамомъ, вытирають ею столы, дабы, если отъ кушаньевъ и замарается столь, то чрезъ такое вытираніе сділать оный опять совершенно чистымъ. Такъ и мы должны поступать, вмъсто бальзама наполняя уста свои духовною мелодіею, дабы, если отъ пресыщенія и приразится въ душъ какая-либо скверна, измыть сію посредствомъ оной; и вставши изъ-за стола, будемъ единогласно взывать къ Богу: возвеселиль еси насъ, Господи, въ твореніи Твоемъ и въ дъльхъ руку Твоею возрадуемся (Пс. 91, 5). —

Послѣ псалмопѣнія да вознесется къ Богу молітва, чтобы посредствомъ ея и самый домъ вмѣстѣ съ душею живущихъ въ немъ освятился. — Тѣ, которые приглашаютъ къ себѣ на пиръ лицедѣевъ, плясуновъ, непотребныхъ женщинъ, — вмѣстѣ съ такими людьми призываютъ къ себѣ и демоновъ и діавола, и производять въ домахъ своихъ

различныя неустройства: ибо слъдствіями таковыхъ собраній бывають ревность, нарушеніе правъ, нарушеніе супружеской върности, и другіе пороки. Напротивъ, кто призываетъ къ себъ Давида съ цитрою, тотъ съ нимъ вмѣсть призываеть самаго Інсуса Христа. А гдв Іисусъ Христосъ, туда ни одинъ демонъ никогда не осмълится и заглянуть, не только что взойти. — Тогда на домъ сей изліется, какъ изъ источника, миръ, любовь и все доброе. — Тв люди превращають домы свои въ театры: а ты свой домъ сдълай церковію. И дъйствительно, гдв псалмопъніе, молитва, ликовствованіе Пророковъ, гдь умы устремлены къ Богу: такое собраніе безошибочно можно назвать церковію.

Пусть ты не разумъешь силы произносимыхъ тобою словъ; по крайней мъръ до временн приучай хотя языкъ возглашать оныя: ибо языкъ освящается и словами, если только сін произносимы бывають отъ усердія. Пріобрътши же такой навыкъ, никогда ни по своеволію, ни по безпечности, не оставляй сего добраго запятія; пусть этоть навыкъ и противъ воли возбуждаеть тебя совершать доброе сіе служеніе.

При совершеній псалмоітынія, не причтется въ вину, если кто будеть или старъ, или молодъ, или съ необразованнымъ голосомъ, или наконецъ совершенно незнакомъ съ мърою стиховъ. Цьломудренная душа, бодрый умъ, сердце сокрушенное, помысль твердый, совъсть чистая — воть что требуется здъсь! Если съ такими совершенствами ты войдениь вы святое собрание Вожие, то можешь стать рядомь сь самимь Давидомь. Эдвеь не нужно ни цитры, на натянутыхъ струнь; не смычка; на вопуства, ни какихъ инструментовъ: но, если захочешь, то самъ можешь слъжться цатрою, - только умерты уды плотскіе, и твло свое настрой согласно оъ душею. Ибо, когда плоть не похотствуеть на дума, но нокаряется его неявніямь; когда духь будеть постоянно вести плоть по сему наилучитему и удивительному пути повиновенія: тогда онъ составить духовную мелодію.

Также не требуется здась искуство, долговременнымъ упражнениемъ усовершаемое: возънмый только твердую ръшимость, и -- въ скоромъ времени приобратешь опытность. - Равно не нужпо для сего назначать извъстное мъсто нли время: на всякомъ мъсть, во всякое время можно пъть — мысленно. По торжищули ходишь, путешествуешь ли гдъ, или проводишь время въ сообществъ друзей, - вездъ можешь возбудить душу свою, можешь и молча взывать къ Богу. Такъ взывалъ Монсей, н — Богъ услышаль его. - Ремесленникъ ты? сидя въ мастерской и продолжая свою работу, можешь пъть. Воинь ли ты, или засъдаешь въ судъ? — тоже двлать можешь и ты. - И безъ голоса изть можно, когда внутри тебя раздаются вовли сердечные. — Не для людей поемъ мы, но для Бога, который слышить біеніе сердца, проникаеть въ сокровенную глубину души. О семъ такъ свидътельствуеть Апостоль Павель: Самь Духв ходатайствуеть о нась воздыханіи неиглаголанными. Испытали же сердца

въсть, гто есть мудрование Духа, яко по Богу ходатайствуеть о свяныхь (Рим. 8, 26. 27). Сіе сказаль Апостоль не потому, чтобы Духъ воздыхаль; но потому, что духовные мужи, обладающе дарованіями Духа, когда молятся о ближнихъ и возносять къ Богу свои прошенія, то совершають сіе съ сокрушеннымъ сердцемъ и воздыханіями. Такъ и мы должны поступать, каждодневно предстоя Богу со псалмами и молитвами. — Но чтобы намъ не произносить только слова одни, не разумъя силы ихъ, - займемся теперь изъясненіемъ самаго вступленія избранпаго нами Псалма. — Какое же вступленіе онаго? —

Имже образомь желаеть елень на источники водныя: сице желаеть душа моя кь Тебь, Боже! —

Таково свойство душъ любящихъ, что онъ не таятъ подъ покровомъ молчанія любви своей, но обнаруживають ее предъ ближними, и говорятъ, что онъ любятъ. Любовъ пламенна, и душа не можетъ стерпъть, чтобы молчать объней. Посему - то, воодушевленный любовію

Павель говорить къ Кориноянамъ: уста наша отверзаются къ вамъ, Коринояне (2 Кор. 6, 11); т. е. «не могу скрыть и молчать о любви моей, но всегда и всюду, въ умъ и на языкъ, ношу васъ.» — Точно также и сей блаженный другъ Божій, пламенъя любовію, не можетъ молчать, но — въ одно время восклицаетъ: имже образомъ желаетъ елень на истогники водныя, сище желаетъ душа моя къ Тебъ, Боже! — въ другое: Боже, Боже мой! къ Тебъ утренюю, возжада Тебъ душа моя (Пс. 62, 1. 2), какъ земля пустая, непроходимая и безводная (такъ читалъ другой переводчикъ).

Псалмопъвецъ, не могши любовь свою изобразить простыми словами, тамъ и здъсь ищеть примъра, чтобы хотя подобіемъ объяснить намъ, и въ насъ возбудить оную. Послушаемъ его, и научимся любить, подобно ему. — Не говори мнъ: «какъ могу я любить Бога, когда Его не вижу?» — Смотри, многихъ и не видя мы любимъ, напр. отсутствующихъ друзей, дътей и родителей, сродниковъ и домашнихъ. То самое, что мы не видимъ

UACTA L

Digitized by Google

20

ихъ, не только не препятствуетъ намъ любить ихъ, но еще усиливаеть наше къ нимъ расположение, увеличиваетъ любовь. Посему-то Апостолъ Павель, повъствуя о Моисев, что онъ, презръвши сокровища и богатства, царскую славу и всв прочія почести Египетскаго Двора, лучше согласился страдать съ Гудеями, причиною таковаго самоотверженія Монсеева представляеть то, что все сіе онъ сдълаль для Бога: Невидимаго бо яко ви**дя**, терпяще (Евр. 11, 25). — Ты не видишь Бога, — но видишь созданія Его, небо, землю и море. А любящій, когда увидить — или что либо сдъланное его другомъ, или обувь, или одежду его, или другое что, тотчасъ воспламеняется любовію къ нему. — Ты не видншь Бога, но видишь Его служителей, друзей, т. е. святыхъ, имъющихъ къ Нему дерзновеніе, мужей. И такъ почти ихъ, и - симъ не малое доставишь удовлетвореніе жаждь любви.

И между людьми, обыкновенно мы любимъ не однихъ только друзей своихъ, но и тъхъ, кого сіи любятъ. Если другъ

скажеть намь: я такого-то люблю: если онь получить оть сего человака благодъяніе: — мы смотримъ на сіе благодъяніе, какъ на оказанное намъ самимъ: все двлаемъ для того человъка, всячески стараемся угодить ему, какъ будто видимъ въ немъ самаго друга нашего. Тоже и въ отношеніи кь Іисусу Христу можемъ мы дълать. Онъ сказалъ: "Я люблю бъдныхь; и кто окажеть имъ благодъяніе тому Я воздамъ, какъ бы Самъ отъ него получиль оное." - Итакъ будемъ все дълать для облегченія участи бъдныхъ; на нихъ истощимъ стяжанія свои, въ той увъренности, что въ лицъ ихъ питаемъ самаго Господа. Подлинно, питая нищихъ, мы питаемъ самаго Господа; о семъ, послушай, что говоритъ Інсусъ Христосъ: взалкахся, и дасте Ми ясти; возжадахся, и напоисте Мя; нагь, и одъясте Мя (Мат. 25, 35. 36). — Такъ, много открываетъ намъ Богъ случаевъ къ удовлетворенію сердечнаго нашего влеченія къ благотворительности!

Обыкновенно, три предмета возбуждають въ насъ любовь: тълесная красота, великодушная благотворительность, п расположенность къ намъ другихъ. Каждый изъ сихъ предметовъ, самъ по себъ, способенъ возжечь въ насъ любовь. Напр. хотя бы мы отъ извъстнаго человъка и не получили никакого благодъянія, но если услышимъ, что онъ благорасположенъ къ намъ, хвалитъ насъ, уважаетъ: то и сами тотчасъ привязываемся къ нему душею, любимъ его, какъ нашего благодътеля. — Но въ Богъ находимъ мы не одно какое либо, но всъ три сіи совершенства, и притомъ въ такой высокой степени, что и выразить то словомъ невозможно.

И вопервыхъ, въ Немъ мы открываемъ красоту, свойственную блаженной и въчной природъ, существо коей непостижимо, превыше всякаго сравненія, описанія и разумънія. При имени красоты здъсь не подумай, возлюбленный, о красотъ тълесной: но представляй себъ нъкую безтълесную славу и несказанное великольпіе. Сію красоту Пророкъ изображаеть такъ: и Серафимы стояху окресть Его, шесть криль единому и

шесть криль другому; и двъма убо покрываху лица своя, деньма же покрываху ноги своя, и дельма летаху. И взываху другь ко другу, и глаголаху: сзять, свять, свять Господь Саваонь (Ис. 6, 2. 3), — такъ они были изумлены и поражены блескомъ, величіемъ и славою Господа! — И Давидъ, когда духомъ узрълъ сію красоту блаженнаго онаго Существа, - въ восторгь изумленія воскликнуль: препояши жегь Твой по бедрь Твоей, Сильне, красотою Твоею и добротою Твоею (Пс. 44, 4.5)! — Потому-то Моисей и изъявляль такъ часто желаніе видъть Господа, что онъ горълъ любовію къ Нему и оной Посему-то и Филиппъ воскликнуль: покажи намь Отца, и довльеть наже (Іоан. 14, 8). — Впрочемъ, сколько бы мы ни говорили, не можемъ изобразить и мальйшаго даже подобія Божественной славы.

Не угодно ли тебъ, чтобы мы исчислили благодъянія Божіи? Но — и сихъ описать словомъ не івозможно. Посемуто Апостолъ Павелъ говорить: благодареніе Богови о неисповъдимъмъ Его даръ

(2 Кор. 9, 15); въ другомъ мъств: их же око не видъ и ухо не слыша, и на сердце геловъку не взыдоша, яже уготова Богъ любящимъ Его (1 Кор. 2, 5); еще въ другомъ: о, глубина богатства и премудрости и разума Божія! яко неиспытани су дове Его, и неизслъдовани путіє Его (Рим. 11, 35).

Наконецъ, какое слово изобразить любовь Божію къ намъ? — Пораженный велпчіемъ оной, Іоаннъ восклицаеть: тако возлюби Богь мірь, яко Сына Своего единороднаго даль есть (Іоан. 3, 16)! Если тебъ хочется услышать слова самаго Господа, какими Онъ изображаеть любовь Свою къ намъ; то послушай, что Онъ говорить чрезъ Пророка. Еда забудеть жена отрога свое, еже не помиловати изгадія грева своего? Аще и забудеть сихъ жена, но Азъ не забуду тебе (Иса. 49, 15). — И, какъ съ одной стороны Давидъ восклицаеть: имже образомь желаеть елень на источники водныя, сице желаеть душа моя къ Тебъ, Боже; такъ съ другой -Господь Інсусъ Христосъ говорить: якоже собираеть кокошь птенцы своя подз

крыль, тако восхотьх собрати гада твоя, и не восхотьств (Мат. 23, 37). Въ другомъ мъстъ говоритъ Псалмопъвецъ: якоже ще дритъ отець сыны своя, уще дри Госпо дъ боящихся Его (Пс. 102, 13); еще въ иномъ: по высотъ небеснъй отъ земли утвердиль есть Госпо дъ жилость Свою на боящихся Его (ст. 14).

Такимъ образомъ, какъ Пророкъ ищеть примъра, коимъ бы выразить любовь свою къ Богу: такъ и Господь примърами же изображаетъ любовь свою, каковую являеть Онъ въ устроеніи нашего спасенія. Пророкъ приводить въ примъръ жаждущую лань и землю безводную; Господь — заботливость птицъ о своихъ птенцахъ, попечительность родителей о дътяхъ, разстояніе неба отъ земли, сердоболіе матери. И сіе дълаеть Онъ не потому, чтобы Его любовь была только подобна любви материнской: но потому, что кромъ сихъ опредъленій, подобій и примъровъ, у пасъ нътъ другихъ разительныйшихы свидытельствы любви. А что Богъ любить насъ несравненно болъе, нежели какъ мать свое чадо; это

вндно изъ сихъ словъ: аще и забудеть жена истадій своихъ, но Азъ не забуду тебе. Слова сін ясно показывають, что любовь Божія къ намъ горяче всякой другой любви.

О всемъ этомъ разсуди самъ въ себъ, и ты возжешь въ сердцъ своемъ горячую и чистую какъ пламень, любовь. — Любовь къ людямъ возбуждается въ насъ оть воспоминанія о благодъяніяхъ, нами оть нихъ полученныхъ: тоже самое будемъ дълать и въ отногиеніи къ Богу. Представимъ себъ, сколько Онъ сдълалъ для насъ, — самое небо, землю, море, гоздухъ, земныя произрастенія, испещренные цвъты, животныхъ, пресмыкающихся, рыбъ морскихъ, птицъ по воздуху летающихъ, звъзды небесныя, солнце, луну, молніи, порядокъ временъ, послъдованіе дня и ночи, годичныя перемъны, словомъ сказать, все видимое. — Онъ вложиль въ насъ душу, одарилъ насъ разумомъ, почтиль высокою властію. Посылаль къ намъ Ангеловъ, посылалъ Пророковъ, и наконецъ Сына Своего Единороднаго далъ есть намъ. Но и теперь призываеть тебя ко спасенію п Самъ и чрезъ Единороднаго Сына Своего. Воть, Апостоль Павель непрестанно вопість: по Христь молимь, яко Богу молящу нами; молимь по Христь, примиритеся съ Богомь (2Кор. 5, 20).

Но симъ еще не ограничиваются дъйствія любви Божіей: Господь, пріявъ Первенца отъ естества нашего, посадилъ Его превыше всякаго начальства и власти и силы, и всякаго имени, какое только именуется не въ семъ только, но и въ будущемъ въкъ. По истинъ прилично нынь воскликнуть: кто возглаголеть силы Господни, слышаны сотворить вся хвалы Его (Пс. 105, 2)? Также: гто воздамь Господеви о встхь, яже воздаде ми (Пс.115, 3) Р — Ибо что можетъ сравниться съ этою честію, когда Первенецъ рода нашего, толико озлобленнаго и уничиженнаго, возстав на таковой высотъ и получилъ толь великую славу?

Но и кромъ сихъ, общихъ всему роду человъческому благодъяній, размысли еще о тъхъ милостяхъ, какія самъ ты получилъ отъ Господа. Вспомни, какъ нъкогда ты обнесснъ былъ клеветою, и

однакожъ освободился отъ обвиненія; какъ въ бурную и мрачную полночь ты впаль въ руки разбойниковъ, и однакожъ избъжалъ ихъ насилія; какъ понесенныя тобою потери опять были вознаграждены; какъ, подвергинсь жестокой бользни, ты получиль облегчение. Перечисли въ умъ своемъ всъ, въ продолженін цълой жизни твоей полученныя тобою отъ Бога, милости: о, върно много найдешь ты ихъ не только въ цьлой своей жизни, но и въ одномъ днь оной! -- Ахъ! если бы Богь восхотьль представить намъ на видъ всь благодъянія, какія мы, въдая и невъдая, каждодневно получаемъ отъ Него: - мы и не перечислили бы оныхъ. — Сколько демоновъ носится по воздуху! сколько враждебныхъ намъ силъ! Если бы Господь позволиль имъ только открыть предъ нами страшныя и гнусныя лица свои: то не пришли ль бы мы тогда въ ужасъ, не погибли ль бы, не уничтожились ли бы?

Размышляя о всемъ этомъ, если еще мы вспомнимъ о гръдахъ своихъ, какіе мы волею или по невъдънію содълы-

ваемъ; то необходимо должны будемъ исполниться любовію ко Господу: ибо и это уже не малая для насъ милость, что Онъ не пресладуетъ ежедневно казнію ежедневныя наши беззаконія. — Въ самомъ дълъ, когда ты представишь себъ, сколько граховъ учиниль ты въ каждый день, напротивъ сколько благодъяній Господь ежедневно изливаль на тебя; сколь великое милосердіе и благоснисхожденіе являеть Онъ къ тебъ; – когда подумаешь, что, если бы Господь каждый день преследоваль тебя судомъ своимъ, то ты не могъ бы прожить и кратчайшаго игновенія, по слову Пророка: аще беззаконія назриши, Господи, Господи, кто постоить (Пс. 129, 1)? — тогда изліешься предъ Нимъ въ благодарности, и не будешь сътовать о постигающихъ тебя бъдствіяхъ; по сердечно сознаешься, что ты, если бы и большія испыталь напасти, то и тогда еще не претерпъль бы всъхъ заслуженныхъ тобою наказаній. — При такомъ расположеній духа, ты воспламенишься любовію къ Богу и воскликнеть съ Пророкомъ: имже образомъ желаетъ елень

на истогники водныя, сице желаеть душа моя кь Тебь, Боже!

Здесь уместно сказать, почему Пророкъ представилъ въ примъръ это именно животное. - Лань имъеть сильное чувство жажды, и посему часто прибъгаеть къ источникамъ воднымъ. Жажда возбуждается въ ней и отъ природы и еще оть того, что она пожираетъ змъй ч питается нхъ мясомъ. И ты дълай тоже. Поглоти умственнаго эмія; сокруши гръхъ, и - возчувствуещь жажду божественную. Извъстно, что злая совъсть оскверняеть насъ и доводить до отчаянія; посему, когда мы сокрушимъ въ себъ гръхъ и очистимъ себя отъ пороковъ, тогда сдълаемся способными къ духовной жаждъ и съ пламеннымъ усердіемъ будемъ призывать Господа; тогда возбудимъ въ сердцахъ своихъ горячайшую къ Нему любовь, и не словами только, но паче самыми делами будемъ возглашать оное пророческое слово. Ибо не для того и оставиль намъ псалмы свон сей блаженный Пророкъ, или лучше сказать, благодать Святаго Духа, — не для того, чтобъ мы произносили одить только слова, но для того, чтобы осуществляли оныя самыми дълами.

Итакъ не думай, будто ты приходишь въ Церковь для того, чтобы произносить только слова; но, когда поешь псаломъ, то представляй оный завътомъ между Богомъ и тобою. Точно, когда ты взываешь: имже образомь желаеть елень на истогники водныя, сице желаеть душа моя къ Тебп, Боже; въ то время ты, хотя и безъ бумаги и безъ чернилъ, пищешь обязательство: ибо самымъ паніемъ исповъдуениь, что ты любишь Бога паче всего, что не предпочитаешь Ему ничего, и пламенъешь любовію къ Нему. Итакъ, если ты по выходъ изъ церкви, увидишь красивую женщину, которая разставляеть тебъ съти и хочеть преклонить тебя къ любви, — то скажи ей такъ: «не могу идти за тобою; я учинилъ завъть съ Богомъ въ присутствіи братій, Священниковъ и Учителей; словами Псалма я изрекъ исповъдание и объщаніе любить Его такъ, какъ лань жаждеть источниковъ водныхъ; страшусь

нарушить завъть, къ Богу единому пла-менъю любовію.» — Если увидишь на торжищъ множество серебра и золотыхъ одеждъ; если увидишь, какъ нные гордо выступають въ сопровождении слугъ, или на златоубранныхъ коняхъ; -- не обольщайся симъ блескомъ, но и здъсь пой внутренно и скажи душъ своей: «недавно мы пъли: имже образомъ желаетъ елень на истогники водныя, сице желаеть душа моя къ Тебъ, Боже; я къ себъ относилъ слова сіи, и себъ усвоилъ ихъ.» Итакъ не будемъ пристрастны ни къ чему житейскому; да пребудеть въ насъ оная Божественная любовь чистою, да не ослабится она раздъленіемъ на другіе предметы. — Подлинно, съ симъ богатствомъ мы будемъ имъть всякое другое богатство, всякое сокровище, всякую почесть, всякую славу, всякую знаменитость; оное пріобрасть постараемся, и ни въ чемъ не будетъ у насъ недостатка.

Между людьми бываеть, что иной, воспламенившись постыдною любовію къ дъвицъ, часто даже безобразной, — не смотря на угрозы родителей, упреки

друзей и насмышки постороннихъ людей, не оставляеть предмета страсти своей, но прилъпясь къ нему, забываетъ родительскій домъ и наслъдство, нерадить о чести, о доброй славъ и уваженін друзей, считая полнымъ за все это вознагражденіемъ для себя, если только онъ угоденъ своей любимицъ, хотя бы она была бъдна, и съ худою славою, и вообще, какова бы она ни была. — Кольми паче истинно-любящіе Господа будуть ли чувствительны къ почестямъ и оскорбленіямъ людскимъ? — Нътъ, услажденные оною любовію, они не обратять ни одного взора на обманчивые виды настоящей жизни; посмъются всему, что называется счастіемь; не тронутся и превратностями онаго, потому что всецьло преданы любви Божіей, ничего не видять, кромь Его одного, и всюду эря Его, почитають себя блаженивйшими изъ всъхъ смертныхъ. Пусть будуть они въбъдности, въ поношении, въ узахъ, среди скорбей, даже въ крайнихъ опасностяхъ: но не смотря на все сіе, почтуть себя блаженные самыхы царей,

Се устроены вамъ новыя келлін; устрояйте себъ въчные кровы на небеси. Се преобразился и обновился храмъ молитвы; преобразуйтеся и вы духомъ отъ славы въ славу; обновляйтесь сердцемъ, постепенно совлекаясь ветхаго и облекаясь въ новаго человъка. Се освященъ и елеемъ святымъ помазанъ храмъ молитвы; да освятится душа ваша --- истинный храмъ молитвы; да помажется сердце ваше въ живый храмъ Духа Святаго. Помните непрестанно оныя Апостольскія слова: не въсте ли, яко тълеса ваша храмь живущаго вь вась Святаго Духа суть? прославите убо Бога въ тълесъхъ ваших в и вы душах ваших (1 Кор. 6, 19. 20).

Не давайте мыслямъ ващимъ паренія, сердцу поползновенія, тълу излишней сытости и покоя; ходите въ простоть и чистоть, то возбуждая себя взачимо во псалмахъ и пьніяхъ духовныхъ, воспъвающе и поюще въ сердцахъ вашихъ Господеви; то трудами тълесными укръпляя тълесныя силы и умерщъляя нечистыя вождельнія. Бойтеся

будемъ такъ переносить оныя, если возлюбимъ Господа столь же пламенно, какъ возлюбилъ Его Пророкъ. Сія любовь Давида выражается не только въ изложенномъ нами стихъ, но и въ слъдующихъ за онымъ словахъ.

Псалмонтввецъ, сказавши: ижже образомь желаеть елень на истогники водныя, сице желаеть душа моя кь Тебь, Боже, - такъ продолжаеть: возжада душа моя къ Богу кръпкому, живому; когда прінду и пелюся лицу Божію?— Не сказалъ просто: «возлюбила душа моя Бога живаго»; но, чтобы совершенно выразить стремленіе свое къ Богу, онъ назваль любовь жаждою, показывая темъ и пламенность оной и постоянство. Ибо нзвъстно, что мы чувствуемъ жажду не въ одинъ, не въ два, не въ три дня, но во всю жизнь свою: сама природа къ тому насъ побуждаетъ. Подобнымъ образомъ и сей блаженный, и всь Святые мужи, не въ одинъ только, не въ два или три дня, — какъ это бываетъ со многими другими людьми, — сокрушались сердцемъ о Господъ (толь кратко-Часть І. 21

временное сокрушение ни сколько не удивительно): нать, они постоянно горвли благоговайною любовию къ Богу, и наждодневно болве и болве усиливали любовь свою. — Таковую-то постоянную любовь свою къ Богу Псалмопъвець выразиль словами: возжада душа моя къ Богу кръпкому, живому!

Сими же словами онъ объясняеть и причину такой любви, а вывств и тебя вразумляеть, какъ надлежить тебъ любить Бога подобно ему. Ибо сказавши: возжада душа моя кв Богу, — присовокупляеть: живому. — Какъ бы такъ восклицаеть онъ къ міролюбцамъ: «что вы ослышляетесь телесною красотою? для чего любите плоть? къ чему жаждете славы? что гоняетесь за удовольствіями? — Ни одинъ изъ сихъ предметовъ не-постояненъ, не-въченъ; всь преходящи, кратковременны; всв - твии ничтожнъе, сонныхъ мечтаній обманчивъе, скорће цвътовъ весеннихъ увядаютъ. Иные изъ нихъ оставляють насъ вмъстъ съ сею жизнію; другіе же еще въ теченіе оной погибають Обладаніе ими

ве надежно, наслаждение непостоянно, потеря мгновенна! — Но въ Богъ нътъ ничего тому подобнаго: Онъ живъ и пребываетъ въчно; пикакая перемъна, никакой переворотъ Его не касаются.»

Итакъ, презръвъ временное и тлънное, возлюбимъ Въчнаго, Присносущаго. Кто любить Его, тоть не постыдится никогда. А кто любить богатство, тоть или при своей кончинъ, или еще и прежде, лишается предмета любви своей. Одинаковой участи подлежить и тоть, кто любить временную славу. А красота твлесная часто еще и того скорве преходить. Да и все вообще житейское кратковременно, скоропреходяще; не успъеть начаться, не успъеть появиться, и - исчезаеты — Но въ любви къ духовнымъ благамъ все напротивъ: она всегда бодра, всегда цвътетъ; не знаеть ни старости, ни изнеможенія, не подлежить никакимъ перемънамъ, никакимъ переворотамъ; не етранится безвъстности будущаго. Кто стяжаль ее, тымь она и здась приносить пользу, служить защитою противъ всехъ напастей; и по отшествіи отсюду не оставляеть ихъ, но съ ними сопутствуеть и переходить туда — въ небесное жилище, и наконецъ въ оный день суда содълываеть ихъ свътлъйшими самыхъ звъздъ небесныхъ.

Зная все сіе, блаженный Давидъ постоянно имълъ въ сердцъ любовь ко Господу; и сей любви онъ не скрываль внутрь себя, но предъ всеми, кто имъетъ слухъ, всячески старался обнаружить огнь, внутри его пылавшій. Ибо сказавъ: возжада душа моя къ Богу кръпкому, живому, — онъ присовокупляеть: когда прииду и явлюся лицу Божию? — Смотри, какъ онъ пламенъетъ! Смотри, какъ горить! — Въдалъ блаженный, что перешедши изъ сей жизни, онъ узрить Господа; посему - то онъ и тяготился продолженіемъ ея, томился медленностію ея теченія, и — симъ обнаружиль въ себъ духъ Апостольскій. Ибо и Апостоль воздыхаль о продолжительности земнаго странствія (2 Кор. 5, 2). О томъ же скорбълъ и Давидъ, посему и говорилъ: когда пріиду и явлюся лицу Божію! — Конечно великое дъло, если и простый, незнатный человъкъ, который терпить униженіе и бъдность, — если, говорю, такой человъкъ не дорожить жизнію. Но это не такъ велико въ сравненіи съ тъмъ, когда Царь, вкушающій всв утъхи счастія, достигшій высокой знаменитости, одержавшій столько побъдъ, покоривній многочисленныхъ враговъ, наполнившій вселенную славою своего величія, — когда такой Царь пренебрегаетъ всьмъ, и богатствомъ, и славою, и утыхами; напротивъ всь желанія свои устремляеть къ благамъ грядущимъ: это свойственно только душть великой, мудрой, окрыленной небесною любовію.

Ему будемъ подражать и мы; перестанемъ заниматься настоящимъ, чтобы свободно размышлять о будущемъ; или лучие, прилъпимся къ будущему такъ, чтобы и не думать о настоящемъ. Если мы вепрестанно будемъ о томъ размышлять; если непрестанно будемъ представлять себъ о царствъ небесномъ, о безсмертіи, о нескончаемой жизни, о ликахъ Ангеловъ, о пребываніи со Христомъ, объ оной непреходящей славъ, о

жизни безпечальной; если вообразимь, что и слезы, и поношенія, и увичижевіс, и смерть, и печали, и труды, и болъзнь, и уныніе, и бъдность, и элорьчіс, и сиротство, и гръхъ, и осуждение, и наказанія, и миденіе, и всякое другое зло н бъдствіе, какое только въ сей жизии приключается съ нами, - изъ оной вебесной жизни изгнано; что напротивъ тамъ обитаютъ миръ, благость, милосердіе, любовь, слава, честь, и прочіл блага, коихъ и описать словомъ невозможно; если, говорю, будемъ непрестанно размышлять о семъ: то ни одно изъ настоящихъ благъ не прельстить насъ, и мы тогда, виъсть съ Пророкомъ, будемъ восклицать: когда пріиду и явлюся лицу Божію?! При такомъ расположеніи духа, мы въ счастін не возгордимся, въ несчастіи не предадимся унынію; ни зависть, ни сустность, нивакая другая, подобная онымъ, страсть не возобладаеть нами.

Итакъ будемъ входить во храмъ не просто — безъцъли; будемъ слушать возглашаемыя здъсь пъснопънія не такъ,

навъ будто бы оныя ни сколько насъ не касынсь: но возмемь себь оныя вместо жезловъ, и такъ будемъ выходить изъ **храма.** — Въ вихъ каждый стихъ можеть возбудить насъ въ глубокому любомудрію; можеть научить правой въръ, особенно же доброй жизни. Даже, если внимательно будемъ разбирать въ нихъ каждое ръченіе порознь, то и изъ сего извлечемъ обильную пользу. — Не представляй мив препятствіемъ къ сему ни своей бъдности, ни недосуга, ни безпечности. Пусть ты бъденъ, и за бъдностію не имъещь Свящ книгъ; или положимъ, что ты хотя и имвешь оныя, но не улучаешь досужнаго времени: но - соблюди только въ памяти своей тъ слова изъ псалма, которыя ты здёсь поещь, не однажды, не дважды, не трижды, а многократно; запомни оныя, и — ты по выходв отсюда многое получишь отъ нихъ назиданіе. Смотри, какое сокровище открыль намь сей стихъ, нынв изложенный! — Никто не говори и того, что до истолкованія онъ не разумель смысла онаго. Для внимательнаго слушателя онъ удобононятенъ и безъ поясненія. Чаще только взывай: имже образомь желаеть елень на источники водныя, сице желаеть душа моя къ Тебъ, Боже! Возжада душа моя къ Богу крыткому, живому; когда пріиду и пелюся лииу Божію?— чаще только произноси слова сіи, и — безъ изъясненія можешь почерпнуть изъ оныхъ глубокую мудрость.

И не сей одинъ только псаломъ, но и каждый другой стольже обильное доставить намъ богатство. Наприм. произнеси только: блажень мужь, бояйся Господа (Пс. 111,1), и пронивни въ смыслъ сихъ словъ: тогда не богатому поревнуешь, не владыкъ, не благообразному, не сильному, не живущему въ пышныхъ палатахъ, не засъдающему въ судь, не питающемуся царскою трапезою, ни другому подобному человъку, но поревнуешь мужу благочестивому, мудрому, богобоязпенному; — поревнуешь ему не ради только уготованныхъ для него на небеси благъ, но и ради здъшняго даже состоянія его. Ибо онъ и въ настоящей жизни могущественнъе

всъхъ оныхъ. Вотъ, сего облеченнаго порфирою богача поражаеть бользнь, и - ни оруженосцы, ни вся чрезмърная пышность его ни сколько не содъйствують къ облегчению оной! При одръ его стоять домашніе, сродинки, и мпогіе даже изъ постороннихъ; на немъ и подъ нимъ лежать золотыя одежды, но самъ онъ горитъ, какъ въ печи. - Напротивъ благочестивый и богобоязненный человькъ, хотя бы при немъ не было ни отца, ни родственника, ни другаго кого, возведеть только взоры свои къ Нему — не многократно, но одинъ или два раза, и - весь пламень бользни потухнеть. Тоже можно видеть и при другихъ несчастныхъ обстоятельствахъ: богатые и вельможи упадають въ духъ, а благочестивые и мудрые все встръчають безтрепетно. — Всего же преимущественные то, что при благопріятныхъ обстоятельствахъ совъсть богобоязненнаго человъка вкушаетъ высшія и чистъйшія радости, нежели — совъсть богатаго. — Богачь среди внышнихъ наслажденій сильнъе томимыхъ голодомъ мучится отъ воспоминанія о своихъ беззаконіяхъ и отъ злой своей совъсти: напротивъ богобоязненный человъкъ, когда даже и необходимаго для жизни не имъетъ, — благодушнъе изобилующихъ всякими удовольствіями; потому что питается утъщительными надеждами, и каждодневно ожидаетъ воздаянія за свои добрыя дъла.

Впрочемъ, чтобы обширностію слова не утомить и усерднайшихъ изъ слушателей, я оставляю теперь трудъ изъяснять всъ до одного стихи настояшаго псалма и излагать смыслъ оныхъ, и заключаю слово мое таковымъ обращеніемъ къ любви вашей. Не приходите во храмъ безъ благой цъли, но, выслушавъ со вниманіемъ возглашаемыя здъсь пъснопънія, храните оныя какъ драгоцъпности, непрестанно размышляйте о нихъ въ домахъ своихъ, бесъдуйте съ друзьями и женами своими. Уныніе ли нападеть на вась, похоть ли возгорится, гнъвъли, или другая какая либо безумная страсть возобладаеть вами: во всякомъ случав пойте оныя пъсни. — Будемъ такъ поступать, дабы намъ и въ настоящей жизни наслаждаться глубокимъ миромъ, и въ будущей получить въчныя блага, по благодати и человъколюбію Господа нашего Інсуса Христа, чрезъ котораго и съ которымъ Отцу и купно Духу Святому слава, держава и честь, нынъ и всегда, и во въки въковъ. Аминь.

#### XIII.

# БЛАЖЕННАГО ӨЕОФАНА, МИТРО-ПОЛИТА НИКЕЙСКАГО

### канонъ

на благоввщеніе пресвятыя богородицы (\*).

Паснь 1-я. Ирмось.

Разверзу уста мои, наполнятся онв Духомъ, и я отъ сердца произнесу слово ез сесть Царицъ - Матери; буду весело торжествовать, и съ радостію воситьвать Ея чудеса.

Давидъ, Твой праотецъ, Владычица, да поетъ Тебъ, бряцая въ гусли духовныя: «Слушай, Дщерь, пріятный гласъ Ангела; онъ обълвляетъ Тебъ непзреченную радость.»

<sup>(\*)</sup> Канонъ сей составленъ Блажениымъ Ососаномъ, Митрополитомъ Никейскимъ, и Святымъ Іоанномъ Дамаскинымъ. Симъ послъднимъ написаны двъ пъсни, 8-я и 9-я; всъ прочія принадлежатъ Блаженному Ососану.

#### Ancest.

Съ радостію взываю Тебъ, Всечистая! — Приклони ухо Твое, и внимай моему благовъстію: Ты безсъменно зачнешь Бога; ибо такую обръла благодать у Господа, какой никогда не обръталъникто другой.

### Богородица.

Ангель! желала бы я уразумыть значение словь твоихъ. Скажи ясные, какъ сбудется сказанное тобою? какъ Я— юная Дъва — могу зачать? и какъ притомъ могу содълаться Матерію Творца своего?

### Anecas.

Замвчаю, Тебв кажется лукавою рвчь моя; и радуюсь, видя Твою осмотрительность. Ввруй, Владычица! коль скоро кощеть Богь, то и чудеса легко совершаются!

### Песнь 3-я. Ирмось.

Живый и преобильный источникъ, Богородица! укръпи Твоихъ пъвцевъ, составившихъ духовный ликъ, и въ Божественной славъ Твоей удостой иля вънцевъ славы.

### Богородица.

Такъ, Князь отъ Іуды оскудълъ; время, въ которое долженъ явиться Христосъ, надежда язычниковъ, уже настало: но ты вразуми Меня, какъ Я, будучи Дъва, могу родитъ Его?

#### Ansexo.

Хочешь узнать отъ меня, Дъва, образъ Твоего зачатія: но онъ неизъяснимъ. Духъ Святый произведетъ зачатіе, осънивши Тебя зиждительною силою.

### Богородина.

Моя праматерь, когда повърила впушенно змія, лишена была божественныхъ наслажденій: потому и Я, опасаясь паденія, страшусь твоего страннаго привътствія.

### Anzeas.

Ангель, предстоящій Богу, присланъ объявить Тебь Божественный совыть. Что же Ты страшищься меня, Всене-

порочная, когда несравненно болье я самъ Тебя страшусь? Для чего Ты опасаешься меня, Владычица, когда я самъ съ благоговъйною боязнію стою предъ Тобою?

## Пъснь 4-я. Ирмосъ.

Съдящій во славъ, на престоль Божества, пребожественный Інсусъ пришелъ на легкомъ облакъ, и пречистою дланію спасъ взывающихъ: Христе! слава силъ Твоей.

## Богородица.

Я слышала, древній Пророкъ предсказаль, что нъкая священная Дъва родить Эммануила: но желаю знать, какъ можеть человъческое естество перенесть соединеніе съ Божествомъ?

### Ancesto.

Благодатная, всвми воспъваемая! купина, объятая пламенемъ и несгарающая, уже проявила чудное, импющее совершиться съ Тобою, таннство: нбо и по рожденіи останешься чистою, въчною Дъвою.

### Богородица.

Гаврінать, провозв'ястникъ истины, осв'ящаемый сіяніемъ Бога Вседержителя! скажи сущую истину: какъ я возмогу родить во плоти Слово безплотное, сохранивъ неповрежденною чистоту Мою?

#### Ангель.

Я предъ Тобою стою теперь, Дъва, какъ рабъ предъ Госпожею своею, съ боязнію, со страхомъ! не смъю теперь и взирать на Тебя. — Какъ дождь на руно, снидетъ на Тебя Слово Отчее: такова Его благая воля!

## Пъснь 5-я. Ирмосъ.

Вся тварь въ изумленіи отъ Божественной славы Твоей! ибо Ты, непричастная браку Дъва, носила во утробъ Бога всяческихъ, и родила безлѣтнаго Сына, даруя миръ всѣмъ воспъвающимъ Тебя.

### Богородица.

Не могу постигнуть истины словъ твоихъ. Ибо, хотя много разъ Божественная сила совершала чудеса; хотя есть

знаменія и прообразованія въ Законъ: но чтобъ Дъва, не познавши мужа, родила — сего никогда не случалось!

#### Ангелъ.

Ты удивляещься, Всенепорочная! и дъйствительно, неслыханное чудо совершится съ Тобою. Ибо токмо Ты одна пріимешь во утробъ воплощающагося Царя вселенныя. Тебя прообразують и предреченія и гаданія Пророковъ и прообразованія Закона.

### Богородица.

Для встать Невмъстимый и никъмъ Невидимый, какъ Онъ можетъ вселиться во утробу Дъвы, которую Самъ образовалъ? Какъ Я зачну Бога — Слово, собезначальное Отцу и Духу?

#### Ангелъ. 🤇

Онъ объщалъ праотцу Твоему, Давиду, посадить Плодъ Твоего чрева на престолъ царства его; и Тебя, красу Іакова, едину избралъ Себъ разумною обителію.

## Пъснь 6-я. Ирмосъ.

Пророкъ Іона, прообразуя тридневное во гробъ пребываніе Господа, во вну-Часть І. 22 онъ нскопали нъкогда гробы похотънія: но самыя скорби и ужасы оной духовной пустыни, лежащей предъ духовнымъ Іерусалимомъ, и должны возбуждать тебя и могуть дать тебъ кръпость и силу для подвига твоего. — Мужайся! мъра твоего мужества и страданій будеть мърою приближенія твоего къ отечеству твоему, къ наслъдію твоему.

Такъ, Слуш., не на радости своего плотскаго человъка мы родились въ міръ сей. Правда, мы были сотворены Богомъ на радости, были введены въ рай сладости; но по гръхопаденіи своемъ изтнаны изъ сего рая, и — дорога къ нему заросла для насъ терніемъ. Теперь одинъ кресть, тяжкій и убійственный для нашей плоти, который показуеть и вручаеть намъ Благодать Божія, можеть сквозь терніе произрастить неувядаемые цвъты на пути нашемъ.

Но человъкъ, и думая слъдовать ей, часто новое и важнъйшее препятствіе дъйствію въ себъ Благодати полагаетъ гордостію духовною. — Сколь растлънна наша природа, сколь сильно надъ нею

владычество гръха! Когда мы гонимъ его изъ плоти умерщвленіемъ плотоугодія; гръхъ вторгается въ духовную область нашу, производить въ насъ духовное самоугожденіе, и плодами духовной нашей жизни питается и кръпится такъ, какъ бы не укръпился, живл и въ чувственной нашей природъ: ибо духъ кръпче тыла. Гордость оная открывается въ томъ, когда человъкъ, или осмъливаясь сравнивать себя съ другими, внутренно, если не наружно, поставляеть себя выше прочихъ; или, взирая на подвиги свои въ умерщвленіи плоти, мечтаеть, что онъ стлжалъ ими право на высшіе дары Благодати, съ самохвальствомъ выставляеть мнимое право предъ Богомъ и съ самолюбивымъ нетерпъніемъ усиливается достигнуть высшаго совершенства духовной жизпи; или наконець, возмечтавъ, что его разумъ и воля уже очищены Благодатію, осмъливается дъйствія ихъ вносить въ дъло спасенія, совершаемое Духомъ Св., то прибавляя отъ себя къ нему нъчто, то убавляя, то перемъняя. Очевидно, основаніемъ всего

сего есть то, что человъкъ и видитъ во всемъ себя одного и любить себя одного; смотрить на себя, какъ на средоточіе нівкое, къ которому все должно стекаться — и люди съ своимъ удивленіемъ, и самъ Богъ съ своими дарами. Но жизнь такая, гдъ человъкъ и видитъ и любить только себя одного, есть жизнь діавольская: гордость есть похоть діавола Благодать Божія удаляется отъ творящаго сію похоть, и не смотря на язвы плоти его, наложенныя крестомъ, умерцваяющимъ плоть, печатаветь его на судъ именемъ уничижителя и хулителя своего. Сколько ынимыхъ крестогордостію своею послужившихъ вмъсто Бога діаволу, погибло въчною погибелію! Всъ подвиги ихъ остались тщетны; вънецъ ихъ восхищенъ; имя изглажено изъ книги живота; Церковь Христова бользиуеть, Духъ Благодати скорбить о потеръ въ нихъ чадъ своихъ.

Христіане! отъ таковой гордости, ненавистной Небу, любезной аду, мы должны предохранять себя глубочайшимъ

смиреніемъ предъ человъками и постояннымъ уничиженіемъ и самоотверженіемъ предъ Богомъ. Помыслимъ, чамъ бы мы могли превозноситься надъ братіями своими? Дарами ли вивлиними? но таковаго киченія гнушается и развраценная природа человъческая. Дарами ли Благодати? но мы не можемъ сказать, больше ли имъемъ даровъ сихъ мы, нежели брать нашь, уничижаемый міромъ. Самые дары сін не суть наша собственность. Пусть мы и болъе ихъ пріяли, нежели другой: но, можеть быть, мы были въ нихъ невърны Великому своему Заимодавцу. Намъ убо стыдъніе лица! Добрыми ли дълами своими? но дъла не дають намъ права на царствіе небесное; даетъ оное одна Благодать Божія. Вспомнимъ слова Спасителя, сказанныя Книжникамъ и Фарисеямъ, блюстителямъ Закона, падменнымъ свосю правдою: гръшники и мытари варяють вы въ Царствін Божівмь (Мат. 21, 31). — Смиряйся убо, самооправданный праведникъ, и предъ гръшникомъ, котораго въ гордой ревности своей ты готовъ заметать

каменіемъ! Можеть быть, онъ дороже и любезнъе тебя Богу; можеть быть, въ домостроительствъ Благодати онъ назначенъ быть орудіемъ твоего спасенія, ходатаемъ за тебя предъ престоломъ ея!

Если же столько мы уничиженны и предъ уничижаемыми братіями своими: то чемъ можемъ похвалиться предъ Богомъ? Правду ли свою ищемь постави*ти предв* Нимъ (Рим. 10, 3)? — Но вся правда наша есть нечистота и мерзость. Мы не сдълали и сдълать ничего сами по себъ не можемъ добраго. Все довольство наше оть Бога; все, что имъемъ, отъ Него пріяли. Наша собственность одинъ гръхъ. Но лучше бы не существовать, нежели быть богату такою собственностію. Повергнемся убо предъ Господонъ, единымъ благимъ и сильнымъ, въ свой прахъ, въ свое ничтожество. Здесь только мы становимся приметными для Бога; здесь только Онъ признраеть на насъсъвысоты своей, и благодатію своею изъ ничтожества нашего творить ильгто. Если одно таковое илгто — дъло Божiе — бываеть болве,

другое менен; — ты, меньщее ньстю, не ропци за то на Бога: и тъмъ ты сдвдалось не по заслугамъ твоимъ, но по единому дару Божію. Ахъ! лучше же быть и пылинкою, только въ дому Божіемъ, нежели великаномъ и властитедемъ въ царствъ діавола! Не усиливайся же ты, малое нъгто, само собою содъдаться большимъ, доколь Богъ не возрастить тебя. Дуща самолюбивая и нетерпвливая! за чвиъ ты самовольно осмъливаешься, по возбужденіямъ гордой своей мысли и нечистой воли, парить подъ облака и подъ небеса, думая приблизиться чрезъ то въ самому престолу Благодати, и завладъть всеми высшими дарами ел — и духовнымъ въдъціемъ, и общеніемъ съ Ангелами, и хожденіемъ во свъть Божіемъ? Виждь, душа неразумная! разумъ и воля твоя ничего не могуть присовътовать тебъ истинно добраго: а ты еще хочешь дать имъ участіе въ двлв спасенія своего, совершаемаго Духомъ Святымъ! — Нътъ! Духу Благодати не нужны такіе сотрудники, — ОНИ Привыкли властвовать, а не повино-

ваться: а двла Духа таковы, что ихъ никто не можетъ знать, кромъ Его самаго; следовательно Онъ одинъ и долженъ всъмъ распоряжать въ устроеніи твоего спасенія. — Откажись же, человъкъ, оть твоего разума и воли! Сколько бы разумъ твой ни былъ просвъщенъ, сколько бы воля твоя ни была напитана нравственностію естественною, - откажись отъ нихъ: сколько бы они для тебя ни были любезны, — откажись оть нихъ: сколько бы они ни стоили тебъ дорого, откажись отъ нихъ: сколько бы они ни объщали тебъ выгодъ даже по отношенію къ твоему спасенію, - откажись отъ нихъ. Содълайся убо ничъмъ для себя самаго, чтобъ Благодать Божія содълала изъ тебя все для себя! Доколъ ты будешь почитать себя чемь либо въ нравственномъ отношени, - Богъ не можеть сотворить изътебя новой твари: потому что Онъ не творить изъ вещества, какое бы мы Ему подавали, но творить все изъ ничего.

Симъ-то образомъ мы должны содълывать дъйствительными для себя дъйствія Благодати! Попечемся о томъ, Христіане: нбо оть того зависить наше спасеніе. Безъ содъйствія Благодати Божественной мы не можемъ устроить своего спасенія.

Нынъ Церковь Христова торжествуетъ невидимое пришествіе къ себъ Господа— Царя славы. Имемъ въру, — нынъ Опъ грядеть къ каждому изъ насъ своею Благодатію. Неужели не видить и не слышить кто шествія сего? Посмотрите, весь градъ — міръ сей, въ которомъ мы живемъ, сотрясается отъ сего шествія: послушайте, необычайныя событія вокругь вась возвъщають сіс шествіе. Душа Христіанская — дщи Сіоня! радуйся: се Царь твой грядеть къ тебъ! --Христіане! взыдемъ во срътеніе Царю нашему, вопреки внушеніямъ разума нашего книжнического и желаніямъ воли фарисейской! Изыдемъ изъ града шумнаго, нась разсъвающаго! Изыдемъ всъ — и малые и великіе, бъдные и богатые, и гръшные и мнящіеся быти праведны. -Всъмъ нужно срътить Господа. — Бъдный гръшникъ! повергни предъ Господемъ шествующимъ ризы своя — плоть свою. Богатый праведникъ! Принеси Господу вътви отъ древа крестнаго, процвътающаго въ тебъ; принеси добрыя дъла твои и повергни предъ Нимъ Все, что мы имъемъ, естъ Господне. Ему единому слава!

Господи — Царь нашъ! Гряди утышить Церковь Твою, обновить сердивърующихъ Тебъ, сокрушить жестокосердіе невърующихъ, второе Тебя распинающихъ. Осанна! благословень градый во имя Господие Царь Изранлесь! Аминь.

### XVII,

## СЛОВО

### въ великій пятокъ.

Что се есть? Ильяй жизнь в себъ (Іоан. 5, 26), Источникъ и Виновникъ жиэни живущихъ — мертвъ. Даяй всему дыханіе (Дъян. 17, 25) бездыханенъ. Въчное Слово — безмолвно. Носяй всягеская глаголомь силы своел (Евр. 1, 3), носится бренными руками человъческими. Тотъ, для котораго не довльеть небо и небо небеси (з Цар. 8, 23), — заключается въ тесныхъ предвлахъ гроба. Иже сый сілніе славы Отгей (Евр. 1, 3) — скрывается въ мрачныхъ нъдрахъ земли!..... Это ли утьха Израилева (Лук. 2, 25)? Это ли слава людей своих (Лук. 2, 25)? Это ли упованіе язычниковъ (Иса. 42, 4)? — Ты ли еси *хотяй избаеити Израиля* (Луж. 24, 21)? *Ты ли еси грядый, или иного*  гаемь (Мат. 11, 3), вопрошаемъ и мы нынъ — сраженные скорбію — Тебя, безмолвный Виновникъ настоящаго печальнаго собранія; подобно какъ нъкогда вопрошали Тебя ученики Іоанновы, недоумъвающіе о Тебъ: Ты ли еси грядый, или иного таемь? И слухомъ въры внемлемъ утъшительный гласъ мертваго Животодавца: « да не смущается сердце ваше; выруйте съ Бога и въ Мя въруйте (Іоан. 14, 1). Лучше, да Едпиъ умреть за вся люди. Таковъ предвъчный совъть Тріединаго. » — Такъ для очей въры гробъ Інсуса Христа есть источникъ жизни; Его смерть — наше безсмертіе; Его язвы — наше исцъленіе; Его безчестіе — наша слава; Его уничиженіе наше величіе. Пусть Іуден, ослъпленные невъріемъ и суевъріемъ, соблазилются креспюмь Інсуса Христа; пусть Язычники, въ прему прости своей неразумъвающіе премудрости Божіей, почнтають оный *безуміемь* (1 Кор. 1, 21. 23): но мы не стыдимся торжественно исповъдовать и проповъдовать Інсуса Христа распятаго. — Святая Церковь нынъ такъ живо представляетъ намъ страданія и смерть нашего Господа, какъ бы Онъ предъ очами нашими былъ распятъ, измученъ, убіенъ и погребенъ При подножіи Креста Божественнаго Страдальца и при гробъ сего Праведника, о чемъ всего естественнъе помышлять намъ, если не о страданіяхъ, если не о Крестъ Его? — И такъ размышленіе о великости Креста Христова да будетъ съ нашей стороны каплею мура на гробъ Спасителя міра.

Великость Креста Христова слагается изъ долготы, широты и тяжеети онаго.

Что есть долгота Креста? Она есть продолжение бъдствий и страданий чрезъ извъстное пространство времени. Приникните въ Евангеліе, — и вы увидите, что вся земная жизнь Іисуса Христа, отъ яслей до гроба, есть непрерывная цъпь бъдствий и страданий. Самое рождение Его ознаменовано печатию Креста. Божественный Младенецъ раждается не въ свътлыхъ чертогахъ, но въ мрачномъ вертепъ; полагается не на мягкихъ возглавіяхъ, не въ драгоцънныхъ тканяхъ,

но въ ясляхъ, но въ убогихъ пеленахъ Слабое твло его испытываеть тяжкіл бользни образанія. Младенець еще вы мотствуеть, - и царство тьмы ополчается противъ Него со всею злобою: коварный Иродъ хочеть убить Его. Тоть, коему со страхомъ и трепетомъ предстоять тысячи тысящь Архангеловь и тылы темь Ангеловъ (Aпок. 5, 11), нвы коемъ сокрыты вст сокровища премудрости и разума (Кол. 2, 3), — находится въ глубокомъ повиновении своимъ земнымъ родителямъ, и скрывается во мракъ безвъстности до тридцатилътняго возраста. — Святыхъ Святвишій подвергается коварнымъ и обольстительнымъ искущеніямъ отъ діавола. Тотъ, который отверзаетъ руку, - и все исполняется благости (Псал. 103, 28), алчеть. Тогда какь лиси имуть язвины и птицы небесныя гнъзда: а Имъяй престоль нево и порножіе землю (Иса. 65, 1), не импеть на земль, гдъ приклонить главу свою (Мат. 8, 20). Онъ обтекаетъ грады и веси, благотворя всемъ и исцеляя всякій недугъ и всякую бользнь въ людяхъ: 1

Его неоднократно покушаются побить каменіемъ, или низвергнуть съ высоты. Верховный Законодатель, содержай въ десницъ своей времена и лъта, исцъляеть больныхъ въ субботу, - н Его провозглашають нарушителемь и презрителемъ закона. Онъ изгоняеть бъсовъ силою Духа Божія, въ Немъ обитающаго: - зависть и злоба сіе приписывають тайнымъ Его сношеніямъ съ княземъ бъсовскимъ (Мат. 12, 24). — Пришедшій взыскати и спасти заблуждающихъ и погибающих» (Мат. 18, 11), Онъ пріемлеть мытарей и грашниковь, приходящихъ къ Нему, и кротко обращается съ ними; — и вопіють: это ядца и винопійца, другь жытарей и грышниковь (Мат. 11, 19). Отрокь, коего глась не слышится на распутіяхь, и который трости надломленной не преломить и льна курящагося не угасить (Мат. 12, 19. 20), обвиняется какъ возмутитель общественнаго покоя. Онъ изводить плавненныя въ свободу и отпущаеть гръхи людямъ, да прославится Отецъ въ Сынв, - и Его укоряють въ Богохульствъ (Мат. 9, 29).

По исчисленныя нами страданія нашего Господа суть только начало техъ жесточайшихъ бользней, кои предлежали Ему въ послъдніе дни земной Его жизни. Ядый съ Нимъ хлъбъ, постоянный Его собесьдникъ, участвующій во всъхъ дарахъ Его лисбви и благости, подземлеть на Него свою пяту (Іоан. 13, 18): ученикъ дълается предателемъ своего Учителя. Судія живыхъ и мертвыхъ стоитъ предъ судомъ Пилата, какъ агнецъ безгласный, и осуждается на поносную, крестную смерть. Тоть, который гръха не сотвориль и въ устахъ котораго не было лжи (1 Петр. 2, 22, причисленъ къ ужаснъйшимъ злодъямъ. Господь славы и велельноты распинается и умираеть на древъ крестномъ среди жесточайшихъ мученій. Се долгота Креста Христова, равияющаяся продолженію земной Его жизни!

Что есть широта Креста? Она есть распространение бользней и страданий на извъстныя части существа Страдальца. Воззрите на страждущаго Богочеловъка! Одъяйся свытомь яко ризою (Пс. 103, 2)

и повъснвый на водахъ землю и светила на тверди небесной, обнаженный висить на крестномъ древъ предъ лицемъ неба н земли, и выставленъ на позоръ и поруганіе твари. Красный добротою паге вськъ сыновъ геловъгеских в (Псал. 44, 3)! гдъ зайде доброта зрака Твоего? — Се зримъ, видъ Его безгестень, умалень паге естьх сынов геловтеских. Се геловтка, весь в язвь сый и единъ въдый терпъти бользнь (Иса. 53, 3): отъ главы даже до ногъ нътъ въ Немъ цълости! Воззрите, се глава Его терніемъ прободена, власы запекшіеся кровію, руцѣ и нозѣ гвоздіемъ пронзены! — Очи пріяли оплеваніе, слухъ — заушенія, ланиты — ударенія, хребеть — бичеванія, уста напоены оцтомъ и желчію, бокъ прободенъ копіемъ, вся кровь излилась изъ Него, какъ вода изъ разбитаго сосуда (Псал. 21, 15); кръпость тълесная изсохла, какъ скудельный герепь (ст.16); языкъ прильпнуль къ устамь (тамъ же); сердце Его, какъ воскъ, растаяло посреди грева (ст. 15), и вся внутренность Его сожжена огнемъ безмърныхъ мученій. Се широта Креста Христова!

Часть I.

Что есть тяжесть Креста? Она есть глубокая скорбь, которую ощущаеть душа Страдальца. О, какая скорбь можеть сравниться съ душевною скорбію страждущаго Інсуса? Приложите бользии къ бользиямъ, мученія къ мученіямъ, раны къ ранамъ; присоедините къ жесточайшимъ скорбямъ еще жесточайшія; повторите все сіе тыслщекратно: и — вы не выразите однакожъ той скорби, какую перенесъ въ душъ своей сей великій Страдалецъ. Многочисленные сонмы Мучениковъ и послъдователей Креста Христова умирали среди жестокихъ мученій. Иные изъ нихъ были побиваемы камнями, другіе претираемы пилою; многіе были сжигаемы на пламентющихъ кострахъ; иные были терзаемы и пожираемы лютыми звърями: другіе умирали въ заточеніяхъ и темницахъ отъ голода; иные, бывъ влачимы ярыми животными, испускали духъ; нъкоторые были распинаемы на крестахъ; другіе умирали отъ самаго дробнаго отдъленія частей тъла; нные, бывъ облиты горючими веществами, сгарали медленно на

подобіе факсловъ: но всв ихъ мученія и скорби, по истипь тягчайшія и для человъческой природы нестерпимыя, будучи виъсть взяты, въ сравненіи съ страданіями и скорбію нашего Господа суть не болъе, какъ капля предъ океаномъ. ---Ибо Мученики страдали и умирали изъ любви къ Пострадавшему и Умершему за нихъ. Но какъ утвиштельно, какъ сладостно страдать и умирать за друга, пожертвовавшаго за насъ своею жизнію! Притомъ сін страдальцы текли съ готовностію на смерть, бывъ одушевляемы върою и песомнънною надеждою, что ихъ временныя страданія суть залоги вѣчныхъ и неизреченныхъ наслажденій, н что сіе легкое петали тяготу выгной славы содълываеть для нихъ (2 Кор. 4,17) на небъ — въ царствъ славы. Наконецъ ихъ страданія были облегчаемы невидимою, но дъйственною помощію свыше и были услаждаемы певзреченными утъшеніями благодати Святаго Духа. — Но что зримъ мы въ великомъ Страдальцъ Інсусь Христь? Онъ страдаеть и умираеть за враговъ своихъ. — Гръхи

всего человъческого рода, отъ начала до кончины міра, во всъхъ своихъ видоизмъненіяхъ, со всъми своими послъдствіями, своею безмърною тяжестію подавляють сего Божественнаго Крестоносца. Онъ предвидить пренебреженіе и попраніе своихъ страданій и смерти оть Іудеевъ и Язычниковъ и отъ самыхъ увъровавшихъ въ Него; — и сіе усугубляетъ бользни души Его. Всь мученія и скорби ада, предлежавшія по законамъ безконечнаго Правосудія, за безчисленныя преступленія, безчисленному потомству Адамову, совокупившись во-едино, отяготъли на душъ Сына человъческаго и сосредоточились въ Его сердцъ. Въ сін минуты смертельная скорбь тяготить Его душу: прискорбна есть душа Моя даже до смерти (Мато. 26, 38), открываетъ Онъ ученикамъ своимъ въ саду Геосиманскомъ. Оставленный самому себъ и преданный всей строгости Божественнаго Правосудія и всей ярости гнъва Его, — Іисусъ Христосъ возноснть молитвенный гласъ къ Отцу Своему: но Сей не внемлеть Ему. Троекратно по-

вторенные подвиги молитвы, даже до кроваваго пота, не преклоняють Божественнаго гнъва на милость. Сей Агнецъ Божій, закланный оть сложенія міра (Апок. 13, 8), въ предвъчномъ совъть Троичнаго Единства, теперь ужасается чаши страданій и молить Отца своего, да мимойдеть оть Него сія гаша (Мато. 26, 39). По истинъ, прискорбна душа нашего Господа даже до смерти! — Но раскаленныя стрылы Божественнаго Правосудія не престають поражать Его. Въ сін тяжкія минуты изліяніе скорбныхъ чувствованій предъ искреннимъ другомъ доставило бы нъкоторое облегченіе душъ Страдальца. Но въ страданіяхъ нашего Господа никто не пріемлеть участія. Самые преданнъйшіе учсники теперь оставляють своего Учителя (Марк. 14, 50). Наконецъ произительный вопль жалобы исторгается изъ стъсненной скорбію груди Его: Боже Мой! Боже Мой! вскую Мя еси оставиль (Мато. 28, 46)? Но и послъ сего никакой лучь надежды не просіяваеть въ душть Его, ни единая капля небеснаго утвшенія не

изливается въ Его сердце. Самая Божественная природа, всетда и неотлучно сущая въ лицъ Богочеловъка, на сей разъ какъ бы заключается сама въ себъ и не сообщаеть никакого утьшенія душть страждущаго Сына человъческаго. Среди сихъ страданій смерть была бы для Него благодъяніемъ: но и она медлить пресъчь Его мученія. И тогда уже, когда исполнилась мъра Божественнаго Правосудія, мечь опаго, упоенный кровію Агнца, вземлющаго гръхи всего міра, вступаеть въ свое влагалище, - и мучительная смерть, сопровождаемая сильнымъ потрясеніемъ неба и земли, прекращаетъ Его безпредъльныя душевныя скорби. Се тяжесть Креста Христова!

Христіане! воть что сдълаль для насъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ! А мы что для Него? Онъ понесъ на раменахъ своихъ великій и безмѣрно тяжелый Кресть для нашего спасенія: а мы не хотимъ и перстомъ коснуться благаго ига и легкаго бремени Креста Его, для собственнаго своего спасенія. Онъ испиль за грѣхи наши всю чашу гнѣва н

ярости Божественнаго Правосудія, не растворенную ни единою каплею любви и милосердія Отчаго: а мы не хотимъ вкусить и единой капли отъ сей чаши не гнъва и ярости Господней, но паче любви и благости Отчей; не хотимъ перенести благодушно и малъйшаго оскорбленія, причиненнаго нашему самолюбію неосторожностію ближняго. Онъ для насъ былъ въ трудъ, въ озлобленіи, въ язвъ, въ тугъ и скорби чрезъ всю жизнь: а мы не хотимъ и единаго часа побдъть для Него. Онъ не пощадилъ жизнь свою за насъ — враговъ своихъ: а мы за Него - единственнаго нашего Благодътеля жальемъ распять и умертвить истиннаго врага нашего — плоть свою. Сего мало: неръдко мы совершенно забываемъ нашего Избавителя и Госнода, погружаясь всемъ существомъ своимъ въ воднующееся предъ нами море мірскихъ наслажденій. Іисусъ Христосъ своею смертію избавиль нась отъвачной смерти и стяжаль намъ жизнь въчную: - мы презираемъ жизнь, и избираемъ смерть въчную. Іисусъ Христосъ своею кровію

нскупилъ насъ отъ темнаго владычества діавола, и поставиль въ свътлое Царство благодати и любви Божественной: — мы добровольно оставляемъ Царство свъта, и спъшимъ паки въ мрачный плънъ свой и лобызаемъ постыдныя оковы рабства гръха. Какое достоплачевное ослъпленіе! Міръ и діаволъ не оказали и не могутъ оказать намъ никакихъ благодъяній, напротивъ всячески ищутъ нашей погибели; и не токмо не удовлетворяють нашего безсмертнаго духа, но утомляютъ его и мучатъ гладомъ ненасыщаемымъ, жаждою неутолимою, и за раболъпную имъ преданность готовять намъ въчный огнь: не смотря на то, мы охотно жертвуемъ для нихъ покоемъ, здоровьемъ, и, что всего міра драгоцівниве, жертвуемъ душею. А для Інсуса Христа, толико насъ облагодътельствовавшаго и столько намъ благодъющаго, положившаго за насъ на кресть животь свой, насыщающаго духъ нашъ Словомъ своимъ, питающаго насъ своимъ Тъломъ и Кровію, и объщающаго содълать насъ участинками непостижимаго своего блаженства

и спосадить насъ съ Собою на престоль въ въчномъ царствъ своемъ, — мы не хотимъ пожертвовать тлѣннымъ, дабы получить нетленное, - временнымъ, дабы получить въчное, — ничтожнымъ, дабы получить славное. И что еще? О, ужасъ! мы иногда самыя заслуги нашего Ходатая обращаемъ въ побужденія ко гръху. Мы представляемъ себъ всю великость и цену заслугь Его, дабы темъ безопаснъе погружаться въ сладкій по началу, но гибельный по слъдствіямъ, сонъ безпечности. Мы нарицаемъ Бога Отцемъ нашимъ, усыновившимъ насъ себъ въ возлюбленномъ Сынъ своемъ, дабы тымъ безбоязненные ходить по влеченію развращенной воли нашей. Омывшись кровію, яко Агнца непорочна — Христа, мы попираемъ кровь сію. Содълавшись причастниками Духа Святаго, мы преогорчеваемъ Его. Получивъ нетавнный залогь жизни вычной, погребаемъ его въ истлъніи. Ахъ! Это ли истинные Христіане? Это ли послъдователи Креста Христова? Это ли чтители Распятаго? Нъть; это, по слову Апостола, враги Креста Его (Фил. 3, 18); это вторые распинатели Сына Божія (Евр. 6, 6)!..... Будеть время, когда пными очами воззримъ на Того, котораго нынъ такъ безбоязненно, такъ дерзновенно прободаемъ нашими неправдами. тогда будеть уже поздо. Тогда кровь Інсуса Христа, проліянная за насъ на Голгоов и вопіющая нынъ ко Отцу небесному о милосердін къ гръшникамъ, будеть вопіять къ Божественному Правосудію объ отмщеній за ел поруганіе. Тогда кресть, нынъ нами презираемый. противъ води и безотрадно понесемъ во всю въчность. Безконечные ряды въковъ не уменьшатъ и единой краты въ бользняхъ нашихъ; безконечные вопли не преклонять Божественнаго гивва на милость; безконечныя слезы не устудять пламени огня геенскаго. О, страшно впасть въ рущъ Бога живаго (Евр. 10, 31)!

Христіане! обымемъ и облобызаемъ лучше нынѣ — во времени и благодушно Крестъ Христовъ. Да будетъ онъ нашею похвалою и славою, утѣшеніемъ въ скорбихъ, услажденіемъ въ горестяхъ. На-

знаменуемъ его на сердцъ нашемъ, подобно какъ знаменуемъ на персяхъ нашихъ. Возлюбимъ его — не словомъ и языкомъ, но дъломъ и истиною. Пусть насъ поносять, пусть изрекають на нась всякь эоль глаголь, лжүще Інсуса ради (Мате. 5, 11); пусть поражають насъ удары за ударами несчастій; пусть бездна бездну золъ призываеть на главу нашу, по гласу Божественнаго Правосудія: мы да не обинемся возложить на рамена свои крестъ сей, но паче да пріимемъ оный съ радостію, какъ вождельнное благо, какъ драгоцвиный залогъ любви къ намъ Божіей и нашего спасенія: егоже бо любить Господь, наказуеть; біеть же всякаго сына, егоже пріемлеть (Евр. 12, 6). Поклонники Креста и чтители Распятаго! поклянемся въ сіи священныя минуты, при подножіи Креста Іисуса и при гробъ сего Праведника, отнынъ даже до гроба воинствовать подъ знаменемъ Креста Его, ни на минуту не слагая съ себя всеоружія Божія, и принести въ жертву нашему Искупителю и душу и тело и умъ, и волю и

сердце, и очи и слухъ, и все существо наше, какъ Ему принадлежащее и по праву искупленія. Тогда и самъ Пострадавшій и Умершій за насъ, паче же и Воскресшій даруетъ намъ и свѣтъ ума, и свлу воли, и жизнь духа, и теплоту вѣры, в пламень любви, и твердость упованія во времени, и славу и величіе и радость и блаженство въ вѣчности. Если съ нашимъ Господомъ Іисусомъ Христомъ постраждемъ здѣсь — на землѣ; то съ Нимъ и вощаримся тамъ — на небѣ (Рим. 8, 17). Помыслите, что можетъ быть вожделѣн- нѣе сего? Аминь.

#### XVIII.

## о цъли

## земной жизни человъка.

Для чего я существую въ семъ міръ? для чего я живу на землъ?

Должна быть какая нибудь цвль моего здесь существованія: ибо гдв двйствують силы, тамъ есть и цвль, для которой онв двйствують; и гдв двйствують такія силы, какія видимъ въ человъкв, тамъ должна быть важная цвль, для которой онв двйствують.

Не создаль ли меня Творецъ мой только для того, чтобъ я наслаждался благами, которыми Его десница такъ щедро обогатила нашу земную обитель?

Но если только это было цълію, для которой Онъ сотвориль меня; то Онъ — не такъ меня устроилъ, какъ бы слъдовало. Мнъ нельзя блаженствовать здъсь:

сь одной стороны, во мнъ жного лишняго; съ другой, во мнъ многаго не достаеть для этой цъли. Много лишняго: потому что внутреннее, непреодолимое, обладающее всемъ моимъ духовнымъ существомъ, стремленіе постоянно влечеть меня къ какой - то высшей, обширитишей, недостижниой на земль, цыя. Тамъ, въ невообразимомъ отдаленів, превыше всего сонма свътиль небесныхъ тамъ ищеть себъ успокоенія духъ мой, и ищеть темъ съ большею нетерпълвостью, чемъ долее я живу здесь, н чъмъ больше усовершаю себя. Нездъсь мое отечество. Земля не удовлетворяеть меня. Я наслаждаюсь ея благами, в благодарю за нихъ Бога; но мое сердце грустить, непрестанно воздыхаеть о родинъ, и напоминаеть мнъ о моемъ здесь странствованіи. «Знаю, что водворяясь въ твав, я устраненъ отъ Господа, и потому сильно желаю выдти изть тела, в водвориться у Господа (2 Кор. 5, 6.8).

И если даже оставить безъ вниманія сію тоску моего сердца: все цълію моего существованія здъсь я не могу признать

земное благополучіе, потому что оно тогда лишь имъеть цвну въ глазахъ добродътельнаго, когда озарено высшимъ свътомъ. Исторгните изъ своего сердца всв расположенія не - земныя: для васъ не будеть никакой радости на этой земль, или вы будете веселиться, какъ скоты безсмысленные! Самыя лучшіл наши наслажденіл здесь — наслажденія духовныя: любовь, дружелюбіе, смиреніе, кротость, благочестіе, преданность воль Божіей. Ближайшія къ нимъ наслажденія тв, которыя проистекають изъ созерцанія природы, ея величественныхъ красотъ. Но къ симъ послъднимъ мы были бы нечувствительны, если бы не видъли въ нихъ чего-то высшаго, болъе сроднаго нашему духу. Мы восхищаемсл, напримъръ, весеннимъ благолъпіемъ природы; но, судя строго, природа сама въ себъ одинакова; и испещренная цвътами и убъленная сиргомъ, она та же природа. Слъдственно, если насъ радуеть весна, то причина сего находится не столько вив насъ, сколько въ нашемъ духъ, въ его способности усматривать

въ преходящихъ явленіяхъ образъ жизни лучшей, и слѣды благости Того, чье дыханіе обновляеть лице земли (Исал. 103, 30). Таковъ же источникъ и прочихъ чистыхъ наслажденій нашихъ. И такъ нельзя полагать, чтобы цѣлію моего здѣсь пребыванія было наслажденіе благами земли, неимѣющее никакой цѣны безъ высшаго освященія. Гораздо естественнѣе — искать ее тамъ, откуда нисходить сіе освященіе.

Съ другой стороны, въ человъкъ жногаго недостаеть къ тому, чтобы быть
благополучнымъ здъсь. Начало его жизни вопль слабости, конецъ — стонъ изнеможенія! Между воплями и стонами
изръдка промелькнеть радостное мгновеніе; и оно замътно только тому, кто
пріобрълъ навыкъ — забывать. Одна
сильная привязанность къ жизни заставляеть насъ сносить тягости жизни.
Но сія глубоко укорененная въ насъ
любовь къ жизни, опять, указываеть
намъ на высшую цъль нашего пребыванія на землъ. Она есть такое влеченіе
къ жизни, которое удерживаетъ насъ

на землъ почти противъ воли нашей, дабы мы не могли своевольно оставить ее, не выполнивъ того, для чего на ней поставлены.

Если жъ наслаждение не можетъ быть цълію нашего пребывания на землъ, то для чего мы созданы? Не для того ли, можетъ быть, чтобы своею дъятельностию споспъшествовать благу общему, быть полезными въ составъ цълаго?

Справедливо, что цълое не можеть существовать безъ частей, государство не можеть быть безъ гражданъ. Какъ въ физическомъ міръ мальйшая пружина, малъйшее звено, нужны въ составъ машины, такъ и въ нравственномъ мірв каждый человькъ можеть быть полезенъ. Земледълецъ, ремесленникъ, разносчикъ, купецъ и т. д. такъ же нужны въ государственной машинъ, какъ и судья, врачь, наставникъ, правитель. Самая по-видимому незначительная услуга, которую оказываеть частный человых государству, не остается безъ послъдствій, благодътельныхъ для всей жизни общественной. TACTE I. 26

Digitized by Google

Не смотря на сіе, польза, какую каждый изъ насъ можетъ своею дъятельностію доставить целому государству, даже всему роду человъческому, не можеть быть главною цълію нашего земнаго бытія: нбо для чего существуєть весь родъ человъческій? Если бы его не было, то не нужны были бъ и тъ услуги ему, которыя мы такъ высоко теперь цънимъ; тогда не нужны были бъ ни земледъльцы, ни купцы, ни судьи, ни врачи, ни правители: ибо всь они — въ родъ человъческомъ и для рода человъческаго. Для чего же существуеть самый родь человьческій? Очевидно, надобно искать другой цъли: польза, которую я могу доставлять отечеству, не разръщаеть вопроса о моемъ назначеніи.

Можеть быть, родь человьческій, разсматриваемый какъ одно цълое, существуеть для того, чтобъ непрерывно усовершаться, не выходя впрочемъ изъ предъловъ земнаго бытія? Но прежде надобно спросить: точно ли онъ непрерывно усовершается? Давно, и ка-

жется справедливо, говорять, что нъть ничего новаго подъ луною. Встръчаемые въ Индіи, да и во всей Азіи, даже въ Африкъ, памятники образованности древнихъ ихъ обитателей, изумляють собою мудръйшихъ нашихъ современниковъ. Во многихъ отрасляхъ знаніл и искуства мы еще не сравнялись съ древними Греками; и если у насъ есть что нибудь лучшее, то — не новое, но только подновленное. Едва ли даже не справедливъе будетъ мысль, что родъ человъческій старъеть: время жизни сократилось, силы оскудъли; многія искуства, которыя были извъстны древнимъ, нынъ затеряны; ихъ произведеній зодчества мы почти не умъемъ и оцвинть по достоинству.

Но положимъ, что родъ человъческій дъйствительно идеть къ совершенству; опять спрашивается: чъмъ же все это кончится? Этой земль не бывать небомъ, и человъку на ней — не сдълаться Ангеломъ. И если самая земля подъвергнется измъненію; если какая нибудь комета, подойдя къ нашей планеть;

увлечеть ее за собой; если эта горсть вещества, эта земля разсыплется по необозримому пространству небесь: тогда, что будеть тогда съ вашими мечтами о усовершенствовании человъческаго рода, съ вами самими, жалкіе, ничтожные обитатели земли? Цълію всего величія человъческаго тогда будеть разрушеніе?

. Нъть, этого быть не можеть! Я получилъ жизнь не для того, чтобъ пресыщаться земными удовольствіями, и исчезать вмъсть съ ними, и не для того только, чтобъ гастным своимъ содъйствіемъ споспъществовать благу цьлаго, или земному усовершенствованію рода человъческого, всегда вожделънному, и никогда недостижимому. Я родился для того, чтобы - жипь, непрестанно возрастать, восходить выше и выше къ Началу и Концу всего существующаго. Нъсть Богь, Богь мертвыхь, но живых (Мато. 22, 32). Здъсь, на сей блуждающей звъздъ, я получаю жизнь, — изъ бренія составленное, Всемогущимъ Богомъ одушевленное, чудное и

величественное созданіе, именуемое: геловъкъ, образъ и подобіе Божіе! Здісь ему надобно возрастать, созръвать для своего высшаго назначенія, пока смерть не совлечеть временной оболочки съ его безсмертнаго духа. — Земная жизнь есть преддверіе жизни будущей: вотъ ея истинное значеніе. — Человъку нельзя иметь на земле полнаго знанія, неизмѣнно - благой воли; но въ замѣну ихъ даны ему три святыя сопутницы: одна изъ нихъ, облеченная въ одежду свъта, держащая въ одной рукъ вънецъ, другою указующая на небо, куда устремлены ея взоры, называется въра; вторая, съ спокойствіемъ во взорахъ, съ улыбкою радости и мира привътствующая и ободряющая земнаго путника, именуется надежда; третья, кротко и дружелюбно распростирающая человъку свои объятія, любовь. Руководимый сими сопутницами — шествуй, земнородный, благодушно путемъ тебъ предназначеннымъ. Будь благочестивъ, добръ, надъйся: и ты исполниць свой долгъ-И чъмъ тъснъе твое содружество и общеніе съ сими тремя путеуказательницами, тъмъ върнъе достигнешь своей цъли. Тамъ, гдъ мелькають миріады міровъ, тамъ, и еще выше, далъе, глубже, тамъ — въ безпредъльности, въ въчности, тамъ твое Небо, тамъ твое истинное Отечество!

#### XIX.

## **H3BBCTIE** (\*)

## о чудесномъ изцълении нъмаго

при мощахъ

ПРЕПОДОБНАГО СЕРГІЯ, РАДОНЕЖСКАГО ЧУДОТВОРЦА.

Святотронцкой Сергіевой Лавры Учрежденный Соборъ донесъ о благодатномъ исцъленіи нъмаго при мощахъ Преподобнаго Отца нашего Сергія, Радонежскаго Чудотворца, совершившемся 23 дня прошедшаго Февраля въ четвертокъ второй недъли настоящаго поста.

На другой день послъ сего событія, 24 Февраля, по совершеніи молебиаго

<sup>(\*)</sup> Въ списки съ репорта Святвищему Правительствующему Синоду Преосвященнаго Филарета, Митро-полита Московскаго, отъ 12 Марта 1833 года.

пънія Пресвятой Богородицъ и Преподобному Сергію, получившій исцъленіе, Тульской Губерніи, Веневскаго Уъзда, села Щучьева крестьянинъ Сергей Ивановъ призванъ былъ въ Учрежденный Соборъ, и въ присутствіи онаго, по крестномъ цълованіи, показалъ слъдующее:

« Оть рода мнъ 19 лътъ; каждогодно, по нъмотствованію моему, разрышаемъ былъ глухою исповъдію, и пріобщался Св. Таинъ. — На десятомъ году отъ рожденія быль отдань для обученія грамать къ приходскому Священнику Отцу Александру; и на первомъ году ученія моего во спъ сдълался со много припадокъ, отъ котораго по пробуждении моемъ я оказался лишеннымъ языка, и оттоль оставался нъмымъ, не лишась слуха. Стали со мною дълаться и припадки ежемъсячно, въ новолуніе, повторяясь въ полторы сутки три раза, по утру, вечеромъ, и на другой день по утру; притомъ повредилась и рука лъвая, которую не имълъ я возможности поднять къ верху, чувствуя ее сведенною. »

« Въ такомъ положеніи я пропитывался по возможности трудами своими, по разнымъ мъстамъ, большею частію при нанковыхъ фабрикахъ и въ своемъ селъ. Желая получить милость Божію въ исцъленіи, я ходилъ молиться къ Св. Угодникамъ Божіимъ въ Москву и Преподобному Сергію, послъ Пасхи прошлаго года; а потомъ пошелъ въ Кіевъ.»

«По возвращеніи изъ Кіева, проживъ въ домъ своемъ недълю, въ одну ночь вижу во снъ, что кто-то говорить миж: »ты быль у Преподобнаго Сергія; сходи и опять къ нему; можеть быть, ты будешь и говорить. » — Проснувшись, я обрадовался объщанному, и сталъ собираться къ Преподобному. Дядя мой родной и малый мой брать стали спрашивать: куда я сбираюсь? Чрезъ знаки показаль я имъ, что иду Богу молиться, а показывая въ ухъ серьгу, симъ изъ-яснилъ имъ, что иду къ Троицъ, къ Сергію. Дядя мой выпросиль мнв отъ старосты Волостнаго Лаврентья Иванова билеть для прохода моего къ Троицъ, съ которымъ я и пришель въ Обитель

Преподобнаго. Съ позволенія Начальствующаго проживаль я въ кухнѣ, гдѣ помогаль поварамъ въ приготовленіи братской пищи и питался, какъ и прочіе странные, остатками братской трапезы; притомъ ходилъ и въ Церковь, молиться преподобному Сергію. Во время проживанія моего, хаживаль я неоднократно къ О. Благочинному, который всегда наставляль меня молиться и въровать благодати Преподобнаго, чъмъ я укръпился въ уповапіи на Преподобнаго, желая сильно разръшенія языка.»

«Проживъ около двухъ недъль въ Обители, и не видя себъ облегченія, притомъ въ новолуніе, въ мясопустную недълю, имѣвъ опять обычный сильный припадокъ при всѣхъ въ кухнѣ, повторившійся, какъ и прежде, три раза, по утру, въ вечеру и на другой день по утру, пришедши послѣ того въ память, я вздумалъ собираться домой; притомъ и совѣстился безъ работы ѣсть хлѣбъ. Меня уговаривали пожить и помолиться еще и О. Благочинный и О. Иларій; но все я сбирался идти.»

«Въ одну же ночь опять вижу во снъ, что кто - то тихо и радостно говорить мнъ: «что ты спъшишь домой-то? Поживи еще; можеть быть, Господь дастъ тебъ языкъ; ты станешь и говорить.» Послъ сего я остался еще; и сталь усерднъе молиться по ночамъ Угоднику Божію, и ходить къ службъ, прося его милости.»

« Въ четвертокъ на второй недъль, когда я стояль у главы Св. Мощей Угодника, подлъ Гробоваго Іеромонаха О. Благочиннаго, во время молитвы моей предь окончаніемь часовь, точно ктото, сказаль мив на ухо: «погоди; чрезъ часъ тебъ дастъ Господь языкъ, ты будень говорить.» — Оть голоса этого я обрадовался и испугался; всего меня потрясло. Опомнившись, я осмотрълся, и не видълъ возлъ себя никого, кто бы сказаль мив это. Я упаль на кольна, и со слезами молился Угоднику. Въ это время О. Благочинный, подозвавъ меня, далъ мит выпить изълампады при Мощажь угодника нъсколько масла, и заставиль приложиться къ Св. Мощамъ.

Я почувствоваль, что у меня языкь одеревенълъ, и какъ бы развязалось или разорвалось что во мив; и рука стала подниматься. Я упаль со слезами въ Угоднику, и не знаю и самъ, что со мною дълалось. Помолясь, по выходъ всъхъ изъ Церкви, пошелъ и я съ великою радостію въ келлію Преподобнаго, и при выходъ приложась къ тремъ Мошамъ, вышелъ оттолъ. Взглянулъ на Успенскій Соборъ и слышу, что говорю: Господи Боже мой! Сергій Преподобный! помолись о насъ гръшныхъ! --Произнося слова, я думаль, что не своимъ языкомъ говорю это. Радуясь, и не въря себъ, я пошель къ О. Иларію, куда пришелъ и О. Благочинный. Оня стали заставлять меня выговаривать: азъ, — потомъ: Богъ. Съ начала трудно миъ было по ихъ выговаривать, какъ бы у меня всв опорваны были жилы; но когда за ними сказалъ я: Богъ; то и сталъ свободно говорить все.»

Благочинный Іеромонахъ Иннокентій, по Священству, подтвердилъ все, что въ

семъ показанін до него касается, присовокунивъ, что исцъленному предложено приготовиться къ принятію Св. Таинъ, и что имъ сіе исполнено.

Іеромонахъ Иларій не спрошенъ за отлучкою по Лаврскому порученію.

Служащіе при братской поварнь, одинъ послушникъ и пять щтатныхъ служителей подъ присягою показали, что проживавшій въ кухнъ Сергей Ивановъ, по всъмъ признакамъ, дъйствительно былъ нъмъ до дня исцъленія; и что съ нимъ былъ припадокъ, и било его неоднократно.

Въ билеть, съ которымъ пришель Сергей въ Лавру, показанъ онъ нъмымъ.

Учрежденный Соборъ заключаетъ свое донесение слъдующимъ образомъ:

Видя столь открыто силу предстательства Преподобнаго и убъдительные признаки дара Благодати Божіей въ трепетной радости, простоть и смиренін исцъленнаго, какъ бы развернутыхъ благодатною силою во вившность, — (чего безъ утвіпенія и умиленія сердечнаго пельзя было видъть), — изъ благоговь-

нія къ столь явной истинъ дъйствія Благодати, Соборъ не ръшился идти по путямъ мрачнаго сомнънія распространеніемъ далье изследованія о семъ событіи, но удовольствовался тъмъ, что здъсь представлено.

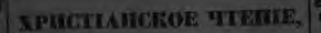
## ОГЛАВЛЕНІЕ первой части на 1833 годъ.

|      | C                                                                                 | тран. |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------|-------|
| I.,  | писанія святыхъ отцевъ                                                            |       |
|      | Іоанна Златоустаго                                                                |       |
|      | Бесъда на хи Псаломъ                                                              | 287   |
|      | Григорія Назіанзена .                                                             |       |
|      | Нравственныя правила                                                              | 39    |
|      | Письмо къ брату своему Кесарію                                                    | 339   |
|      | Ефрема Сиріанина                                                                  |       |
|      | О блаженствахъ 55 главъ                                                           | . 23  |
|      | О жизни по закону Евангельскому 90 главъ                                          | 139   |
|      | Ипполита Свлщеннолоуг.                                                            |       |
|      | Слово на Богоявленіе                                                              | 8     |
|      | Блаженнаго Өсофана                                                                |       |
|      | Канонъ на Благовъщение Пресвятыя Бого-                                            |       |
|      | родицы                                                                            | 326   |
| II.  | ИЗЫСКАНІЯ КАСАТЕЛЬНО ХРИСТІАН-<br>.СКОЙ РЕЛИГІИ.                                  |       |
| •    | Историческое разсмотрение Ветхозаветныхъ                                          |       |
|      | пророчествъ о Тиръ                                                                | 63    |
| III. | XPHCTIAHCKOE YUEHIE,                                                              |       |
|      | О цвли говънія и порядке благоговъйныхъ<br>занятій Христіанина, приготовляющагося |       |
|      | ко Святому Причащенію, съ поясненіемъ                                             |       |
|      | явкоторых молить                                                                  | 185   |

|           | _ Cm                                       | ұран, |
|-----------|--------------------------------------------|-------|
| y.        | ЦЕРКОВНОЕ КРАСНОРЪЧІЕ.                     |       |
|           | Слово, говоренное Преосвященнымъ Амвро-    |       |
|           | сіемъ, Архіепископомъ Тверскимъ, при       |       |
|           | вступленін на паству сей Епархів           | 165   |
|           | Слово въ день трехъ Святителей, говоренное |       |
|           | Преосвященнымъ Амвросіемъ, Архіепис-       |       |
|           | копонъ Тверскинъ                           | 49    |
|           | Слово на освящение Храма, говоренное въ    |       |
|           | Богородицкой Глинской Пустыни Преосва-     |       |
|           | щеннымъ Евгеніемъ Курскимъ, 6 Сента-       |       |
|           | бря 1820 года                              | 344   |
|           | Слово въ недълю Цвътопосную                | 350   |
|           | Слово въ Великій пятокъ                    | 373   |
| <b>7.</b> | духовная исторія.                          |       |
|           | Краткое свъдвије о жизни Ипполита, Епис-   |       |
| •         | копа и Мученика                            | 5     |
|           | Извъстіе о чудесномъ исцъленіи нъмаго при  | •     |
|           | мощахъ Преподобнаго Сергія, Радонеж-       |       |
|           | скаго Чудотворца                           | 401   |
| γī        | назидательныя размышленія.                 |       |
| -         | Бестда Наставника съ дътьми о имени Хри-   |       |
|           | стіанина и крестномъ знаменін              | 118   |
|           | Христіанскія развышленія                   | 971   |
|           | 22phoradeath pasammaeith                   | 70.   |



Star 33.



HAZABARMOR

nea

CARRTRETEPSYFICKOR

ВУХОВНОЙ УКУЙВШИН-



на 1855 годъ

Varme emoyore.

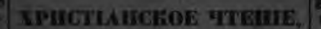
AUPDAIS, MAR, HORE.

CARRETTETEDBYPT'S.

1859.



Street Jane



PERMANAGEMENT

1000

САЯКТИЕТЕРБУРГСКОЙ

духовной академии.



на 1855 года

Toron employ-

ATTEGOR. WAR, HOUSE.

CARETHETEPSYPUS.

1359.

GIFT OF

GIFT OF

GIFT OF

ARCHIDALD CARY COOLIL

MALY 1, 1922

## XPИСТІАНСКОЕ ЧТЕНІЕ,

ИЗДАВАЕМОЕ

ПРИ

# САНКТПЕТЕРБУРГСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ.

Наздани на основаніи Апостоль и Пророкъ, сущу красугольну самому Інсусу Христу. Facc. 2, 20.

на 1833 годъ Часть вторая.

АПРВЛЬ, МАЙ, НОНЬ-

Изданіе второв.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ. въ типографіи Ильи Глазунова и К°. 1839. Slav 385.5

HET UF
HET UF
HIGHD CARY COOKING
JULY 1-1322

Отъ Санктпетербургскаго Комитета Духовной Цензуры печатать дозволяется. Мая 10 1839 года.

> Цензоръ, Академіи Баккалавръ Соборный Іеромонахъ Евсевій.

# О ПРОПОВЪДИ АПОСТОЛЬСКОЙ ПО ВОСКРЕСЕНІИ ІИСУСА ХРИСТА.

### отрывокъ

изъ 5 бесъды Святаго Іоанна Златоустаго на первое посланіе къ Кориноянамъ.

По чему бы Апостолы могли думать и надвяться, что они побъдять всю вселенную, если бы не видали Христа воскресшимъ изъ мертвыхъ? Ужели они были въ такомъ чрезвычайномъ изступленіи, что ръшились на столь важное дъло необдуманно и безразсудно? Ибо чалніе исполнить столь великое дъло безъ содъйствія благодати Божіей превосходить всякое безуміе. Какимъ же образомъ могли совершить оное безумные и изступленные?—Но если Апостолы, какъ то и самыя дъла ихъ показали, находи-

лись въздравомъ умъ; то какъбы могли они, если бы не получили небеснаго удостовъренія въ побъдъ и помощи свыше, какъ бы могли они-двънадцать человъкъ — съ такимъ мужествомъ выступить на столь великіе подвиги, отважиться на брань съ землею и моремъ, ръшиться на измъненіе нравовъ всей вселенной, сильно укоренившихся отъ столь долгаго времени? И, что всего важнъе, призывая людей на небо и въ горьняя жилища, чъмъ бы они надъялись убъдить своихъ слушателей? Еслибъ Апостолы изъ дътства славны были своимъ родомъ, богатствомъ, властію, ученостію; тогда, хотя и невъроятно было бы, чтобъ они могли ръшиться на столь необычайное дъло, по крайней мъръ надежда ихъ исполнить оное имълабъ нъкоторое основаніе. Но изъ Апостоловъ одни занимались ловлею рыбы въ озерахъ, другіе—выдълываніемъ кожъ, иные были мытари. Такія занятія всего менъе могли располагать ихъ кълюбомудрію и возбуждать къ великимъ замысламъ, особенно, когда никто изъ нихъ

ни въ комъ не видълъ примъра сему. Да не только не видъли они примъровъ, внушавшихъ имъ надежду успъть въ своихъ предпріятіяхъ; но напротивъ имъли очевидныя доказательства тому, что вовсе не успъють въ оныхъ. Ибо многіе за нововведенія заплатили своею жизнію (я не о Грекахъ говорю, между коими не было нововводителей, а о самыхъ Іуделхъ того времени), притомъ тогда, какъ приступили къ онымъ не съ двънадцатью человъками, а съ великимъ числомъ войска. — Ибо Өевда и Іуда, привлекши себъ весьма много соумышленниковъ, погибли наконецъ и съ учениками своими (Дълн. 5, 36, 37). Страхъ, внушаемый неудачнымъ покушеніемъ сихъ людей, достаточенъ былъ бы для вразумленія Апостоловъ, еслибъ они прежде не были ръшительно увърены, что безъ божественной помощи не возмогуть успъть въ своемъ предпріятіи. Если бы даже надъялись они все препобъдить; то и тогда съ какою надеждою отважились бы на толикія опасности, еслибъ не имъли въ виду будущаго?

Но предположимъ, что Апостолы имъан твердую надежду успъть въ своемъ предпріятіи: какой прибыли могли они ожидать себъ отъ того, еслибъ привлекли всъхъ къ Тому, Который не воскресалъ, какъ вы говорите? Если нынъ и ть люди, которые уже върують, что имъ уготованы царство небесное и безчисленныя въ немъ блага, весьма неохотно ръшаются на опасности; то почему бы Апостолы захотьли подвергаться онымъ безъ всякой выгоды, и даже ко вреду своему? Ибо, если бы не было того, что дъйствительно было, если бы Христосъ не восщелъ на небо; то тъ, которые бы рѣшились выдумать сіе и разгласить другимъ, оскорбили бы Бога, и посему должны были бы ожидать себъ свыше безчисленных и тяжких наказаній.

Съ другой стороны, хотябъ Апостолы при жизни Іисуса Христа имъли чрезвычайное къ Нему усердіе, но сіе усердіе ихъ должно было ослабъть по смерти Его. Ибо, еслибъ Онъ не воскресъ; то они моглибъ почесть Его обманщикомъ и льстецомъ. Вы знаете,

что при жизни полководца и царя даже слабое войско оказываетъ мужество; а по смерти ихъ-и сильное разбъгается.-Скажи-пожалуй, какими бы побужденіями руководились Апостолы, когда рышились начать свою проповъдь и идти во всю вселенную? И какія трудности не удерживали ихъ отъ сегор Если бъ они были изступленные (я не перестану повторять сего); то ничего бы хорошаго не сдълали, потому что изступленныхъ никто не послушаеть: но если совершили они свое двло, какъ дъйствительно и совершили; то конецъ дъла показываеть, что они были мудрейшіе изъ всъхъ. Еслижъ они были мудръйшіе изъ всѣхъ, то само собою разумъется, что вышли на проповъдь не безъ разсужденія. Еслибъ Апостолы не видали Христа воскресшимъ, то что заставило бы ихъ выдти на столь великую брань? И что не отвращало бы отъ оной!

Христосъ предсказалъ имъ, что Онъ чрезъ три дня воскреснеть, и возвъстиль о царствъ небесномъ; сказалъ, что они получатъ Духа Святаго и побъдятъ всю

вселенную; къ сему присовокупилъ другія безчисленныя обътованія, превышающія всъ силы природы. И такъ, если бы ничего изъ сказаннаго не исполнилось; то Апостолы — и върившіе Іисусу Христу при Его жизни, перестали бы върить Ему по смерти, еслибъ не видали Его воскресшимъ. Они конечно стали бы такъ разсуждать: говорилъ Онъ, что чрезъ три дня воскреснеть, и—не воскресь; объщалъ послать Духа, и—не послаль: какъ же теперь върить будущимъ обътованіямъ Его, когда мы увърились во лжи настоящихъ?

По чемужъ бы Апостолы стали проповъдывать, что Христосъ дъйствительно воскресъ, еслибъ Онъ не воскресалъ?— Потому, скажутъ, что они любили Его. Но въ послъдствіи они должны были бы возненавидъть Его за то, что Онъ обманулъ ихъ, измънилъ имъ, — что, обольстивъ ихъ безчисленными надеждами, Онъ заставилъ ихъ оставить свои семейства, родителей и все; и наконецъ, вооруживъ противъ нихъ весь Гудейскій народъ, совершенно ихъ оставилъ Если бъ одна только слабость была причиною случившагося, они могли бы простить ее; теперь же надлежало считать это доказательствомъ величайшаго злоумышленія: ибо Ему надлежало бы говорить истину и не объщать неба, когда Самъ былъ, какъ вы говорите, только человъкъ смертный. Въ такомъ случаъ надобно было Апостоламъ поступить совствить иначе, нежели какть они поступили; они должны были обнаружить обманъ и сказать, что Онъ былъ только обманщикъ и льстецъ. Такимъ образомъ и отъ опасностей были бы они свободны, и положили бы конецъ своей брани. Если Туден дали деньги стражамъ за то, чтобы сін сказали, будто ученики украли тъло Іисусово (Мат. 28, 12); то чего не получили бы самые ученики, еслибъ они пришли и сказали: дъйствительно мы украли Его, и Онъ не воскресъ? Слъдовательно въ ихъ было воль получить и честь и награды. Почему же бы предпочли они поношенія и бъдствія, если бы не убъжаза ихъ въ истинъ воскресенія Христова Божественная сила, которая всего сего могущественные?

Если для твоего убъжденія въ истинь недостаточно еще досель сказаннаго, то обрати вниманіе на слъдующее. Если бы Христосъ не воскресъ, то Апостолы, хотя бы весьма были расположены къ Нему, не стали бы всенародно возвъщать о Немъ, но оставили бы Его безъ вниманія. Ибо знаете, что мы и слышать не хотимъ имени таковыхъ обманщиковъ. Почемужъ Апостолы проповъдали имя Іисусово? Развъ они надъялись чрезъ него одержать побъду? Но имъ надлежало ожидать противнаго. Ибо, еслибъ и побъду одержали они, и тогда бы погибли, потому что разгласили бы имя обманщика. А если бы захотьли они утаить прошедшее; то должны были бы молчать объ имени Іисусовомъ, потому что ихъ усилія поборать о немъ возбудили бы только большее гоненіе на нихъ и презръніе къ нимъ. И такъ, откуда пришла имъ на мысль такая выдумка? Ибо то, что они слышали, уже вышло изъ памяти ихъ. Если тогда, какъ еще не-

чего было имъ страшиться, они многое позабыли (Іоан. 2, 17. 22—12, 16), а инаго, какъ замъчаетъ Евангелистъ (Іоан. 12, 16), даже и не понимали; то не исчезло ли бы все изъ ихъ памяти при дъйствительной опасности?— Да что говорить, что они забыли слова, слышанныя ими отъ своего Учителя, когда и самая любовь ихъ къ Нему по-малу охладъвала въ нихъ отъстраха угрожающихъ опасностей, за что Онъ и укорялъ ихъ! Ибо прежде, когда Апостолы дъйствительно были привержены къ Інсусу, они съ живымъ участіемъ спрашивали Его: камо идеши? (Іоан. 13, 36). Но послъ того, какъ въ продолжительной бесъдъ съ ними Онъ представилъ имъ тъ опасности, какимъ они подвергнутся во время крестной Его смерти, — они, пораженные страхомъ, пребыли безмолвны. Слушай, какъ Онъ о семъ съ укоризною говорить имъ: никтоже от васт вопрошаетт Мене: камо идеши; но яко сія глаголахь вамь, скорби исполнихь сердца ваша (Іоан. 16, 5. 6). И такъ, если Апостолы столько опечалились тогда, какъ

еще ожидали Его смерти и воскресенія: то они, если бы не видали Его воскресшимъ, конечно совершеннобъ сокрушились и пожелали бы сами скрыться подъ ту же землю—частію отъ скорби о томъ, что вдались въ обманъ, частію же отъ страха предстоящихъ бъдствій.

Но откуда у нихъ и такое высокое ученіе? Учитель сказаль имъ, что они въ послъдствіи услышать еще возвышенньйшее. Еще много, говориль Онъ, имамь глаголати вамъ, но не можете носи*ти нънъ* (Іоан. 16, 12). Значить, то, что еще не было имъ сказано, было выпіе. Между тъмъ одинъ изъ учениковъ Інсуса Христа, услышавъ объ опасности, не хотьлъ даже идти съ Нимъ въ Іудею, но съ прискорбіемъ и трепетнымъ ожиданіемъ своей смерти сказаль: идемь и лы, да умремь съ Нимь (Іоан. 2, 16). Если же тогда, когда Самъ Інсусъ Христосъ быль съ нимъ, ученикъ сей боялся смерти, и потому хотълъ бы уклониться отъ ней; то безъ Него и безъ прочихъ учениковъ какихъ онъ не могъ бы ожидать опасностей? И сіе было сильнымъ доказательствомъ малодушія Апостоловъ.

Что же могли Апостолы говорить, вышедъ на Проповъдь?-- Что Учитель ихъ пострадалъ, объ этомъ всл вселенная знала; потому что Онъ повъщенъ былъ на высокомъ древъ, въ полдень, въ столичномъ городъ, въ самый великій праздникъ, на который долженствовалъ всякой Іудей придти въ Іерусалимъ. Но о воскресеніи Его никто изъ постороннихъ не зналь; что было не малымъ препятствіемъ къ ихъ убъжденію. Что Онъ погребенъ былъ, о семъ также всв твердили; что ученики украли тъло Его, -- это разсказывали стражи всемъ Іудеямъ. Но что воскресъ Опъ, о семъ, какъ сказано, никто изъ постороннихъ не зналъ. Какъ же Апостолы могли надъяться увърить въ томъ вселенную? Если при видъ чудесъ стражи согласились свидътельствовать противпое; то .. какъ Апостолы могли ръшиться безъ чудесъ проповъдывать? -- какъ могли, не имъя ни овола, надъяться увърить и землю и море въ воскресенін? — Развъ

они ръшились бы на сіе изъ любви къ славъ Но тогда каждый проповъдуемое имъ ученіе сталь бы лучше приписывать себъ, а не Умершему. «Имъ люди, скажете, не повърили бы.» Напротивъ. Въ кого бы они удобнъе увъровали? Въ Того ли, кто быль схвачень и распять на кресть; или въ тъхъ, которые избъгли рукъ Іудейскихъ Для чего же, скажи мнъ, ръшились Апостолы на такое дъло?-Они не тотчасъ оставили Іудею и пошли въ языческіе города, но довольно времени медлили еще въ Іерусалимъ. Если не творили они никакихъ знаменій, то чъмъ же увъряли они? Но если тво-рили знаменія (какъ дъйствительно и творили); то это было дъйствіс силы Божіей. А если они и знаменій не творили, и однако же побъждали; то это еще болье было удивительно. Ужели, скажи миъ, не знали, они Іудеевъ? ужели не знали они нечестиваго ихъ духа и сердца исполненнаго ненависти? — Ужели не знали они тъхъ Тудеевъ, которые хотьли побить каменіемъ Монсея, даже посль того, какъ онъ провель ихъ по морю яко по суху; посль побъды, которую одержали они, послъ чуднаго онаго трофея, который воздвигли руками его безъ пролитія крови надъ Египтянами-своими поработителями; послъ манны, послъ источниковъ водъ, источенных для нихь изъ камня; — послѣ безчисленныхъ чудесъ, которыя онъ сотвориль въ Египтв, при Чермномъ моръ и въ пустынъ? Сіи Іудеи Іеремію бросили въ ровъ и многихъ Пророковъ убили. Вотъ слушай, что говорить о нихъ Илія! Послъ извъстнаго ужаснаго глада, послъ чуднаго дождя (3 Цар. 19, 10), посль того пламени, который низвель онъ съ неба, и послъ неожиданнаго онаго всесожженія, будучи далеко изгнанъ изъ отечества, взываеть онъ къ Богу: Господи! олтари Твоя раскопаша, и Пророки Твоя избиша оружівмь, и остахь азь единь, и ишуть души моея изъяти. Но Пророки не замышляли никакихъ перемънъ въ Законъ. Откуда же, скажи мнъ, такое внимание къ ученикамъ Христовымъ, когда они имъли гораздо менве важности, нежели каждый изъ Пророковъ<sup>2</sup>—Сверхъ того Апостолы старались ввести тоже ученіе, за которое Учитель ихъ быль распять; и въ семъ случат преступленіе ихъ могло казаться еще большимъ, нежели Христово, хотя они учили съ Нимъ одному и тому же. О Христв Іудеи могли думать, что Онъ дълалъ это для своей славы: учениковъ же Его они должны были бы возненавидъть гораздо болъе, потому что они стали сражаться съ ними за другаго.

«Но ученикамъ, скажете, помогали Римскіе законы.» Напротивъ того сін законы были сильнымъ для нихъ препятствіемъ; ибо ясно гласили: всякъ, иже царя себе творить, нъсть другь Кесаревь (Іоан. 19, 12). Слъдовательно это служило только препятствіемъ для нихъ, что они были учениками Того, который почитаемъ былъ за Царя, и желали поддержать власть Его.

И такъ, что побуждало Апостоловъ подвергаться столь великимъ опасностямъ? Что такое могли они сказать объ Іисусъ Христъ, за что показались бы до-

стойными вниманія? То ли, что Онъ быль распять на кресть? То ли, что Онъ родился оть бъдной Іудеянки, которая обручена была за бъднаго тектона? То ли, что Онъ произошель оть такого народа, который быль ненавидимъ въ цъломъ міръ?—Но все сіе не только не могло привлекать и убъждать слушателей къ принятію Апостольской проподи, но еще долженствовало отклонять ихъ оть оной, тъмъ болъе, что ее возвъщали мытари и рыбари:

Могло ли все сіе не приходить на мысль ученикамъ Христовымъ? Боязливые люди могутъ воображать болъе препятствій, нежели сколько ихъ есть: но Апостолы дъйствительно таковы были. Итакъ, на чемъ бы могли они основывать надежду счастливо исполнить свое предпріятіе? Не паче ли, при безчисленныхъ къ тому препятствіяхъ, должны были потерять всякую надежду, если бы Христосъ не воскресъ? Надобно быть слъпымъ, чтобъ не видъть того, что Апостолы не только не могли бы предпринять и исполнить такого дъчасть И.

Digitized by Google

ла, но даже и въ умъ себъ представить, если бы не имъли великой и богатой благодати, и не получили залога воскресенія.

И такъ, если столь много было препятствій, не говорю уже къ тому, чтобъ съ успъхомъ дъйствовать, но даже къ тому, чтобы еще ръшиться на такое дъло; если Апостолы, не смотря на то, ръшились и свою ръшимость увънчали успъхомъ; и если наконецъ они на самомъ дълъ исполнили то, что было выше всякаго ожиданія: то для каждаго должно быть ясно, что они совершили это не человъческою силою, но Божественною благодатію.

## IT.

## исторія

## воскресенія іисуса христа.

Одною изъ самыхъ разительныхъ черть въ исторіи воскресенія Іисуса Христа служить то, что оно было предсказано Спасителемъ; притомъ не однажды только и мимоходомъ, но нъсколько разъ, при различныхъ удобныхъ случаяхъ: не однимъ только приближеннымъ ученикамъ, но всему народу Іудейскому и учителямъ его; не въ обоюдныхъ выраженіяхъ, но ясно, такъ что никто не могъ не понять сего предсказанія или понять оное превратно; наконецъ предсказано было съ точнымъ опредъленіемъ времени, которое Спасителю надлежало пребыть во гробъ.

И во первыхъ, мы замъчаемъ въ Евангелін четыре случая, при которыхъ

Інсусъ Христосъ предсказаль о своемъ воскресенін Іудейскимъ учителямъ и народу. Первые два случая сходны между собою. Ожесточенные невъріемъ Книжники, Фарисеи и Саддукеи, желая искусить Спасителя, дважды требовали отъ Него знаменія съ небеси. Інсусъ Христось въ справедливомъ негодовани на ихъ невърје, въ обоихъ случаяхъ даль имъ одинаковый отвътъ: родо лукаем и прелюбодьйный знаменія ищеть: и знаменіе не дастся ему, токмо знаменіе Іоны Пророка. Якоже бо бы Іона во гревы китовъ три дни и три нощи: тако будеть и Сынг геловьгескій вт сердцы земли три дни и три нощи (Мато. 12, 40. 16, 4). Изъ сего отвъта открывается, что Спасителю надлежало пробыть во гробъ двъ ночи и одинъ полный день, а въ третій день воскреснуть; ибо Іуден подъ тремя днями и тремя ночами разумъли такое продолжение времени, какъ то можно видъть (между прочимъ) и изъ сличенія 16 стиха 4 главы съ первымъ стихомъ 5 главы (\*) кн. Есеири.  $ar{T}$ ретій

<sup>(\*)</sup> См. Греч. подлинникъ, въ коморомъ говорит-

случай, по коему Інсусъ Христосъ предсказаль Іудеямь о своемь воскресеніи, быль слъдующій. Іуден требовали отъ Спасителя доказательства Его Божественнаго посольства; тогда Онъ отвъчалъ имъ: разорите церковь сію и треми деньми воздвигну ю (Іоан. 2, 19).—Подъ церковію Спаситель разумълъ, какъ замъчаеть Евангелисть, Свое тъло, въ которомъ обитала вся полнота Божества. Наконецъ, гетвертый случай былъ тотъ, когда Інсусъ Христосъ незадолго предъ своимъ страданіемъ говорилъ Фарисеямъ, имъвшимъ предать Его на смерть: Азг дүшү Мою полагаю, да паки приму ю. Никтоже возметь ю оть Мене: но Азъ полагаю ю о себъ. Область имамъ положити ю, и область имамь паки пріяти ю (Іоа. 10, 17. 18).

Предсказанія сін довольно ясны; но тв, которыя даль Інсусъ Христосъ ученикамъ своимъ, были еще яснъе.Послъдняго рода предсказаній въ св. Евангеліяхъ мы находимъ пять, именно: 1) почти за

ся, что Есонрь престала молиться въ третій день.

годъ до смерти своей Інсусь Христосъ началь открывать ученикамъ своимъ, яко подобаеть Ему ити во Герусалимь, и много пострадати от старець и Архіерей и книжникь, и убіену быти, и въ третій день востати (Мато. 16, 21).—2) По прошествіи шести дней послъ сего предсказанія взявши съ собою Петра, Іакова и Іоанна, Онъ осіяль ихъ лучами своей славы, преобразившись предъ ними, и заповъдалъ имъ никому не открывать видъннаго до времени, доидеже Сынь геловыгескій изъ мертвыхъ воскреснетъ (Мат. 17, 9).—3) Во время пребыванія своего съ Апостолами въ Галилеи, Спаситель опять напоминаеть имъ, что преданз имать быти Сынь геловьгескій вы рущь геловъкомъ: и убіють Его, и въ третій день воскреснеть (Мато. 17, 22. 23).—4) На последнемъ пути въ Іерусалимъ, Інсусъ отозвалъ двънадцать учениковъ отъ прочихъ и сказалъ имъ: се восходиль во leрусалимь, и Сынь геловьгескій предань будеть Архіереемь и книжникомь: и осудять Его на смерть, и предадять Его языкомь на поругание и біеніе и пропятіе:

и съ третій день воскреснеть (Мато. 20, 17—19. сл. Мар. 10, 33. 34). Наконець 5) по совершенін последней вечери Спаситель сказаль ученікамъ своимъ, что кончина Его приблизилась, что они по смерти Его разсвются какъ овцы, не имъющія пастыря, и что Онъ по воскресеніи своемъ встрътить ихъ въ Галилеи (Мато. 26, 31. 32).

Спустя нъсколько часовъ послъ сего предсказанія, т. е. вечеромъ въ четвертокъ, отрядъ вооруженныхъ воиновъ повлекъ Іисуса Христа прежде въ домъПервосвященника, гдъ собравшіеся Книжи Старцы осуждають Его на смерть; а потомъ-къ Пилату, который своимъ подтвержденіемъ окончательно рвшиль приговръ беззаконныхъ судей Іудейскихъ. Въ пятокъ около полудня Спасителя распинають на креств вмъсть съ двумя разбойниками; въ концъ третьяго часа (или девятаго, по Еврейскому исчислению времени) Онъ умираеть. Посему воины, посланные сокрушить голени распятыхъ, дабы скорфе можно было снять и погребсти ихъ, нашедъ Божественнаго Страдальца уже умершимъ, не пребили у Него голеней; но одинъ изъ нихъ, частію, можетъ быть, по жестокосердію своему, а частію, для большаго удостовъренія въ дъйствительности Его смерти, пронзилъ Ему ребро копіемъ своимъ.

Когда Пилать совершенно увърился, что Інсусъ Христосъ умеръ; тогда приказалъ отдать твло Его Іоснфу Аримавейскому, который просилъ позволенія погребсти оное. Іоснфъ, вмъстъ съ Никодимомъ, спявши Божественное твло Спасителя со креста, обвилъ оное плащаницею съ благовонными мастями, и положилъ въ новый гробъ изъ камня изсъченный, въ которомъ еще никто не 
былъ полагаемъ. Сей гробъ былъ не 
что иное, какъ довольно пространная 
пещера; входъ въ оную плотно заваленъ 
былъ большимъ камнемъ.

На другой день послъ сего, то есть въ субботу, Первосвященники и Фарисен собрались къ Пилату, и сказали ему: господи, помянухомъ, яко льстець онъ реге, еще сый живъ: по тріехъ днехъ во-

стану. Повели убо утвердити гробь до третіяго дне: да не како пришедие утеницы Его нощію украдуть Его, и рекуть модемь: воста оть мертвыхь (Мато. 27, 62—64). Пилать, желая устранить оть себя дъло сіе, отвъчаль имъ: вы имъете стражу; подите, охраняйте, какъ знаете. Они пошли, и, приложивъ, печать къ камню, приставили ко гробу стражу (ст. 65 и 66).

Тщетным предосторожности! Ибо предъ разсвътомъ перваго дня недъли и третьяго по смерти Інсуса Христа, вдругъ сдълалось великое землетрясеніе. Оно было знакомъ, что Христосъ востресъ. Ангель бо Господень, говорить Евангелистъ Матоей, сшедъ съ небесе, приступль отвали камень отъ двери гроба, и съдяше на немъ. Бъ же зракъ его яко молнія, и одъяніе его бъло яко снъгъ. Отъ страха же его сотрясошася стрегущіи, и быша яко мертеи (Мато. 28, 2—4).

Но пришедши въ себя послъ страха и увърившись, что Іисусъ воскресъ, стражи обратились въ бъгство; нъкоторые же изъ нихъ, продолжаетъ Евангелистъ, пришедши въ городъ, донесли Первосващенникамъ о всемъ случившемся. И сін собравшись со Старъйшинами и сдълавши совътъ, довольно денегъ дали воннамъ, говоря: скажите, что ученики Інсусовы ночью пришли и украли Его, когда мы спали. И если сіе услышитъ Игемонъ, мы уговоримъ его, и васъ отъ бъды избавимъ. Воины, взявъ деньги, поступили, какъ научены были; и слухъ сей пронесся между Іудеями до сего дня, т. е. до того времени, когда Св. Матеей въ свосмъ Евангеліи описывалъ сін происшествія (28, 11—15).

Между тымь какъ невъріе ухвирилось такимь образомь находить себъ сообщниковъ, Інсусъ Христосъ началь посъвать первыя съмена въры, долженствовавшей вскоръ распространиться по всему міру. Когда удалились вонны, ко гробу Інсусову приходять нъкоторыя благочестивыя жены, сопровождавшія Его изъ Галилен въ Іерусалимъ и на Голгову, желая помазать тыло своего Учителя ароматами, и тымь отдать Ему послъдній долгъ. Но вдругь онъ видять, что сів усердів ихъ уже теперь излишне; ибо Ангель, сидввилій накамив въ преддверін гроба и своимъ явленіемъ устрашившій стражей, сказаль женамъ: не бойтеся вызвъмь бо, яко Іисуса распятаго ищете. Нъсть здъ: воста бо, яко же реге. Пріидите видите мъсто, идъже лежа Господы: и скоро шедше рцыте угеникомь Его, яко воста отъ мертвыхъ (Мате. 28, 5—7).

Сін благочестивыя жены входять во гробъ, и видять тамъ нъкоторыя еще одного Ангела, а другія—двухъ, которые сказали имъ: тто ищете живаго съ тертвыми? Нъсть здъ, но воста: помяните, якоже глагола вамъ, еще сый въ Галилеи, глаголя, яко подобаеть Сыну геловъгескому предану быти въ рущъ геловъкъ гръщникъ, и пропяту быти, и въ третій день воскреснути (Лук. 24, 5—7. Мар. 16, 5).— Жены вспомнили слова Его; и, возвратьсь отъ гроба въ страхъ и вмъстъ съ великою радостію, спъщили возвъстить все сіе одиннадцати Апостоламъ.

Между тъмъ одна изъ женъ, Марія Магдалина, предваривъ всъхъ своихъ спутницъ, возвъщаетъ Петру и Іоанну, что тъла Господня нъть во гробъ. Сіи два ученика немедленно отправляются так-же ко гробу, и находять въ немъ только лежащія нелены, конми обвито было тъло Іисусово, и платъ, который былъ на главъ Его, лежащій не съ пеленами, но особо свитый на другомъ мъстъ.

Но лучь свъта, которымъ Інсусъ Христосъ хотьль озарить свое воскресеніе, и досель еще не быль открыть вполить. По сему Спаситель спышить увърить учениковъ многократными своими явленіями въ томъ, что тыло Его не похищено, но что Онъ дыйствительно воскресъ. Такихъ явленій, по свидътельству Апостольскихъ писаній, было десять, изъ коихъ пять послъдовали въ самый день воскресенія.

Переое явленіе было Маріи Магдалинъ при гробъ, когда она опять приходила къ оному съ Петромъ и Іоанномъ. Между тъмъ какъ сіп ученики, не нашедши тъла Іисусова, возвращались домой, Марія стояла подлъ гроба и плакала. Во время своего плача, она наклонилась посмотръть во гробъ, и вдругъ увидъла въ

немъ двухъ Ангеловъ, изъкоихъ одинъ сидълъ въ головахъ, а другой въ ногахъ, гдъ лежало тъло Інсусово. Они спросили ее: жено, гто плагешися? На сіе Марія отвъчала: взяща Господа моего, и не въмъ, гдъ положища Его. Сказавъ сіе, она обратилась назадъ и увидъла Інсуса Христа, но не узнала, что это Онъ; ибо не думала увидать Его такъ близко около себя. Тогда Спаситель сказаль ей: жено, гто плагеши? кого ищеши? Марія думая. что это садовникъ, -- ибо гробъ былъ въ саду, -- сказала Ему въ отвътъ: Господи, аще ты еси взяль Его, повъждь ми, гдъ еси положиль Его; и азь возму Его. Тогда Христосъ назвалъ ее по имени и сказалъ: Mapie! Магдалина, услышавъ знакомый голосъ Спасителя, тотчасъ узнала Его, и съ восторгомъ воскликнула: Раввуни-Учитель! Потомъ, повергшись къ ногамъ Его, хотьла обнять оныя, но Інсусъ удержалъ ее отъ сего, сказавъ ей: не прикасайся Миљ, не у бо взыдохъ ко Отцу Моему; то есть, для тебя еще не ушло время отдать Мнь такую честь; ибо Я не скоро еще вонесусь на небо. — Иди

же, продолжаеть Спаситель, ко братіи Моей (такъ называеть Онь Апостоловь), и риы имь: восхожду ко Отиу Моему и Отиу вашему, и Богу Моему и Богу вашему. Слова разительныя и вместв таинственныя! Інсусъ Христось даваль въ нихъ Маріи разумьть, что Онъ дъйствительно воскресъ. Ибо изъ сего разговора она могла увъриться, что говорить съ нею тоть же самый Сынъ человъческій, котораго она видъла умирающимъ на кресть. Посль сего Магдалина идеть и возвъщаеть ученикамъ, что видъла Господа, и что Онъ сіе сказаль ей (Іоан. 20, 10—18).

Второе явленіе сділано прочимъ благочестивымъ женамъ. Когда онів шли возвістить ученикамъ, что виділи и слышали при гробів;—Інсусъ, какъ повіствуєть святый Матоей, встрітиль ихъ и сказаль: радуйтеся! Онів приступили, ухватились за ноги Его, и поклонились Ему. Тогда говорить имъ Інсусъ: не бойтеся: идите возвістите братіи Моей, да идуть ві Галилею, и ту Мя видять. И дійствительно, спустя не много време-

ни ученики увидвли Его въ Галилеи. Но Інсусъ, исполняя болье, нежели сколько объщалъ, не дожидзися ихъ прибытія туда, но Самъ поспъшилъ явиться нъкоторымъ при нахъ (Мато. 28, 9—11).

Третіе пеленіе. Когда святыя жены возвъстили ученикамь, что Інсусь Христось воскресь, и что онъ Его видъли; то Апостолы почли все разсказываемое ими за мечтаніе. Но Симонъ Петръ скоро быль выведенъ изъ сего заблужденія; ибо въ тоть же самый день Інсусь Христось явился ему, какъ это видно изъ Евангелія Луки (24, 34) и 1™ посланія къ Кориноянамъ (15, 5).

Четвертое явленіе было то, о которомъ Еванг. Лука повъствуєть слъдующимь образомь: въ тоть же день (въ самый день воскресенія) двое изъ учениковъ Інсусовыхъ шли въ селеніе, отстоличее стадій на шестьдесять отъ Іерусалима (около двухъ миль), называемое Эммаусъ; и разговаривали между собою о всъхъ бывшихъ въ тъ дни приключеніяхъ. Когда они такимъ образомъ разговаривали и разсуждали между собою,

подошель къ нимъ самъ Іисусъ Христосъ и пошель съ ними по пути. Но очи ихъ были удержаны, и они не узнали Его. Тогда Інсусь спросиль ихъ: гто суть словеса сія, о нихже состязаєтася късебъ идуще, и отъ чего вы печальны? На сей вопросъ одинъ изъ нихъ, именемъ Клеопа, отвъчалъ Ему: Ты ли едина пришлець еси во Іерусалимь, и не увъдъль еси бывшихъ въ немъ во дни сія? — Кі*ихъ?*--опять спросиль Іисусъ. Ученики сказали: яже о Іисусть Назарянинь, иже бысть мужь Пророкь, силень дъломь и словом предз Вогом и встьми людьми: како предаша Его Архіереи и Князи наши на осуждение смерти и распяша Его. Мы же надъяхомся, яко сей есть хотя избавити Израиля: но и надз встми сими (но со всемь темь), третій сей день есть днесь, отнелиже сія быща. Но и жены нъкія от нась ужасища ны, бывшыя рано у гроба: и не обрътше тълесе Его прицопа, глаголюще, яко и явленіе Ангель видпица, иже глаголють Его жива. И идоша нъцын оть нась ко гробу, и обрътоша тако,

якоже и жены ръша: Самаго же не видъща. Тогда Інсусъ сказаль имъ: о, несмыленная и косная сердцемь, еже въровати о всъхъ, яже глаголаша Пророцы! Не сія ли подобаше пострадати Христу и внити въ славу свою? И начавъ отъ Моисея, изъвськъ Пророковъ изъяснялъ имъ сказанное о Немъ во всемъ Писаніи. Между тъмъ приближились къ тому селенію, въ которое шли; тогда Христосъ показалъ видъ, что хочетъ идти далъе, -- конечно Онъ и оставиль бы учениковь, если бы они не удержали Его, говоря: облязи съ нама, яко къветеру есть, и приклонился есть день. Господь вошелъ въ домъ и остался съ ними. Когда же Онъ возлежалъ съ ними за столомъ; то, взявъ хльбъ, благословиль оный, преломиль и подалъ имъ. Тутъ отверзлись у учениковъ очи, и они узнали Іисуса. Въроятно, много къ сему содъйствоваль настоящій поступокъ Его, обративъ ихъ на Него впиманіе и въ тоже время напомнивъ имъ, что Іисусъ и прежде, еще при жизни своей, имъль обыкновение благослов-Часть П.

лять и раздавать хльбъ ученикамъ свонмъ. Послъ сего Спаситель вдругъ сталъ невидимъ. Ученики удивлялись, что такъ долго не узнавали Іисуса, и разсуждая о томъ, что происходить съ ними, сказали другъ другу: не горъло ли въ васъ сердце, егда глаголаше нама на пути и егда сказоваше нама Писаніе? И вставши въ тотъ же часъ, возвратились въ Іерусалимъ, гдъ нашли вмъсть собравшихся одиннадцать Апостоловъ и другихъ учениковъ, которые говорили, что Господь точно воскресъ, и явился Симону. Потомъ они сами начали разсказывать, что съ ними случилось на пути, и какъ они узнали Інсуса въ преломленін хльба (Лук. 24, 13-35).

Патое явленіе описано Лукою въ гл. 24 и Іоанномъ въ гл. 20. Когда два ученика, пришедши изъ Эммауса, разсказали прочимъ, что случилось съ ними на пути; тогда о семъ разсказъ каждый изъ Апостоловъ судилъ по своему, и всъ вообще, какъ замъчаетъ Ев. Маркъ (16, 13), съ трудомъ върили, что Іисусъ воскресъ Но, когда они такимъ образомъ сомнъ-

вались въ воскресении Христовомъ, и когда двери дома, въ которомъ собрались они, были заперты по опасенію оть Іудеевъ: - вдругь приходить самъ Інсусъ, становится посреди Апостоловъ, н говорить имъ: мирт вамт! Азт есмь: не бойтеся! Они, смутившись и испугавшись, подумали, что видять духа, принявшаго на себя ложный видъ человъка. Інсусь же сказаль имъ: гто смущени есте, и погто такія мысли входять въ сердца ваша? Видите руцъ Мои и нозъ Мои, яко самь Азь есмь: осяжите Мя и видите: яко духъ плоти и кости не имать, якоже Мене видите имуща. Сказавъ сіе, Онъ показаль имъ руки и ноги свои. Когда же Апостолы отъ радости не върили и дивились; тогда Спаситель, для полнаго ихъ увъренія, спрашпваеть у нихъ: имате ли гто сывано здв. Они подали Ему часть печеной рыбы и сотоваго меда. — Хотя плоть воскресшаго Іисуса для поддержанія своего не имъла уже нужды въ пищь: но дабы показать Апостоламъ, что она, при всемъ измъненіи своемъ,

въ сущности осталась также плотію, и хоти не имъетъ уже нужды въ пищъ, однако не лишилась еще способности употреблять оную,—Іисусъ, взявъ рыбу и медъ, ълъ при нихъ; и дабы увърить ихъ, что видънное ими не есть обманъ, Онъ, взявъ остальное, подалъ имъ. Послъ сего дуновеніемъ сообщилъ Духа Святаго (Лук. 24, 36 -- 43. сн. Іоан. 20, 19. 23).

Шестое язленіс. Оома, пначе называемый Дидимъ (близнецъ), одинъ изъ двънадцати Апостоловъ, не былъ съ ними, когда приходилъ къ нимъ Іисусъ, т. е. вечеромъ въ самый день воскресенія, въ который Онъ дълалъ и говорилъ то, о чемъ мы выше сказали. Посему другіе ученики, лишь только возвратился къ нимъ Оома, сказали ему: видихомь Господа. Но онъ отвъчаль: аще не вижу на руку Его язвы гвоздинныя, и вложу перста моего въ язвы гвоздинныя, и вложу руку мою въ ребра Его, не иму въры. По прошествіи осьми дней, ученики Іисусовы опять находились всв вмъсть въ одномъ домь, и Оома быль съ ними. Когда двери, какъ и прежде,

были уже заперты, вдругъ явился Христосъ, сталъ посреди учениковъ и сказалъ имъ: миръ вамъ! Потомъ, обратившись къ Оомъ, говоритъ ему: принеси перстъ твой съмо, и виждъ руцъ Мои: и принеси руку твою, и вложи въ ребра Моя: и не буди невъренъ, но въренъ. Оома, совершенно убъжденный симъ въ истинъ воскресенія Христова, исповъдуетъ Его радостнымъ восклицаніемъ: Господъ мой и Богъ мой! Тогда Іисусъ сказалъ ему: яко видъвъ Мя въровалъ еси: блажени невидъвшіи, и въровавше (Іоан. 20, 24—29).

Седьмое явленіе, описанное въ 21 гл. Ев. Іоанна, произошло въ Галилеи, на берегу моря Тиверіадскаго, слъдующимъ образомъ. Симонъ Петръ и Өома, иначе называемый Дидимъ, и Наванаилъ изъ Каны Галилейской, и сыновья Зеведеевы и двое другихъ учениковъ Христовыхъ находились вмъстъ. Симонъ Петръ сказалъ имъ: иду рыбу ловити; а другіе ученики отвъчали: идемъ и мы съ тобою. Пошли; но не поймали въ ту ночь ничего. Когда же настало утро; то увидъли,

что Іисусъ стоить на берегу: но ученики не узнали, что это Іисусъ. Онъ спросплъ нхъ: дъти! еда тто снъдно имате? и получиль въ отвътъ: ни. Послъ сего сказаль имъ: вверзите мрежу одесную страну корабля и обрящете. Они закинули съть, и уже не могли вытащить ее по причинъ мпожества пойманной рыбы. Тогда ученикъ, котораго любилъ Іисусъэто быль Іоаннъ-сказаль Петру: Господь есть. Услышавъ это, Петръ бросился въ море; а другіе ученики между тымъ привлекли съть къ берегу. Когда же вышли на оный; то увидъли разложенный огонь, рыбу и хаъбъ. Въ семъ случав тотъ же всемогущій Інсусъ Христосъ, который прежде страданія своего дважды чудесно увеличиваль количество хлъба въ нхъ рукахъ, приготовиль для нихъ трапезу. Посль сего Онъ сказаль имъ: пріидите, объдуйте. Тогда никто изъ учениковъ не смълъ спросить Его: кто ты? ибо знали, что это Господь. Во время объда Інсусъ Христосъ трекратно вопрошаль Петра о любви, поручилъ ему своихъ овецъ и предсказалъ мученическую смерть (Іоан. 21, 1-17).

Осьжое поленіе замічено въ 28 главів Еванг. Матеел. Досель Інсусъ Христось явлился только, такъ сказать, случайно. Но теперь Онъ съ большею торжественностію является на горъ, въ Галилен, гдь, по прежде-данному отъ Него повельнію, должны были находиться въ сіе время одиннадцать Апостоловъ. Они, увидя Его тамъ, поклонились Ему, то есть, признали Его за Спасителя и Бога своего. Но нъкоторые, въроятно изъ 500 братій, о конхъ упоминаеть Ап. Павель (т Кор. 15, 6), и которые тогда находились съ Апостолами, —еще и теперь сомитвались въ томъ. Інсусъ, желая увърить всъхъ въ истинъ своего воскресенія, Божественнаго достоинства и всегдашняго присутствія съ върующими, —приближась, сказаль имъ: дадеся Ми всяка власть на небеси и на земли. Шедше убо наугите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа, угаще ихъ блюсти вся, елика заповъдажь вамь: и се Азъ съ вами есмь во еся дни до сконганія выка (Мато. 28, 16—20).

Девятаго явленія свидътелемъ былъ

Апостоль Іаковъ. Обстоятельства сего явленія неизвъстны (1. Кор. 15, 7).

. Десятое явленіе случилось по возвращенін Апостоловъ изъ Галилен въ Іерусалимъ. Іисусъ явился имъ въ послъдній разъ, когда они возлежали за столомъ, и укорялъ ихъ за невъріе и жестокосердіе, по причинъ коихъ они не повърили видъвшимъ Его воскресшаго (Марк. 16, 15). Потомъ отверзъ имъ умъ къ уразумънію Писанія, и въ подтвержденіе прежняго нхъ посольства, къ которому Онъ приготовлялъ ихъ еще до последняго своего явленія, сказаль имъ: шедше въ мірь весь, проповъдите Евангеліе всей твари. Иже въру иметь и крестится, спасень будеть, а иже не иметь впры, осуждень будеть: знаменія же върующим сія послъдують: именемь Моимь бысы ижленуть, языки возглаголють новы, эмія возмуть; аще и то смертно испіють, не вредить ихъ: на недужныя руки возложать, и здрави будуть (Мар. 16, 15-—18). И дъйствительно, изъ исторіи Апостольской видно, таковыя чудсса между върующими были всеобщи.—Наконецъ Інсусъ Христосъ заключилъ свою послъднюю бесъду съ Апостолами своими увъреніемъ, что они вскоръ получать обътованнаго имъ Духа Святаго, и повельніемъ—не отлучаться отъ Іерусалима, доколь не облекутся силою свыше. Послъ сего, Онъ вывель ихъ вонъ изъ города до Виваніи, и, поднявъ руки свои, благословилъ ихъ. Когда же благословлялъ ихъ,—сталъ отдаляться отъ нихъ и возноситься на небо. Ученики, съ своей стороны, поклонились Ему какъ Богу, и возвратились въ Іерусалимъ съ великою радостію (Лук. 24, 49—52).

Вотъ исторія воскресенія Іисуса Христа! Изъней видно, что Онъ по смерти своей дъйствительно воскресъ и въ продолженіи 40 дней многократно являлся избраннымъ свидътелямъ— своимъ ученикамъ, бесъдуя съ ними о Царствіи Божіемъ, т. е. о Религіи, для распространенія которой между людьми они были призваны, и которая ведетъ человъка къ Царствію небесному (Дъян. 1, 3).

#### III.

## ДОКАЗАТЕЛЬСТВА, ПРИЗНАКИ И СЛЪДСТВІЯ ВОСКРЕСЕНІЯ ІИСУСА ХРИСТА.

Одна исторія воскресенія Іисуса Христа въ томъ простомъ видъ, въ какомъ она представлена Апостолами (\*), уже весьма достаточно можеть убъдить насъ въ истинъ воскресенія Христова. Ибо, кто хотя мало имъетъ безпристрастія и добросовъстности, тоть инкогда не повъритъ, чтобы обманъ могъ принять видъ такой достовърности, какая видна въ помянутой исторіи. Но въ наше время есть много безпокойныхъ умовъ, которыхъ весь таланть состоить въ умъньи затемнять предметы самые ясные. Для предостереженія отъ ихъложныхъ мудрованій, теперь мы намърены изложить доказательства, признаки и слъд-

<sup>(\*)</sup> См. предъидущую статью.

ствія воскресенія Христова. Мы памърены изложить доказательства онаго, дабы человъкъ здравомыслящій не могь имъть нимальйшаго сомнънія въ очевидной истинъ воскресенія;—признаки, дабы чрезъ нихъ можно было существенно отличнть оное отъ всъхъ другихъ, когда либо бывшихъ, воскресеній, и чрезъ сіе самое сильнъе увъриться въ Божественности Іисуса Христа; — наконецъ, слюдствія, дабы видъть въ воскресеніи Его одно изъ самыхъ твердыхъ основаній Христіанской Религіи.

Доказательствъ воскресенія Христова откроется весьма много, если обратить вниманіе на неоспоримую достовърность смерти Іисуса Христа, на предосторожности Іудеевъ, чтобъ ученики не похитили тъла Его, на многократныя Христовы явленія, по смерти, на характеръ Апостоловъ, и наконецъ, на ихъ проповъдь.

Обратимъ вниманіе наше на достовърность смерти Інсуса Христа. Если бы враги Христіанской Религіи могли по крайней мъръ предполагать, что Спаси-

тель въ ту минуту, когда склоняль на кресть главу свою, имъль еще нъкоторую искру жизни, которая могла возгорътъся во гробъ; то сомнънія ихъвъ дъйствительности Христовой смерти отчасти имъли бы мъсто. Но къ такому предположению нельзя найти никакого основанія: ибо кто былъ свидътель смерти Іисуса Христа, и увъряетъ насъ въ оной? Только Его ученики? Нътъ; были свидътели и кромъ ихъ. И во-первыхъ тотъ воинъ, который, дабы увъриться, дъйствительно ли Христосъ умеръ, произилъ копіемъ ребро Его. Если бы Христосъ и въ самомъ дълъ въ сіе время совершенно еще не умеръ; то сильный ударъ копіемъ безъ сомнѣнія прервалъ бы слабую нить Его жизни. Вовторыхъ, свидътелемъ смерти Інсусовой быль Пилать, который не прежде позволилъ Іосифу Аримаеейскому снять со креста тело Спасителя, какъ уже увърился, что Онъ дъйствительно умеръ (Мар. 15, 44). Наконецъ, въ смерти Христовой ни мало не сомнъвались и лютые враги Его, которые жаждали видъть Его погибель, и дотолъ не сходили съ горы Голговы, доколъ не увърились, что невинной жертвы ихъ злобы уже не стало въ живыхъ. Помянухомъ, говорять они Пилату, яко льстець онъ реге, еще сый живъ: по тріехъ днехъ востану. Замътьте, внушаетъ св. Златоустъ, сін слова ихъ: еще сый живъ; — онъ показываютъ, что Іисуса Христа тогда уже не было въ живыхъ, и что сами Гудеи признавали смерть Его несомнънною.

Но если смерть Іисуса Христа столь достовърна, что и самые враги свидътельствують объ оной; то необходимо должно допустить, что Онъ воскресъ. Доказательство сіе тъмъ большую получить силу, если обратимъ вниманіе на тъ предосторожности, какія приняты были врагами Іисусовыми, чтобы ученики не унесли тъла Его. Іудеи осматривали гробъ, положили на немъ печать свою и приставили къ нему своихъ стражей. Если бы дъло сіе приняль на себя Пилатъ, то они могли бы обвинять его въ небреженіи; но они все это сдълали сами. Послъ сего, что можно ска-

зать противъ истины воскресенія Христова?—Изъ собственнаго признанія Іудеевъ извъстно, что тъла Інсусова въ третій день по смерти Его уже не было во гробъ: куда же оно скрылось, если Спаситель не воскресь? какимъ образомъ оно освободилось изъ гроба? гдъ оно? что съ нимъ послъдовало?

Скажутъ: оно унесено учениками. Но какъ ученики могли войти во гробъ? Развъ они съ оружіемъ напади на отрядъ стражей и побъдили ихъ Ногдъ было взять бъднымъ рыбарямъ оружіе? Положимъ даже, что они могли заготовить оное: но откуда явилась вънихъ такая отважность? Оть чего вдругь сдъдались столь смёлы тё люди, которые прежде при одной тъни опасности обращались въ бъгство? Какъ осмълились напасть на вооруженныхъ воиновъ тв, которые прежде, при видънъсколькихъ рабовъ съ дреколіями, разбъжались, -- которые и посла съ боязливою осторожностію запирали двери дома своего, страшась невърныхъ Іудеевъ?-Такіе люди, конечно, открытою силою не могли у

воиновъ отнять тьло Учителя своего. Но темъ менъе можно ихъ подозръвать въ подкупъ стражей; ибо при крайней своей бъдности, гдъ бы они взяли достаточную для того сумму?-Предположимъ и это возможнымъ; но какъ они. могли войти у стражей въ такую довъ. ренность, чтобы сін склонились на ихъ предложение? Стражи конечно знали, что опи, измѣнивъ своему долгу, выдавъ тьло Іисусово, неминуемо должны будуть подвергнуться заслуженной казни: но такіе незнатные люди, каковы были ученики Христовы, не могли, подобно Первосвященникамъ, обнадежить ихъ: если сіе услышить Игемонъ, и захочеть подвергнуть вась наказанію; то мы уговоримъ его, и вась отъ бъды избавимъ (Мато. 26, 14).

И такъ остается только прибъгнуть къ нечестію, то есть, клеветать, вмъстъ съ Іудеями, будто ученики Іисусовы подкрались ночью и хищнически унесли тъло Его, когда воины спали. Но чъмъ это доказать? На сіе иътъ другихъ доказательствъ, кромъ свидътельства вои-

новъ. Угеницы Его, говорять они по наущению Первосвященниковь, нощію пришедше украдоша Его, нама спящима (Мато. 28, 13). Но спящіе что за свидътели? взываеть блаж. Августинь. И что значить ихъ свидътельство? Воть что, если выразить оное другими словами: «Мы свидътельствуемъ, что ученики Інсусовы унесли тъло Его; и свидътельство наше безъ сомнънія должно быть принято за върное. Ибо въ то время, какъ они уносили тъло, мы спали столь кръпкимъ сномъ, что ничего не слыхали и не видали».

Воть, каковы ть свидьтели, которыхь беззаконіе приняло подъ свое покровительство! Какое различіе между ихъ и Апостольскимъ свидьтельствомъ! Апостоль—сіи свидьтели истины, не говорять, какъ воины: «мы спали;» а напротивъ утверждаютъ: «мы видъли, мы слышали, мы осязали». Притомъ, принимая въ соображеніе то, что они повъствують о явленіяхъ Інсуса Христа, нельзя думать, чтобы они могли въ семъ случать обмануться. Ибо, если бы Ін-

сусь Христосъ явился только разъ или два, двоимъ или троимъ изъ учениковъ своихъ; если бы Онъ произнесъ имъ только нъсколько словъ, и то какъ бы мимоходомъ: въ такомъ случав еще можно было бы думать, что сін два или три человъка, можетъ быть, призракъ приняли за дъйствительное явленіе. Но Спаситель являлся многократно, являлся всьмъ Апостоламъ, и однажды явился болъе, нежели пяти стамъ учениковъ своихъ. Сверхъ сего, во время столь многократныхъ своихъ явленій Онъ произнесъ не два, не три слова; но имълъ съ учениками продолжительныя бесъды, когда изъясняль имъ Писанія, открывалъ тайны царствія своего, которыя они должны были проповъдывать; подавалъ имъ новыя силы, или утверждалъ ихъ въ полученныхъ; предсказывалъ имъ то, что съ ними впредь случится, и начертывалъ для нихъ планъ будущаго ихъ дъйствія. Онъ даже влъ и пилъ съ ними. Такая цъпь происшествій никакому здравомыслящему человъку не можеть показаться рядомь мечтаній или Часть П.

обмановъ. Посему никакъ нельзя сомнъваться въ достовърности тъхъ свидътелей, которые, по собственному ихъ увъренію, были очевидцами всъхъ оныхъ произшествій.

Свидетельство Апостоловъ о воскресепін Христовомъ должно получить въ очахъ нашихъ еще большую силу, когда мы припомнимъ, какъ они прежде мало ожидали онаго, и съ какимъ трудомъ върили ему, за каковое косненіе въ върованіи и самъ Спаситель часто укорялъ ихъ при жизни своей и даже по воскресеніи. Такъ, когда Онъ незадолго предъ страданіемъ предсказывалъ Апостоламъ о смерти своей и вмъсть о своемъ воскресеніи въ третій день; то они, по словамъ Ев. Луки, совершенно не поняли словъ Інсусовыяъ (9, 45). Потомъ когда Марія Магдалина съ другими благочестивыми женами, и двое учениковъ, ходившихъ въ Эммаусь, возвъстили одиннадцати Апостоламъ, что они видъл воекресшаго Інсуса; тогда сін послъдніе, не въря ни тъмъ ни другимъ, почли повъствуемое ими за мечтаніе: и пециосл

преда имми яко лжа глаголы ихъ, и не въроваху имъ (Лук. 24, 11. сн. Марк. 16, 13). Наконецъ, когда и сами Апостолы увидъли Інсуса въ первый разъ послъ воскресенія; то они подумали, что видятъ духа.—Людей, столь недовърчивыхъ, конечно обманутъ трудно. По сему, если Апостолы увърились наконецъ въ дъйствительности того, чему прежде съ такимъ трудомъ върили; то нельзя сомивваться, что они могли быть приведены къ такой увъренности только очевидными и несомиънными доказательствами воскресенія Христова.

Можеть быть, кто спросить: почему Інсусь Христось не жиль среди учениковь своихь постолнио въ продолжении сорока дней—оть воскресения своего до вознесения, а являлся имъ только по временамъ? На это можно просто отвъчать: Онъ не имъль нужды жить съ ними постолнно. Но скажуть, при такомъ постолниюмъ пребывании Его съ вними лучше бы можно было увъриться въ истивъ воскресения, нежели при столь ръдкихъ и кратковременныхъ явленияхъ.

Нътъ; сін явленія Інсуса Христа, какъ мы видъли, были довольно часты и продолжительны, такъ что по справедливости нельзя ничего болье требовать для увъренія даже самыхъ упорныхъ невъровъ. Впрочемъ Отцы Церкви представляють намь некоторыя причины, почему Інсусу Христу угодно было только по временамъ являться Апостоламъ, а не всегда пребывать съ ними. Такъ поступаль Онъ, говорять Отцы, для того, чтобы болье и болье уклонянсь своимъ человъчествомъ отъ учениковъ своихъ, приверженныхъ къ Нему, яко человъку, возвысить чрезъ то ихъ образъмыслей, и въ тоже время, посредствомъ сего временнаго отсутствія, прерываемаго частыми явленіями постепенно приучить ихъкъ благодушному перенесенію всегдашняго своего съ Нимъ разлученія по плоти, имъвшаго быть по Его вознесенін на небо.

Другое возраженіе, которое противники съ гордостію предлагають намы, (ибо всъ возраженія, представляющіяся ихъ уму, они считають неопровержи-

мыми) состоить въ следующемъ. Почему, спрашивають они, Інсусъ Христось не являлся въ мъстахъ общественныхъ, Священникамъ, учителямъ, и всему народу?—Но что изъ сего? Ужели болъе, нежели пять - сотъ свидътелей (1 Кор. 15, 6), которые видълн Его, осязали Его и слышали Его бесъды, не заслуживають нашей довъренности? и ужели свидътельство ихъ надобно отвергнуть? это было бы весьма безразсудно и несправедливо.-Чего же хотять противники?-Почему Інсусъ Христосъ являлся только своимъ ученикамъ, а не міру? Но они забывають, что Господь открываеть Себя только душамъ правымъ; а ть Священники, ть учители и тоть мятежный по ихъ наущению народъ, которыхъ не могли тронуть всв чудеса Інсуса Христа, такой милости были недостойны. И къ чему бы она имъ послужила? Такіе Священники и учители, въ которыхъ воскресеніе четверодневнаго мертвеца возбудило только большую зависть къ Божественному Чудотворцу, и побудило ихъ (коръе привести въ исполненіе свои злые замыслы противъ Інсуса Христа, такіе Священники и учители, хотябъ и собственными глазами своими увидъли Его по восжресенін, безъ сомитнія ухитрились бы и тогда ослівнить себя и народъ, упорно рішившись не върить въ Того, котораго они какъ злодъя предали на смерть! — А что они упорно рішились невърить воскресенію Христову, сіе видно между прочимъ изъ того, что они, услышавъ о немъ оть воиновъ, ни мало не хотьли изслідовать истину онаго.

Но оставимъ злонамъренныхъ противниковъ и нелъпыя ихъ возраженія. — Дожазавъ, что сами Аностолы не могли быть обмануты въ воскресеніи Інсуса Христа, посмотримъ теперь, не обманывали ль они другихъ, увъряя ихъ въ воскресеніи, котораго, можеть быть, инмогда и не было? — Ръщительно говоримъ, что сего никакъ быть не могло: это не сообразно ни съ характеромъ Апостоловъ, ни съ ихъ проповъданіемъ. Несобразно съ ихъ характеромъ; нбо из-

въстно, что Апостолы были люди простые и необразованные, неученые и безграмотные. Но если бы все повъствуемое ими о воскресеніи Іисуса Христа и Его явленіяхъ было не что иное, какъ рядъ вымысловъ: то необходимо надлежало бы предположить, что сін люди столь простые, необразованные и ненмъющіе ни мальйшей способности къискуснымъ выдумкамъ, были однакожъ--по стравному противоръчію самимъ себъ- въ состояніи вымыслить исторію сего мнимаго воскресенія столь последовательную, столь обстоятельную, столь связную во всекъ частяхъ своихъ, что ни въ одномъ пунктв ея незаметно викакого недостатка. Надлежало бы, сверхъ того безъ всякаго основанія предположить, что Апостолы дъйствительно были весьма способны дать вымышленнымъ повъствованіямъ тоть видъ истины, или правильные, тоть зарактеръ божественности, который каждый разсудительный человых можеть замьтить въ Апостольской исторіи воскресенія Христова и котораго нельзя найти въ сочиненіяхъ собственно человъческихъ. Ахъ, подлинно не таково бываеть вымышленное! Даже, чтобы только выдумать такую баснь (если бы исторію воскресенія Христова можно было назвать баснію), потребенъ былъ для сихъ простыхъ и столь необразованныхъ людей геній высшій, нежели человъческій; ибо до воскресенія Христова никому и въ умъ не приходило, чтобы человъкъ могъ самъ собою воскресать.

Но если бы воскресеніе Інсуса Христа было чистый вымысль, то всего удивительніе, всего непонятніе для насъ становится проповіздь Апостоловь. Смотрите на нихъ, говорить свят. Златоусть: они какъ бы на крыльяхъ летають по вселенной; ничто ихъ не устрашаеть, ничто не останавливаеть—ни опасности ни смерть, ни трудности предпріятія, ни многочисленность, власть и сила враговъ ихъ, — ничто не способно замедлить полета ихъ. Они всюду возвіщають, что человіть Інсусъ, распятый и умершій на кресть, воскресь изъ

мертвыхъ, и что они видъли Его. Воть основаніе всего ихъ ученія!

Теперь, если бы они на самомъ дълъ не видали Іисуса Христа, и если бы Онъ подлинно не воскресъ; то могла ли бы у нихъ родиться мысль-приводить весь міръ къ въръ въ Него? какъ бы они рвшились на такое предпріятіе? какъ бы они приступили къ исполненію онаго?-И во-первыхъ, могла ли бы въ нихъ родиться мысль или намъреніе-привести весь міръ къ въръ въ Інсуса? Что могло бы возбудить въ нихъ оное? любовь къ своему Учителю? Но если бы Онъ не воскресъ, отвъчаетъ св. Златоусть, то сія любовь необходимо превратилась бы въ ненависть; ибо въ такомъ случав они видъли бы въ Немъ только льстеца, который заставиль каждаго изъ нихъ отказаться оть всего-оть имущества, дома, семейства, и, подвергнувъ ихъ ненависти согражданъ, какъ бы насмъялся надъ ними; поелику не исполнилъ данныхъ имъ объщаній.

Что же молго побудить Апостоловъ къ такому предпріятію? Развъ какія ли-

бо значительныя выгоды? Но можно ле было ожидать отъ сего выгодъ? Они, конечно, могли бы получить выгоды важныя въ томъ случат, когда бы согласились говорить, что Інсусъ Христось не воскресь, а остался мертвымъ. Ибо Первосвященнки и Фарисеи, которые столь дорогого цаною подкупали вонновъ разгласить, будто тъло Інсусово во время ихъ сна унесено учениками, несравненно большую сумму дали бы самимъ ученикамъ, если бы сін согласились говорить, что они обмануты, и что Учитель ихъ былъльстецъ. Напротивъ, своимъ твердымъ свидътельствомъ о Его воскресенін Апостолы явно подвергали себя крайней ненависти сильныхъ Первосвященниковъ и Фарисеевъ, гоненіямъ, мученіямъ и самой смерчи. Но возможно ли представить, чтобы люди, хотя нъсколько имъющіе здраваго смысла, ръшились безъ всякой для себя пользы, для поддержанія одной лжи, жертвовать важнъйшими своими выгодами, своимъ спокойствіемъ и самою жизнію?

Впрочемъ допустимъ на время, что

Апостолы, по накоему странному настроенію ума, даже безъ всякой причины и побужденія, вздумали увърять міръ въ мнимомъ воскресеніи Учителя ихъ, Спрашивается, въ чемъ бы они нашли подкръпленіе себъ для исполненія такого предпріятія При ихъ твердомъ убъжденіи въ истинъ воскресенія Христова н-что необходимо за симъ слъдуетъпри ихъ увъренности, что Господь Інсусь по обътованию своему всегда пребываеть съ ними, такое постоянство ихъ во всъхъ превратностяхъ для насъ нисколько не удивительно; ибо мы увърены, что ихъ поддерживала десница Всемогущаго. - Но уничтожьте сіе воскресеніе, отнимите сію Божественную помощь: тогда что было бы съ ними? ---Тогда, безъ сомнънія, тотчасъ бы оставила ихъ бодрость, и они поспъщили бы отказаться отъ своего предпріятія.

Наконецъ, если Апостолы говорили неправду, и воскресеніе Іисуса Христа есть вымыслъ; то раждаются многіе совершенно непонятные вопросы. Во-первыхъ, какъ могли Апостолы распространять

свой вымыслъ въ томъ самомъ мъсть, гдв Інсусъ Христосъ умеръ, и-однако никъмъ не были обличены въ обманъ? Какъ они могли здъсь столь смъло увърять въ оной мнимой истинъ цълые милліоны Іудеевъ, для которыхъ полезно было обличить въ обманъ (если бъ то было возможно) проповъдниковъ новаго и ненавистнаго для нихъ ученія? — Во-вторыхъ, какъ могла распространиться такая ложь по всему міру, несмотря на то, что весь міръ усиливался истребить оную? Почему въ продолженіи трехъ въковъ, безчисленное множество христіанъ, безъ всякихъ для себя личныхъ выгодъ, рѣшались проливать свою кровь и съ радостію подвергались смерти, чтобы только поддерживать оный вымыслъ?—Наконецъ, возможно ли, чтобы въ продолжени 18 въковъ исповъдывали сей вымыслъ отъ конца до конца вселенной столь многіе мидліоны людей всвуъ сословій, всвуъ состояній, между коими было много самыхъ глубокомысленныхъ мужей, и при всемъ томъ никто изъ нихъ не открылъ, что

онъ есть просто вымыслъ? Какой это удивительный вымыслъ! Какъ онъ похожъ на истину, когда всякой здравомыслящій умъ охотно принимаетъ его за оную!

Довольно; изъ вышесказаннаго ясно открывается, что въ свидътельствъ Апостоловъ о воскресеніи Іисуса Христа нельзя подозръвать нимальйшаго обмана. Если же это справедливо, и если сами они, какъ выше показано, не могли быть обольщены ложными приэраками; то необходимо должно заключить, что Іисусъ Христосъ дъйствительно воскресъ.

Сіе воскресеніе Іисуса Христа, кромъ доказательствъ, имѣеть еще свои особенные признаки, которые отличають оное оть всѣхъ другихъ воскресеній, и вмѣстѣ показывають, что воскресшій Іисусъ есть истинно Богъ. Въ Св. Писаніи упоминается объ осьми воскресеніяхъ, именно: въ 3 и 4 книгахъ Царствъ повъствуется о воскрешеніи трехъ человъкъ, изъ коихъ одного воскресилъ Илія, другаго—Елиссей, а третій ожиль оть

прикосновенія къ костямъ сего последняго Пророка, бывъ брошенъ въ гробъ его. Въ Евангеліяхъ говорится о воскрешеніи Інсусомъ Христомъ дочери Іанровой, сына вдовицы Наинской, и Лазаря, уже четыре дня лежавшаго во гробъ. Наконецъ, въ книгъ Дъяній Апостольскихъ сказано, что Ап. Петръ воскресилъ Тавноу, а Павелъ нъкоего юношу Евтиха.

Но, во-первыхъ, ни одинъ изъ упомянутыхъ умершихъ и потомъ воскресшихъ людей, при жизни своей не предвидьль ни воскресенія своего, ни времени онаго; напротивъ, Інсусъ Христосъ много разъ предсказывалъ ученикамъ н народу о своемъ воскресеніи въ третій день, и дъйствительно воста якоже реее (Мато. 28, 6). Въ сихъ трехъ словахъ заключается самое сильное даказательство Его Божественности; ибо одному только Богу свойственно такъ опредъленно предсказать о воскренін своемъ, какъ о дълъ, совершенно зависящемъ оть Его воли, и потомъ во всей точности исполнить предсказанное.

Во-вторыхъ, помянутые умиравляе

люди нимало сами не содвиствовали своему воспресенію. Два отрока, воспрешенные Иліею и Елиссеемъ, своею жизнію всецть по обязаны симъ двоимъ Пророкамъ, или лучше, всемогуществу Божію, въ десницъ коего они были только орудіями. Мертвецъ, который былъ брошенъ во гробъ Елиссеевъ, оживленъ дъйствіемъ той же всемогущей силы, сокровенной въ семъ гробъ. Дочь Іаира, сынъ вдовицы Наинской и Лазарь обязаны также воскресеніемъ своимъ единственно Іисусу Христу. Наконецъ, Тавиоа и Евтихъ воскрешены молитвами Петра и Павла. Изъ обстоятельствъ сихъ воскресеній видно, что возвращение жизпи воскрешеннымъ зависьло не отъ нихъ самихъ, но отъ другихъ. Напротивъ, въ комъ заключается причина воскресенія Іисуса Христа? Входь во гробъ Его заваленъ быль огромнымъ камнемъ; грозные, недремлющіе стражи наблюдали, дабы никто н никакимъ образомъ не могъ войти въ оный; о воскресенін Іисуса Христа пикто не молилъ Бога, какъ молились сестры о воскресения своего брата Лазаря;

и никто не воззывалъ Его изъ гроба, какъ Онъ воззвалъ къ жизни друга своего. И такъ, опять повторяемъ, что было причиною воскресенія Інсуса Христа? Источникъ и причина воскресенія Христова находилась въ Его собственномъ Божественномъ существъ. Онъ имълъ власть отдать душу свою, имълъ также власть и возвратить себъ оную; а посему воскресъ своею Божественною силою. Онъ—яко Богь — животъ имать въ себъ (Іоан. 5, 26).

Въ-третыхъ, всѣ упомянутые умиравшіе люди, которые воскресали не своего силою, должны были спустя нѣсколько времени послѣ воскресенія своего опять умереть и притомъ навсегда. Давно уже всѣ они покоятся въ гробахъ своихъ до дня всеобщаго воскресенія. Но Інсусъ Христосъ воста от мертыхъ и ктому не умираеть: смерть Имъ ктому не обладаеть (Рим. 6, 9). Другую черту Своей Божественности нашъ Спаситель открылъ Апостолу Іоанну, свыше ему возвъщая: Азъ есмь первый и послъдній: и живый, и быхъ мерть, и се

жиет есть во въки въковт... и имамъ клюги, то есть, Я есмь Владыка ада и смерти (Апок. 1, 17. 18).

Какія же нэъ всего выше сказаннаго вытекають следствія? Сін следствія безчисленны. Чтобы только просто изложить оныя, не входя въ ихъ подробное раскрытіе, для сего потребно былобъ написать обширныя сочиненія. Но мы на сей разъ считаемъ достаточнымъ замътить только то, что Ап. Павелъ сказалъ Христіанамъ Церкви Кориноской. Аще, говорить онъ, Христось не воста, тще убо проповъдание наше, тща же и въра ваша: вы есте во гръсъхъ вашихъ н мы окаянныйши всьхъ геловькъ есмы (1 Кор. 15, 14. 17. 19). Сін слова имъють такой смыслъ: если бы Іисусъ Христосъ не воскресъ, то Онъ не быль бы Богъ; если же Онъ не быль бы Богомъ, то Его ученіе и обътованіе не имъли бы никакой важности, т. е. все, во что мы въримъ и чего надъемся, не имълобъ тогда никакого основанія. Далве, если бы наша въра и надежда не имъли основанія, то совершенно были бы безполезны

UACTE II.

для насъ всв наши страданія, которыя мы нынъ должны бываемъ претерпъвать, частію отъ другихъ, частію же сражаясь съ собственными своими страстями. Наконецъ, если бы мы должны были страдать безъ всякаго плода; то страданія наши, не услаждаемыя надеждою на будущее воздаяніе, своею тяжестію подавили бы насъ.

Нынь же, продолжаеть св. Павель, Христось воста от мертвых (ст. 20). Теперь, обращая умозаключение Апостола, можемъ мы сказать: если Інсусъ Христосъ воскресъ, то въра наша не тщетна, но утверждается на непоколебимомъ основаніи, на воскресеніи Інсуса Христа. Ибо, если Інсусъ Христосъ воскресъ своею силою, и воскресши не умираеть; то очевидно, Онъ есть Богъ. Если Онъ Богъ, то слова Его истиины, все ученіе несомнънно, всь обътованія непреложны Сколько бы ни нападали на Религію Інсуса Христа со всею силою и утонченностію, къ какимъ только способенъ человъкъ: но сія Божественвая Религія при всъхъ нападеніяхъ оста-

нется непоколебимою; всв возможныя возраженія, вымышляемыя противъ нея, падуть сами собою, и мол въра будеть для нихъ недоступна. Почемур потому что я признаю за несомнънное, что все предлагаемое въ оной Религии учение, преподанное Іисусомъ Христомъ, воскресшимъ изъ мертвыхъ, есть въчно истинпо, въчно достовърно, въчно неопровержимо. Пусть отвегоду вооружаются на меня, пусть осыпають меня проклятіями, пусть меня преследують, пусть на меня клевещуть, пусть подвергають меня всьмъ бъдствіямъ; но, если я истинный ученикъ Інсуса Христа воскресшаго, то я радуюсь, я восхищаюсь, я нахожу блаженство среди таковыхъ скорбей. Почему? потому что воскресшій Інсусъ Христосъ, коего обътованія непреложны, увъряеть менл, что сін скорби служать ко очищенію моей души, и на небесахъ ожидаеть меня неизреченная награда.

Поминайте всегда Господа Іисуса Христа, воставшаго от мертвых (2 Тим. 2, 8).

#### IV.

### СЛОВО

# на день Святыя Пасхи.

Сей нарегенный и святый день, единъ субботь царь и господь, праздниковъ праздникь и торжество есть торжествъ.

(Изъ канова на съ Пасху)

Въ царствъ Христовомъ нъть мъста печали и сътованію; непрестанная радость, непрерывное торжество предоставлены и земнымъ членамъ сего царства. Здъсь, по описанію еще древняго Пророка, страждущіе слышатъ утъщительную въсть, сокрушенные сердцемъ получають отраду, плъннымъ проповъдуется свобода, всъ сътующіе, всъ унывающіе духомъ утыпаются (Иса. 61, 1—3); отсюда вовсе изгнаны печаль и воздыханіе, такъ что и самыя бользин

н страданія не нарушають ихъ радости. Ибо прерванный союзъ человъка съ Богомъ уже возстановленъ, и человъкъ опять принять въ Божественное сыновство; грѣхъ единожды оправданнаго уже никогда не воспомянется Пра-. восуднымъ; врата рая для него уже отверсты; Сынъ Божій ходатайствуеть о немъ на небъ; Святый Духъ осъняеть его на земль. Ему только остается, съ чувствомъ благоговъйнаго восхищенія, направлять собственныя стопы къ блаженному и въчному жилищу, царственнымъ путемъ-Въры во Христа. Въруяй въ Мя имать животь выгный (Іоан. 6, 47), говорить Свидътель върный и ис-· Тинный.

И св. Церковь, върная законамъ царства Христова, върная руководительница къ небеснымъ обителямъ, предваряеть и сопровождаеть подобнымъ торжествомъ и собственное человъка шествіе къ онымъ. Указуя во Іисусъ Христь и Путеводителя, она, время отъ времени, своими празднествами напоминаеть ему всъ обстоятельства земной

Его жизни, и всегда столь же торжественно, сколь славны и спасительны были оныя. Напоминая о томъ времени, когда Іисусь быль еще младенцемъ, свидътельствуетъ и о славъ Въры, познающей въ Немъ, съ Виолеемскими Пастырями, Спасителя (Лук. 2, 11) и видящей, съ Симеономъ, свъть къ просвъщенію языковь и славу Израиля (ст. 22). Прославляя Інсуса, какъ народнаго Учителя и Чудотворца, прославляеть и величіе Въры, несомнъвающейся съ Самарянами, что Онъ воистину Спаситель міра, Христось (Іоан. 4, 42). Превозпося смерть Інсуса, превозносить и Въру, изрекающую съ Римскимъ сотникомъ: воистину геловых сей Сынг Божій (Мар. 15, 39). Такъ, каждое празднество Церкви о каждомъ событін жизни Христовой есть торжество Въры христіанской. Но среди сихъ ел праздниковъ и торжествъ, празднество воскресенія Христова есть для нее царь и господь, есть торжество совершенныйшее, высочайшее. Ибо слава Въры нигдъ такъ ясно, совершенно и величественно не откры-

вается, какъ въ воскресении Господа. Если Онъ быль младенцемъ славнымъ, то быль вивств и слабымь и униженнымь. Если быль Учителемъ великимъ, то подвергался вмъсть и скорбямъ и гоненіямъ. Если смерть Его была прославлена, то была вмъсть и смерть крестная. Но Онъ воскресъ, и- окресть Его только величіе и слава Божества! Онъ воскресъ, и-окрестъ насъ только величіе и слава Въры! Воть почему и св. Церковь какъ бы опасаясь, что мы несовершенно выразумьли важность воскресенія Христова, совершаеть воспоминание онаго не одинъ денъ, не два, но цълую седьмицу, цълые сорокъ дней, каждый седьмый день въ цъломъ годъ.

И такъ, соотвътствуя намъреніямъ Церкви, принесемъ, Сл!, днесь исповъданіе славъ Воскресшаго въ словъ о торжествъ Въры, оправданной и прославленной, утвержденной и побъдоносной возстаніемъ Спасителя; Въры—нашей, и древнихъ нашихъ Праотиевъ.

Не одни мы, Сл!,--върующе; имъли Въру и прежніе роды; питомцемъ ея былъ еще древній Израиль, со всеми своими Пророками; еще Авраамъ наименованть отцемъ верующихъ. Верою же утещались и Прародители: ибо нарство ея едва несовременно бытію рода реловеческаго. И уроки ея всегда относились къ тому же Христу Спасителю.

Древніе, провидъвъ сего Спасителя грѣшниковъ, постоянно и несомнѣнно ожидали Его; но ихъ ожиданія долго, очень долго не исполнялись. Съ рожденіемъ Іисуса начала обнаруживаться тайна и ихъ чаяній; всь Его дела и приключенія Его жизни, самое уничиженіе Его до смерти и гроба, показывали всегда болье и болве, что Онъ есть Христосъ. Впрочемъ, при всей Его славъ и величіи во время Его жизни, они еще могли съ Іоанномъ нли учениками сего Пророка, недоумъ-вать, точно ли Онъ тоть, котораго они чаяли (Мато. 11, 3), и при Его смерти сомнъваться, съ Еммаускими путни-ками, Онъ ли хотяй избавити Израиля (Лук. 24, 21). Они думали, что Христосъ доставить свъть (Иса. 60, 3) и благословеніе Израилю и всемъ языкамъ

(Гал. 3, 8) чрезъ ихъ Въру въ Него: по можно ли было надъяться сего безъ новаго, величайшаго чуда—воскресенія, когда и Израиль и языкираспяли Его, и уже мертваго, какъ злодъя, блюли во гробъ, заградивъ оный камнемъ и печатію, и окруживъ стражею? Древніе Праотцы были увърены, что Христомъ попранъ будеть сатана: по не осталась ли бы сія увъренность ихъ, вмъсть съ Інсусомъ навсегда мертвымъ, поруганною, когда самъ Онъ былъ доведенъ до смерти сатаною, внушившимъ Іудъ мысль предать Его (Іоа. 12, 1) Они полагали за несомивиное, что душа Мессіи-Господа не должна оставаться въ адъ, и плоть Его истлъть (Псал. 15, 10): но не значило ли бы, что Інсусъ не Мессіл, если бы Онъ подвергся общей участи человъческой-тълесному разрушенио? Не значило ли бы, что, если Інсусъ не Мессія, то не будеть Мессін; ибо время пришествія Его тогда уже прошло (Дан. 9, 25-27) Домъ Давидовъ уповалъ произвести такое Сфмя, коего царственный престоль будеть стоять до въка (2 Цар.

7, 12. сл.): но какое царство для сего Съмени, погибающаго во гробъ? Пророки возвъщали, что Христосъ, самъ возставъ отъ тъсноты и суда (Иса. 53, 8), не тольвоскреситъ въ Себъ насъ (Ос. 6, 3), но и вовсе истребить смерть (Ос. 13, 14): но можно ли было надъяться сего оть Того, кто самъ навсегда умеръ отъ суда и твеноты? — Но Інсусъ возсталь отъ гроба, и-всъ недоумънія исчезли. Теперь Онъ уже вполнъ открылъ Себя Искупителемъ: ибо показалъ истребленіе граха въ истребленін его клятвысмерти, и въ поругании папряженивникаго неистовства и козней сатаны. Явилъ въ Себъ Начальника всеобщаго мира: ибо возсталь для того, чтобы до скончанія въка пребывать въ своей Церкви съ благословеніемъ мира. Возвъстиль въ себъ славнаго всемірнаго Царя и Владыку: ибо опять всспріяль плоть свою для того, чтобы можно было обладать не только умершими, но и живыми (Рим. 14, 9), не только небесными, но и земными. Воскресеніемъ началась и слава и сила Его, какъ Христа Господня: ибо чрезъ него

Онъ вознесень надъ всеми земнородными и самыми Ангелами (Еф. 1, 2). Убо торжествуйте, Праотцы! ибо Въра ваша совершенно оправдана,—ибо Христосъ воскресе!

Но, оставляя Праотцевъ при ихъ торжествъ, перенесемся мыслію къ самому воскресению Господа, и при полномъ свътъ славы онаго, бросимъ еще одинъ взоръ на ихъ Въру. Ахъ, въ какомъ свъть славы представляется и она! Ея величіе открывается уже и въ томъ, что они прозирали вдалеко (2 Цар. 7, 19); не колебались недоумъніями въ случалхъ, противиыхъ ел чаяніямъ; не ослабъбали въ трудностихъ, переносили всв искушенія, побъждали всъ соблазны. По несравненно величественнъйшею она является въ Христовомъ воскресеніп. Мужъ, владычествующій надъ строгими законами природы, измъняющій опредъленія самаго Бога, въ себь и собою являющій дъйствія Божескаго могущества, Богъ въ образъ человъка, кратко, Інсусъ Христосъ, возставляющій Себя изъ мертвыхъ: вотъ предметъ Въры древнихъ Святыхъ! Мудр-

ствующій о Богь по началамъ своего плотскаго разума отвергаеть даже возможность такого чуда; язычникъ почитаеть своихъ боговъ и ироевъ безсмертными, но не можеть думать, чтобы они, подвергшись смерти, могли сами собою воскресать; Іудей уже убъжденъ въ дъйствительности происшедшаго воскресенія, но еще не хочеть върить ему, и подкупаеть злыхъ клеветниковъ на друзей Воскресшаго. Но Іисусъ дъйствительно, чудесно воскресъ, и сей-то Іисусъ былъ предметомъ Въры древнихъ Святыхъ! Чего еще недостаетъ для славы сей Въры<sup>р</sup> Сія слава ея, при славъ воскресенія Христова, дълается видимою и въ такихъ случаяхъ, въ которыхъ, кажется, наименъе можно было бы искать ся. Ной, по видимому, только для спасенія своей жизни, съ своимъ ковчегомъ предалъ себя волнамъ всемірнаго моря: но, по ученію Апостоловъ, мы знаемъ, что погружение вънихъ ковчега и сохраненіе Ноя предъизображали смерть и воскресеніе Інсуса Христа (1 Петр. 3, 21. сн. Рим. 6, 3). По одному, казалось, по-

слушанію къ Божіимъ вельніямъ Авраамъ ръшился заклать обътованнаго сына: но обстоятельства сего событія и Св. Павель (Евр. 11, 19) показывають, что и здъсь знаменовалось также воскресеніе Спасителя, послъдовавшее за Его смертію. И Монсей не по одной любви къ соотечественникамъ предпочелъ участи царскаго сына жребій изгнанника и страдальца: онъ долженствоваль быть провозвъстникомъ Мессін и того славнаго времени Его, въ которое Израильтяне должны были—или оказать совершенное послушаніе Ему, или испытать надъ собою страшное мщеніе Божіе (Втор. 18, 15. 19). Можно было бы сказать теперь о Давидъ и другихъ Пророкахъ, возвъщавшихъ блаженное состояніе Церкви и торжествовавшихъ будущее торжество ея; можно было бы упомянуть и о всъхъ истинныхъ Израильтянахъ, ожидавшихъ для себя счастливъйшихъ временъ воскресшаго Мессіи, —если бы мы не довольно увърены были въ величіи Въры Праотцевъ. Итакъ, усугубь свое торжество,

ты, древняя Церковь! ибо Впра твоя прославлена, ибо Христось воскресе!

Христосъ воскресе! Вы, Сл.! съ радостію внимаете сему привътствію, и съ восторгомъ отвътствуете на оное свидътельствомъ вашей Въры во Христа. И сія ваша радость, сей вашъ восторгь, совершенно справедливы. Ибо и наша Въра въ Інсуса, какъ Спасителя міра, вмъстъ съ Върою ветхозавътныхъ Праотцевъ, одинаково торжествуетъ въ Его воскресеніи и свое оправданіе и свою славу. У насъ съ ними одинъ Господъ и одна Въра, слъдовательно, и одно торжество Въры въ Господа. Но мы имъемъ при семъ еще болъе, нежели сколько они могли имъть.

Аще Христось не воста, тща въра ваша, говорить Апостоль Павель (1 Кор. 15, 14). Конечно, ученіе Інсуса Христа божественно, жизнь Его свята, дъла велики; но воть и ветхозавѣтные Пророки проповѣдывали ученіе небесное, провождали жизнь Богоугодную, совершали великія знаменія и чудеса,—даже нъкоторые изъ нихъ, подобно распятому Інсу-

су, умерли мученического смертію. Впрочемъ, пусть крестная смерть, добровольно Спасителемъ избранная для Себя и предсказанная, относится къ Его славъ: но Онъ также предсказываль, и притомъ многократио, и ученикамъ своимъ и народу, что воскреснеть: и что же было бы, если бы не сбылось сіс предреченіе? Тогда съ спокойною совъстио мы, вмъсть съ Іудеями, могли бы говорить и увърять другихъ, что льстець Онь (Мат. 27, 23). Слъдовательно, аще Христост не воста, тща въра наша. Но возсталъ Христосъ, и-вогъ основаніе Въры нашей, твердое и единственное. Единственное: ибо и самъ Господь хотвлъ, чтобы только воскресеніе Его служило знаменіемъ Божественнаго Его посланничества. Онъ много дълалъ чудесъ и знаменій: по или являль свою чудодъйственную силу по нуждъ и просъбъ народа, а не для своето прославленія; или запрещаль возвъщать о великихъ дълахъ своихъ до времени своего воскресенія (Мат. 17, 9). Одно воскресеніе Онъ поставиль знаменіемъ для Іудеевъ и Фарисеевъ, требовавшихъ

оть Него особенныхъ чудесъ. Разорите церковь сію, и треми денми воздвигну ю, отвъчалъ Онъ Іудеямъ, говоря о церкви тъла своего (Іоан. 2, 19. 21); знаменіе не дастся вамь, говориль Онь Фарисеямь, ток по знамение Іоны Пророка: якоже бо бъ Іона во гревъ китовъ три дни и три нощи: тако будеть и Сынь геловъгескій въ сердцы земли три дни и три нощи (Мат. 12, 39. 40). Въсамомъ дълъ Іудей, долженствовавшій быть для другихъ пародовъ свидътелемъ и проповъдникомъ Інсуса Христа, всякое другое дъйствіе Его, сколь бы оно велико ни было, могъ бы приписать силъ Веельзевула (Мат. 12, 24), и такимъ озразомъ лишить Его всей въры: но возстаніе Его изъ мертвыхъ не можеть почитать дъйствіемъ киязя бъсовскаго; ибо, съ одной стороны, мертвые повелъвать не могуть, а съ другой, врагъ для безопасности собственнаго царства, не сталъ бы, если бы даже могъ, возвращать жизни своему побъдителю.—Воскресеніе есть печать и утвержденіе всьхъ прочихъ чудесь Христовыхъ; ибо оно открываетъ, что Онъ

творилъ чудеса силою Божественною, тою самою, которою возставилъ Себя изъ мертвыхъ. Но почему Іисусу Христу угодно было назначить печатию своего Божественнаго посланничества свое воскресеніе Безъ сомнънія потому, что оно есть вмъстъ и основание нашей В вры—самое твердое. Ибо чего бы большаго испытатель нашего върованія Інсусу могь требовать отъ Него, для утвержденія высокаго достоинства своего лица и истины своего ученія? того ли, чтобы Онъ открылся какъ Богъ, со всею славою? Но мы не уразумъли бы Бога въ Божескомъ образъ, и потому Онъ тщетно являль бы предъ нами свое величіе. Или того, чтобы однимъ словомъ произвелъ всемірный перевороть, погубиль всьхъ живыхъ и воскресиль всвхъ умершихъ,-отняль сввтъ у солнца и всъ звъзды низринулъ въ бездну, чтобы потрясъ самое основание вселенной? Но и теперь Чудотворецъ еще оставался бы со своею силою, еще оставалась бы чудодъйственная сила. Но умершій Інсусь, казалось, лишился всьхъ

UACTE IL

сваъ своихъ, коими прежде производилъ великія двла, и-- о чудо!-произвель величайшее изъ чудесъ, при совершениной невозможности онаго для человъка. Онъ явиль дело Божества въ образъ человъка, уже безжизненнаго! И мы видимъ здъсь все Его величіе! Подлинно, если бы и другой кто нибудь воскресъ, подобно Інсусу; то мы не усумнились бы признать его за втораго Христа, Сына Божія. И кто теперь можеть заставить насъ, не-покланяться Господу Іисусу, и не благоговъть предъ Его ученіемъ? Да торжествуемъ убо и мы, слушатели! ибо Въра наша непреложна, - ибо воистину Христосъ воскресе!

Апостолы, первые проповъдники Въры, конечно знали, сколь важно для Христіанства воскресеніе Христово. Благовъствуя о Христь, они всегда и вездъ говорили и о Его воскресеніи—предъ сонмами Іудеевъ (Дъян. 4, 10) и предъ верховнымъ Іерусалимскимъ Судилищемъ (5, 31), предъ язычниками—и простыми (17, 3. 4), и знатными (ст. 31), и мудрыми (ст. 18), и въ Іуден и далеко

за ел предвлами. Можно сказать, что вся проповъдь ихъ о Іисусъ состояла въ проповъди о возстаніи Его изъ мертвыхъ. Священный повъствователь ихъ дъяній, желая показать ревность ихъ въблаговъствованіи, говорить только: веліею силою воздаяху свидътельство Апостолы воскресенію Господа Іисуса Христа (Дъян. 4, 33). Въ самомъ дълъ, что было бы съ Христіанствомъ безъ воскресенія Христова? Апостолы, тогда только уразумъвшіе Своего Учителя и Его ученіе, когда узръли Его возставшимъ, обманутые въ своихъ надеждахъ, навсегда отреклись бы оть Него и опять сдълались бы ловцами рыбъ, вмъсто того, чтобы быть ловцами человъковъ. Іерусалимляне, знавшіе объ исцъленіи и тридцатиосьмилътняго больнаго и слъпорожденнаго, безъ сомнънія, не подвигнулись бы ни событіемъ дня Пятидесятницы, ни исцъленіемъ хромаго, чтобы увъровать въ мертваго. Жители Іуден и Галилен, бывшіе свидътелями множества чудесъ Інсуса, отвъчали бы проповъдникамъЕго: Учитель вашъ улов-

ляль своимь ученіемь нашу простоту, по самъ былъ уловленъ мудростію нашихъ Архіереевъ и Книжниковъ. Язычники не согласились бы перемънить свою древнюю въру на новую въру въ распятаго; для нихъ бездушный, но изъ твердаго металла изваянный кумиръ болье бы значиль, нежели человькъ, истлъвающій во гробъ. Если Христосъ и по воскресенін своемъ для Іудеевъ соблазнъ, и безуміе для Еллиновъ (1 Кор. 1, 23); то что было бы безъ онаго? Но воскресъ Христосъ, и Апостолы, которые прежде не имъли твердой въры въ Него, — которые, 'опасаясь участвовать въ Его страданіяхъ, оставили Его, отреклись отъ Него, теперь презирая для Него всв труды, опасности и гоненія, съ Его именемъ обтекають всю вселенную; и Іудеи, вопіявшіе: распни, распни Его (Іоан. 19, 6), тысячами обращаются къ Нему; и мудрость языческая, отвращавшаяся не только крестной смерти, но и одного имени Іудея, покаряется буйству Евангелія. Воскресъ Христосъ, и-Въра являеть свою побъду

надъ всъмъ міромъ, во всъ времена. Во всь времена: ибо и послъ временъ Апостольскихъ, и нынъ воскресшій Христосъ отверзаетъ умы людей къ разумънію Писанія (Лук. 24, 45); и нынъ увъряетъ ихъ, что Онъ Господь нашъ и Богъ нашъ (Іоан. 20, 28); исполняетъ ихъ души ревностію къ Своему служенію (Дъян. 26, 2. 9. 20), внушаеть имъ любовь къ Себъ, ни чъмъ непоколебимую (Іоан. 21, 17), питаетъ ихъ сердца чувствомъ священныхъ радостей (Іоан. 20, 21). Надобно ли сіе доказывать? Вы, Слуш. сами свидътели тому. Ибо что значить настоящее присутствие ваше въ семъ храмъ? Что значить, что въ первую, еще глубокую ночь настоящаго торжества можно найти васъ и всвхъ Христіанъ только въ храмахъ Божінхъ? Не то ли, что вы ощущаете въ себъ дъйствіе и силу воскресенія Христова? Не то ли, что вы узнали оть своихъ отцевъ, сознсете сами и будете внушать своимъ потомкамъ, сколь велико могущество онаго надъ върующими и надъ встми слышащими проповъдь Въры?

Такъ, мы,—и съ нами весь міръ, днесь торжествуемъ, и торжествуемъ справедливо; ибо Въра явилась побъденосною, — ибо воистину Христосъ воскресе!

Но какъ далеко должна простираться настоящая, торжественная наша радость? Какова должна быть ея мвра, н тат ен предълы? Кто достоинъ блаженства, ею доставляемаго? — Отвътъ на сіе даетъ намъ собственное наше сердце и наша Въра. Сердце человъческое никогда не веселится безъ досгаточной причины; не можеть непрерывно вышаться и распространяться въ своихъ восхищеніяхъ; не любить, въ полноть радостей, обращаться къ самому себъ и себя испытывать; а если и испытываеть, то неръдко обманываеть себя въ семъ испытаніи. Но Въра не нзыскиваетъ причинъ; хочетъ всегда возвышаться и укръпляться; всегда искушаеть себя и никогда въ семъ дълъ не погращаеть. Убо тоть, кто торжествуеть воскресеніе Христово, не усиливаясь постигнуть то, чему въруеть, и тор-

жествуетъ по побужденію одной Въры, тоть совершаеть торжество справедливое, совершенное и Божественное. Кто, не усовершаясь въ Въръ, стремится къ тому, чтобы насладиться совершенною радостію настоящихъ дней; тоть далекъ отъ святой радости. Кто, не желая познать себя, хочеть только знать, чего недостаеть ему днесь для полноты веселія; тотъ недостоинъ веселія истиннаго, какое должно быть при настоящемъ великомъ торжествъ. Кто, зная состояніе своей души, но слъдуя обольщеніямъ нечистаго своего сердца, вкушаеть теперь удовольствіе не оть дужа Христова; тотъ и вовсе неспособенъ ощущать радость воскресенія Христова.

Но для чего сими печальными размышленіями помрачать свътлое празднество? Всъ мы—чада Сіона; а къ нему Церковь взываеть нынъ: ликуй и веселися, Сіоне! Христось бо воста, веселіе высное! Аминь.

## V.

## СЛОВО

ПРЕДЪ ИЗБРАНІЕМЪ СУДЕЙ ИЗЪ ДВОРЯН-СТВА.

Усмотри себь мужы сильны, Бога боящыяся, мужи праведны, ненавидящыя корысти, и да судять они людей. Исх. 18, 21. 22.

Такъ мудро совътовалъ нъкогда Мадіамскій Священникъ первому Вождю Израильскому. Монсей, носившій на раменахъ своихъ всю, для одного необъятную, тяжесть народоправленія, цълые дни лишался покоя, отъ утра до вечера занимаясь ръшеніемъ распрей народнаго сонма, который также отъ утра до вечера стоялъ предъ нимъ въ безпокойствъ, ожидая суда отъ него. Увидъвъ столь тягостное положеніе Вождя и народа, благоразумный старецъ Іоворъ въщалъ Монсею: трудом утрудишися несносным и ты, и вси людіе сіи: одинъ ты не можешь успъшно удовлетворять всъмъ нуждамъ народнымъ. Посему избери себъ помощниковъ, которые для общаго блага должны быть мужи сильны, Бога боящыяся, мужы праведны, ненавидящыя корысти;—и пусть они судять людей подъ надзоромъ твоимъ. Монсей внялъ сему искреннему совъту, который въ послъдствіи одобренъ самимъ Богомъ.

Вонмите опому и вы, почтенные слушатели! Къ сему васъ не смиренный служитель олтаря Господня побуждаеть, но обязываеть Самъ Августвишій Помазанникъ Божій. Нашъ Монархъ, непрестанно заботясь объ устроеніи благоденствія народовъ, Промысломъ Ему ввъренныхъ, едва ли даетъ покойный сонь очамъ своимъ и въждямъ дреманіе (Пс. 131, 4). Но Онъ человъкъ: не можетъ самъ вездъ быть, не можеть одинъ все видъть, все слышать, все устроять и исправлять. По сему для успъшнъйшаго исполненія мудрыхъ предначертаній своихъ и точныйшаго соблюденія благодательныхъ законовъ, Онъ, какъ отецъ попечительный, благоволить удълять часть своей правительственной власти избраннымъ изъ подданныхъ сыновъ своихъ. Кто же сіи мужи избранные, комиъ суждено высокое отличіе быть ближайшими споспышниками Державнаго въ великомъ и разновидномъ Его служеніи благу Отечества? Лестное право рышить это Монархъ довъриль вамъ, какъ нелицепріятнымъ избирателямъ будущихъ судей—вашихъ собратій.

Важенъ подвигъ, вамъ предстоящій! Теперь отъ васъ зависить болве или менье содвйствовать лучшимъ намъреніямъ Монарха, избравъ Ему въ спосившники слугь върныхъ и усердныхъ. Теперь отъ вашей десницы зависить, по мъръ силъ вашихъ, устроять благоденствіе градовъ и весей родной страны вашей, давъ имъ правителей добрыхъ и судей справедливыхъ. Честь вамъ и слава! если мужи, вами избранные, своимъ достохвальнымъ служеніемъ снищуть себъ отъ Бога и

человъковъ хвалу истинную, а не поношеніе достойное. Что же, если о комъ изъ нихъ справедливо будетъ гласить молва народная: судія есть въ нъкоемь градть, Бога не боясл и геловъкъ не срамляяся? (Лук. 18, 2). О, тогда вы за него должны будете бояться Бога! Тогда вы за него должны 'стыдиться всъхъ добрыхъ людей!

Но удалимъ отъ себя печальную мысль. Ужели благородные сыны Отечества, забывъ честь своего сословія знаменитаго, пожелають почтить недостойнаго высокимъ саномъ судін народнаго? Ужели среди толикаго собранія мужей, именитыхъ своими заслугами, мало найдется способныхъ вступить на чреду служенія общественнаго Нівть, поч. сл., вы легко и много найдете такихъ мужей въ общирномъ кругу своемъ; но для вась, можеть быть, трудно будеть изъ достойныхъ отличить достойнъйшихъ. Посему для облегченія вашего въ трудномъ дълъ избранія, да позволено будеть намъ купно съ вами припамятовать отличительныя и необходимыя качества

потребныхъ судей. Они должны быть, по слову Божію, мужи сильны, Бога боящыяся, мужи праведны, неневидящыя корысти.

Судін должны быть мужы сильны. Правда для того не много нужно силы, кто желаеть токмо засвдать на почетномь мвств судін въ покойномь бездьйствін. Но кто намврень быть судінею, кто хочеть бодрственно назирать и твердо держать не легкіе въсы правосудія; тому потребно очень много силь, не только тълесныхъ, дабы немощь не ослабляла его благотворной дъятельности, но паче необходима сила ума и кръпость духа.

Необходима судіи сила ума; ибо заповідь закона, по которой онъ долженъ изрекать правый судь людямъ, широка зъло (Пс. 118, 96). И для одного ея прочтенія потребно много времени, а тъмъ болъе смысла—для полнаго уразумънія. Конечно, найдутся люди, которые охотно будуть мыслить и дъйствовать вмъсто судей, умаленных в разумь суда и законов (Прем. Сол. 9, 5). Но не слу-

чается ли, что пишущій безъ надзора судін смысленнаго, иногда — какъ бы по ошибкъ-лукавство пишуть? (Иса. 10,1). Посему паки повторяемъ, что судін необходима сила ума, дабы онъ самъ, а не другой кто за него, могъ разумъвать законъ и творить по оному правду, отличая добро отъ зла, истину отъ лжи. Его умъ долженъ быть зорокъ, долженъ проницать въ сердце судимыхъ. - Кто судитъ по однимъ токмо внъшнимъ признакамъ преступленія или невинности, тотъ неръдко произноситъ приговоръ неправедный; ибо наружность часто обманываеть. Часто злая неправда, дъйствуя съ зміннымъ лукавствомъ, столь искусно умъетъ защищать порокъ и столь хитро клевещеть на добродътель, что судія долженъ имъть всю прозорливость ума, дабы не оправдать виновнаго на пагубу невиннаго. Но съ умомъ ему необходимо соединять и благоразуміе, особенно въ осужденін виновника. Не велика для него честь, не велика и польза отъ него, если онъ умъетъ только засудить. Нътъ,

ему надлежить прежде разсудить о двль: онъ обязапъ внимательно взявсить причины беззаконій и тяжесть ихъ внновности, обязанъ точно разграничить неумышленныя преступленія отъ произвольныхъ, погрѣшность слабости отъ дъйствій злонамъренныхъ. Самое наказаніе судія долженъ растворять благоразумнымъ снисхожденіемъ, доставляя преступнику случай и побужденія оставить путь неправды. Хвалится такая милость на судь (Іак. 2, 13).

Впрочемъ сія благоразумная милость никогда не должна простираться за предвлы, полагаемые закономъ правды, — не должна превращаться въ безразсудное послабленіе, столь обычное судіямъ слабодушнымъ. По сему-то сильные умомъ судін должны быть крыпки и духомъ, какъ мужественные стражи закона—главной твердыни общественнаго покоя. Много враговъ покущаются на сію твердыню безопасности мирныхъ согражданъ, опасную токмо для людей буйныхъ и опасныхъ. По сему великое потребно и мужество ея стражамъ—судіямъ. Наипа-

че имъ нужно укръпить свое сердце противъ силы и коварства, коими преступленіе часто старается ихъ устрашить и обольстить, дабы тъмъ удобнъе покорить себъ законъ. Такъ иногда злодъйство, мощное покровомъ сильныхъ представъ предъ судію въ грозномъ видъ, говоритъ ему, указывая на невинную жертву своей злобы: распни, распни его! илиты—нъси друго Кесарево (Іоан. 19, 6. 12). И воть судія малодушный, устрашенный гласомъ мощнаго, забываетъ наказъ Кесаря: судить всемъ нелицепріятно; и по манио сильнаго налагаеть тяжкій кресть на слабаго, хотя и не обрътаеть въ немъ вины! Иногда то же элодъйство дъйствуетъ иначе: обольщаетъ судію плогоўгодіемъ, словесами ласканія, и другими коварными средствами завлекаеть въ свои съти. Если же оно такимъ образомъ успъеть уловить слабодушнаго; тогда, дерзко навътуя на праведнаго, проситъ беззаконнаго: друже, даждь жи главу сего человъка --сего изверга, яко непотребень намы есть (Мат. 14, 8. Прем. Сол. 2, 12). И воть глава невинная, если не мечемъ, то перомъ погубляется! . . Подобныя явленія, въ болъе или менъе ужасномъ ихъ видъ, часто бываютъ тамъ, гдъ въсы правосудія ввъряются мужамъ немужественнымъ, которые не имъютъ въ себъ твердаго характера и сердца неблазненнаго, коихъ рука дрожитъ и неправо дъйствуетъ отъ бурнаго дыханія сильныхъ, или ослабъваетъ и дъйствуетъ худо отъ обаятельнаго повъванія лести.

По сему, поч. сл., на васъ лежить евященная обязанность возложить великій санъ судіи на мужей сильныхъ; но сильныхъ не своею токмо человъческою силою ума и духа. Что нашь умъ, себъ оставленный? Что наше мужество, не подкръпляемое Богомъ? Умъ—тусклый свътильникъ человъка, коимъ такъ много и многіе гордятся не по праву, имъетъ странное свойство: пногда и на всныя дъла наводитъ онъ столь непроницаемый мракъ, что справедливо можно бываетъ назвать его сущею томою (Мат. 6, 23). А мужество паше? О, и кръпкіе духомъ мужи, въ минуту ис-

кушенія ихъ твердости, часто отрицаются отъ истины, если не съ клятвою, какъ Петръ, то вопреки данной клятвъ,—что еще преступнъе. Безъ Бога, безъ страха Божія въ умъ и сердцъ, развратяться мужіе силы (Екк. 12, 3. Иса. 57, 11).

Предвидя и устраняя пагубныя послъдстія сего развращенія, вы, поч. сл., обязаны тщательно наблюдать при избраніи Судей, чтобы они были мужи Бо-га боящыяся. Мужъ богоязненный всегда памятуеть о Богь, всегда имъеть Его предъ очами своими. Не нужно доказывать вамъ, сколь действенно охраняетъ судію отъ неправды, а законъ оть нарушенія, сіе памятованіе о верховномъ и правосудномъ Законодателъ. Возмите въ примъръ своихъ домочадцевъ. Если они чувствують къ вамъ должный страхъ, если они видятъ васъ предъ собою: то съ какою точностію, съ какимъ усердіемъ исполняють всв вавли приказанія! Но такъ ли поступають они, когда не имъють къ вамъ ни уваженія, ни боязни,-когда и нъть васъ TACTE II.

при нихъ? О, чего не дълаетъ безстраш: ный слуга за глазами господина своего!-Точно то же бываеть и съ судіями. Судія богобоязненный своимъ сердцемъ ощущаетъ присутствіе Господа, который следить все его пути, назираеть все ето мысли и дъянія. Онъ знаеть, онъ твердо увъренъ, что сей правосудный Господь рано или поздно, но непремънно потребуеть отъ него строгій отчеть во всъхъ его дълахъ и намъреніяхъ. Чувствуя и зная это, богобоязненный судія трепещеть и съ трепетомъ хранить законъ, яко святыню, творя по оному судъ нелицемърный, какъ судъ Господень (2 Пар. 19, 6). Законопреступленіе для него страшно, какъ гръхъ! По сему будуть ли прещеніемъ претить ему, дабы онъ не произносиль словесъ судныхъ, обличающихъ неправду сильныхъ земля, -- онъ отвътствуеть: повиноватися подобаеть Богови паге, нежели вамъ теловъкоми (Дъян. 5, 29). И не повинуется имъ! Или будутъ коварствомъ склонять его къ тому, чтобы онъ призналь праведнаго пеправеднымя, а неправеднаго праведным (Притч. 17, 15),— онъ речетъ своимъ искусителямъ: како сотворю глаголъ элый сей, и согръщу предъ
Богомъ? (Быт. 39, 9). И не сотворить!—Но
не такъ мыслить и дъйствуетъ судія небогобоязненный. Тма, которою столь искусно умъю прикрывать свои неправедныя
дъла, окресть мене, думаеть онъ, и стыны
моего дома или судилища закрывають
мя, и никтоже мя видить,—кого убоюся?—А всевидящаго Бога?—Бога? отвъчаетъ преступный,— гръховъ моихъ не
воспомянеть Вышній! (Сир. 23, 25).—О,
судія, судія!!...

Отъ него нельзя ожидать никакой правды; а между тъмъ благо общественное непремънно требуетъ, чтобы судін были мужи праведны: праведны въ самихъ себъ и правосудны въ отношенія къ другимъ. Если судія правдолюбивъ и добродътеленъ; тогда подсудимые прибътаютъ къ нему съ полною довъренностію, какъ дъти къ отцу своему, не страшатся обнажитъ предъ нимъ тайну своей совъсти, и одно его слово, искреннее и благонамъренное, почитаютъ уже

закономъ для себя. Сколько такой судія благоразумнымъ совътомъ своимъ пред-. отвратить распрей въ народь? Сколько онъ своимъ справедливымъ ръшеніемъ прекратить гибельныхъ тяжебъ, которыя, къ стыду судей и подсудимыхъ, иногда изъ рода въ родъ продолжаются, питая первыхъ и поядая послъднихъ?— Съ другой стороны, добродътели и порожи судей суть доброе или злое съмя, произращающее обильные плоды по роду своему; ибо люди любять подражать примъру другихъ, особенно высшихъ. Это еще до насъ замътилъ одинъ внимательный наблюдатель человъческаго сердца и дълъ житейскихъ. Якоже судія, говорить онъ, тако и слузи его; и якоже владыка града, тако и вси живущін въ немь (Сир. 10, 2). Иначе и быть не можетъ! Судіи добродътельному совъсть запрещаеть, потворствуя пороку, соблазнять подчиненныхъ; а порочному-неохотно бываеть поощрять ихъ къ нелюбимой добродътсли, и стыдно безъ пользы обличать въ нихъ то, чему онъ самъ первый, и можетъ быть, бо-

лье всьхъ другихъ преданъ. По сему онъ часто служить покровомъ не добрыхъ, а злыхъ. Въ его сердцъ, нелюблицемъ правды, нътъ правосудія! Гдъ же тогда оно? Покойно почиваеть въкнигь закона! Но худс, когда правосудіе дремлеть, усыпляемое совъстію судін безсовъстнаго; ибо тогда злодъйство бодрствуетъ. Худо, когда оно въ дреманіи слабо или превратно дъйствуетъ мечемъ своимъ; ибо тогда усиливается и дерзновенно подъемлеть преступную главу свою непосъкаемое беззаконіе. Тогда водворяются въ обществъ хищенія, обиды и насилія; тогда ослабъвають въ немъ взаимная любовь, уважение и довъренность согражданъ; тогда прерываются всъ связи общественныя. Что же неминуемо должно послъдовать за сими неустройствами? Совершенное разстройство общества. - Слъдствіе очевидно!

Очевидно также и то, что вы, поч. сл., обязаны избрать въ судін мужей праведныхъ; а дабы ихъ правда не колебалась на судъ, то они въ свою чреду необходимо должны быть мужы ненави-

дящыя корысти. Корысть, корысты какъ ты пагубна для всъхълюдей вообще, а тьмъ паче для судей? Ты губишь въ нихъ всв похвальныя качества, для шихъ столь необходимыя: ты ослъпляень въ михъ умъ, развращаешь сердце, подав-ляешь страхъ Божій, истребляешь правду. Мудръ былъ Валаамъ прозорливый, твердъ былъ духомъ Валаамъ, дерзавшій говорить правду предълицемъ Царя неправеднаго, и богобоязненъ и праведенъ быль прежде Валаамъ пророкъ Божій (Чис. гл. 22—24), но за дары Валака не устыдился онъ, не убоялся посягнуть на Божій народъ. А сребролюбивый Іуда-свою душу продаль сатань!!... Такъто соблазнительна и пагубна корысты-И однако, за что всего бол ве и такъ много, такъ сильно упрекають судей? За корысть! — Справедливъли сей упрекъ, мы не знаемъ. Но легко случиться можеть, что судія расположенный къко-рысти, прельстившись златомъ подсудимаго, возметь себь оное; а потомъ, жакъ бы для пробы его полновъсности, воложить на въсы правосудія. Тогда до-

рогое, тяжелое золото перетянеть быдную, легкую правду!... И-вотъ судія заключить изъ сего: виновный златодаръ невиненъ, а бъднякъ-хотя бы онъ былъ и праведникъ-очевидно неправъ. Это все такъ естественно, такъ легко случиться можеть: за что же упрекають судей лихоимныхъ? За то, что они творять куплю запрещенную — продають законъ, совъсть, правду, самаго Бога!- И какъ иногда дешевор За тридесять сребренникъ!!.. Впрочемъ это было уже давно; нынъ, говорять, возвысилась цъна за правду. — За то упрекають судей лихоимныхъ, что златница въ ихъ нечистыхъ рукахъ сіяеть не своимъ блескомъ а червленветь цветомь, похожимь на кровь: она часто бываеть ильною крове, мли по крайней мъръ пота кроваваго! Ибо даровъ, особенно судіямъ, повърьте, даромъ не даютъ. Ахъ, не избирайте въ судін людей корыстолюбивыхъ, даже изъ одного сожальнія къ нимъ. Золото неправдою собранное, отъ единаго мановенія всемогущаго и правосуднаго Бога, обратится тамь для судін неправеднаго въ въчно-палящее угліе; а здъсь—
и здъсь онъ получить за мздопріимство достойное возмездіс. Лихоимство
для судіи есть завътный плодъ, котораго онъ не долженъ касаться подъ
страхомъ тяжкаго наказанія. Если же
откроется, — а нътъ тайны, которая бы
не открылась (Лук. 12, 2), — если откроется, что судія сорвалъ его: то далеко нъздъ въ потъ лица будеть себъ
снискивать хлъбъ (Быт. 3, 19).

Но кажется утомилось уже вниманіе ваше, почтенные слушатели! И такъ прекратимъ наше слово, котя важность его предмета требовала продолжительныйшаго разглагольствія и лучшихъ словесь. Или, можетъ быть, вы желаете еще услышать отъ насъ, какъ познать и отличить мужей сильныхъ, Бога боящихся, мужей праведныхъ, ненавидящихъ корысти? Вотъ вамъ краткій совьть: обратите вниманіе на образъ жизни избираемыхъ, на ихъ дъда, на ихъ домоправленіе. Аще кто своего дому не умъеть правити, говорить Апостолъ, кто о себъ и о своихъ не промышляеть: какъ

тоть можеть пещися о чуждыхь домахъ, о благь другихъ (1 Тим. 3, 5. 5, 8) По сему, если кто, будучи просвъщенъ свъдъніями, пеобходимыми для человъка и гражданина, не губитъ времени въ бездъльной праздности или въ суетной дъятельпости, но посвящаеть оное на занятія истинно-полезныя: это признакъ, что сей человъкъ умъ. Кто не кичится въ счастія и не малодуществуетъ въ несчастіи, не напыщается предъ низшими и не пресмыкается предъ высшими: это признакъ, что сей человъкъ кръпокъ духомъ, имъетъ характеръ постоянно-благородный. Кто сердцемъ преданъ святой Въръ, а чуждъ нечестиваго вольномыслія; кто съ благоговъніемъ чтить уставы Церкви православной и усердно исполняеть всъ постановленія Монаршей власти, отъ Бога установленной (Рим. 13, 1): это признакъ, что сей человъкъ имъетъ страхъ Божій. Кто не подаеть и не терпить соблазна въ семействъ своемъ, кто въ кругу подчиненныхъ сохраняетъ порядокъ, миръ и тишину: это признакъ, что сей человъкъ добродътеленъ и правдивъ. Наконецъ, кто безкорыстно благотворя другимъ, для своего обогащенія не дълаетъ подвластныхъ ему нищими, не изнуряетъ ихъ тяжкими трудами и налогами: это признакъ, что сей человъкъ некорыстолюбивъ. Вотъ върные признаки достойныхъ судей! Отъ вашего благоразумія и безпристрастія зависитъ приложить ихъ къ избираемымъ.

Но при всемъ отличномъ благоразумін вашемъ, поч. слуш., при всемъ вашемъ безпристрастіи, въ которомъ мы не смъемъ сомнъваться, вы, какъ человъки, легко можете и неумышленно погръшить въ избраніи судей. Легко можете вмъсто пастырей добрыхъ избрать нерадивыхъ насмниковъ, или даже волковъ алчныхъ, скрывающихъ свою лютость подъ видомъ незлобивыхъ агнцевъ, дабы тьмъ удобнъе поядать стадо, ввъренное ихъ храненію. По сему, дабы не подвергнуться такой погрышности, отъ произойти которой можетъ злоупотребленій, притьсненій, обидъ,— оть которой тысящи будуть страдать, стенать и проливать горькія слезы, дабы не подвергнуться сей пагубной погрышности: то каждый изъ васъ, намъреваясь бросить свой жребій, должень, по примъру Апостоловъ, съ върою помолиться и рещи Богу въ своемъ сердць: Господи Сердцевъдге всъхъ! покажи, егоже избраль еси отъ сихъ многихъ пріями дребій служенія общественнаго (Дъян. 1, 24. 25). Тогда Господь по върв нашей укажеть вамъ мужа достойнаго! Аминь.

## VI.

## духъ и плоть.

Между различными родами живыхъ существъ, населяющихъ землю, мы встръчаемъ одинъ, особенный родъ, который можно почитать начальнымъ звеномъ новаго міра. Это—человъкъ.

Человъкъ, имъя тъло составленное изъ вещественныхъ стихій, проходитъ свое земное поприще такъ же, какъ и всякое другое живущее существо. Онъ раждается, растеть, чувствуеть нужды, подвержень бользнямъ, старъеть, и—умираеть. Хотя красивая наружность отличаеть его отъ прочихъ животныхъ, и въ ряду ихъ поставляеть на первомъ мъстъ: однако иной можетъ почесть ее игрою природы, которой произведенія такъ безчисленно разнообразны, или даже производить сіе преимущество человъ

ка изъ собственной его суетности: ибо человъкъ же произносить судъ о красотъ и изяществъ своей наружности. Но пусть объ этомъ думаютъ, какъ кому угодно; пусть върятъ, что животныя, если бъ могли подать свой голосъ, не согласились бы уступить человъку первенства вразсужденіи тълеснаго устроенія: только подъ этою грубою, земною оболочкою бъется чувствительное сердце, и въ этомъ животномъ тълъ обитаетъ мыслящій, познающій, имъющій самосознаніе, безсмертный духъ!

Откуда явился здъсь, среди земной персти духъ мыслящій, чувствующій, имъющій самосознаніе? Изъ̀ какихъ странъ пришло ты сюда, въ міръ вещественный, чудное, непонятное существо? Изъ какихъ стихій составилось? Откуда такъ неожиданно, такъ непостижимо, являешься ты въ человъкъ? Я говорю: неожиданно, ибо мы невидимъничего ему подобнаго ни въ одномъ существъ, даже самомъ близкомъ къ человъку въ другихъ отношеніяхъ. Много было го-

ворено о душахъ животныхъ, о ихъ способностяхъ, хитростяхъ: но самосозпанія не отъискано ни въ одномъ изъ нихъ; а опо есть средоточіе, въ которомъ соединяется все достоинство духа. Всв превозносимыя способности животныхъ, напр. слона, бобра и нъкоторыхъ другихъ, подчинены инстинкту, а не свободь. Только человъкъ самостоятельно и свободно мыслить, судить, хочеть. Какъ объяснить сіе явленіе? Разложите человъческое тъло на самомальйшія составныя части: вы не найдете нигдъ даже саъда того, что можно было бы счесть особенною стихіею духа. Его • физическое устроеніе совершенно такое же, какое въ животныхъ; и хотя человъческій черепъ содержить въ себв больше мозга, однако законы его организацін ть же, какія и унихъ. —Я говорю: непостижимо, потому что всв оныя древнія и новъйшія предположенія о происхожденіи человъческаго рода, ни мало не объясняють намъ, кака человъкъ получилъ самосознаніе. Изъ ила, положимъ, могуть раждаться насъкомыя, --- но, какъ

бы ни увъряли древніе Египетскіе мудрецы, нельзя согласиться, чтобъ тамъ же получило бытіе и существо одаренное свободою; тъмъ менъе могли образоваться изъ Девкаліоновыхъ камнейчеловъческія сердца. Производить людей оть обезьянь можно было бы, если бъ опыть показаль нашь хоть одного такого Орангъ-утанга, который сдвлался человъкомъ. Такимъ сказкамъ пусть върять Негры на берегахъ Гвіаны: у насъ онъ остаются сказками. Въ сумасшествін или во время бользни человькъ можеть низходить въ состояние несмысленнаго животнаго; но это ничего не доказываетъ. Могутъ и недълимыя ітьлыя племена подвергаться бользнямь; но бользнь-не есть естественное ихъ состояніе. Мы-люди, и спрашиваемъ: какъ мы произошли? Отвътъ, самый естественный, самый разумный, единственный, какой можно дать на сей вопросъ есть слъдующій: созда Бого геловъка, по образу Божію сотвори его, мужа и жену сотвори ихъ (Быт. 1, 27). Такое. объяснение не прощели, не основательные ли всвхъ ученыхъ предположений?

И такъ моя душа получила бытіе отъ Бога. Къ Богу она и возвратится изъ своего земнаго странствованія.

Въ царствъ животныхъ и растеній мы примъчаемъ постепенность: нътъ большихъ промежутковъ между видами и родами. Но все сотворенное есть одно цълое, одна осуществленная мысль Божія: почему жъ не допустить, что человъкъ составляетъ собою среднее звено между землею и небомъ, между животнымъ и Ангеломъ? Почему не допустить, что горній міръ соприкасается дольнему, и тамъ, гдъ находится точка сего соприкосновенія, поставленъ человъкъ? Ты удивляешься тому, что тебъ не вполнъ извъстна связь высшаго міра съ низшимъ? Но твое бытіе только что начинается; это первое удареніе пульса; и ты ужъ хочешь быть всевъдущимъ? Ты немногое можешь знать ясно и удовлетворительно; но способность предощущать, въровать, надъяться, любить, дарована тебъ въ обилін. Довольствуйся

пока ею: она предвъстница твоего будущаго совершеннъйшаго просвъщенія и блаженства.

Aeea Omze! такъ я и здъсь уже именую Тебя, Боже мой! такъ я и тамъбуду взывать къ Тебъ; но я тогда буду ближе созерцать Твою славу. Нынъ познаю Тебя отчасти, а тогда узрю Тебя, какъ Ты есть, Всеблагій (1 Іоан. 3, 2). Ты существуешь, и Твое бытіе служить мнъ ручательствомъ, что буду и я существовать: нбо Твое бытіе есть неизмънное хотъніе, чтобъ существовали и мы, первенцы Твоихъ земныхъ тварей. Мудрецы, величающіеся познаніемъ таинъ природы и духа; вы, усиливающеся превратить бытіе въ ничтожество! испытайте здъсь свои силы: всъ ваши умствованія сокрушаются о сію истину: «Онъ всегда существуеть, и мы будемъ всегда существовать!» Мало сего, мы не только будемъ безсмертны, но даже теперь безсмертны. За чемъ ты ищешь свое безсмертіе по ту сторону гроба? Или ты недоумъваешь о будущей жизни, потому, что не знаешь ея? Но развъ UACTE II.

завтрешній день извъстень тебь? развъ ты знаеть мгновеніе, последующее за настоящимъ? и однако жъ сомнъваенься ли въ томъ, что оно наступитъ?-И самое любопытство, такъ заботливо старающееся прояснить тебъ все относящееся до будущей жизни, не есть ли уже предчувствіе, сознаніе ея? Нътъ ни одного народа, который бы не върилъ въ безсмертіе, который бы по крайней мъръ не имълъ темнаго понятія о немъ. Откуда сіи понятія, и притомъ у такихъ людей, которымъ извъстны однъ чувственныя нужды? Это или остатки, отголоски счастливъйшихъ временъ, когда люди имъли лучшія свъдънія о міръ духовномъ, или плодъ человъческаго духа, сознающаго свое назначение; и въ томъ и другомъ случаъ, ихъ основаніе незыблемо.—И сомнъніе о безсмертін что оно значитъ? Сомнъніе всегда только сомнъніе, а не увъренность. Укажите сомнъвающемуся человъка, ръшительно не върующаго въ безсмертіе: онъ будетъ презирать такого вольнодумца, потому что ръшительно отвергающій будущую жизнь-ръшительно негодный человъкъ! Ибо человъкъ потолику имъеть какое либо достоинство въ глазахъ ближняго и собственныхъ, поколику одаренъ способностями въровать и любить. Таково свойство всякаго ограниченнаго существа, облеченнаго плотію, что истина отчасти открыта ему, а отчасти сокрыта отъ него. Сочувствіе съ невидимою истиною и жизнію есть върованіе. Чъмъ болье кто либо обнаруживаетъ въ себъ расположенія, вниманія къ невидимому; тъмъ болъе заслуживаеть уваженіе. Тоть быль бы самымъ пустымъ, самымъ глупымъ человъкомъ, кто осмълился бы сказать о себъ, что ему ничего неизвъстно, что онъ ничему не въритъ. Были такіе умствователи, которые отречение отъ будущей жизни называли дъйствіемъ душевной кръпости, расположение къ добру, замъченное въ сомнъвающихся о безсмертіи души, возвышенностью духа: и однако жъ тутъ нътъ ни мальйшей ни возвышенности, ни твердости. Это чистая слабость: слабость въ знаніи, по-

тому что истинное знаніе всегда приводить къ въръ, даже само оно есть отчасти въра; слабость въ добродътели, потому что добродътель безъ ожиданія будущей жизни есть не болъе, какъ мірское, расчетливое благоразуміе. Если я невъченъ, то я не могу быть и истинно-добрымъ. Если я невъченъ, то я не могу быть истинно-разумнымъ существомъ. - Каждая твоя способность, каждое движеніе твоего духа, каждое сердечное ощущение свидътельствуетъ о твоемъ союзъ съ міромъ невидимымъ: и ты хочешь расторгнуть сей союзъ, потому только, что не можешь видъть чувственными очами незримаго, не можешь осязать пеосязаемаго? Ты хочешь расторгнуть сей союзъ, и сътъмъ вмъств истребить въ себъ всякое благородное расположение, всякое доброе ощущеніе, и оставить-одинь скелеть, который завтра же превратится во прахъ? О, истинно ты самъ не знаешь, что дълаешь: иначе не сталь бы такъ легкомысленно шутить столь важнымъ предметомъ!

Поступимъ далъе. Если мой духъ предназначенъ для въчности, то для чего онъ соединенъ съ плотио, съ чувственнымъ міромъ?

Чувственный міръ объемлеть, можно сказать, человъка со всъхъ сторонъ. Ни одно живое существо такъ не порабощено ему въ началь своего бытія, какъ человъкъ; ни одно изъ нихъ не бываетъ при рожденіи своемъ такъ немощно, такъ безпомощно, зависимо. Жалкое существо! что было бы съ тобою, еслибъ попечительная любовь родителей не охраняла твоего младенчества? — Одна половина юности его принадлежить сну и удовлетворенію чувственныхъ нуждъ, другая-играмъ. Потомъ начинаетъ раскрываться внутренній человъкъ; но какъ слабо, какъ медленно! Отъ перваго слова, которое дитя научается произносить, до нъсколько-замътной степени образованія человъческаго, сколько надобно ему преодольть препятствій! И когда человъкъ уже достигь до сей степени,и тогда много ль онъ знаеть о томъ, что ожидаетъ его въ будущности, о чемъ

гадаеть его сердце, что какъ бы мелькаеть предъ очами его духа! Цъль его всегда вдали, а міръ всегда при немъ, въ немъ самомъ. Это узы, облегающія его со всвхъ сторонъ; это тяжесть, обременяющая духъ его и увлекающая долу. Нътъ свободы духа, -- нътъ и чистой добродътели! Одни такъ погружены въ чувственность, что не только не приносять плодовъ правды, но и вовсе не возникають изъ праха. Посмотрите на сихъ сластолюбцевъ, честолюбцевъ, любостяжателей, на сихъ суетныхъ искателей разсъянности: они рабствують міру; ему они продали души свои. Другів трудятся въ половину: они преодолъваютъ слабыя препятствія, но страшатся борьбы, требующей больше усилій и власти надъ собою. Очень немногіе нъсколько воспаряють надъ міромъ съ его сустами; но только Одниъ могъ скизать на земль: Я побъдиль жірь (Іоан. 16, 33).

Если же человъкъ, болъе всъхъ прочихъ живыхъ тварей, вначалъ бываеть зависимъ отъ міра, и уже постепенно

отранцается отъ него; то по чему не сказать, что онъ, живя въ семъ только-раждается Міръ, коего отношеніе къ нашему духу столь неиногіе правильно поцимають, есть училище, въ которомъ и долженъ получить воспитаніе и образованів; есть почва, на которой произраставть и разцазтаеть духъ мой. Насильственно расторгающий связь дука съ плотію липасть его питательныхъ соковъ, пужныхъ для его оплодотворенія. Не убъгать отъ міра, но преодолъвать его, мужественно противиться его соблазнамъ, упражнять и укръплять свои силы въ борьбъ съ его искушеніями: воть обязанность человъка относительно къ міру! Вся наша земная жизнь есть великое рожденіе: начало его совершенно чувственное; подъ перстною оболочкою образуется почка, изъ которой долженствуетъ нъкогда развиться величественное древо; тысячи опасностей угрожають ей и должны угрожать, должны постигнуть ее, дабы возбудить въ ней и укръпить жизненную силу. Медленно совершается рожденіе человъка; всюду встръчаются преграды, всюду требуется усиліе. Наконець рожденіе кончилось, и новорожденный, вратами смерти, вступаеть въжизнь! Вы спросите: всякой ли умирающій дъйствительно родился, созръль для новаго міра? Воть краткій отвъть на сей вопрось: кто не созръль для жизни, тоть не можеть и жить истинною жизнію; ему надобно снова родиться (Іоан. 3, 3). Никто же пріидеть кь (Ітиу, токлю Мною, говорить Спаситель (Іоан. 14, 6).

## VII.

## БЕСБДА СВЯТАГО ІОАННА ЗЛАТОУСТАГО

о Давидъ и Саулъ.

Недавно вы хвалили незлобіе Давида, а я удивился вашему къ Давиду благорасположенію и любви; ибо мы не малой награды достойны бываемъ не только тогда, какъ сами ревпостно подвизаемся на пути добродътели, но и тогда, когда воздаемъ хвалу и удивляемся другимъ, которые идутъ симъ путемъ. Равно какъ заслуживаемъ и не легкое мученіе не только тогда, какъ сами идемъ путемъ порока, но и тогда, какъ хвалимъ другихъ, живущихъ порочно; —
даже, чего не льзя и сказать безъ удивленія, похваляющимъ порочныхъ предлежитъ мученіе гораздо тягчайшее, не-

жели тъмъ, которые живутъ порочно. А что это правда, сіе открывается изъ следующихъ словъ Ап. Павла. Онъ, изчисливъ всъ виды пороковъ и признавъ виновными всъхъ, попирающихъ законы Божіи, присовокупляеть о тъхъ, которые одобряють законопреступниковъ, слъдующее: Нъцыи и оправданіе Божіе рнзумьвше, яко таковая творящім достойни смерти суть, не тогію сами творять, но и соизволяють творящимь. Сего ради безотытень еси, о теловыте! (Рим. 1, 32. 2, 1). Видишь-Апостолъ сими словами хочеть показать, что гръхъ послъднихъ тягчае гръха первыхъ, Ибо за одобрение согръшающихъ возвъщается гораздо большее наказаніе, нежели за самое согръщеніе. И это весьма справедливо. Ибо таковое благорасположеніе къ согръпающимъ -агапон и йоннарцева ставые атэа ною бользнію страждущей дущи. Кто по содъланіи преступленія осуждаеть свой грѣхъ, тотъ современемъ еще можетъ исправиться: но кто одобряеть порокъ, тоть самъ себя лициль врачевства покаянія. Посему справедливо Ан. Павель призналь гракъ последнихъ тягчайшимъ гръха первыхъ. И такъ, какъ тъ, которые превозносять похналами людей порочныхъ, подвергаются одинавовому мученію съ теми, которые сами предаются порокамъ, или еще тятчайшему; такъ и тъ, которые хвалять людей добродетельных и удивляются имъ, дълаются участниками вънцевъ, имъ уготованныхъ, Доказательство сему можно также видеть въ Св. Писаніи. Въ бесьдъ съ Авраамомъ Борв говорить ему: благословлю благословящыя тя, и кленущыя тя проклену (Быт. 12, 5). Тоже всякой можеть заметить и на Олимпійскихъ нграхъ. Ибо не только восхипрается подвижникъ, перепеский труды съ потомъ и получившій вънець, по и зритель, изъявляющій удивленіе сему побъдителю, не малое получаеть отъ своей хвалы удовольствіе. Посему - то и я не только ублажаю Давида за его великодушіе, но я вась за ваше кънему благорасположение. Давидъ сражался, побъдиль и получиль вънецъ; а вы не малую часть сего ввица получили за то, что прославили его побъду. И такъ, чтобы доставить вамъ еще болъе удовольствія и пользы, предложимъ вамъ и остальную часть сей исторіи.

Священный Писатель посль того, какъ привель самыя слова Давида, которыми онъ выразилъ свое несогласіе убить Саула, присовокупляеть: и не дале имъ воставшимь убити Саула (1 Цар. 24, 8). Сін слова въ одно и тоже врсмя показывають и великодушіе Давида, и стремленіе сподвижниковъ его къ убійству. Нынъ многіе, по видимому кроткіе люди, хотя сами не соглашаются погубить враговъ своихъ, но когда другіе устрояють имъ погибель, они не хотять возбранить имъ. Не такъ поступиль Давидъ. Почитая врага своего за нъкій ввъренный себъ залогь, въ которомъ долженъ былъ дать отчетъ, онъ не только самъ не коснулся его, но, какъ стражъ и наплучшій его защитникъ, не допустилъ и другихъ погубигь его. Почему справедливо можно сказать, что Давидъ былъ тогда въ большей опасно-

сти, нежели Саулъ. Ибо не малая предлежала ему опасность, когда онъ всячески старался разрушить ковы, устрояемыя воинами противъ Саула. Онъ не столько боялся того, чтобы самому не быть убиту, сколько страшился того, чтобы воины, воспламененные гиъвомъ, не умертвили его гонителя; посему-то столь осильно и защищаль его. Вонны были обвинителями Саула, -- и обвиняли его тогда, какъ онъ спалъ; Давидъ-врагъ Сауловъ былъ его защитникомъ; Судіею былъ Богъ. Онъ утвердилъ опредъленіе Давида; ибо сей безъ помощи Божіей не могь бы укротить ярости воиновъ. Благодать Божія пребывала на устахъ Пророка, и сообщала словамъ его силу къ ихъ убъжденію. Впрочемъ и самъ Давидъ не мало къ тому содъйствовалъ. Онъ прежде пріучилъ воиновъ своихъ къ повиновенію, потому и въ настоящемъ случав испыталъ ихъ готовность къ оному; ибо начальствовалъ надъ ними не какъ вождь надъ воинами, но какъ священникъ. Пещера, въ которой они укрывались, была церковію.

Завсь Давидь, какъ нъкій Епископъ, простеръ къ нимъ бесъду, и по окончаніи оной принесъ удивительную и необыкновенную жертву: не тельца онъ возложиль на жертвенникъ, не агнца заклаль, но, что гораздо сего драгоцъннъе, онъ принесъ Богу кротость и великодушіе, заклаль безумную ярость, убиль гнъвъ, умертвиль уды, очщія на земли. Такимъ образомъ самъ содълался и жертвою, и жрецомъ, и жертвенникомъ. Ибо и разумъ, приносившій кротость и великодушіе, и самое великодушіе и кротость, и сердце, на которомъ онъ приносились, все принадлежало одному и тому же человъку.

И такъ, когда Давидъ принесъ столь славную жертву, когда одержалъ сно побъду и заключилъ ее полнымъ торжествомъ, тогда виновникъ безпокойствъ—Саулъ всталъ и вышелъ изъ пещеры, не зная ничего, что въ ней происходило. Изыде же и Давидъ въ слъдъ его, взирая веселыми очами на небо, и радуясь теперъ болъе, нежели когда повергъ на землю Голіава и отсъкъ главу сему ино-

племеннику. Ибо настоящая побъда его была славиње тогдашией, и добыча здъсь важнъе, и корысть значительнъе, и торжество блистательные. Тамъ нужна была праща, камни, и войско; здъсь все это замънялъ разумъ, безъ оружія одержана побъда, безъ пролитія крови воздвигнуть трофей. По сему возвращаясь, Давидъ несъ не главу иноплеменника, но укрощенную ярость и обезоруженный гиввъ, и положилъ сію добычу не въ Іерусалимъ, но на небъ-въ семъ вышнемъ градъ. Теперь не хоры женъ срътали его съ пъніемъ въ честь его, но лики небесныхъ Ангеловъ восхваляли его, дивясь его великодушно и кротости. Онъ возвращался, нанесши тысячу ранъ врагу своему-не Саулу, котораго онъ сохранилъ, — но истинному врагу — діаволу; его-то Давидъ тяжко поразилъ! Ибо сей ненавистникъ мира, врагъ согласія и отецъ вражды, сколько радуется селится, когда овладъвасть нами тневъ когда мы другъ съ другомъ ссоримся, другь на друга нападаемъ; столько же напротивъ скорбитъ и мучится, ко-

гда мы укропцаемъ гнъвъ свой и пребываемъ между собою въмиръ и согласін. И такъ вышель Давидъ, имъя увънчанную десницу вмъсть съ главою, -- десницу, равноцвиную міру. Ибо какъ пари прежде увънчанія главы, часто увънчивали десницу отличившагося въ борьбъ, или въ другихъ публичныхъ рахъ: такъ и Богъ увънчаль ту руку, которая могла извлечь чистый мечь и показать его Богу неокровавленнымъ; которая могла противустать столь сильному стремленію гивва. Давидъ шель не Сауловою діадимою, но вънцемъ правды украшенный. Онъ вышелъ не царскою багряницею одъянный, но облеченный въ одежду, всякой ризы славнъйшую, -- въ одежду кротости, превосходящей природу человъческую. Онъ вышель изъ пещеры съ такою же славою, съ какою три отрока вышли изъ пещи: ибо какъ сихъ не сожегъ огонь такъ и его не опалило пламя гивва. Тъхъ хотя снаружи и обнималъ огонь, но ни мало не воспрепятствовалъ имъ бесъдовать между собою; а у сего и внутри

находились горящіе угли, и отвив діаволь разжигаль пещь-виденіемь врага, совътами воиновъ, легкостію совершить убійство, недостаткомъ близкихъ помощниковъ врагу, воспоминаніемъ о прошедшемъ, опасеніемъ въ будущемъ. Все это производило сильнъйшее пламя, нежели хворость, смола, солома и все, чемъ разжигалась Вавилонская пещь: но Давидъ не воспламенился, не пришелъ въ страсть, сколь ни было сіе естественно, но вышелъ чистъ, и при видъ врага сдълался еще великодушнъе и разсудительнъе. Ибо, видя врага своего спящимъ, неподвижнымъ, неспособнымъ ни къ какому дъйствію, онъ говориль самъ себъ: «гдъ «теперь гиввъ оный? гдв злоба? гдв то-«ликократныя элоумышленія и навѣты» «Все это миновалось и исчезло съ приб-«лиженіемъ легкаго сна. Царь теперь «связанъ безъ всякихъ нашихъ о томъ «совътовъ и стараній.» Давидъ видълъ Саула спящаго, и разсуждаль объ общей всемъ человекамъ смерти. Ибо сонъ не что иное есть, какъ кратковременная смерть и ежедневное скончаніе.

TACTE II.

Не не прилично здъсь упомянуть и о Данінль. Ибо какъ онъ вышель изъ рва, побъдивъ звърей, такъ Давидъ вышель изъ пещеры, укротивъ иныхъ лютьй-шихъ звърей. Какъ праведнаго Даніила со всъхъ сторонъ обсидъли львы, такъ на Давида устремлялись всвхъ львовъ лютъйшія страсти: съ одной стороны негодованіе на прошедшее, съ другой страхъ будущаго; однако же онъ обоихъ сихъ звърей укротилъ и обуздалъ, научая насъ чрезъ сіе, что всего безопаснъе прощать враговъ, напротивъ же нътъ ничего опаснъе желанія отмстить имъ. Такъ-Саулъ, гнавшій Давида, лежалъ обнаженъ, безоруженъ, лишенъ всякой помощи, преданъ въ руки гонимаго, какъ плън-никъ; а Давидъ, уклонявшійся отъ гонителя, повсюду уступавшій ему, не предпринявшій самаго справедливаго нападенія, получилъ врага въ свои руки безъ всякихъ хитростей, безъ оружія, безъ коней, безъ воиновъ, и, что еще всего важнве, привлекъ къ себъ тъмъ большее благоволеніе отъ Бога. Ибо я не потому ублажаю сего Святаго, что онъ видълъ

врага у ногъ своихъ лежащимъ, но за то, что онъ пощадиль его, имъя въ рукахъ своихъ. Первое было дъломъ силы Божіей, последнее же зависьло отъ собственнаго его любомудрія. Какъ послъ сего долженствовали быть послушны ему воины! какъ они усердно должны быть расположены къ нему! Если бы они имъли тысячи душъ, то конечно всъ оныя охотно предали бы за своего вождя, когда на самомъ опыть, изъ его снисхожденія ко врагу, дознали, какую онъ имъетъ любовь къ нимъ-своимъ сподвижникамъ. Ибо если Давидъ былъ кротокъ и снисходителенъ къ своимъ гонителямъ, то не гораздо ли болъе онъ долженъ быть расположень къ своимъ доброжелателямъ? Это самое и служило для него наилучшимъ залогомъ безопасности. Впрочемъ сподвижники Давидовы не только долженствовали болъе возымъть къ нему любви и усердія; но они должны были и ревностнъе сражаться противъ враговъ его, когда узнали, что Самъ Богъ побораетъ по нихъ, -- Богъ, всегда присущій ихъ вождю и благопоспъществующій во

всъхъ дълахъ его. Отъ того-то они посль и повиновались Давиду, уже не какъ человъку, но какъ ангелу. Такимъ образомъ еще прежде возданнія отъ Бога, Давидъ уже и здъсь, сокранивъ Саула, получиль болье плода, и болье побъдной славы, нежели какую могъ бы онъ получить, если бъ умертвилъ его. Дъйствительно, какъ бы онъ могъ получить столько пользы, убивъ врага своего, сколько теперь получиль плода, пощадивь его? По сему и ты, когда оскорбившій тебя будеть находиться въ рукахъ твоихъ, разсуждай, что гораздо лучше и полезнъе пощадить, нежели погубить его. Ибо кто погубить врага своего, того гръхъ сей будетъ каждый день и часъ преследовать, такъ что мучимый угрызеніями преступной совъсти, онъ часто будеть обвинять самъ себя. Напротивъ, кто пощадить своего врага и въ минуты гивва возобладаеть собою, тоть посать будеть радоваться и веселиться, питая пріятныя надежды и ожидая воздаянія отъ Бога за свое незлобіе. Если же постигнеть его и зло какое, то онь съ

полнымъ дерзновеніемъ будеть обращаться къ Богу мздовоздаятелю; какъ все сіе испыталъ на себъ Давидъ, который въ послъдствіи за пощаженіе врага своего получилъ отъ Бога великое и удивительное воздаяніе.

Но посмотримъ, что следуеть далее. И изыде Давидь, говорить Писаніе, въ слъдг Саула изг вертепа: и возопи Давидь вь слъдь его, глаголя: Господине царю, и озръся Сауль въ слъдъ себе, и преклонися Давидз лицемз своимз до земли, и поклонися ему (1 Цар. 24, 9). Такой поступокъ не менъе приносить чести Давиду, какъ и сохраненіе врага. Ибо, чтобы не возгордиться оказанными ближнему благодъяніями, — чтобы не покориться сей столь обыкновенной людямъ страсти, онъ долженъ былъ имъть необыкновенную душу. Благодътели, при видь облагодытельствованных ими, обыподнимаютъ свои брови ипрезирають ихъ, какъ рабовъ. Но Давидъ поступиль не такъ; онъ сталь еще смиреннъе послъ своего благодъянія. Причина сему была та, что успъхъ въ дълахъ своихъ онъ почиталь зависящимъ не отъ своего старанія, но весь приписываль благодати Божіей. Посему-то кого онъ самъ сохранилъ, тому самъ и покланяется, и опять называетъ его царемъ, а себя именуетъ рабомъ, чтобы такимъ образомъ низложить гордость, укротить гнъвъ и истребить ненависть.

Послушаемъ далъе, какъ онъ извиняеть Саула. Погто слушаеши словесь людей глаголющихъ: се Давидъ ищетъ души *твоея* (1 Цар. 24, 10)<sup>9</sup> Выше свящ. Писатель сказаль, что весь народь быль на сторонъ Давида; царскіе слуги любили его; сынъ Царя и все войско были душевно расположены къ нему: какъ же Давидъ говорить, что были люди, которые обносили его, клеветали на него, и раздражали противъ него Саулар Что Саулъ не по наущению другихъ, а самъ по своей собственной злобъ вооружился противъ сего праведника, это ясно показываеть писатель сей книги, когда говорить, что оть похвалы, воспътой Давиду, родилась у Саула зависть, и что сія зависть ежедневно возрастала въ немъ

болве и болве. Для чего же Давидъ слагаеть вину Саула на другихъ, говоря: погто слушаеши словесь людей глаголющихъ: се Давидъ ищетъ души твоея? Конечно для того, чтобы дать ему случай укротить свою злобу. Такъ часто и родители поступають съ дътьми. Чтобы исправить своего распутнаго, много худыхъ поступковъ надълавшаго сына, отецъ хотя бы совершенио былъ увъренъ, что сынъ его самъ по себъ, по собственному своему произволу предался такому распутству, однакожъ не ръдко слагаетъ вину на другаго. «Знаю, «говорить онъ ему, что это не твой «былъ проступокъ; другіе тебя соблаз-«нили и развратили; они всему этому «виною.» Слыша сіе, распутный сынъ можетъ нъсколько одуматься и удобнъе возвратиться на путь добродътели; — поелику ему совъстно и стыдно покажется не быть достойнымъ такого о себъ миънія. Такъ и Павелъ поступилъ, пиша къ Галатамъ. Послъ многихъ и пространныхъ, сдъланныхъ имъ увъщаній и страшныхъ обличеній, онъ, подъ

конець посланія, не желая болье обвинять ихъ, чтобы они сколько нибудь ободрились и могли найти извиненіе, говорить имъ такъ: азъ надимося о васъ, яко нистоже ино разумьти будете: смущаяй же васъ понесеть гръхъ, кто бы ни былъ (Галат. 5, 10). Тоже самое сдълаль здъсь и Давидъ. Въ словахъ сихъ: посто слушаещи словесъ людей глаголющихъ: се Давидъ ищетъ души твоея?—онъ давалъ Саулу разумътъ, что другіе раздражали его, другіе его разстроивали. Такимъ образомъ онъ всячески старался подать ему случай извиниться въ своихъ проступкахъ.

Далве Давидъ, защищая самаго себя, говоритъ: се днесь видъста оги твои, яко предаде тя Господъ днесь въ ручъ мои въ вертепъ, и не восхотъхъ убити тебе, и пощадъхъ тя, и ръхъ: не нанесу руки моея на господа моего, яко помазанникъ Господень сей есть (1 Цар. 24, 11). Они словами клевещутъ на меня, говоритъ Давидъ, а я дълами оправдываю себя, я поступками своими отражаю клевету. Мнъ нътъ нужды въ

словахъ, когда самое дъло можетъ яснъе всякаго слова показать, кто они и кто я, и какая взнесена была на меня клевета и ложь. Въ удостовъреніе сего я не другаго кого либо, но тебя самаго призываю въ свидътели, тебя, котораго я спась. Но, скажеть кто либо, какъ могъ Сауль быть свидътелемъ? Ибо, когда сіе происходило, онъ спалъ, и словъ сихъ не слышалъ, и не видълъ, какъ Давидъ при немъ былъ, и какъ разговаривалъ съ воинами. - Какъ намъ отвъчать на это, чтобы доказательство не потеряло своей очевидности?—Если бы Давидъ привель въ свидътели людей тогда съ нимъ бывшихъ, то Саулъ сталъ бы подозръвать ихъ свидътельство, какъ произнесенное людьми, благорасположенными къ праведнику. Если же бы онъ сталъ оправдывать себя какими нибудь болъе или менъе твердыми доказательствами, основанными на умозаключеніяхъ, то еще менъе заслужилъ бы въроятія, потому что разумъ судін былъ зараженъ предразсудками. Ибо если Саулъ, получивши столько благодъяній, вооружается про-

тивъ того, кто не учинилъ ему никакой обиды: то какъ бы могъ онъ повърить, чтобъ обиженный, имъя върукахъсвоихъ обидъвшаго, пощадилъ его? Люди по большей части судять о другихъ по себъ самимъ. Такъ привыкшій къ пьякству не легко повърить, чтобы какой нибудь человъкъ жилъ трезвенно. Преданный распутству почитаеть невоздержными и тъхъ, которые живуть цъломудренно. Также похититель чужаго добра не легко повърить, чтобы были люди, которые раздавали бы и свое имущество. Точно такъ и Саулъ, весь объятый гитвомъ, не легко повтриль бы, чтобы какой человъкъ столько обладалъ сею страстію, что не только никому не желаль причинять обиды, но захотьль спасти и того, оть кого самъ получилъ обиду. И такъ поелику и разумъ судін зараженъ былъ предразсудками, и свидътели, какіе ни были бы приведены, подверглись бы подозрънію: то Давидъ разсудилъ употребить такое доказательство, которое могло бы заградить уста самымъ упорнымъ противникамъ. Какое же это доказательство? Воскриліе одежды, которое онъ показывая сказаль: се воскриліе одежды твоея въ руцъ моей, азъ отъяхъ воскриліе одежды твоея, и не убихъ тебе (1 Цар. 24, 13). Безмолвный, но вмъстъ, и непререкаемый свидътель! «Если бы «я не быль, говорить онь, близь тебя; «если бы я не стоялъ подлъ самаго тво-«его тала: то я не могь бы отразать »часть отъ твоей одежды.» Воть сколько пользы проистекло оть того, что Давидъ въ самомъ началъ испыталъ движенія гитва! То есть, еслибъ онъ не чувствоваль сихъ движеній, то мы и не знали бы великости его духа; поелику пощада, которую онъ оказалъ врагу своему, многимъ показалась бы не плодомъ его великодушія, а дъйствіемъ нечувствительности. Безъ движенія гиъва онь не отръзаль бы и его одежды; не отръзавъ же края одежды, онъ никакъ иначе не могъ бы увърить врага. Теперь же его гнъвъ и отръзанный край одежды служать несомненнымь для нась доказательствомъ благоразумной его осмотрительности.

Посль того, какъ Давидъ представиль столь истинное и твердое свидътельство, онъ еще призываеть самаго врага своего въ судін и свидьтели своего уваженія къ нему. Уразульй, говорить онъ Саулу, и виждь днесь, яко нъсть злобы въ рущь моей, ниже презорства, а ты ищеши дүши моея изъятию. Не льзя не удивляться здесь его великодушію, по которому онъ заимствуєть свое оправданіе изъ обстоятельствъ одного настоящаго дня, какъ то показывають слова: уразумый и виждь днесь. Какъ бы такъ сказалъ онъ: «не говорю я о «прошедшемъ; для доказательства до-«вольно миъ настоящаго дня.» Если бы захотьль, Давидь конечно могь бы исчислить много великихъ благодъяній, оказанныхъ Саулу: онъ могъ бы припомнить ему свое единоборство съ иноплеменникомъ, и сказать: «когда война «съ иноплеменниками, какъ нъкое на-«водненіе угрожало всей странъ разоре-«ніемъ; когда вы всь, въ уныніи и страхь,

каждый день ожидали себъ смерти: я «безъ всякаго понужденія явился—и да-«же, когда ты меня не допускаль, когда, «удерживая, говориль: не возможеши «пойти, яко ты дътищь еси, сей же мужь «борец» есть от юности своея (1 Цар. «17, 33), я не вытерпълъ, но одинъ за «всъхъ устремился на противника, схва-«тилъ его, отсъкъ ему голову, остано-«вилъ нападеніе враговъ, уподоблявшее-«ся стремленію потока, и колеблемое «царство удержаль оть паденія.-Такимъ «образомъ ты мнъ обязанъ за свою жизнь «и царство, и всъ другіе мить же одол-«жены за сохраненіе ихъ отечества и «домовъ, женъ и дътей.» Кромъ сего попобъднаго торжества, Давидъ могъ еще упомянуть о другихъ браняхъ, не менъе важныхъ, которыя онъ также счастливо окончилъ. Могъ присовокупить и то, что хотя Саулъ не одинъ разъ, не дважды, но многократно покушался погубить его, и даже бросаль уже копье въ его голову, но онъ не помнилъ зла; что и послъ сего, когда Саулъ, объщая наградить его за прежнее сраженіе, требоваль съ него въ въно-не золота н серебра, а совершенной его погибели, онъ однако и отъ сего не отрекся Все сіе, и гораздо болъе сего Давидь могь бы сказать; но онъ ничего такого не сказаль: поелику хотьль услугами своими не укорять его, а только удостовърить, что онъ изъ числа тъхъ, которые его любять и охраняють, ане изъ тъхъ, которые враждуютъ и злоумышляють противъ него. Посему-то все это оставивъ, онъ въ оправданіе свое привель только одинь случай настоящаго дня. Столько-то онъ быль чуждъ гордости и всякаго тщеславія, и всецьло преданъ воль Божіей!

Да судить Господь между мною в тобою, продолжаеть Давидь. Сін слова произпесь онъ не потому, чтобы желаль наказанія или отміценія Саулу; но для того, чтобы воспоминаніемь будущаго суда устрашить его, и не только его устрашить, но чтобы и себя зещитить оть всякаго подозрѣнія. Какь бы такъ сказаль онъ: «л могу болѣе все-что оправдаться моими дѣлами; но есля

∗ты моимъ дѣламъ не вѣришь, то я при-«зываю въ свидътели самаго Бога, ко-«торый въдаетъ тайны сердца каждаго, «и можеть испытать совъсть.» Говоря такимъ образомъ, Давидъ даетъ разумъть, что онъ не дерзнулъ бы призвать сего нелицепріятнаго Судію и подвергнуть себя суду Его, если бы не весьма быль увъренъ въ совершенной чистоть своихъ расположеній къ Саулу. А что это не догадка, но дъйствительно для того онъ упомянуль о судъ Божіемъ, чтобы и себя оправдать, и Саула умудрить, то сіе уже довольно ясно обнаруживается и изъ прежнихъ его поступковъ съ Сауломъ; а не менъе того види изъ послъдующаго поведенія Давидова. Ибо когда Саулъ, непрестававшій гнать своего спасителя и искать его погибели, снова попалъ въ его руки и могъ быть совершенно истребленъ со всемъ своимъ войскомъ, Давидъ и тогда отпустилъ его цълымъ и невредимымъ; при томъ зная, что бользнь. Саулова неисцъльна, что сей недругъ никогда не оставить своей вражды на

него,-удалился отъ глазъ его, и жилъ у иноплеменныхъ народовъ, въ рабскомъ состояніи, терпя безчестіе и стыдъ, съ трудомъ и скорбію снискивая себъ необходимое пропитаніе. Но не сіе только удивительно, - и то еще достойно удивленія, что Давидъ, услышавъ о смерти Саула на сраженіи, раздралъ на себъ одежду, посыпаль голову свою пепломъ, п, какъ иной сталъ бы плакать лишившись единороднаго и возлюбленнаго сына своего, такимъ плачемъ онъ восплакалъ о Саулъ, непрестанно произнося его имя вмъсть съ именемъ его сына Іоанаоана, слагая ему похвалы, испуская жалобные вопли, до вечера пребывая безъ пищи, и проклиная ть самыя мъста, которыя приняли въ себя кровь Саулову. Горы Гелеуйскія, взываль Давидь, да не снидеть роса, ниже дождь на вась: горы смерти, яко тамо повержень бысть щить сильных (2 Цар. 1, 21). Какъ часто отцы поступають, т. е. показывають отвращение къ тому дому, въ которомъ умеръ сынъ ихъ, и съ неудовольствіемъ смотрять на ту дорогу,

по которой они сопровождали его къ могиль: такъ и Давидъ поступилъ. Онъ прокляль ть горы, которыя приняли кровь Саула и Іонаоана. «Пенавижу, го-«ворить онъ, самое мѣсто, на которомъ «они пали мертвыми. Да не будеть бо-«лъе орошать васъ свыше дождь: ибо вы «однажды нещастно оросились кровію «друзей моихъ.» И непрестанно повторяеть имена ихъ, говоря: Сауль и Іонавань возлюбленній и прекрасній неразлугни въ животъ своемъ, и въ смерти своей не разлугишася (2 Цар. 1, 23). Поелику онъ не могъ заключить въ свои объятія тыла ихъ, то объемлеть словомъ имена ихъ, и тъмъ, по возможности, умъряетъ свою скорбь и облегчаеть великое свое злосчастіе. Въ самомъ дълъ паденіе обоихъ въ одинъ день многимъ могло казаться крайнимъ злосчастіемъ; но Давидъ изъ сего самаго взялъ побужденіе къ утьшенію: ибо сказать, что они, бывъ перазлучны въ жизни, не разлучились и въ смерти, не что другое значить, какъ преподать себъ утьшеніе. Въ семъ случав онъ какъ бы UACTE II.

такъ говорить: «мельзя сказать, что «сынъ оплакивалъ свое сиротство, или «отецъ рыдалъ о потеръ сына, но, чего «ни съ къмъ не случалось, то случилось «съ цими. Жизнь ихъ обопхъ вмъстъ и «въ одинъ день пресъклась, и ни одинъ «послъ другаго не остался; поелику каж«дый изъ нихъ, одинъ безъ другаго, безъ «сомнънія, почитали бы несчастною «жизнь свою.»

Уже вы пришли въ чувство, прослезились, растрогалось сердце ваше, изъ глазъ вашихъ готовы литься слезы? О если бы въ сію минуту, когда еще столь пламенно горять сердца ваши, каждый изъ васъ вспомнилъ о врагв своемъ, о человъкъ, васъ оскорбившемъ, — и ръшился охранять жизнь его и оплакивать смерть, не для тщеславія, но отъ души и отъ чистаго сердца! О если бы каждый нэъ васъ старался все дёлать, и въ случав нужды, все терпъть для того, чтобы не оскорбить обидъвшаго васы! Вы могли бы ожидать за сіе великихъ наградъ отъ Бога. Вотъ Давидъ уже получиль и царство, но руки своей не

осквернилъ, а поелику десницу свою сохранилъ чистою, то и вънцемъ украсился, и на престоль взошель, свытлые багряницы и діадимы сіяя тою славою, что пощадилъ врага своего и оплакалъ смерть его: посему - то не только при жизни онъ былъ славенъ, но и по смерти прославляется память его. Итакъ если и ты желаешь-и здесь получить безсмертную славу, и тамъ наслаждаться нетлънными благами: подражай добродътели сего праведника, ревнуй его великодушію, покажи на самомъ дълъ такое же незлобіе, чтобы за перенесеніе одинаковыхъ съ нимъ трудовъ удостоиться одинаковыхъ и благъ, которыя всв мы да сподобимся получить благодатію и человъколюбіемъ Господа нашего Інсуса Христа, которому со Отцемъ и Святымъ Духомъ слава, держава, честь, ныив и всегда, и во въки въковъ. Аминь.

## VIII.

## О ВОЗНЕСЕНІИ ІИСУСА ХРИСТА.

Славное вознесеніе Іисуса Христа на небо совершилось предъ Его Апостолами; посему ихъ повъствование объ ономъ, какъ свидътельство очевидцевъ, достойно всякаго въроятія. По сказанію сихъ върныхъ свидътелей вознесение Христово происходило слъдующимъ образомъ. Інсусъ Христосъ, говорять Апостолы, во время последняго своего явленія ученикамъ въ четыредесятый день по воскресеніи, укрыпиль вынихь выру-изъясненіемъ божественнаго Писанія, глаголющаго о Немъ; утвердивъ ихъ въ званін своихъ всемірныхъ пропов'єдниковъ; наконецъ заповѣдавъ имъ чаться изъ Герусалима, доколъ не прінмуть свыше Божественной силы, необходимой для върнаго исполненія возло-

женнаго на нихъ порученія, вывель ихъ вонъ до Вноаніи, лежавшей недалеко отъ Іерусалима. Здъсь въ послъдній разъ Онъ благословиль учениковъсвоихъ, а потомъ « сталь отдаляться оть нихь и возноситься на небо; въ ихъ очахъ Онъ поднялся отъ земли, и наконецъ облако взяло Его изъ виду ихъ (Лук. 24, 50. 51. Дъян. 1, 9). Когда же Апостолы, прибавляеть Св. Лука, смотръли на небо, съ котораго они не сводили своихъ взоровъ и тогда, какъ Спаситель совершенно уже скрылся въ ономъ отъ очей ихъ: вдругъ предстали имъ два мужа въ бълой одеждъ-два Ангела въ видъ человъческомъ, и сказали: Мужіе Галилейстін! гто стоите зряще на небо? Сей Іисусь вознесыйся от вась на нево, такожде пріидеть, имже образомь видьсте Его идуща на небо (Дъян. 1, 10.11).

Вотъ исторія вознесенія Іисуса Христа! Истина, въ оной заключающаяся, не имъетъ нужды въ доказательствахъ. Поелику вознесеніс Іисуса Христа есть естественное слъдствіе Его воскресенія, и поелику неоспоримо, какъ мы видъ-

ли (\*), что Інсусъ Христось воскресь своею собственною силою: то нътъ причины сомнъваться, что Онъ также вознесся и на небо. Ибо, если судить и по человъчески, гораздо легче живому вознестись на небо, нежели умершему возвратить себъ жизнь. Съ другой стороны, если свидътельство Апостоловъ о воскресенін Інеуса Христа достовърно, поколику они (какъ то мы опять выше видъли) и сами не могли обмануться въ ономъ, и неспособиы были другихъ обманывать: посему ихъ свидътельство должно почитать также достовърнымъ и въ томъ случав, когда они увъряють насъ, что Інсусь Христосъ въ ихъ очахъ вознесся на небо.

Воть истина, достовърность которой для нась очевидна! Ежели же кто, говорить Кириллъ Іерусалимскій, не будеть върить вознесенію Іисуса Христа, аки бы невозможному дълу; то напомни о томъ, что сказано о пренесеніи Аввакума (Дан. 14, 35). «Аще бо Аввакумъ отъ Ангела препесенъ бысть; много паче

<sup>(\*)</sup> См. Хр. Чт. 1835. мвс. Апр. стат. 3.

и Пророковъ и Ангеловъ Владыка, своею силою сотворити Себъ на небеса восходъ силенъ бъ» (\*). Напомни, продолжаеть Отецъ, и другія подобныя сему чудеса, но притомъ всегда памятуй, что никто въ цвломъ мірв не восходиль такъ на небеса, какъ вознесся на оныя нашъ Спаситель. Въ самомъ дълъ, посмотрите на Еноха: опъ, по словамъ Писанія, преложень бысть не видъти смерти: и не обръташеся, зане преложи его Бого (Евр-11, 5). Куда?— это отъ насъ сокрыто. Но Інсусъ Христосъ вознесся въ виду учениковъ своихъ на небеса. Правда, и Пророкъ Илія, по свидътельству того же Писанія, возносился на небо въ присутствін ученика своего Елиссея. какъ различно вознесеніе Иліи отъ вознесенія Христова! Илія возносится на огненной колесниць, полъемлемой всемощною силою Божіею; его везуть огненные кони; его поддерживаеть и носить буря. Напротивъ, Іисусъ Христосъ, не имъя нужды ни въ какой посторонней помощи, подъемлется и восходить на

<sup>(•) 14</sup> Отл. поуч. по перев. Преосв. Амвросія.

небо своею собственною силою; потомъ, скрываясь изъ виду учениковъ своихъ, садится на облако-массу воздухообразную, - жидкую и зыбкую. Это, говорить Св. Златоусть, Інсусь дълаеть для того, дабы показать намъ, что Онъ быль и не могь быть поддерживаемь ничьмъ, кромъ свосго всемогущества. Далье, Ппсаніе словами: взять бысть Илія лко на небо (4 Цар. 2, 11) показываетъ только то, что онъ восхищенъ быль въ нъкую страну высшую, гдъ угодно было Богу вселить его до времени. Ибо то же Писаніе, которое никогда само себъ не противоръчить, учить, что небо жилище блаженныхъ, еще не было въ тъ времена отверсто для людей (Іоан. 3, 13). Но Іисусъ Христосъ не останавливается на небъ Илінномъ, а восходить несравненно выше. Это видно изъ словъ Ап. Павла. Онъ говорить, что Інсусъ Христосъ вниде въ самое небо (Евр. 9, 24); прошелъ небеса (4, 14); былъ превознесенъ выше небесъ (7, 26). Сихъ мъстъ Писанія не льзя разумьть такъ, будто Спаситель прошелъ небеса, и потому опять сошель отголь; ибо Евангелисты и Ап. Павелъ прямо говорять, что Інсусъ Христосъ пребываеть на небъ, и синдеть уже оттоль нъкогда судить насъ. Въ помянутыхъ возвышенныхъ выраженіяхъ Апостоль хотьль намъ показать, что Іисусъ Христосъ въ день вознесенія своего возшель несравненно выше, нежели какъ мы себъ представить можемъ, и что нашъ разумъ весьма слабъ для того, чтобы слъдить за Нимъ туда, гдъ Онъ пребываеть.

Посему намъ должно оставаться вътъхъ границахъ, которыя для насъ назначены. Впрочемъ, хотя намъ не дано силъ вполнъ постигнуть великую тайну вознесенія Христова; однакожъ позволено устремлять взоры свои и досягать ими выше того облака, которое сокрыло Іисуса во время Его вознесенія оть взоровъ Апостольскихъ. Ибо богодухновенный Пророкъ Давидъ, провидъвъ Его торжественное восхожденіе на небо, изобразилъ намъ то удивленіе, ту радость и тотъ восторгъ, которыя ощущали не-

божители при шествіи Побъдителя смерти и ада ко вратамъ блаженнаго ихъ жилища, для воспріятія надъ нимъ славнаго владычества. «Отверзайте, Князн воинства небеснаго, взывають Ангелы къ духамъ высшимъ, «отверзайте врата ваши; отверзайтесь вы, врата въчныя! Царь славы входить!»—Кто есть сей Царь славы? вопрошають въ небесномъ восхищеніи последніе.-Те въ свою чреду опять говорять имъ: «ужели вы не знаете, кто Онър-Это Ісгова кръпкій и сильный, Ісгова сильный въ брани! Итакъ отверзайте, князи небесные, врата ваши! отверзайтесь двери въчныя, да внидеть сь торжествомъ Царь славы». Тогда всъ небожители какъ бы внъ себя отъ радости, воскликнули: «кто есть сей Царь елавы? Это Ісгова; это Господь всьхъ воинствъ небесныхъ; Онъ Царь славы!» (Пс. 23, 6—10).

При семъ-то всеобщемъ ликованіи н восторгъ Ангеловъ, Архангеловъ н всвхъ блаженныхъ духовъ Іисусъ Христосъ восходитъ на небо! Но Св. Павелъ, согласно съ Давидомъ (Пс. 67, 19), учитъ,

что Онъ возшель туда не одинъ. По свидътельству сего Апостола, Спаситель восходя на высоту, вель съ собою изъ плати сонмъ платиниковъ (Еф. 4, 8. 9). Сей сонмъ плънниковъ, по мнънію Св. Отцевъ Церкви, составляли Патріархи, Пророки, и другіе праведники ветхозавътные, къ которымъ Інсусъ Христосъ за 40 дней предъ симъ сходилъ во адъ. — Для сихъ святыхъ людей, бывшихъ доселъ плънниками ада, прежній плънъ измънился теперь на плънъ другой, вожделъннъйшій, тогда Іисусъ Христосъ, искупивши ихъ своею кровію, какъ бы для большаго торжества своей побъды надъ адомъ, въ день вознесенія своего привелъ и ихъ за собою на небо. Христовъ пленъ душъ праведныхъ мы называемъ вожделъннымъ; ибо Спаситель поступаеть съ плънниками своими совершенно иначе, нежели какъ обращались съ побъжденными народами гордые ихъ побъдители. Сіи, по окончаніи побъднаго торжества, съ приведенными плънниками своими обыкновенно поступали такъ: знатиъйшихъ изъ нихъ по

большей части предавали смерти, а прочихъ, какъ животныхъ, продавали за низкую цъпу. Но Спаситель міра привязываеть, такъ сказать, пленниковъ своихъ къ своей побъдной колесницъ узами любви, и дълаетъ ихъ участниками своей собственной славы. Блаженъ сей плънъ: нельзя не желать его! Блаженство онаго для плънниковъ увеличивается увъренностію, что онъ навсегда останется ихъ достояніемъ. Благое иго! Тъ, которые станутъ нести его на себъ въ продолженіи жизни своей, въчно будуть ощущать пріятность онаго. Они во всю въчность, и гораздо совершеннъе, пежели на земль, будуть собственнымъ опытомъ увъряться, что жить для себя есть самое большее несчастіе всякаго разумнаго существа; напротивъ, жить для Бога и Единороднаго Сына Его Іисуса Христа есть самое высшее блаженство человъка,

Такъ Іисусъ Христосъ вошелъ въ славу свою! Онъ, какъ Богъ, имълъ ее отъ въчности; а, какъ человъкъ, съ первой минуты своей земной жизни имълъ уже на оную полное право; ибо Онъ ве

только не показаль въ себъ ничего неблагоугоднаго Богу, но, по своей совершеннъйшей святости, заслуживалъ постоянно Его благоволеніе. Впрочемъ Спаситель по своей воль отрекся до времени отъ сей славы; и при всей возможности вести на землъ жизнь самую славную, благоволилъ подвергнуть себя уничиженію, посмъянію и самой смерти. Сіе состояніе Его уничиженія кончилось собственно уже тогда, какъ Онъ, побъдивъ смерть своею крестною смертію, нисходиль во адъ, какъ Владыка. Отселв началось состояніе славы Его, и сія слава еще болъе увсличилась, когда Его Божественная душа, вышедъ изъ ада, соединилась съ Его прославленною плотію въ день воскресенія. Впрочемъ, сколь ни славно было воскресеніе Іисуса Христа, все еще къ полной славъ Его чего-то недоставало. Все, что Онъ дълалъ въ продолженін четыредесяти дней до вознесенія Своего: стараніе убъдить Апостоловъ въ своемъ воскресеніи, объясненіе имъ Писанія, обътованія и повельнія имъ данныя-все это составляло часть

Его служенія въ дълъ нашего спасенія, которое Онъ устроялъ въ семъ міръ еще до своей смерти; все это было только продолженіемъ и довершеніемъ онаго служенія; и въ семъ отношенін Інсусъ Христосъ, можно сказать, принадлежалъ еще къ сей жизни. Посему-то, хотя сія полная и совершенная слава, которую Онъ, при всемъ правъ своемъ на нее, не возгнушался купить цъною толикихъ страданій, уже принадлежала Ему; но Онъ еще не наслаждался оною вполнъ: только тогда, когда оставивъ землю и міръ, возшелъ на небо, Онъ истиню вступилъ въ обладаніе своею славою.

Подивимся сему Божественному домостроительству спасенія! Вознесемь наши взоры къ небу, и преклонимся не главами токмо, но и сердцами предъ Спасителемъ нашимъ, съдящимъ нынъ во славъ одеспую Отца. Но также не забудемъ и того, что Ангелы сказали Апостоламъ: Мужіе Галилейстіи! гто стоите зряще на небо! — Въ семъ случав Ангелы какъ бы такъ говорили Апостоламъ: не теряйте времени въ безплодномъ удивленін; теперь вамъ должно не на небо смотръть, куда вознесся вашъ Божественный Учитель; но исполненіемъ Его заповъдей и проповъданіемъ имени Его по вселенной, заслуживать ть небесныя обители, которыя Онъ пошелъ уготовить вамъ.

Урокъ сей относится и къ намъ не менће, какъ и къ Апостоламъ; онъ научаетъ насъ, что, хотя похвально удивляться чудесамъ Религіи, но главнымъ дъломъ нашимъ должно быть точное исполнение всъхъ, содержащихся въ ней обязанностей. Хотя мы не призваны дълать все то, что дълали Апостолы, но первая изъ нашихъ обязанностей состоитъ, равно какъ и ихъ была, въ томъ, чтобы дъйствовать и страдать за Інсуса Христа, какимъ бы то ни было образомъ. Эта обязанность заключаеть въ бъ всъ прочіл, и относится ко всъмъ Христіанамъ, въ какомъ бы кто изъ нихъ состояніи ни находился, такъ что оть исполненія оной Іисусь Христось не исключаеть никого. Онъ говорить: Иже не носить креста своего, и въ слъдъ Мене грядеть, не можеть Мой быти ученикь

(Лук. 14, 27); но аще кто хощеть по Мнь ити, да отвержется себе, и возметь кресть свой, и по Мнь грядеть (Марк. 8,34). Посему, послъдователь Інсуса Христа долженъ отречься самого себя и терпъливо ратоборствовать съ своими страстями; долженъ нести свой крестъ и страдать, побъждая всъ препятствія, встръчающіяся на пути ко спасенію; должень наконецъ шествовать по следамъ Інсуса Христа, исполняя, по Его примъру, всъ добродътели. Въ этотъ заключается все, всь наши обязанности заключаются въ сихъ немногихъ словахъ; мы лолжны дъйствовать и страдать, дабы пребыть върными Інсусу Христу. Для сего мы живемъ на земль, и только чрезъ сіе можемъ соединиться со Інсусомъ Хрнстомъ на небъ. Ибо не для однихъ Апостоловъ, но и для насъ Онъ пошелъ уготовить тамъ мъсто. И къ намъ столькоже, сколько и къ Апостоламъ, относятся сін слова Его: да идъже есмь Аж, и тін бүдүт со Мною; и намъ, какъ и Апостоламъ, предуготована слава небесная. Но еще разъ сообразимъ, за ка-

кую цену мы можемъ получить оную? Если Іисусу Христу, по собственнымъ словамъ Его, надлежало пострадать, чтобы войти въ славу свою (Лук. 24, 26), хотя Онъ и быль совершенная святость; то чего не должны претерпать мы грашники, дабы содълаться достойными участвовать въ сей славъ Спасителя? Не забудемъ сихъ словъ Его: нъсть угеникь надь угителя своего, ниже рабь надъ господина своего. Довлъетъ угенику, да будеть, яко угитель его, и рабь, яко господь его (Мато. 24, 25). Итакъ, если нашъ Учитель пострадалъ, дабы войти въ славу свою, то по какому праву можемъ мы ожидать оной безъвсяжихъ страданій?

Будемъ убо претерпъвать въ семъ міръ скорби, гоненія и другія бъдствія: это удъль сей жизни. Правда, Богь не попустить, чтобы наши искушенія были выше нашихъ силъ;—мы подвергнемом только такимъ борьбамъ, которыя соразмърны съ нашею слабостію, и притомъ онъ,—скажемъ словами Ап. Павла,—въроятно не доведуть насъ до пролишисть П.

тія крови (Евр. 12, 4); но всегда справедливо то, что, если хотимъ участвовать въ славъ Інсуса Христа на небъ, то должны участвовать и въ Его страданіяхъ на земль. - Такимъ образомъ, если мы не можемъ совершить тахъ же подвиговъ, какіе совершены Апостолами; то по крайней мъръ примемъ отъ Его десницы, какъ върный залогъ славы, тъ скорби и несчастія, которыя угодно будеть Ему ниспослать на насъ. Мы не погръщаемъ, когда говоримъ, что сін скорби будуть для насъ върнымъ залогомъ славы небесной; ибо если достовърпо то, что сей славы можно достигнуть только посредствомъ страданій со Іисусомъ Христомъ на земль, то не менье върно и то, что мы, какъ учить Св. Навель, будемъ прославлены со Христомъ на небъ, если постраждемъ съ Нимъна землъ (2 Тим. 2, 12. сн. Рим. 8, 17).

## IX.

## О СВЯТОМЪ ДУХЪ И ЕГО ДЪЙ- СТВІЯХЪ.

Върую и въ Духа Святаго, Господа животворящаго, Иже от Отца исхолящаго, Иже со Отцемъ и Сыномъ спокланяема и сславима, глаголавшаго  $oldsymbol{\Pi}$ ророки: такъ мы ежедневно читаемъ въ Символъ нашей въры. Въ сихъсловахъ православная Церковь научаеть насъ, что мы должны върить въ Св. Духа точно такъ же, какъ въримъ въ другія два Лица Св. Тропцы, -- должны върить, что Онъ, подобно Отцу и Сыну, есть Богъ, и что мы обязаны имъть къ Нему тажое же почтеніе и благоговъніе, такую же покорность, въру и любовь, какія имъемъ и обязаны имъть къ Богу Отцу и Сыну Божію.

Тисусъ Христосъ и Его Апостолы представили намъ спо истину въ полномъ свътъ. Спаситель, незадолго предъ своимъ страданіемъ, объщая послать своимъ ученикамъ Св. Духа, сказалъ имъ, что Онъ будеть для нихъ инымъ Утъшителемъ (Іоан. 14, 16). Но если бы иной Утыпитель, заступившій місто Іисуса Христа, имълъ менъе Божественной силы и достоинства; то Его явленіе скоръе бы привело въ уныніе, нежели утышило Апостоловъ въ разлукъ съ Божественнымъ Учителемъ; посему сей пной Утъшитель, объщанный Сыпомъ Божіимъ, долженъ быть равный Ему Богь. Еще, когда Інсусь Христосъ посылаль на всеміриую проповадь своихъ Апостоловъ, и заповъдалъ имъ крестить людей во имя Отца и Сына и Св. Духа; то въ семъ случав Онъ никакого не сдълаль различія между Св. Духомъ и двумя другими Лицами. Изъ сего очевидно, что Духъ Св. равенъ прочимъ Лицамъ Св. Троицы, и савд. Онъ, подобно Имъ, есть Богъ.

Богомъ исповъдовали Его и Апостолы. Св. Петръ, укоряя Ананію за то, что онъ дерзнулъ солгати Духу Святому (Дъян. 5, 3), говорилъ ему: не геловъкомъ

солгаль еси, но Богу. Тоже видно и изъ следующихъсловъ Іоанна Богослова: Тріе суть свидътельствующи на небеси, Отець, Слово, и Святый Духь: и сін три Едино суть (Іоан. 6, 7). Наконецъ Ап. Павелъ часто говорить намъ въ своихъ посланіяхъ, что мы-храмъ Св. Духа, что Св. Духъ говорилъ устами Пророковъ, что Онъ освящаетъ насъ и оживляеть наши души, что Онъ проникаеть во всв глубины таинъ Божіихъ. Такія выраженія могуть относиться токмо къ Богу; ибо одному Богу свойственно - имъть храмы, потому что Онъ одинъ есть существо достопокланяемое; одному Богу свойственно говорить устами Пророковъ, ибо только Онъ видить будущее такъ же ясно, какъ ' настоящее и прошедшее; Богу токмо свойственно освящать людей, поелику одинъ Онъ можетъ изъ собственнаго нъдра сообщать святость своимъ тварямъ; одному Ему свойственно оживотворять души, ибо Онъ одинъ имъетъ жизнь въ себъ самомъ; безъ Него нъть инчего, кром'в смерти и инчтожества; все существуеть и имъеть жизнь чрезъ Него;—наконець Ему одному свойственно проникать во всъ глубины таинъ Божіихъ, ибо проникающій глубины безпредъльныя, не теряясь въ нихъ, должень быть безпредъльнымъ и слъдов. Богомъ

Итакъ нъть сомнънія, что Св. Духъ, подобно Отцу и Сыну, есть Богъ, и что мы столько же должны върить въ Св. Духа, сколько въруемъ въ Бога Отца и Его Единороднаго Сына, Інсуса Христа, Господа нашего. Но намъ не должно останавливаться на семь, и мы не имъли бы въры въ существенный догматъ, если бы не исповъдывали, вмъсть съ православною Церковію, что Св. Духъ происходить оть Отца. Слова Символа Никейскаго: Иже от Отца исходящаго, суть слова самаго Іисуса Христа. Онъ въпоследней утышительной своей бесьдь съ учениками предъ страданіемъ, ясно сказаль имъ, что пошлетъ имъ отъ Отца Духа истины, Иже от Отца исходить (Іоан. 15, 26). Впрочемъ Апостолы иногда именують Духа Святаго и Духомъ Христовымъ, Духомъ Сына Божія; дабы чрезъ

сіе показать, что Онъ есть тоть самый Духъ, который объщанъ Інсусомъ Христомъ, который исходатайствованъ Сыномъ Божіимъ (Іоан. 14, 17), котораго Отецъ посылаеть во имя Единороднаго (ст. 26) для продолженія и довершенія начатаго Имъ дъла спасенія человъческаго (16, 12—14).

Можетъ быть, кто нибудь спросить: какимъ образомъ Св. Духъ происходитъ оть Бога Отца? На сіе мы не можемъ ничего сказать; ибо не только человъкъ, но конечно и Ангелы не могуть постигнуть сію глубокую тайну. Можемъ ли мы проникнуть въ нее,-мы, для которыхъ самыя простыя дъйствія души нашей служать неизъяснимою загадкою? Мы должны върить, что Духъ Святый происходить отъ Отца; а какъ? -- о семъ не нужно да и безполезно любопытствовать. Весьма прилично здъсь напомпить о происхожденіи Св. Духа то, что Кириллъ Іерусалимскій говорить о рожденіи Сына Божія: «ниже самъ Св. Духъ о Сыновнемъ отъ Отда рожденіи (равно какъ и о своемъ отъ Него происхождени)

въ Писаніяхъ изглагола: почто убо много испытуеции, ихже ниже Духъ Святый написа въ Писаніяхъ? Написаннаго не въси, и не написаннаго ли испытуещи?» (Оглас. поуч. 11 перев. Преосв. Амвр.).

Намъ легче будеть объяснить то, почему мы преимущественно предъ двумя другими Лицами приписываемъ Духу наименованіе Святаго. Безъ сомнънія не потому, чтобы Онъ былъ исключительно святье Отца и Сына; ибо конечно всъмъ извъстно, что три Лица Св. Тропцы, составляющія Единаго Бога, совершенно равны между собою по святости, какъ и по другимъ Божественнымъ свойствамъ. Для чего же мы особенно усвояемъ Св. Духу сіе наименованіе — Для того, дабы показать, что Онъ есть Виновникъ нашего освященія. Все, что дълаеть Отецъ, дълаеть и Сынъ, и что двлають Отецъ и Сынъ, тоже двлаеть и Св. Духъ. Но для очевиднъйшаго представленія намъ того, чемъ въ особенности мы обязаны каждому изъ сихъ трехъ Лицъ, а можетъ быть и по другимъ причинамъ, Апостолы нъкоторыя изъ дъйствій Св. Троицы усвояють одному изъ трехъ Ея Лицъ предпочтительно предъ двумя другими. Такъ, по ихъ ученію, твореніе принадлежить Отцу, хотя Сынъ и Св. Духъ также творили міръ вмъстъ съ Нимъ; Сыну принадлежить искупленіе, хотя Отецъ и Св. Духъ въ немъ участвовали: наконецъ Св. Духу принадлежить освященіе, хотя Отецъ и Сынъ не менъе Его служать источникомъ всякой святости.

Взойдемъ еще выше къ сей Божественной экономіи нашего спасенія. Человѣкъ былъ сотворенъ невиннымъ, и преисполненный всѣми благами, приличными его природъ, долженъ былъ жить на землѣ въ союзѣ съ Творцемъ своимъ до времени болъе тъснъйшаго съ Нимъ соединенія на небѣ: вотъ дѣло Отца—твореніе. Неблагодарный къ своему Создателю человѣкъ не умедлилъ грѣхомъ разстроить сіе дѣло и, учинившись врагомъ Божіимъ, онъ бы погибъ безвозвратно, еслибъ не явился Іисусъ Христосъ для уврачеванія зла, для удовлетворенія пра-

восудію Божію и для спасенія человька цвною своей крови: воть дьло Сынаискупленіе. Но чтобы человькъ могь воспользоваться плодами смерти Христовой, ему надлежало прильпиться къ Інсусу Христу, а для сего онъ должень быль напитаться Его ученіемъ, научиться Его закону, взять на себя Его иго; для произведенія въ насъ всіхъ сихъ дъйствій,—для нашего чрезъ нихъ освященія и посланъ намъ Духъ Святый: воть дъйствіе Св. Духа—освященіе.

Какая удивительная связь! Какъ все здъсь неразрывно послъдуеть и содъйствуеть одно другому! Что значило бы первоначальное наше назначение для блаженства, если бы Сынъ Божій не искупить насъ? Безъ сего искупленія мы были бы подвержены въчному наказанію за гръхъ, который не могъ быть заглаженъ никакимъ раскаяніемъ человъческимъ; а самое сіе искупленіе сколько бы оно ни было божественно, къ чему бы послужило намъ, если бы Св. Духъ не принялъ на Себя просвътить мракъ нашего духа и смягчить жестокость сер-

дець нашихъ Безъ Него воплощение Сына Божія, Его страданіе и смерть, Его воскресеніе и вознесеніе, словомъ: всь таинства и благодъянія, соединенныя въ таинствъ и благодъяніи искупленія, были бы для насъ безполезны. — Что мы говоримъ? Всв онв послужили бы намъ въ осужденіе. Почему такъ?-Потому что безъ просвъщенія и благодатнаго помазанія Св. Духа мы бы презръли, отвергли всв сін таинства и благодъянія Искупителя, и сею ужасною неблагодарностію еще болье содълались бы достойными ада. Воть чемъ одолжены мы Св. Духу! Воть почему преимущественно, вмъсть съ Апостолами, мы называемъ Его Святымъ! Освящая насъ, Онъ довершаеть дъло нашего искупленія и спасенія.

Дабы имъть полнъйшее понятіе о божественной важности того таинственнаго освященія, которое производить Духъ Святый въ людяхъ для ихъ обращенія къ въръ во Інсуса Христа и къ своему спасенію, мы приведемъ по крайней мъръ нъкоторыя пророчества, возвъстившія міру сію тайну благодатнаго освященія задол-

го прежде до его откровенія. И воть мы слышимь голось Давида. Сей св. Пророкь, видя всвхъ людей какъ бы уничтоженными въ ихъ глубокомъ невъденіи истиннаго Бога, и въ тоже время возраждающимися, взываеть: Господи, послеши Духа твоего, и они созиждутся, и Ты обновиши лице земли (Пс. 103, 30).

Исаін, которому открыты были многія тайны Искупителя, извъсна также была и тайна благодатнаго освященія чрезъ Духа Святаго. Онъ слышаль Бога Отца, объщавшаго Сыну своему подъ именемъ Іакова «излить Своего Духа на Его потомство и свое благословеніе на Его съмя,» т. е. на всъхъ долженствовавшихъ получить жизнь силою крестной смерти Искупителя нашего (Ис. 44, 3).

Немного спустя Іонль, присутствуя Духомъ при божественныхъ урокахъ Богочеловъка въ Іуден, въ восторгъ своего удпвленія взываеть: гада Сіоня радуйтеся и веселитеся о Господъ Бозъ вашель, яко даде вамь пишу въ правду (2, 23). Но послъ того, какъ сей Божественный Учитель окончить свою проповъдь и

оставить мірь, что сдылаєть Господь для распространенія Его ученія? Самь Господь открываєть намь сіе чрезь того же Пророка. И будеть по сихь, говорить онь, и излію оть Духа Моего на всяку плоть, и прорекуть сынове ваши и дщери ваши, и старцы ваши сонія узрять, и юношы ваши видьнія увидять; ибо на рабы Моя и на рабыни Моя во дни оны излію оть Духа Моего (Іонл. 2, 28. 29).

Но сколь върно Пророкъ Іезекінль изображаеть намъ то обновленіе земли, о которомъ еще Давидъ предсказаль, какъ то мы выше замътили! Бысть на мит рука Господия, говорить Онъ, и изведе мя въ Дусъ Господни, и постави мя средъ поля, се же бяше полно костей геловъгескихъ. И обведе мя окрестъ ихъ около, и се многи зъло на лицы поля, и се сухи зъло. И реге ко мнъ: сыне геловъгь, оживутъ ли кости сія? и рекохъ: Господи Боже, Ты въси сія. И реге ко мнъ: сыне геловъгь, прорцы на кости сія, и регеши имъ: кости сухія, слышите слово Господне. Се глаголетъ

Адонаі Господь костемь симь: се Аз введу въ васъ духъ животень, и даж на вась жилы и возведу на вась плоть и простру по вамь кожу, и дамь дух мой въ васъ и оживете, и увъсте, яко Азь есль Господь. И прорекожь, якоже заповъда жи Господъ. И бысть глась, внегда ми пророгествовати, и се трус, и совокупляхуся кости, кость къ кости, каяждо къ составу своему. И видъхъ, и се быша имъ жиля, и плоть растяше, и восхождаше, (и протяжеся) имь кожа верху, духа же не бяше въ нихъ. И реге ко мнъ: прорцы о дусъ, прорцы сыне геловъгь и рцы духови: сія глаголеть Адонаі Господь: оть сетырехь вътровь прінди душе, и вдуни на мертвыя сія, и да оживуть. И прорекохъ, якоже повель ми, и вниде въ ня духь жизни, и ожиша, и сташа на ногахъ своихъ, соборъ многъ зъло (Гезек. 37, 1—11).

Это живой и разительный образь чуда, случившагося тотчась посль того, какъ Іпсусъ Христосъ совершилъ всъ тайны искупленія рода человъческаго Люди всей земли, искони ослъпляемые ложными и нечестивыми религіями, томились въ смертномъ удаленіи отъ истиннаго Бога. Въ удаленіи отъ Бога живаго, который Одинъ составляетъ жизнь души нашей, они были мертвы; и ихъ души, подобныя сухимъ костямъ, въ видъніи Пророка покрывавшимъ поле, изсушенныя тысячею различныхъ страстей, были неспособны къ сладостнымъ чувствованіямъ неизвъстнаго имъ истиннаго благочестія. Но лишь только Інсусъ Христосъ взошелъ къ Отцу своему, послъдовало общее движение въ міръ. Сіи безчисленные мертвецы пробуждаются, оживають, востають: н воть оть ствера до юга, и отъ востока до запада неисчетное воинство върующихъ, духомъ и истиною покланяясь Единому Богу, котораго имя до того времени было почти совершенно забыто, съ радостію шествують на небо подъ знаменіемъ Інсуса Христа.

Какъ это случилось? и кто Виновникъ сей непостижимой перемъны, въ которой невозможно не узнать дъйствія

десницы Божіей? Апостолы отвъчають намъ на сей вопросъ. По ихъ свидътельству Виновникомъ сей перемъны быль Духъ Божій, освящающій людей. Сему всемогущему Духу надлежало, по пророчеству Давида, обновить лице земли. Онъ и обновиль оное слъдующимъ образомъ

Інсусъ Христосъ незадолго предъ своимъ страданіемъ сказаль Апостоламъ, что Утвшитель, Духъ истины, котораго Онъ пошлеть имъ отъ Отца, наугить ихъ всему, что только нужно имъ было знать для разсъянія мрака, покрывающаго міръ. Отходя же на небо, Спаситель возвъстиль имъ, что чрезъ пъсколько дней Св. Духъ сойдетъ на нихъ и заповъдаль ожидать въ Герусалим Его сошествія. Спустя десять дней посль Христова вознесенія въ день Пятдесятницы, -- въ тотъ самый день, въ который нъкогда Самъ Богъ среди молній и громомъ обнародовалъ на горъ Синайской Божественный законъ, долженствовавшій перейти отъ Израильтянъ къ народу Христіанскому, -- Матерь Інсусова, Св. жены, двънадцать Апостоловъ и другіе

ученики-числомъ около ста двадцати человъкъ находились всевмъсть, въ одной горницъ во Герусалимъ, ожидая исполненія обътованія Христова. Тогда бысть внезапу шумъ съ небесе, яко носиму дыханію бурну, и исполни весь домь, идъже бяху съдяще: и явишася имъ раздълени языцы, яко огненни, съде же на единомъ коемждо ихъ, и исполнишася вси Духа Свята, который сими внъшними знаками обнаруживалъ свое присутствіе и двлалъ видимымъ чудесное внутреннее дъйствіе, которое производиль въ нихъ Сіе дъйствіе было безпримърно чудесное; ибо Апостолы, исполнившись Духа Святаго, нагаша глаголати иными языки, якоже Дүхъ даяше им провыщавати, такъ что всь ть люди, предъ коими они говорили, изъ какой бы страны ни были, (а въ сей праздникъ Пятьдесятницы во Іерусалимъ было неизчислимое множество пришельцевъ изъ другихъ странъ). слышаху единь кійждо ихь своимь языкомь глаголющихь ихь. Посему дивляхуся вси и гудяхуся (Дъян. 2, 1-7). Часть II. 12

Но сколь ни важенъ былъ сей даръ языковъ, онъ однако мало значить въ сравненіи съ прочими дарованіями, которыми Духъ Святый преисполных Апостоловъ, сдълавъ изъ нихъ людей новыхъ. Въ самомъ деле, какая удивительная произошла въ Апостолахъ перемъна! Сін люди столь мало образованные, что въ продолжении трежь льть почти нисколько еще невыразумали ученія Божественнаго своего Наставпика; столь слабые, что достаточно было одного дуновенія, дабы сразить ихъ; столь боязливые, что трепетали при малыйшемъ шумъ; наконецъ столько медлительные въ въръ, что съ трудомъ убъждались доказательствами самыми очевидными; и чтоже?-сіи люди съ того времени, какъ получили Св. Духа, преисполнены мудростію, върою, ревностію, мужествомъ и силою. Предъ судилищемъ тьхъ, которые такъ недавно осудили на смерть ихъ Учителя, они смъло исповъдують, что Онъ воскресъ изъ мертвыхъ, и что огъ Него токмо можно ожидать спасенія. Пусть вельможи и Пер-

восвященники сколько угодно запрещають имъ съ угрозами не учить о имени Іисусовъ, и даже не говорить о немъ,-Апостолы съ безстрашіемъ отвъчають: не можемь мы, яже видъхомь и слышахомь, не глаголати (Дъян. 4, 20). Нычто въ мірѣ не можетъ остановить ихъ, не только устрашить. Пусть всенародно наказывають ихъ, -- они отходять съ радостію, что удостоились пріять безчестіе за имя Іисусово; и не смотря на новыя запрещенія по вся дни въ церкви и въ домъхъ не престаяху угаще и благовъствующе Іисуса Христа.—Кто ны разлугить от любее Божія, говорили они съ Св. Павломъ, скорбь ли, или тъснота, или гоненіе, или гладь, или нагота, или бъда, или мегь?—Нъть, самая смерть не возможеть нась разлугити оть любее Божія, яже о Христь Іисусь, Господь нашемь. Но во всьхь сихь препобъждаемь за Возлюблиаго ны (Рим. 8, 35. 37 и 39). И въсамомъ дълъ Апостолы побъдили міръ, жертвуя жизнію за Інсуса Христа.

Впрочемъ такая чудесная перемъна

происходила не въ однихъ Апостолахъ; Духъ Святый производиль оную и въ ихъ послъдователяхъ.—Ибо, когда Апостолы возлагали руки на тъхъ, которые принимали ихъ ученіе; то Св. Духъ, вмъсть съ возложеніемъ рукъ (а иногда еще и прежде возложенія), нисходиль на сихъ увъровавшихъ, и съ того времени ученики Апостоловъ, скоро наполнившіе собою весь міръ, имъли то же познаніе вещей Божественныхъ, ту же въру и ревность, то же мужество и силу, какія были и въ ихъ Учитсляхъ; многіе получали даже дарованія чрезвычайныя.

Посему Апостолъ Павелъ, исчисляя различныя дарованія, производимыя Св. Духомъ въ Христіанахъ, говорить: Овому Духомъ дается слово премудрости, т. е. такой даръ, получивніе который легко понимали и върно изъясняли вещи Божественныя, хотя прежде, подобно Апостоламъ, были необразованы и непросвъщены. Иному же слово разума о томже Дусь, т. е. способность излагать свои мысли лучше, нежели какъ бы человъкъ изложиль оныя

не имъя сего дарованія. Другому же въра тъм же Духом, -- не только въра въ истины Религіи, но и та въра, точащая чудеса, о которой сказаль Інсусь: аще имате въру, яко зерно горушно, регете горъ сей, прейди отсюду тамо, и прейдеть, и нигто же не возможно будеть вамь (Мато. 17, 20). Иному же, продолжаеть Апостоль, дарованія исцъленій, о томже Дусь, другому же дъйствія силь, иному же пророгество, другому же разсужденія духовомв, т. е. способность проникать во внутренность человъка и видъть, дъйствуеть ли въ ней Духъ Божій, духъ человъческій, или духъ злобы;—иному же роди языковь, другому же сказанія языков, самыхъ непонятныхъ. Вся же сія дъйстзуеть единь и тойжде Духь, раздъляя властію, коемуждо якоже хощеть (1 Кор. 12, 7—11).

Такимъ образомъ исполнилось пророчество Іоиля сначала въ лицъ Апостоловъ, потомъ въ лицъ малаго числа Іудеевъ, которые приняли ихъ ученіе, и наконецъ на язычникахъ, которымъ при-

несли Апостолы слово свое послъ того, какъ отрясли прахъ отъ ногъ своихъ во Іудеи, не восхотъвшей ихъ слушать. И вотъ какимъ образомъ Господъ, по своему объщанию чрезъ Пророка, излиль отъ Духа своего на рабы своя и на рабыни своя (Іоил. 11, 29).

Правда, необычайныя и чудесныя дарованія прекратились, когда не были уже необходимы; но да не помыслимъ, что Духъ Св. оставилъ землю, или что Онъ лишаеть ее своихъ благодатныхъ дарованій; ибо, по словамъ Исаіи, небесный Отецъ объщаль, какъ то мы выше видъли, Сыну своему излить отъ Духа своего не только на Его первыхъ учепиковъ, но и на все Его потомство, на все Его съмя. -- И самъ Інсусъ Христосъ сказалъ своимъ Апостоламъ, а въ ихъ лицѣ и всѣмъ вѣрующимъ во имя Его, что Утъшитель, Духъ истины, котораго Онъ послеть имъ отъ Отца, пребудеть съ ними, не въ продолжении не многихъ токмо леть, но до конца вековь, пока наконецъ въ большемъ обиліи изліется на избранныхъ въ въчности.

Исполнение сихъ Божественныхъ объ. тованій никогда не прекращалось; но и досель еще продолжается.—Духъ Святый еще и теперь пребываеть въ міръ, и не остается въ немъ безъ дъйствія; никогда Онъ не преставаль и не престанеть, доколь будуть люди на земль, обитать въ душахъ върныхъ, какъ бы въ своихъ храмахъ, дъйствовать въ нихъ и освящать оныя сообщеніемъ своихъ дарованій. И теперь, какъ и прежде, Онъ же, по словамъ Ап. Павла, производить то, что мы именуемъ Бога Отцемъ и признаемъ Інсуса Христа своимъ Господомъ; Онъ же внушаетъ намъ въру и научаетъ истинной мудрости. Св. Духъ и теперь, какъ прежде, есть источникъ любви, печать непорочности, причина всъхъ добродътелей. И теперь, какъ и прежде, Онъ отвращаетъ насъ отъ зла и побуждаеть къ добру, поддерживаеть нашу слабость и,-когда мы падаемъ, - возставляетъ насъ.

Несчастные, ожесточенные гръшники, попирающіе дары Св. Духа! размыслите, сколько плодовъ освященія и спасенія

приносять сін дарованія въ душахъ върныхъ, внимательныхъ къ Его гласу! Посмотрите на сего человъка, который такъ долго быль рабомь міра и своихъ страстей, —онъ входить наконець въ самаго себя, обращается и прилъпляется къ Богу всъмъ своимъ сердцемъ: ибо внялъ гласу угрызеній, которыми Духъ Святый укоряль его за его пороки, и не заключнаъ сердца своего для сладостныхъ внушеній благодати. Посмотрите на сего върующаго, подвизающагося въ борьбъ съ искушеніями: въроломство ли, или другая нечистая мысль, обольщаеть сердце; скорбь ли жестокая готова сразить его и ввергнуть въ отчаяніе; гордость ли и привязанность къ скорогиблющимъ благамъ; гнъвъ ли, ненависть, или жажда мщенія готовы овладать его душею;противостоить имъ и выходить побъдителемъ. Откуда же у него сила, мужество и непоколебимость, необходимыя для торжества надъ столь опасными врагами? Кто иной, какъ не Духъ Божій, Виновникъвсякой доброймысли, тотчасъ напомнилъ ему святыя правила Евангелія, поспъщиль къ нему на помощь, поддержаль его и сразился вмъств съ нимъ и за него?

Итакъ, хотя сей Всемогущій Духъ уже не сообщаеть намъ дарованій чрезвычайныхъ и чудесныхъ, но Онъ какъ всегда быль для върующихъ, такъ и теперь есть для насъ — Духъ премудрости и разума, Духъ совъта и кръпости, Духъ въдънія и благогестія, Духъ страха Господня (Иса. 11, 2—3). Воть названія, усвояемыя Святому Духу Пророкомъ Исаіею, и показывающія, что Онъ есть виновникъ всъхъ сихъ дарованій! Но сіи дарованія, столь драгоцънныя, Духъ Божій и теперь еще изливаетъ на людей. Ибо, не смотря на ужасное въ наше время преспълніе зла, есть еще между Христіанами, при всемъ видимомъ ихъ развращеніи, души мудрыя, руководствующіяся въ дъятельности Евангельскими правилами, а не страстями: вотъ даръ премудрости!--Есть души понимающія свои Христіанскія обязанности: вотъ дарованіе разума! — Есть люди разумные, которые примъ-

чають свти, разставляемыя для ихъ добродетели, и уклоняются оныхъ: вотъ даръ совъта, или благоразумія! — Есть души сильныя, мужественно противящіяся всьмъ нападеніямъ духовнаго врага, и продолжающія теченіе свое, не смотря на всъ прецятствія: воть дарованіе силы!-Есть души столько просвъщенныя познаніемъ вещей божественныхъ, что часто имъ бывають сін вещи болъе извъстны, нежели все относящееся къ міру: воть даръ въдънія и единственное твердое знаніе! — Есть души истинно благочестивыя, полагающія верховное счастіе въ любви къ Богу, въ благоговъніи предъ Нимъ и служеніи Ему: воть даръ благочестія! Есть наконецъ души, ничего столько не боящіяся въ міръ, какъ несчастія содълаться неугодными предъ Богомъ и подпасть Его гиъву; и въ семъ-то состоить даръ страха Господня, даръ безцінный, о которомь Пророкъ упоминаетъ послъ всъхъ прочихъ, потому что онъ есть какъ бы ихъ довершеніе. Блаженъ сей страхы ибо вмъсто того, чтобы мучить душу,

или приводить ее въ робость, онъ напротивъ исполняеть ее святою ревностію къ добру и изливаеть на нее какое-то благодатное помазаніе, съ которымъ исполнение добра становится для нее легкимъ. Блаженъ мужъ, бояйся Господа, сказаль Давидь (Псал. 111, 1); а почему, боящіеся Господа блаженны?потому, отвъчалъ онъ, что они всъмъ сердцемъ стараются исполнить заповъди Господни, потому, что правда ихъ пребываеть въчно, потому что, преисполненные страха Господня, они возлагаютъ все свое упованіе на Господа, который для нихъ-утверждение и Покровитель. Посредствомъ сихъ-то дарованій Духъ Святый ежедневно душамъ върнымъ сообщаетъ и будетъ сообщать до конца міра, святость, которой Онъ источникъ. Мы могли бы еще многое сказать о действіи Святаго Духа въ делъ нашего спасенія; если бы ничего не хотьли опустить касательно сего предмета.—Сей Духъ говорилъ устами Пророковъ и всъхъ священныхъ Писателей; Онъ освидеть своею Божественною благодатію Священниковъ; Онъ всѣхъ насъ возраждаеть, усовершаеть и освящаеть въ таинствахъ; Онъ предохраняеть истинную церковь Христову отъ заблужденій, посрамляеть въ ней ереси, укръпляеть добрые нравы и блюдеть чистоту небеснаго ученія, преподаннаго Христомъ и Апостолами; — словомъ, Онъ не престаеть различными средствами, сообразными съ Его достоинствомъ, освящать всѣхъ, непротивящихся Его благодати. Но мы не будемъ распространяться теперь въ исчисленіи благодатныхъ дъйствій Святаго Духа: ограничимся тѣмъ, что доселѣ сказали о нихъ.

Впрочемъ мы почитаемъ за нужное припомнить здѣсь еще сін слова Спасителя, касающіяся нашего предмета, которыя намъ должно всегда содержать въ своей памяти: сего ради глаголю вамъ, сказалъ Онъ, всякъ гръхъ и хула отпустится геловъкомъ; а яже на Духа хула, не отпустится геловъкомъ, ни въ сей въкъ ни въ будущій (Мат. 12, 31). Истина словъ сихъ несомнѣнна, ибо онъ сказаны Богомъ. Итакъ естъ грѣхъ,

который превышаеть всв злодвянія міра и никогда не отпустится: постараемся же узнать его, дабы не оскверниться онымъ.

Для лучнаго уразумьнія мысли Іисуса Христа представьте себъ величайшія злодъянія; напр. въроломство Іуды, нечестіе Первосвященника, осудившаго на смерть Іисуса, гордость и безчеловъчіе Іудеевъ, поругавшихся Ему во время самыхъ Его страданій, нечестивую ярость и беззаконіе отчаяннаго, изрыгающаго безчисленные хулы на Бога; вообразите тысячи злодъяній еще ужасныйшихъ, если можно: всь онъ могуть быть отпущены. Почему? Потому что милосердіе Божіе безпредъльно, и жертва принесепная Інсусомъ Христомъ для искупленія людей, можеть удовлетворить не только за всъ сіи гръхи, но и за безпредъльно большія. Посему, дабы получить отпущение всехъ сихъ греховъ, нужно токмо посредствомъ истиннаго и искренняго раскаянія сдълаться достойнымъ участія въ ономъ искупленіи.

Итакъ нътъ преступленія, нътъ зло-

двянія, нътъ богохульства, въ которомъ было бы невозможно получить прощенія. Но изъ сего исключается гръхъ противъ Св. Духа, и кто дълается въ ономъ виновенъ, для того нътъ ти прощенія, ни пощады.—Почему? Потому что всякой человъкъ, причастный сему гръху, самъ себя исключаетъ изъ благодатнаго царства искупленія, и такимъ образомъ, впадая въ руки правосудія Божія, доводить себя до состоянія демоновъ, которымъ не будетъ ни пощады, ни спасенія.

Чтожъ это за гръхъ столь ужасный, скажете вы, и въ чемъ онъ состоить? Выслушайте на сіе отвътъ Блаженнаго Августина: «тотъ дълается виновныйъ во гръхъ противъ Св. Духа, говоритъ онъ, кто не только гръшитъ, но и торжествуеть во гръхахъ своихъ; кто отвергаетъ всъ внушенія благодати, и заглушаетъ всъ угрызенія совъсти; кто презираетъ Слово жизни, не слушаетъ ничего, и не хочетъ ничего слушать; кто ко всему хладнокровенъ, кто не находитъ ничего худаго въ своемъ гръховномъ состояніи, и не хочетъ оставить онаго,

твердо рѣшившись никогда не раскаяваться.» Ахъ! если бы перемъпилъ такой человъкъ свои мысли, если бы вошелъ онъ въ самаго себя, и повинуясь внутреннему гласу, призывающему его къ добродътели, началъ свое исправление и обращеніе къ Богу; тогда его гръхъ не былъ бы не простительнымъ богохульствомъ, о которомъ говоритъ Іисусъ, ибо онъ изгладился бы покаяніемъ. Но если нечестивый, какъ то всегда почти случается, достигаетъ конца своего бъдственнаго поприща; если, какъ предсказаль Інсусъ Христосъ о Іуделхъ, онъ умираеть во гръхъ своемъ: то его злость достигаеть уже самой высшей степени. И въ семъ-то состоитъ хула на Духа Святаго во всей своей полноть, во всемь своемъ безобразіи! Гръхъ сей возрастаетъ мало по малу отъ привычки противиться благодатнымъ внушеніямъ Св. Духа, усиливается всъми прочими пороками, и наконецъ распростирается на всю жизнь, заражаеть ее во всъхъ отношеніяхъ, отвергаеть дары благодати и изсущаеть ихъ источникъ, не внемлеть упрекамъ совъсти и назначаетъ себя для ада. Это гръхъ по истинъ въчный, непростительный ни въ жизни настоящей, въ которой гръщимъ и не хочемъ принести раскаянія, ни въ въкъ грядущемъ, гдъ раскаяніе будетъ уже для насъ невозможно.

Сей-то гръхъ противъ Св. Духа изобразилъ намъ Св. Стефанъ, когда укорялъ Іудеевъ слъдующими словами: жестоковыйніи и необръзанніи сердцы и ушесы, вы присно Духу Святому противитеся, якоже Отцы ваши, тако и вы (Дъян. 7, 51). Въ семъ случав Первомученикъ упрекалъ Іудевъ за то, что они ничего не хотъли слушать, и добровольно затворили свои сердца для всъхъ добрыхъ чувствовапій, внушаемыхъ Св. Духомъ. И теперь сему грѣху причастны упорные беззаконники, съ холоднымъ презръніемъ насмъхающіеся надъ всемъ, что ни есть самаго премудраго н разительнаго, самаго превосходнаго и возвышеннаго, самаго трогательнаго, святаго и Божественнаго въ Христіанской Религіи, которую Св. Духъ очевидночудеснымъ образомъ распространилъ между всъми земными народами, и не менъе разительно—чудеснымъ дъйствіемъ сохраняеть въ продолженіи осьмнадцати стольтій. Безпечные въ своемъ надменномъ упорствъ, они съ каждымъ днемъ усовершаютъ свое адское дъло и въ большее приходять ожесточеніе; съ каждымъ днемъ видимо умножають свою хулу на Св. Духа, и съ каждымъ днемъ становится болье достовърнымъ то, что они преисполнятъ мъру своего богохульства, окончивъ жизнь, подобно Гудеямъ, въ нераскаянности.

Итакъ, вотъ въ чемъ состоитъ хула на Св. Духа! Если угодно, чтобы мы выразили ее въ одномъ словъ, то она ни что иное есть, какъ умышленное упорство нечестиваго въ своемъ нечестіи. Не трудно понять, почему сіе пагубное упорство въ нечестіи называется гръхомъ противъ Св. Духа. Духъ Святый есть Виновникъ спасительныхъ угрызеній совъсти, ведущихъ къ раскаянію, и слъдующаго за тъмъ отпущенія гръховъ. Но подавляющій всъ угрызенія сочасть П.

въсти, не ищущій покалнія и съ презръніемъ отвергающій отпущеніе гръховъ прямо дъйствуетъ противъ Св. Духа; пбо намърснио противится Божественнымъ Его внушеніямъ. Слъдовательно, сіе упорное противление есть величайшее изъ всьхъ преступленій и содълывается гръхомъ непростительнымъ; ибо такъ упорно противиться любообильному Духу любви, значить вооружаться на самую сущность Бога, поелику Богь любы есть (1 Іоан. 4, 16). Принуждать Духа Божія, чтобы Онъ заключиль въсебъ самомъ сію безпредъльную любовь, которая ищеть излиться на все, значить дълать Богу обиду, насиліе и, такъ сказать, уязвлять Его въ самое сердце.

Теперь мы видъли, какія чувствованія долженъ возбуждать въ насъ тоть членъ Символа, въ которомъ мы исповъдуемъ нашу въру въ Св. Духа; познали также, что такое Св. Духъ, что Онъ сдълалъ и дълаеть еще для нашего освященія. И такъ будемъ чтить Его, яко Бога, равнаго Отцу и Сыну, изъ Коихъ отъ Перваго Онъ происходить, а во имя Послъд-

няго посылается намъ; будемъ покланяться Ему, яко Духу истины, духомъ и истиною, несомивнно въруя, что чрезъ. Него только можемъ мы получить освященіе, необходимое для нашего спасенія. Будемъ всегда молиться Ему, дабы Онъ наставилъ насъ въ познаніи истинныхъ нашихъ обязанностей, и подкръпиль своею сильною помощію въ ихъ исполненіи. И если къпсполненію сихъ обязанностей мы почувствуемъ пламенную ревность, мужество и веселіе духа; то не забудемъ, что за все сіе мы обязаны Святому Духу. Если же напротивъ мы охладъемъ и сдълаемся нечувствительными къ нимъ; то преисполнимъ себя святымъ страхомъ, и, подобно Давиду, воззовемъ съ твердымъ упованіемъ и любовію къ Богу: Господи, не отвержи мене от лица Твоего, и Духа Твоего Святаго не отъими отъ мене (Псал. 7, 13). Наконецъ если мы, -- отъ чего избави насъ Боже, — своими пороками изгонимъ изъ нашихъ сердецъ Св. Духа; тогда припомнимъ по крайней мъръ о томъ гръхъ противъ Него, который не

отпускается ни въ сей жизни, пи въ будущей, и постараемся избъгать онаго. Не будемъ извинять своихъ пороковъ, возставать на Бога, противиться Св. Духу, заглушать въ себъ угрызенія совъсти; будемъ напротивъ рыдать о своей гръховной бъдности, искать своего отъ оной избавленія, и, дабы не впасть въ совершенное ожесточеніе, чаще будемъ повторять самимъ себъ сіи слова Св. Павла, относящіяся къ нераскаянному гръшнику: помышляеши ли сіе, о геловыге,.... яко ты избыжиши суда Божія, или о богатеть благости Его и кротости и долготерпъніи не радиши, не въдый, яко благость Божія на покаяніе тя ведеть? По жестокости твоей и нераскаянному сердиу, ты собираеши себъ гнъв въ день гнъва и откровенія прлведнаго суда Божія, Иже воздасть коемуждо по дъломи его (Рим. 2, 3—6). Днесь аще глась Духа Святаго услышите, не ожестогите сердець вашихь! (EBp. 4, 7).

## X.

## ОКРУЖНАЯ УВЪЩАТЕЛЬНАЯ ГРАМОТА

Преосвященнаго Георгія Конискаго Епископа Бълорусскаго, къ Православному Духовенству.

Георгій Конискій, по благодати Божіей Православный Епископъ Бъдорусскій, Мстиславскій, Оршанскій и Могилевскій. Всъмъ Епархіи нашей Благочестивой честнымъ Протопресвитерамъ, пресвитерамъ, діаконамъ и причетникамъ, братіи и сынамъ о Христъ возлюбленнымъ, Благодать Господа нашего Іисуса Христа и любовь Бога Отца, и общеніе Святаго Духа присно да будетъ.

Сначала пришествія моего въ канедру Епархіи сей, вижу и достовърно слышу, что ученіе Слова Божія, которое простому народу непремънно должно быть преподаваемо отъ священниковъ, а въ крайней нуждв и отъ клириковъ, не бываетъ нигдв и никогда въ церковныхъ собраніяхъ. Да и какъ будеть сіе? Понеже и сами нъкоторые священники, какъ случалось мнъ иногда ихъ вопрошать, ни членовъ въры Христіанской не знають, ни силы закона Божія не разумъють: и тако вожди суще слъпіи слъпцамъ, и сами впадають въ ровъ погибели, и другихъ за собою туда же ведуть.

Сіе же когда помышляю, въ душь моей слышу, какъ трубу нъкую проразительную, страшный оный гласъ Божій, у Пророка Іезекінля написанный: сыне теловпия стража (иначе Епископа, т. е блюстителя) дахъ тя дому Израилеву: аще не возвъстиши беззаконнику, еже остатися и обратитися отв пути своего, беззаконникъ той въ беззаконіи своемь умреть, крове же его оть руки твоея взыщу (3, 17. 18). Слышу также глась Апостола Павла, какъ онъ заклинаеть Богомъ и судомъ Его страшнымъ Тимоеся, Епископа Ефесскаго, глаголя ему: засвидътельствую азъ предъ Боголь и Господемь нашимь Іисусь Христомь,

хотящим судити живым и мертвым, вт явленіи Его и царствіи Его: проповыдуй слово, настой благовремсных и безвременны, облиги, запрети, умоли, со всяким долготерпьніем и ученіем (2 Тим. 4, 1. 2).—Туть мнь, окаянному стражу Епархін сей, при такомъ недостаткь и нерадьніи о спасительномь ученіи, что надлежало бы творить, недоумъваю.

Конечно надлежало бы или васъ, о братія! по единому обходити, или къ себъ собирати и дотолъ учить и увъщевать, пока напоследокъ и мне можно было бы дерзновенно сказать къ вамъ тоже, что сказаль Апостоль Павель къ Ефесскимъ Пресвитерамъ: свидътельствую вамь во днешній день, яко гисть азь оть крове всъхъ. Не обинухся бо сказати вамь всю волю Божію (Дъян. 20, 26. 27).—Но оба сів способа, и обходити миъ непрестанно, и къ себъ созывати, сами въдаете, по многимъ причинамъ неудобны и даже невозможны. Только убо остается чрезъ посланія хотя отчасти исполнять то, чего не можно устнымъ

бесвдованіемъ. Такъ, читаемъ, поступиль и Василій оный Великій въ Каппадокійской Епархіи своей съ пресвитерами.

Посылаю убо при семъ къ вамъ, братіл книжицу Катихизисъ называемую, въ ней же какъ въры Христіанской хотя краткое, однако основательное ученіе содержится, такъ и закона Божія истольованіе достаточное. Катихизись сей прежде должны сами вы такъ изучити, чтобы силу написаннаго совершенно знали и твердо памятовали; потомъ всеприлъжно поучать тому и людей, вамъ отъ Бога порученныхъ, чтобы всякая душа Христіанская, и старые и малые, и мужескій поль и женскій выдали, что и како въровати, и по въръ како богоугодно жити подобаеть, дабы въчной погибели избъгнуть, и блаженный животъ получить могли.

Знайте добръ, о возлюбленные, что и вы есте стражи дому Израиля, то есть, Церкви Христовой, частьми вамъ порученной. Аще убо не накажете гръшниковъ, да исправятся отъ путей своихъ; то гръшники погибнутъ въ беззаконіи

своемъ, а крови ихъ отъ руки вашей Богъ взыщетъ. Знайте, что и до васъ каждаго Апостолъ Павелъ тоже самое съ клятвою говорить, что сказаль ученику своему Тимовею: засвидътельствую азь предь Богомь и Господемь нашимь Інсусомь Христомь, хотящимь судити живымь и мертвымь, вы явленіи Его и царствін Его: Проповъдуйте слово, настойте благовременнь и безвременнь, облигите, запретите, умолите со всякимь долготерпъніемь и угеніемь (2 Тим. 4, 1. 2). Знайте, что поучать народъ есть первъйшее и главное дъло Пастырское: безъ наученія бо не будеть въры, по написанному: Како увърують, егоже не услышаша! Како же услышать безъ проповъдающаго (Римл. 10, 14)? А безъ въры, тайнодъйствія и священнослуженія наши ничтоже пользують. Безъ въры и Христіаниномъ нельзя нарицатися. Знайте наконецъ и то, что по правиламъ вселенскаго шестаго Собора, Священники не поучающіе народъ по крайней мъръ во дни недъльные, изверженію сана своего подлежать.

А наиначе изъ памяти не выпускайде того правила, которое Апостолъ Павель, хотя и до третіяго небесе восхищенъ былъ, самъ на себе налагаетъ, глаголя: Горе мнъ, аще не благовъствую (1 Кор. 9, 16)! Говорите также и вы, всякъ до себе, и по всякій часъ, со Апостоломъ: Горе, горе и миъ, аще не благовъствую! - При томъ же, не токмо учити, но и дълами учение свое показывать долженствуете. Тако бо и Христосъ, Спаситель нашъ нагать творити же и угити (Дъян. 1, 1). Тако и Апостоль Павель увыщаваеть Тиморея: образь буди върнымь словомь, житіемь, любовію, духомь, вырою, гистотою (1 Тим. 4, 12). Вы есте свъть міра, по глаголу Христову, вы есте соль земли (Мат. 5, 13. 14). Вы очи тълу и свътильникъ: аще убо око ваше просто, т. е. свътло будеть, то и все тъло. Аще свыть въ васъ тма будеть, то много паче тма тмою останется (Мат. 6, 22. 23); и аще соль обучеть, гимь осолится; ни вогто же будеть ктому,

тогію да изсыпана будеть вонь и попираема геловьки (Мат. 5, 13).

Се на вашихъ, о братія, рукахъ то сокровище, которое Христосъ не могъ дешевлъ купить, только цъною крови Своей! Внимайте убо себь и всему стаду, въ немъ же васъ Духъ Святый постави Епископы, пасти Церковь Господа и Бога, юже стяжа кровію. Своею (Дъян. 20, 28). О семъ васъ молю и увъщеваю Пастырски, и засвидътельствуя предъ Богомъ и Господемъ нашимъ Іисусь Христомь, хотящимь судити живымь и мертвымь въ явленіи Его (2 Тим. 4, 1), наконецъ предаю васъ, братіе, Богови и слову благодати Его, могүщемү наздати и дати вамь насльдіе во освященных встх (Дъян. 20, 32). — Аминь.

Дано сіе увъщаніе наше въ канедръ Могилевской, 1757 года Августа 31 дня, съподписаніемъ собственной нашей руки.

На подлинномъ подписано тако: «Вы-«шеименованный Епископъ, Смиренный «Георгій рукою властною.» Примил. Преосващеный Георгій всшупиль въ управленіе Могилевской Епархін въ Сентябрв 1755 г.; въ теченін двухъ прочихъ летъ Пастырства своего, успаль положить основаніе духовной Семинэрін, и устроиль при Архіерейскомъ дом'в типографію, для печатанія учебныхъ книгъ. Въ сей Типографія первоначально напечаталь онъ въ 1757 г. Катихизисъ Ософана Прокоповича, со многими своими дополненіями, который и разослаль во все православныя церкви Епархін своей, при сей Пастырской увъщательной грамотъ.

## XI.

## возвращение весны.

Никакое эрълище въ міръ не можеть съ такою силою пробудить въ сердцъ нашемъ глубокое чувство благоговънія и благодарности къ Богу, какъ зрълище обновляющейся природы, какъ прекрасная картина весны. «Еще Господь благь къ «намъ; еще Онъ-нашъ щедрый Отецъ, «нашъ благосердый Покровитель и Про-«мыслитель благопопечительный!»—Воть гласъ искренивищей признательности, какой мы должны возносить къ небеному Отцу, когда видимъ, какъ послъ мрачной зимы, послъ жестокихъ ея непогодъ и мертвящаго холода, поля наши паки облекаются восхитительною для взора красотою; какъ отъ животворныхъ лучей солнца весенняго будто одушевляются чашечки цвътовъ, развер-

тываются ихъ почки, и -- подавленныя досель, какъ узники, суровостію зимы, нъжныя растънія бодро возникають въ чистомъ, живительномъ воздухѣ!--И не для того только, чтобы услаждать ше зръніе, сін блестящіе красотою цвъты разрисовали неизчислимо — разнообразными красками наши сады и луга,нътъ. — они, кажется, говорятъ намъ: идуть, въ следъ за нами идуть сін плоды благодатные, сін произрастенія питательныя и животворныя, коихъ вы съ такимъ нетерпъніемъ ожидаете!-Они, кажется, говорять намъ еще: «воть земля уже совершила полный обходъ около великаго свътила своего, съ той эпохи времени, когда мы дали вамъ тоже объщание; вогъ, послъ того, какъ она, подъ различными знаками неба, испытала на себъ благотворное вліяніе лучей солнечныхъ, - паки оживились всъ съмена богатствъ ел, паки является она предъ обрадованными очами вашими жественной лепоть своей; и — богатая многоразличными дарами, которые досель скрывалавь матернемь лонь своемь, теперь независтно разверзаеть свои сокровищницы и щедро удъляеть каждому существу обычную часть его!»

О, благодаримъ васъ, добрые въстники—цвъты прекрасные, покрывающіе наши поля и сады: вы никогда насъ не обманывали! Мы узнаемъ отъ васъ, что Господь не забылъ созданій своихъ; узнаемъ отъ васъ, что Онъ еще памятуетъ и промышляетъ о насъ.—Благодаримъ васъ, добрые, радостные въстники—цвъты прекрасные! вы никогда не давали намъ объщаній несбыточныхъ, никогда не внушали надеждъ обманчивыхъ.

Какое зрълище, въ самомъ дълъ, открывается предъ нами, какая очаровательная картина распростирается предъ взоромъ нашимъ! Вся природа подвигнулась, и—кажется, участвуетъ въ нашемъ торжествъ. Прославимъ чудеса, отвсюду окружающія насъ,—сіи чудеса, носящія на себъ печать десницы Божественной; прославимъ досточтимое единеніе высочайшаго Могущества съ совершеннъйшею Благостію.

Обратимся между тъмъ къ самимъ

себъ; и среди изъявленій благодарности, среди хвалебныхъ пъсней Господу, не сокроемъ тайнаго-внутренняго смятенія и безпокойства, отъ котораго тщетно усиливались бы мы защитить свое сердне.—За толь великія и многочисленныя благодъянія мы что воздаемъ Господу?— Мысль эта, можеть быть, не оставляеть васъ никогда; быть можетъ, она особенно въ сіи минуты общей радости сильно возмущаеть вась. - Она даже ужасаеть насъ; воображение иногда представляеть намъ многочисленные сонмы невъдомыхъ намъ духовъ, обитающихъ тамъ и здъсь-въ высшей области неба,-которые, взирая на наше счастіе, кажется, такъ говорять о насъ между собою:

«Что это за существо, толико любезное Богу, что для него вся природа въ движеніи? — Для него земля висить и вращается въ необозримомъ пространствъ небесъ; для него она въ неизмъримомъ своемъ круговращеніи въ различныя времена обращаетъ къ солнцу различныя свои стороны; для него она поперемънно то принимаетъ въ себя, то

отбрасываеть отъ себя лучи великаго свътила.»

«Что это за существо, толико любезное Небу, что для него вся природа въ движеніи? — Для него облака и пары сгустившіеся собираются на горныхъ вершинахъ, и отсель потомъ разливаются въ обильныхъ потокахъ, орошаютъ сухія поля его, оплодотворяютъ нивы его, напаяютъ его самаго. Для него вътры очищаютъ воздухъ, воздымаютъ въ ръкахъ и моряхъ волны, надуваютъ паруса на сихъ плавающихъ домахъ, на которыхъ онъ переносится на послъдніе края вселенныя.»

«Что это за существо, толико любезное Небу, что для него вся природа въ движении? — Для него земля, судя по различию временъ, то блюдетъ со всемъ рачениемъ, то открываетъ со всею пышностию многообразныя богатства свои; для него она — мрачная и всегда одинаковая въ сокровенныхъ глубинахъ своихъ, извиъ является одъянною красотами всъхъ родовъ и видовъ, непрестанно измъняетъ ихъ, непрестанно обновляетъ» —

. 14

«Что это за существо, толико любезное Небу, что для него вся природа козбудилась, вся тварь подвинулась? Что это за существо?» ...

Что намъ отвъчать на сіе? — Мы поражены, поподвижны отъ смущенія; наши взоры, бросаемые нами другъ на друга, обличають наше внутреннее смятеніе. Такъ, сознаніе нашихъ заблужденії, нашихъ слабостей и пороковъ, глубокое чувство нашей неблагодарности предъ Высочайшимъ Благодътелемъ, воспрепракоть намь наименовать себя симъ существомъ, толико любезнымъ Небу, симъ существомъ, на которое благость Божія непрестанно и въ великомъ пзобилін наливаеть дары свои.—О, придяте на помощь къ намъ-вы, чистыя, благочестивыя души! Вы, вы только одив съ дерзновеніемь можете наименовать сіе существо, для котораго вся природа въ движенін, существо, толико любезное Небу,-человька, Царя земли...И теперь, когда вы уже наименовали его, теперь и мы дерзаемь утверждать, что онь по своимъ возвышеннымъ качествамъ, по своему чудному существу и устроенію, въ самомъ двлѣ достоинъ иѣжныхъ о немъ попеченій природы, — достоинъ быть владыкою и обитателемъ сего прекраснаго жилища, въ которомъ поселило его благое Провидъніе.

- Человъкъ поставленъ въ міръ для того, чтобы понималь и чувствоваль красоту н дивную гармонію, въ ономъ господствующія; для того онъ введень въсреду безчислениаго сонма существъ, чтобы погружался въ благоговъйное удивленіе, видя телесными очами несметное множество и безконечное разнообразіе тварей, и проникая умнымъ взоромъ во внутреннюю связь и удивительное устройство великаго цълаго: Онъ одинъ изъ всьхъ существъ видимаго міра, онъ одинъ, по чудной гармоніи между физическими и правственными способностями своими, силою представленія вносить и собираеть въ малый міръ своего духа, и силого своей памяти, когда хочеть, возсозидаеть внутрь себя все, что извиъ поражаеть его чувства, - все, что видьло его око, слышало его ухо, осязала рука

его.—Его воображение, замъчательнъйшее изъ всвхъ прочихъ его способностей по своей живости и быстроть, -- соединяеть между собою предметы отдаленныйшіе, располагаеть ихъ въ какомъ ему угодно порядкъ, оттъняетъ красками и чертами, какія ему нравятся, и даже иногда превосходить самую природу богатствомъ и роскошью картинъ своихъ. Оно дълаеть еще болъе: всегда жаждая но выхъ видовъ и разнообразныхъ картинъ, оно считаеть видимый мірътьснымъ для своихъ полетовъ, не довольствуется настоящимъ, и посему устремляется въ темную даль будущаго, парить въ безпредъльныя области духовъ, возносится къ Безконечному. Наконецъ, силою своего генія, человъкъ можеть оставить на землв пензгладимые слъды своего существованія: важныя открытія въ области наукъ и искуствъ, правственныя - благотворныя истины, имъ объясненныя и сообщенныя ближнимъ, передаютъ память его изъ рода въ родъ, изъ въка въ въкъ, и дълаются общимъ наслъдіемъ человъчества. Но — что наиболъе

чаеть и возвышаеть человъка надъ всъми существами видимаго міра,—это свобода его духа, свобода, паче всъхъ другихъ его свойствъ, уподобляющая его Творцу, дъйствующему вся во всемъ, якоже хощеть.—Мы видимъ его владыкою самаго себя, располагающимъ всъми своими движеніями и дъйствіями, назначающимъ каждому изъ нихъ свое мъсто и время; видимъ его со властію державною управляющимъ своими помыслами, совътами и предначертаніями . . . Довольно ли сего для доказательства высокаго достоинства человъка?

И- между тъмъ, только въ минуты глубочайшаго его смиренія предъ Владыкою вселенныя, мы видимъ всъ оныя высокія совершенства его въ полной ихъ красотъ и истинномъ величіи. Такъ, только тогда, когда человъкъ въ чувствъ своей всецълой зависимости отъ Господа, смиренно повергается предъ жертвенникомъ Въры, — только тогда онъ является во всемъ величіи своемъ: ибо тогда мы усматриваемъ, что по неизреченной благости Творца ему дано—познавать и чтить Господа всей твари,

прибдижаться въ молитвъ къ Неприступному, соединяться таинственнымъ общеніемъ съ Безконечнымъ, Въчнымъ, Всеблаженнымъ!...

Имъя такое понятіе о достоинствъ человъка, конечно мы не скажемъ, что онъ недостоинъ быть созерцателемъ дивной картины природы, которая раскрывается предъ его взорами, -- быть главнымъ двиствователемъ на семъ' величественномъ зрълищъ, на которомъ онъ поставленъ рукою Творца, -- быть распорядителемъ или домовладыкою въ богатой области разнообразнаго творенія. Мы тогда простимъ ему изъявление горделиваго восторга при взглядъ на обновляющуюся природу, -- восторга, изливающагося изъ глубины души его при мысли, что сін прекрасные дары и богатства свои природа приносить ему, яко владыкъ своему; не воспретимъ ему, нъть, -- возбудимъ, заставимъ его съ торжественнымъ веселіемь восклицать слова Псаммопъвца: «се, тучнъють пустынныя пажити, и холмы радостію препоясуются; луга покрываются стадами, и поля одъваются пшеницею; торжествують и поють (Пс. 64, 13. 14).»

Такъ, ежели представимъ себъ человъка въ томъ прекрасномъ образъ, въ какомъ онъ вышелъ изъ десницы Творческой, въ его первоначальной чистоть и . непорочности, -- созданнаго по образу Божію и по подобію: тогда поймемъ, почему Творецъ назначилъ ему въ жилище садъ Эдемскій, всегда зеленьющій, блистательный красотою и животворный свъжестію цвътовъ и плодовъ своихъ.-О, если бы онъ сохранилъ неискаженными отличительныя черты природы своей; если бы лучшее сдълаль употребленіе свободы своей, сего прекраснаго дара, который вознесъ бы его высоко, высоко на лъствицъ совершенства и Богоподобія, когда бы обладатель мудро воспользовался онымъ!...

Но, увы! онъ палъ, глубоко палъ; исказилъ первозданную красоту свою; растлилъ въ себъ образъ Божій; и—теперь земля слишкомъ прекрасна для него.— Она каждогодно покрывается новыми, плодоносными растеніями: а человъкъ ежедневно мыслить злое, начертываеть и творить совъты лукавые, губительные. Она каждогодно украшается цвътами: а человъкъ ежедневно омрачается сквернами порока. Она, какъ другъ или брать искренній, заключаеть и хранить союзъ взаимнаго дъйствованія со стихіями, съ лучами солнечными — для того, чтобъ умножить свои богатства и пріять обильные плоды сего мира: а человъкъ-существо общежительное, соединенное сугубыми узами съ подобными себв, всюду светь свмена раздора и вражды, расторгаеть священнъйшія узы, и - губить счастіе какъ свое, такъ и ближняго. Наконецъ земля простымъ, но виятнымъ и поучительнымъ гласомъ проповъдуеть о величіи, о благости и могуществъ Создателя: а человъкъ употребляеть всю остроту и хитрость ума своего на то, чтобы подвергнуть сомнънію бытіе и совершенства Высочайшаго Существа.—Ахъ! надобно признаться, хотя съ чувствомъ глубокой скорби, что человъкъ нашего времени не находится въ гармоніи съ своимъ величественнопрекраснымъ жилищемъ. Впутренность его должна растерзаться оть угрызеній совъсти, когда, при взглядъ на весну, шествующую съ богатыми дарами, отъ Неба ему посылаемыми, онъ будеть говорить самъ къ себъ: «Воть, сколько благъ «низпосылаетъ мнъ Господь для наслаж-«денія! Всюду, куда только устремляются «и досягаютъ взоры мои, всюду обиль-«но разсыпаны онъ; вотъ, луга покры-«ваются стадами, поля одъваются пше-«ницею; какъ прекрасно, какъ величе-«ственно теперь жилище мое: какъ благъ «ко мнъ Отецъ Небесный?»

О подлинно, сколь великое—несчетное множество благодъяній Божінхъ мы должны всегда, а наипаче теперь—при торжествъ обновленія лица земнаго, исповъдать съ благоговъйною признательностію!—Но въ теченіе столь многихъ льтъ, какъ уже наслаждаемся обиліемъ даровъ Божінхъ, всегда ли мы съ наслажденіемъ оными соединяли искреннее чувство благодарности Тому, кто обильно обогащаеть землю и приготовляеть для насъ хлъбъ (Пс. 64, 10)?—Веселясь

изобилісмъ плодовъ эсмныхъ, вспоминаемъ ли о Господъ, который благословляеть землю произращать плоды (ст. 11)?—Мы пожинаемъ ихъ, какъ свои насажденія; расточаемъ, какъ свое стяжаніе; губимъ, какъ такую собственность которою мало, очень мало, дорожимъ.

Я весь занять теперь моею жатвою, — говорять многіе, — у меня ціть свободнаго времени изликаться въ выраженіяхь благодарности; теперь пора собирать пожатое, отділить зерно оть соломы, очистить пшеницу оть плевеловь, и сложить все доброе въ надежныя житницы; мнъ цадобно поспъцать, чтобы не пропустить времени, и не лишиться плодовъ рукъ моихъ: могу ли тратить столь дорогое время на молитву, на хожденіе въ храмъ это я сділаю въ другое время, а теперь не-льзя! »...

Неблагодарные! Вамъ теперь не время благодарить Господа за Его дары, на васъ излілиные: между тъмъ вы всегда находите время обращаться къ Нему съ своими прошеніями, жалобами, сътованіями; паходите на это время, когда

продолжительная засуха истощаеть и мертвить плодотворныя силы полей вавашихъ, когда разрушительныя бури и дожди безвременные грозять погибелію и истребленіемъ изжной зелени садовъ и нивъ вашихъ; тогда вы находите время молить Бога о росъ животворной, о дождъ благовременномъ, о благораствореніи воздуха, о изобиліи плодовъ земныхъ! ...

О вы, которые такъ скоры на роноть и жалобы, и такъ медленны на признательность и благодарность! Какое вы составили себъ понятіе о правахъ своихъ? въ чемъ вы поставляете заслуги свои? Права... гдъ они? — Укажите намъ на хартію, укръпляющую ихъ за вами. Какъ! ужели тваръ еще до своего сотворенія учинила договоръ съ Создателемъ? О, нътъ; повърьте намъ, — мы вовсе не примъчаемъ у васъ никакого права, которое освобождало бы васъ отъ священнъйшаго долга — благоугождать Существу Высочайшему, непрестапно смиряться предъ Нимъ, ежечасно бла-

годарить Ero, всесовершенно покаряться святой волъ Ero.

Исполняете ли священнъйшій долгь сей вы, которые удаляетесь храмовъ Божінхъ; вы, которые отръкаетесь-въ собраніи святыхъ — върующихъ, предъ всьми братіями, воздать славу и честь всемогуществу и любви Господа, обновляющаго лице земли и всяческая исполняющаго благости? Исполняете ли его вы, которые срътаете и сумракъ ночи и разсвъть дня безъ благоговъйнаго трепетанія сердца, безъ особеннаго чувства,безъ молитвы? Исполняете ли оный священивишій долгь вы, которые не воспоминаете о Виновникъ и Хранитель дней вашихъ ни въ то время, когда объемлющій въжды ваши сонь дъласть васъ беззащитными, ни тогда, какъ опять пробуждаетесь къ занятіямъ и радостямъ дня съ свъжими силами, съ укръпившимся тъломъ, съ бодрою душею?

Видя, что вы наслаждаетесь богатствами природы, какъ самовластные владыки—безъ всякаго чувства признательности и благодарности, — подумаешь, что

вы своею силою и кръпостію собственныхъ мышцъ снискали себъ всь сіи боподумаешь, что порядокъ и теченіе временъ годичныхъ идеть по вашему распоряженію, по вашей воль; подумаешь, что вы, утвердили солнце на его мъстъ;--что вы, измъривъ пространство тверди, сами провели круговую черту для земнаго шара, сами дали ему первое движеніе, которое онъ долженъ неуклонно совершать въ несчетные въки; подумаешь, что законъ призрастенія есть дъло вашихъ рукъ, что всъ стихіи покаряются вашему мановенію, и какъ послушные слуги, неизмънно выполняють всь ваши желанія, и что ваше всепроницающее око следить за ихъ работою даже до внутреннъйшаго лона земли, даже до сокровеннъйшихъ хранилищъ, въ которыхъ природа блюдетъ и образуеть свои богатства, свои драгоцънности.

Нътъ сомнънія, и мы охотно въ томъ сознаемся, что и самъ человъкъ своею дъятельностію, своимъ трудолюбіемъ и благоразуміемъ долженъ содъйствовать

усовершенію и размноженію даровъприроды: эта честь предоставлена ему отъ Владыки міра, и она должна служить для него повымъ побужденіемъ благодарить Бога и благоговъть предъ Нимъ.

Такъ, онъ обязанъ это дълать. — Вы живъе почувствуете сио обязанность, когда размыслите, сколько и какимъ образомъ самъ человъкъ своими силами и своего дъятельностио можеть споспъществовать плодоносію земли. — Размысливъ о семъ, вы конечно погрузитесь въ благотовъйное чувство признательности предъ Богомъ.

Смотрите, въ какой удивительной точности сія часть трудовь, на человъка возложенныхъ, соотвътствуеть мъръ и кръпости силь его. Пусть земля, которую земледълецъ конаеть своимъ заступомъ, или браздить желъзомъ своего плуга, пусть она сдълается тверже и жестче: къ чему тогда всъ усилія человъка? И если бы огонь — эта ужаснъйшая изъвсъхъ стихія, — не быль подверженъ дъйствію воздуха, слабыми руками ковача приводимаго въ движеніе: что бы

тогда сдълалъ человъкъ, лишепный земледъльческихъ орудій? Наконецъ, даже съ сими орудіями, со всъми пособіями своего искуства, дерзнулъ ли бы онъ расторгать лоно земли, если бы исходящіе оттуда пары не были постоянно очищаемы дыханіемъ вътровъ?

Такъ, мъра дъятельности человъка въ области природы опредълснавъ строжайшей соотвътственности съ нъжностію его чувствъ и слабостію органовъ его. Только собственная его гордость осланляеть его: съ высокомъріемъ смотрить онъ, съ безумнымъ хвастовствомъ указываетъ на мпогочисленныя древа, имъ насажденныя, -- на богатые водою каналы, имъ проведенные по зеленъющимъ равнинамъ; онъ величаеть себя и -- только себя; а природа хранитъ мертвое молчаніе, какъ будто стыдится хвалить саму себя,-такъ она пріобыкла къ своимъ великимъ произведеніямъ! Ахъ! если мы хотимъ соревновать ей въ ея чудномъ могуществъ, то будемъ памятовать о своемъ высокомъ назначении; не забудемъ, что только способность познавать

и чтить Господа вселенныя, только сія способность, вамъ дарованная отъ Него, возводить васъ на высокій степепь обладателей земли. Будемъ памятовать о семъ непрестанно, и докажемъ своими дълами, что мы точно всегда о томъ памятуемъ.

Пробудимся же при взглядь на толикое обиліе даровь, пробудимся оть своего холоднаго, мертваго равнодушія: время, время воспрянуть къ дъламъ любви и благодарности! Воть, сокровища земныя снова открываются предъ нами; блескъ ихъ отвеюду поражаетъ изумленное око наше; вотъ тучнъють пустывныя пажити, и холмы радостію препоясуются; луга покрываются стадами и поля одъваются пшеницею; торжествують и поютъ!

О, да подвигнеть сердца наши сіе великольпіе, сіе торжество природы, празднующей свое обновленіе; да смягчить оно дущи наши, да исполнить все существо наше благоговъйнымъ восторгомъ. Какъ! ужели не радуеть сердца нашего сія мысль—обнльная олагими чувство-

ваніями, сіе убъжденіе, толико необходимое для укръпленія нашихъ надеждъ, нашего благочестія, нашей покорности Богу, - убъжденіе въ томъ, что всв блага, которыми мы обладаемъ, ниспосынамъ десницею всемогущаго Творца и Промыслителя вселенныя? Ужели для насъ отраднъе, утъщительнъе върить, что всъ сіи блага, всъ богатства наши суть произведеніе слѣпаго случая? Но, если бы таково было ихъ начало,таковъ же бы долженствовалъ быть и нашъ конецъ; и тогда дъйствительно мы были бы свободны отъ всякой благодарности. И какою цъною купили бы мы эту свободу? Праведное небо!-цъною совершеннаго отверженія, подъ условіемъжить въ міръ, среди безчисленнаго сонма существъ, какъ въ изгнаніи, какъ въ дикой пустынъ, безъ върнаго друга, безъ надежнаго покровителя, между двумя непримътными для насъ предълами — между прежнимъ ничтожествомъ и будущимъ уничтоженіемъ!

Но сколь мы ни удалились отъ первоначальнаго своего назначенія, сколь ни Часть ІІ. 45 унизили себя своею неблагодарностію и постыднымъ равнодушіемъ къ достоинству собственной нашей природы: мы все еще не лишились своего высокаю происхожденія, -- все еще остаемся твореніями Господа вселенныя.- Нъть, не случай, не слъцая какая либо сила произращаеть на поляхь нашихъ и въ нашихъ садахъ тв растенія и плоды, коподдерживается наше существованіе; не слыпая какая нибудь сила вы разныя времена и въ разныхъ мъстахъ разнообразить оныя и подчиняеть порядку постепенности, чтобъ удовлетворить разнообразнымъ нашимъ желаніямъ и потребностямъ. - О какая гармонія, чудная, величественная гармонія во встхъ частяхъ общирной области творенія, коей центромъ и распорядителемъ поставленъ человъкъ!-- Нътъ, нътъ! мы не творенія, мы не игрушка сльпаго случая: мы чада Господа вселенныя, дело рукъ Его. Хвалитесь, люде, симъ высокимъ происхождениемъ, и торжественно ликуйте среди великольпія богатствъ, которыя природа раскрываеть предъ вами и—для васъ!

Прославимъ, всв единогласно прославимъ радостное возвращение весны-сего торжественнаго времени возрожденія, обновленія природы. Устремимъ взоры наши на восхитительный картины, которыя незримая рука живописуеть для насъ, украшаетъ, разнообразатъ — дивными, неподражаемыми красками и цвътами. Взирая на оныя съ восторгомъ радости, воскликнемъ въ святомъ воодупевленіи благодарныхъ сердецъ: вотъ, тучньють пустынныя пажити, и холмы радостію препоясуются; луга покрываются стадами, и поля одъваются ницею; торжествують и поють! — Для насъ они облеклись такою красотою, для насъ изготовили такое торжество и увеселеніе!

Торжествуйте, человъки, — торжествуйте, созерцая раскрывающілся предъвами въ новой красоть богатства природы, сін богатства, которыя казались погибшими и какъ бы навсегда погребенными подъ неподвижными льдами

и хладными, какъ смерть, снѣгами зимы; торжествуйте,—се образъ и истолкованіе вашего состоянія, вашего жребія! И вась ожидаеть хладъ смерти, но губительное вѣяніе опаго быстро пронесется надъ вами, и весною всеобщаго обновленія всей твари вы воспрянете къ новой, радостиѣйшей, безконечной жизни.—Торжествуйте весну, провозвѣстницу нашего воскресенія, безсмертія и блаженства!

Какъ жалки для насъ тъ, которые съ безчувственнымъ равнодушісмъ взирапоть на великольпную картину обновляющейся природы! Какъ жалки тъ, которые отрекаются войти въ общеніе съ 
Создателемъ чрезъ свое къ Нему благоговъніе, чрезъ свою благодарность, чрезъ 
свои радостныя слезы и молитвы! —
Сельскіе обитатели! вы, которымъ простая природа представляетъ столько случаевъ воспоминать о Провидъніи! вы, 
конечно, не доводите себя до такого постыднаго равнодушія и неблагодарноств. 
Ахъ, когда душа ваша въ миръ, то одного прекраснаго дня достаточно, чтобы

сдълать васъ радостиыми, чтобы по крайней мъръ возбудить въ сердцахъ вашихъ чувства сладостныя. — Поселяне, не завидуйте онымъ людямъ, о которыхъ большая идеть молва, нежели о васъ; которые, заключившись въ своихъ душныхъ городахъ и палатахъ, какъ въ темницахъ, веселять или думають увеселять себя скучною, утомительною нгрою мелочной суетности и честолюбія. Никогда пе видали они восходящаго солнца,--никогда не видали блистательной зари въ то время, когда она приготовляетъ землю къ принятію благодътельнаго гостя, несущаго многочисленнымъ обитателемъ ея и освъщеніе и теплоту, и радость и жизнь; никогда не слыхали они сихъ утреннихъ гимновъ, коими пернатыя выражають свои радости и веселіе, кои суть первые-ранніе гласы благодарной природы къ ея Создателю; никогда не покоились при чистыхъ источникахъ, коихъ тихія волны такъ сладко касаются слуха и производять въ душъ столько прекрасныхъ воспоминаній о минувшемъ, столько мечтаній о грядущемъ; никогда не видали они многаго—многаго, что плыняєть и радуеть сердце, что восторгаеть душу горъ, что возбуждаеть насъ къблагоговънію и любви чистой,—пламенныйшей любви къ Создателю!...

О, милосердый Отецъ нашъ! все возвъщаеть намъ о любви Твоей, все носить на себъ яспые сатды благопромыслительнаго перста Твоего. Но весна, время обновленія земли, нашего жилища, весна благодатная, какъ торжественно она проповъдуеть намъ о безконечной благости Твоей! Воть, тучнъють пустынныя пажити, и холмы радостію преполсуются; воть, луга покрываются стадами, и поля одъваются пшеницею; воть, вся природа составляеть ликъ торжественный! И мы, при семъ торжествъ твари, и мы помышляемъ о Тебъ, Отецъ нашъ Небесный! къ Тебъ, Благодътелю нашему, возводниъ взоры, возносимъ умы и сердца-благоговъйныя, благодарныя. - Ахъ! какъ оно теперь прекрасно, какъ прекрасно сіе жилище наше, въ коемъ Ты поселиль насъ въ коемъ Ты хранишь и покоишь насъ своею любовію! — О, если бы съ обновленіемъ природы обновились и мы—сердцами своими, своею къ Тсбъ любовію, благодарностію, благоговъніемъ и всесовершенною покорностію!

#### XI.

### КАКЪ ТЫ СТАРЪ?

Одинъ молодой человъкъ имълъ странную привычку: съ къмъ бы онъ ни встрътился, всякаго спрашиваль: «какъ ты стары<sup>5</sup>»—Однажды встрътился съ нимъ старецъ, котораго онъ также, по обыкновению своему, спросиль: какъ ты старъ? -- Старецъ не обинуясь отвъчалъ: четырехъ лъть.—Какъ?—возразиль тотъ усивхаясь, —четырехъ леть, и съ съдою бородою?—Да! любезный, прододжаль старикъ, четыре только года прошло, какъ я возродилея къ новой жизни въ Інсусь Христь; а вся прежняя жизнь моя протекла въ заблужденіяхъ и порокахъ: ее считать нечего!-Читатель, старецъ сказалъ правду; ибо дъйствительно жизнь проведенную въ отчуждении отъ истинной Жизни-Інсуса Христа, погублениую въ заблужденіяхъ и порокахъ, нельзя считать жизнію.

Ахъ! сколько есть стариковъ, которыхъ, судя по ихъ жизни, безошибочно можно назвать младенцами! И сколько ссть юношей, которые, можетъ быть, еще и не начинали жить!!..

#### XIII.

## СВЯТАГО ГРИГОРІЯ НАЗІАНЗЕНА

0

# **БВДСТВІЯХЪ ЕГО ЖИЗНИ** (\*).

Христе Царю! Ты, который нъкогда обратиль въ бъгство страшныя полчища Амаликовы, когда рабъ Твой Моисей на горъ крестообразно воздъваль къ небу чистыя длани; Ты, который также чрезъ воздъяніе рукъ Даніила, въ ровъ поверженнаго, связаль ужасныя челюсти и острые зубы львовъ, — который избавиль отъ великаго кита Іону, когда сей во чревъ китовъ вознесъ къ Тебъ молитву и простеръ къ небу руки свои; — который и трехъ неустрашимыхъ отроковъ, воздъвшихъ къ Тебъ длани среди пламени Ассирійскаго, покрылъ ро-

<sup>(\*)</sup> Въ Греческомъ подлинникв сіе сочиненіе на-

соноснымъ облакомъ; Ты, нъкогда шествовавшій по ярящимся волнамъ моря, яко по суху, усмирившій свиръпые вътры и бури, и устрашенныхъ учениковъ спасшій отъ волненія морскаго; исцълившій толь многихъ людей оть бользней душевныхъ и тълесныхъ;-Ты, который, будучи Богъ, чрезъ принятіе плоти содълался человъкомъ, и бывъ по Божеству въ нагалъ, въ послъдокъ дній явнася во плоти, дабы, пріобщившись оной, меня содълать общникомъ Божества; — о блаженный и милосердый Господи!-прінди, спаси меня; прінди, молю Тебя, Боже мой, блаженный и многомилостивый!

Простри десницу Твою, милосердый Владыко! и избави меня отъ окружающихъ меня враговъ, отъ лютыхъ звърей, отъ пламени и бури: къ Тебъ единому возвожу я очи мои. Ибо что, какъ не звъри или свиръпыя волны; что, какъ не губительные враги и ярящійся пламень—суть злые люди, сіи отравители радостей жизни? Они жестоко преслъдують любящихъ Бога, не страшась бу-

дущей казни и не имъл никакого уваженія къ чтителямъ добродътели. Отъ нихъ избавь меня, Христе мой! и милосердо сохрани подъ кровомъ крылъ Твоихъ. Удали, Владыко, отъ раба Твоего тяжкія бъдствія, да не падеть душа моя подъ тяжестію безмърныхъ заботь, конми мучить бъдныхъ смертныхъ міръ сей и князь его. Сей лукавый врагь, подобно какъ ржа изъъдаетъ жельзо, истребляеть въ насъ образъ Божій, и благороднъйшую часть нашего естества погружаеть въ прахъ земныхъ похотей такъ, чтобы душа, отягченая утучнъвшею плотію, не могла возноситься къ небу. Ибо прахъ склоняеть къ земль бъдную, по природъ стремящуюся горь, душу, когда она огрубъваеть отъ нечистыхъ занятій.

Двумя путями стремятся люди къ страшной смерти. Одни внутрь себя носять нечистый источникъ пороковъ: это люди, которые творять нечестнвыя дъла, угождають плоти, предаются сладострастію и обидамъ, питають пагубные замыслы; погрузившись въ

крайнюю бездну порока, они симъ еще услаждаются, и веселятся о своей погибели. Другів напротивъ, чистымъ окомъ взирая на Бога, бъгая гордости—сего изчадія суетнаго міра, проводять безвъстную жизнь вдали отъ свъта; легкими стопами попирая землю, съ окрыленнымъ духомъ текутъ по гласу зовущаго ихъ Бога;—это таинники сокровенной нынъ во Христъ жизни, да нъкогда узрять ее открывшуюся во всемъ ея блескъ.

Но доколь они живуть здъсь, дотоль уязвляются злымь терніемь: нбо и заботы о житейскихь потребностяхь безпокоять ихь, и извив демонь—сей жестокій мучитель бъдныхь смертныхь, безчисленными поражаєть ихь злоключеніями. Лукавый часто подъ личиною добра скрываєть гибельный замысль, когда открытымъ нападеніемъ не достигаєть злой цъли. Скрытнымъ образомъ онъ готовить лю дямъ гибель, подобно какъ отрава на удъ наносить смерть рыбамъ, когда онъ, думая найти въ ней пищу, поглощають въ себя непредви-

дънный ядъ, и сами бывають виною своей гибели.

Тоже и сомною сдълаль лукавый обольститель. Онъ, когда я ощутиль себя окруженнымъ тмою, явился мнъ въ видъ свътлаго Ангела, хотълъ обольстить склонную ко элу душу мою такъ, чтобы я, думая стремиться къ добру, пошелъ путемъ порока.

Впрочемъ меня не связали узы брака, сего источника печалей житейскихъ,--узы тягчайшія изъ всехъ, какими только оковало людей грубое вещество; я не прельстился ни дорогими-шелковыми одеждами, ни роскошными столами, которые питають это жадное чрево печистый источникъ похотьній; не подіобиль жить въ огромныхъ и пышныхъ палатахъ. Мой слухъ не пленился гармоническими звуками музыки; тела своего я не намащаль, какъ женщина, благовоніями; злато и сребро предоставилъ я другимъ-тъмъ, которые страстно любятъ мучиться заботами о умноженіи своего имущества, - которые за безчисленныя безпокойства вкушають малое и краткое наслаждение. Сухой хлабъ служнать для меня пищею, чистая соль—приправою; мой столь быль самый простый; а посла пищи сважая вода утоляла жажду мою.

Въ сихъ-то вещахъ заключалось все мое богатство. Но лучшее мое сокровище—Христосъ, который непрестанно влечеть душу мою къ горнему; Онъ составляеть мое богатство, — Онъ, а не обильныя жатвы земли плодоносной, не многочисленныя стада воловъ и ословъ, не толпы служителей, которые одинаковой со мною природы...

Не гонялся я и заславою человъческою, скорогиблющею и мимолетною, какъ дыжаніе вътра; не усиливался придти въ
знаменитость при царскомъ дворъ; не
питалъ въ себъ желанія возсъдать между судіями, которые едва удостоиватоть бросить горделивые взгляды на умоляющихъ просителей; не старался приобръсть сильное вліяніе надъ городами и
гражданами. Нътъ; я не прелыцался сими обманчивыми и суетными мечтами,
которыя одна за другою тъснятся въ

душу, и — въ минуту опять исчезають; я не хотълъ уподобляться такому человъку, который черпаетъ руками быстрыя волны рѣчныя; или тому, кто обнимаеть тынь или воздухъ, какъ бы твердое что. — А люди точно таковы; таково же и счастіе ихъ. Оно подобно тьмъ легкимъ следамъ, какіе оставляеть за собою на моръ плывущій корабль, и которые тотчась исчезають, какъ скоро корабль проплываеть. Только любовь къ наукамъ, которыя процвътали на Востокъ и Западъ, и особенно въ Авинахъ, въ семъ знаменитъйшемъ городъ Еллады,-только онъ нашли мъсто въ моемъ сердцъ: имъ посвятилъ я наибольшую часть своей жизни. Но и науки смиренно говергъ якъподножію Христа, предпочтя имъ высокую премудрость Божію, которая посрамляеть всь суетныя и неосновательныя мудрованія бреннаго разума. Такъ, я оставилън оныя; но при всемъ томъ, не избъгъ ухищренной злобы жестокаго врага, который подъ личиною друга готовить погибель. И воть я теперь хочу подробно

изложить мои бъдствія предъ всъми; пусть мое повъствованіе предостережеть иныхъ отъ нападеній страшнаго чудовища.

Посвятивъ себя заботамъ о удрученныхъ глубокою старостію и скорбями родителяхъ, у которыхъ я одинъ остался отъ всехъ чадъ ихъ, какъ слабая надежда, какъ малая искра отъ великаго пламени, — я надъялся симъ исполнить дъло благоугодное волъ Твоей, Христе Владыко Ибо Ты даль смертнымь въ ихъ заботливыхъ попечителей какъ бы подпору для ихъ трепещущихъ членовъ. -- Мои родители преимущественно предъ всъми, которые чтуть Тебя, возлюбили благочестіе, и, презръвъ суеты бъдственной жизни сей, посвятили себя на чистое служение Тебъ. Ты одинъ былъ для нихъ и начало и конецъ всего!

Мать моя, наследовавь отъ своихъ родителей благочестивую веру, возложила и на чадъ своихъ сіе златое иго.— Она въ женскомъ теле носила мужескую душу; если и пеклась она о бла-

гахъ земныхъ, если и занималась сколько нибудь дълами житейскими, то для того единственно, чтобы всъ временны и стяжанія употребить для приобрътенія жизни небесной, и быстрымъ полетомъ воспарить въ область надзвъздную.

Но отецъ мой нѣкогда служилъ идоламъ. Послѣ однакожъ сія дикая маслина привилась къ доброй, и такъ укрѣпилась и возрасла на сочномъ корнѣ оной, что собою покрыла многія древа и многихъ напитала сладкими плодами своими. Покрытый сѣдиною власовъ, онъ имѣлъ сѣдину мудрости, былъ кротокъ, привѣтливъ; это новый Моисей, вторый Ааронъ; яко посредникъ между людьми и Божествомъ, непорочными руками возносилъ онъ къ Небу молитвы наши, освящая оныя чистымъ духомъ своимъ, и такимъ образомъ приводя насъ къ единенію съ безсмертнымъ Богомъ.

Вотъ, отъ какихъ произошелъ я родителей! Съ къмъ могу сравнить ихъ?— Нътъ, только другъ съ другомъ они могуть быть сравниваемы. Ихъ-то старость успокоивая, ихъ печаль утъшая, часть П.

я питаль душу мою сладкою надеждою, что твмъ исполняю священнъйшую обязанность и повинуюсь гласу природы. Но увы! я на себъ дозналъ ту непреложную истину, что для гръшниковъ весь путь жизни усъянъ терніями: и для меня изъ добра проистекло зло. Священная обязанность, мною исполняемая, сдылалась для меня источникомъ мучительныхъ заботъ и огорченій, которыя удручали душу мою депь и ночь, и отъ неба отвлекали къ сему праху, изъ коего я произошелъ.

Во первыхъ, управленіе домочадцами— какой обильный источникъ огорченій! Къ жестокимъ господамъ они питають всегдащнюю ненависть, къ кроткимъ не имъють—безстыдные—уваженія; и злымъ не покаряются они, и добрыхъ не слущають, — тъхъ и другихъ язвятъ стрълами своей стронтивости. Далъе, надлежало заботиться о храненіи отеческаго наслъдія, самому всегда вносить подать тосударственную, слышать угрозы и терпъть насиліе отъ сборщиковъ податей. — За тъмъ, надобно было проводить цълые

дни на торжищъ среди безчисленной толпы, прибъгать къ высокимъ съдалищамъ гордыхъ судей, выслушивать противорвчивые толки ораторовъ; съ душевною скорбпо видеть, какъ люди превращають самые законы:--здъсь-то бездна мученій и трудовъ, -- здъсь, гдъ злые часто беруть верхъ надъ добродътельными! Блюстители законовъ продають себя всякому за деньги. Будь только богать, и-злой восторжествуеть! Среди такихъ людей кто можетъ, безъ высшей-Божественной помощи, избавиться оть сътей хитрости и лукавства? Надлежить, или, совершенно удалиться отъ нихъ и все предоставить на волю злымъ людямъ, или, принявъ ихъ сторону, самому оскверниться ихъ гръжами. Такъ — кто стоитъ близъ огня или дыму, тоть необходимо или опалится огнемъ, или почернъетъ отъ дыmy!

Впрочемъ, все это можно бы еще сносить! Но жесточайщую рану нанесло сердцу моему то, что я потерпълъ отъ смерти моего брата, и что еще впредъ потерпъть ожидаю. Ибо кого бъдствія неожиданно сразили, тотъ уже не смъеть ласкать себя лучшею будущностію. — Когда брать мой быль еще живъ, тогда и я раздъляль сънимъ ту славу, какую заслужиль онь у другихъ. Мною впрочемъ никогда не обладали, ни любостяжаніе, ни какая либо другая сильная страсть.-Но когда онъ скончался, то меня одного поразили всъ скорби и несчастія. Наше имъніе, которое онъ своимъ благоразуміемъ умпожиль, частію земля поглотила при случившемся въ Никеи землетрясеніи, частію жестокая судьба отдала въ хищныя руки злыхъ людей. А самъ онъ избъжалъ погибели, спасенный десницею Божіею подъ развалинами своего жилища.

О, безцѣнное для меня имя Кесарія! О ты, который при Дворѣ царскомъ блисталъ какъ звѣзда утренняя, былъ примѣромъ для всѣхъ по своей мудрости и кроткому нраву, и сими качествами привлекъ къ себѣ сердца столь многихъ людей! Сколько страдальцевъ избавилъ ты отъ болѣзней тълесныхъ; сколько

несчастныхъ освободиль отъ тяжкаго бремени пищеты! Ты и при смерти своей насытиль этихъ псовъ, которые теперь со всъхъ сторонъ лають на меня, отъ которыхъ никто даже изъ самыхъ близкихъ ко мнъ не хочетъ защитить меня. Ахъ! у несчастныхъ мало бываеть върныхъ друзей. Таковы уже люди: когда надъются они получить отъ насъ что либо, тогда и уважають насъ; но лишь получать желаемое,-то ихъ и нътъ уже съ пами! Такъ бываетъ съ величавымъ дубомъ: когда разъяренный вътръ исторгнеть его изъ корня,всь спъщать домать съ него вътви. Такъ бываетъ съ неогражденнымъ виноградникомъ: всякой проходящій жадною рукою срываетъ съ него плоды, и дикій звърь, выбъжавъ изъ дубравы, грызстъ дерева его хищными зубами. Нътъ, это бъдствіе превыше силь моихъ: ни насытить всъхъ этихъ псовъ, ни отогнать ихъ отъ себя-я не въ силахъ.

Съ тъхъ поръ, какъ я, отрекшись отъ міра, утлубился умомъ въ спасительныя созерцанія небесныхъ предметовъ; когда духъ мой, отръшась отъ плоти, вознесъ меня къ небеснымъ селеніямъ, гдъ осіяваеть очи смертнаго неизреченный, превосходящій всякое разумъніе, свъть Божественныя Троицы, лучи коего источають жизнь всьмъ вещамъ, какія только существують въ міръ, - съ тъхъ поръ я умерь для міра, и міръ умеръ для меня. Теперь я не болье, какъ живой трупъ: силы меня оставили, жизнь моя прошла. Я вздыхаю подъ бременемъ грубой плотисей плоти, которую мудрецы называють темницею души. Утомясь обманчивыми призраками жизни, негодуя на пресмыкающихся во пракъ людей, изъ которыхъ каждый обманываеть и самъ себя и другихъ, единственное питаю въ серцв моемъ желаніе, чтобы мив въ истинномъ свъть уэръть всъ предметыне такъ, какъ я видълъ ихъ прежде -въ образахъ ложныхъ, коими обманываются и самые острые умы, -- нъть, я жажду узрѣть чистымъ окомъ ума самую истину!

Но сіе счастіе не есть удъль настоя-

щей жизни. Здъсь, какъ дымъ или прахъ
ничтожный, попираются всъ тъ, которые будущую—нетлънную жизнь предпочли скорогиблющимъ — временнымъ
благамъ. За сіе-то самое и на меня устремились враги мои, готовые поглотить
меня, какъ жертву, имъ обреченную.
Увы, мой возлюбленный Кесарій! Ты избавлялъ меня отъ всъхъ сихъ заботь и
огорченій; ты почиталъ меня столько,
сколько никакой братъ никогда не почиталъ своего брата; скажу болъе, — ты
уважалъ меня какъ отца!

Но я не о томъ такъ сильно скорблю, что расхищено и досталось въ руки нечестивыхъ имущество мое, которымъ я желалъ всегда дълиться съ бъдными собратіями (ибо и я здъсь странникъ и пришлецъ, и всего ожидаю отъ щедродательной десницы Вышняго); не о томъ также, что мнъ учинена жестокая обида, которая можетъ привести въ негодованіе и самую кроткую душу; наконецъ и не о томъ я скорблю, что лютая смерть внезапно похитила у меня братьевъ, которые своими добрыми качества-

ми пріобрѣли у всѣхъ любовь и почтеніе. Паче всего оплакиваю я печальный жребій души моей. Увы! сія преукрашенная и превознесенная надъ всѣиъ земнымъ царица, столь высокая по своему небесному происхожденію, — какими тяжкими узами она окована! Враги непріязненные одольли ее и повергли въжестокое рабство. Сѣтуя о пораженіи своемъ, она проливаетъ горькія слезы изъ поникшихъ долу очей своихъ. Вотъ величайшее мое несчастіе! Вотъ какая печаль снѣдаетъ мое сердце!

Есть древнее замѣчаніе, что если кого угрызеть ядовитый змѣй и нанесеть ему жестокую рану; то такой человѣкъ не любить никому разсказывать о своихъ страданіяхъ, развѣ только тѣмъ, которые сами подверглись когда-либо ядовитому угрызенію змія: ибо только такіе люди могутъ чувствовать лютость подобныхъ страданій. Такъ и я охотно повѣствую о скорбяхъ своихъ тѣмъ только, которые таковую же, какъ и я, имѣють любовь, таковыя же питають желанія, и таковыя же наконецъ

испытали несчастія. Только сін люди могуть благодушно внимать моему повъствованію; только они могутъ понимать тайныя скорби озлобленнаго сердца: ибо только они, возложивъ на рамена свои пріятное и спасительное иго Креста, и послъдуя велъніямъ Царя небеснаго, и сами текутъ правою стезею, и къ падающимъ собратіямъ лвляють сердечное состраданіе. Другіе стали бы только издъваться надъ моими словами: это тъ люди, которые устами легкомысленно исповъдують въру, а въ сердцахъ своихъ не пылають огнемъ любви Христіанской; это тъ люди, которые все время настоящей скоротечной жизни проводять въ суетныхъ попеченіяхъ о благахъ тлънныхъ. Да погибнутъ они за то, что на всъхъ равно изощряють языкъ свой — сію ядовитьйшую, злайшую стралу.

Нътъ, я не прежде престану скорбъть, какъ развъ тогда только, когда быстрымъ бъгствомъ спасусь отъ сквернъ порока и огражду мое сердце отъ нечистыхъ страстей, для коихъ жестовій демонъ отверзъ всв тв входы въ мою душу, которые прежде заключены были, когда покрывала меня десница Божія: тогда только не буду стенать, когда зло не найдеть себв никакого пути, чтобы приблизиться ко мив.—Увы! зло съ такою же быстротою возгарается, какъ и огонь, прикоснувшись късухому тростнику, и наконецъ отъ дуновенія вътра сильнымъ пламенемъ поднимается къ небу.

О, если бы я въ ранніе дни моей жизни сокрылся въ пропастяхъ земныхъ или въ вертенахъ, или въ горахъ! Свободный отъ всъхъ суетныхъ попеченій о житейскомъ, я всего бы себя посвятилъ единому Христу, и въ удаленіи отъ шума людскаго, чистымъ умомъ возносился бы къ Богу, доколъ наконецъ смерть не отверзла бы надеждъ моей двери Неба. Какъ бы я тогда счастливъ былъ!—Но любовь къ добрымъ родителямъ моимъ удержала меня въ міръ: и—увлеченный силою ея, какъ свинецъ упалъ я на землю!—Не столько однакожъ любовь удержала меня, сколь-

ко нъжнъйшее, до самыхъ внутреннихъ изгибовъ сердца проницающее, состраданіе—сіе сладостивищее изъ всъхъ человъческихъ расположеній чувствованіе. Меня тронула удрученная горестями старость моихъ родителей, ихъ слабость, бездътность, наконецъ ихъ нъжность къ единственному сыну, за котораго они трепетали, о которомъ заботились такъ сердобольно, — который служилъ для нихъ окомъ ихъ жизни, хотя и былъ омраченъ скорбію.

О, священныя письмена, которыя Самъ Духъ Божій изрекъ языкомъ мужей вдохновенныхъ, письмена, изъ — подъ прекраснаго покрова коихъ просіяваеть благодать духовная, открывающая чистымъ душамъ сокровенныя въ оныхъ таинства! Съ удовольствіемъ воспоминаю я то время, которое протекло въ изученіи васъ. О, пріятнъйшія ночи, которыя нъкогда провождаль я въ бодрствованіи, въ молитвахъ и воздыханіяхъ къ Богу! О, Ангельскіе лики людей, которые псалмопъніемъ восхваляють Бога, которые, тъломъ пребывая

на земл'я, души возносять сь гимнами къ небу, и многими устами единуюсогласную пъснь воспъвають Господу! О, труды, коими утомляется чрево-гиъздилище порока! О, святые подвиги, конми умъряется смъхъ, обуздываются языкъ и око, укрощаются гнъвъ и раздражительность! Съ сладкимъ чувствомъ воспоминаю о васъ. Тогда святое ученіе покоряло въ послушаніе въры суетный мой умъ, и, вдыхая въ душу надежды небесныя, всецьло устремляло ее ко Христу. Оно управляло всеми движеніями моего сердца, и сокровенный во мнъ образъ Божій возводило къ самому Первообразу. Окомъ благоволенія взиралъ Господь на выспреннее пареніе духа, когда сей вмъсто богатствъ земныхъ и жалкихъ заботъ, которыя теперь и ночью смущають меня нечистыми мечтами (и дъйствительно, что-какъ не мечты сновиденія всь оныя суетныя заботы?),--помышляль единственно о томъ, чтобы непрестанно ходить предъ очами Господа, среди свътлыхъ ликовъ пъснопъній душь благочестивыхъ.

Но теперь я уже не обладаю симъ сокровищемъ, которое нъкогда собралъ, живя съ людьми добродътельными. Ничего у меня не осталось, кромъ пламеннаго желанія—паки стяжать оное; ничего, кромъ безнадежной печали.

Воть о чемь я воздыхаю. Увы! я не знаю, что будеть со мною впредь. Приведеть ли Господь меня—кающагося въ прежнее состояніе? Освободить ли Онъ меня отъ тяжкаго бремени заботъ и печалей? Извлечеть ли изъ бездны золъ, меня поглощающей, до наступленія того дня великаго, когда жаждущій свьта узрить небо безоблачное? Прольеть ли въ язвы несчастнаго цълительный бальзамъ прежде, нежели наступить оная последняя ночь, когда гласъ милосерділ не отзовется болье на вопли рыдающихъ? Ахъ! только въ сей жизни подается намъ исцъленіе: а тамъ на въки затворится дверь избавленія!-Вотъ уже волосы мон еъдъють, силы ослабъвають, печальные дни жизни склоняются къ вечеру!...

Нътъ, я не страдаль такъ жестоко и

тогда, когда на зыблющемся кораблі несенъ быль ярящеюся бурею съ Фарсійскаго берега въ Ахайскую землю подъ грознымъ для мореходцевъ созвъздіемъ тельца, - когда ръдкіе изъ нихъ осмъливаются, снявъ паруса, стать на моръ якоремъ. Двадцать дней и столькоже ночей лежаль я тогда на кормъ корабельной, моля милосердаго Бога о спасеніи. Свиръпыя волны, какъ горы вли скалы, воздымались по ту н другую сторону корабля, и съ неотразимою силою разбивались объ оный. Паруса сильно надувались, снасти рвались отъ напора вътровъ. Небо омрачилось тучами, и только блескъ молніи на минуту освыщалъ оное; сильные раскаты грома оглушали насъ со всяхъ сторонъ Тогда я всего себя предаль воль Божіей, и-искренніе объты сердца спасли меня отъ разъяреннаго моря. -- Не страдаль я такъ жестоко и тогда, когда вся обширная Еллада потрясаема была сильными волненіями; когда не оставалось никакой надежды получить откуда-либо помощь. Впрочемъ я трепеталъ тогда за свою ду-

ту: ибо она еще не была омыта банею крещенія, въ которой сообщается человьку благодать и просвъщение Духа. Не страдалъ я такъ сильно и тогда, когда жестокая бользнь въ гортани стъсняла мое дыханіе, и заключила, такъ сказать, всв входы жизни.-И даже тогда не страдаль такъ жестоко, когда въ безуміи горячки рваль волосы у ръсницъ своихъ и изцарапалъ глаза свои до того, что онъ наполнились кровію. Мое безразсудство жестоко тогда было наказано: подобно преступнику, я ощутилъ себя лишенсвъта дневнаго. И не прежде нымъ я дерзнулъ возносить къ Богу руками своими духовную жертву, какъ омылъ свой гръхъ потоками слезъ. Ибо опасно нечистому прикасаться къ святынъ, точно такъ, какъ больнымъ глазамъ смотръть на яркое солице. - О, много потерпълъ я въ своей жизни! И кто исчислить всь тв злосчастія и благодьянія, коими Господь призывалъ меня къ Себъ?

Но претерпънныя много доселъ бъдствія—что въ сравненін съ тъми, кои теперь удручають меня?—Изнемогающая подъ бременемъ оныхъ душа моя готова отъ всего отказаться, только бы узрѣть себя свободною; рада всего лишигься, только бы избавиться отъ жгущаго ее пламени, отъ жестокаго тиранства міра сего и отъ онаго зіяющаго дракона, который алчетъ растерзать добычу острыми зубами своими.

Кто дасть главъ моей воду, и очамь моимъ источпикъ слезъ, да въ потокъ ихъ омою всъ мон скверны и беззаконія? Для души, оскверненной порокомъ, наилучшее очистительное средство суть слезы, глубокое уничижение и строгое покаяніе. Пусть другіе, смотря на меня, вострепещуть и исправять свое поведеніе; пусть они поспъшать бъжать изъ мрачной земли Егнпетской, отъгорькой работы и отъ Фараона — царя ея; пусть поспъшать въ Божественное отечество; пусть не скитаются, какъ плънники, по постымъ полямъ Вавилона; пусть не сидять при потокахъ ръкъ его, проливая слезы и повъсивъ на ивахъ органы свои, на которыхъ они не могуть уже воспъвать пъсней Сіонскихъ

Освободясь отъ угнътающаго ихъ рабства Ассирійскаго, да спъщать они въ предълы Святой земли, и здъсь да полагають своими руками основанія великаго Храма. Увы! съ тъхъ поръ, какъ оставилъ я сію блаженную страну, -- и досель не оставляло меня желаніе паки возвратиться въ нее. Но воть, уже и состарълся въ этомъ напрасномъ желаніи! Печальный, брожу я съ потупленною къ земль главою, страшась людей и Владыки безсмертнаго. Одежда моя возвъщаеть уничижение души моей; молчаливою скорбію я умоляю Господа о милосердін ко мнъ: Онъ благоволить къ смиреннымъ, а гордыхъ ненавидитъ.

Писаніе говорить, что нъкто на пути изъ Святаго града Іерусалима въ знаменитый Іерихонъ, впаль въ руки жестокихъ разбойниковъ, которые, изранивъ сго и снягъ съ него одежду, оставили несчастнато въ семъ жалостномъ положеніи. Вотъ, шли тъмъ путемъ Левить и Священникъ: но, о жестокіе люди!—они не подали ему помощи. Посль нихъ туть же проъзжалъ Самаря-

нинъ, и—жалость объяда его сердце: онъ обвязываетъ раны несчастнаго, привозить его въ гостинницу, покупаетъ для него лекарства и даетъ еще великую сумму хозяину оной, дабы онъ имъл попеченіе о больномъ. Удивительное дъло! Самарянинъ тронулся бъдственнымъ положеніемъ несчастнаго, а служители Въры прошли мимо его съ хладнокровіемъ. Я не постигаю ясно, какой смысль сокрывается въ семъ повъствованіи: мудрость Божія имъетъ свои таинства.

И я впаль въ подобное же злоключение. И на меня, когда я вышель изъ Святаго града, напаль жестокій врагь душь человъческихъ, лишилъ меня благодати Христовой, и оставиль въ той наготь, въ какой нъкогда увидъль себя Адамъ, виновникъ нашего бъдствія и уничиженія, за вкушеніе запрещеннаго плода осужденный отойти въ землю, отъ которой онъ и взять быль.

Но, Владыко—Господи! умплосердися надо мною, и спаси отъ смерти того, кого оставили Священники, не смотря на бъдственное его положение. Объяжи

раны мон, и введи меня въ отверстое для всъхъ пристанище спасенія. Паки возведи меня невредима во Святый градъ, да пребуду въ немъ въчно. Отъ злыхъ же разбойниковъ, отъ пути опаснаго, отъ ранъ и отъ жестокосердыхъ путниковъ, имъющихъ только видъ благочестія, избави меня!

Читаль я также въ Писаніи, что два человъка вошли однажды въ Храмъ,гордый Фарисей, который мечталь о себъ, что онъ паче всвяъ угодилъ Богу, и мытарь, сердечно скорбящій о неправедномъ своемъ лихоимствъ. Тотъ съ высокомърісмъ перечисляль свои мнимыя добродътели-частые посты и десятины законныя; ставиль себя наравить съ людьми благочестивъйшими, и уничижительно говориль о мытаръ. Сей напротивъ, проливая слезы и бія въ перси руками, не смълъ возвесть и очей на небо, которое есть престоль Божій, но съ потупленными въ землю очами, стоя въ удаленномъ мъстъ Храма, такъ молился къ Богу: «будь милосгивъ, Боже! къ рабу Твоему; умилосердись надъ стенающимъ

подъ бременемъ гръховъ; ни законъ, ни десятины, ни добрыя дъла не спасутъ меня. Этотъ Фарисей справедливо называетъ меня гръшникомъ. Я страшусь войти во внутренность Храма; не дерваю вступить во святилище Твое нечистыми ногами. Но да низъидетъ на меня нечистаго благодать и милостъ Твоя: вотъ единственная надежда, которую Ты, Всевышній Отецъ, оставиль бъднымъ гръшникамъ!»

Такъ молились Фарисей и мытарь. Богъ услышалъ молитвы ихъ, и умило-сердился надъ воздыханіями мытаря, а гордаго лицемъра уничижилъ. Какъ видълъ, такъ и судилъ ихъ Ты, Боже мой Мысль о праведномъ судъ Твоемъ и митв внушаетъ сладкую надежду. Преклоняю колъна свои предъ Тобою я—беззаконный мытарь; такъ же какъ и онъ, воздыхаю я, и таковаго же надъюсь отъ Тебя милосердія. Если блаженные родители мои нъкогда благоугождали Тебъ слезами, воздыханіями и молитвами; если посвящали имени Твоему часть имънія своего и возносили къ Тебъ чистыя и святыя

жертвы (а я самъ, увы! ничего не сдълаль достойнаго славы Твоей): то, -- умоляю Тебя благими дълами ихъ, — воззри на меня окомъ благоволенія и отгони оть меня суетныя заботы. Да не улзвляеть меня колючее терніе остріями своими, и да не замедляеть оно моего стремленія по пути къ Небу; но да безбъдно проведетъ меня по оному десница Твоя! Твой я рабъ, Тебъ посвященъ; Ты всегда быль мой единый Господь. Мать моя подобно благочестивой Аннъ, возжелавъ имъть чадо, Тебъ посвятила меня, когда я былъ еще во утробъ ся. -- «Q Христе Царю!-воскликнула она къ Тебъ, даруй мнъ сына: сей плодъ чрева моего пребудеть во святилищь Твоемъ во всъ дни жизни своей.»

Такъ молилась мать моя, а Ты, преклонясь на моленіе ея, въ ночномъ видѣніи нарекъ сй имя мое; скоро потомъ даровалъ Ты ей и сына. Она посвятила меня на служеніе Храму Твоему, яко новаго Самуила, если бы только я могъ сравнивать себя съ Самуиломъ: ибо теперь вижу, что я болъе подобенъ нечестивымъ сынамъ Илія, которые по безумной жадности своей пожирали святыя приношенія и дерзновенными руками били Левитовъ Твоихъ; за то и погибли страшною смертію. Ахъ, моя мать лучшія питала надежды, посвящая Тебъ единаго изъ чадъ своихъ. Вручая мнъ Святое Писаніе, она обняла меня и сказала слъдующія слова:

«Сынъ мой! ты здъсь увидишь, что о-«динъ отецъ ръшился заклать на жерт-«венникт возлюбленнаго, Богомъ дарован-«наго ему сына; а сей прекрасный даръ, «плодъ престарълыя Сарры, корень для «будущаго потомства, сынъ обътованія «Божія, —съ покорностію шель къ мъсту «жертвоприношенія. Жрецомъ быль— «Авраамъ, прекраснымъ агнцемъ-Иса-«акъ. Воть и я, исполняя объть свой, при-«ношу тебя Господу, какъ жертву живую. «Покорись желанію матери твоей, кото-«рая получила тебя молитвою. которая ан теперь умоляеть тебя быть «телемъ добродътели. Вручаю тебъ сіе «драгоцънное сокровище: обладай имъ «теперь и во всю жизнь твою. А въ бу«дущей жизни получишь еще лучшія «блага!»

Таково было желаніс моей матери. Я-малольтный отрокъ, повиновался воль ел; и на нъжной душъ моей вообразился новый образъ благочестія. Въ купели крещенія запечатавла оный образъ печать Інсуса Христа; Онъ изліяль благодать свою на раба своего. Святое цъломудріе возложило узы на плоть мою; сердце мое исполнилось пламенною любовію къ Божественной премудрости и къ пустыннической жизни, которая есть предначинаніе жизни пебесной и не нмъеть нужды въ шумныхъ обществахъ, развращающихъ сердце своими нечистыми увеселеніями. Провождая сію жизнь, человъкъ, рожденный отъ Бога и посвятившій всв свои объты единому Богу, не раздъляется между Христомъ и женою. Самъ Богь ввель меня въ тесныя врата узкимъ и скорбнымъ путемъ, чрезъ который проходять не многіе, тв только, которые родились не отъ крови и похоти плотскія; Опъ самъ, который рожденнаго отъ земли содвлываеть участникомъ Божества, избавляеть отъ тлънія смерти, и вмість съ образомъ Божіимъ привлекаеть къ Себъ и союзницу сего образа — плоть, точно такъ, какъ магнить привлекаеть къ себъ жельзо.

О, я несчастный! Колико нечистыми и казни достойными дълами осквернена душа моя! О, смертные, какъ суетна, какъ ничтожна слава наша! Что мы? быстронесущіеся вътры, мятущіяся волны ръчныя: подобно имъ, носимся мы по земль, воздымаемые суетною гордынего!-Все у насъ непостоянно, все перемънчиво-- и эло и добро. Оба пути равно безвъстны: ни злой не знаеть, что будеть съ нимъ впредь, ни добродътельный не увъренъ въ постоянствъ своей добродътели; — часто страхъ обуздываеть порочнаго, часто зависть приводить въ уныніе добродътельнаго. Богу такъ было угодно, чтобы мы склонялись ту, то на другую сторону, и чтобы чувствуя свою немощь, прибъгали къ Нему съ прошеніемъ Его помощи. Но истинно добродътельный тоть есть

мужъ, кто шествуетъ правымъ путемъ, и не обращая взоровъ на пылающія развалины беззаконнаго Содома, на который ниспаль съ неба страшный огнь, — спъшно бъжить въ горы, забываетъ отечество свое, дабы самому не превратиться въ столпъ соляный и не сдълаться притчею въ народъ.

Впрочемъ, хотя нечистоты душевныя омрачили меня, хотя врагь изрыгнуль на меня мрачный ядъ, какой морскія чудовища извергають на мореплавателей; не смотря на сіе, я еще вижу и чувствую: что я теперь? чъмъ бы хотьль быть? какъ глубоко низпалъ? въ какую бездну пороковъ низвергся? Я не услаждаюсь льстивыми рачами, коими уташають несчастныхъ; не обманываю себя тъмъ, будто я лучше другихъ гръшниковъ. Для тахъ, которые выдерживають мучительныя операціи, какая отрада слышать, что другіе подвергаются еще болье мучительнымъ Какое утвшеніе для гръшника видъть, что многіе преданы еще гнуснъйшимъ порокамъ? Напротивъ порочный человъкъ, равно какъ

и добродътельный, не получають ли назиданія отъ примъра совершеннъйшей добродътели? Для слъпца зрячій есть путеводитель. Но услаждаться зломъ есть крайній степень разврата.

Бользную сердцемъ п втайнъ вздыхаю, когда меня, великаго гръшника, назымужемъ добродътельнъйшимъ. Лучше, будучи добродътельнымъ, считаться гръшникомъ, нежели, предавшись пороку, слыть за святаго человака. Это значить-быть подобнымъ тъмъ обманчивымъ гробамъ, которые внутри наполнены мертвыми и зловонными трупами, извив же укращены разнообразными цвътами и красками. О, я трепещу того всеобъемлющаго взора, который проницаетъ и въ преисподнюю и въ бездны морскія, который зрить и сокровеннъйшія мысли человъческія! Для Бога нъть раздъленія времени; все для Него настоящее. Какъ намъ сокрыть отъ взора Его наши беззаконія? Куда убъжать въ оный послъдній день? Кто защитить насъ? Утантся ли что отъ очей Его тогда, когда огнь искушенія изобличить

дъла наши, — сей огнь, который потребить все нечистое и гръховное? — О, я трепещу Тебя, всезрящее Око—трепещу, видя, какъ глубоко душа моя низпала отъ Господа, какъ кръпко прилъпилась она къ сему бренію, отъ коего желаль бы я отръшиться всесовершенно!

Видалиль вы, какъ весного разлившаяся изъ береговъ ръка вырываетъ съ корнемъ ольху или платиновое дерево, которыя въ продолженіи года красовались своими вътвлми: н апередъ она рушитъ поддерживавшія ихъ опоры, подрываеть землю, въ которой растуть ихъ корни, и онв после того висять какъ бы на воздухъ надъ бездною; а тамъ уже совсъмъ исторгаеть оныя, увлекаеть въ бурную влагу, бьеть о подводные камни: здъсь сырость и дождь довершають разрушеніе; и воть оть нихь ничего не осталось, кромѣ жалкихъ отломковъ!--Такъ и мою душу, которая нъкогда цвъла въ виноградникъ Христовомъ, непстовый и кровожадный врагь низвергь на землю, лишплъ ее лучшихъ сокровищь, и-тсперь, что осталось у бъдной, и то какъ

бы вътромъ, клонится то въ ту, то ва другую сторону. Да сохранить мнъ Господь котя сін малые остатки невредимыми,—да сохранить Онъ, который изъ небытія воззваль насъ въ бытіе, в паки нъкогда воздвигнеть изъ тлънія къ повой жизни, и иныхъ предасть огню геснскому, другихъ приведеть въ царство свъта Божественнаго! Какая же судьба моя будеть тамъ, единъ Богь то въдасть.

Но, Христе Владыко! не попусти врагамъ моимъ веесовершенно восторжествовать надо много,—не попусти успъть въ своихъ замыслахъ тъмъ жестокосердымъ людямъ, которые называють мена человъкомъ слабымъ, бездушнымъ, и покивая головами своими, нздъваются надъ моимъ несчастіемъ. Укръпи душу мого небесною надеждою. Возжги въ сердцъ моемъ почти уже потухній пламень, да возгорится онъ съ новою силою, да будетъ освъщать мнъ весь путь жизни сей, и да во свътъ его я внеду въ Царство свъта въчнаго. Удали отъ меня и сіи тяжкія бъдствія; — пусть

развъють ихъ бурные вътры; посли же мнъ въяніе тихое. Ибо Ты довольно смирилъ душу мою, наказавъ ее за тяжкія беззаконія бъдствіями, какъ укрощають подъяремное животное, заставляя оное бъжать по труднымъ и стремнистымъ путямъ. Бъдствіями Ты сокрушилъ гордыню духа моего, которой легко предаются и самые благочестивые люди, когда они по слабости духа своего надмъваются Твоею къ нимъ благостію. Или наконецъ сими бъдствіями монми Ты восхотьль, Спаситель мой, внушить смертнымъ презръніе къ суетности сей коловратной жизни; и взоры всьхъ, какъ добрыхъ, такъ и злыхъ, обратить на иную жизнь, которая не подвержена никакимъ измѣненіямъ, и въ которой благочестивый будеть блаженствовать. - Въ тайномъ совътъ Твоей премудрости опредълено все, чему быть надлежитъ съ нами-худому или доброму, все это ясно предъ очами Твоими, котя отъ нашего бреннаго ума большею частію сокрыто. Премудро управляень Ты кормиломъ вселенныя, и-мы,

подъ Твоимъ управленіемъ посясь во стремленію свирвпыхъ волнъ, преплываемъ сіе великое море непостоянюй жизни земной.

Отвегоду ственяемый бъдствіями, я съ сердечнымъ сокрушениемъ преклоняю предъ Тобою кольна свои. Попш ко мив Лазаря, да омочивъ въ водъ персъ свой, онъ устудить изсохшій языкъ мой Да не объиметь меня тьма кромъшняя, и да не изверженъ буду изъ блаженныхъ нъдръ Авраама-я, толико богатый бъдствіями. Да подкръпить меня всесныная десница Твоя. Исцъли бользни мов; и яви на миъ всъ чудеса благости Твоей, какія и прежде являль на мив. Рпы слово,-и въ одно мгновеніе престанеть токъ крови. Рцы слово, — и легеонъ злыхъ духовъ устремится во стадо свиное, и оно погрязнеть въ моръ; а я буду отънихъ свободенъ. Изцъли меня отъ гнусной проказы; возврати эрвпіе очамъ сльпаю н слухъ ушамъ глухаго; распростри сухую руку мою, разрѣши узы языка моего; утверди колеблющіяся стези мон; насыти меня крупицами хавба Твоего укроти волнующееся море; облистай меня Твоими лучами, свътлъйшими солнца; укръпи члены разслабленные; воскреси изъ мертвыхъ смердящаго тлъніемъ, и не осуди меня, какъ нъкогда безплоденую смоковницу, на въчное безплодіе.

Люди въ различныхъ вещахъ ищуть себъ опоры: иные въ знатности предковъ, иные въ скоропреходящемъ величіи міра, иные въ предметахъ еще болье ничтожныхъ. Но я — одинокій на Тебя одного, Всевышній, возлагаю всю мою надежду; Ты единъ, все содержащій во власти своей, - кръпость моя н утвержденіе мое. Нътъ у меня итжной супруги, которая бы услаждала горести мон и кроткою бесьдою утвшала сътующаго. Я не имъю и дътей, которые бы служили опорою моей старости. Нътъ у меня ни братьевъ ни друзей: однихъ похитита смерть, а другіе насъ любять только въ счастін; при мальйшей же перемънъ онаго тотчасъ оставляють.

Одно оставалось у меня утвшеніе, которое было для меня тоже, что для жа-

ждущей лани источникъ прохладной воды: это—общее съ людьми благочестивыми, которые, нося въ сердцъ своемъ Інсуса Христа, живутъ въ семъ тълъ какъ бы безъ тъла. Они, посвятивъ себя въ храмъ Духу Святому и служенію въры, проводять жизнь безбрачную въ удаленіи отъ міра, ими презираемаго. Но и сіи враждебно отдълились другъ отъ друга, препираясь между собою о Божественныхъ таинствахъ Твоихъ Безумная ревность беззаконнымъ образомъ варушила законъ Божественный, расторгла союзъ любви, и теперь осталось одно только имя любви.

Представьте себъ человъка, который лишь только избъжалъ челюстей льва, вдругъ встръчается съ разъяренною медвъднцею, а спасшись отъ ней и съ радостію прибъжавши въ свой домъ, опять, лишь только оперся рукою объ стъну онаго, вдругъ—неожиданно уязвляется зміемъ. Такъ и меня несчастіе постигаеть за несчастіемъ, а избавленія ни откуду нътъ; и послъднее зло, меня постигшее, есть горше всъхъ.

Удрученный всякими бъдствіями, тщетно повсюду я вращаю очи мои, ища себъ помощи. Посему паки возвожу оныя къ Тебъ, блаженное Существо; на Тебя вся надежда моего избавленія. О Ты, Всемогущій, Несозданный, Начало и Отецъ Начала — Сына безсмертнаго, великій Свътъ-Источникъ подобнаго же Свъта. оть одного другому сообщающагося таинственнымъ образомъ! О, Сынъ Божій, Мудрость, Царь, Слово, истинный Образъ Первообраза, Естество Отцу равное, Пастырь и Агнецъ, Жертва и Верховный Первосвященникъ, Богъ и человъкъ! О, Святый Духъ, отъ Отца исходящій, Свъть ума нашего, вселяющійся въчистыя души и общниками Божесгва содълывающій смертныхъ! О Господи, умилосердись надо мною, яви мнъ таковую благодать, чтобы я, хотя на западъ дней моихъ прилъпясь всесовершенно къ Тебъ-Богу моему, здъсь и тамъ, съ веселіемъ воспъвалъ Тебъ немодчиыя пъсни!

YACTS IL

## XIV.

## О любви къ Богу,

Я пришель огнь низвесть на землю: и какь желаль бы Я, гтобы онь уже возгорылся! Лук. 12, 49.

Господь Інсусъ Христосъ не для того прищелъ на землю, чтобы низвести на нее тоть гибельный огнь, который вооружаеть царей противъ царей, народы противъ народовъ, — который опустошаеть области, заставляеть людей промивать ръки крови, распространяеть пожары, стоны, смерть. Нътъ! такіе тріумом недостойны Его. Киязь мира пришелъ въ міръ не для таковыхъ подвиговъ.—Онъ пришелъ объявить открытую войну страстямъ человъческимъ, исхитить поклонниковъ міра изъ среды его, исторгнуть рабовъ сладострастія изъ нъдръ онаго, разрушить престоль

мірской любви, поставить на развалинахъ онаго трофеи любви Божественной, и такимъ образомъ возжечь въ сердцахъ людей сіе свътлое и чистое пламя: воть славные подвиги, коими ознаменовано пришествіе Мессіи! Чувство столь естественное, но порабощаемое злыми страстими, слъдствіями паденія человъческаго, - чувство любить Творца своего, до пришествія въ міръ Іисуса Христа, имъло только слабое владычество надъ сердцемъ человъческимъ. Іудей приносилъ жертвы и поклонялся Господу съ трепетомъ. Философъ, разсматривая совершенства Божіи, благоговъль предъ Творцемъ и Промыслителемъ міра. Въ первомъ любовь не была жизнію сердца; въ другомъ она была наукою, а не чувствомъ. Первый повиновался письменамъ закона, другой выполнялъ потребность естественнаго ума;-но отъ того и отъ другаго сладость любви была сокрыта.

Протекли наконецъ мрачные въки. Зажонъ престалъ производить рабовъ; царство страха исчезло съ тънями Синагоги; огненная ръка, которая, по словамъ Пророка, исходить предъ лицемъ Господа (Дан. 7, 10), разливается по земль: человъкъ получилъ плотяное сердце, и сіе сердце содълалось способнымъ и достойнымъ питать въ себъ любовь истинную.

Любовь—это такая добродьтель, которая одна служить источникомъ нашея славы, и основаніемъ для нашего блаженства. Но и говорить достойно о любви могутъ только достойные: одна только любовь можетъ говорить языкомъ любви. Для изображенія ея, должно чувствовать се; а чувствовать можетъ только тотъ, чье сердце согръто дыханіемъ Духа Божія. Ибо Онъ единъ можетъ проникнуть глубину души нашей, и вдохнуть въ нее такія чувствованія, которыя могутъ вознести насъ до высоты любви—сей небесной, божественной добродътели!

Сердце человъческое существуеть токмо любовію. Любовь сообщаеть движеніе всъмъ чувствованіямъ его; любовь приводить въ дъйствіе всъ силы его. Любите, говорить Бл. Августинъ, дайте свободный ходъ сему пріятному стремленію своего сердца; но между множествомъ предметовъ избирайте тогъ предметь, который достоинъ привлечь его къ себъ. Отъ сего только зависять ваши добродътели или ваши пороки, ваша свобода или ваше рабство, ваше блаженство или ваше злополучіе, ваше безславіе или слава ваша. Сначала представляется намъ, что мы не можемъ оставаться долго въ нерешимости касательно сего выбора, а между тъмъ сердце наше останавливается, желанія его раздъляются: оно дълаеть болъе, - оно часто безъ разсужденія оставляеть наидостойнъйшаго любви Отца Небеснаго, стремится къ тирану, порабощающему его, свободно предается въ оковы жесточайшаго рабства. Отъ чего же происходить сіе странное ослъпленіе? Оть того, что мы мало знаемъ величіе и превосходство любви къ Богу, сей совершенно духовной и совершенно отръшенной отъ чувствъ добродътели. Почему, дабы познать, сколь славно для человъка любить Бога, покажемъ, что любовь

есть благороднъйшее изъ всъхъ чувствованій сердца человъческаго; что она есть важнъйшее пренмущество, которое Богъ благоволилъ даровать разумнымъ тварямъ; есть наилучшее украшеніе Христіанской Религіи; есть средоточіе дъйствій и намъреній Божіихъ.

1. Человъкъ столько поврежденъ, слъды уничиженія его столь глубоко напечатлъны въ его существъ, что все, и самыя даже добродътели его приводять намъ на память сіе уничиженіе и изображають ничтожество наше краснорычивъе, нежели самый прахъ могилы. Такъ въра открываеть ему ослъпление его, надежда-его бъдность, покаяніе-его беззаконія, терпъніе—его страданія, смиреніе-его нищету, умерщвленіе-его вождельнія, цыломудріе—его постыдныя наклонности, повиновение законамъ Божіимъ-его зависимость. Напротивъ любовь, превосходныйшая и благородныйшая изъ всехъ сихъ добродетелей, любовь чистая въ своихъ побужденіяхъ, независимая отъ чувствъ и вещества, представляеть человъку одно только великое и заставляетъ его забыть, что онъ несовершенъ.

Любовь есть добродътель высокая: она есть достойнъйшее чувство души; она есть тъснъйшее и возвышеннъйшее общеніе, какое только можно мив-человъку имъть здъсь долу съ Творцемъ моимъ и Господомъ. – Покланяясь Ему, я изнемогаю подъ тяжестію ничтожества моего; прося Его, я уничижаю себя при видъ моихъ нуждъ; принося Ему жертвы, я вижу въ Немъ верховнаго Владыку; созерцая слабымъ умомъ моимъ Его неизреченное всличіе, я открываю между Нимъ и мною въчную и неизмъримую бездну. Но коль скоро я возношусь къ Богу любовію; то мон чувства возвышаются, моя душа возвеличивается; тогда я забываю, такъ сказать, мое ничтожество и не чувствую болъе бренности моего существа, развѣ голько въ томъ отношеніи, что я не могу любить Его столько, сколько Онъ достоинъ любви.

Любовь есть добродътель есемогущая: она творить величайшія чудеса, она очищаеть самыя беззаконныя сердца, со-

суды безчестія дълаеть сосудами избранными, отверзаеть двери неба, заключаеть врата ада, умилостивляеть Бога во гнъвъ Его, погащаеть молніи въ десницъ Его.

Любовь есть добродьтель ангельская: она поставляеть человыка наравны сы духами безплотными, сообщаеть ему тыже чувствованія и тыже восторги, какіе ощущають блаженные небожители, созерцая и славословя любообильнаго Бога.

Любовь есть добродьтель Божественная: она, если можно такъ сказать, есть добродьтель самаго Бога и единственное чувствованіе, которымъ Онъ проницается. Бого любы есть, говорить Апостоль (1 Іоан. 4, 16). И такъ любовь составляеть сущность Его; изъ нъдръ въчносамосущей Любви—Бога Отца непостижимо раждается Сынъ Божій и исходить Духъ Святый; любовь образуеть неиэреченный и непостижимый союзъ, соединяющій три Божественныя Упостаси; любовь составляеть блаженство Свя-

тыхъ на небеси, любовь составляетъ, такъ сказагь, блаженство самаго Бога.

Любовь есть добродътель небесная и выгная: на небъ нътъ никакой добродътели, кромъ любви; она преходить предълы времени, она такъ же не измъняется, какъ и предметь ея; въчность есть собственно царство ея. Всв другія добродътели остаются въ своей силъ только до гроба; онъ оканчиваются съ разрушеніемъ твла: тогда въра престанетъ, потому что мы узримъ Бога лицемъ къ лицу; тогда надежда пріиметь конецъ, потому что наши желапія будуть удовлетворены; тогда смиреніе и терпъніе прекратятся, поелику время страданія прейдеть; тогда цъломудріе, умерщвленіе плоти и всв прочія добродътели упразднятся, поелику всъ онъ были бы несообразны съ блаженствомъ небожителей, и поелику духъ воспріиметь всв права владычества своего надъ твломъ, и самое твло наше будеть обновлено. Одна любовь, сильнъйшая смерти, воспарить на небо. Любовь никогда не перестаеть! (1 Кор. 13, 8).

Свътильникомъ любви возжигается священный огнь всъхъ добродътелей: всъ добродътели оживотворяются и очищаются любовію; все измъняется, все пріемлеть новое достоинство въ горниль ея.—Любовь тоже для сердца человъческаго, что солнце для міра. Отнимите у природы сіе благотворное свътило, и—вселенная превратится въ свой первобытный хаосъ; отнимите у нашихъ добродътелей любовь и—онъ потеряють, теплоту, и свъть, и плодотворность и все достоинство свое.

Такъ величественна мысль, сообщаемая намъ о любви Св. Павломъ въ томъ славномъ тексть, коего всей силы и выразительности мы никогда конечно не ощущали. Если я говорю языками геловъгескими и Ангельскими, въщаетъ Апостолъ, а любви не имью; то я мыдь звугащая, или кимвалъ звенящій. Если имью даръ пророгества и знаю всъ тайны, и имью всъ познанія и всю въру, такъ гто могу и горы переставлять, а не имью любви: то я нигто. И если я раздамъ все имыйе люе, и

отдаль тъло мое на сожжение, а любви не имью: то сіе ни къ гему не послужить мить (1 Кор. 13, 1. 2. 3). Какіл выраженія, братія! Говорить языками Ангельскими, то есть, имъть такія же въденія, какія имъють и Ангелы; быть пророкомъ, то есть, открывать будущія событія, разсъявать мракъ, сокрывающій судьбу человъковъ; быть мученикомъ, то есть, препобъдить неистовство тиранновъ, съ радостію восходить на костеръ, давать самое блистательное свидътельство истинъ; имъть всю въру, всю силу и всъ дары ея-повелъвать природою, располагать по своему произволу вътрами, волнами, горами, и при всемъ томъ быть – нистьмь! Это вовсе не игра воображения, нътъ, Христіане! Сіл мысль величественная и прекрасная заключаеть въ себъ совершенную истину во всемъ ел пространствъ. Такъ всь сін высокіе дары, служащіе предметомъ нашего удивленія, бы они были еще выше, — ничтожны, если съ ними нътъ любви, которая даеть имъ цъну; потому что при

всъхъ сихъ дарахъ безъ любви, мы имъли бы однъ безплодныя добродътели, и человъкъ, лишая себя любви, лишается важнъйшаго своего пренмущества.

2. Я сотворенъ любить Бога: воть славное свидътельство, которое я даю самому себъ, свидътельство, которое одно способно внушить мнъ высокое понятіе о достоинствъ моей души! Ничто не возвышаеть меня болье въ моихъ собственныхъ глазахъ, какъ высокая способность моя, посредствомъ любви соединиться съ Богомъ-Творцемъ моимъ. Ибо она даеть мнъ чувствовать, что и происхожденіе и предназначеніе мое равно славны; открываеть въ душъ моей высокія черты образа и подобія Божія; наконецъ преимущественно отличаетъ меня отъ всъхъ прочихъ тварей земныхъ. Если я сотворенъ любить Бога, то небо есть мое назначение: и поелику всъ земныя существа, кромъ меня, имъють средоточіемъ и цълію только землю, то различіе, отличающее меня отъ нихъ, столь же велико, какъ велико различіе между небомъ и землею. Я созданъ любить Бо-

га: высокая мыслы! Она составляеть торжество моей души. Пусть нечестивый силится унизить человъческую душу, пусть онъ смъщиваеть ее съ инстинктомъ тварей неразумныхъ, пусть неумолкно твердить, что сія существенная часть человъка ничъмъ не отлична оть его телеснаго праха; но любовь къ Богу, къ пріятію коея способна душа моя, будеть всегда свидътельствовать о ея благородствъ. Всъ хитросплетенныя умствованія невърія не могуть воспрепятствовать ей ощущать саму себя и имъть сознаніе о своемъ величіи. Я созданъ любить Бога! слъдовательно я созданъ для того, чтобы Богъ любилъ меня. Я созданъ любить Бога! слъдовательно я созданъ для блаженства. Такъ, сердце Божіе, сіе неизреченно нъжное сердце, которое изълюбви къчеловъку пожелало спасти беззаконный міръ, сіе сердце ожидаеть единаго только моего желанія, чтобы излиться въ мое сердце. Что я говорю? Оно ничего не ожидаеть, -- оно само меня призываеть, побуждаеть, предваряеть, преследуеть,

заставлял меня почти недоумъвать, человъкъ ли имъетъ цужду въ Богъ, или Богь въ человъкъ? Я созданъ любить Бога! какое же могуть имъть вліяніе на мое сердце, на Божественный огнь, воспламеняющій оное, хладныя стрълы смерти? Дыханіе смерти, превращающее все въ прахъ, даетъ только новую дъятельность моей душъ; сухія кости, пзъ коихъ смерть составляеть себъ трофен, силою любви обращаются въ знаменія моей побъды и свободы. Я созданъ мобить Бога! Если мы, любя тварей, усволемъ себъ ихъ низость; то справедливо и то, что чрезъ любовь къ Богу мы дълаемся существами превыше-земными, небесными. Душа, которую восхищаеть сей чистьйшій огнь, возносится выше самой себя, не имъеть болъе общенія ни съ чувствами, ни съ веществомь; она получаеть новое бытіе, очищается, разширяется, дълается, такъ сказать, неизмъримою, погружаясь въ превыспреннемъ Существъ; усвояеть себъ нъкоторымъ образомъ Его величіе, сочетавается съ Его волею, живеть только жизнію божественною, такъ что непреложно можно сказать, что любовь, которая Бога содълала человъкомъ, человъка содълываетъ Богоподобнымъ.

3. Любовь есть драгоцвинвищее украшеніе Христіанской Религіи. Пророчества, върно исполнившіяся въ свое время; чудеса, которымъ нельзя не върить безъ противоръчія здравому разуму; торжество въры надъ суевъріемъ, коего идолы теперь испровергнуты; побъда ея надъ невъріемъ гордыхъ повелителей земли, которые теперь смирились подъ крыпкую десницу Божію, бывъ пленены въ послушаніе въры людьми, сильными только единою благодатию Божіею: сколько и другихъ причинъ, могущихъ привязать насъ къ Въръ Христіанской Но ссть еще важнъйшее побуждение, которое исторгаеть у меня благоговъніе къ ней. Она научила меня любить Бога: вотъ то, что дълаеть ее для меня любезною и драгоцънною; воть въ чемъ состоитъ истинная слава ея, и непререкаемое свидътельство о ен божественности!-Она научила меня любить Бога!-Зная это, я не хочу болье изслъдовать ел истинности. Ибо не можеть быть неистинною та религія, которая вдыхаеть въ человъка любовь къ Богу, сіе столь благородное, столь высокое и небесное чувствованіе, которое мало зналн на земль до появленія на ней Христіанства. — Она научила меня любить Бога! слъдовательно пророчества и чудеса не имъють въ себъ ни тъни сомнънія. - Она научила меня любить. Бога и чрезъ сіето она столь достойно приводить въ исполненіе великое свое предпазначеніе соединить созданіе съ Творцемъ. Отнимите любовь, и тогда сіе общеніе пресъкается, цъпь разрывается, небо сокрывается отъ насъ, земля паки покрывается мракомъ; тогда Религія остается только сухою Философіею, безплоднымъ умозрвніемъ, которое оставляєть душу въ нищеть и сиротствъ-безь Бога, какъ говорить Апостоль (Ефес. 2, 12).—Она научила меня любить Бога! слъдовательно она же научила меня и познавать Его. Кто не любить Бога, говорить Святый Іоаннъ, тотъ не позналъ Бога (1 Іоан.

4, 8). Не хладнымъ путемъ разсужденія восходять къ тому Существу, которое есть Любовь. Цъломудренное сердце, любящее Бога, есть тотъ мудрецъ, кототорый понимаеть Его. Разумъ, оставленный самъ себъ, руководствуетъ насъ только къ понятію о Богъ, какъ Создатель, Промыслитель и Сохранитель міра; но знать Его только въ семъ отношеніи, значить мало знать Его.—Она научила меня любить Бога! следовательно она же научила и покланяться Ему. Чистая — Христіанская душа воздаеть Богу тысячекратно болве славы единымъ движеніямъ любви, нежели гордые Философы всеми своими высокими умствованіями. Она научила меня любить Бога! посему она несравненно выше Синагоги, которая учила только бояться Его. Одна черта Св. Писанія оправдываеть сіе.

Славнъйшее и святъйшее лице во Израили есть безъ сомнънія Предтеча Мессіи, предвозвъщенный Пророками, облеченный преславнымъ служеніемъ, сильный дъломъ и словомъ, кратко, величайшій изъ сыновъ человъческихъ, по

**UACTE IL** 

свидътельству самаго Спасителя. Посему онъ быль болье Авеля и Ноя, Авраама н Монсея, Давида и Соломона, всъхъ Патріарховъ, Пророковъ и Мучениковъ Ветхозавътныхъ. Но Христіанская Религія, паучающая любить Бога, содълала изъ своихъ новыхъ учениковъ почти стольже великихъ людей, какъ Іоаннъ Креститель, или еще большихъ. Сія мысль утверждается на върномъ и непреложномъ свидътельствъ: из рожденных женами, говорить Інсусь Христосъ, не было больше Іоанна Крестителя, но меньшій въ царствіи небесномъ больше его (Мат. 11, 11). Что значать сін слова: меньшій въ царствіи небесномь? То, что самый малый Христіанинъ, или яснъе сказать, наислабъйшій въ любви, если только его любовь истинна, совивщаеть въ себъ столько же величія, сколько и Іоаннъ Креститель, или еще болъе. И такъ простой Христіанинъ, живущій въ малоизвъстности, котораго едва ли можно и замътить во множествъ народа, служащій, можеть быть, предметомъ нашего гордаго

презрънія, но искренно приносящій Богу чистую и святую жертву любви,—такой Христіанинъ гораздо пріятнье для Бога, нежели всь ть праведники, какихъ произвель когда либо Законъ!

И не удивительно, что любовь возводить Христіанина на столь высокую степень. Ибо чего не можеть произвесть добродътель, которая во всъ времена была великою цвлію дъйствій и намъреній Божіихъ!

4. Приникнемъ въ дъла Божіи и мы увидимъ; что единственное побужденіе, по которому Онъ дъйствовалъ во всъ времена, была любовь. Если Богъ сотворилъ міръ, то сотворилъ оный по любви; если Онъ произвелъ Ангеловъ и разумно-свободнаго человъка, то произвелъ ихъ но любви; если Онъ попущаетъ еще существовать міру, если и разрушитъ его нъкогда, то все это—по любви. По любви Богъ снизшелъ съ небесъ на землю, родился отъ Дъвы, страдалъ,— умеръ; по любви же Онъ милуетъ и наказуеть пасъ. Безъ любви мы ничего не разумъемъ въ дълахъ Божіихъ. Нътъ ни

чего величественные любви къ Богу, и ныть ничего справедливые оной. — Мы должны любить Бога потому единственно, что Онь есть Богь; потому что Онь есть нашь Спаситель.

Богъ, разсматриваемый въ самомъ Себъ, живеть во свътъ неприступномъ; непроницаемое облако сокрываеть Его оть слабыхъ очей нашихъ; посему съ самаго начала представляется какъ бы невозможнымъ то, чтобы сердце могло воспламениться любовію къ предмету, столь возвышенному. Такъ могли бы умствовать о семъ люди, управляемые естественными склонностями и вещественными побужденіями. Но любовь къ Богу, будучи совершенно отлична отъ низкихъ страстей земныхъ, не заимствуеть для себя пищи оть предметовь чувственныхъ; красота Божественная созерцается очами внутренними, она дъйствуетъ только на впутреннъйшее чувство той души, которая старается очиститься и отръшиться отъ суетныхъ предметовъ дольняго міра.

Нъть, любить Бога для Бога не есть такое чувствованіе, къ пріятію коего не было бы способно человъческое сердце. Понятіе о верховной красоть и безконечномъ совершенствъ есть первое и яснъйшее изъ всъхъ нашихъ понятій. Мы всв чувствуемъ безъ усилія и затрудненія, что Богъ есть высочайшее благо. Основываясь только на семъ внутреннемъ чувствъ, мы стремимся неудержимо ко всему великому и прекрасному,-и наше сердце не можеть, не сдълавъ себъ насилія, отказаться оть столь яснаго и столь свытлаго чувствованія. И конечно мы сами виною тому, что сія Верховная красота, составляющая радость Ангеловъ, поражаетъ насъ только слабо. Любить Бога для Его совершенствъ и въ сей любви забывать даже свои собственныя пользы-это есть самое великое блаженство для человъка! Если любовь къ людямъ тогда только бываеть чистою, когда она не имъетъ въ виду никакой пользы; то любовь къ Богу не въ томъ ли только случав бываетъ истинною, когда она имветь въ

виду единаго Бога? Чистая и истинная любовь никогда не дълаетъ расчетовъ; расчеты суть рабскія побужденія, кон уменьшають пріятности ея, останавливають и даже вовсе уничтожають восторги ел; любить и ожидать чего либо отъ дюбви-значитъ поносить дюбовь. Такъ. Боже мой! любить Тебя такимъ образомъ значить оскорблять Твое величіе; хладная нъжность корыстолюбиваго сердца недостойна Тебя. Твои высочайшія совершенства не зависять отъ даровъ Твоихъ и хотя бы они никогда не долженствовали быть ценою моея любви, однакожъ Ты всегда достоянъ обладать моимъ сердцемъ. Любовь уже самое блаженство!

Но Богъ, сколько великъ и совершенъ, столько же благъ, милосердъ и щедръ въ дарахъ своихъ. О, любовь Божія къ роду человъческому, какъ ты непостижима!

Мы, смертные, существуемъ, такъ сказать, съ вчерашняго дня; и между тъмъ не можемъ не сказать съ Премудрымъ, что Господъ стяжалъ насъ отъ į

начала путей своихъ. Еще не было безднъ, а мы составляли уже предметь Его благоволенія, средоточіе и цъль Его намъреній. Наконецъ наступаетъ минута, предназначенная въ Его совътв, и-Онъ открывается во внъшности. Является свъть, безчисленное множество свътозарныхъ свътилъ начинаетъ величественное свое теченіе, распространяется великолепный сводъ неба, земля украшается цвътами и плодами, возвышаются горы, изрываются бездны морей:---и все это для человъка; все это назначено служить къ его благополучію! Наконець является самъ человъкъ---Богоподобный. Единое слово довлвло для сотворенія міра: а для сотворенія сего новаго существа, Богъ какъ бы останавливаеть действіе своего всемогущества, совътуется съ Самимъ собою, взвъшиваеть и разміряеть дары, которыми Онь-Милосердый намъренъ былъ надълить человъка. Благороднъйшія способности украсили человъка: необъемлемое земнымъ сердце, могущее возноситься любовію къ Богу; высокій умъ, способный

познавать Его; воля свободно дъйствующая; тыло, такъ устроенное, что человъкъ можетъ наслаждаться всеми окружающими его благами, и вкушать въ душъ своей тысячу невинныхъ удовольствій. При таковомъ величін человека, природа признаеть его своимъ царемъ, и подагаеть къ его ногамъ свои произведенія и свое богатство. Да погибнеть навсегда тотъ неблагодарный, коего хладная и безплодная душа можеть безь благодаренія взирать на дъла всещедрой десницы Божіей! Сколько признательность дълаетъ благороднымъ и возвышаетъ человъческое сердце, столько неблагодарность унижаеть и безславить оное.

Но важнъйшіе предметы, иныя величайшія благодъянія, богатства новаго рода представляются нашимъ изумленнымъ очамъ. Сокройтесь чудеса творенія: вы уже болье неудивительны — посль того чуда, которое открываетъ мнъ моя Религія. Какое же это чудо?—Богъ, который меня сотворилъ и сохраняетъ, который украсилъ мъсто моего земнаго пребыванія и печется о моихъ нуж-

дахъ, -- мой Богъ дълается за меня жертвою, спасаеть меня, когда я достоинъ былъ Его наказанія, подвергается ударамъ, которые долженствовали пасть на меня, и чрезъ посредство, которое одна только любовь могла найти и привести въ исполненіе, исторгаеть меня изъглу-. бины золъ, въ которую увлекся я моими беззаконіями. Вотъ чудо, коего блескъ затемняеть всв прочія знаменія любви Божіей, представляемыя намъ върою! Жертва, которая приняла на Себя гръхи наши, понесла всю тяжесть гнвва Божія за насъ, — сія Жертва есть Богъ, Единородный Сынъ Божій!.. Такъ, Онъ для нашего спасенія содълался подобнымъ намъ во всемъ, кромъ гръха; вся жизпь Его между человъками была единое исполнение воли пославшаго Его Отца. Онъ понесъ на Себъ всъ казни, заслуженныя нами; претерпълъ поруганія, заушенія, оплеванія за насъ осужденныхъ; наконецъ распятый – Онъ умеръ за беззаконный міръ!..

Величіе жертвы, величіе Ветхозавѣтныхъ пророчествъ и прообразованій о

ней, величіе знаменій, сопровождавшихъ таинство искупленія нашего чрезъ оную, -- все возвъщаеть намъ безконечную любовь Божію. Исторія міра есть, такъ сказать, исторія моего искупленія. Даже и въ томъ, что Слово стало плотю уже в посльдокь дній, — и въ томъ отпрывается неизреченная любовь Божія. Намъреніе Божіе было такое, чтобы чедовъкъ въ теченіи многихъ въковъ глубпочувствоваль свое поврежденіе, свою бъдность, и убъдился долговременнымъ опытомъ въ томъ, что онъ имъеть необходимую нужду въ Искупитель. И дъйствительно въки беззаконій доказали, до чего могло дойти развращеніе человъка. Такъ, все велико, все несказанно, все непостижимо въ сей тайнв любви Божіей; все обнаруживаеть наше безсиліе, и только ваставляєть повергаться съ кротостію и смиреніемъ къ стопамъ Спасителя нашего, возлюбившаго насъ гръшниковъ до конца. Ибо Онъ воскресъ со славою изъ гроба, возсвль одесную Бога Отца своего, и

всегда живъ есть, дабы ходатайствовать за насъ (Евр. 7, 25).

Господи Інсусе Христе! мое сердце принадлежитъ Тебъ совершенно; Твое безконечное милосердіе и Твой достопокланяемый Кресть совершили Твою побъду, и утвердили Твое владычество надъ нимъ. Съ сей же минуты мы поспъшимъ къ подножію Креста Твоего, обымемъ его, облобызаемъ его, оросимъ его слезами покаянія.... О, когда бы я могъ, воспоминая о моей неблагодарности, истаять при немъ отъ скорби и любви! О любовь, чистое и Божественное пламя! наполни сію неизмъримую пустоту моея души. О любовь! вознеси меня выше мося немощи, дай мнъ твои огненныя крыла, воспламени меня!

### XV.

### БЕСЪДА НАСТАВНИКА СЪ ДЪТЬМИ

0

природъ, происхождении и назначении человъка.

Кто мыг кто даль намъ бытіег и для чегог—Сін вопросы весьма важны для человъка: ибо разръшеніемъ оныхъ объясняется его природа, происхожденіе и назначеніе—такіе предметы, не зная конхъ онъ не можетъ имътъ познанія о томъ, что всего ближе къ человъку—о самомъ себъ. Посему, дабы вы, любезные дъти, не оставались въ грубомъ о себъ невъденіи, при которомъ не можетъ быть истинной мудрости и добродътели въ человъкъ, я намъренъ ръшить для васъ оные важные вопросы. Прошу внимать словамъ моимъ.

Вотъ вы въ мірѣ; но конечно не размышляли еще о томъ, сколь высокую

степень занимаете въ ономъ. Я говорю о той высокой степени, на которую Богъ поставиль вась между своими тварями.-Но вы, кажется, удивляетесь, что я поставляю васъ на высокую степень, тогда какъ вы и незнамениты и небогаты? Не удивляйтесь сему; ибо различныя состоянія людей въ семъ міръ, ихъ богатство, могущество и власть, которыя столь же непостоянны и преходящи, какъ время, — не суть необходимыя и существенныя принадлежности природы человъческой, а посему и не составляютъ истиннаго величія человька. Душа разумная, душа мыслящая, познающая и любящая, душа сознающая свое бытіе и Творца своего, различающая добро отъ зла, чувствующая удовольствіе совершивъ добро, и мученіе, если содълаетъ зло; душа разумная-вотъ что ставить человъка выше всвхъ видимыхъ тварей, и даже выше самыхъ свътиль небесныхъ! Въдушъ, говорить святый Амвросій, заключается существо человъка. Nos animae sumus. Душа дълаеть человъка существомъ разумнымъ; въ душ**ъ** находится залогъ истиннаго его величія.

Теперь вы знаете превосходство и достоинство своей природы. Пусть небо облечется всемь своимь великольпіемь, пусть земля украсится всемъ богатствомъ своихъ сокровищъ, пусть всв твари, составляющія видимый міръ, соединять все, что имфють удивительныйшаго:-все сіе ничего не будсть значить въ сравненіи съ душею человъческою. Почему? потому что ни одна изъ сихъ тварей не одарена подобио ей способностію познавать себя и Творца своего. И такъ душа есть главная и благороднъйшая часть нашей природы. Тъло, коему она сообщаетъ жизнь, есть не что иное, какъ оболочка ея; оно, но выраженію Апостола Петра, есть токмо хижина (2 Петр. 1, 13), въ которой душа обитаеть на-время, и которую она должна некогда оставить.

Вы теперь въ мірѣ; но гдѣ были за десять, или за пятнадцать лѣтъ? О чемъ тогда вы думали? Что дѣлала? Ахъ, моглили вы тогда думать или дѣйствовать?

вы тогда вовсе не существовали: тогда ничтожество было вашимъ удъломъ, никто даже и не думалъ въ міръ, что вы явитесь въ оный.

Какъ же вышли вы изъ сего ничтожества? Кто извлекъ васъ изъ онаго?--Богъ извлекъ васъ изъ ничтожества; Онъ сначала устроилъ ваше тъло, Послушайте, что говорить о семъ мать Маккавеевъ своимъ дътямъ: не въмъ, како во гревъ моемь явистеся, ниже бо азг духг и живот дахг вамг, и коегождо уды не азъ составихъ (2 Мак. 7, 22). И праведный Іовъ взываеть къ Богу: руць Твои сотвористе мя 'и создасте мя. Кожею и плотію мя облекь еси, костьми же и жилами сшиль мя еси (Iob. 10, 8. 11). И вы, дъти, подобно всъмъ другимъ людямъ, отъ Бога же получили все сіе. Ваши отцы и матери при рожденіи вашемъ только орудіями Его могущества

Но я сказаль, что тьло есть самая маловажная часть существа человъческаго. Откуда взялась ваша душа? — И она дана вамъ Богомъ; ибо ез Его руцъ

душа вспахь живущихь и духь всакаю геловька, говорить Іовь (12, 10). Замьчаю, вы желаете знать, когда и какъ произвель Богь душу вашу? Напрасно о семь любопытствуете: это Его тайна, которую Онъ не открыль намь по той, можеть быть, причинь, что человьку безполезно знать о ней, или потому, что нашъ умъ не попяль бы оной.

Получивъ бытіе, душа ваша сначала находилась какъ бы во снъ.-Сначала весь кругь ея дъйствій ограничивался только твмъ, что она, производя по временамъ нъкоторыя движенія въ тьль, давала чрезъ то разумъть о своемъ существованіи. Потомъ вы вступили въ міръ, увидъли дневной свъть, начали улыбкою отвътствовать нъжнымъ заботамъ и даскамъ вашихъ матерей; далъе - по той мъръ, какъ возрастало и укръплялось ваше твло, -- разсвявался глубокій мракъ перваго вашего младенчества. Наконецъ душа ваща, постепенно пробуждаясь, начала чувствовать, мыслить, познавать и такимъ образомъ вы достигли до того состоянія, въ какомъ теперь находитесь.

Кто привель вась въ сіе состояніе? Кто наблюдаль за постепеннымъ развитіемъ вашихъ силь? Кто просвътиль вашу душу и открыль ей первое понятіе о Богь—Творць ея? Кто вдохнуль въ сердце ваше: любовь къ родителямъ? Кто пробудиль въ немъ святое чувство блаточестія? Скажите, кто могь сдълать все сіе, кромъ Бога, давшаго вамъ бытіе? Ты, Боже мой, — говорить праведный Іовъ, а съ нимъ должны сказать и мы,—Ты далъ мнъ жизнь; Ты осыпаль меня Твоими благодъяніями; Ты сохраниль мсня, поддерживая непрестанно всемогущею десницею Твоею (1ов. 10, 12. 13).

И такъ, вы десницею Божіею извлечены изъ ничтожества:—вотъ ваше начало! Но для чего вы явились здъсь, какое ваше назначеніе? или, что тоже, для чего Богъ сотворилъ васъ? для чего Онъпоставилъ васъ на землъ? Отвъчайте мнъ; ибо вы еще съ дътства должны знать это,—должны знать, что всъ люди находятся въ семъ міръ для того, часть П.

чтобы познавать Бога, любить Его, служить Ему, и такимъ образомъ доститать жизни въчной. Воть для чего сотворены вы! Какъ много заключають въ себъ сін выраженія—познавать Бога, любить Его и служить Ему; ибо въ этомъ состоить все блаженство человъка, не только въ сей жизни, но и въ будущей.

Но, можеть быть, вы скажете, какъ можемъ мы познавать Бога, когда не видимъ Его? Ахъ, дъти мон, малъйшес размышленіе покажеть вамь, какъ смъшно думать, будто бы можно познавать только то, что мы видимъ. Объяснимъ это примъромъ. Представимъ, что за сто миль отсюда живеть богатый и важный человъкъ, который совершенно знаеть васъ, думаеть о васъ и любить васъ, -- который не упускаетъ никакого случая узнавать, что вы дъласте; занимастся будущею судьбою вашею, имъетъ намъреніе оставить вамъ свое несмътное богатство. Присовокупныт еще, что не только другіе часто говорили вамъ о семъ человъкъ и его намърении, но н самъ онъ извъстиль васъ объ этомъ своимъ собственноручнымъ письмомъ. — Какъ вы думаете? Можете ли сказать, что сей человъкъ вамъ неизвъстенъ, хотя вы и никогда его не видали?—Конечно нъты

Сіе предположеніе объясняєть, хотя несовершенно, отношеніе ваше къ Богу. Богь не за сто миль оть вась, —Онъ подлів вась, съ вами, въ васъ; Онъ видить, слышить, любить васъ, и любить съ отеческою ніжностію; Онъ хочеть васъ сдівлать вічно блаженными; Онъ извіщаєть васъ о семъ чрезъ Св. Писаніс, начертанное по Его впушенію. Знать все сіе, не значить ли уже познавать Его? — а зная это, можно ли не любить Его? можно ли не служить, не благоугождать Ему, вірно исполняя всь Его повельнія, дабы такимъ образомъ получить оть Него объщанное блаженство?

И такъ вы существуете въ міръ для того, чтобы познавать Бога, любить Его и служить Ему. Если въ продолженіи земной своей жизни будете върно исполнять заповъдь, которая заключается въ помянутыхъ трехъ словахъ и объемлеть собою всъ ваши обязанно-

сти; то Богъ объщаетъ и даруетъ вамъ жизнь въчную. Жизнь въчная!!.. Обратите должное вниманіе на значеніе сихъ словъ: онъ заслуживають все ваше вниманіе; онъ показывають, что ваша душа, несуществовавшая предъ симъ за десять или пятнадцать льть, никогда не перестанеть уже существовать. Ваша душа имъла начало, но не будетъ имъть конца; за нъсколько лъть она начала мыслить, познавать и любить въ семъ мірв, но чрезъ нъсколько лъть, а можеть быть и дней, она будеть мыслить, познавать и любить въ другомъ міръ. Милліоны лътъ она будетъ еще мыслить, позпавать, любить, и однако, по истеченін сихъ милліоновъ льть, время ея существованія нимало не сократится. Однимъ словомъ: душа ваша будеть существовать, а следовательно мыслить, познавать и любить столько времени, сколько будеть существовать Богъ, т. е. въчно. Въ міръ семъ обременяеть ее тело, въ коемъ она заключена, какъ въ хижинъ (2 Петр. 1, 13), а посему ея мысли и познанія неясны и несовершенны, ея любовь не такъ кръпка и пламенна: ибо душа на всъ предметы взираеть здёсь чрезъ тусклыя окна сей хижины-посредствомъ тълесныхъ чувствъ. Но когда ваша душа оставить земную свою хижину и будетъ видъть Бога, если удостоится того, лицемъ къ лицу (1 Кор. 13, 12); тогда мысли ея будутъ ясны, познанія совершенны, а любовь такова, какой мы не можемъ и представить себъ на землъ. Она будетъ столь велика, какою можеть быть, возрастая цълую въчность. Ибо любящая Бога и Богомъ любимая душа, въ продолженіи всей въчности созерцая Бога, будеть болье и болье воспламеняться къ Нему любовію и обратать въ Немъ свое блаженство, не опасалсь никогда лишиться онаго.

Что душа ваша безсмертна, доказательство на сіе въ собственномъ вашемъ сердцъ. Выслушайте меня. Если бы кто нибудь въ сію минуту сказалъ и несомнънно доказалъ вамъ, что вы исключаетесь изъ всеобщаго закона и въчно будете жить въ міръ семъ, наслаждаясь

всьми удовольствіями, - какъ обрадовались бы вы тогда! Но откуда можеть проистекать сія столь живая радость, если не изъ пламеннаго желанія—въчно жить счастливо и никогда не умирать, желанія такого, которое свойственно каждому человъку?-Правда, въ сей радости примъчается нъчто предосудительное, потому что Христіанинъ не долженъ искать своего блаженства и безсмертія въ семъ міръ: не смотря впрочемъ на сей недостатокъ, который по злоупотребленію часто примъщивается къ сему чувству, само по себъ оно естественно человъку. - Ибо еслибы оно не былонамъ естественно, не было врождено; то откуда оно могло произойти во всехъ насъ, и кто вложилъ оное въ сердце каждаго человъка?Если мы раждаемся съ любовію къжизни и съжеланіемъ безсмертія; то очевидно, такая любовь и такое желаніе всвяны въ насъ десницею самаго Творца нашего. Но почему Богъ даль намь оныя, если не потому, что созда теловика въ неистлиніе, какъ говорить Премудрый Соломонъ (Прем. 2, 23)? Ē.

I

Душа наша конечно не имълабъ. никакого понятія о безсмертіи, никакого чувства ни желанія безсмертія, если бы Богъ не предназначилъ ей въчнаго бытія. Ибо, предположивъ, что она должна погибнуть, не льзя понять, для чего Богъ далъ ей узнать благо, коимъ она никогда не можеть наслаждаться, для чего вложиль въ нее столь пламенное желаніе обладать симъ благомъ, — желаніе, которое никогда не можетъ исполниться? Очевидно, это была бъ явная несправедливость и даже жестокость; но предполагать несправедливость и жестокость въ Богв, безконечно-премудромъ и благомъ, есть не только дерзкая хула, но и явная нельпость.

Обратимся къ нашему предмету. Вы знаете, что Богъ сотворилъ васъ и поставилъ въ міръ семъ для того, чтобы вы познавали, любили Его, служили Ему, и такимъ образомъ достигали жизни въчной. Теперь вы знаете все это, и для васъ конечно кажется удивительнымъ, какъ можно не знать сего. Однакожъ сіи истины, кои вы почитаете

столь простыми, ясными, естественными, каковы онь и въ самомъ дъль, —почти всемъ людямъ неизвестны были въ продолженіи многихъ тысячельтій. Тогда почти во всей вселенной покланялись не истинному и живому Богу, а бездушнымъ кумирамъ, сдъланнымъ изъ дерева, камня и металловъ. Повърите ли, цълые народы обоготворяли самыхъ презрънныхъ животныхъ и даже растенія, находившіяся въ ихъ садахъ. Погруженные во мракъ невъжества, люди не могли возвыситься въ своихъ понятіяхъ, н такимъ образомъ проводили жалкую жизнь безъ Бога, безъ надежды (Ефес. 2, 12), не зная сами, откуда они произошли, куда стремились, кто поставилъ ихъ въ міръ, для чего они здъсь, что будетъ съ ними по смерти.

Среди сихъ народовъ были конечно нъкоторые люди, которые примъчали, сколь постыдно и жалко такое невъжество: такіе люди назывались философами или любителями мудрости. Сін философы напрягали всъ силы ума своего, желая открыть сін истины, познаніе коихъ для васъ столь

легко; но ихъ усилія и изследованія оставались всегда безуспъшными,-въ своихъ предположеніяхъ они впадали въ тысячи заблужденій. Тъ изъ нихъ, кон узнавали, или лучше, догадывались, что душа ихъ не будеть имъть конца, подвергались другой крайности, утверждая, что она не имъла начала и существовала отъ въчности. Это потому, что сіи гордые люди слишкомъ много полагались на самихъ себя и на силу ума своего. Они не думали искать помощи у Того, который называется Отцемь свытов (Іак. 1, 17); и Богь съ своей стороны, чтобъ наказать гордость ихъ, оставиль ихъ во мракъ и невъжествъ.

И теперь еще есть милліоны людей въ міръ, конмъ неизвъсты сін истины.

Оть чегожъ мы подобно имъ не остались въ такомъ невъжествъ? Кому обязаны мы за сіе? Богу, дъти мои, обязаны мы за сіе, Богу, иже избави настоть власти темныя, и престави въ царство Сына любве Своея: о немъ же имамы избавленіе кровію Его (Колос. 1, 13. 14).

И такъ разсмотрите великость благодъяній, оказанныхъ вамъ Богомъ, и не забывайте, что чтыть болте Онъ показаль любви къ вамъ, тъмъ болъе и вы обязаны благодарить и любить Его. Паче всего остерегайтесь, чтобы познаніе сихъ истинъ не оставалось безполезнымъ для васъ по вашему нерадънію; возобновляйте оныя чаще въ умъ своемъ и не теряйте никогда изъ памяти. Если бы вы были потомками Государя и должны были взойти нъбогда на престоль:--вамъ, безъ сомнънія, пріятно было бы воспоминать о знатномъ вашемъ происхожденін; вы часто представляли бы себъ блистательную участь, ожидающую васъ; вы остерегались бы сказать или содълать что либо недостойное вашего происхожденія и назначенія. Но ваше происхождение несравненно выше и благородные; ибо вы дыти Царя царей. Ваше назначение безконечно важнъе и славиъе, послику вамъ предназначено въчно жить и царствовать съ Богомъ вашимъ.

Размышляйте о семъ, размышляйте

непрестанно въ продолжении всей жизни. Если когда по легкомыслію, свойственному вашему возрасту, вы будете увлекаться предметами нестоющими вниманія; тогда скажите душъ своей: для того ли мы призваны въ міръ? и не забывайте, что мы призваны для того, чтобы познавать Бога, любить Его, служить Ему, и такимъ образомъ достигать жизни въчной. Если въ зръломъ возрасть будуть безпоконть вась заботы и попеченія житейскія, опасеніе бъдности или любовь къ богатству: вспомните, что первымъ вашимъ дъломъ въ міръ семъ должно быть пріобрътеніе познанія о Богь, что любовь къ Нему должна составлять истинное ваше богатство, что служение Ему должно составлять главное ваше запятіе, и что предметомъ всъхъ вашихъ желаній должна быть объщанная вамъ въчная жизнь.

### XVI.

## НЕРАВНЫЙ ЖРЕБІЙ ЧЕЛОВЪ-КОВЪ НА ЗЕМЛЪ УРАВНИВАЕТ-СЯ НА НЕБЪ.

При воззрѣніи на жизнь человѣческую, ничто такъ сильно не поражаетъ сердца скорбію, какъ большое различіе между людьми, относительно къ званію, состоянію и вообще житейскимъ выгодамъ. Если бы земная участь человѣка зависѣла отъ выбора или вины, то не нужно было бы оправдывать Промыслъ. Но жребій выпадаетъ миѣ безъ малѣйшаго соучастія моей свободы; я, можно сказать, прикованъ къ тому мѣсту, на которомъ родился. Рѣдко бываютъ исключенія изъ се́го правила.

Видите ли вы человъка, который сидить тамъ? Онъ грызетъ сухую корку чернаго хлъба; лице его—лице страдальца; рубище едва прикрываетъ наготу его; и когда онъ, утомленный возвратится въ свою хижину, то изсохшіе члены его тщетно будуть искать покоя на жесткомъ и сыромъ ложѣ. А тамъ—другой человѣкъ, въ богатой одеждѣ, безпечно возсѣдитъ на колесницѣ, влекомой тучными конями. Часть, самая незначительная часть имущества сего богача сдѣлала бы того бѣдняка большимъ счастливцемъ; но надменный богачъ или вовсе не обращаетъ вниманія на него, или бросаетъ ему мелкую монету, которую бѣднякъ долго еще пронищетъ во прахѣ!

Видите ли вы ту хижину, готовую развалиться? это жилище многочисленнато семейства; холодъ и сырость въютъ на полунагихъ дътей сквозь согнившія стыны; исполнитель правосудія стучится у дверей, чтобы отнять у бъдняка и сіе—послъднее его достояніе. А тамъ—красуется величественное зданіе; его владъльцу мало сотни богатоубранныхъ залъ; уже заложенъ новый домъ. Ахъ! одинъ только маленькой уголокъ вътомъ зданіи былъ бы для несчастнаго семейства—дворцемъ!

Видите ли вы ту печальную женщину? это мать, лишившаяся сряду пятерыхъ прекрасныхъ сыновъ. Не хотите ли утъшить ее? но чъмъ вы утъщите? Все сердце ея растерзано; если время не успокоитъ души ея, то смерть будеть ея утъщительницею. А рядомъ съ нею живетъ другая мать, которая своихъ дътей не видала даже больными, и которой вовсе неизвъстна убійственная горесть, томящая несчастную мать. О, какъ различны жребін наши!

«Но это крайносии,» скажеть иной, прочитавъ сіи строки.

Пусть будуть это крайности, но всежь онь встрычаются на опыть. И если оны не нравятся тебы потому, что слишкомы рызки; то посмотримы на болье обыкновенныя явленія. Воть оны.— Одному стоить только родиться, чтобы быть счастливымы во всю жизнь: оны здоровы, крыпокы тыломы и духомы, богать, имыеть сильныхы родственниковы;—другой вступаеть на стезю жизни сопутствуемый быдностью, немощью и всякаго рода лишеніями. За однимы

тонится счастье, другаго преслъдуетъ несчастье. Одинъ, почти нехотя, переходить съ одной степени почестей на другую, выше и выше; другой трудится всю жизнь, чтобъ найти какой инбудь уголокъ, гдъ можно было бы приклонить свою голову, и — не находитъ его. Но сію картину мы видимъ каждый день: не нужно доканчивать оную.

Справедливо, что напиа земная участь и должна быть различна: это родъ необходимости. Нельзя всемъ быть богатыми, славными, знаменитыми, счастливыми: надобно одному быть повелителемъ, другому исполнителемъ, - должны быть трудящіеся и наслаждающіеся, великіе и малые, высшіе и низшіе. Но развъ утъшительно видъть себя въ рукахъ непреклонной необходимости? И если ужъ непремънно нужно, чтобъ участь наша на земль была различиа; то почему именно я долженъ быть трудящимся, низшимъ, бъднымъ; и почему именно ты-богать, знаменить, счастливъ Если бы я несчастенъ былъ по своей винъ, то мнъ нельзя было бы жаловаться на свою судьбу: но я нисколько невиновать; я, можеть быть, стою лучшаго жребія, и однакожъ его не получаю. Еслибъ ты свои выгоды и удобства житейскія пріобръль своими заслугами, то я быль бы спокоенъ: но ты не только не заслужиль ихъ, но еще достоинъ худшей участи въ сравненіи съ моею!

Нътъ также сомнънія въ томъ, что каждое состояніе имъетъ свои радости и свои скорби, и что истинное довольство не зависить отъвнъшнихъ выгодъ. Во всъхъ классахъ гражданскаго общества вы найдете людей и довольныхъ и недовольныхъ своею судьбою и часто подъ богатою одеждою сокрываются заботы и огорченія гораздо тягостивншія, нежели подъ рубищемъ. Однакожъ и въ этомъ не много утъщенія: ибо какая мнъ польза отъ того, что со мною другіе страдаютъ? Притомъ, что касается до радостей, которыя имъетъ каждое состояніе; то-рудокопъ, осужденный умереть въ мрачномъ подземельъ, какъ онъ ни будь спокоенъ при всъхъ опасностяхъ, ежеминутно готовыхъ прервать нить его земнаго бытія,—едва ли не позавидуетъ несчастливцу, пользующемуся свободою и незнающему изнурительныхъ трудовъ. Иначе сказать: каждый несетъ свой крестъ; но у одного онъ тяжелъе, у другаго легче. Всякой имъетъ радости; но одинъ вкушаетъ радость по каплъ, а другой пьетъ се изъ полной чаши.

Наконецъ нельзя отвергать и силы привычки: она уравниваетъ выгоды различныхъ состояній. Извъстно, что съ течепіемъ времени бъдность стаповится менъе отвратительною, богатство менъе приманчивымъ. Привыкшій носить большія тяжести, безъ сомнінія, не въ такой степени чувствуеть гнетеніе оть нихъ, въ какой сталъ бы чувствовать оное непривыкшій къ подобнымъ трудамъ. Для окръплыхъ членовъ перваго легка такая ноша, которой мы и поднять не можемъ. Труды могутъ сдълать вкуснымъ самый черствый кусокъ хльба, и мягкимъ самое жесткое ложе. Равнымъ образомъ, богачь не такъ счаст-

UACTE IL. 2

ливъ, какъ воображаетъ бъднякъ; потому что привычка притуппла въ немъ чувство удовольствія, происходящаго оть обладанія сокровищами; неръдко даже богачь завидуеть нищему. Но и это-скудное угвшеніе страдальцу! Человъческое сердце никогда не сдълается безчувственнымъ къ своему горю, привычка никогда не затмить совершенно его разума, способнаго отличать призракъ отъ истины. Вы не всъ слышите стоны, исторгающіеся изъ стесненной груди страдальца; горесть часто укрывается въ самые сокровенные изгибы сердца, опасаясь, что не поймуть ее; а многіе такъ подавлены своимъ бъдстміемъ, что не могуть и выразить своихъ чувствованій. Можно даже сказать, что утьшать несчастных привычкоюопасно: иначе жестокосердый сильный смълъе будетъ давить слабаго, въ надеждв, что время сдвлаетъ сноснымъ его состояніс.

И такъ, ни мысль о необходимости различія земной участи, на радости, каждому достающівся въ удъль, на при-

вычка, не облегчать горестей несчастнаго. Должно быть другаго рода утъшеніе для него, или вовсе пътъ никакого!

Есть это высшее и лучшее утъщеніе. Богь равно любить всьхъ своихъ чадъ, и желаеть, чтобы всь онь были счастливы. Но дарами земнаго благополучія нельзя было надълить ихъ въ равной мъръ: ибо для сего надлежало бы сотворить ихъ безплотными существами, неимъющими потребностей чувственныхъ, и независящими отъ тълеснаго міра; то есть, надлежало бы сотворить человъка не-человькомъ. Но премудрость Божія, облекши нашъ духъ плотію, и поставивъ насъ на землъ, озарила сію нашу обитель свътомъ лучшаго міра. И внутренній голосъ сердца и Христіанское Откровеніе увъряють насъ, что земная жизнь есть только часть нашего бытія, а слъдственно и здъшній раздълъ благъ счастія не есть окончательный.

Богъ вдохнулъ въ наше сердце твердую увъренность, что по истечени краткаго періода земной жизни, мы вступимъ въ новый и лучшій міръ. Земля есть только путь, ведущій на небо. Посему человъкъ невольно обращасть свой взоръ въ горняя, гдъ обитаетъ правда; оттуда ожидаеть онъ помощи и спасенія; тамъ его сердце почерпаеть то сладкое спокойствіе, съ каковымъ онъ переносить всв непріятности земнаго странствованія; тамъ находится тоть источникъ утвшенія, котораго ничто въ міръ возмутить не можетъ. Я бъдствую, но-нъсколько мгновеній: уже возсіяла денница, предвъстница прекраснаго дня; скоро и день наступить. Небесный Отецъ не отвергнетъ любви, влекущей меня къ Нему: она даръ Его, Всеблагаго. Житейскія горести только очищають и укрыпляють душу мою. Чымь больше я терплю, тъмъ 'больше созръваю; и на что теперь готовъ роптать, то самое нъкогда буду благословаять.

Сія въра дълается для Христіанина видъніемъ. Мы видимъ, что Сынъ Божій, во днехъ плоти своея, страдалъ подъ бременемъ скорбей, какъ не страдалъ ни одинъ изъ Его земныхъ братій: но зрите—се Онъ предстоить намъ со славою

Побъдителя; терновый вънецъ на челъ Его содълался въщемъ царственнымъ.-Помощникъ мой, Спаситель мой, Побъдитель ада и смерти! простри ко мнъ десницу Твою; я хучу идти съ Тобою путемъ креста и побъды!-Въруй и надъйся, въщаетъ Онъ: Яесль путь, и истина, и жизнь! (Ioaн. 14, 6).—X ристіанство не только питаетъ въ насъ надежду лучшей жизни, но, можно сказать, оно само уже есть сія лучшая жизнь: оно есть царствіе небесное, предначинающесся на землъ. Всякъ желающій и ищущій добра пріемлется въ оное. О Христъ бо Іисусь ни обръзаніе гто можеть, ни не обръзаніе, но нова тварь (Гал. 6, 15). Нътъ уже Іудея, ни языг-ника; нътъ раба, ни свободнаго; нътъ мущины и женщины: ибо всть върующіе одно во Христъ Іисусъ (Гал. 3, 28). И въ нищенскомъ рубищъ ты пріятенъ Господу, коль скоро подъ симъ рубищемъ бъется чистое сердце.

Теките убо ко Христу, труждающіеся и обремененные, теките! Въ Немъ вы обрящете покой душамъ вашимъ. Върующаго ничто земное не коснется,—онъ о Христъ и со Христомъ побъдилъ міръ Радость о Духъ Святомъ осъняеть его, и вливаеть покой въ его сердце, утомленное житейскими суетами. А таль на небъ, онъ со Христомъ будеть царствовать (2 Тим. 2, 12). Царствовать! Что же теперь значать временныя скорби и радости? Что значить неравное раздъленіе даровъ земнаго счастія?

#### XVII.

# назидательныя размышленія.

Обратися, душе моя, въ покой твой, яко Господь благодъйствовл тя (Псал. 114, 6). Такъ должны мы взывать къ себъ, когда уныніе и скорбь объемлють насъ и располагають душу къ печали. Мы обыкновенно жалуемся и плачемъ, ропщемъ на Бога, клянемъ судьбу свою и негодуемъ на другихъ людей, – когда не удаются наши предпріятія, когда въ потъ лица своего должны мы снъдать хлъбъ свой, когда для поддержанія жизни своей надобно трудиться, когда испровергаются наши падежды и не исполняются желанія, когда теряемъ мы земныя блага, и смерть пожинаеть въ пъдрахъ семействъ нашихъ свои добычи. Но ужели нътъ Бога праведнаго? ужели нътъ любящаго Отца въ небъ? Не милосердо ли руководилъ Онъ насъ отъ

самой юности нашей? не далъ ли Онъ намъ больше, нежели сколько мы пожинаемъ и заслуживаемъ? Не представаль ли Онъ намъ съскорою помощію въ опасностяхъ и нуждахъ не часто ли должны мы бывали со стыдомъ сознаться, что Господь сдълаль намъ все во благое? **Что** страшливи есте, маловъри?—Ты не доволенъ мрачнымъ небомъ, сильными порывами вътра, черною тучею: но не распростирается ли среди нихъ разноцвътная радуга съ ея пріятными цвътами?-Ты не доволень, для тебя тягостно воздълывать свое поле: но развъ осень не приносить тебъ благодатной жатвы и пріятныхъ плодовъ Ты не доволенъ, что долженъ опустить въ нѣдро земли своего сына, любезнаго тебъ сына: но тамъ-горъ развъ не живутъ Ангели Божій во свъть въчно-лучезарномъ, и не долженъ ли ты радоваться, что въ ликъ безсмертныхъ родилось новое дитя? Мы неблагодарные, своенравные дети, которые хотять быть умнъе Отца небеснаго, и упорствуютъ, коль скоро не все идеть но нхъ желанію.—Боже милосердый! Содълай меня кроткимъ и смиреннымъ, и даждь миъ духъ мирный и сердце спокойное.

Утвшительно, величественно обътованіе Інсуса Христа: Азъ съ вами есмь во вся дни (Мат. 28, 28). Сколь сильное заключается въ словахъ сихъ подожченіе жить для благоугожденія Спасителю, отженять отъ себя все недостойное и нечистое, очищать свое сердце отъ сквернъ гръховныхъ, блюстись, чтобы не огорчить Его любви никакимъ порочнымъ дъломъ или мыслію и жить предъ Нимъ-неотлучнымъ свидътелемъ и судіею моихъ дълъ-праведно, непорочно и благочестно? Что мнв безпоконться о судь міра, который смотрить только на внъшнее въ человъкъ, часто обольщается обманчивою наружностію, часто судить и поступаеть жестоко, непрілзненно, несправедливо и злобно? Спаситель зрптъ, чего міръ не можетъ видъть, и что однако же драгоцъннъе самыхъ блистательныхъ дълъ, - зритъ на твердое, постоянное, искрениее стрем-

леніе къ добродътели и нравственному совершенству; зрить на върное исполненіе, часто тяжкихъ, домашнихъ обязанностей, на тихое втайнъ совершаемое добро, на скорбь и раскаяніе, когда нскусились мы ко гръху, на чистыя намъренія, коихъ міръ столь часто не разумъетъ. Подъ Его водительствомъ хочу я проходить путь моей жизни во всякой тишинь и смиреніи. Господь Інсусъ со мною во вся дни, сатьдовательно и въ опасные дни искушенія. Когда грвхъ искушаеть и обольщаеть меня, когда сердце колеблется и упадаеть, когда я взываю съ Петромъ: Господи спаси мя, погибаю! тогда Опъ простираеть ко миъ избавительную десницу и привлекаеть меня въ Себъ. Ибо во всъхъ искушеніяхъ мы гораздо легче побъждаемъ о Возлюбившемъ насъ. Інсусъ со мною во вся дни, следовательно и во дни скорбей и страданій. Онъ видить мон слезы, слышить стенанія мон, разумъетъ скорбь мою и говорить ко мнъ: аще преходиши сквозъ воду, съ тобою есль, и ръки не покрыють тебе:

и аще скоозь огнь пройдеши, не сожжешися, и пламень не опалить тебе; посему не бойся, говорить Господь,—яко Азь спасаяй тя (Иса. 43, 1—3). Такимъ образомъ, укръпляясь чувствомъ близости Інсуса Христа, нелъностно изхожу я на дъла свои, спокойно встръчаю скорби и съ благодарностію пріемлю радость.

Не суть совъти Мои, якоже совъти ваши, ниже якоже пүтіе ваши, пүтіе Мои (Ис. 55, 8). Сін слова Господа мы очень часто забываемъ, когда идетъ что нибудь не по нашему желанію, когда мы должны достигать своего спасенія путями стропотными, когда должны бороться съ опасностями и бъдами, когда постигають нась бользни и скорби, когда отъемлются у насъ блага и возлагается на насъ бремя страданій. И однакожъ одна мысль о неизследимой благости Божіей и отеческой милости общаго нашего Промыслителя можеть нась утвшить, укрвпить и возстановить среди всъхъ нашихъ несчастій. Пути, по которымъ мы идемъ ко спасенію,

суть Божін пути; мысли, которыя руководять насъ къ оному суть мысли Божін, и Господь всему даеть благопоспъшный конецъ. Страданія часто суть только предвъстники радости; -- земныя потери часто вознаграждаются сокровищами небесными. Хотя и не вдругъ приходить благословеніе, которое произникаеть изъ слезъ; хотя настоящее съего смутными явленіями часто приводить насъ въ смятеніе; хотя и не можемъ мы предусмотръть времени, въ которое пріидеть Господь и преложить печаль нашу на радость: однако, не смотря на все сіе, благочестивый человъкъ съ терпъніемъ предается путямъ Божінмъ и спокойно ожидаеть будущаго, въ которомъ тайны времени раскрываются и пути Вышняго прояснятся. Неръдко плодъ лежить очень глубоко, и мы не можемъ ожидать его; часто снъжный покровъ зимы довольно на-долго оковываеть нъдра земли, и солнце должно совершить много крать путь свой, пока наконецъ его лучи проникнутъ въ глубину и не воззовуть зародышь къ юной

жизни. На рубежъ нашей жизни мы обыкновенно со стыдомъ озираемся на свое нетерпъніе, на свой ропотъ, и смиренно молимся: благодарю Тебя, Боже, за тъ скорби, коими Ты посътилъ меня!-И что такое жизнь человъческая предъ Въчнымъ Не что иное, какъ паръ, какъ мысль, мелькнувшая въ душъ. Часто послъ стольтій только оправдываются совъты Господни, какъ дъла мудрости и правды.-И только въ въчности во свъть видънія речемъ мы: вся Господь устроиль во благое.-Ниспосли убо мив, Боже, терпъніе и преданность Тебъ, надежду и упованіе на Тебя; и не предаждь меня отчаянію въ бъдахъ моихъ!

## XVIII.

## ТРИ ПУТНИКА.

Въ одну отдаленную страну шли три путника. Обширна и прекрасна была страна сія, добродътельны и счастливы ел жители; пріятно было путникамъ называть ее своею родиною, хотя съ незапамятныхъ временъ предки ихъ были удалены изъ нея.

Труденъ и излучисть быль далекій путь. То извивался онъ по скаламъ обнаженнымъ, то терялся въ пустынныхъ пескахъ, то перепутанный раздълялся и расходился въ разныя стороны. Ръдко стлался онъ по прекрасной, плодоносной равнинъ.

Однажды проходили три путника по такой равнинъ. Величественно блистало солнце на голубомъ небъ. Тихій вътерокъ едва колебалъ благорастворенный воздухъ. Лугъ усъянъ былъ прекрасны-

ми цвътами, между коими почти не замътно струились прозрачные ручейки.

Я усталь!—сказаль одинь изъ путниковъ. — Останемся здъсь подкръпнть свои силы и насладимся красами, столь пріятными для чувствъ нашихъ!—И онъ остался.

Нъть!—сказаль другой.—Мы пойдемъ, дабы досгигнуть той страны, гдъ ожидають насъ покой и счастіе; но не будемъ спъшить, дабы не утомиться на семъ незнакомомъ пути.—И онъ пошелъ, но медленно.

Поспъшимъ!—сказалътретій.—Не всегда путь такъ благопріятенъ, какъ теперь. Послъ продолжительной теплой и ясной погоды наступаетъ дливное и мрачное ненастье.—И онъ удалился!

Сладостенъ былъ покой перваго. Страна, гдъ онъ остался, по-видимому, сотворена была для доставленія удовольствій. Хоры птицъ оглашали воздухъ своимп пъснями; на испещренныхъ цвътахъ виднълись всъ отливы радуги; прохладная тънь ароматныхъ деревъ манила его подъ кровъ свой; вкусные пло-

ды рисовались въ гладкой, какъ стекло, поверхности источниковъ. Чъмъ больше онъ наслаждался, тъмъ больше жаждаль наслажденій. Наконецъ въ разслабленіи чувствъ простерся онь на муравъ и—заснулъ.

Другой шелъ медленно. Если путь становился тернисть, то онъ старался обойти его другимъ, на коемъ росли розы. Если мысль, что конецъ его странствованія еще далекъ, пробуждала въ немъ грусть и безпокойство; то онъ, не ускоряя шаговъ, старался развлечься другими, болъе веселыми мыслями. Часто, отошедъ стадію, онъ возвращался назадъ, чтобы измърять длину ея. Часто, чтобы избъжать споткновеній на пути своемъ, онъ придумывалъ способы угладить весь предстоящій ему путь. Такимъ образомъ мысль о родинъ тъмъ менъе занимала его, чъмъ медленнъе онъ приближался къ ней.

Третьему путь казался не такъ дологъ и утомителенъ. Съ каждымъ шагомъ предметь его путешествія становился ближе. Мимоходомъ взиралъ онъ на окрестныя страны, имъ проходимыя. Когда случалось ему воскодить на крутый утесь, онъ всегда накодиль въсобратього бодрости. Мысль быть накогда счастивымъна родина подкранлялаем.

Прошло ньеколько времени—и видъ природы первивнился. По голубому небу произнулись жерныл тучи, блестаниее 
свътню не разсываю на жемлю теплотворные мучей квонит, ублаственные 
жимри осклубились вы вездумъ, молийн 
бравлели небо отъ края до края, и громъ 
тотрисалъ четыре свих інгенисе сдалалось 
жуюто и безоградно (

Спящимъ застигла буря единго изъ путниковъ и оставила его—спящимъ на въки! Другой, узръвъ нависшее на него бъдствіе, хотълъ избъжать его,—но было уже поздо. Онъ оставилъ истинный путь и пошелъ-было другимъ, по мнънію его, болъе безопаснымъ; но сей, раздъляясь и извиваясь около одного и того же мъста, наконецъ завелъ его въ страну непроходимую, гдъ онъ долженъ былъ заблудиться. Третій благовременно и благополучно достигъ счастливой страны,

TACTS IL 22

быль съ истиниою радостно принять ея обитателями и поселился въ вей, дабы въчно блаженствовать.

Путникъ земной! Спъши въ родную—
небесную страну! Пышна и привлекательна страна удовольствій п наслажденій житейскихъ, какъ страна Содома и
Томорры; но отнь и жупель пожжеть
нью удаляясь наъ міра гръховнаго, не
обращай на него очей своихъ, не ухищряйся вдвойнъ наслаждаться и земными и небесными благами: — вспомни участь жены Лотовой! Кто хочеть спа-

Harmon and the management of the second seco

по от того вы при постана в при постана в пос

"Молодому Филаноў родители отдылы ли въ саду нъсколько грядокъ сътвый, чтобы онъ самъ посьяль или посядилы на нихъ, что хочеть, по своему выбору. Мальчикъ всего бол ве любиль цвътві, н тотчась пожелаль ихъ видьть въ своемъ маленькомъ садикъ. Почему, ни сколько не медля и ни кого не спросясь. онъ пошелъ въ большой родительский садъ и въ луга, нарвалъ тамъ всякихъ пвътовъ, и всъ ихъ посадивъ на своихъ грядкахъ, любовался ими съ полнымъ удовольствіемъ: ибо они дъйствительно своимъ разнообразіемъ и чуднымъ смътеніемъ красокъ представляли картину весьма пріятную для глазъ. На другой день едва только успъль онъ встать, то и пошель въ садъ снова любоваться своими цвътами: но взглянувии увидълъ,

что они всъ повяли и прилегли къ земль. Въ огорчении и досадъ онъ ихъ вырваль и бросиль; на мъсто же ихъ нарваль новыхъ цвътовъ, и посадиль оные гораздо глубже; сверхъ того сдълаль къ нимъ подперки, и, итобы не вянули, полилъ ихъ, и думалъ, что теперь-то будунь, они расти у него во всей красоть Но что же? Въ следующее утро інніпечин вр сэче и взглинуве на прен, ильяоп ыталы, эжот атвлю аладыяу дат пелячено склопнчиор сотовками к*р пр*атикамъ; ни вечернее доливанье, ни утренния роса не могли освъжить оныхъ. Тогда въ слезахъ отъ горя онъ побъжаль нь своему отцу, и жаловался ему на него самаго, что онъ напрасно подариль ему грядки, что земля на нихъ сямая негодная, и цвъты расти на ней никакъ не могутъ-«Ты напрасно огорчаешься и жалуешься, - сказаль ему отещь важно и вивств. Ласково, — ты самъ неправъ. Вемля, отдъленная мною для тобы, такова же, какъ и во всемъ саду: но ты не умъль обходиться съ нею, и не зналъ, что и какъ посадить на ней.

Знай же, что сія цвыты, которые ты пересаживаеты къ себъ готовыми и безъ нория, янкогда не могуть долго столги но престийсколько масовь влиуть и очен дають, причиняя больше доседы, нежели удовольствія. Носерін бы лы быль благоразумень, то посовыховался: бы юн садопинкомъ, и онь бы сказаль тебь, что асмию на грядкахи; надобно прежде peronate, notonte boath withord charke ими: цветочнымъ луковиць : и посадить, да : и: пооль: не вдругъ : опъщить наслаже далься , по съ терпеніемъ ждать, что выйдеть. Время еще не ушло; сдълай такъ, и ты увидишь, что у тебя выростеть пріятный кустарники, который потомъ весь покроется цвѣтами, а вмъсъв можеть тебь дать при случав и прохладную тынь. Когда же настанеть осень, то цвъты на немъ, хотя такъже какъ и другіе, опадуть, чего и миновать не льзя: но по прошествіи зимы и по наступленіи новой весны, они уже безъ труда и попеченія твоего сами разцвътуть въ повомъ и лучшемъ видъ.»

Не учить ли насъ Слово Божіе, что-

бы мы собирали удовольствія — цвыты жизни—не ть, кой мірь даеть намы во множествы готовыми, и которые послы пысколькимь: часовы наслажденія нив, оставляють только: пустоту вы душь и сутубое огорченіе, а ть, кой не вдругы пріобрытаются, по поставаются вы маломы виды сы трудомы и раченіемы; потомы, утвердивы глубово корин вы нашей душь, долго и постоянно услаждають ее; а наконець, каны смерть прекратіть ихы здысь на землы, вы новой жизни при наступленій вычной весны, раскроются и разцвытуть снова для вычнаго нашего наслажденія?

Гдъ найти сін удовольствія?—Спросите дълателей вертограда Божія—Церкви: и они вамъ сообщатъ самыя чистыя и свъжія съмена для нихъ.

## ОГЛАВЛЕНІЕ

## ВТОРОЙ ЧАСТИ 1833 ГОДА.

| Chippin.                                           | •          |
|----------------------------------------------------|------------|
| і писанія святыхъ отцевъ:                          |            |
| Іоанна Златоустаго                                 |            |
| О проповъди Апостольской по воскресе-              |            |
| нін Інсуса Христа. Отрывокъ изъ 5 бестам           |            |
| на первое посланіе къ Коринеянамъ 5                | •          |
| Бесвда о Давидв и Саулв 121                        | l.         |
| Григоріл Назіанзена                                |            |
| О бъдствихъ его жизни                              | í.         |
| II. НЗЫСКАНІЯ КАСАТЕЛЬНО ХРИСТІАН<br>СКОЙ РЕЛИГІИ: |            |
| Исторія воскресенія Інсуса Христа 19               | <b>).</b>  |
| Доказательства, признаки и слъдствія               |            |
| воскресенія Інсуса Христа 42                       | <b>!.</b>  |
| О вознесеніи Інсуса Христа 148                     | <b>š.</b>  |
| О Святомъ Духв и Его действіяхъ 163                | 5.         |
| III. XPUCTIAHCROE YTEHIE:                          |            |
| Духъ и плоть                                       | <b>)</b> . |
| O тобы къ Богу                                     |            |
| О природъ, происхождении и назначении              |            |
| человака                                           | ).         |
| Неравный жребій человиковь на земли                |            |
| уравнивается на небв                               | 6.         |
| Jr                                                 |            |



|     | Страк                                          |
|-----|------------------------------------------------|
| ĮV. | HEPROBHOE RPACHOPBYIE:                         |
|     | Слово на день Сваньи Ласти 68                  |
|     | Слово предъ избраніемъ Судей изъ Дво-          |
|     | рянства                                        |
|     | Овружная уканципельная грамота Првосвя-        |
|     | щеннаго Георгія Коннскаго, Епископа Бъ-        |
|     | дорусскаго, къ православному Духовенству. 197. |
| V.  | назидательныя размышленія: 397.                |
| -   | Возвращеніе весны                              |
|     | Какъ ты стеръ?                                 |
|     | Три путника                                    |
|     | Павты                                          |





Digitized by Google



