

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

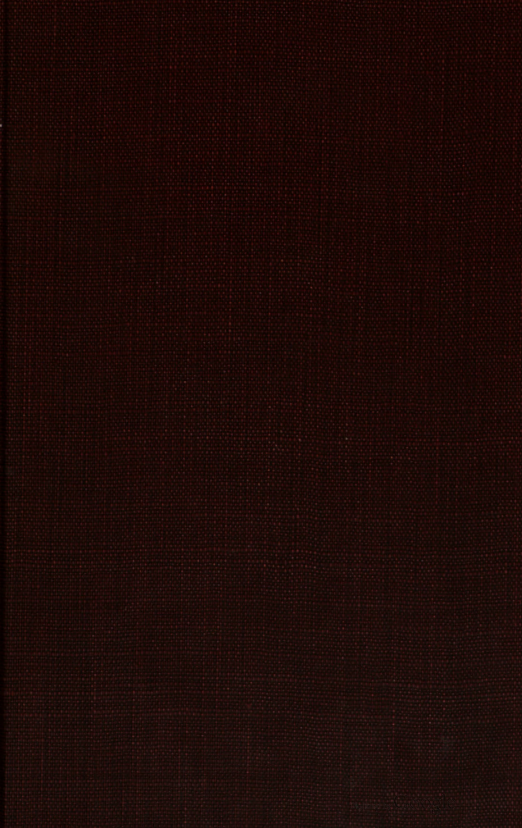
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





# Columbia University in the City of New York

THE LIBRARIES





### изъ исторіи гомилетики.

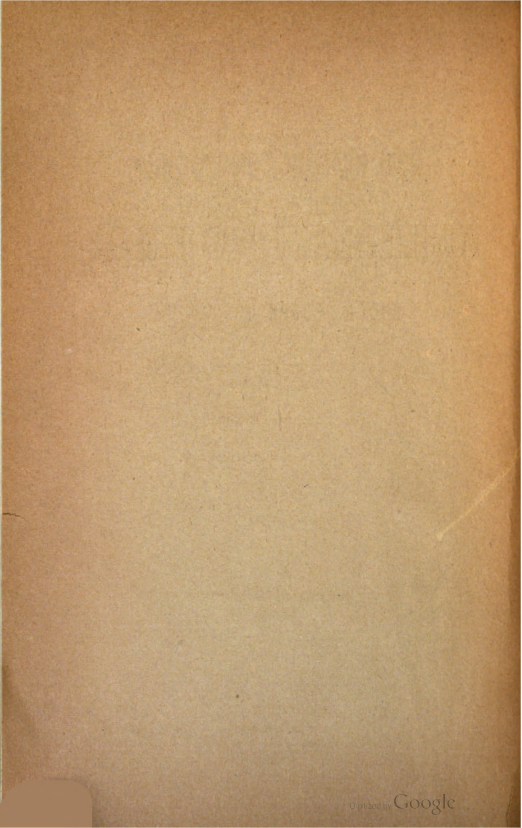
## ГОМИЛЕТИКА ВЪ НОВОЕ ВРЕМЯ,

ПОСЛЪ РЕФОРМАЦІИ ЛЮТЕРА.

Профессора Кіевской духовной Академіи Василія Пъвницкаго.

**КІЕВЪ.** Тип. И. И. Горбунова, Крещ., д. Дегтерева, № 38. 1899.

Digitized by Google



A.E.

N.52.

### изъ исторіи гомилетики.

## ГОМИЛЕТИКА ВЪ НОВОЕ ВРЕМЯ,

ПОСЛѢ РЕФОРМАЦІМ ЛЮТЕРА.

Профессора Кіевской духовной Академіи Василія Ппвницкаю.



КІЕВЪ. Тип. И. И. Горбунова, Крещ., д. Дегтерева, № 38. 1899. 25-1 P46

275999

Изъ журнала «Труды Кіевской дух. Академіи» за 1896—99 г.

ARRIGIOS VIRREVIAL VANARIA

### ОГЛАВЛЕНІЕ.

| Предисловіе                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | І—Ш         |
|--------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Гомилетическія правила Лютера и М    | le-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |             |
| ланхтона                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1- 27       |
| Гомилетика Герарда Гиперія           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 28— 79      |
| Гомилетическая теорія Шпенера .      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 80-116      |
| Гомилетика Мосгейма                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 117—168     |
| Французская гомилетика изъ эпохи б.  | ле-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |             |
| стяціаго развитія французской пр     | 00-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |             |
| повѣди (Христіанское краснорѣчіе     | ВЪ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             |
| идеѣ и практикѣ, Жибера)             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 169-213     |
| Фенелоновы разговоры о краснорѣчіг   | ı .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 214-240     |
| Теорій краснорѣчія Шотта             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 241-301     |
| . Краснорѣчіе добродѣтель или основн | ыя                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             |
| черты систематической риторики Фра   | ан-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |             |
| ца Теремина                          | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 302-336     |
| Теорія религіозной рѣчи Шлейермахе   | pa.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 337-364     |
| Гомилетика Александра Швейцера.      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 365-406     |
| Теорія духовнаго краснорѣчія Юнгма   | на.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 407—491     |
| Гомилетика или теорія пропов'єди Ви  | не.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 492-545     |
|                                      | Гомилетическія правила Лютера и Мланхтона Гомилетика Герарда Гиперія Гомилетика Мосгейма Французская гомилетика изъ эпохи бостящаго развитія французской приовъди (Христіанское красноръчіе идеть и практикть, Жибера) Фенелоновы разговоры о красноръчія Теорія краснортчія Шотта Краснортчіе добродттель или основниерты систематической риторики Фраца Теремина Теорія религіозной ртчи Шлейермахе Гомилетика Александра Швейцера. Теорія духовнаго краснортчія Юнгма | Предисловіе |

#### ПРЕДИСЛОВІЕ.

Настоящая книга служить продолженіемъ сочиненія, вышедшаго въ 1895 году подъ заглавіемъ: "Изъ исторіи гомилетики. Средневѣковыя гомилетики", печатавшагося предварительно отдѣльными статьями въ Трудахъ Кіевской духовной Академіи.

Гомилетика, какъ наука, у насъ не пользуется популярностію, и ея положеніе въ составѣ наукъ, преподаваемыхъ въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ, шаткое и неопредѣленное. У многихъ замѣтно пренебрежительное отношеніе къ ней: отрицаютъ всякое научное значеніе ея и говорятъ, что она не представляетъ достаточно матеріала для научной разработки.

Такое отношеніе къ гомилетикъ зависитъ главнымъ образомъ отъ малаго знакомства съ нею и ея разработкою. Кто ближе ознакомится съ нею, тотъ, помимо важности практической задачи, его преслъдуемой, найдетъ въ ней и достаточное обиліе матеріала и увидитъ значительный интересъ въ научной разработкъ ея. Какъ въ міръ физическомъ предметы, стоящіе отъ насъ въ отдаленіи, кажутся намъ однообразными линіями или безформенными точками, и тъ же предметы принимаютъ совершенно другой видъ, являются многочленными организмами, когда мы будемъ смотръть на нихъ не издалека, а подойдемъ прямо къ нимъ, такъ точно и въ научной области:

что издали, при незнакомствъ, кажется пустымъ, безцвътнымъ и мало содержательнымъ, въ томъ можетъ открыться и полнота содержанія и разнообразіе и интересъ, когда не будемъ довольствоваться поверхностнымъ взглядомъ на вещи.

Для уясненія значенія гомилетики и ознакомленія сь ея разработкою мы обратились къ исторіи, въ которой одной можно найти всів данныя для правильнаго сужденія объ этой, такъ часто напрасно унижаемой, наукть. А исторія ея очень длинная,—длиннтье, чтыть исторія какой либо другой богословской науки, и надъ нею, надъ ея разработкою, надъ болтье основательною постановкою ея трудились многіе, и лучшіе, умы въ прежнихъ поколтніяхъ, и они оставили нескудное наслъдство, могущее облегчить работу для позднтйшихъ дъятелей, призванныхъ къ изложенію науки о проповъдничествть.

Въ прежнемъ сочиненіи мы изложили исторію гомилетики въ средніе вѣка, предпославши ей, въ особой статьѣ, подробное ознакомленіе съ первою, самою древнею, гомилетикою, принадлежащею перу блаж. Августина. Но въ средніе вѣка гомилетика преслѣдовала чисто практическія цѣли, и всецѣло хотѣла быть практическимъ руководствомъ для проповѣдниковъ, облегчающимъ ихъ работу, а научные теоретическіе вопросы мало занимали тогда составителей практическихъ руководствъ по проновѣдничеству.

Болѣе плодотворная и болѣе научная обработка гомилетики принадлежитъ новому времени, когда и всѣ другія науки получили болѣе твердый систематическій видъ, и когда для гомилетики открыта была особая канедра въ университетахъ протестантскихъ, а затѣмъ и въ другихъ не протестантскихъ учебныхъ

заведеніяхъ. Гомилетикъ въ этотъ новый періодъ являлось чрезвычайно много; но мы не находили нужнымъ перечислять всѣ являвшіяся изложенія этой науки, а тѣмъ болѣе подвергать разбору каждое изънихъ. Мы избрали, для ознакомленія съ наукою о проповѣдничествѣ, наиболѣе характерныя и содержательныя гомилетики, принадлежащія авторитетнымъ мужамъ, выдающіяся изъ другихъ своимъ достоинствомъ и потому имѣвшія болѣе сильное вліяніе на послѣдующихъ дѣятелей въ области гомилетики.

Обозрѣніе прежнихъ, наиболѣе замѣчательныхъ, оцнтовъ изложенія гомилетики мы считаемъ не излишнимъ потому, что они у насъ мало извѣстны, и многіе не представляютъ того разнообразія и богатства гомилетической литературы, какую указываетъ исторія гомилетики.

#### 1. Гомилетическія правила Лютера и Меланхтона.

Со времени реформаціи Лютера, въ обществі, отділивщемся отъ римско-католической церкви, настали новыя условія для проповідничества, которыя должны были дійствовать на видоизміненіе гомилетических взглядовъ и вызывать новыя гомилетическія теоріи или руководства.

Въ лютеранствъ процовъди дано болъе широкое мъсто, чэмъ какое она имъла въ церкви римско-католической. Лютеромъ сокращенъ былъ чинъ богослужебный, и изъ него выброшено многое изъ священныхъ пъснопъній и обрядовыхъ дъйствій, способствующихъ большему благольпію совершенія богослуженія, и дійствующих на сердечную сторону молящихся. Нужно было чёмъ-либо замёнить религіовно-поэтическій элементь, какимъ богато римско-католическое богослуженіе, и этою заміною явился элементь дидактическій, шименно проповедь. Въ лютеранскомъ богослужении она стала главною составною частію, и потому ей должны были посвищать болье вниманія, и болье заботиться о возможно-лучшемъ веденін ея. Было и другое побужденіе въ лютеранствъ въ усиленю пропов'ядничества. Лютеръ отвергъ многое изъ догматики римско-католической, обличаль ту церковь, къ которой прежде принадлежаль, въ разныхъ отступленіяхъ отъ первобытнаго, истининаго христіанства и вводиль по многимъ

Исторія гомилетиви.

Digitized by Google

пунктамъ новое ученіе, которое онъ представлялъ возстановленіемъ подлиннаго, чистаго христіанства, искаженнаго, по его представленію, папистами. Это новое ученіе нужно было защищать, утверждать и распространять,—то, что онъ считалъ ложью и заблужденіемъ, опровергать, и колеблющихся людей приводить въ единеніе съ собою. Ко всему этому самымъ пригоднымъ средствомъ была проповёдь, и ею пользовались въ лютеранстве для опроверженія папистическихъ заблужденій, для защищенія и распространенія новаго ученія.

При возбужденномъ вниманіи къ проповёди ясиве сознакакими страдала средневъковая проповались недостатки, въдь, и она въ той формъ, какую имъла въ средніе въка, оказывалась мало пригодною для дёля, которому должна была служить въ лютеранствв. Впрочемъ, независимо отъ новыхъ требованій, предъявляемых проповіди лютеранствомъ, многіе недостатки средневъковой процовъди подмѣчены были зоркою и ръзкою критикою Эразма роттердамскаго, который своими замівчаніями о проповідничествів и проповіднивахъ, разсвянными въ его сочиненіяхъ, и своею гомилетикою, извъстною подъ заглавіемъ "Ecclesiastes, sive concionator evangelicus", значительно содъйствоваль очищенію гомилетическихъ взглядовъ. Признана была несостоятельною жесткая, тяжелая форма схоластической проповёди, съ ея длинными приступами, мало ведущими къ дёлу, съ ея кучею дёленій и подраздёленій, придающихъ сухой, школьный характеръ изложенію и скорве затрудняющихъ для слушателей усвоеніе содержанія пропов'вди, чёмъ способствующихъ тому, -- съ натянутыми искусственными доказательствами, подтверждающими то или другое положение при пособи разных в посредствующихъ умозаключеній (напримітръ положеніе о томъ, что танцы отъ діавола, у Мено, процов'вдника XV віна, доказывается свидетельствомъ Писанія изъ вниги Іова, где говорится, что діаволь, общедь землю и прошедь поднебесную, явился во Господу (Іов. 1, 7)), съ спеціальными утонченными

вопросами, мало приложимыми къ жизни, не касающимися ни вемли, ни неба, выдумываемыми прихотливою мыслію проповъдниковъ, ставимыми безъ всякаго отношенія къ темъ проповъди, и обсуждаемыми, безъ примъненія къ пониманію народа, но обычаю школьных в диспутовъ, съ приведеніем в мижній разныхъ авторитетныхъ мужей, какъ говоритъ Эразмъ. — докторовъ славныхъ, докторовъ остроумныхъ, докторовъ серафимскихъ, докторовъ херувимскихъ и пр. и пр. Вызывалъ осужденіе утвердившійся въ среднев вковой пропов вдінческой практик в обычай міниать на церковной канедрів свищенные авторитеты съ свътскими, и на ряду съ изреченіями Господа Інсуса Христа и апостоловъ ставить изреченія Сенеки, Аристотеля и прочихъ представителей явыческой литературы и учености. Осуждали также излишнее пристрастіе къ легендамъ и разнымъ баснословнымъ разсказамъ, заимствуемымъ не изъжитій святыхъ, а изъ сборниковъ сомнительнаго достоинства, отлиболве остроуміемъ и замысловатостію, чвиъ назидательностію, и приводимымъ болёе для забавы слушателей, чвиъ для ихъ наученія. Еще болве благочестивому претили разныя вабавныя выходки и комическіе эпизоды, къ воторымъ прибъгали, въ видахъ большей популярности, повъдники, славимые въ свое время, и которыми они, по слову Эразма1), не хуже какого-либо скомороха или комедіанта, забавлали народъ, возбуждая громкій сміхъ церкви, гдЪ ВЪ слово поученія должно быть выслушиваемо въ благоговъйномъ молчаніи, въ умиленномъ настроеніи духа.

Но не смотря на ръзкія отрицанія средневъковой схозастической проповъди, практиковавшейся предъ явленіемъ реформаціи Лютера, нельзя сказать, чтобы положительный типъ проповъди, такой, какою она должна быть, былъ надзежащимъ образомъ выясненъ теоріею. Новыя требованія назръвали; но въ большинствъ были смутныя и неръшительныя представленія о гомилетическихъ законахъ, подчиненіе кото-

<sup>1)</sup> Desiderii Erasmi Encomium Moriae, 1747. p. 67-8.

рымъ необходимо для соблюденія надлежащаго достовиства церковной проповёди и для болёе надежнаго успёха ея благотворнаго вліянія. Самъ руководитель лютеранскаго общества, виновникъ реформаціи Лютеръ, на первыхъ порахъ своей проповёднической дёятельности, не имёлъ опредёленныхъ вовзрёній о томъ, какой лучшій путь для служителей церковнаго слова. По признанію Мозгейма, одного изъ наиболёе видныхъ представителей лютеранской гомилетиви и проповёди, Лютеръ въ началё проповёдывалъ довольно дурно (schlecht genug), какъ и прочіе его братія і). Старыя преданія схоластическія сильно дёйствовали на него, и онъ не могъ вдругъ отъ нихъ отрёшиться. Его близкій современникъ Эразмъ, несомнённо болёе его сильный и ученостію и талантомъ, гораздо лучше его понималъ и объяснялъ гомилетическіе законы.

Новый путь для проповёдниковъ Лютеръ открыль, можно сказать, случайно. Онъ увлеченъ быль на него тёмъ стремленіемъ, которое поставило его въ оппозицію къ папству и ко
всему строю церковной жизни въ римскомъ католичествъ.
Этотъ путь онъ пролагалъ своею практическою дёятельностію,
а потомъ уже свою практику оправдывалъ и защищалъ теоріею,
такъ что теорія, какъ это часто бываетъ, стояла позади практики, и ей слёдовала въ начертаніи своихъ законовъ.

Новостію въ пропов'вднической практик Лютера было то, что онъ явился возстановителемъ древне-христіанской омиліи, или постиллы, какъ она называлась на латинскомъ западі, и своимъ авторитетомъ увлекъ за собою ближайшихъ своихъ сотрудниковъ и посл'ядователей. Къ возстановленію изъяснительной древне-христіанской омиліи Лютеръ приведенъ былъ сл'ядующими побужденіями и соображеніями. Возставая противъ папства, онъ обличаль его въ искаженіяхъ подлиннаго, чистаго христіанства и выставляль на видъ произволь-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Anweisung erbaulich zu predigen, von I. L. Mosheim. Erlangen 1763. Vorbereitung, § 9. s. 61.

ния и незаконныя добавленія его къ евангельскому ученію; свое дёло онъ представляль возстановленіемъ чистаго христіанства, искаженнаго папистами. Это склоняло его къ временамъ первобытной христіанской церкви, и къ тъмъ порядкамъ, какіе тогда наблюдались. А въ первые въка христіанства господствующею формою процовёди была омилія, состоявшая въ изъяснении священнаго Писания. И вотъ, вмъстъ съ возстановленіемъ другихъ частностей древне-церковнаго по рядка, Лютеръ возстановилъ и древнюю форму проповъди, стремась приблизиться во всемъ къ первобытному христіанству Это было съ его стороны заслугою въ исторіи проповёди и шагомъ впередъ, въ сравнение съ тъмъ состояниемъ, въ какомъ находилась до него среднев вковая пропов вдь, хотя въ другихъ частяхъ своей реформы онъ довноляль себъ слишкомъ иного произвола, и своимъ отрицаніемъ действительных и мнимыхъ отступленій латинства отъ чистаго христіанства исказилъ его еще болъе, чъмъ сколько то сдълано было папистачи, съ ихъ разновременными добавленіями къ тому, что заповедано было церкви Господомъ Іисусомъ Христомъ и Его апостолами. Далье, Лютеръ отвергь преданіе, какъ источникъ въроученія и законоположенія церковнаго, и единственнымъ источникомъ въры и ученія христіанскаго призналь священное Писаніе. На слово Божіе, и на одно слово Божіе, онъ постоянно ссылался и опирался въ своей полемивъ съ папистами, при опроверженіи ихъ заблужденій, и самъ привнаваль и другихъ научалъ привнавать за истину только то, что со гласно съ словомъ Божінмъ. Нужно было больше знакомить последователей своихъ съ этимъ словомъ Божінмъ, этимъ, по. его ученію, единственнымъ источникомъ віры. А для этого главнымъ средствомъ являлась проповёдь церковная, которой въ богослужении Лютеръ далъ такое широкое мъсто. Прежде **чало обращали** вниманія на священное Писаніе среднев'вковые процовъдники. Правда, они писали проповъди на тексты Писанія; но эти тексты они брали въ отрывочномъ видів, и брали ихъ только изъ перикопій или зачаль, пріуроченныхъ къ тому или другому дню церковнаго года, и эти тексты не столько изъяснялись, сколько служили поводомъ къ постанов-къ извъстной темы, теоретическаго или нравоучительнаго характера, разсматриваемой независимо отъ смысла текста Писанія. Лютеръ сбросиль, какъ онъ говориль, узы перикопій и сталь изъяснять цілыя книги Писанія вмісто того, чтобы класть въ основаніе своихъ проповідей отдільные тексты, взятые изъ какого либо дневнаго евангельскаго или апостольскаго зачала,—подражая въ этомъ случай древнимъ отцамъ—проповідникамъ.

Вступивъ на этотъ путь, Лютеръ считаль нужнымъ теоретически защищать и оправдывать его. Такимъ образомъ явилась новая гомилетическая теорія, которая указываетъ на изъяснительную омилію, какъ нормальный типъ церковной проповёди, и старается опредёлить ея характеръ.

Лютеръ впрочемъ не писалъ особой гомилетической теоріи. Онъ случайно высказываль свои гомилетическіе взгляды и сужденія. Но къ нимъ внимательно прислушивались его почитатели, и впослёдствій составили изъ нихъ цёльное гомилетически—пастырское руководство. Главнымъ источникомъ, изъ котораго черпали сужденія о пропов'ёдническомъ д'ёлё, высказанныя Лютеромъ, служили его Застольныя бесподы (Tischreden), въ которыхъ собраны мелкія сужденія Лютера о разныхъ предметахъ богословскаго характера. Въ ХХІІ отдёлё этихъ Застольныхъ бесподъ (Tischreden von dem Predigamt oder Kirchendienern) 1) представлено много замёчаній Лютера о пропов'ёдническомъ служеніи, и на этихъ замёчаніяхъ собственно основывается та гомилетика, которую означаютъ именемъ основателя и виновника реформаціи, учредившаго особое церковное віроиспов'ёдное общество.

Первый опыть изложенія правиль Лютера, относящихся

<sup>2)</sup> Dr. Martin Luther's sämmtliche Werke 59. Band, S. 181-284. Francfurt a M. und Erlangen. 1854.

къ проповеднической должности, представиль эйслебенскій проновединкъ Конрадъ Порта въ вниге: "Pastorale Lutheri", явившейся первопачально въ 1582 году, и имъвшей потомъ нъсколько изданій. Трудъ Порты продолжали другіе, и наибольшее восполнение его даетъ Вальхъ въ своемъ сочинения "Sammlung kleiner Schriften von der Gottgefälligen Art zu predigen (Iena. 1746) ("Собраніе небольшихъ писаній о богоугодномъ способъ проповъдывать"), гдъ словами Лютера **ВЭТЭКНЭКАЕ**М искусство популярнаго, практическаго вединчества. Вь 1893 году въ журнале "Страннивъ" (№№ 9-11) и на русскомъ языкъ, на основании трудовъ нъмецких почитателей Лютера, воспроизведены его гомилетическія замъчанія, и въ 1894 году статьи, печатавшіяся въ Страннивь, вышли отдъльною брошюрою подъ заглавіемъ "Проповъдь и проповъдничество по Лютеру" А. Ласкъева.

Какъ въ отдёлё Застольныхъ бесёдъ Лютера о проповъднической должности, такъ и въ построенномъ на высказанныхъ въ нихъ замъчаніяхъ "Pastorale" Порты и брошюрь Ласвъева "о проповъди и проповъднической должности по Лютеру" не все относится прямо и непосредственно къ гомилетической области. Многое въ нихъ скорбе можетъ служить узсненію предметовъ, составляющихъ содержаніе пастырскаго богословія, наприміть о значеній и важности пастырской должности, о тяжести ея и отвётственности, лежащей на принимающемъ ее, о призваніи къ ней, и о тёхъ нравственныхъ условіяхъ, выполненіе которыхъ необходимо отъ принимающаго и несущаго пастырское званіе, и т. под. Всё такія суждевія о пастырскомъ служеніи, имінющія только косвенное отвошеніе къ гомилетикъ, мы не считаемъ пужнымъ включать въ историческій обзоръ гомилетики, и для уясненія гомилетическихъ взглядовъ Лютера беремъ изъ его бесъдъ и сужденій только то, что касается проповёди, ея содержанія и характера, и что нообще прямо входить въ область гомилетики, какънауви о проповъди и лучшемъ способъ проповъданія.

Главное стремленіе, которое заправляеть мыслію Лютера при его сужденіи о лучшемь способ'в пропов'ядничества, и которое видно во вс'яхь его частныхь гомилетическихь зам'яткахь, состоить вы томы, чтобы изгнать изы пропов'яднической практиви всякую искусственность и ученыя замашки, и возможную простоту мысли и изложенія сд'ялать обязательнымы закономы для пропов'ядниковы. Когда бы ни заходила у него р'ячь о томы, какы нужно пропов'ядывать, оны всегда сводиль свое слово кы тому, что пропов'ядывать нужно какы можно проще, и верхомы искусства пропов'ядническаго ставилы искусство просто пропов'ядывать.

Когда онъ думаеть о содержаніи пропов'єдей, онъ не совътуетъ проповъдникамъ пускаться въ ученую область и раздумынать надъ изобретениемъ вакихъ либо интересныхъ и мудреныхъ матерій. Разъ нівто Лайтербахъ жаловался предъ нимъ на затруднение вести дело проповедничества и на свое безсиліе заслужить одобреніе слушателей. Напрасно (зам'втилъ ему Лютеръ) "ты хочешь быть ученве меня и другихъ" и нщешь себъ чести. "Проповидуй только Христа и катихи. зисъ. Такая мудрость поставить тебя выше сужденія всёхь людей; потому что это слово Божіе, которое умиве людей: Богъ дасть тебв то, что ты должень говорить". Проповвдуя слово Вожіе, не нужно стъсняться сужденіями людей, ихъ похвалою или порицаніемъ і). Въ другой разъ онъ замівчаетъ другому пастору: "Если ты хочешь проповъдывать, то бестдуй съ Богомъ и говори: Всеблагій Боже, и хочу процов'ядывать во славу Твою, о Теб'в хочу я говорить, Тебя славить, благословлять Твое имя, хотя я не могу это делать, вакъ должно... Ты будешь самымъ ученвишимъ, если будешь на каседръ говорить о Богь".

Когда случалось Лютеру определять характор пропо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Tischreden M. Luthers. XXII. Vom Predigtamt. 9. Mart. Luthers sammtliche Werke, Band 59. S. 185-6.

въдничества, почти всегда твердить онъ одно и тоже, всегда внушаеть всить свое завътное желаніе. "Каждый проповидникъ (говоритъ онъ) долженъ заботиться о томъ, чтобы всв его проповёди и разсужденія были такъ просты, чтобы ихъ могь легко понимать всякій и необразованный человекь. Въ церковныхъ проповъднять не должно употребять ни еврейскихъ, ни греческихъ или другихъ чужестранныхъ словъ; въ церкви, какъ дома, должно говорить на простомъ отечественномъ явыкъ, который каждый понимаеть и знаетъ... Докторъ Штаупицъ, хотя былъ очень ученъ, но проповъдникъ былъ досадный, и народъ охотиве слушаль худаго проповъдника, который просто говориль, такъ что его можно было понимать. Смотрите, какъ дътски Христосъ говоритъ въ притчахъ. Въ цервии не должно искать никакой пышности и славы; тамъ все должно быть безъискусственно, просто и прямо 1) (recht)". Опредъляя самый лучшій способъ пропов'вдинчества, Лютеръ другой разъ замізчаеть: "Простаго человіна не нужно занивысоками трудными предметами и учить мудренными словами; ибо онъ не можетъ понимать этого. Въ дерковь приходить бёдныя малыя дёти, служании, старухи и старики, воторымъ высовое учение нисколько не полезно; они изъ него ничего не могутъ удержать. И если они говорять: "да, прекрасно говориль онь, и хорошую проповъдь свазаль", и вы спросите ихъ: "О чемъ же была проповъдь?" они отвътатъ: "Я не знаю". Бъднымъ людямъ нужно называть бълое былымъ, черное чернымъ, говорить самымъ простышимъ образомъ, обиходными ясными словами, и то они едва понимаютъ".

"Ахъ, какъ Господь нашъ І. Христосъ заботился о томъ, чтобы учить просто! Онъ бралъ сравненія отъ виноградника, отъ овцы, отъ деревьевъ и т. д., и все для того, чтобы люди могли

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tischreden, XXII, 78. Luthers Werke. Band. 59. s. 230 -1.

понять, усвоить и удержать" то, чему училь Онъ 1). Кромѣ Господа I. Христа, Лютеръ указываль на примѣръ св. апостола Павтаа, который не говориль такихъ высокихъ и пышныхъ рѣчей, какъ Димосеенъ и Цицеронъ, но бесѣдовалъ просто и ясно, и слово его заключало и объясняло нѣчто великое 2).

Представляя въ образецъ пропов'яднивамъ въ высшей степени приспособительный въ пониманію слушателей образъ ученія І'оспода Інсуса Христа и простое слово апостоловъ, Лютеръ совътуетъ всъмъ, выходящимъ на церковную каоедру, имъть въ виду людей самаго не высоваго умственнаго развитія и въ нимъ направлять или съ ихъ пониманіемъ сообразовать сное слово. Докторъ Эравмъ Альберъ спрашивалъ его, какъ ему пропов'ядывать предъ княземъ, и Лютеръ отв'вчалъ ему: "Всв твои проповеди должны быть какъ нельзя боле просты, и ты смотри не на князя, а на простыхъ, нераввитыхъ, грубыхъ и неученыхъ людей, въ кругу которыхъ и внязь будеть. Еслибы я въ своей проповеди имель въ виду Филиппа Меланхтона и другихъ докторовъ, то я не сдълалъ бы ничего хорошаго; но я проповъдую самымъ простымъ образомъ людямъ неученымъ, и это всѣмъ нравится" 3). 🐪 Каждый проповъдникъ долженъ пріучить себя проповъдывать безхитростно и просто, каждый долженъ представлять, что онъ процовъдуеть неразумнымъ людямъ, каковы врестьяне, которые также мало понимають, какъ дёти и юноши двёнадцати, тринаддати, четырнадцати, двадцати летъ. Не должно проповедывать. поражая высовими словами, пышно и художественно, чтобы видъли, какъ красноръчивъ и ученъ проповъдникъ. О, нътъ, это ничего не стоитъ! Должно принаровляться въ слушателямъ, и всемъ проповедникамъ нужно поставить правиломъ, чтобы ови проповъдывали такъ, чтобы бъдный народъ могъ хоть немного научиться изъ ихъ проповёди... Просто проповёды-

<sup>1)</sup> Tischreden. XXII, 123. Luth. W. Baud 59 S. 259.

<sup>2)</sup> lbidem, XXII, 92. S. 240.

<sup>\*)</sup> Tischreden XXII, 37. L. W. Band 59. S. 205.

вать великое искусство. Христосъ самъ дёлаетъ это: Онъ говоритъ о вемледёліи, о зернё горчичномъ и т. под. и употребляетъ самыя простыя, крестьянскія сравненія <sup>1</sup>).

Иногда Лютеръ разражается словомъ сильнаго негодованія на тіхъ проповідниковь, которые хотять блистать на дерковной канедръ ученостію и художественностію изложенія. Такъ ему не нравится всякая искусственность и напыщенность церковнаго слова! "Да будутъ прокляты (говоритъ онъ) всв / проповедники, которые въ церквахъ стремятся въ высокимъ, труднымъ и утонченнымъ вещамъ и ихъ преподносять народу и о нихъ проповъдуютъ, ищутъ своей чести и славы, хотагь дёлать угодное одному или двумъ честолюбцамъ!.. Чествый, благочестивый, усердный проповѣдникъ, проповѣдуя слово Божіе, должень смотрёть на дётей, слугь и служанокъ, ва бъдную, простую толиу, которая нуждается въ наставлевів. Къ нимъ онъ долженъ направлять свое слово. Какъ мать, воторая ухаживаеть за своимъ дитятей, ласкаеть его и играетъ съ нимъ, кормитъ его своимъ молокомъ, не даетъ ему ни вина, ни мальвазіи: такъ должны дёлать и проповёдники, ови должны учить въ своихъ проповъдяхъ просто, безхитростно (schlecht) и прямо, чтобы простые могли понимать ихъ и удерживать то, чему они учатъ... Употреблять въ проповъдяхъ греческія, еврейскія и латинскія слова--- это явное тщеславіе, неприличное ни мъсту, ни времени, разсчитывающее на то, чтобы бъдныя, необразованныя люди удивлялись имъ и хвалили ихъ. Да, скажутъ они, это многоученый и красноръчивый мужъ, хотя они ничего не поймутъ въ такой проповъди, и вичему не научатся изъ нея "2).

Возставая противъ искусственныхъ и ученыхъ проповъ-

<sup>1)</sup> Tischred. XXII, 74. B. 59. S. 228. Cp. 97, S. 242-3.

Tischred XXII, 143. Band 59. S. 272-273. Cp. Tischr. XXII, 66.B.
 S. 224.

дей, Лютерь возстаеть и противь длинныхь проповёдей. Вмёстё съ простотою, онъ требуеть отъ проповёди возможной краткости. Длинныя проповёди дёлаются досадными и утомительными. Докторъ Поммеръ въ оправдание своихъ длинныхъ проповёдей любилъ приводить изречение: иже есть отъ Бога, глаголовъ Божихъ послушаетъ (Іоан. VIII, 47); но хороша мёра во всемъ 1). "Въ немногихъ словахъ умёть коротко высказать много,—это искусство и великая добродётель; но глупость—говорить много и ничего не сказать" 2).

Что дёлать, чтобы надлежащимъ образомъ проповёдывать? Нужно стараться хорошо уяснить себё ту матерію, о которой хочешь говорить. Это первое условіе хорошаго пропов'ядничества. "Кто хорошо поняль и усвоиль себё изв'єстную вещь, тоть легко можеть говорить о ней. Искусство слёдуеть за познаніемъ вещей. Тё обманываются, которые, не понявь прежде дёла, стараются говорить о немъ по правиламъ искусства, какія они изучали въ діалектикъ и риторикъ в).

Другое условіе, выполненіе котораго желательно отъ пропов'ядника, для усп'яха его учительной д'язтельности, указывается Лютеромъ въ томъ, чтобы держаться въ пропов'яди
одного предмета и не вводить въ нее разнообразныхъ матерій, не им'яющихъ непосредственной связи съ главною мыслію,
составляющею тему пропов'яди. Это правило Лютеръ подтверждаетъ прим'яромъ своей практики. "Я (говоритъ онъ) въ
своихъ пропов'ядяхъ стараюсь выбрать одну мысль и на ней
останавливаюсь, и когда я разъясняю ее народу, они могутъ
сказать: вотъ о чемъ была пропов'ядь. То есть, я держусь
одного члена, одного главнаго пункта и одной матеріи, о которыхъ предположилъ говорить 4). Другой разъ, когда ему

<sup>1)</sup> Tischr. XXII, 64. Band 59. S. 223 Cp. 12, S. 189.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>, Ibidem, 66. S. 225.

<sup>3)</sup> Tischr. XXII, 153. B. 59. S. 281.

<sup>\*)</sup> Tischreden XXII, 25. Luth. W. Band. 59 S. 196.

замътням, что не такъ легко усвоять содержание проповъдей довтора Поммера, потому что онъ часто уклоняется отъ того, что предположиль, и вводить въ свою проповедь стороннія вещи, Лютеръ замітиль: "Онъ, Поммеръ, проповідуєть, какъ обывновенно говорять женщины: что имъ вабредеть въ голову, о томъ и говорять онъ. Докторъ Іонасъ обыкновенно говориль не нужно заговаривать со всёми солдатами, встрвчаются на дорогв. А докторъ Поммеръ иногда встунаеть въ беседу съ теми, кто съ нимъ встретится. Это глупый проповъднивъ, который думаетъ и хочетъ все сказать, что не представится ему. Проповедникъ долженъ держаться одного предложенія и его разъяснять, чтобы хорошо понимали и усвояли то, что онъ говоритъ. Тв проповъдники, которые лотять все сказать, что имъ ввбредеть въ голову, напоминають мив кухаровь, идущихь на рыновь. Если съ ними встрвчается другая кухарка, онв останавливаются съ ней на площади или перекрестић; встричается съ ними новая кухарка, онъ заводять съ нею разговоръ; такъ дълають онъ **ATRIIO** четвертою, и такимъ образомъ долго и сь третьею И медленно идутъ на рыновъ. Подобно имъ поступаютъ и проповъдники, qui nimis procul discedunt a proposito (которые синшвомъ далеко ублоняются отъ темы): они разомъ хотять все высказать: но не двлайте такъ" 1).

Требуя, чтобы проповъдникъ въ каждой отдъльной проповъди держался одной главной мысли и не говорилъ разомъ
о разныхъ матеріяхъ, Лютеръ въ тоже самое время замѣчалъ,
что нельзя въ проповъдяхъ, произносимыхъ въ разное время,
повторять одно и тоже, а нужно разнообразить проповъдь и
измѣнать ея содержаніе, примѣнительно къ обстоятельствамъ,
потребностямъ и настроенію слушателей. "Проповъдникъ (зашѣчаеть онъ) есть какъ бы плотникъ, его инструментъ и ору-

<sup>1)</sup> Tischr. XXII, 26. L. W. B. 59. S. 196-197. Cp. XXII, 13. S. 190. S. 61. S. 219-221.

діе—слово Божіе; и такъ какъ слушатели, съ которыми онъ имъетъ дъло, различны, то онъ не долженъ постоянно пъть одну и туже пъсню, и въ ученіи предлагать одно и тоже, но смотря по слушателямъ, долженъ видоизмънять свое слово, иногда устрашать, обличать, журить, утъщать, примирять и т.д. <sup>6</sup>1).

Въ частности Лютеръ выставляетъ на видъ необходимость в законность обличеній въ пропов'ядяхъ, и жал'ветъ, что обличительныя проповёди рёдко говорятся, не смотря на усиленіе развращенія между людьми., Не любять обличительныхъ проповъдниковъ, и когда благочестивые и ревностные проповъдники бичуютъ пороки, ихъ осуждаютъ и навываютъ сварливыми и бранчивыми... Но на служителей церкви (замізчаеть Лютеръ въ отвётъ хулителямъ обличительныхъ проповёдниковъ) Богомъ возложена обязанность и имъ дано право обличать и казнить то, въ чемъ они видятъ неправду и грёхъ. мы обяваны словомъ способствовать утвержденію благочестія и учить тому, что праведно, честно и согласно съ христіанствомъ, то мы по истивъ должны преслъдовать п нечестіе съ его плодами и осуждать то, что не праведно, ложно, нечисто и не согласно съ христіанствомъ; иначе Богъ ванщетъ отъ насъ врови погибающихъ. И вакое богобоязненное сердце можеть равнодушно смотреть на такіе тяжкіе грехи, какь богохульство, неповиновеніе, воровство, ростовщичество, прелюбодъяніе, раздоры, вражду, и т. под.? Мы ужасаемся подобныхъ порововъ, провлинаемъ и осуждаемъ ихъ. И каждый домоховяннъ жалуется на великую влобу, всюду видную въ мірѣ, жалуется на распущенность. неповиновеніе и невърность челяди и работниковъ, на чревмърную дороговизну и проч.. Если ты въ правъ жаловаться на все это, почему. же хочешь заградить уста пропопъднивамъ, которые обличають именемъ Божіим:?"2)

<sup>1)</sup> XXII, 134. S. 268.

<sup>2)</sup> Tischr. XXII, 81. S. 132-233. Cp., 85 S. 236-7.

Основное гомилетическое требование Лютера, -- требованіе простоты и безъискусственности слова, -- не освобождаетъ проповъдника отъ труда мысли, при исполнении своего долга. Умственная работа необходима при изъяснении проповъднической матеріи, —и работа не легкая: "Пропов'ядникъ (говоритъ быть и діалектикомъ и риторомъ, --- онъ долженъ долженъ учить и увещевать. Если онъ хочетъ учить о какомъ-либо предметв или членв, онъ первве всего долженъ указать, что собственно онъ значить; во вторыхъ онъ долженъ опредвлить и описать его; въ третьихъ онъ привесть на него изреченія изъ Писанія и ими пояснить и подтвердить его; въ четвертыхъ пояснить примфрами; тыхъ украсить сравненіями; наконецъ лёнивыхъ увёщевать и поощрять, неповорныхъ и распространителей ложныхъ ученій строго обличать, однако такъ, чтобы видели, что это делается не по антипатіи или ненависти, но что пропов'ядникъ ищетъ единственно чести Божіей и польвы и спасенія людей "1).

Есть несколько замечаній у Лютера и о произношеніи, впрочемъ незначительныхъ. Такъ, по его совъту, "удобиве всего проповъднику медленно произносить свои проповъди; нбо въ такомъ случав опъ внимательчве и обдуманнве будетъ излагать свое ученіе. Сенека пишеть о знаменитьйщемь латинскомъ ораторъ- Цицеронъ, что онъ всегда медленно провзносилъ свои р'вчи "2), и какъ бы въ сердце влалъ слова свои.

Не вравилась Лютеру излишняя жестикуляція, какую дозвозяли себъ средневъковые проповъдники, въ особенности итальянскіе, обладающіе живымъ, подвижнымъ темпераментомъ: они бъгали по наоедръ туда и сюда, вскрикивали и употребляли странные, дивіе жесты, какъ какіе нибудь паяцы. Такіе жесты, по его замівчанію, годітся только для того, чтобы морочить людей <sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Tischred. XXII, 121. Band 59. s. 258. 21 Tischr. XXII. 70. s. 226.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibidem, 67 S. 225.

Вотъ сущность гомилетическихъ возарвній виновника реформаціи—Лютера. Нельвя сказать, чтобы эти возвржнія всесторонне охватывали предметь и отличались глубиною изслёдованія. Во вськъ рівчахъ Лютера о гомилетическихъ требованіяхъ, адресуемыхъ имъ проповъднику, замётна рёдкая одновсе сводится въ тому, чтобы проповёдь была сторонность: какъ можно проще. Но если это и законное требование, его нельвя наввать единственнымъ и всеобъемлющимъ гомилетичесвимъ закономъ. Это одна сторона или частность, которая далеко не обнимаетъ всвуъ гомилетическихъ требованій, и которая предполагаетъ множество другихъ требованій, составляющихъ полноту гомилетическихъ законовъ, и опредёленіе легковъсно. Но взглядамъ и сужденідовольно этой части ямъ Лютера придають особенно важное значение въ силу того авторитета, какимъ пользуется въ протестантскихъ обществахъ этотъ патріархъ реформаціи, и потому имъ отводится видное мъсто въ исторіи гомилетики.

Они впрочемъ имъютъ значение въ истори проповъдничества, какъ опповиція той схоластической искусственности, какою страдала средневъковая проповъдь, и указываютъ проповъдникамъ новый путь, болъе легкій и очищенный, чъмъ какимъ шла проповъдь церковная, до его вступленія на дъло служенія церковнаго слова.

Гомилетическая теорія Лютера нераврывно скязана была съ его пропов'ядническою правтикою: ею она предваря іась, сопровождалась и подтверждалась. Пропов'ядь Лютера, посв'ященная изъясненію священнаго Писанія, отличалась тіми свойствами, какихъ онъ требоваль отъ пропов'яди въ своихъ теоретическихъ замінаніяхъ, именно, простотою и безъискусственностію. Онъ указываль въ містахъ Писанія прямой, буквальный смыслъ, изб'явя всякихъ утонченностей, не думая объискусственномъ построеніи плана, и не заботясь о красот'є и изяществ'є словеснаго выраженія мысли. Онъ самъ такъ опредъялеть образъ своего пропов'єдничества: "Когда я былъ

юнъ, тогда я былъ ученъ, и странно, прежде, чвиъ я вошелъ въ духъ богословія, я занимался аллегоріями, тропологіями и анагогіями и гонялся за суетнымъ невусствомъ. Но теперь я знаю, что это дрянь. Теперь я бросиль все это, и мое самое лучшее и первое искусство—tradere scripturam simplici seusu (передавать писаніе въ простомъ смыслів), ибо literalis sensus (буквальный смысль) есть дело; въ немъ жизнь, въ немъ сила, ученіе и искусство; а прочее-дів только дураковь, мотя би оно и казалось возвышеннымъ ч 1). Другой разъ (въ письмъ гь Кюнцельту, пастору эйленбургскому) онъ говорить: "ты спрашиванны меня, какъ начинять и заключать проповёдь. Я не следую обычаю другихъ. Я опускаю длинные приступы и въ пратнихъ словахъ говорю тавъ: чтобы слово Божіе было плодотворно для насъ и Вогу угодно, призовемъ сначала божественную благодать и скажень отъ души Ave Maria или Pater noster. Затёмъ тотчась я читаю тексть безъ всякой теин, и или изъясняю Давида или предлагаю ученіе изъ него. Въ концъ я говорю такъ: Объ этомъ довольно, или, въ другой разъ объ этомъ скажемъ болве, или, вотъ что сказано объ этомъ. Будемъ просить у Бога Его благодати, чтобы мы могл выполнить это, или такъ: да поможеть намъ Богъ. Затемъ, вогда поднимаются всв, благословение Бога Отца и пр. Аминь, Воть мой способъ проповёдничества "2).

Лютеръ такъ высоко цениль объяснительную постиллу. что выражаль желаніе, чтобы другіе давали народу съ церковной каседры краткое, простое и ясное толкованіе Писанія, и хвалиль техъ, которые въ проповёднической практикё слісдовали путемъ, имъ проложеннымъ. И вотъ въ подражаніе его и во исполненіе его желанія явилось множество постиллъ, въ которыхъ изъяснялись то Евангелія, то апостольскія посла-

<sup>1)</sup> Geschichte der christlichen Homiletik, von Lentz 3. 11 Theil. s. 19.

<sup>2)</sup> Buddei Collech. ep. Lutheri p. 12 Geschichte der cristlichen Homiletik von Leutz. Zweiter Theil. s. 16.

нія, то тѣ или иныя книги ветхаго завѣта, и онѣ разнообраились, по тѣмъ лицамъ, для которыхъ назначались, были постиллы дѣтскія, крестьянскія, городскія и т. под.

Но какъ ни вліятеленъ быль образецъ его пропов'ядничества, и между почитателями его не могло не явиться евконеудовлетворенности этимъ методомъ проповъдничества, въ особенности вогда хотели возвести его въ обявательный завонъ для всёхъ. Односторонность такого рода проповёдивчества не могла не чувствоваться въ самомъ протестантскомъ обществъ. Прикованная всепъло въ тексту Писанія, и ставящая своею задачею изъясненіе смысла, въ немъ заключающагося, постилла Лютерова мало обращаетъ вниманія на потребности слушателей и не хочетъ считаться съ обстоятельствами времени, вызывающими со стороны пропов'ядника особое слово, къ нимъ приспособленное. Она слишкомъ объективна, -- вращается въ томъ общемъ, выспреннемъ вругв, какой указываеть ей буква Писанія, и изъ этой сферы, намічиваемой и отмежевываемой буквою Писанія, только изр'вдка и случайно нисходить въ низшую область, гдв движутся люди, занятые житейскими заботами и волнуемые разными чувствами и страстями. Постилла Лютера представляеть изъ себя чистое разсужденіе; въ ней мало живаго собесёдовательнаго элемента, не смотря на видимую простоту ея. Еслибы въ ней не было обращеній, и не стояло въ конці выраженій, подобных слівдующимъ: "да поможетъ намъ Богъ" или "попросимъ у Бога благодатной помощи, чтобы выполнить это", то трудно было бы признать такое изъяснение Писания за проповёдь, предназначенную для слушателей. Если далве представляется какой либо особенный случай, когда требуется живое слово, къ нему принаровленное, напримъръ какое либо празднество, воспоминаніе какого либо важнаго событія, или настоить надобность обличать вторгающееся и распространяющееся заблужденіе, возставать противъ грубыхъ пороковъ, развращающихъ общество и оскорбляющихъ благочестивое чувство, постилла,

слѣдующая за рядомъ стиховъ текста той или другой изъясняемой библейской вниги, является въ этомъ случав недостаточною и отъ нея нужно уклоняться, выступить на другой путь, чтобы сказать слово, приличное случаю и отвъчающее требованію времени.

Ту односторонность, какая съ-разу заметна въ гомилетической теоріи Лютера, старается восполнить теорія ближайваго сотрудника Лютера въ дёлё реформаціи-Меланхтона. Если Лютеръ хотель возстановить и ввести въ проповедническую практику постиллу или аналитическую беседу, и ее своиин совътами и своимъ примъромъ рекомендовалъ всъмъ, обязаннымъ вести дело церковнаго проповедничества, то Меланмону приписывають 1) совдание синтетической проповёди въ лотеранствъ. Эта синтетическая проповъдь была, если не пряною противоположностію постиллів Лютера, отличавшейся простотою и безъискусственностію, то во всякомъ случай видомъ проповеди, отличнымъ отъ нея, и по исходной точке, и по методу раскрытія истины пропов'вднической и по способу изложенія. Она не связывала себя текстомъ Писанія и не поставляла своею задачею изложение текста, а если и примывала въ слову Писанія, то свободно брала и выводила изъ него предметь порченія, и его подвергала болве или менве подробному ивследованію, независимо отъ того текста, изъ котораго выводилась опредвленная тема. Далве, если въ бесвав Лютера простота была главнымъ закономъ, и для формальной стороны проповеди не было установлено ниванихъ правилъ, а все здёсь предоставлялось личному вдохновенію и вкусу проновъдника, то синтетическая проповъдь имъла видъ болъе или ченъе искусственнаго произведенія, и она подчинялась требованіямъ логической стройности и эстетического приличія: она считалась съ теми законами, которыми определялись сущность

<sup>1)</sup> Mosheim. Anweisung erbaulich zu predigen, 1771. s. 67. Schmid. Anleitung zur populären Kanzelvortrag, 1789. 3. Th. s. 267.

и характеръ красноръчія. Къ этой синтетической проповъди обращались служители церковнаго слова, когда какія либо временныя обстоятельства вызывали съ ихъ стороны живое слово, прямо отвъчающее потребностямъ минуты, когда бесъда, всецвло погруженная въ текстъ Писанія, оказывалась чуждою всёмъ видоизмёняющимся явленіямъ движущейся современности. Меланхтонъ въ теоріи, предписывающей законы синтетической проповёди, пришель не потому только, что видёль односторонность аналитической бесёды. Эта теорія была требованіемъ его ума и образованія: Меланхтонъ биль умъ методическій, расположенный все формулировать и приводить въ систему. Онъ быль ученивь Рейхлина, который высоко ценныв ораторовъ классической древности и въ своихъ сочиненіяхъ внушаль уважение въ классической литературъ; въ своемъ сочиненіи гомилетическаго характера "Liber congestorum de arte praedicandi" Рейхлинъ для уясненія законовъ церковнаго красноречія обращался въ древнимъ классическимъ риторамъ, и правила Аристотеля, Цицерона и Квинтиліана прилагаль въ цервовнымъ христіанскимъ поученіямъ. Отъ него наследоваль Меланхтонъ любовь и уважение къ ораторамъ влассической древности, и вліяніе классическаго краснорівчія невольно отражалось у него, вогда ему приходилось говорить и писать о церковномъ краснорвчіи.

Меланхтонъ не быль проповъдникомъ и не хотъль принимать на себя церковной должности, какъ ни побуждали его къ этому Лютеръ и другіе, близкіе къ нему, цѣнившіе его умъ и ученость. Не преподаваль онъ и гомилетики; тогда еще не было этой науки въ числѣ наукъ, преподаваемыхъ въ школахъ. Но онъ излагалъ риторику и діалектику, и этими чтеніями, вмѣстѣ съ чтеніями о богословскихъ предметахъ, имѣлъ ме мало вліянія на проповѣдничество, касаясь часто условій церковнаго краснорѣчія. При его авторитетѣ его замѣчанія выслушивались съ особеннымъ вниманіемъ и имѣли болшое значеніе и въ наукѣ и въ практикѣ проповѣднической. Въ своей риторикъ, которая издавалась нъсколько разъ 1), Меланхтонъ діласть замічанія и о проповіднять, и часто приводить приифри изъ Писанія и богословских внигь. Въ построеніи своихъ правиль онъ следуетъ главнымъ образомъ Цицерону и Квинтиліану, и въ ихъ сочиненіямь отсылаеть тёхъ юношей, которые желали бы овладёть искусствомъ краснорёчія<sup>2</sup>). Цицеронъ биль любимымь его авторомь; онь читаль вы свое время, какъ профессоръ, объ "Ораторъ" Цицерона и разбиралъ его ръчь за Архію поэта. Уже поэтому можно судить, что въ своихъ требованіяхъ по отношенію къ краснорічію, и въ частности краснорвчію пропов'вдинческому, онъ не могъ держаться одной теоріи съ Лютеромъ, настанвавшимъ болве всего на простотв и безъискуссвенности слова. Въ посвящении своихъ риторическихъ Элементовъ юношамъ Альберту и Іоанну Рейфенштейнамъ, онъ признаетъ важность и великое значение красноръчів и вмість великую трудность его, и потому совітуєть имъ прилагать особенное стараніе къ тому, чтобы овладеть этимъ искусствомъ, и не довольствоваться одними его уроками, а читать другихъ, въ особенности знаменитыхъ древнихъ риторовъ, и присоединять къ этому долгія домашнія упражненія, ч только посл'в серьезнаго и долговременнаго занятія этимъ искусствомъ выступать на публичное поприще. Это искусство онь считаеть нужнымъ и полезнымъ не только для толкованія и защищенія законовъ, для веденія судебныхъ дёль и для ващиты государственныхъ интересовъ, но и для распространенія віры и опроверженія ложныхъ религіозныхъ ученій, т.е., какъ для свътской области жизни, такъ и для церковно-религіозной 3), в потому правила риториви, имъ излагаемыя, имъютъ одинаво-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мы вывень нодъ руками изданіе 1562 "Elementorum Rhetorices libri dao recens recogniti ab autore Philippo Melanchtone". Lipsiae. Первое издане риторики Меланхтона вышло въ 1519 году подъ заглавіемъ: Li bri tres de Rhetorica.

<sup>2)</sup> Tractatio vel deducatio Elem. Reth. studiosis adolescentibus p. 5.

<sup>3)</sup> Elementa Rhetorices p. 6. c. L. 10.

вое отношение какъ къ светскому, такъ и въ духовному враснорвчію. Краснорвчіе, которому учить риторика, есть, по его опредъленію, способность умно и красно (sapienter et ornate) говорить. Изъ цяти частей, на которыя древніе разделяли риторику, -- объ изобрътеніи, расположеніи, изложеніи, памяти и произношенін, -- Меланхтонъ въ своихъ Элементахъ риторики излагаетъ правила только васательно первыхъ трехъ; такъ вакъ въ нихъ, по его словамъ, почти все искусство состоитъ; о памяти и произношении онъ не считаетъ нужнымъ говорить,--- о памяти потому, что ей весьма мало помогаетъ искусство, а о произношенін потому, что оно нын'в не то, какое было у древнихъ; и что хорошо и чего нужно держаться при ораторскомъ дъйствовавін в произвошеній, тому нужно учиться чревъ подражаніе 1). Правила свои Меланхтонъ часто объясняетъ примерами, имеющими отношение къ религиозной или проповъднической области. Въ трактатв о дидактическомъ родв рвчей (de genere didascalico), въ поясненіе методы раскрытія матерій, онъ представляеть, какъ по указаннымъ имъ категоріямъ (опредёленія, разделенія, причины, действія) можно проводить понятіе добродетели, показнія, веры в). Когда идеть разсужденіе у Меданхтона о показательномъ (demonstrativo) родъ ръчей, въ приміть панегирика, онъ приводить псаломь 67-й: Да воскреснеть Богь и расточатся врази его.., въ воторомъ, по его указанію, описывается Христось, и подвергаеть его враткому риторическому разбору 8). Въ разсуждении объ общихъ мъстахъ (de locis communibus), онъ беретъ примъры не только изъ Цицерона, но и изъ церковныхъ проповъдей, и ссылается на бесёды Господа Інсуса Христа, -- о преданіяхъ фарисейскихъ, и о покаяніи, по поводу жестокости Пилата, смесившаго кровь галилеянъ съ жертвами ихъ (Лук. XIII, 1-5) 4).

<sup>1)</sup> Blem. Rhetorices, p. 12-13.

<sup>2)</sup> Elem. Rhetorices, p. 21-27.

<sup>2)</sup> lbidem, p. 65.

<sup>4)</sup> Ibidem, p. 70.

Въ травтать объ изложеніи, въ частности о тропахъ, есть особый отдыть о четырехъ смыслахъ священнаго Писанія, — буквальномъ, тропологическомъ, аллегорическомъ и анагогическомъ, какіе указывались въ Писаніи богословами и проповідниками!) — поясненный разборомъ нібсколькихъ примівровъ, в заключающійся совітомъ предпочитать всімъ смысламъ смыслъ прямой и простой, согласный съ контекстомъ різчи и съ обстоятельствами діла.

Гомилетическая теорія Меланхтона, подчиняющая строеніе пропов'яди раторическимъ правиламъ И **УКАЗЫВАЮЩАЯ** проповъдникамъ на ръчи классическихъ древнихъ ораторовъ, какъ на образцы для подражанія, въ разныя времена визивала неодинаковыя сужденія. Авторитеть Меланхтона въ лотеранскомъ обществъ быль очень великъ, особенно въ первие годы после отделенія протестантовъ отъ римско-католической церкви, и ему подчинялись мпогіе изъ пропов'яднивовъ протестантскихъ. При господстве аналитической беседы Лютера, широко практиковалась и развивалась синтетическая проповедь, называемая Меланхтоновскою, и синтетики (какъ называли въ исторіи пропов'ёди посл'ёдователей Меланхтона) стояли рядомъ съ аналитивами, и число первыхъ скоро перевисило число последникъ. Арзацій Шоферъ, проиоведникъ въ Виртембергскомъ герцогствъ въ самые первые годы послъ введенія реформацін, даеть такой похвальный отзывь о методь Меланхтона (въ веденіи въ своему сочиненію: Enarrationes Evangeliorum Dominicalium, 1544): "Филиппъ Меланхтонъ, уврашенный всявимъ родомъ знаній, въ своей діалектикъ показать намъ методъ, воторому, какъ меркуріальному (Меркурій-богъ краснорічія по языческой минологіи) образцу страують вандидаты богословія въ объясненіи священныхъ темъ" <sup>9</sup>).—Въ XVIII столетіи панегиристомъМеланхтона быль

<sup>1)</sup> Elementorum Rhetorices liber secundus, p. 95-105.

<sup>3)</sup> Geschichte der Veränderungen des Geschmacks im Predigen. v. Schuler. Theil, 1, s. 64.

Мовгейнъ, который обладалъ недюжиннымъ ораторскимъ талантомъ, и считался въ свое время величайшимъ ораторомъ Германін, который, какъ и Меланхтонъ, быль поклоненкомъ классическаго краснорвчія и свои проповеди, отличавшіяся ораторскимъ характеромъ, издалъ подъ именемъ: Heilige Beden. Въ введения въ гоминетикъ Мовгейна, изданной послъ его смерти 1), представлена враткая исторія пропов'ядничества и здёсь въ § 9 мы читаемъ: "Лютеръ не держался никавого искусства и не связываль себя никакими правилами, и его проповъди не похожи на наши топерешнія проповъди. Филиппъ Меланктонъ, который, вообще, былъ методическою головою, хорошо видвиъ, что такой способъ не удобенъ ни для учителя, ни для слушателей. Онъ училъ тому, кавъ должно примагать въ духовному краснорфчію законы риториви и свётскаго краснорвчія, и наставляль юношей, какь они должны располагать и по правиламъ искусства построять свои публичныя рівчи. Такимъ образомъ отъ него идетъ нашъ теперешній способъ пропов'вдинчества. Лютеру мы обязаны матеріями нашихъ проповъдей, а Меланхтону формою ихъ. Поэтому въ шестнадцатомъ столетін произошли две партін гомилетовъ, -- лютеране и меланхтоніане. Первые слідовали Лютеру и проповідывали безъ порядка и раздъльности. Последніе проповедывали такъ, какъ мы теперь проповедуемъ, и располагали свои проповъди въ порядкъ и по правиламъ искусства 2).

Разъясняя это общее положение § о методахъ проповъдничества Лютера и Меланктона, Мозгеймъ замъчаетъ, что "Меланктонъ стоялъ за то, что красноръчие (къ которому ръшительно не хотълъ прибъгать Лютеръ) нужно употреблять на каоедръ, и проповъдники такъ должны сочинять свои ръ-

<sup>1)</sup> Johann Lorenz von Mosheim Anweisung erbaulich zu predigen. Aus den vielfältigen Vorlesungen seeligen Herrn Kanzlers verfasset und zum Drucke befördert von Christian Ernst von Windheim. Erlangen. 1763.

a) Anweisung erbaulich zu predigen. Vorbereitung. s. 61-2.

чи, какъ греки и римляне изготовляли свои. Поэтому онъ училь молодых в людей, какъ они должны разбирать и изъяснять тексть, какъ делить и построевать речи... Онъ показываль, что духовныя рычи должны имыть приступь, разділеніе, изслідованіе и практическое приложение... Подъ вліяніемъ двухъ веливих в мужей (Лютера и Меланхтона) шестнадцатомъ столетіи господствовала **REARORE** пропов'вдинчества. Считавшіе себя последователями Лютера думади, что они темъ боле будутъ приближаться въ своему учителю, чемъ будутъ безпорядочиве, и вихъ ръчей мы очень много имъемъ изъ шестнадцатаго столетія. А меланхтоніане наблюдали порядовъ, и они получили перевъсъ... Лютеровой методъ проповъдничества слъдовали ть, которые отъ природы одарены были силою воображенія, были полны жизни и огня. А философскія LOTOBPI за лучшее следовать проповеднической форме Меланхтона, и это въ самомъ двлв лучше" 1).

Взглядъ Мозгейма билъ господствующимъ въ протестантской гомилетической литературѣ, и онъ повторялся у многихъ позднъйшихъ писателей, занимавшихся историко-гомилетическими вопросами. Съ Мозгеймомъ совершенно согласенъ Шмидъ, авторъ Руководства къ популярному церковвому краснорѣчію, вышедшаго въ концѣ прошедшаго столѣтія з), третья часть котораго представляетъ очеркъ исторіи
духовнаго краснорѣчія и гомилетики. Но Шулеръ, авторъ
"Исторіи измѣненій вкуса въ проповѣди, въ особенности между протестантами въ Германіи", ограничиваетъ его. Онъ
не отрицаетъ вліянія Меланхтона на протестантское процовѣдничество, и признаетъ его значительнымъ въ отношеніи къ
формальной сторонѣ проповѣди, но онъ не хочетъ признавать такой противоположности между лютеранскою и меланхтоновскою методою проповѣдничества, какая выставляется

<sup>1)</sup> Ibidem, s. 65-67.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Anleitung zum populären Kanzelvortrag, 1789. Th. III, S. 267,

Мозгеймомъ, и считаеть суждение Мозгейма исторически недоказаннымъ ').

Въ новое время слышатся голоса, неблагопріятные для Меланатона и той гомилетической методы, которая означается въ исторіи ето нменемъ, и за которую Мозгеймъ воздаетъ ему особенную честь. Выразителемъ такихъ отрицательныхъ сужденій о меланхтоновской гомилетической методів является, Ахелись, профессоръ богословія въ университетв марбургсвомъ, авторъ Правтическаго богословія, вышедшаго въ 1890 году. Признавая, что книга Меланхтона о риторивъ и его разсуждение de officiis concionatoris 1535 г. имфли большое вліяніе и нашли широкое распространеніе въ евангелическомъ обществъ, онъ сожальеть объ этомъ и не расположенъ вивств съ другими признать Меланхтона родоначальникомъ евангелической или протестантской гомилетики. "Меланхтонъ (говоритъ онъ) даетъ риторику, а не гомилетику; риторъ предлагаеть наставление проповеднику, гуманисть богослову. чтобы сдёлать изъ проповёднива оратора, изъ богослова гуманиста на васедръ. Имя сочинителя, и основанный на немъ авторитеть его риторики неблагопріятно действовали на развитіе гомилетики; преданіе среднихъ въковъ чрезъ него осталось господствующимъ, чтобы подружиться съ новою схоластивою <sup>« 2</sup>).

Указанное Ахелисомъ опущение изъ вида особенностей церковной проповёди и смёшение церковнаго краснорёчия съ свётскимъ и проистекающее отсюда подчинение обоихъ видовъ краснорёчия одинаковымъ риторическимъ правиламъ составляетъ главный недостатокъ теоріи проповёднической, ведущей свое начало отъ Меланхтона. Въ ней совершенно пре-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Geschichte der Veränderungen des Geschmacks im Predigen, insenderheit unter den Protestanten in Deutschland. Erster Theil. S. 72. Halle. 1792.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Practische Theologie von D. E. Chr. Achelis. Freiburg, 1890. II Theil. § 86. S. 387-8.

обладаетъ риторическій элементъ, закрывающій гомилетическую сторону; такъ какъ правила, въ ней раскрываемыя, взяты съ образцовъ классической древности, и служатъ видоизм'вненіемъ ученія древнихъ риторовъ, ничего не знавшихъ о церковномъ краснор'вчіи и не предполагавшихъ его существовавія.

## II. Гомилетика Герарда Гиперія.

(De formandis concionibus sacris, sev de interpretatione scripturarum populari. Libri II).

Въ исторіи гомилетиви изъ писателей XVI віка первое мъсто принадлежитъ не Лютеру Меланхтону, И Г**ЛАВНЫМЪ** двигателямъ реформаціи, а Андрею Герарду Гаперію, профессору богословія въ университет'я марбургскомъ. Его гомилетическое руководство, вышедшее въ первый разъ въ Марбургъ въ 1553 году, подъ заглавіемъ: "De formandis concionibus sacris, sev de interpretatione scripturarum populari", no своему составу и содержанію обладаетъ многими xaparrepными особенностями, весьма выгодно отличающими прежнихъ среднев вковыхъ гомилетивъ, и вывств съ твиъ обнаруживаеть въ авторъ такъ много вкуса и пониманія цервовно-ораторскаго приличія, что его руководственныя замічанія можно рекомендовать и проповёдникамъ нашихъ временъ. Его называють творцомъ научной гомилетики 1), освободившимъ гомилетику отъ узъ риторики и возвысившимъ его до степени самостоятельной богословской науки 2), и отъ него новая гомилетика можетъ вести свое начало.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mangold. Real-Encyclopädie für protestantische Theologie und Kirche, von Herzog. Band VI, s. 360.

<sup>2)</sup> Practische Theogie von Achelis. Band 1. Thel 11, Buch 11. § 86, s. 288.

Родовая фамилія Гиперія—Герардъ; Гиперіемъ онъ навывался отъ мѣста своей родины, города Уреги въ Фландріи. Такит именемъ онъ подписывался въ своихъ сочиненіяхъ, и оно осталось за нимъ въ исторіи вмѣсто фамильнаго прозванія.

Своимъ образованіемъ онъ обяванъ парижскому университету, тогда главному святилищу науки, считавшему чами своихъ питомцевъ. Здёсь онъ прослушалъ полный философскій, а потомъ богословскій курсъ. Знанія, сообщаемыя школьною наукою, онъ дополнялъ домашними самостоятельними занятіями, и въ этихъ домашнихъ занятіяхъ первое мізсто занимало у него чтеніе писаній отцовъ древней церкви, что благод втельным в образом в отразилось въ его дальнейшихъ сочиненіяхъ и въ частности въ его гомилетикъ. Въ Париж в особенным в сочувствием в его пользовались гуманисты, которые въ значительномъ числе призваны были туда при Францискъ въ триязычную коллегію, основанную въ 1529 году. Чрезъ нихъ Гиперій знавомился съ древнею литературою, самъ усердно изучалъ древніе языки, и отъ нихъ онъ заимствоваль критическое отношение къ постановки богословской науки въ томъ видъ, какой она имъла въ средніе въка. Тридцати лътъ онъ ваняль канедру богословія въ университеть марбургскомъ (въ 1542 году), и держалъ ее за собою болве двадцати летъ, до самой смерти, которая последовала въ 1564 году. Обладая многосторонними знаніями, и отличаясь ларомъ преподаванія, онъ съ такимъ успёхомъ излагаль съ ванедры экзегетическое, систематическое и практическое богословіе, что объ немъ распространилась слава по всей Германін, и въ университеть марбургскій со всёхъ цовъ Германіи во множестві стевались молодые люди, полученія образованія. Въ то время, когда Гиперій выступиль на учено-литературное поприще и преподаваль уроки съ каоедры. протестантскомъ обществъ велись го-ВЪ рячіе споры. Лютеране полемивировали съ пылкою ностію, доходящею до фанатизма, не только съ римско-

и сами съ собою. Въ католиками, HO новооснованномъ Лютеромъ церковномъ обществъ появились разныя отличавшіяся одна отъ другой своеобразнымъ пониманіемъ частнаго пункта догматическаго того или другаго ненавистію относились одна Эти партін съ и спорамъ между ними конца не предвиделось. Полемическое богословіе, при такомъ положеніи вещей, являлось предметомъ въ школахъ протестантскихъ, и имъ занимались болве, чвиъ другими отраслями богословской науки. Гиперій быль человекь мирной натуры, и онь скорбель о томъ направленіц, какое принимала богословская наука въ протестантствъ, и по мъръ возможности старался умърить горячіе споры, волновавшіе умы, часто по вопросамъ маловажнаго знана каоедръ раскрываль положительныя Самъ онъ богословскаго внанія, не вдаваясь въ полемику, и существеннымъ недостаткомъ прежнихъ изложеній христіанскаго ученія считаль то, что излагавшіе это ученіе небрегали историческими свъдъніями и не хотъли обращаться къ нимъ.

Съ именемъ Гиперія въ учено-богословской литературь извыстно нівсколько сочиненій, которыя составилясь изъ его чтеній, какія онъ держаль, въ качестві профессора. Изъ нихъ нашему вниманію подлежить одна гомилетикя, извыстная подъ заглавіемъ: "De formandis concionibus sacris, sev de interpretatione scripturarum populari". Явилась она первоначально, какъ мы говорили выше, въ 1553 году, а въ 1562 году вышла въ значительно увеличенномъ и распространенномъ видів. Первое изданіе повторялось нісколько разъ, даже было переведено на французскій языкъ, и снабженное нісколькими замізчаніями и добавленіями однимъ римско-ватолическимъ богословомъ (Лоренцомъ Виллавинценціемъ) было выпущено въ світъ съ его именемъ. Экземпляры перваго изданія гомилетики Гиперія (1553 г.), по отзывамъ уче-

ныхъ изследователей '), чрезвычайно редки. Мы имеемъ таковой изъ библіотеки университета св. Владиміра, и на немъ, на первомъ пустомъ листе неизвестною рукою древняго ценителя написано: "Libellus egregius et perrarus, i uti cetera Hiperii, ex quibus vid. Vogt p. 358, qui vero hunc ignoravit.".

Книга написана, какъ объяснялъ Гиперій въ посвященіи . ея благосклонному читателю, по побужденію нівоторых слушателей, вышедшихъ изъ той школы, въ которой Гиперій занималъ канедру профессора, т. е. марбургскаго университета. Призванные исполнять должность учителей въ церкви, они бывшаго профессора дать имъ какое либо cBoero руководство для составленія пропов'вдей. "Я (говорить Гиперій) обывновенно отсылаль такихь въ чтенію тёхь авторовь, издали полевныя и уважаемыя сочиненія, посвященныя этому предмету. Но такимъ отвътомъ не довольствовались многіе мон пріятели; они сильно настаивали иною, даже съ прямымъ принужденіемъ, чтобы я, послё другихъ, изложилъ свое суждение. Итакъ уступая частымъ настоятельнымъ просьбамъ некоторыхъ, я кой-какія небольшія -овьот способъ проповъданія и о попудярномъ толкованіи Писанія записаль на бумагь, но безь порядка и нестройно, и въ такомъ виде предложилъ ихъ желавшимъ слышать мое сужденіе... Но не много спустя я поняль, этимъ я не удовлетвориль ихъ: почему то самое изложилъ полнфе"...

Принятая благопріятно при своемъ появленіи и им'євшая въ XVI столітій не одно изданіє, гомилетика Гиперія въ XVII столітій была почти совсімъ забыта, и о ней не говорили и къ ней не обращались и въ первой половиніз XVIII віжа. Причина этого забвенія заключалась вз томъ, между прочимъ, что Гиперій по своимъ убіжденіямъ принадлежаль не къ главной протестантской партіи, говникшей

<sup>2)</sup> Practishe Theologie, von Achelis. Erster Baud, Th. II, Bush II, § 86, 288.

наъ реформаціи, — лютеранской, а къ реформатскому исповъданію. Ревнивые о чести своей партіи, лютеранскіе богословы не хотъли воздавать должнаго умнымъ писателямъ, не стоявшимъ съ ними въ одномъ лагеръ. Возстановленіе авторитета Гиперія и привианіе важнаго значенія за его гомилетическимъ руководствомъ послъдовало уже въ послъднихъ десятильтіяхъ прошлаго стольтія. Извъстный историнъ Штреккъ в Вагницъ, издавшій въ 1781 году не первую краткую, а распространенную гомилетику Гиперія (1562 г.), выставили на видъ забытыя его достоинства въ гомилетической области, и съ тъхъ поръ у всъхъ нъмецкихъ писателей 1), при обозръніи трудовъ предшествующихъ покольній по части гомилетики, имя Гиперія ставится высоко, какъ имя одного изъ лучшихъ представителей этой науки.

Гомилетика Гиперія имфетъ оригинальный характерт. Въ ез построеніи меньше зависимости отъ риторическихъ системъ, которымъ болфе или менфе подчинялись прежнія гомилетическія руководства. Въ ней преобладаетъ богословскій или спеціально гомилетическій элементъ предъ риторическимъ, и гомилетика въ томъ видф, какой далъ ей Гиперій, является больше богословскою наукою, чфмъ словесною или риторическою. Въ этомъ состоитъ новость постановки гомилетической науки, и вмёстф главная заслуга, которая даетъ Гиперію почетное мфсто въ ряду другихъ представителей науки о проповёдничествф.

Гиперій совнаєть, что у пропов'вдника, въ его обязанностяхь и д'вятельности, весьма много общаго съ ораторомъ. Д'вятельность оратора опред'вляется принятыми въ риторикахъ термиками: изобр'втеніе, расположеніе, изложеніе, память и



<sup>1)</sup> Geschichte der Veränderungen des Geschmacks im Predigen, von Schuler. 1722. Th. 1, s. 95. Geschichte der christlichen Homiletik, von Lentz. 1839. Th. 11. 280-282. Practische Theologie, von Achelis, 1890. Band. 1. s. 288. Real-Encyclopädie für protest. Theologie und Kirhe, von Herzog Band. VI, s. 360. Practische Theologie, Osterzee (1878), s. 147.

произношение. Та же самыя обязапности или виды двятельности и у проповъдника. Равнымъ образомъ имъютъ отношение въ проповъднической двятельности и другіе риторическіе травтаты, -- о цёляхъ ораторства: учить, правиться, трогать, -о трехъ родахъ слога, объ искусствъ разнообразить и украшать рвчь посредствомъ троповъ и фигуръ, какъ это показаль блаж. Августинь въ своей Христіанской наукь. Знаніе всего риторическаго ученія нужно и полезно для проповедника, какъ это видимъ на примерахъ св. Златоуста, св. Василія Веливаго, св. Григорія Назіанзена и другихъ. 'Но нашъ авторъ не считаетъ нужнымъ излагать въ своей гомилетики то, о чемъ распространяются риторы. Все, что нужно знать пропов'янику касательно расположенія, изложенія и памяти, все это подробно изложено въ травтатахъ риторовъ, и пусть пропов'ядники къ нимъ обращаются вінэруви від этихъ частей. Произношение совершенно иное нынв, чвмъ било въ старину: въ церкви нужно соблюдать, при произношенін, больше приличія и важности, чёмъ на форумі, и потому у свётских риторовъ проповеднику нётъ нужды учиться произношенію. Но Гиперій, не смотря на то, не вводить въ свою гомилетику особаго трактата о произношении, но рекомендуеть проповёдникамь правтически учиться искусству произношенія, совытуя проповыднику подражать тымь учителямь, которые прекрасно произносять и действують на канедре, и этимъ снискали себв славу у своихъ соплеменниковъ. Главное вниманіе Гиперій обращаеть на изобритеніе: въ этомъ пункти, по его указанію, пропов'ядникъ болве всего долженъ трудиться, и этимъ онъ отличается отъ оратора. Потому, когда светская риторика учить тому, како нужно составлять рычь и дыйствовать оратору, гомилетика излагаеть то, что проповёдникь должень предлагать народу: тамъ форма-главное, и здёсь матерія 1). И виды різчей или проповідей Гиперій указываеть вакіе обычно выставляла и выставляеть риторика. Обывно-

<sup>1)</sup> De formandis concionibus sacris. Liber 1. c. 3, p. 23-4.

венно раторика раздёляла красноречіе на три рода: врасноръчіе показательное или панигирическое, совъщательное и судебное. Эти же роды ръчей указывала гомилетика и въ духовномъ краснорфчіи, находя здѣсь подобіе и судебнаго враснорвчія, едва ли умъстнаго на церковной каоедрв, въ своемъ гомилетическомъ трактатѣ и однако допустилъ нашъ Өеофанъ Провоповичъ. Гиперій взялъ новое двленія церковнаго краснорічія на роды; именно въ основаніе дівленія онъ положиль изреченіе Апостола Павла во вторемъ посланіи въ Тимовею: всяко писаніе богодухновенно и полезно есть ко ученію, ко обличенію, ко исправленію, къ наказанію еже в правди (2 Тим. ІІІ, 16), съ присовокупленіемъ текста изъ посланія къ римлянамъ: елика преднаписана быша, вз наше наказаніе преднаписашася, да торппніем и утписніем писаній упованіе имамы (Римл. XV, 4), и указаль пять родовъ пропоивдей, —родъ учительный (doctrinale или бібаскай кови), обличительный (redargutivum или едегхидоч), наставительный или воспитательный (institutivum или пасовотской) — употребивъ тавое названіе для третьяго рода проповіди, неупотребительное въ научной терминологіи, Гиперій оговаривается, что онъ считаетъ позволительнымъ въ своей спеціальности пользоваться словами апостола, хорошо выражающими дело,-исправительный (correctorium или впачордотихоч), и утышительный (consolatorium— парахдутской или парацивутской). Гиперій первый ввель такое раздівленіе церковнаго краснорічія на роды, и самъ чувствоваль, что это необычное деленіе многимь покажется страннымъ и можетъ вызвать противъ себя возраженія. Потому, еще въ посвящени своей вниги благосклонному читателю, онъ оправдываеть себя въ допущенной имъ новости, ссылаясь на то, что въ этомъ случат онъ имтать руководителемъ своимъ св. Апостола Павла, котораго можно считать, по его словамъ, корифеемъ всёхъ проповёдниковъ, и выраражаетъ увъренность, что благочестивые и ученые люди не скажуть, что онъ сделаль то неправильно. Деленіе это, хотя

не сдълалось общепринятымъ, но послъ Гиперія не ръдко повторялось въ последующихъ сочиненияхъ гомилетическаго содержанія, и оно удержалось, между прочимъ, въ нашей Книго о должностях пресвитеров приходских.

Далве, твореніе Гиперія отличается твит, что свидвтельствуеть о чистомъ гомилетическомъ вкусв своего автора и наполнено свытлыми сужденіями о предметахъ и вопросахъ, входящихъ вы вругъ науки о проповедничестве. Оригинальною и весьма выгодною чертою въ немъ является то, что онъ указываеть на прекрасные образцы проповёдническаго слова, на ихъ примъръ основываетъ свои правила, и къ нимъ отсылаеть желающихъ научиться полезному и плодотворному способу действованія на церковной каоедры. Эти образцы онъ представляеть въ библейскихъ ръчахъ, -- пророковъ, апостоловъ и самаго Господа Іисуса Христа, и въ твореніяхъ святыхъ отцовъ древней церкви, -Златоуста, Василія Великаго, Григорія Назіанзена и другихъ. Где нужно ему подтвердить свои правила и советы примеромъ, онъ всегда обращается къ ръчамъ и твореніямъ тёхъ, кого считаеть высшими и безупречными представителями церковнаго щенно-религіознаго краснорвчія. Особенно онъ рекомендуеть вниманию молодыхъ проповедниковъ св. Іоанна Златоуста и выражаетъ желаніе, чтобы они непрестанно, день и ночь, читали и перечитывали его беседы. Ни у кого, какъ у св. Златоуста, нельзя научиться говорить ясно, просто, популярно, и вийсти учено, умно, вполни прилично и важно 1). Вообще въ древнимъ отцамъ обращается Григорій, какъ никъ проповъдничества, и склоняетъ вниманіе другихъ, имъющих въвиду проповедническое служение, потому что у древнихъ отцовъ находитъ больше знанія или священной эрудиціи, чит у поздивишихъ проповъдниковъ, больше горячей реввости о спасеніи людей, и болье обильное проявленіе въ ихъ словъ вспомоществующей силы Св. Духа 2).

<sup>1)</sup> Lib. 1, c. Vl, p. 22.
2) Lectori caudido. p. 1.

Войденъ въ более подробное разсмотрение сочинения Гиперія. Книга его, по своему достоинству и по практической годности и меткости своихъ замечаній, заслуживаеть внимательнаго разсмотренія.

Свое сочинение о составлении проповедей Гиперій разделиль на двё части: въ первой части онъ излагаеть правила, касающися проповеди вообще, а во вгорой разбираеть роды проповедей и указываеть, что нужно наблюдать по отношению въ каждому роду проповедей въ отдёльности.

Приступая въ уясченію того, что должень дёлать и соблюдать пропов'вдникъ, при исполнении своего долга, Гиперій въ началъ вниги считаетъ нужнымъ вратво показать высокое вначение должности проповёдника. Между всёми церковными должностями она самая важная и самая достойная, говорить нашь авторь. Въ проповедании слова Божім состоить главное служение апостольское. Господь, предъ отшествиемъ съ вемли, далъ ученивамъ своимъ повелвніе идти и учить всв народы. Шедше от мірт весь, проповъдите Евангеліе всей твари (Марк. XVI, 15). Долгъ учить ставится Спасителемъ на первомъ планъ, сравнительно съ долгомъ врещенія или совершенія таинствъ. Потому и Апостоль ученіе считаеть двломъ, принадлежащимъ апостольскому чину, и его считаетъ своею обязанностію, предоставляя другимъ другія діла. Не посла бо мене Христось (говорить онь) крестити, но благовъстити (1 Кор. 1, 17). И нътъ другаго болъе върнаго признака, которымъ истинная церковь отличается отъ ложной, какъ чистое и здравое ученіе; такъ какъ и еретики въ своихъ собраніяхъ отправляють богослуженіе, а чистаго ученія не имъютъ. Апостолъ Павелъ вивняетъ себъ въ особенную честь, что онъ служилъ Вогу духомъ во благовъствованіи Сына Его (Римл. 1, 9). Потому ищущие служения проповъдническаго, согласно указанію Апостоловъ, ищуть добраго и высокаго дела, и хорошо упражняющіеся въ немъ должны

быть всёми любины и почитаемы (1 Тин. III, 1). Прилежашіи добрь пресвитеры сугубыя чести да сподобляются, паче же труждающійся въ словь и ученіи (1 Тим. V, 17).

После указанія высокой важности проповедническаго діла и служенія, Гиперій (во второй главі первой вниги) виставляетъ главныя требованія, которымъ долженъ удовлетворять принимающій пропов'вдинческое служеніе, - разъясняеть, чты онь должень обладать для того, чтобы быть достойнымъ своего служенія и съ успахомъ вести его. Три тре бованія предъявляетъ пропов'вднику нашъ авторъ: отъ него требуется ученость или достаточныя познанія, чистота жизни и даръ сообщенія ученія или способность говорить сильно и убъдительно. Опредъляя познанія, необходимыя для проповедника. Гиперій не ограничиваеть ихъ одною богословскою ученостію, а требуеть оть него знанія и свётскихъ, гуманных наукъ, знанія языковъ, даже свідіній въ праві гражданскомъ и делахъ политическихъ. Замётно у него въ этомъ пунктв влінніе гомилетики Эразма: только онъ говорить объ образованіи и знаніяхъ процов'едника более коротко, чемъ Эразиъ, и старается подтвердить законность своего положенія прим'врами и изреченіями библейскими, чего ність у Эразма. Второе требованіе-требованіе чистоты жизни-не новое требованіе у Гиперія: излагая это требованіе, Гиперій ворить согласно съ другими гомилетами, прежде его изкасательно проповъдника и проповъ-SLNGSQII NMUIIIGS7SL ди, начиная съ Августина. Добрая жизнь проповъдника. Гиперія, есть вавъ бы по словамъ печать, которою предъ слушателями здравое ученіе. верждается считаеть нужнымь ограничить это требованіе, въ существъ дала совершенно законное и справедливое; потому что не вездъ и не во всякое время можно имъть такихъ проповъдниковъ, которые были бы извъстны святостію жизни, и которыхъ бы живнь столько же навидала, сволько и слово. Всв им рождаемся въ беззаконіяхъ, и человіческая природа удобопревлонна во злу. Потому пусть проповеднивами являются, если не святые и вполнъ безупречные по жизни, то по врайней мірів люди добраго направленія, держащіеся здраваго ученія и не зараженные никакими нечестивыми или еретичесвими мивніями. Апостоль находить добрымь и благодарить Бога, когда проповъдують Христа, по вакому бы это побужденію ни было, и каковы бы ни были тв лица, которые проповъдують чистое учение (Фил. 1, 14-18). Третье требованіе-требованіе духа и силы въ ученіи. Это требованіе не имъетъ полной определенности. Духъ и сила въ учени-это не то, что даръ краснорвчія, которымъ отличаются свътскіе ораторы. Это нъкая особенная способность излагать здравое ученіе, трогать и увлекать души. Эту способность означать словомъ помазаніе, и самъ Гиперій, чувствуя что особенность этого требованія трудно овначить однить точнымъ словомъ, для выраженія того, что нужно разумьть подъ свойствомъ проповёдника, здёсь увазываемымъ, употребляетъ развыраженія заимствуя ихъ изъ священнаго RUH Этотъ даръ (говорить онъ) въ Писаніи называется болоры - сила, власть, съ вакою училь Господь Інсусъ Христосъ (Мато. VII, 29. Марк. 1, 22. Лук. IV, 32), то словомъ παρρησία—смілость, дерзновеніе (Дівн. IV, 13), словомъ евиба-могущество, то словомъ πνεύμα--- ΑΥΧЪ (Двян. IV, 8), то απόδειξις πνεύματος και δυνάμεως—явленіе дука силы (1 Кор. 11, 4). Духъ или сила въ ученіи зависить не столько отъ остественныхъ способностей человъка, сколько отъ благодати, даруемой отъ Бога. Потому нужно просить этой благодати у Бога. Даръ ученія, сообщаемый Богомъ, умножается частою молитвою, а питается и сохраняется горячею ревностію о спасеніи братій.

Цёль, которую всегда долженъ имёть въ виду проповёднакъ,—спасеніе людей и примиреніе ихъ съ Богомъ. Къ этой цёли всецёло долженъ быть направленъ весь трудъ его, и слово его должно быть не чёмъ инымъ, какъ словомъ спасенія или словомъ о спасеніи (гл. 3).

Главное и первое внимание Гиперий рекомендуетъ проповединку обращать на матерію проповеди, и съ определенія свойствъ матерін, пригодной для церковной каоедри, онъ начинаетъ подробное изложение гомилетическихъ законовъ. Матерію для проповъди Гиперій совътуетъ избирать 1) полезную, 2) легкую и 3) необходимую. Конечно, весьма полежно все ученіе евангельское; но изъ него то въ особенности нужно предлагать народу, чемъ питается въра; чёмъ побуждаются люди къ любви и добрымъ деламъ, и чёмъ утверждается наша надежда. Нужно брать во внимание всего человъна, вавъ внутренняго, тавъ и внъшняго, и говорить не тольно о делахъ и обязанностяхъ жизни настоящей, но и объ ожеданін жизни будущей. Ибо чрезъ познаніе и правильное употребление сихъ вещей человивь дилается совершеннымь и приготовляеть себв вваное блаженство. Гиперій при этомъ подробно перечисляеть пункты, обнимаемые понятіемъ въры, любви и надежды, --- конечно, не всё (кто всё ихъ въ порядке перечислить?), --- а только такіе, которые особенно полно изъяснены пророжами, Господомъ Інсусомъ Христомъ и апостолами, воторые съ особенною пользою могуть быть предлагаемы народу, о воторыхъ всегда благовременно говорить и о которыхъ учители варода нивогда не могутъ любомудрствовать до пресыщенія.

Второе требованіе Гиперія по отношенію въ матеріи, годной для церковной ваведры, состоить въ томъ, чтобы она была легвая, понятная для всёхъ. Слушателями пропов'ядника залются большею частію люди простые, неученые, а если между ними попадаются люди образованные, то и изъ нихъ мало св'ядущихъ въ божественныхъ вещахъ. Потому напрасно предлагать въ пропов'яди то, чего никто не понимаетъ, или поймутъ очень и очень немногіе. И отъ разсужденія о вещахъ трудныхъ скор'єе можно бояться онасности, ч'ёмъ ожидать пользы. Апостолъ Навелъ ноэтому очень часто ув'ящавать своихъ учениковъ наб'ёгать суссловій и превословій лженименаго разума и всякаго ученія, которое не ведеть къ бла-

точестію (1 Тим. 1, 4. VI, 4, 20. 2 Тим. 11, 14. 16—17. 23 Тит. 1, 10, 11), и уклоняться отъ всего того въ ученін, что дівлаеть людей надменными и болье надлежащаго пытливыми, что рождаеть споры и нивого не назидаеть. Нужно остерегаться поднимать въ проновіди праздные вопросы и приводить утонченныя разсужденія.

Въ-третвихъ Гиперій советуеть проповедникамъ излагать матерію необходимую. Необходимою матеріею онь навываеть ту, которая прилична місту и времени, и которая требуется состояніемъ и духовными нуждами народа, для вотораго проповёднивъ является учителемъ. Множество богословсвихъ предметовъ весьма полезныхъ по своему существу, но не всё ихъ благовременно изъяснять въ томъ или другомъ мёстъ, въ то или другое время. У иныхъ народовъ одни порови, а у другихъ другіе; въ одномъ городъ господствують тавія ваблужденія, какія въ другомъ почти ненвейстны. Въ одномъ мъсть поднимаются религіозные споры, а въ другомъ все сповойно. Часто случаются разныя обстоятельства, о воторых выв по поводу которых проповеднику нужно говорить річи извістнаго рода, приспособленныя къ обстоятельствамъ, напримъръ во время голода, моровой язвы, войны, града, неблагорастворенія воздуха, смятенія или другой какой либо опасности. Долгъ проповедника въ такихъ случаяхъ угвшать народь, приводить въ сознанію грёха, возбуждать къ молитвенному испрошенію милосердія Божія. Однимъ словомъ, вакъ различны состоянія и случаи въ обществахъ человіческихъ, такъ различны должны быть и проповеди, и уже самая необходимость предписываеть проповёднику пользоваться твит или другимъ родомъ ръчи, раскрывать ту или другую матерію въ навиданіе народа.

Особенную осторожность должень имёть проповёдникъ и особенную заботливость прилагать къ тому, чтобы въ своикъ проповёдяхъ не сказать чего либо не точнаго, не твердаго, не согласнаго съ вдравымъ учениемъ, извлеченнымъ изъ священнаго Писанія и изъ достойныхъ толкователей въры, и принятымъ церковію за образецъ въры въ символахъ.

За общимъ опредъленіемъ свойствъ проповъднической матеріи, Гиперій излагаеть нъкоторыя правила о форм'я и частяхъ проповъди.

Касательно формы проповёди она требуеть 1) чтобы проповедь была кратка: это нужно для того, чтобы народъ бодро, безъ свуки и утомленія слушаль річь проповідника, легче удержаль въ памяти слышанное; можно и въ немногахъ словахъ сказать много полезнаго. 2) Проповёдь должна бить изложена ясно и вразумительно. Вполив ясно и вразуинтельно можеть говорить тотъ, кто прекрасно владветь народнимъ языкомъ. Для пріобретенія такой способности ревомендуется имъющимъ въ виду проповъдническое служение слушать проповёди церковныхъ ораторовъ, отличающихся тазантомъ и умъньемъ говорить народу вполит понятно для него,--и читать вниги, писанныя людьми, владвишими даромъ популярнаго изложенія. Этимъ талантомъ всёхъ превосходить св. Іоанна Златоусть, и потому Гиперій желасть, чтобы момодые проповъдники никогда не выпускали изъ рукъ его книгъ, и день и ночь, читали ихъ, чтобы достигнуть, если то возможно, того достоинства річи ясной, популярной и вразумительной, какимъ въ совершенстве владель св. Ісаниъ Златоустъ, не напрасно названный этимъ именемъ. 3) Проповёдь должна состоять изъ законныхъ частей, т. е. въ ней долженъ быть соблюдаемъ порядокъ расположения и изложения мыслей. И в письмі, которое адресуется одному лицу, и въ поторомъ говорится о домашнихъ дёлахъ, по возможности, соблюдается порядовъ изложенія. Твих болве это необходимо въ проповыди, въ которой предлагается учение о предметахъ самыхъ важныхъ и высовихъ, и которая говорится предъ большимъ собраніемъ народа.

Частей проповъди у Гиперія указывается семь: чтеніе Писанія, призываніе, приступъ, предложеніе или раздъленіе, доказательство или изслъдованіе, опроверженіе, заключеніе.

Чтеніе священнаго Писанія предшествовало пропов'я и непосредственно соединялось съ нею въ древней Писаніе или невёстний отдёль его читаль чтець, особо поставляемый въ церкви для совершенія чтенія при богослуженін, и тотчась послё него другой вто либо, ученый и облеченный особеннымъ полномочіемъ, восходиль на канедру и изъясняль то, что прежде было прочитано. Этотъ обычай заимствованъ быль изъ синагоги іудейской. О порядкахъ синагоги іудейской, нашедшихъ отраженіе въ практива христіанской церкви, мы читаемъ въ Дівяніяхъ апостольскихъ (ХПІ, 14-15), гдъ говорится, что когда Павель и бывшіе съ нимъ въ Антіохін Писидійской въ субботу вощин въ синагогу, то по чтенін закона и пророковъ начальники синагоги послади сказать имъ: муже брате, аще есть слово въ васъ утьшенія къ людемь, глаголите, и въ Евангелія Луки, который, говоря о посъщение Спасителемъ въ день субботный синагоги назаретской, замічаеть, что Ему дали внигу пророка Исаін, и Онъ, прочиталь найденное Имъ місто, тотчасъ же, согнувъ внигу и отдавъ служителю, сълъ и вачалъ равъяснять чтеніе, къ веливому ивумленію всёхъ присутствующихъ въ синагогъ (Лук. IV, 16-22). Но чтеніе Писанія или отдъла изъ него, хотя было въ обычав въ древней церкви, не было ненарушинымъ закономъ. Были проповёди, говоримыя по случаю и не состоящія въ изъясненіи Писанія. проповъдямъ не предшествовало чтеніе Писанія, а проповъдника брама иза Писанія только насколько слова или выводиль изъ него тему, а многда начималь слово, не приводя никакого мъста изъ Писанія. Примъровъ подобнаго рода проповъдей много у древнихъ отповъ церкви, -- св. Григорія Назіанзена, св. Іоанна Златоуста, св. Василія Великаго и другихъ.

Заслуживаеть вниманія замічаніе Гиперія о томъ, въ каидевопочи се стидовичи стива сможва ви или бровочни смож слова священнаго Писанія. Она требуета, чтобы пропов'яникъ, когда ему нужно употребить слова Писанія, пользовался при этомъ тёмъ тенстомъ или переводомъ, навой наиболе вевъстенъ народу и освященъ церковнымъ употребленияъ Приведение словъ Писанія въ переводъ, отступающемъ отъ освященнаго употребленісмъ текста, будеть имъть значеніе вомментарія, а не подлинныхъ выраженій богодухновеннаго инсателя. Благочестивый слухъ многихъ можеть оснорбиться, вогда священныя слова, взятыя изъ Библіи, произносятся предъ ними съ церковной наобдры не въ той формъ и вижшией оболочев, въ вакой они привывли слышать и читать нав. Спиридонъ, епископъ кимрскій, въ присутствіи многихъ епископовъ и въ виду всего народа, съ сильнымъ укоромъ обратился въ еписвопу Трифиллію за то, что тотъ осивлился въ текств евангелія: вовьми одръ свой-туу жасуру вийсто словъ глий употребить другое слово, которое назалось ему благозвучиве. Ужели ты (сказаль Спиридонь) лучше того, который снаваль: түч күүчүч, когда стыдишься польвоваться Его словами? 1). И Августинъ сообщаетъ въ письмъ въ Герониму объ одномъ епископъ въ Африкъ, что, когда онъ прочиталь мёсто изъ кинги пророка Іоны не тавъ, какъ оно читалось въ текств, тогда употреблявшемся въ церкви, то подвергался опасности отъ негодованя возбужденнаго народа, оскорбленнаго изм'вненіемъ текста, и едва не прогнанъ былъ съ канедри, и быль бы прогнанъ, если бы не объщался впредь быть осторожные и не позволять себы отступленый оты общемринатаго текста священных вингъ.

Противно этому правилу, имёющему свои твердыя основанія, у насъ поступають тё, которые повволяють себё въ церкви въ прововёда приводить тексты изъ священнаго Па-

<sup>1)</sup> Tripartitae historiae lib. 1, cap. 10.

синія въ русскомъ нарічін, снимая съ нихъ оболочну церковно-богослужебного явыка. Нашъ народъ привыкъ слишить слово Божіе на церковно-славянскомъ явыкв, на какомъ оно неотступно читается при богослужении, и отступление отъ принятаго первовно-богослужебнаго славянскаго языва, вогда оно встрътается въ проповъдяхъ, произносимыхъ съ церковной ваеедры, непріятно ріжеть и осворблисть благочестивий слукъ многихъ. И это не есть следствіе следой безотчетной привазанности въ утвердившемуся обычаю, а выражение чистаго вкуса и благоговъйнаго настроенія души. То благоговъйное уважение из священному слову Библін, какими должени быть преисполненъ каждый, видящій въ немъ не простое выраженіе мысли человіческой, требуеть, чтобы и вившиею формою это священное слово отличено было отъ нашего обывновенваго буденчнаго языка. И когда оно произвосится на языкъ церковно-богослужебномъ, этимъ не только соблюдается цервовное приличіе, но вмёстё съ тёмъ тогда чувствуется всёми. что это именно слово Божіе, отличное отъ слова человічесваго. А вогда вы произносите библейскіе тексты на явыкф обывновенномъ, употребляемомъ въ домашнемъ обиходъ, какъто вначительно умаляется священная важность слова Вожія, я библейскій тексть, принимая обыденную форму, изъ слова возвышенно-церковнаго нисходить въ разрядъ слова будничнаго, служащаго простымъ выраженіемъ нашей мысли, и уже въ немъ не тотъ въсъ его и не та сила. Церковно-богослужебный язывъ для слова Божія въ проповёди тоже, что священния одежды и облаченія совершающихъ богослуженіе. Странно и неприлично было бы, если бы совершители богослужебныхъ дъйствій являлись въ обывновенномъ облаченів, въ накомъ они являются предъ людьми въ домашнемъ быту и на улицахъ. Тоже самое должно чувствоваться, когда мы ве хотимъ являть слово Божіе въ церковной проповёди въ присвоенномъ ему облачении священно-богослужебнаго языка-Когда мы въ рукописяхъ приводимъ тексты изъ Писанія, въ

додавательство или разъясненію своихъ мислей, ми подчоринваемъ мхъ, и тёмъ отличаемъ ихъ отъ нашихъ собственних словь и разсужденій, и майній авторитетных людей. Когда печатаемъ свои сочиненія и проновёди, для отличенія библейскихъ мёсть отъ нашего собстаеннаго текога употребляемъ особый курсавный шрифтъ. Пусть же и при произношенін пропов'я библейскія м'яста, въ ней приводимыя, будуть отличены оть нашего собственнаго разглагольствованія твих особыми величавими перковними явикоми, на накоми церковь предлагаеть слово Божіе для народа при богослужевів. И несомивнио народъ съ большимъ винианіемъ и покорностію приметь тогда свидетельство нев слова Божія, погда и вижинею формою оно будеть отличаться оть обывновеннаго теченія вашей простой или литературной річи. Пусть русскій тексть, при передачів слова. Божія, будеть вийть вначеніе комментарія и упопребляется тогда, когда нав'ястное библейское мъсто темно и неправумительно въ цервовно-славанскомъ переводв.

Призываніе въ нынёшней проповёднической практике не является необходимою частію или принадлежностію проповёди, и у насъ употребляется оно весьма рёдко. Но въ проповёдяхъ схоластическаго періода оно служило необходимою частію, въ которой проповёдникъ испрашивалъ себё у Бога, иногда у Божіей Матери и святыхъ, помощи свыше для достойнаго совершенія служенія церковнаго слова, а вмёстё сътёмъ часто и слушателямъ испрашивалъ благодатнаго вспомоществованія для лучшаго усвоенія святаго ученія, предлагаемаго въ проповёди. Гиперій удерживаетъ эту часть, и законность ея доказываетъ примёромъ апостоловъ и нёвоторыхъ изъ древнихъ отцовъ. Тавъ, по свидётельству Дёяній апостольскихъ, апостолы молились Господу, чтобы Онъ далъ виъ силу со всякимъ дерзновеніемъ глаголати слово Его (Д'ян. IV, 29). Блаж. Августинъ въ Христіанской наукъ предписы-

ваетъ проповеднику: "пустъ онъ, молясь за себя и за слушателей, сделается прежде молитвенникомъ, чёмъ проповедникомъ. И въ ту самую минуту, когда выходитъ на каседру, прежде нежели отверветъ уста свои, пусть онъ вознесетъ жаждущую душу свою иъ Богу, да но благодати Его отригнетъ то, чёмъ самъ напоенъ, и да неліетъ отъ полноти своей. 1). Призываніе, если оно введено и удерживается обичаемъ церковникъ, по предписанію Гинерія, должно бить кратко и благоговейно прилично, и состоять въ испрошеніи помощи Святаго Духа проповёднику и слушателямъ.

Приступи въ проповъдяхъ бывають чрезвичайно разнообразны и проповёднику здёсь предоставляется полная свобода располагать свою рёчь тань или вначе. Въ другихъ родахъ врасноречія приступъ своею целію поставляеть то, чтобы слу**тателей** сдёлать болёе внимательными и благосклонными. А здёсь, въ проповедяхъ, матерін, о которыхъ говорится, сами по себь располагають слушателей въ вниманію; да и приходящіе въ храмъ приходять съ готовымъ расположениемъ выслушать святое ученіе, здёсь предлагаемое. Потому въ проповёди приступъ можно и опускать, а прямо начинать съ предложенія или разделенія, какъ это и деласть св. Златоусть въ проповёди о трехъ отрокахъ. Касательно содержанія и состава приступовъ Гиперій не представляеть подробных правиль, но предпочитаеть на примърахъ показать, чёмъ можно наполнять вступительную часть проповёди. Эти примёры беругся имъ главнымъ образомъ изъ проповедей Златоуста, и частію изъ проповедей Григорія Назіанзена и Василія Великаго.

Посл'в приступа Гиперій дівлаєть замівчанія о предложеній и раздівленій. Предложеніе и раздівленіе составляють одну нераздівльную часть. Если вся проповідь посвящена только одному предмету, то все содержаніе проповіди обнимаєтся и указываєтся однимъ предложеніемъ или темою. А если

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Христ. наука, кн. IV, гл. 32.

рёть будеть о нёскольких пунктахь, то присоединяется разденене, указывающее всё тё члены, о которыхь будеть рёчь ввереди. Всякое раздёленіе должно быть кратко, логично и ясно, то есть, въ немъ не должно быть миого членовъ (рёдко боге трехъ); далёе члены въ порядкё должны указываться такіе, какихъ требуеть природа обсуждаемыхъ предметовъ, и наконецъ они всё должны быть выражены словами совершенно проврачными и вразумительными. Раздёленіе, висся морядокъ въ расположеніе частей, въ тоже самое время помогаетъ и памяти какъ самаго проповёдника, при раскрытіи извёстнаго ученія, такъ и слушателей, при усвоенія ими предлагаемаго имъ проповёдникомъ.

За вводными частями, прежде указанными, слёдуеть главная часть, въ которой раскрывается и доказывается набранная и намиченная матерія. Она обыкновенно называется изслёдованіемъ, а у Гиперія означается именемъ "Confirmatio"— утвержденіе или доказательство.

Касательно этой части, по замівчанію Гиперія, нельвя дать одного и простаго правила. Какъ различны роды проповёдей, такъ различны доказательства, приводимыя въ проповедяхъ. Иное годится для утешенія, другое для утвержденія догмата, третье для ув'вщанія слушателей и побужденія ихъ къ какому лебо подезному дёлу. И въ одной и той-же проповъди, по различію мъстъ или частей, необходимо разнообразіе въ приведеніи доказательсть. Когда вовьмешь какоелибо ивсто для изъясненія или изберешь тему, смотри, раскрывай эту тему такъ, чтобы твое раскрытіе нанболюе откычало настоящему положенію вещей. Въ постановить темы и въ развитии ея нужно приспособляться къ обстоятельствамъ времени, въ нравамъ, настроея по и состоянию слушателей. Иваче нужно говорить предъ придворными и властями, иначе предъ знатными и богатыми, иначе предъ военными, иначе предъ представителями высшей школы, иначе предъ ремесленниками, иначе предъ вемледельцами. Немалое искус-

ство требуется при изложения христівнскаго ученія для того, чтобы говорить приспособительно въ тому или другому ду слушателей. Далво, ревомендуется, при изъясненіи кого либо ивста. Писанія или раскрытія предмета, по примиру Златоуста и другихъ отцовъ, сначала показать сущность всего дала, а потомъ входить въ подробности. Что насается порядка донавательствъ, то нёкоторые раторы предписывали на нервомъ и последнемъ месте ставить боле сильныя до**жазатольства, за въ средней мение сильныя; но святые отцы** въ этомъ отношени пользовались большою свободою, и смотря по качеству дела раслично располагали свои доказательства, поэтому Гиперій не считаеть нужанить постановлять по этому вопросу опредъленное правило, а совътуетъ голько не приводить доказательствь безъ разсужденія. -- Для уясненія предмета могутъ быть приводимы сравненія и приміры. Златоуста немного найдешь вроповёдей, въ которыхъ бы не было многихъ сравненій, и они встрівчаются у него въ каждой части проповѣди. Въ этомъ отношения едва ли вто съ нить можеть сравниться. И ръчи пророковь и Господа Інсуса Христа изобилують частыми сравненіями н украшаются притчами. Приміры для проповіди наиболіє годны ті, которые заимствуются изъ священныхъ кингъ: въ нимъ нужно обращаться потому, что простой народъ легво нонимаетъ и съ удовольствіемъ слушаеть ихъ. - Послів доказательствъ примфровъ, заимствованныхъ изъ Писанія, можно иногда, для убъжденія слушателей, приводить свидітельства и изъ вибшнихъ, т. е., изъ сочиненій философовъ и другихъ світсвихъ писателей, --- можно польвоваться пособіемъ вившней, религін, науви. Чтобы не показался кому либо подозрительнымъ и неумъстнымъ такой совъть. Гиперій старается подврвиить его примврами священных лиць. Самъ Господь Імсусъ Христосъ, говоря о провидения Божиемъ, насъ охраняющемъ, указываетъ на съно сельное, на лилію, на воробьевъ, (Мате. VI, 36-30). Апостоль Цавель, утверждая догмать о воскресенін, указываеть на зерно, брошенное въ венлю, и по-

томъ получающее новую форму (I Кор. XV, 36-38). Тотъ же апостоль въ рвчи, сказанной въ абинскомъ ареопагъ, привель полустите изъ поэта Арата (Двян. XVII, 28), въ первомъ посланіи къ кориноянамъ привелъ стихъ изъ Менандра (1 Кор. XV, 33), а въ посланіи въ Титу другой стихъ изъ Епименида (Тит. 1, 12). Равнымъ образомъ и отцы польвовались свидетельствами вибшнихъ, сведеніями, заимствованными у светской мудрости, какъ напримеръ Златоустъ, въ одномъ словъ объ избъжаніи клятьъ, говорить: посль того, какъ не могъ я убъдить васъ отъ писанія, я хочу-увъщавать вась отъ вивіпнихъ. Но допуская въ проповеди приведеніе свидътельствъ отъ вившнихъ, чуждыхъ религіи писателей, Гиперій діласть ограниченіе этого правила. Онъ говорить, что приводить такія свидётельства нужно съ большою осторожностію и р'ядко, -- именно тогда, когда нужно уб'яждать людей упорныхъ, и когда для побъжденія ихъ унорства и невърія можно съ пользою указывать на людей, вещей, которые своими свидетельщихъ божественныхъ ствами могутъ пристыдить упорное невъжество или невъріе. -Въ срединъ проповъди можно дълать краткія отступленія, для обличенія порововъ или для возбужденія слушателей къ добродътели. Такія отступленія хороши тогда, когда вызываются теченіемъ річи и ввляются какъ бы не преднамівренными. Въ заключение всего, когда исчернаны всѣ доказательства, можно д'ййствовать на страсти, и тогда у слушателей получается болве сильное впечатление отъ всего сказан-Haro.

Особою частію нъ гомилетивъ Гиперія ставится опроверженіе (confutatio). Но оно не есть непремънная часть важдой проповъди. А въ нему нужно обращаться тогда, когда само дівло требуетъ, чтобы мы разобрали и опровергли тів возраженія, вавія противниви выставляютъ противъ нашего положенія, и въ этомъ случать лучше слідовать обычаю ораторовъ, а не діалективовъ, и опровергать противни-

Иль исторів гомилетики.

ковъ кратко, основаніями ясными, вполні отвічающими пониманію слушателей. И не нужно опроверженія вст комкать въ одно місто, но разсінвать ихъ по различными частями проповъди. Иногда, впрочемъ, по требованію обстоятельствъ, нужно бываеть всю проповёдь направлять или къ опровержению ложнаго ученія, или къ искорененію суевбрія, или къ уничтожению вакого либо дурнаго обычая: въ такомъ случав и прилично и веобходимо собирать все, что можеть вести къ истребленію того зла, противъ котораго вынужденъ ратовать пропов'ядникъ: —при опровержени пропов'ядникъ можеть пользоваться всемъ, что предписано ораторами васательно полемики. Но въ проповъдническомъ опровержении не должно быть ничего софистического, не должно быть хитрой дівлектической утопченности и адвокатскихъ изворотовъ, и проповъднику должно быть чуждо стремление осмъять противника. Не полжно давать ни малейшаго повода въ подозрению, что проповедникъ кочетъ шутить или обойти противника. Церковное преніе можеть облачаться и украшаться - истипою и простотою. Н вкоторые при опроверженияхъ слишжомъ горячатся и, увлеченные гибномъ, дозволяютъ себв рутательства и даже проклятія. Такихъ нужно увещавать, чтобы они излишества своей горячей різчи старались умізрять увдою любви. Обличение и развое не такъ оскорбляетъ, если ваметно, что оно происходить оть любви.

Въ заключени, —послъдней части проповъди, —дълается краткое повтореніе сказаннаго прежде, въ особенности какихъ либо наиболье сильныхъ доказательствъ; а иногда оно примываетъ къ одному послъднему отдълу проповъди, и изъ него выводить соотвътственное примъненіе къ слушателямъ. Если проповъдь посвящена какому либо важному дълу, требуемому состояніемъ церкви, тогда въ заключеніи умъстны патетическія мъста, которыми, дъйствуя на страсти, можно побуждать людей къ снисканію какой-либо добродьтели или къ уклоненію отъ какой либо опасности или зла. Но встръчаются, —и очень часто, —въ заключеніяхъ увъщанія

ние порицанія, не им'вющія непосредственной связи съ изложеннымъ въ проповеди. Такія заключенія мы видимъ во многихъ проповъдяхъ Златоуста. Такъ въ 19-й бесёде на книгу Вытія онъ, послів изъясненія Писанія, въ заключеніи дасть увъщание, въ которомъ осуждаеть скупость и умоляеть всёхъ помогать бедными и уделять ими щедрую милостыню. Въ другой бесёдё, гдё онъ раскрываль безконечное милосердіе Божіе къ роду человіческому, послі разъясненія этой истины, онъ увъщаваетъ слушателей съ пользою проводить остальное время четыредесятницы и стараться воздерживаться не тольво отъ пищи, но еще гораздо болве отъ грвховъ и злодвяній. Весьма часто онъ заключаетъ свои беседы просьбою и воилинаніемъ, обращенными въ слушателямъ, чтобы они хранили предложенное имъ спасительное ученіе, пришедши домой повторяли его, передавали и разъясняли его другимъ и наконецъ обращали его въ исправленію своей жизни.

Вь древнихь риторикахъ видное мъсто занималъ отдълъ о страстяхъ, и древніе риторы предписывали ораторамъ не только действовать на умъ, но и возбуждать страсти, т. е. стараться тронуть сердце и чувство слушателей; безъ этого рвчь оратора будеть холодною и мало двиственною. Гиперій считаетъ это необходимымъ и для проповедника, и у него въ гомилетикъ есть особая глава (XVI первой книги) о возбужденіи страстей (de movendis affectibus). По его указанію, проповедникъ не последнее старание долженъ прилагать къ тому, чтобы действовать на страсти, и всё ученые признають, что не въ чемъ онъ такъ не нуждается, какъ именно въ этой од-. ной способности. Кто въ храмъ учить такъ, какъ профессоры въ школахъ, тотъ не можетъ производить великихъ духовныхъ плодовъ, и весьма немногіе или даже никто таними проповъдями не можетъ быть доводимъ до раскаянія и исправленія жизни. Потому, кто принимаеть на себя долгь ученія въ церкви, тотъ долженъ дни и ночи трудиться надъ тъмъ, чтоби пріобрѣсть себѣ даръ говорить не для разсудка только, но и для сердна.

Въ разсуждени о возбуждени страстей Гиперій дастъ отвъты на три, поставленные имъ, вопроса: 1) какіе аффекты прилично возбуждать проповъднику?—2) гдѣ, въ какой части проповъди?—и 3) наконецъ чъмъ можно производить требуемые аффекты?

Въ риторическихъ руководствахъ указываются четыре главныя страсти, какія можеть возбуждать ораторъ: радость, надежда, страхъ, скорбь. Каждая изъ этихъ главныхъ страстей имветь свои частивищие виды. Korga какой нужно произвести или на какую страсть нужно подъйствовать, - это должень решать собственный такть проповедника. по соображенію съ содержаніемъ пропов'яди и состояніемъ слушателей. Положимъ, ты замъчаешь, что люди, являющіеся твоими слушателями, преданы роскоши и пьянству, и ты объясняеть місто Писанія, гді говорится о трезвости и воздержанін, или противъ роскоши, на этомъ ты можешь остановиться, и въ увъщании слушателямъ или обличении ихъ подвиствовать на ихъ сердце, чтобы побудешь стараться ихъ хранить треввость или отвращаться роскоши. Или гдъ многихъ изъ народа' гнететъ бъдность, и они, при дороговизнъ хатоа, не въ состоянии достать себъ пропитаніе, и въ тому же, можеть быть, страдають отъ колода, — тамъ всеми нервами нужно стараться действовать на чувство любви и состраданія, и людей, владеющихъ достаткомъ, побуждать къ благотворительности и милосердію къ бванымъ...

Къ патетикъ, къ возбужденію страстей можно обращать - ся не въ одной какой либо части проповъди, не въ изслъдованіи только, но и въ приступъ и въ заключеніи, и не тогда только, когда приходитъ къ концу обсужденіе предмета, но всюду, гдъ по ходу ръчи покажется удобнымъ и полезнымъ тронуть и хъ души. Проповъднику въ этомъ отношеніи предоставлена

большая свобода, чёмъ оратору, какъ и во многомъ другомъ. Ибо проповедникъ повелеваетъ, приказываетъ, строго журитъ и обличаетъ, угрожаетъ, какъ судія, изрекаетъ приговоры; а ораторъ ничего такого себе не можетъ позволить, но иногда долженъ льстить судьямъ и унижаться предъ трибунами.

Чтобы произвесть въ слушателяхъ извъстный аффектъ, пропов'ядникъ прежде всего самъ долженъ быть въ этомъ аффектв, — чтобы возбудить въ ихъ сердцахъ то или чувство, проповъднику самому нужно одушевиться чувствомъ. Когда извъстное чувство волнуетъ душу проповъдника, оно даетъ силу его слову и перельется другихъ. Кто, положимъ, сворбитъ о страданіяхъ людей, нуждающихся въ чужой помощи и заявляетъ это словами, голосомъ,-лицомъ, жестомъ, тотъ весьма скоро возбудитъ другихъ въ милосердію. Кто самъ воспламененъ желавіемъ совершить тотъ или другой подвигъ, тотъ своею речью и какъ-бы свониъ примъромъ и другихъ воспламенитъ къ тому же. искренно ненавидить тотъ или другой порожь и это выражаетъ въ горячемъ словъ, тотъ безъ сомивнія и другихъ увлечеть къ ненависти этого порока и борьбв съ нимъ. Какъ же въ себв самомъ возбудить требуемый аффектъ? Прежде всего тщательнымъ обсужденіемъ тіхъ вещей, о которыхъ иміветь быть рвчь проповъдника, напримеръ, страданій бедствующей нищеты, и внимательнымъ вавѣшиваніемъ всего, завлючающагося въ этихъ вещахъ, во-вторыхъ, работою воображенія, вогда послѣ внимательнаго разсужденія о вещахъ, составляющих содержание проповёди, живо рисуеть онъ себё картивы, имъющія непосредственную связь съ этими вещами, напечативнаеть ихъ въ своей душв и такъ проникается представленіемъ ихъ, какъ будто это-его собственное дело. Вътретьихъ, много помогаетъ въ этомъ случав чтеніе подходящихъ мъстъ, особенно въ священныхъ книгахъ, въ которыхъ сильно и трогательно представлено изв'ястное положение. Въчетвертыхъ, если самъ желаешь воодушевиться извёстнымъ

чувствомъ и другихъ тронуть, старайся предъ началомъ продовъди горачею молитвою испрашивать себъ помощи у Отца небеснаго; ибо способность говорить сердцу людей зависитъ не столько отъ повнанія, сколько отъ дара Божія. Сила возбуждать страсти и дъйствовать на сердца полагается не въ изысканныхъ словахъ и выработанной художественной ръчи, она гораздо болье истеваетъ отъ особенной способности, свыше даруемой инымъ людямъ. Часто мы видимъ, что иные говорятъ совершенно просто и безъ всякаго искусства, и между тъмъ они сильно трогаютъ сердца и производятъ глубокое впечатлъніе на слушателей. Нельзя не прибавить еще, что произведенію впечатльнія на слушателей и возбуждецію добрыхъ страстей не мало способствуетъ живое произношеніе и пріятное дъйствованіе проповъднива.

Свои разсужденія о патетикі Гиперій дополняеть указаніемь ніжогорыхь искусственныхь мівсть (loci artificiales) или мыслей, заимствованных изъ богословія и священных в книгъ, какими проповъдникамъ можно пользоваться для возбужденія страстей въ своихъ слушателяхъ. Чувства, какія проповёднику обыкновенно настоить надобность пробуждать въ народъ, ждущемъ отъ него назиданія, -- это, 'во- первыхъ, вабота и безновойство о своемъ спасеніи, сворбь или негодованіе по поводу сод'янных преступленій, ненависть ко граху, любовь въ добродетели, страхъ суда Божія, надежда на божественное милосердіе, любовь и состраданіе къ ближнему, и другія, симъ подобныя. На каждую изъ указанныхъ темъ авторъ нашъ приводить тв мысли и представленія, какими можно действовать на сердца слушателей въ целяхъ, предположенных проповедникомъ, и после приведенных имъ разъясненій прибавляеть: о чемь бы ни говориль пропов'ядникъ, ивъ источниковъ богословія одъ легво можеть почернать нужныя и пригодныя ему доказательства. Ибо богословіе богато всяваго рода матеріалами, необходимыми для пропов'ядническаго враснорвчія, и эти матеріалы оно обильно и щедро даетъ всемъ, ищущимъ ихъ у него.

После индоженія гомилетических правиль, касающихся проповёди вообще, Гиперій во второй части своей вниги подробно разбираеть разные роды проповедей, и о наждомъ манимать достойныхъ вничаній, достойныхъ вничаній людей, привванныхъ къ служенію церковнаго слова.

І вперій, какъ мы говорили выше, отступая отъ приватаго древними риторами дівнія краснорічія на три рода, дівнть церковное краснорічіє на пять видовь: учительный, обличительный, наставительный или укінцательный, исправительный и утіштельный. При общихъ условіяхъ, выполненіе которыхъ необходимо во всіхъ родакъ проповіди, каждый родь имістьской особенности, требующія особой постановки дівла.

Первый родъ проповъдей, указываемый Гиперіемъ, -- учитејьный. Въ проповъдяхъ этого рода разъясняютъ теоретическія темы и разсуждають о вірів, любви, надеждів, законів, грахъ, смерти и тому подобныхъ матеріяхъ. Желателенъ нъвоторый порядовъ въ изъяснени вопросовъ, ставимыхъ въ проповедяхъ этого рода. Діалектики предписывають, при обсужденін подобных темъ, прежде всего повазать, что такое обсуждаемая вещь, во-вторыхъ, -- какія части ся или сколько видовъ, въ-третьихъ, вакія причины, въ-четвертыхъ, какія действія, въпатыхъ, какія сродныя вещи или обстоятельства, въ-пестыхъ, какія противныя. И ніть нужди пренебрегать этимь порядкомь, напротивъ весьма полезно, какъ для учащаго, такъ и для слушателей, держаться навъстнаго метода. Могутъ сказать, что такая форма разсужденія свойственна болье Аристотелю и его посивдователямъ, чемъ богословамъ. Но и у пророковъ и святыхъ отцовъ встръчаются проповъди, расположенныя согласно этому методу. Этотъ методъ самый естественный, вакому можно слъдовать, вогда нужно раскрыть и изътьмы вывесть на свёть при-РОДУ и свойство вакой либо вещи. Только то различе въ этомъ отношения между дівлективомъ и богословомъ, что дівлектикъ ниветь дело съ учениками съ известнымъ научнымъ направленіемъ и запасомъ, и потому можеть утонченно вести обсужденіе подлежащихъ вопросовъ. А богословъ, въ особенности проповъдникъ имъеть предъ собою толпу, значительное большинство которой составляютъ люди необразованные, долженъ избирать для разъясненія только то, что соотвътствуетъ пониманію его слушателей, мъсту и времени произнесенія проповъди.

Для руководства пропов'вдникамъ и въ предостережение отъ ошибокъ въ важномъ и трудномъ дёл'я дидактической пропов'вди, Гиперій даетъ сл'єдующія правила:

- 1) Нужно избъгать изъясненія такихъ догматовъ, которые мало ведуть къ благочестію, и обсужденіе которыхъ больше удовлетворяєть любопытству, чёмъ доброму назиданію. Это имѣетъ въ виду апостоль Павелъ, когда въ различныхъ мѣстахъ своихъ посланій къ Тимовею и Титу запрещаетъ имъ давать въ церкви мѣсто ученію не по благочестію, баснямъ и родословіямъ безконечнымъ, которыя производятъ больше споры, нежели назиданіе въ вѣрѣ (1 Тим. 1, 3—4. IV, 6), состязаніямъ и словопреніямъ, отъ которыхъ происходятъ зависть, распри, злорѣчія, лукавыя подозрѣнія, пустые споры (1 Тим. VI, 4—5), непотребному пустословію (2 Тим. 11, 16. Ш, 5—9. Тит. 1, 10—11. 13—14) и глупымъ копросамъ (Тит. Ш, 9).
- 2) При изложеніи догмата, изъясняемаго въ назиданіе слушателей, нужно держаться ученія книгь пророковъ и апостоловъ, которыя однѣ служать основаніемъ истины и нормою, какой всѣ должны слѣдовать, но затѣмъ можно пользоваться и другими богословами, которые изъясняли писанія и догматы, въ нихъ содержащіеся, и съ разсужденіемъ вносить въ проповѣди ихъ мнѣнія и вамѣчанія.
- 3) Изъ методовъ, вакіе допускаетъ свойство изъясняемаго догмата, старайся выбирать такой, какой наиболье приличенъ времени, мъсту и пониманію слушателей. Это, кажется, имълъ въ виду апостолъ, когда писалъ Тимоею: потщися

себе искусна поставити предъ Богомъ, дълателя непостыдна, право правяща слово истины (2 Тим. 11, 15).

- 4) Всячески нужно остерегаться приводить доказательства искусственныя или слишкомъ отдаленныя. Ибо когда слушатели зам'ятить хоть одно такого рода доказательство, они меньше в'яса будуть придавать и прочимъ доказательствамъ, и съ подозрениемъ станутъ относиться къ учителю:
- 5) Все, приводимое въ разъяснение и доказательство догмата, должно быть твердо, ясно и несомитино.
- 6) Не должно примъшивать къ ученю ничего такого, что по трудности или темнотъ можетъ быть перетолковываемо нечестивыми и приводимо ими къ утвержденю ложнаго ученія или извиненію преступленія. Отъ этого предостерегаеть апостолъ Петръ, когда говоритъ, что въ посланіяхъ Павловыхъ встръчается нъчто неудобовразумительное, что невъжды и не утвержденные въ въръ извращаютъ къ собственной своей погибели (2 Петр. П, 16).
- 7) Послѣ изложенія догмата никогда не нужно забывать показать практическое примѣненіе его (usus), какъ ко всей церкви вообще, такъ въ частности къ сокѣсти каждаго. Когла не раскрыто примѣненіе извѣстнаго ученія, тогда праздно и почти безполезно познаніе этого ученія.

Другой родъ проповідей, по разділенію Гиперія, тобличительный (redargutivus). Къ этому роду проповідей Гиперій относить ті проповідня, въ которыхъ разбираются и опровергаются ложныя ученія. По вызову обстоятельствь, проповідними иногда цілую проповідь посвящають опроверженію камого либо заблужденія, другой разъ, въ одной части проповіди опровергается ложное ученіе, а въ другой утверждается и разъзсивется противоположный заблужденію истинный догмать. Въ борьбі съ ложными ученіями можно пользоваться всякимъ родомъ оружія, и выступающій противъ него хорошо долженъ быть ваставленъ въ томъ искусстві, какимъ владіноть защитники ложнаго ученія.

- 1) При опровержени ложнаго ученія прежде всего нужно замічать, гді погрішность у его защитниковъ въ формів или матеріи доказательствъ, и потомъ явно показывать эту погрішность, однако такъ, чтобы по возможности сокрыто было твое діалектическое искусство. Если ты будешь выставлягь свое діалектическое искусство, и въ храмі будешь пользоваться терминами, взятыми изъ школы, то можно опасаться, какъ бы твои доказательства не сділались подозрительными, подобно изворотливымъ возраженіямъ противниковъ.
- 2) Можно опровергать противниковъ, показывая несостоятельность и неприличіе ихъ возраженій, или противопоставляя имъ другія въскія возраженія. Примъръ перваго мы можемъ видъть въ посланіи къ римлянамъ, гдъ апостолъ говоритъ: ты скажешь мню: за чтоже еще обвиняетъ (Богд)? Ибо кто противостанетъ воль Его? А ты кто человъкъ, что споришь съ Богомъ? Издъліе скажетъ ли сдълавшему его: зачъмъ ты меня такъ сдълалъ?.. (Рим. IX, 19—20). Примъръ другого мы можемъ читать въ Евангеліи Матоея, гдъ повъствуется, что приступиша къ Інсусу учащу архіерее и старцы людстіи, глаголюще: коею властію сія твориши? И кто ти даде власть сію? Отвъщавъ же Іисусъ рече имъ: вопрощу вы и азъ слово едино: еже аще речете мню, и азъ вамъ реку, коею властію сія творю. Крещеніе Іоанново откуду бъ? Съ небесе ли, или отъ человъкъ? (Мато. XXI, 23—25).
- 3) Можно приводить и выставлять на видъ изреченія противниковъ, когда они явно несостоятельны и исправы, показывая при этомъ свое негодованіе. Такъ дѣлаетъ апостолъ, когда въ посланіи къ римлянамъ говоритъ: Не дълать ли намъ зло, чтобы вышло добро, какъ нъкоторые злословять насъ и говорять, будто мы такъ учимъ? Праведенъ судъ на таковыхъ (Рим. III, 8). Эти слова вышли отъ души, возбужденной негодованіемъ по причинъ недостойнаго поведенія противниковъ. Подобною же формою пользуется апостоль въ посланіи къ колоссянамъ, когда говорить противъ тъкъ, ког

торые возрожденных во Христ старались принести къ соблюденію іудейских постановленій: Если вы со Христомъ умерли для стихій міра, то для чего вы, кикъ живущіе вг мірь, держитесь постановленій: не прикасайся, не вкушай, не дотрогивайся?.. Это импетъ только видъ мудрости въ самовольномъ служеніи (Кол. 11, 20—23).

- 4) Пользуясь всёми средствами, какія ораторы считаютъ полевными для опроверженія ложныхъ мивній, процовідникъ въ особенности долженъ пользоваться такими формами, какія указываеть богословіе, именно, онъ можеть противополягать мысль Божію мысли человіческой, или противъ мижнія шаго ставить мивніе высшаго. Такъ Господь Інсусь Христось, въ бесъдъ съ книжниками и фарисении, преданіямъ старцевъ противополагаеть заповёдь Божію, и упрекаеть ихъ въ томъ, что они изъ-за преданія старцевъ преступають запов'ядь Божію (Мато. ХУ, 2-6). Далве, можеть онт показывать истинный и подлинный смыслъ Писанія, когда другіе превратно толкують его. Такъ, когда діаволь сказаль Інсусу Христу: аще сынз еси Божій, вервися низу: писано бо всть, яко ангеломъ своимь заповъсть о тебъ сохранити тя, и на руках возмуть тя, да не когда преткнеши о камень ногу твою, - Господь отвычаль ему: паки писано есть: не искусини Господа Бога тоосто (Мато. IV, 6-7). Къ указанному противникомъ можно добавить что либо изъ Писанія, служащее въ разъясненію истины, или приводить м'всто, дающее новое осв'ященіе предмету. Такъ, когда діаволь сказаль Господу Інсусу Христу: аще сынг еси Божій, риы, да каменіе сіе хлибы будутг, Росподь отвіналь: не о жапот единоми живи будети человими, но о осящьма глаголь исходящема изо уста Божиха (Мато. IV, 3-4). Можно примирять міста, по видимому, противо-RUHEROLOH.
- 5) Въ вонцѣ проповѣдв, направленной въ опроверженію ложнаго ученія, не безполевно свести убѣдительныя доказательства, или лучше представить увѣщанія слушателямъ от-

вращаться отъ этихъ ложныхъ ученій и заботливо блюсти себя, какъ бы не заразиться пагубнымъ ученіемъ лицемфровъ.

6) Проповъдникъ долженъ остерегаться, чтобы въ его оровержении противниковъ не проявлялось ничего, происходящаго отъ нечистой страсти. Это можетъ быть, когда онъ слишкомъ уже выставляетъ себя или свое мивніе, болье надлежащаго хвалить и рекомендуетъ все свое, или когда слишкомъ сурово нападаетъ на противниковъ и пылаетъ болье ненавистію къ лицамъ, чвмъ ревностію о распространеніи и защищеніи истины. Всей проповъди прилична врайняя сдержанность и умъренность, изъ которой бы всё могли видъть, что проповъдникъ ищетъ спасенія и раскаянія заблуждающихъ, а не осужденія ихъ.

Третій родъ пропов'ядей, наставительный или увѣщательный (institutivus), по опредъленію Гиперія, заключаеть въ себъ нъсколько разрядовъ церковнаго слова, и между есть такіе, которые прямо не подходять подъ понятіе, вываемое названіемъ этого рода. Первъе всего, в совершенно справедливо, сюда отнесены проповъди нравоучительныя, направленныя къ устроенію жизни человіческой по закону Христову. Но рядомъ съ ними поставлены слова, относимыя риторами къ роду показательному или похвальному. понятіе ув'вщательныхъ пропов'ядей Гиперій отпесъ панегирики лицамъ или дъламъ, славословія (δυξολογίαι), въ которыхъ проповедникъ возбуждаетъ слушателей воздавать благодареніе Богу за полученныя благодівнія, и слова надгробныя. Нельзя не зам'втить натажки въ этомъ сведеніи подъ одну категорію такихъ разнообразныхъ словъ. Авторъ и самъ чунствовалъ это; но свое логическое разделение увещательнаго рода проповъди на частивите виды онъ оправдываетъ твив, что похвала въ панегиривахъ или надгробныхъ DBсебв когда проивносится въ церкви, не въ самой Taxb,

должна полагать свою конечную цёль, а въ томъ, чтобы побудить слушателей къ подражанію тому, чему воздается похвала. Равнымъ образомъ бобологія или славословіе Богу направмется къ тому, чтобы пробудить или усилить въ народъ благодарныя чувства къ Богу, нашему Промыслителю и Искупителю. Но не смотря на это оправдание Гипериемъ принятаго имъ логическаго распорядка видовъ церковной проповъди и ва указаніе имъ сродства между ув'вщательными или вравоучительными словами съ одной стороны, и панегириками и надгробными словами съ другой, нельвя не чувствовать существенной разницы между этими сопоставленными дерковнаго красноръчія. Въ этомъ случав ощутительною является испусственность и вмёстё съ темъ непоторая нота введеннаго Гиперіемъ дівленія церковной проповіди на роды. Построивши это дёленіе на словахъ апостола увазывающихъ, въ чему можетъ быть съ пользою употребляе. мо слово Божіе, онъ опустиль изъвида или не обратиль вниманія на то, что иныя изъ существующихъ произведеній цервовнаго враснорічія, по своему характеру, отличаются отъ всехъ родовъ, какія указаны въ словахъ апостоломъ. вершенно оставить ихъ безъ вниманія оказалось невозможнимъ. Потому нашъ авторъ и постарался примвнулъ ихъ въ вакому либо роду проповъди, --- и примкнулъ къ такому, съ которымъ у нихъ нетъ прамаго сродства.

Въ трактатъ объ увъщательныхъ или нравоучительныхъ проповъдяхъ Гиперій первъе всего разъясняетъ, 4TO MOбыть содержаніемъ такихъ пропов'єдей, или жетъ можно пользоваться, чтобы убъдить слушателей совершать raroe Judo доброе дёло, напримёръ, помогать бъднымъ, устроить страннопрівмницу, возстановить разрушающуюся шводу и т. под.. Въ такихъ случаяхъ процовъднику но заимствовать доказательства изъ слёдующихъ месть или ватегорій: отъ честнаго, отъ справедливаго, отъ благочестиваго, безопаснаго, приличнаго и похвального, отъ необходимаго, отъ легкаго и возможного. Чтобы доказать, что известное дело и справедливо, и благочестиво, и похвально и необходимо, можно и нужно обращаться въ преизобильному богатству священныхъ Писаній, и въ нихъ всегда найдется множество доказательствъ на какую угодно тему, которыя могутъ быть располагаемы въ какомъ угодно порядкъ. Здъсь могутъ быть указываемы цовельнія или заповьди Божін, обътованія Божін, сов'яты святых пророковь и апостоловь, приміры и двянія святыхъ, пользи для души или для цвлой цервви, прославленіе величія Божія и Его святаго имени, назиданіе другихъ и т. под. Къ этимъ главнымъ местамъ, заимствуемымъ изъ богословія, могутъ быть присоединяемы и другія, если не столь важныя, какъ указанныя выше, имьющія свое вначеніе въ дель убъжденія другихъ, --- хвала вещи, о которой разсуждается, надежда на успъхъ при помощи Божіей, ожиданія другихъ братій или церквей, ожиданіе славы, какъ у Бога такъ и у людей, страхъ безчестія, сомнънность и величіе наградъ какъ въ настоящей жизни, такъ и въ будущей. При привственныхъ увъщаніяхъ вполив умъстны и никогда не должны быть оставляемы различные способы въ возбужденію страстей и къ произведению наиболве сильнаго впечатлвнія на души и сердца слушателей.

При увъщаніяхъ нужно имъть въ виду и соблюдать слъдующія предосторожности: 1) проповъдникъ долженъ увъщавать народъ только въ тому, что необходимо и существенно полевно, 2) въ увъщаніяхъ въ говорящемъ свобода должна быть соединяема съ чистосердечною простотою: свобода придаетъ силу и въсъ слову, а простота удаляетъ подозрънія, съ вавими иные слушатели могли бы относиться въ проповъднику; 3) не слъдуетъ проповъднику унижать себя, изъ ласвательства предъ слушателями. Кто учитъ народъ, тотъ не долженъ пренебрегать своимъ авторитетомъ. 5) Въ увъщаніяхъ не должно быть жесткой суровости, но вмъстъ съ тъмъ нужно стараться и о томъ, чтобы не повазаться слишвомъ мягкими и снисходительными, вялыми или робкими.

Для панегирива, по указанію руководства Гиперія, церковной канедръ не должно быть отводимо широкаго мъста, и онъ расположенъ по возможноси сокращать его употребленіе въ церковномъ словъ. Онъ считаеть вовсе неумъстными на перковной канедръ такія похвальныя ръчи, какія говорили древніе ораторы, и какихъ употребленіе встрівчалось и у древних отцовъ церкви, гдв подробно изображалась вся жизнь звалимаго лица, -- его отечество, родъ, предки, разныя качества твлесныя и душевныя, воспитаніе, ученіе, подвиги и заслуги и прочее, тому подобное. Живыхъ превозносить похвазами въ церкви совершенно неудобно, потому что вев мы подвержены искушеніямъ и грахамъ. Допускать цанегирики лидамъ, еще не окончившимъ жизненнаго подвига, --- это значило бы или ласкательствовать или торжествовать прежде одержанія победы. Проповедникъ можеть воздавать похвалу только твиъ, которые переселились въ жилище блаженныхъ и праведныхъ. Но прославляя какого либо праведника, проповъдникъ съ крайнею осторожностію долженъ пользоваться тэми мъстами и доказательствами, какими наполняли свои панегирики свътскіе ораторы. Ему, напримъръ, не следуеть сплетать похвалу хвалимому лицу изъ перечисленія вившнихъ твлесныхъ совершенствъ и даровъ счастія земнаго, какими обладало оно. А если по обстоятельствамъ придется касаться подобныхъ вещей, то кратко и какъ бы мимоходомъ, и не съ иною какою целію, какъ только съ темъ, чтобы научить, что праведникъ не высоко ценилъ ихъ и не злоупотреблялъ ими. Изъ жизни святаго рекомендуется брать одно, два, ръдко болье трехъ двяній, и, выставляя ихь, указывать въ нихъ причеръ для подражанія. Учитель церковный и въ похвальныхъ словахъ долженъ направлять свое слово къ исправленію нравовъ людскихъ, къ распространенію и возвышенію истиннаго благочестія среди живущихъ, и къ прославленію Отца небеснаго, даровавшаго силу святымъ достигнуть того совершенства, за которое они удостоиваются хвалы и чести.

Если Гиперій не допускаеть широваго развитія похвалы въ рачахъ о святыхъ, то тамъ болбе не расположенъ допускать панегирическій тонь въ різчахъ надгробныхъ. Онъ. на разныхъ страницахъ своей вниги, отсылаетъ желающихъ научиться пропов'вдинчестку къ древнимъ отцамъ, пропов'яди которыхъ представляетъ достойными образцами для подражанія. Но въ разсуждени о надгробныхъ рѣчахъ онъ расходится съ ними и не совътуетъ всецъло подражать имъ. Древніе отпы.св. Григорій Навіанзенъ и св. Амеросій Медіолансвій, -оставили наму нъсколько надгробныхъ ръчей, которыя по своему содержанію являются пышными панегириками. Но они въ этомъ случав следовали обычаю, пронившему въ церковь отъ языческихъ риторовъ. Гиперій находить болбе приличнымъ и сообразнымъ съ достоинствомъ церкви, если кто хочетъ почтить проповъдію умершаго, брать темою не похвалу усопшему, а какую либо другую матерію, болье полезную для слушателей и приспособленную къ ихъ положенію, напримвръ, -- о приготовленій къ смерти, о смерти, какъ оброк'я граха, о б'ядствіяхъ настоящей жизни, объ освобожденіи отъ нихъ чрезъ смерть. о презранів міра и земныхъ благъ, о будущей жизни, и безсмертін души и візномъ блаженстві, о воскресенін тізль. о последнемъ суде, объ ответе на немъ за все, соденное нами въ жизни настоящей, о милосердіи Божіемъ по всемъ гръшникамъ, о томъ, что не нужно предаваться безутъщной скорби по умершимъ, о честной смерти предъ Господомъ преподобныхъ Его и т. под. После изложенія такихъ общихъ навидательныхъ матерій, можно нівчто сказать и объ умершемъ брать, и присовокупить краткое слово о родь жизни, имъ проводимой, и о томъ, какъ онъ чтилъ Вога и старался быть вврнымъ Ему. Для слушателей это будеть назиданиемъ, напоминающимъ имъ, чтобы они, важдый въ своемъ званіи, заботились объ исполнении воли Божіей и благоугождении Богу. Если умершій брать извістень быль тою или другою добродътелію, напримъръ, преданностію церкви или благотворительностію, можно выставить ее, въ подражаніе оставпимся.

Чтобы нохвала, допуснаемая въ церковныхъ проповъдяхъ, была достойна священной каседры и производила доброе впечатлъніе на слушателей, нужно избъгать слъдующихъ крайностей: 1) не нужно разсказывать какія либо баснословныя исторіи или представлять кучу чудесныхъ событій или дъяній, не провъренныхъ исторією; 2) не нужно преувеличевать дъла и вещи, а нужно соблюдать въ похвалахъ извъстную мъру; 3) нужно воздерживаться отъ сравненій хазлимаго лица или дъянія съ другими, съ цълію показанія превосходства даннаго лица или подвига предъ прочими.

Четвертый родъ пропов'ядей носить у Гиперія названіе рода исправительнаго (correctorius). Этотъ родъ точиве можно бы назвать родомъ обличительнымъ. Но такъ какъ это има употреблено Гиперіемъ для означенія такихъ проповідей, въ воторыхъ опровергаются заблужденія, то здёсь овазалась нужда въ новомъ названін, и достаточнымъ основавіемъ въ этому названию послужило слово, употребленное апостоломъ Павломъ въ текств, послужившемъ для Гиперія руководствомъ при разделенін проповёдей на роды. Исправительный родъ относится въ проповеди нравоучительной и составляетъ ея видомаивненіе. Онъ составляеть обратную сторону пропов'яди воспитательной или увъщательной и служить той же цвди, кавую имфеть въ виду проповъдь увъщательная. Отношение между ними тоже, какое между проповедію дидактическою, позожительно-учительною и проповедію, названною Гиперіемъ проповодію обличительною, состоящею въ опроверженіи ложныхъ ученій. Одна идеть въ цёли положительнымъ путемъ, а другая отрицательнымъ. Увещательная проповедь положительдинь образомь раскрываеть правоучение и указываеть побужденія и средства въ достиженію возможнаго нравственнаго совершенства и къ исполненію обязанностей, возлагаемыхъ на Изъ исторін гомилетики.

христіанина. А исправительная пропов'ядь обращаеть вниманіе на уклоненія отъ святаго закона, зам'ячаемыя въ жизни, ратуетъ противъ нихъ и старается исправить правы, обличая нечестіе и убъждая людей, впадающихъ въ беззаконія, оставить недостойную жизнь и обратиться на путь правый. Конечная ц'яль этой пропов'яди состоитъ въ томъ, чтобы люди совнали гріхи свои, увид'яли ихъ гнусность, и, познавши то, съ большимъ рвевіемъ совершали спасеніе свое.

Для надлежащей постановки исправительной проповёди требуется очень многое, и вто хочеть съ пользою обличать порови, тому нужно особенное благоразуміе. Перве всего въ немъ предполагается забота и горячая ревность о спасеніи братій. Но при этой ревности необходимо соблюденіе многихъ предосторожностей.

1) Пусть учитель церковный всегда HOMBHTL представляеть, что обличение грёховь входить въ вругь его обяванностей, и что онъ тогда добросовестно исполняеть долгъ добраго пастыря, когда внимательно смотрить, какъ бы отъ одной больной овцы не заразилось все стадо, ввёренное его попеченію. Всв проповедники къ себе должны относить слово, когда-то сказанное Богомъ пророку Исаін: возопій кртпостію и не пощади: яко трубу возвыси глась твой и возвисти людемъ моимъ гръхи ихъ и дому Іаковлю беззаконія ихъ (Ис. LVIII, 1). Сильнымъ побуждениемъ для нихъ къ исполнению этой обяванности можеть служить завлинание апостола Павла, обращенное въ Тимоесю, воторое нивогда не должно изглаждаться изъ ихъ памяти: эаклинаю тебя предъ Богомъ и Господомъ нашимъ Іисусомъ Христомъ, который будетъ судить живых и мертвых в явлени Его и царстви Его: проповидуй, настой во время и не во время, обличай, запрещай, увъщавай со всякимъ долютерпъніемъ и назиданіемъ (2 Thm. IV, 1-2). У кого живо хранятся слова эти, тотъ не увлонится отъ исполненія обяванности обличителя или исправителя беззаконныхъ изъ страха опасности и негодованія людей обличаемыхъ, изъ-за человъвоугодинчества или какихъ либо временныхъ выгодъ.

- 2) Хотя каждый проповедникь должень осуждать порови, но съ строгими обличеніями обращаться къ народу приличеве всего такимъ людямъ, которые пользуются у народа особеннымъ уваженіемъ. Таковы, во-первыхъ, старцы, почтенние возрастомъ, много послужившие перван и людямъ. Далве, виступающіе обличителями должны быть свободны отъ всявой вины и отличаться доброю жизнію. Съ какимъ духомъ будеть обличать других в тоть, у вого совесть отягчена совнаніемъ преступленія? Въ-третьихъ, право на обличеніе можеть давать превосходное образованіе, которое всімъ замітно. Этими двумя качествами, то есть, чистотою жизни и внавіемъ отличался Тимовей, потому ему, хотя и юному, Апостолъ заповъдуетъ обличать нещадно согрещающихъ (1 Тим. IV, 12. 2 Тим. IV, 2): навонецъ обличающие должны обладать силою духа, которая должна проявляться въ ихъ різ-TAX'S.
- 3) Нападать нужно на тё порови, которые начинають увеличиваться въ народё, и болёвнь нужно лечить въ началё, пова она не застарёла и не сдёлалась неисцёльною. Врачъ душъ прежде постарается пресёкать болёе тяжкіе грёхи, а потомъ перейдеть въ болёе мелкимъ.
- 4) Ни одного рода гръха проповъднивъ не долженъ оставлять безъ вниманія, но чаще онъ долженъ говорить о тавихъ гръхахъ, которыхъ народъ не считаетъ важными, и по отношеню въ которымъ онъ имъетъ невърныя представленія.
- 5) Обличенію нужно предпосылать положительное ученіе, и указаніе върныхъ основаній, изъ которыхъ и простые могли бы понять, что дівнія, въ которыхъ обличаютъ ихъ, тажкіе грівки, ведущіе къ візному осужденію.
- 6) Смотря по роду порововъ, и по состоянію людей, преданныхъ тёмъ поровамъ, обличеніе можетъ быть то болёе строгое, то болёе умёренное. Какое благоразуміе нужно для

льченія бользней тылесныхь, такое же, если не большее, нужно для льченія и бользней душевныхь.

- 7) Противъ иныхъ нравственныхъ недостатковъ достаточно мягкаго и любовнаго увъщанія, напримъръ, противъ увлеченія модою. Если противъ такихъ вещей будетъ возставять проповъдникъ съ громкими и суровыми прещеніями, то слушатели, возвратившись домой, вмъсто того, чтобы исправиться, пожалуй, будутъ смъяться надъ проповъдникомъ, не къ мъсту расточавшимъ свои громы.
- 8) Но и при легкомъ увъщании нужно остерегаться, какъ бы не дойти до умаленія или извиненія гръха. Гръхъ гръхомъ и долженъ представляться въ ръчи.
- 9) Не изображай грѣха, противъ котораго ратуешь, слишкомъ живыми и яркими цвѣтами: доставляя этимъ нѣкоторое щекотаніе слуху слушателей, ты можешь возбудить въ нихъ вождельніе ко грѣху. Если найдешь, что слушатели услаждаются твоимъ картиннымъ изображеніемъ, старайся повести болье строгую рѣчь.
- 10) Болье строгаго обличенія требують ть грыхи, которые составляють прямое нарушеніе заповыдей Десятословія, которые далье служать соблазномь для многихь,—еще ть, которымь преданы весьма многіе изъ народа, и которые не могуть быть искоренены безь остраго люченія, то есть, безь рызваго обличенія.
- 11) Но и въ этомъ случав не следуетъ слишвомъ разгорячаться и выходить изъ границъ скромности: иначе могутъ думать, что проповедникъ увлекается не столько ненавистно къ порокамъ, сколько ненавистно къ людямъ.
- 12) Благоразуміе должно указывать пропов'яднику, какъ о каких'я пороках говорить ему: об'я иных'я пороках наприм'ярт, о пьанств'я или челов'я коубійств'я, он'я может'я говорить сильно и р'язко, —подробно об'язсиять и описывать ихъ тяжесть и гнусность. А о других в неудобно много распространяться: таковы пороки, происходящіе отъ плотской похоти-

Ихъ не нужно открыто описывать, а только съ отвращениемъ, такъ свазать, кончиками пальцевъ васаться ихъ.

- 13) Тавъ кавъ ни одно сосмовіе людей не свободно отъ гріховъ,—то пропов'єднивъ не долженъ ділать различія между ним, а всіхъ безъ исключенія, когда нужно, подвергать облеченію. Апостоль Павель въ посланіяхъ къ Тимовею и Титу предписываеть имъ ув'ящавать и обличать людей всякато положенія (1 Тим. V, Тит. II). Сограмающих предз ослами (говорить онъ вообще) обличай, да и прочіє стракъ мауть (1 Тим. V, 20). То же внушается пропов'єдникать у пророка Ісзекімля, гді предписывается возвінцать беззаковнику беззавовня его, кто бы онъ ни быль, безъ различія его положенія (Ісзек. III, 17—21).
- 14) Но у святых учителей замётно нёкоторое различіе въ образё обличенія и исправленія людей, не право поступающих. Пророки, напримёръ, сильнёе и рёзче говорять противь іудеевъ, которымъ хорошо была извёстна воля Божія, чёмъ противъ язычниковъ, ногруженныхъ во тыму нев'яднія. И аместоль Павель строже укоряетъ галатовъ и кориволиъ, чёмъ другихъ, и Титу сов'єтусть обличать критинъ нещадно (Тит. 1, 13). Каждый разъ нужно соразм'єрять тонъ обличенія съ родомъ преступленій и съ личными и м'ястными обстоятельствами, зам'язаемыми въ сред'є слушателей. Кто глубже наль, ж упорн'єе держится своего дурнаго направленія, или ито можеть бол'єе вредить другимъ и производить на народъ бол'єе тудое вліяніе, тівхъ рёшительніе и строже нужно обличать и всправлять.
- 15) Но людей власти, отличениям въ обществъ особенния достоинствами, если нужно обличать, то нужно обличать съ особенною серомностію в осторожностію. Апостоль Павель совътуеть Тимовею в простаго старца не отягчать жествии словами: старца не укоряй, но увъщавай, како отща (1 Тим. V, 1). Этимъ правиломъ долженъ руководствоваться проповёднивъ, когда обращаетъ слово въ людямъ ви-

соко поставленнымъ. Горичее слово можетъ быть вызываемо горячею ревностію по вёрё и благочестію; но благоразуміе должно умёрять этоть жаръ души. Историви, и не безъ основанія, не оправдываютъ Златоуства въ томъ, что онъ доволяль себё въ проповёдяхъ слишкомъ рёзкія нападка и ворицаній на императрицу Евдоксію и на Евтропія (Tripart. Hist. lib. X, сар. 4, 13 и 15). Неумёренными и не сдержанными упреками людямъ власти можно подать поводъ людямъ безчестнымъ возмутительно говорить о нихъ или даже прямо выходить изъ повиновевія имъ. Такимъ ебразомъ виёсто уничтожевія соблавна можно произвесть большій соблавнъ. Церковное обличевіе всецёлю должно быть направлено къ исправленію, а не къ возмущенію, къ созиданію, а не разрушемію.

- 16) Именъ людей обличаемих не следуетъ навывать; но могда иные привосять гибель всему народу, каковы ересіархи, виновники сектъ и яные возмутители, такихъ имена невозбранно можно произносить и прямо изображать ихъ. Такъ апостоль Павелъ въ посланін къ Тимовею навываеть еретивовъ Именея и Филита и повелеваетъ избёгать ихъ (2 Тим. II, 17), и Александра ковача, содёлавшаго ему много зла (2 Тим. IV, 14).
- 17) Часто и въ различнихъ пропов'ядяхъ можно бичевать одни и тъ же пороки, если ими заражены слушатели, до тъхъ поръ, нова не будеть замътно исправленія.
- 18) Можеть увещавать проповедникь христіанских начажниковь оказать содействіе ему нь истребленію господствующихъ пороковь и безиравственныхъ обычаевъ. Мало подействуеть учитель церковный на людей развращенныхъ, если свётскія власти не будуть знать своихъ обязанностей и не дунають приходить нъ нему на помощь. Онъ можеть день и ночь сильно возглащать противъ пороковъ, и едва ли будеть отъ этого нольза, ногда власти будуть потавать людямъ, дурно себя ведущимъ, или, еще болёе, будуть поддерживать обычан, заслуживающіе осужденія.

- 19) Въ исправительныхъ проповъдяхъ нельзя довольствоматься однимъ обличениемъ, а нужно разъяснять, какъ можно избёгать порововъ, и какъ побёждать грёховныя привычни. Такъ дёлаетъ Златоустъ, когда говоритъ противъ дурной примичен прибёгать безъ нужды въ клятей.
- 20) Ко всякому строгому и сильному обличению хорошо примінивать нівкоторое утінненіе; втима утінненіем мометь бить указаніе на милосердіе Божіе, но которому Бога са дюбовію пріємлеть всякаго грішника, обращающагося на Нему. Врачи тілесные, приписывая больныма сильныя и горькія ліварства, стараются приміншвать на нима нічто сладкое, чтоби легче быль прієма тіха ліжарства. Также прилично поступать и врачама духовнима. Пророки ветхозавітние свои обличенія народу обыкновенно растворяли утіншеніями и обістованіями благь, ва случай исправленія его.
- 21) Если замътить проповъдникъ исправление въ обличаемихъ, онъ можетъ хвалить ихъ и утверждать въ добромъ намърении.
- 22) Если случится проповёднику за свои строгія річи и справедливыя обличенія навлечь на себя оснороленіе и ненависть людей, не нужно малодушествовать и отступать отъ исполненія долга, но нужно кріпиться и всякими способами домогаться того, чтобы слушатели првинмали къ сердцу слою, направленное къ исправленію ближнихъ. Пропов'ядвикъ долженъ напомнить себ'я въ такихъ случанхъ, что привванъ къ ділу не отъ людей, но отъ самаго Бога, и что отъ благодівшаго Бога уготована награда всёмъ, которые мужественно виполняють возложенный на нихъ подвигъ.

Последній родъ проповедей, указанный и разбираемый то гомилетиве Гаперія, родъ утёшительный. Необходимость такого рода проповедей указывается нашимъ состояніемъ и обстоятельствами жизни нашей. Отъ временъ нашего праотца Адама безконечныя опасности угрожають намъ, и разныя треволненія и бури бёдствій обуревывають насъ. Въ исторіяхъ почти постоянно изображаются тажелыя времена, переживаемыя народами: мирная жизнь ихъ возмущается то войнами, то внутреннями смятеніями и междоусобною бранію, то голодомъ, то моровыми язвами, то ваводненіями, то пожарами и другими несчастіями, преслідующими страждущій родь человъческий. Въ такихъ бъдствіяхъ, само собою разумъется, необходимо людямъ утътевіе и одобреніе. Но гдв искать его? И вто можеть дать довлеющее утёщение? Ориторы светские совершенно устранили отъ себя эту обязанность, и между ихъ произведеніями нёть и вь помин'в рёчей утёшительныхъ. Они предоставиле это дело философамъ и нравоучителямъ, но и тв оказиваются слабыми утвинтелями. Собственно богословіе вля вфра-воть дучній н незамёнимий источнись утёщеній среди бъдствій, насъ постигающихъ, и служители церковнаго слова, въ въръ почерпающе истини, служащія къ назиданію, можно сказать, являются единственными представителями утвшительнаго краснорёчія. Такимъ образомъ утёшительный родъ рвчей есть спеціальная принадлежность церковной канедры, ей олной свойственная.

Говоря объ утешительномъ роде проповедей, Гиперій старается указать, что можеть быть содержаніемъ такихъ промоведей, то есть, чёмъ можно умёрять и облегчать сворби нами при бёдствіяхъ, нами претерпеваемыхъ. Именно, по его
правиламъ, можно указывать на родь бёдствій, насъ постигающихъ, и представлять, что они не такъ тяжки, какъ кажется нареду, и что они служать намъ ко благу, возбуждая
насъ въ неканнію. Можно напомичать, что они не могутъ
быть продолжительными, что они таготять только тёло, но
не касаются души, которая можеть быть свободна етъ всёхъ
внёшнихъ треволненій,—что мы не одни страждемъ, и что
наши бёдствія, можеть быть, очень малы въ сравненіи съ
бёдствіями, другихъ постигающими; можно выставлять и блата, какими мы пользуемся, и какими можемъ быть вознаграждены за бёдствія, какія мы претерпеваемъ. Можно далёе ука-

зивать на провидение Божие: Богъ лучше насъ знаетъ, что кому нужно, и ничего не деляеть и не попускаеть напрасно бевъ благой цвли; бевъ Его воли ни одинъ волосъ не погибветь съ головы нашей. Можно обнадеживать помощію и заступленіемъ ангеловъ, которымъ Богъ запов'ядуетъ хранить насъ на всехъ путикъ нашихъ (Псал. ХС, 11). Еще, въра, для примиренія сворбящаго сердца съ бъдствіемъ, увавына правду Божію: Богъ, разгийванный грёхами нашими, справедливо посылаетъ на насъ настоящія б'ядствія, и если бы Онъ захотёль взвёшивать всё наши дёйствія, то мы оказались бы заслуживающими еще большихъ золь. Въра говорить, что любящим Бога вся поспъшествують во благое (Рим. VIII, 28), и что мы, по слову апостола, должны хвалиться въ скорбехъ, въдяще, яко скорбь терпъніе содъловаетъ, терпъніе же искусства, искусство же упованіе: упованіе же не посрамить (Рим. V, 3-5). Добрымъ утешениемъ въ скорбяхъ вожеть быть правая совесть (1 Петр. III, 14, 16-17). Бъдствія синряють нась, обращають къ Богу, побуждають нась творить діла любви и милосердія въ ближнему, превирать все земное и т. под. Бъдствія служать докавательствомъ свой любви Божіей къ намъ: егоже бо любита Господь, наказуеть: бість же всякаю сына, его же прісмлеть. Аще, наказаніе терпите, якоже сыновомі обритается вамі Богі (Евр. XII, 6-7). Утешеніемъ служать и обетованія Божін, на воторыя увазываеть Писаніе: впремз Богз (говорить апостоль), иже не оставить вась искуситися паче, еже можете, но сотворить со искушениемь у избытие, яко возмощи вамь понести (1 Кор. Х, 13). Могуть быть приводимы для утвшенія примъры терпънія, и между ними первъе всего примъръ Начальника въры и Совершителя Іисуса, иже вмъсто предлежащія ему радости претерпъ кресть, о срамотъ нерадивь, одесную же престола Божія съде. Помыслите убо таковое пострадавшаю от гръшник на себе прекословіе, да не стужаете душами своими ослабляеми (Евр. ХП, 2-3. Далве принвры Изъ исторія гомилетики.

многихъ святихъ, удивительное теривніе которыхъ представляетъ исторія, а затвиъ и удивительное освобожденіе отъ скорбей благостію Божіею и последующее просвётленіе. Къ будущей жизни можно возводить вниманіе скорбящихъ и указывать на тамошнее воздаяніе. По апостолу, недостойны страсти нынишняю времене къ хотящей славъ явитися въ насъ (Рим. VIII, 18). Нынъ легкое печали нашея, по преумноженію въ преспъянів тяготу въчныя славы содъловаетъ намъ (2 Кор. IV, 17). Говоря вообще, священное Писаніе или въра христіанская представляєтъ широкое море, ивъ котораго проповъдникъ можетъ черпать удивательныя утъщенія, пригодныя на всякую потребу, для всякаго рода людей.

Чтобы утішеніе было боліс дійственно, рекомендуется соблюдать слідующія правила:

- 1) Намібревающійся утішать других, самъ должень быть тронуть тімь состояніемь, въ какомь находятся требующіе утішенія. Изъ усть человіка, глубоко сочувствующаго несчастнымь, всегда річь будеть тепліве и сердечніве, чімь изъ усть человіка чуждаго и холоднаго по отношенію въ переживаемому горю.
- 2) Утёшенія лучше брать отъ вещей духовных и вёчныхъ, чёмъ плотскихъ и преходящихъ: утёшенія, почерпаемыя изъ живаго источника вёры, всегда чище и дёйственнёе, чёмъ почерпаемыя изъ мутныхъ лужъ философіи.
- 3) Если захочень указывать причины, по которымъ правда или провидение Божие наказываетъ и поражаетъ насъ, не будь слишкомъ смёлъ и рёшителенъ въ своихъ приговорахъ, и не говори ничего, что не могло бы быгь основано на свящ. Писании.
- 4) Тоже соблюдай, когда объщаешь избавление отъ несчастия, чтобы не явиться лживымъ пророкомъ, и не навлечь осуждения на себя.
- 5) Печаль нужно стараться умарять, но делать это нужно умавочи. Неосторожное, не взваженное надлежащим об-

разомъ, слово проповъдника можетъ иногда увеличить скорбь, или наоборотъ подать поводъ къ преждевременной и потому ложной радости.

- 6) Въ утътеніяхъ конечною цълію должно быть поставляемо утътеніе внутреннее, состоящее въ спокойствім духа в совъсти, а не внътнее, состоящее въ вещахъ земныхъ и временныхъ. Спокойствіе духа легко дается тъмъ людямъ, которые презираютъ горькія непріятности настоящей жизни.
- 7) Наконецъ проповёдникъ долженъ увёщавать всёхъ своихъ слушателей, чтобы они всёмъ сердцемъ умоляли Отца небеснаго ниспослать имъ Святаго Духа Утёшителя, благодатію котораго единственно можетъ умёриться печаль, разсёяться смущеніе, возродиться истинное мужество и ожить твердам надежда. Ибо утёшеніе есть собственный и нарочитый даръ Святаго Духа.

Послѣ разбора всвхъ родовъ церковной проповѣди и указанія подробныхъ правилъ касательно лучшей постановки дѣла въ каждомъ изъ нихъ, Гиперій въ заключительной главѣ своей книги даетъ проповѣднику дружескій совѣтъ всегда имѣть въ виду, при исполненіи своей обязанности три вещи: во-первыхъ, пользу слушателей; во-вторыхъ, соблюденіе возможнаго приличія въ рѣчи и произношеніи, и наконецъ вътретьихъ, заботу объ охраненіи мира и поддержаніи согласія въ церковной общинѣ. Эти три правила заботливо будетъ соблюдать во всякое время тотъ проповѣдникъ, который ставить цѣлію своею передавать и разъяснять людямъ для славы Божіей чистое ученіе, хранимое въ церкви.

Ищущій пользы своихъ слушателей даеть ясные знаки своего теплаго расположенія къ нимъ и избираеть матеріи для изъясненія такія, которыя особенно пригодны и полезны слушателямъ. Примъръ такого отношенія къ народу представляеть Господь Інсусъ Христось, который говорилъ о себь: коль краты восхотьх собрати чада твоя (Іерусалима),

якоже собираеть коношь птенцы своя подъ крилю, и не восхотпесте (Мате. XXIII, 37), и св. аностоль Павель, который въ своихъ посланіяхъ неоднократно и сильными словами выражаеть свою необычайную любовь, вакою онъ во всякое время пылаль ко всёмъ, кого родиль благовёствованіемъ Христовымъ.

Соблюденіе приличія въ річи и во внішнемъ дійствованін-вещь весьма важная. По річи и по внівшней поступи судять о внутреннемъ настроеніи человіна и его душів. Пропов'вднику, въ виду важности его дела, особенно нужно обращать вниманіе на соблюденіе приличія въ совершеніи своего служенія. Чистота и простота, соединенныя съ благоравумісмъ или тактомъ-воть вачества, какія всегда должны быть соблюдаемы проповёдникомъ, какъ въ жизни, такъ и въ Всячески долженъ остерегаться проповъдникъ, бы въ словахъ, въ произношении или жестикуляціи пустить чего вибудь такого, что могло бы возбудить осужденіе у народа. Мы видимъ, что иные проповёдники чрезвычайно часто и въ каждой проповёди употребляють одно какое-либо слово или одинъ извёстный обороть, другіе въ священнымъ довазательствамъ и разсужденіямъ примішиваютъ мало приличные тропы, могущіе показаться сившными, иные въ проповъдническомъ дъйствовании допускаютъ движенія не совсвиъ благопристойныя. Подобныя вещи подавали поводъ народу пересмвивать проповвдника, что, конечно, могло вредить доброму дъйствію его учительнаго слова. Изъ-за нъвоторыхъ неприличій, допускаемыхъ проповідниками, въ народъ ходять о нихъ забавные анекдоты, которые разскавываются для общаго увеселенія.

Два средства можно рекомендовать проповёднику къ избёжанію подобныхъ неприличій. Первёе—учиться совершенію проповёдническаго дёла у какого либо славнаго проповёдника, который съ полнымъ достоинствомъ ведетъ свое дёло и тёмъ заслуживаетъ себё общее одобреніе,—замёчать его методу и манеру, и подражать ему. Къ подражанію нуж-

но присоедивать соревнование и прилежное изучение требуеимъ для проповедничества вещей: быть не можетъ, чтобы ири этомъ ты не усвоилъ себъ нъкоторыхъ добрыкъ его качествъ, хота бы и не сдълался подобнымъ ему. Всегда найдеть одного или нёсколькихъ, достойныхъ подражанія, процовыниковъ тотъ, вто не будетъ надменнымъ и несправедливымъ ценителемъ чужаго искусства. Другое средство-просить добраго совёта у человёка близваго и понимающаго дёло: пусть онь вамінаеть, вогда ты говоришь, что въ твоей річи ріжеть ухс, и это въ твоемъ действовании непріятно бросается въ глаза, и пусть сообщаеть теб'я о томъ въ частной бес'яд'я. Мы сами не замінаємь своихь недостатковь, а нівкоторымь даже правится у себя то, что на самомъ дёлё заслуживаеть осужденія. И вотъ, когда близкій къ намъ человінь замічаеть, что ны допускаемъ неприличнаго и достойнаго порицанія, и подружесви представляеть это намъ, -- это можеть много способствовать нашему исправлению. Благоравумный пропов'яднивъ не будеть уклоняться отъ такихъ дружескихъ упрековъ и замачаній, а напротивъ будеть благодарень другу-обличителю, ревнующему о большемъ достоинствв и большей двиственности его проповъди. Самому Златоусту его друзья дълали заживанія и упреки по поводу его пропов'ядей, именно за длинноту его приступовъ, и опъ съ благодарностію принималь эти вамечанія. По слову Премудраго только глупый пренебречеть наставлениемь отна своего, а кто внимаеть обличениямь, тоть благоразумень. Отвергающій наставленіе нерадьеть в душь своей, а кто внимаеть обличенію, тотг пріобрытаеть разума. (Притч. XV, 5. 32).

Согласіе и миръ церковный, о соблюденіи котораго должень заботиться пропов'єдникь, различнымь образомь можеть нарушаться со стороны его. Такъ часто пропов'єдники, въ особенности молодые, надменные своимъ образованіемь и не чуждые самообольщенія, стараются говорить и д'елать такъ, чтобы снискать благосклонность толпы и пріобр'єсть пустую

славу, и вийсти съ тимъ отгинть съ невыгодной стороны другихъ старыхъ проповёдниковъ и привесть ихъ въ презрёніе у народа. Этимъ, само собою разумвется, полагается свия раздоровъ. Такіе вводять въ храмъ иностранные слова и необычные въ цервовномъ язывъ обороты ръчи. Люди мало свъдущіе, слыша ихъ новомодныя по внёшности рёчи, думають, что они возвъщають дъйствительно новыя и возвышенныя вещи и учать тому, чему прежде другіе пропов'вдники не учили, даже не разумели, между темъ какъ въ существе дела въ этихъ новыхъ ръчахъ нътъ ничего особенно умнаго и достойнаго удивленія. А отъ этого здёсь и тамъ, въ народё и въ средъ служителей церковнаго слова, начинаются толки и пересуды, въ которыхъ набрасывается тёнь на однихъ и воздается не заслуженная слава другимъ, — и въ онцв всего авляются неудовольствія в раздоры. Случается, чт иные проповъдники не словами только, не внъшнею только формою, но самымъ деломъ много отличаются отъ своихъ собратій, смёло заявляя какія либо новыя метнія по первовнымъ вопросамъ, или примъшивая въ перковному ученію чуждыя возэрвнія, заимствованныя изъ области не твердыхъ и измінчивыхъ свётскихъ знаній. Такими вещами у людей мало осмотрительныхъ они могутъ снискивать одобрение и удивление себъ: нетъ ничего столько глупаго, чтобы не нашлись иные люди, воторые бы приняли то съ благосклонностію и рукоплесканіями, въ особенности, если это глупое является въ видъ новинки. Отъ этого опять сильный поводъ къ разногласію и раздорамъ... Нътъ нужды перечислять всъ случаи, когда проповъдникъ своими дъйствіями или словами можетъ свия раздора и неудовольствія. Но каждый пропов'вдникъ долженъ быть въ высшей степени внимателенъ въ себъ и всемврно долженъ заботиться о томъ, чтобы изъ-за самолюбія и самомивнія не нарушить союза любви и единомыслія. Проповізднику, служителю Божію, неразумно увлекаться желаніемъ суетной славы и превозношенія предъ другими. Тоть не можеть

быть ученикомъ и служителемъ Христовымъ, вто хочетъ нравиться и служитъ міру. Иное дёло искать славы Христовой, и иное—искать славы своей собственной: первое служитъ въсозиданію, а «второе—къ разрушенію.

Къ избъжанію всъхъ опасностей, могущихъ встрътиться на пути проповъдническаго служенія, рекомендуется одно, самое дъйствительное и върное средство, усердная молитва. Пусть всъ проповъдники предъ каждою проповъдію возсылають усердныя мольбы въ Отцу небесному, да очистить и просвътить Онъ Духомъ своимъ Святымъ сердца и умы всъхъ, да дастъ самимъ проповъдникамъ рвеніе и силу благопристойно возвъщать самое чистое и спасительное ученіе, и да возбудитъ и утвердитъ во всъхъ исвреннее стремленіе въ сохраненію мира и къ преуспъянію въ истинномъ благочестіи.

## III. Гомилетическая теорія Шпенера.

Въ исторіи гомилетики XVII стольтія самое видное мьсто должно принадлежать извъстному первоначальнику піетистовъ Шпенеру. Въ наукъ о проповъди онъ оставиль болье видный слъдъ, чъмъ кто-либо другой изъ близкихъ въ нему по времени представителей богословской литературы. Онъ старался произвесть коренную реформу въ состояніи современнаго ему проповъдничества. Стремясь улучшить современную ему проповъдь, онъ являлся врагомъ гомилетики и въ гомилетикъ видълъ одно изъ главныхъ препятствій кътому, чтобы дъло учительства церковнаго поставить на надлежащій прямой путь.

При такомъ отрицательномъ отношении Шпенера къ гомидетикъ, отъ которой онъ не видълъ никакой пользы, а одинъ вредъ, его не слъдовало бы и упоминать въ числъ представителей науки о проповъдничествъ, способствовавшихъ ея усовершенствованію. Но какъ ни ръзки нападки Шпенера на гомилетику, въ нихъ нельзя видъть безусловнаго отрицанія ея и желанія полнаго исключенія ея изъ состава наукъ богословскихъ. Шпенеръ въ высшей степени не доволенъ постановкою гомилетики въ томъ видъ, какой она имъла въ школахъ до него и при немъ, и возстаетъ собственно противъ современной ему гомилетики. Порицая гомилетику, Шпенеръ съ своей стороны даетъ совъты, начертываетъ правила,

ыкъ нужно вести дело проповедничества, и разъясняетъ методу, какой лучше всего следовать при исполнении долга церковнаго учительства. Значить, вийсто тогдащией гомилетиви, привнанной имъ негодною и вредною, онъ желаль построенія и введенія въ швольное преподаваніе новой гомилетики, изъ которой можно бы научиться лучшему, надлежащему способу проповъдничества. Построеніе гомплетиви по его взглядамъ ожидалось и предполагалось само собою. онь не написаль системы гомилетики, которая бы замёнила собою прежнія руководства по пропов'ядничеству; въ его соченевіяхъ встрічаются только разсіянныя замінанія объ этомъ предметь, который онъ считаль очень важнымъ. Но его последователи и почитатели, которые главнымъ образомъ ютились въ галльскомъ университетв, не замедлили составить желаемую имъ гомилетику, и, пуская ее въ свёть, хвалились, что они очистили науку о проповёдничесть отъ всёхъ тёхъ недостатковъ, при какихъ она являлась не только не полезвою, а прямо вредною. Авторомъ такой гомилетики былъ Іоакимъ Ланге, озаглавившій свою гомилетику: "Oratoria sacra ab artis homileticae vanitate repurgata (Halae, 1707)".

Реформа, какой желаль и какую проводиль Шпенеръ не ограничивалась тесными пределами одной проповеди. Оне, касалась всей церковной жизни и всего религіознаго образованія въ современномъ Шпенеру обществе; перемена, какую старался провести Шпенеръ въ проповеди, была въ связи съ общею его реформаторскою деятельностію, и ею условливалась, каку часть целаго.

Шпенеръ быль человъкъ сердца, а не сухаго холоднаго разсудка. Сердечная сила въ ущербъ силъ умственной, развита была въ немъ до излишней, чтобы не сказать, бользненной, чувствительности. Онъ жилъ больше ощущениями, чъмъ умозаключениями, и отсюда его нъсколько оригинальное отношение къ христинству и богословской наукъ. Въ христинствъ

и наукъ, посвященной христіанству, онъ исвалт не знанія, а пиши сердечной. Внашнее знаніе само по себа, кака бы оно ни было глубово и широво, для него не имвло значенія. Знаніе онъ ціниль настолько, насколько оно способствуеть возрастанію и усовершенствованію внутренняго человіка. гочестивыя чувства, добрыя расположенія. возрождение или по дуку Евангелія-вотъ куда направлены были его стремленія, и вотъ къ какой цёли онъ желаль бы направить и университетское образованіе, и богословскую науку и цервовную проповёдь и всё церковно-богослужебныя действія. Если эта цель опускается изъ вида, то теряетъ всякую цену трудъ научный или школьный. Съ этой точки эрвнія не одна гомилетика, но и все систематическое богословіе является не только безцёльнымъ, но даже прямо вреднымъ, если оно даеть одно теоретическое знаніе, не улучшая внутренно человъка. Шпенеръ прямо готовъ признать это, рекомендуя все богословіе возвратить къ древней апостольской простотв. Религія, віра, и віра дівтельная одно, а богословіе, наува-дру-Шпенеръ противополагаеть эти два, въ существъ дъла вполнъ согласимия, понятія, и во имя въры возстаетъ противъ богословія, какъ науки, - изъ желанія споспешествовать деятельному христіанству готовъ устранить теоретическое знаніе, часто являющееся опаснымъ для вёры.

Такое направленіе, принятое и проводимое Шпенеромъ цёлію своею поставляло исправленіе или уничтоженіе недостатковъ современной церковно-религіозной жизни въ протестантстве и, можно сказать, ими было вызвано. Шпенеръ хотёлъ быть реформаторомъ церковно-общественной жизни, состояніемъ которой онъ былъ крайне недоволенъ, и нёкоторые, какъ на примёръ Толукъ въ Энциклопедіи Герцога, по его реформаторскимъ стремленіямъ, ставятъ его рядомъ съ Лютеромъ, называя Лютера реформаторомъ ученія церковнаго, а Шпенера реформаторомъ церковной жизни 1).

<sup>1)</sup> Real.—Encyclopadie, für protestantische Theologia und Kirche, von Herzog. Band. XIV. s. 614.

Церковно-общественная жизнь въ протестантскомъ обществв въ XVII столетіи для челогека съ живымъ религіовнымъчувствомъ представляла мало отраднаго. Подъ давленіемъ сулаго формализма, подчинившаго себф теченіе обывновенной живни, не замътно было біенія живаго пульса. Общество распадалось на разныя партіи, враждовавшія между собою, и богословскіе споры были однимь изъ наиболіве видных явленій въ религіозно-общественной жизви. Отъ нихъ въ богословсвихъ факультетахъ главнымъ предметомъ преподаванія было полемическое богословіе, которое въ свою очередь возбуждало полемическій задоръ въ молодыхъ питомцахъ, имфвшихъ выступать въ вачествъ общественно-религіозныхъ дъятелей, поприщахъ церковно-административномъ и ученомъ. Въ наувв далве царила сухая, отвлеченная схоластива. Нравственвыми предметами, вопросами, имъющими отношение въ живой дъйствительности, мало занимались, за исключеніемъ спорнихъ вопросовъ, волновавшихъ ученые богословские круги. Эта сухость и схоластика отражались и въ проповеди, которая готова была, за догматическими спорами, забыть нравственное ученіе, составляющее главный предметь церковнаго учительства. Источники богословія, какимъ перв'є всего должно служить священное Писаніе, не пользовались недлежащимъ вниманісмъ, и экзегетическому богословію въ богословскихъ программахъ почти не отводилось мъста.

Такое сухое, теоретико-полемическое направление въ жизни, наукъ и проповъди, и прежде Шпенера вызывало противъ себя недовольство и противодъйствие. Люди мистическаго настроения и практическаго закала и прежде него возставали противъ школьной богословской учености, открыто выражали свое несочувствие горячимъ спорамъ о предметахъ въры и старались дать новое направление церковной жизни и богословской наукъ. Таковъ былъ послъдователь и почитатель Тайлера Валентинъ Вейгель (1553—1588), котораго сочинения подверглись сожженю по приказанію курфирстшескаго саксонскаго правительства, и болбе его извістный Іоаннъ Арндтъ (1555—1621), обращавшій вниманіе на практическую жизнь, когда віра и только віра по догматическимъ системамъ проновідывалась на канедрахъ, и желавшій видіть въ богословін
не просто науку и искусство словъ, но живой опытъ и діло,
котораго книги "Объ истинномъ христіанствів" въ прошломъстолітіи переведены были на русскій языкъ Симономъ Тодорскимъ и изданы при пособіи Анны Іоанновны въ 1735 году.
Но эти люди, ва свою оппозицію господствующему направленію подвергавшіеся сильнымъ осужденіямъ и преслідованіямъ,
далеко не иміти такого вліянія и не пріобріти такого значенія, какое въ свое время успіть пріобріть Шпенеръ.

Шпенеръ еще въ дътствъ заявлялъ предрасположение къ тому направленію, котораго сильнымъ проводникомъ онъ сталь въ годы своей общественной деятельности. Будучи отъ природы одарень тонкою, нъжною духовною организаціею, скромный, тихій и застінчивый, онъ обнаруживаль необывновенную чувствительность, и этой чувствительности дало религіозную окрасблагочестивомъ семействъ. Въ особенно-ВЪ сти въ этомъ отношеніи имівла на него вліяніе его крестная мать, графиня фонъ Раппольтштейнъ, возбуждавшая и пріуего къ возможно усердному выполнению религиозныхъ обяванностей. У впечатлительнаго мальчика очень рано проявлялись проблески религіознаго энтузіанма. Когда умерла его крестная мать, онъ, будучи тринадцати летъ, лаль отъити изъ этого міра, въ другой небесный долгое время молился Богу объ исполнении этого Въ годы восцитанія его особеннымь сочувствіемъ пользовались вниги Арндта "Объ истинномъ христіанствъ", этого писателя съ реформаторскимъ направленіемъ, вмасто сухой теоріи старавшагося преподавать нравственные уроки и

говорить не уму, а сердцамъ читателей. Родственный Шпенеру по духу, Аридть имъль на воспріимчиваго юношу сильное вліяніе, развиль и украпиль въ немъ его религіозную чувствительность. Самъ Шпенеръ совнается, что Аридту онъ обазань тёмъ, что "сохраниль себя свободнымь отъ мисольной мудрости". Кром'в внижных занатій и наличные наставники Шпенера благопріятствовали утвержденію его пістистическаго настроенія. Изъ нихъ особенно сочувственно отзывается Шпенеръ о Іоахимъ Штоляв, придворномъ проповъдникъ графа Раппольтитейнскаго, который, еще до поступленія Шпенера въ университетъ, сообщелъ ему первыя ватихизическія, наставленія. Отъ него Щпенеръ, по его собственному свидътельству, получилъ первыя искры истиннаго христіанства, и вийств побужденіе направить свои занятія къ прямой цели, считаемой Шпенеромъ главною при изучения въры, именно-сосредоточить свое вниманіе на чтеніи и толкованіи слова Божія, что дізаль Штолль примеромъ своей безхитростной проповеди, старавшейся насадить въ сердцахъ слово Божіе.

Въ университетъ страсбургскій Шпенерь поступиль въ 1651 году, на шестнадцатомъ году своей жизни, уже съ опредвлившимся и сформировавшимся правственнымъ характеромъ. Въ университетъ онъ велъ уединенную и сосредоточенную и хотвль быть только студентомъ, т. е., заниматься только твиъ, что положено студенту, и не принималь никакого участія въ студенческихъ пирушкахъ и другихъ удовольствіяхъ сомвительнаго правственнаго достоинства. Университеть расшириль кругь его повнаній, но нимало не изміниль его направленія. Изъ своихъ профессоровъ богословія Шпеверъ съ благодарностію воспоминаетъ Даннгауера, сообщившаго ему полное познаніе лютеранскаго віроученія, Себастіана Шинда, какъ одного изъ лучнихъ экзегетовъ своего времень, и Іоанна Шмида, котораго онъ называетъ "отцомъ во Хреств", отмечая темъ его христіанское направ-Jenie.

Практическая діятельность Шпенера, направленная къ улучшенію цервовной жизни въ протестантствь, развивалась постепенно, въ разныхъ мёстахъ его служенія, куда его привывали для занятія видныхъ и важныхъ должностей. Занявши первоначально (въ 1663 году) мъсто проповъдника въ Страсбургв, онь въ коротвое время пріобраль такую извастность своею ревностію но благочестію и своимъ пропов'ядничествомъ что его скоро пригласили въ имперскій городъ Франкфурть на Майнъ на мъсто не только проповъдника, но и сеньора, по вванію котораго онъ должень быль стоять во главе духовнаго правительства этого города. Не безъ волебанія Шпеверь это предложение, напередъ посовътовавшись съ своими начальнивами и представителями богословского факультета страсбургскаго университета, и испросивъ ихъ согласіе на перемъщу мъста своего служенія. Колебаніе вызвано было его скромностію, а съ другой стороны и относительною молодостію. Ему быль только тридцать одинь годь, сеньоръ духовнаго правительства, онъ долженъ быль иметь въ своемъ подчинении многихъ пасторовъ, гораздо старшихъ его по возрасту.:

Двадцать летъ продолжалось служение Шпенера во Франк-Во все время служенія здісь главныя заботы его къ тому, чтобы вившнее, формальное направлены были христівнотво восполнить христівнствомъ внутреннимъ, сердечнымъ, и онъ всв силы употреблялъ на то, чтобы встивъ Евангелія, освящающей, оживотворяющей, спасающей и утішающей человіна, проложить путь къ сердцамъ людей, и віру мертвую, сухую сделать вёрою живою и деятельною. Для этого онъ обратилъ особенное внимание на улучшение катихивического ученія и на поддержаніе церковной дисциплины, для чего онъ приглашаль и мірянь къ содействію представителямъ духовнаго служенія въ нхъ стремленіи въ достиженію цвли улучшенія нравственно-религіозной жизни. Но особеннымъ средствомъ для этого, принадлежащимъ собственно Шпе-

неру и имъ вводимымъ въ правтику, было учреждение благочестивыхъ собраній (collegia pietatis). Эти благочестивыя собранія, учрежденныя Шпенеромъ, первоначально были въ его домв, и на нихъ на первыхъ порахъ было немного участниковъ только изъ высшихъ сословій, но потомъ они расширялись болбе и болбе и на нихъ являлись и простые люди, и женщины, и дъти. Въ подражание Шпенеру, по истеченіи нёскольких лётъ, и другіе начали заводить въ своих домахъ подобныя собранія. А літь черезь десять, послів учрежденія благочестивых собраній, Шпенеръ добился того, чтобы эти собранія изъ своего дома перевести въ первовь, вызывалось большимъ числомъ желавшихъ въ нихъ участвовать, не могущихъ вивщаться въ частномъ домв. Эти домашнія благочестивыя собранія Шпенеръ завель потому, что обычныя богослужебныя собранія, на воторыхъ при молитв'в предлагалась и проповёдь народу, приходившему въ церковь для удовлетворенія религіозныхъ потребностей, считаль недостаточными для утвержденія д'вятельнаго христіанства и насажденія благочестія въ общестив. Съ другой стороны онъ хотвлъ противопоставить ихъ общественнымъ собраніямъ другаго рода, на которыхъ собравшіеся предавались развлеченіямъ и удовольствіямъ сомнительнаго правственнаго достопиства, и которыя онъ считалъ вредными для общественной правственности. Свониъ примеромъ или своими благочестивыми собраніями онъ хогель подействовать на другихъ и побудить ихъ заниматься при общественных в сходках в не темь, что служить разсванности и чувственности, а что способствуеть назиданію и благочестію. Благочестивыя собранія Шпенера начинались молитвою, потомъ на нихъ предлагалось какое-либо назидательное чтевіе. Послі, когда принялись эти собранія, на нихъ обывновенно, посл'я молитвы, читался какой-либо отдель изъ Новаго завъта, а затъмъ слъдовало разъяснение прочитаннаго отдыя; посль разъяснения дозволялось присутствующимъ высказивать свои мысли и предлагать вопросы, требующіе разъясненія, и такимъ образомъ велись религіозныя бесёды, съ цёлію назиданія и возбужденія добраго христіанскаго настроенія. На этихъ собраніяхъ часто повторялъ Шпенеръ въ сокращеніи свою проповёдь, сказанную въ предшествующее воскресеніе или праздникъ, и при этомъ старался узнать, какъ поняли его, и насколько усвоили его ученіе, и если оказывалось, что плохо усвоена была проповёдь, онъ дёлалъ къ ней добавочныя поясненія.

О благочестивыхъ собраніяхъ, заведенныхъ и поддерживаемыхъ Шпенеромъ, скоро послё ихъ появленія, заговорили во всемъ протестантскомъ міръ. Но далеко не всъ и не вевдв смотрвли на нихъ съ благопріятной точки врвнія. Многіе видёли въ этомъ учрежденіи опасную затёю, которая можеть кончиться образованіемь и выдёленіемь изь нёдрь лютеранства особаго сектантскаго общества, которое вийсто цервви въ частныхъ собраніяхъ будеть искать удовлетворенія своихъ религіозныхъ потребностей. — Отъ этихъ собраній благочестія (collegia pietatis) произощло названіе "niemucmu", утвердившееся въ исторіи за Шпенеромъ и его посл'ядователями. Это название отнюдь не было почетнымъ именемъ, какъ можно бы думать по его первоначальному вначенію. Его ввели въ употребление люди, не сочувствовавшие Шпенеру и его стремленіямъ и съ подоврвніемъ относившіеся къ нему. Названіемъ пістистовъ они отмінали и характеризовали партію Шпенера, какъ новую секту, явившуюся въ протестантствъ и отделяющуюся отъ господствующаго (ортодоксальнаго) протестантства, и тёмъ хотёли предохранить другихъ отъ увлеченія этою сектою.

Еще больше шума, чёмъ collegia pietatis, возбудило сочинение Шпенера, очень небольшое по объему и не особенное по содержанию, по рёзко нападающее на современный строй церковной жизни въ протестантскомъ обществъ, и предлагающее рёшительныя мёры къ исправлению печальнаго положенія. Это именно "Ріа desideria или сердечное желаніє боюргоднаго улучшенія истычной евангельской церкви". Первоначально (въ 1675 году) это сочиненіе вышло въ печати вийсть съ наданіемъ Аридтовой постиллы, и явилось въ видь предисловія въ этой постилль, а потомъ печаталось не разъотдыльно.

Это сочинение чрезвычайно взволновало протестантовъ. ветому что наполнено было горькими и сильными жалобами ва прайне печальное ноложение евангелического протестантскаго общества и на изсякновение въ немъ христіанскаго дуза. Топъ его можно уяснить себъ нъсколько изъ того, что во главъ его Шпенеръ поставиль эпиграфъ изъ вниги пророка Івренін: кто дасть мавь моей воду и очесемь моимь источныка слеза (Гер. ІХ, 1)? Въ своихъ жалобахъ на печальное состоявіе тогдання го христіанства Шпенерь болье всего оплакиметь почти всеобщую порчу духовнаго сословія, и съ горечью заявляеть, что оно совершенно не отвъчаеть своему назначению, отъ чего и въ народъ происходить падение правственности и благочестія. Ни одно сословіе въ міръ, по слованъ Шпенера, такъ не нуждается въ преобразовании. Представители его не видять той глубокой язвы, какая разъбласть евангелическое общество, и считають положение вещей крайве бъдственное положениет нормальнымъ. Они заняты спорами съ папистами, реформатами и другими партіями, и довельствуются опровержением чужих заблуждений, а о поддержанія и распространеніи внутренняго сердечнаго богопочтемія в плодахъ віры въ жизни нимало не заботятся. Въ богослемія, которое изучають они, много излишних в тонкостей, чного чуждаго и безполезнаго; а главное и существенное остается въ сторонъ, или ему отводится второстепенное или трегьестеменное мёсто. Что относится въ деятельному христіанству, о томъ почти вичего не говорять: все вниманіе сосредотечено на полемикъ, на томъ, чтобы приготовить спосебных ратоборцевь съ противниками. Въ виду такого поло-Изъ исторія гомилетии.

женія вещей Шпенерь предлагаеть некоторыя меры, которыя, по его мевнію, могли бы способствовать улучненію печальнаго состоянія евангелическаго общества. Такихъ міврь вив укавывается шесть: 1) большее распространение священнаго Писанія, въ особенности новаго завіта, между евангелическими христіанами, 2) устроеніе, по образцу апостольской церкви (1 Кор. XIV) частныхъ собраній, приміръ которыхъ давали ero collegia pietatis, на которыхъ бы, подъ надворомъ и рувоводствомъ пастора, имъющіе свідзінія и обладающіе даромъ сообщенія міряне братски изъясняли своимъ сочлекамъ священное Писаніе, излагали свои мысли о техъ или другихъ религіозныхъ предметахъ, и тавимъ образомъ взаимно назидали другъ друга, 3) настоятельное внушение всемъ, что въ хри стіанстві нельзя довольствоваться однимь знаніемь, здёсь гораздо важнёе деятельность, исполнение того, учить вёра, 4) более правильное отношение въ заблуждающимся и иномыслящимъ и лучшее веденіе религіовныхъ споровъ: въ иномыслящимъ, по совъту Шпенера, нужно относиться съ христіанскою любовію, вліять ни нихъ добрымъ примівромъ и истину, ими исважаемую или отвергаемую, предлагать имъ свромно и прилично, безъ страсти и безъ бранныхъ словъ, 5) совершенно вная постановка воспитанія в образованія будущихъ пасторовъ въ университетахъ, чвиъ ваная практиковалась прежде: по желанію Шпенера, студентовъ меньше нужно запимать полемикой и религіозными спорами, а ихъ обрадавать практическое направленіе, для чего вованію нужно у нихъ въ обращени должны быть дучшія практико-богословскія сочиненія, 6) другой родъ и характеръ пропов'яди, не такой, какой господствуеть донынв. Въ чемъ сущность этого последняго желанія, касающагося нашего спеціальнаго предмета, мы покажемъ послъ, вогда будемъ излагать въ нарочитомъ отделе гомилетические ввгляды Шпенера.

Кром'в Франкфурта на Майн'в, Шпенеръ служалъ и проводилъ свои реформаторскія иден въ Дрезден'в,—въ Саксоніи и въ Берлин'в.

Въ Дрезденъ онъ приглашенъ былъ въ 1686 году, желанію савсонскаго курфирста Георга III, на м'ясто главнаго придворнаго проповъднива и члена тамошней главной консисторів. Это приглашеніе для него было очень лестно, и онъ вриняль его, въ надеждв иметь болве шировое вліяніе, чвиъ какимъ пользовался во Франкфуртв, и въ расчетахъ, при содействии курфирста, более содействовать изменению къ лучшему печальнаго положенія церковныхъ вещей. Саксовія была колыбелью лютеранства, и отсюда шло и въ повдивищіе годы заправляющее вліявіе на другія страны, принявшія реформацію Лютера. Въ Савсонін были два, тогда славившіеся, богословскіе факультета въ Лейпцигв и Виттенбергв. Заниная видное мъсто въ духовномъ правительствъ саксонскомъ, Шпенеръ надъялся здъсь проводить свои pia desideria, и чрезъ богословскіе факультеты, -- лейпцигскій и виттенбергскій, -дійствовать на изміненіе не нравившагося ему богословскаго образованія.

Онъ и здесь завелъ частныя домашнія собранія для большаго утвержденія въ сердцахъ віры Христовой, и его домъ посвщали и знатные и простые люди въ значительномъ числъ, и въ виду этихъ собраній, гдв излагалось ватихизическое ученіе, саксонскіе богословы говорили, что курфирсть хотіль нивть придворнаго проповедника, и вийсто него получиль швольнаго учителя (Schulmeister). Но главная деятельность его въ Савсоніи направлена была на улучшеніе богословскаго образованія въ университетахъ, соотвётственно его воззрёніямъ. Свои взгляды по этому предмету, какіе онъ желаль проводить въ университетскую практику, онъ взложилъ въ сочиненін: "De impedimentis studii theologici (о препятствіяхъ въ надлежащему изученію богословія"), которое служить дополненіемъ въ его "Pia desideria". Въ этомъ сочиненіи Шпенеръ старается показать, что не на томъ сосредоточивають въ богословскихъ факультетахъ внимание студентовъ, на чемъ бы следовало. Оне изучають догматику, полемику, гомилети-

ку, но мало знакомы съ библією, и имъ почти не предлагають библейско-экзегетических чтеній. Между тімь священное Писаніе главный источникь нашей візры и основаніе, на которомъ держатся и построеваются всё другія части богословія. Потому самое главное занятіе въ богословскихъ школахъ должно состоять въ тщательномъ изучении священнаго Писанія. Нуживе и важиве знакомиться съ источникомъ, чамъ съ ручьями, въ немъ берущими свое начало: Для правильнаго разумения Священнаго писания необходимо знавие тахъ язывовь, на которыхъ писаны священныя библейскія винги, именно еврейсваго и греческаго, и потому изучение ихъ должно входить въ курсъ богословскихъ наукъ, какъ вспомогательныхъ средствъ для экзегетическаго богословія, которое должно занимать первое м'ясто въ богословской школ'я, и для прекъ которому нельзя найти никакихъ извищеній. небр**еж**енія Въ этомъ смыслё отъ савсонской консисторім дано было предписаніе лейппигскому и виттенбергскому богословскимъ факультетамъ больше заниматься толкованіемъ священнаго Писанія, и въ пояснение этого предписания указывалось на то, что взъ кончившихъ богословскій курсъ и являющихся въ консисторію на экзаменъ немногіе им'яють только посредственное знаніе новаго завъта (не говоря уже о ветхому), и весьма многіе греческаго текста вовсе не понимають. Шпенеръ нашель почитателей между молодыми магистрами и доцентами университета, которые завели collegia biblica (библейскія собранія) для чтенія и толкованія Священнаго писанія, и въ союlegio philobiblico въ университетв читали вниги священнаго Писанія на ихъ первоначальномъ язикі. Кромі особеннаго вниманія къ священному Писанію или такъ называемому эквегетическому богословію, Шпенеръ въ противовъсъ догиатико-полемическому богословію рекомендоваль больше изучать практическое богословіе, которое тогда яз высшихъ вершенно было заброшено. Изложение богословского превоученія потому необходимо со стороны преподавателей богословів,

что Богъ требуетъ отъ насъ не только вёры, но и дёятельности, или исполненія заповёдей, и недостатокъ вниманія къ нравоученію въ школахъ не можетъ не сопровождаться весьма невыгодными послёдстіями въ практической жизни. При пренебреженіи къ этой части богословія теперь многіе, принявшіе на себя вваніе церковно-общественнаго учителя, жалуются на то, что они въ школахъ не имёли случая изучить, какъ слёдуетъ, христіанское нравоученіе.

Не долго пришлось служить Шпенеру въ Саксоніи, и онь вспыталь завсь много непріятностей. Къ нему скоро, послё переселенія его въ Дрездень, изміниль свое расположеніе курфирстъ, первоначально желавшій иміть его своимъ духовнымъ отцомъ и руководителемъ. Его опъ отголкнулъ отъ себя назойливою ревностію къ обращенію его на путь благочестія и къ убъжденію его выполнять разныя требованія, какія онъ предъявляль ему въ качествъ духовнаго отца. Представители высшаго саксонскаго духовенства и профессоры университета были въ высшей степени недовольны твмъ что онъ, пришлецъ изъ другой страны, относился неодобрительно въ установившемуся строю жизни и хотвлъ все перестроить по своему. Лейпцигскіе профессоры, которымъ онъ представляль, что у нихъ дъзо идетъ не такъ, какъ нужно, отнюдь не убъждались его Доводами, и съ своей стороны притически относились къ его шанамъ, и если онъ нашелъ себв поклонниковъ въ средв университетской молодежи, то это послужило только сфиенемъ раздора въ прежде мирной семь университетской, и вызвало борьбу партій. Стоящіе во глав'в университета открыто обвиняли его въ сектантскихъ стремленіяхъ, указывали уклоненія его отъ лютеранскаго символа, и имя пістиста, какимъ его называли, старались представить именемъ ненавистнымъ.

При такихъ отношеніяхъ, установившихся для Шпепера въ Дрезденв, онъ съ большимъ удовольствіемъ (въ 1691 году) принялъ приглашеніе на мъсто пробста и совътника консисторіи въ Берлинв, гдв правительство, при курфирств бран-

денбургскомъ Фридрихв III, сдвлавшимся скоро (1701 г.) первымъ прусскимъ воролемъ съ именемъ Фридриха I, отличалось большею терпимостію, чёмъ въ другихъ протестантскихъ странахъ, что объщало Шпенеру болве сповойствія, чвить въ Савсонін. Берлинъ быль последнимъ местомъ его служенія, гдв онъ и умерь 5 февраля 1705 года. Здвсь, какъ во Франкфуртъ и Дрезденъ, Шпенеръ заботился объ усилени ватихиваціи, и учредиль collegium philobiblicum, собирая кінэте вка спотавленая скироком коээ -немика священнаго Писанія. Но главное діло вдісь, которое связано съ именемъ Шпенера, -- это учреждение университета въ Галлъ. И въ Дрезденв Шпенеръ прилагалъ большія заботы въ тому, чтобы ививнить строй богословского образованія, который кавался ему въ высшей степени неудовлетворительнымъ, стараясь по своему преобразовать богословскій факультеть лейпцигскаго университета. Вліяніе его было замётно здёсь, но оно далеко не достигало такихъ размѣровъ, какіе были ему желательны. Противъ его новшествъ стояли старыя утвердившіяся традиціи, и старые профессора, имфвшіе силу въ университетв, не сочувствовали его нововведеніямъ и противодъйствовали имъ. А въ новомъ университетъ, устрояемомъ по мысли Шпепера, не было никакихъ преданій, могущихъ препятствовать проведенію въ его жизнь новыхъ идей, и Шпенеръ, ничвиъ не ствсияясь и не встрвчая никакого противодъйствія, могъ осуществлять въ немъ свои "pia desideria". По его вліянію приглашены были въ богословскій факультеть новаго университета молодые доценты лейшцигскаго университета, действовавшіе здёсь въ духё пістистическихъ вожделвній Шпенера, и вообще люди, извістные ему, преподаваніе богословской единомышленники, и школьное науки велось такъ, какъ то казалось лучшимъ Шпенеру. Главнымъ предметомъ поставлено было изъяснение священнаго Цисанія или экзегетическое богословіе, которое въ другихъ университетахъ было въ пренебреженін, и этому изъясненію давали правтико-назидательное ваправленіе, не изслёдуя научнымъ образомъ смысла. Писанія, а главнымъ образомъ извлокая изъ него плодотворныя и поленныя для жизни наставленія. И систематическому богословію дань быль другой виль. Полемика, которою болбе всего занимались въ другихъ университетахъ, была почти совсёмъ оставлена; изъ богословской вауки изгонялись утонченные и безполезные спорные вопроси; болве широкое мъсто дано било нравоучению. Схоластическая философія, приврывавшаяся именемъ Аристотеля, царившая въ школахъ и подружившаяся съ богословіемъ. какъ ея помощница, признана была не только не нужною, но прямо вредною для истиннаго богословія. Въ самомъ способі изложенія науки старались избітать прежней школьной искусственности и сухости: не заботясь о строгой систематичности, отстраняя логическіе снаряды, — строгія определенія, деленія и формальныя довазательства, которыхъ другіе набирали цълую кучу въ подтверждение того или другаго положения,---считали за лучшее представлять научныя истины такъ, чтобы плодотворны для души и питательны для сердца. По возврвніямъ Шпенера, легшимъ въ основаніе школьной дисцеплины взлюбленнаго имъ университета, не такъ важно и добрымъ христіанужно быть ученымъ богословомъ, какъ виномъ, воспринявшимъ душею и сердцемъ истини евангель-CRIA.

При такомъ направленіи Шпепера понятно его отрицательное отношеніе въ современной ему гомилетивъ, занимавшейся проповъдническою методологією, и изыскавшей различвие искусственные способы составленія проповъдей. Его гоинлетическія сужденія содержатъ и выражають протесть противъ сухаго формализма и искусственности въ проповъдяхъ, и требують, чтобы будущій проповъдникъ въ школъ изучалъ не искусство красноръчія, а обогащаль себя знаніями, необходимыми для проповъдника. На гомилетику Шпенеръ напа-

даеть потому, что она говорить только о формальной сторонъ процовъди, и оставляеть безъ винманія сторону матеріальную или содержаніе; тогда вакъ, по его сужденію, формальная сторона въ проповъди не имъетъ существеннаго значенія, а все винманіе здёсь должно быть обращено на содержаніе. Если есть доброе содержаніе, форма не можеть ничего из нему прибавить. А если изтъ добраго содержания, проповъдь безцильна, какъ бы ни была красива форма ея. Многіе проновъдники всё ваботы свои направляють на то, чтобы съ внёниней стороны пропов'ядь была совершения, думають о томъ, вавъ бы получше составить приступъ, какое дать расположеніе пропов'яди или мыслямъ, въ ней распрываемымъ, стараются разукрасить ее, по правиламъ искусства, цв втами враснорвчія. Но это напрасная забота, и слушателямъ отъ нея мало пользы. Церковная каседра не мисто для показанія искусства и пышности, а мёсто навиданія, которое должно быть преподаваемо съ возможною простотою. Темъ настоятельные для проповыдниковь требование соблюдения возможной простоты въ своихъ поученіяхъ, что слушателями ихъ въ большинствъ являются люди простые, которымъ не понятны ухищренныя мудрствованія, и воторые мало могутъ оценить внешнюю художественность слова. Говорить въ проповъдяхъ учено и красно значить не сообразоваться съ потребностями слушателей и изъ-за ничтожнаго меньшинства ученыхъ и ихъ одобренія пренебрегать пользою большинства, жаждущаго услышать евангельскую истану въ ел безпримъсной простотъ. Иние проповъдники, чтобы придать болъе въса своимъ словамъ, приводятъ цитаты или свидетельства на иностранныхъ языкахъ, которыхъ почти нивто изъ слушателей не понимаеть. Къ чему такое безцёльное и неразумное щегольство дешевою учепостію? Все это, такъ неблагопріятно отражающееся на проповедничестве, зависить отъ того, что не такъ воспитывають будущихъ проповеднивовъ, что гомилетика, занимаясь бевплодными правилами, опускаеть изъ

вида главное, что должно быть на первомъ планъ въ наукъ. приготовляющей проповёднивовь, являясь такимъ образонъ однить изъ главныхъ препятствій къ надлежащему выполненію пропов'ядническаго долга. Многіе (говорить Шпенерь), придавая слишкомъ большое значение вившнему искусству враснорфчія, умы юношей, идущихъ въ академію, свлоянли въ тому вредному убъжденію, что они, какъ предназначаемые въ цервовной канедръ, и имъющіе впереди главною обязанвостію своею сказываніе проповідей, ничімь лучше не могуть заняться, какъ если обратять главное внимание на искусство проповъдничества и его прежде всего другаго поста-.раются изучить. И вотъ иные, обольщенные такимъ мижніемъ, первою и последнею заботою ставять заниматься только тыт, что относится въ искусству проповъдничества, такить образомъ изъ изученія краснорізчія научиться роду и способу, како имъ говорить; но при этомъ они заботятся объ изучени того, о чему они современемъ должны будуть говорить. Такіе люди похожи на тіхъ, воторые взяли бы на себя трудъ изучить искусство хорошо шить и украшать сапоги, но не заботились бы о средствахъ выдълывать или добывать себъ кожу. Такіе со временемъ должны были бы или нищейски выпрашивать себъ кожи, или, при недостатвъ ея, шить, хотя врасивые, но ни къ чему сапоги изъ бумаги, пергамента или другой неудобной матеріи. Ибо чего инаго можно ожидать отъ твхъ людей, которые, не воспринявъ съ надлежащею заботливостію въ душу ни истинъ; въры, ни правилъ жизни, и не пріобръвъ опытности при пособін надлежащаго размышленія безъ труда предлагать то, что нъкогда они должны будутъ излагать, весь трудъ свой обращають на технику слова, заботятся объ упорядочения, распространении и украшении искусственнаго произведения, в все, что для этого кажется годнымъ, со всемъ раченіемъ подбирають, чтобы со временемъ имъть возможность говорить по извъстной ученой методъ и съ украшениями, ими цънимыми, и при томъ говорить не столько о томъ, что полезно общинв, а гораздо болве о томъ, что они считаютъ сообравнымъ разъ избранному ими способу 1)? Проповвдникъ съ церковной каседры разъясняетъ и возввщаетъ слово Божіе. А слово Божіе, великое своею внутреннею силою и богатое содержаніемъ, не нуждается ни въ какомъ украшеніи. Апостолы возввщали его не въ препрытельныхъ человъческія премудрости словестихъ, а между тымъ проповыди своей подчинили весь міръ: такъ сильна истина Христова въ своей наготъ, не прикрашенной человъческимъ искусствомъ.

О себъ Шпенеръ свидътельствуетъ, что онъ старался изучать и усвоять только содержаніе (realia), а всё техническія и риторическія правила совершенно оставиль въ сторонъ, такъ что една помнитъ что о такихъ художествахъ, и привыкъ, вогда слушаетъ проповъдь, не обращать никакого вниманія на то, что въ ней составляетъ искусство, а все внимание обращать на самое дело,-на содержаніе, и вакъ оно прониваеть въ сердце. ДПо этому (говорить онъ) ни объ одномъ изъ многихъ людей, жоторыхъ я слышалъ въ продолжение своей жизни, я не могу сказать, ту или другую методу онъ имълъ. Для меня самого нътъ никакой методы, но каждый разъ матерія сама даеть мев методу, которая, такъ скавать, мвияется всякій равъ, какъ мъняется и матерія. Мон правила вообще таковы: 1) все извлекать или изъ текста, или изъ другихъ сюда относящихся и нівчто излагающих виреченій, чтобы слушатели привыкли пичего не принимать на мою въру, но всякій разъ изъ яснаго божественнаго слова видёли и сердцемъ убълдались, что это истина, которой я не выдумываю, и это тогда имветь особенное дъйствіе на сердца; далье 2) ничего не приводить

<sup>1)</sup> De impedimentis studii theologici Speners kl. geistliche Schriften. Th. I. s. 1052-3. Gechichte der Veränderungen des Geschmacks im Predigen. Th. II. s. 48.

вы проповёдяхь такого, что относилось бы только къ украшеню и не можеть служить непосредственно въ назиданію, но что показываеть единственно эрудицію или относится къ распространенію (amplificationem) и состоить въ пустыхъ словахъ 1)./

Итавъ содержаніе и, можно свазать, одно содержаніе, по воззрвнію Шпенера, составляетъ предметъ, на который проповвдниви должны обращать вниманіе. Чтобы быть полезними двятелями на своемъ мвств, они должны изучать съ возможнымъ усердіемъ священное Писаніе и истины ввры востринимать не только умомъ, но и сердцемъ. Главное двло гомилетики—не формы и не методы проповвдническія, а приведеніе въ источнику божественной истины и религіозной учености, изъ вотораго можно черпать святое и назидательное ученіе. Экзегетическое богословіе, раскрывающее смыслъ священнаго Писанія, должно быть, если не составною частію гомилетики, то первою вспомогательною наукою, неразрывно съ нею связанною, безъ которой гомилетика теряетъ смыслъ своего существованія.

Что же изъ богатаго и неистощимаго источника божественной истины проповъдникъ можетъ и долженъ брать для предложенія народу, ищущему въ проповъди назиданія? Шпенеръ не совствить благопріятно смотритъ на проповъди догматическаго характера, а проповъди догматико-полемическаго содержанія, въ какихъ съ большою горичностію нападали на еретиковъ и неправомыслящихъ, нетолько современныхъ, но и жившихъ въ далекія времена, и какіе тогда очень часто слышались на церковной кафедръ, желалъ бы совствивнять изъ этого мъста, назначеннаго для назиданія народа и возбужденія въ немъ благочестивыхъ чувствъ и добраго христіанскаго настроенія. У проповъдника въ виду всегда



<sup>1)</sup> Theolog. Bedenken Tb. IV. s. 228. Geschichte der christlichen Homiletik, Lens. Th. II. s. 128-9.

быть внутренній человівкь, составляющій новую тварь во Христв. Душа этого новаго человъва - въра; его дъвствія-плоды віры; и воть это-примой предметь проповіди. Чтобы способствовать возрастанию внутренияго челована, должно излагать съ одной стороны великія благодівнія Божін чедоввну, чрезъ что можеть укрвиляться въ немъ ввра, съ другой стороны нужно вивдрять въ сердцахъ благочестіе и возбуждать въ исполнению завона дёль, но такъ, чтобы люди ве вившнею праведностію, --- не считали довольствовались одною себя исполнившими весь законъ, когда они удаляются отъ вившнихъ пороковъ и совершають вившнія добродітели, что дълаетъ и языческая иоика. Твердое основаніе христіанской нравственности нужно власть въ сердцахъ, внутри человъва нужно поствать и возращать стия благочестия, чтобы люди привывли делать добро по внутреннему побужденію, а не по принуж денію вившняго закона, и чувствовали, что только то имветъ цвну въ нашей двятельности, что происходить по движенію внутренняго сердца; а что совершается безъ участія сердца, не исходить изъ внутренняго основанія, то-лицеміріе, котя бы это дело и имело видъ праведности. Христіанство деятельное, христіанство внутреннее, недовольствующееся внѣшними дѣлами, Шпенеръ приглашаетъ проповъдниковъ возвъщать съ цервовной ванедры, и тымъ способствовать обновлению сердца христіанъ, которые не по имени только, но и по внутреннему настроенію должны отвічать своему званію, должны воплотить въ себв духъ Христовъ.

Изъ догматовъ Шпенеръ считаетъ главными, на воторые проповъдники должны обращать особенное вниманіе, такіе догматы, которые относятся къ ученію о спасеніи и имъютъ прямую связь съ практическою дъятельностію. Таковы догматы объ оправданіи, о въръ оправдывающей, ея свойствахъ и дъйствіяхъ, о возрожденіи, о борьбъ дужа и плоти, о силъ крещенія и обязательствахъ, нами принимаемыхъ при крещеніи. Онь жальетъ, что весьма многіе проповъдники на эти

главные пункты христіанскаго ученія не обращають должнаго вниманія, и потому въ народѣ замѣтно глубовое и пагубное невѣжество по отношенію къ этимъ спасительнымъ истинамъ. Далѣе, при изложеніи догмата не нужно ограничиваться однимъ теоретическимъ разъясненіемъ его; это имѣетъ значеніе для разсудка, а проповѣдь должна дѣйствовать не на одинъ разсудокъ, но на волю и сердце, и на послѣднія болѣе, чѣмъ на первый. Потому, излагая догматы, нужно показывать вмѣстѣ, какое они имѣютъ практическое приложеніе къ жизни, какія даютъ возбужденія къ благочестію, какія изъ вихъ можно извлекать утѣшенія.

Отвергая художественное строеніе и изложеніе проиовъдей, вовставая противъ проповъдническихъ методъ, которыхъ много насчитывали тогданинія ромилетики, и соблюденіе которыхь они рекомендовали будущимъ проповёдникамъ для успёха и облегчения предстоящей имъ деятельности, Шпенеръ съ своей стороны указываеть свою мовую методу, которую противополагаеть другимь практиковавшимся методамь, которою онь рекомендуеть замінеть ихь. Форма проповідей, представлающаяся ему наилучшею, должна состоять въ томъ, чтобы всв проповеди, после молитвы, начинались прочтениемъ гла--вы ва фиблін или меньшаго библейскаго отдёла и потомъ пред лагали ввъяснение прочитаннаго отдёла: при этомъ изъясневів пусть пропов'ядники переходять отъ одного стиха къ другому, и изъяснивши смыслъ, дълають правтическіе выводы полезвые для утвержденія віры и благочестія, и утвішительние для сердца. При такой простотъ методы, чуждой всякаго искусства, легче будеть исполнение пропов'яднической должности, и самыя проповъди болъе понятны будуть для слушателей. Такая проиовъдническая метода не есть метода новая, изобретонная саминъ Шпенеромъ. Образецъ ея представляетъ древне тристіанская омилія или изъяснительная бесёда, составлявшая главный господствующій родъ проповідн въ первые віза христіанства. Къ этому образду и прежде Шпенера обраща-

Digitized by Google

ground

лись и обращали других в люди, недовольные искусственнымъ построениемъ проповъдей, когда эта искусственность преступала дозволение предълы.

Гомилетическія требованія Шпенера, хотя поставлены были твердо и решительно, высказаны были имъ, какъ мы замівчали прежде, въ виді отрывочном в подъ перомъ его не получили систематической полноты. Болже подробное развитіе даль имъ одинь изъ почитателей Шпенера, уже упомянутый нами профессоръ галльскаго университета Іоакинъ Ланге. Они послужили основаниемъ, на которомъ Ланге построиль новую систему гомилетики, которою онь надвялся замінять всі прежнія руководства по проповідничеству, считаемыя какъ Шпенеромъ, такъ и имъ, негодными. Озаглавивъ свое сочинение: "Oratoria sacra, ab artis homileticae vanitate repurgata", oht the cambine nother normant, to cahтаетъ пустыми и отвергаеть тё правила, какими наполнялись тогдашнія гомилетики, и даеть новое, болье совершенное, руководство для проповъдниковъ. Но новаго положительнаго содержанія въ его "Священной риторикъ" меньше, можно было ожидать по ен заглавію. Онъ не столько создаеть, сколько разрушаеть въ той области, въ которой выступаетъ реформаторомъ, больше очищаетъ здание гомилетики отъ мусора, чёмъ сколько вносить новыхъ матеріаловъ для перестройки этого зданія. У него, какъ и у его вдохновителя-Шиенера, отрицательный элементь занимаеть очень видное, можно сказать, главное мёсто. Прежнія правила гомилетическія и утвердившіеся въ практикі проповідническіе пріемы онь считаеть препятствіями въ навиданію или щему веденію пропов'ядинческаго діла, и потому первымъ долгомъ поставляетъ устранить эти препятствія. Такими препятствіями онъ считаеть: 1) искусственныя расположенія проповёдей съ ихъ дёленіями и подраздёленіями, -2) обинерныя, невызванныя нуждою, изъясненія текста, съ цівлію повазанія сустной учености, при ногорыхь вводять въ про-

повадь и примашивають много совершенно лишнихъ вещей, веудобаних для церковной канедры, -- приводять веследованія о тексте, представляють разныя мнёнія толковниковъ и подвергають ихъ притическому равбору, библейские читають на древинкъ языкахъ, на которыхъ они первоначально были писаны, и снабжають свои проповёдническія ивложенія такими вритическими замічаніями, которыя годим развъ на университетской канедръ, -- 3) малое вниманіе въ жизни и правственнымъ потребностимъ слушателей: авторъ ставить на видъ, что проповедники обходить своимь вниманість практическіе предметы и нравоучительныя истины, которыя должны бы составлять главное содержание проповёди, н если поднимають ихъ, то совершенно не васаются внутренняго расположенія человіва, т. е., говорять о нихъ совершенно отвлеченно, безъ примененія въ нравственному состоянію слушателей, а иногда и здёсь пускаются въ безполевные споры. Главная положительная идея, воторая составляеть существенное и основное требование Ланге, развитое въ его "Священной риторивъ , состоитъ въ томъ, что проповъдь всецвло должна быть направлена въ назиданію народа. Конечно, это вірно; но нельзя свазать, чтобы понятіе назиданія, которое, по Ланге, должно служить главною целію в определяющею силою, было имъ точно формулировано и надлежащимъ образомъ выяснево. Оно объясняется у него не столько само по себъ, сволько по противоположности съ тъмъ, что онъ порицаеть въ современной ему проповеди. Все въ проповеди должно быть направлено не только къ разсудку, но и къ волъ и чувству христіанина, и вонечную ціль свою она дочжна полагать въ исправленіи жизни и въ возбужденіи и утвержденіи благочестиваго настроенія слушателей. Все, что не способствуеть нравственному обновленію внутренняго человъка и служеть только или для удовлетворенія правднаго любопытства, иле для повазанія вившняго искусства и щевотанія слуха, все это должно быть изгоняемо съ церковной каоедры, какъ

не отвъчающее главной цели, стоящей у ней на виду. Для достиженія ціли назиданія должно ясно, просто и практично, въ применени къ внутреннему состояню человева, изъяснять священное Писаніе какъ ветхаро, такъ и новаго завіта, повазывая великія дёла Божін и поучая ваповедямъ закона Боисторические тексты подвергаются Когда то въ описываемыхъ происшествіяхъ нужно представлять или достоподражаемые обравцы христіанской мудрости и любви или повазывать ясные следы божественнаго Провиденія, всемь управляющего въ мірв. Что весается истинь віры, то средоточіе ихъ, вотораго нивогда не долженъ опускать ивъ вида пропов'яднивъ, есть учение о спасении. Раскрывая это ученіе, пропов'ядникъ долженъ указывать не только основаніе спасенія-благодать Божію, насъ спасающую, и віру въ заслуги Господа Інсуса Христа, насъ оправдывающую, но и порядовъ домостроительства Божін вли условія, при которихь мы можемъ усвоять себв спасеніе, туне намъ даруемое. То и другое должно быть неразрывно соеднияемо, и всякой односторонности нужно избъгать при изъяснени основнаго учены иристіанскаго. Ученіе о благодати или о благодівнівать Божінкъ человъку должно быть соединяемо съ ученіемъ объ обяванностяхъ, налагаемияъ на людей облагодатствованныхъ; съ върою должна быть соединяема любовь, съ Евангеліемъ-- законъ, такъ чтобы не подать повода ин къ спокожной увъренности въ спасеніи, ведущей къ безпечкости, ни къ боявливой минтельности, подрывающей надежду на милосердіе Божіе. Тевсты правственнаго содержанія и вообще вопросы христівнскаго нравоученія-преимущественный предметь проповіди. Но христіанское правоученіе нужно представлять, вавъ христіанское, основанное на положительных заповъдях в Божінхъ, невъясиенных въ Евангеліи, не низводя его правиль до требованій естественнаго закона, не построевая его на началать разума. и не объясняя превственных явленій естественными побужденіями нашей гръховной природы, чрезь что оно является у выхъ нравоучителей, опирающихся больше на разуми, чимъ на Евангеліи, тощимъ и обездушеннымъ.

Въ проповъдка въ XVII стольтін введенъ быль пятионь состояль въ томъ, что послё изъяс-EDATELIË USUS: венія темы вли текста проповёди дёлали практическое при-MORCHIC, KOTODATO, на основаній словъ апостола тонь, къ чему пригодно или полезно слово Божіе (2 Тим. III. 16. PHM. XV, 4), насчитывали пять видовъ, -- примъненіе къ ученію (usus didascalicus), къ обличенію (usus elenchicus), къ утвиенію (usus paracleticus), къ исправленію (usus epanorthoticus) и къ наказанію (usus paedeuticus). Соблюденіе этих интивратных приложеній ставили непремённым закономъ: проповъдь считалась пе полною, если въ концъ ся не содержалось приложенія всёхъ няти видовъ. Это пятикратное приложение введено было въ проповъдническую практику потому, что при сухомъ догматическомъ содержаніи схоластическомъ изложении, какимъ отличались прежняго времени, онъ почти совершенно не касались вихъ потребностей тахъ слушателей, предъ которыми рились, проходили мимо ушей ихъ и пичего не оставляли въ сердцв. Чтобы сухимъ и отвлеченнымъ проповъдямъ, трактующимъ о матеріяхъ общихъ и отдаленныхъ, придать нъвоторую жизненность и сдівлать ихъ практическими, --- и придумали въ концъ ихъ прибавлять особую часть, гдв общія теоретическія равсужденія восполняли практическими примівненіями, которыя равнообразили, соблюдая важдый разъ всв виды примененій. Выходило нечто грузное и натяпутов, когда пали на все пять тоновъ, — сначала одпинъ, потомъ другимъ, -- сначала учили, потомъ обличали, увъщавали, опровергали и утешали. Хотя такое правило направлено было къ весполнению въ проповъдяхъ недостатка практичности, на которой особенно настанвали Шненеръ и его последователь Франке, но оно не васлужило у нихъ едобренія. При выполненін его практическія приміненія являлись дівданными и Нев исторів гомилетики.

искусственными, и въ то-же время слешкомъ сложными, освъ проповыдь. Противъ особой ввенску ибжая части съ щетикратными приложеніями возстаеть Ланге потому, что по его требованію-проновідь вся должна быть практична, на всемъ своемъ протяженів, а не въ одной заключительной части, искусственно пристегнутой. И если особыя приложения нужны, то они должны быть въ собственномъ смыслё практичесвими и служить назиданію слушателей. Здёсь проповёдникь долженъ говорить совъсти и сердцу слушателей: ему должно быть хорошо извъстно внутрениее расположение и нравственное состояніе слушателей, и съ этимъ внутреннимъ расположеніемъ и нравственнымъ состояніемъ ихъ онъ долженъ строго сообразовать свою прикладную часть проповеди, которая при томъ прямо должна вытекать изъ темы, въ проповеди раскрываемой.)

Кром'в исправленія гомилетиви, посл'ядователи Шпенера, для болве успвинаго приготовленія молодыхъ богослововъ къ совершенію предстоящаго имъ пропов'яническаго служенія, ввели въ школьное преподаваніе одну добрую практическую міру, которую исторія вміняеть имь въ особенную заслугу. Считая одни теоретическіе урови по гомилетивъ не достаточными для усовершенствованія кандидатовъ богословія въ пропов'єдничеств'є, они учредили въ галльскомъ университеть особенныя практическія занятія проповыдничествомъ. По порученію богословскаго факультета, одинь изъ преподавателей (Фрейлингаувенъ) долженъ былъ вести эти занатія съ старшими студентами. На этихъ практическихъ упражненіять Фрейлингаузень заставляль студентовь пропов'ядывать въ своемъ присутствін, и отп опыты пропов'ядничества подвергаль строгому и подробному разбору, указывая недостатки, какіе они допускали и вавихъ нужно ивбегать, направляя ихъ на путь, считаемый имъ навболбе благонадежнымъ. Разборы практического руководителя: молодыхъ проновъдниковъ касались какъ содержанія проповъдей ихъ, такъ изложенія и произношенія. Это учрежденіе, несомивно полезное, надлежащимъ образомъ оцінемо многими и сморо, по привіру гальскаго университета, и въ другихъ містахъ стали заводить подобныя практическія гомилетическія упражненія съ вончающими, а иногда и съ окончившими курсъ студентами, поручая руководство ихъ опытному пропсвіднику. Оно послужило первымъ началомъ, изъ вотораго возникли при иногихъ протестантскихъ университетахъ особыя проповідническія семинаріи, для большаго усовершенствованія будущихъ пасторовъ въ проповідническомъ ділів, подъ руководствомъ директора семинаріи.

Такова сущность реформы, какую желалъ провести Шпенеръ съ своими последователями какъ въ науке о проповеди, такъ и въ самой проповъди. Въ исторіи гомилетики эта реформа отмівчена різвими чертами. Гомилетическая теорія Шиенера, составляющая оригинальное и выдающееся явленіе въ ряду другихъ современныхъ ей руководствъ по гомилетикв, и въ свое время вызвала у многихъ горячее сочувствіе въ себъ, и впослъдствии передвется изслъдователями съ одобрительными, иногда восторженными отзывами о ея достоинствъ. Конечно, много полезныхъ руководственныхъ замъчаній дано въ ней служителямъ церковнаго слова. Но мы пе можемъ преувеличивать ся значение и встръчающиеся панегирические отзывы о гомилетической реформъ Шпенера считаемъ слъдствіемъ увлеченія личностію самого Шпенера. Въ исторіи весьма часто являются деятели, въ которымъ трудно отнестись съ равнодушіемъ, или спокойнымъ безпристрастіемъ. Бывъ преданы какой-либо идев, они всвыи силами стараются провести ее и въжизпь, и въ свое дело вносять духъ страстности. Ихъ дъятельность, отмъчениая пылкою страстностію, вызываеть и у другихъ страстное отношение къ себъ, въ особенности, когда эта д'ятельность направлена къ ниспровержению существующаго строя жизни. Она возбуждаетъ въ однихъ горичія симпатін ит себі и сондаеть фанатических повловичьовь, но въ других она вызываеть ненависть и вражду, и должна считаться съ сильнымъ противодійствіемъ себі се сторопы людей, не признающихъ значенія той идеи, которой страстно служить человійть-реформаторъ. Горячія симпатін в антипатін, препятствующія спокойному обсужденію лица и дізпа, оть современниковъ переходить нь потомкамъ, и часто мізслідователи, отділенные візнами отъ такихъ діятелей, судить о нихъ подъ незамітнымъ для нихъ самихъ воздійствіемъ симпатін или антипатін, переходящей отъ одного ноколівнія въ другому. Шпенеръ именно принадлежить въ разряду такихъ лицъ, въ сужденіяхъ одіятельности которыхъ не только прежде, но и впослівдствій замітна значительная доля страстности, мізнающая правильному опреділенію заслугъ ихъ.

Реформа Шпенера въ исторіи пропов'єди и гомилетики имъла значение отрицательное, вакъ протесть противъ господствовавшаго тогда направленія пропов'яди. Шпенеръ очень ярко выставиль тв недостатки, какими страдала современная ему проповёдь, непусственное сухость, формализмъ, испусственное схоластическое построеніе, задорную полемику и пренебреженіе практическими интересами назиданія. Въ этомъ его сила и правда. Но хотя голосъ его раздавался сильнее, чемъ другихъ, подобно ему выступавшихъ съ протестомъ противъ сухаго и отвлеченнаго формализма въ проповедяхъ, онъ не могъ произвесть въ состояни современнаго проповъдничества тавую перемвну, какой желаль и какую провести надвился. Его направление не сдълалось направлениемъ господствующимъ: онъ не овладълъ главпымъ теченіемъ или главнымъ русломъ, по которому направлялась современная ему проповъдь. Его гомилетическая теорія и соотвътственная ей проповъдническая практика представляеть изъ себя потокъ, хотя весьма замітный и, пожалуй, шумный, но не успівній или не имъвшій силы увлечь за собою другіе ручьи, и оставшій-

са навсетда побочнымъ потокомъ по отношению въ главной рвкв, воторая совершала свое теченіе налаженным путемъ, несмотря на бурливое стремленіе образовавшагося подлів нея особаго потока. Почитатели и последовачели Шиенера, вать горячо ни старались проводить его идеи, все же оставались въ меньшенствъ; а большинство проповъднивовъ слъдовали установившимся преданіямь и не котёли подчиняться тёмъ требованіямъ, какія предъявляль новый реформаторъ, желавшії по своему перестроить сложившуюся жизнь. Изъ университетовъ одинъ галльскій, основанный по мысли Шпенера, бивній притономъ піэтизма, старался проводить и въ теорія и въ практикъ процовъди начала, выставленныя Шпенеромъ: А другіе протестантскіе университеты не только не хотёли усвоять себъть нововведенія, каких требовала Шпенерова нартія, но прямо враждебно относились къ нимъ, и между этиин университетами особенною враждою въ Шпенеровой рефорив отличались наиболюе вліятельные университеты, какими въ то время были лейппигскій и виттенбергскій. Когда Шпенеръ н его партія возставали противъ искусственных в способовъ составленія пропов'ядей и требовали, чтобы пропов'ядники, отвергая всв методы, проповъдывали просто и безъискусственно, другіе университеты, въ особенности лейпцигскій, непріявленно относившійся къ Шпенеру со времени его служенія въ курфиршествъ савсонскомъ, старались защищать свои методы и даже разукращать ихъ, придумывая новые способы для составленія и построенія пропов'ядей.

Сравнительно малая успашность и неширокое правтическое вліяніе Шпенеровой гомилетической реформы, по существу доброй, зависали ота наскольких причина.

Тавъ навываемие ортодовсалы протестантскіе, считавшіе себя чистыми представителями и хранителями Лютерова ученія, заподозрили и обвиняли Шпенера въ укловенія отъ того ученія, которое они считаля истиннимъ, въ особенности въ главномъ пушктё лютеранской догматики,—въ догмать объ

оправданіи вірою. Шпенеръ въ самомъ ділів не отличался строгою точностію въ опредёленіи и поставовкі своего догматического ученія. Выставляя на видъ правтическую сторону христіанства, - необходимость двятельнаго осуществленія христіанства въ жизни, онъ на теорегическую сторону,--на догмать не обращаль соотвётственнаго BUNNAUIS, E BL CTO ученін и возарвніяхъ не видно было отчетливаго представлевія о предметахъ віры, хотя опъ въ містахъ своего служенія вводиль и старался усилить катихнаическое ученіе. такихъ отношеніяхъ, создававшихся для Шпенеровой партін въ протестантстві, принняль его совіты и новоеведенія, хотя бы въ области пропов'ядничества, OLBPBHS въ сектантскому, непримиримому паправленію. Своимъ повеленіемъ и своимъ отношеніемъ къ церковному обществу, въ которому Шпеперъ принадлежаль, онъ напоменаетъ позднъйшихъ штундистовъ и былъ, можно сказать, ихъ предтечею. Его collegia pietatis, на которыхъ после молитвы читался и изъяснялся отдель священнаго Писанія ветхаго или новаго завъта, - точный первообравъ штупдистскихъ собраній. То же у него педовольство существующимъ строемъ первовной жизни и правственнымъ состояпіемъ церковной общины, что у штундистовъ, и отсюда стремленіе къ преобразованію общества, и при затрудненіяхъ произвести это преобразованіе въ широкихъ разифрахъ стремление къ выдёленію изъ этого общества, которое кажется ему погрязшимъ во зав. Та же религіозная сантиментальность, расплывающаяся въ благочестивыхъ ощущеніяхъ и самодёльныхъ молитвенныхъ обращеніяхъ въ Вогу, съ горделивниъ сознаніемъ своего ства предъ другими, не принадлежащими въ игъ партіи. его видное положение,---по м'всту, низ занимаемому въ цервовномъ управленіи, --его сектаторскія стремленія делало болфе опасниме и вызывало противь нихь большее противодффствіе, чама положеніе незаматных руководнуелей по ванай шаго штундизна.

Шпенеръ и потому еще не могъ предоставить своимъ гомилетическимъ возарвніямъ преобладающаго зпаченія, что онъ допустилъ въ нихъ значительную односторонность и нинало не заботился о формальной стороив процоведи. сосредоточиваль все свое внимание на матеріи, и другимъ совътоваль только обогащать себя содержаніемъ и не думать о томъ, какъ это содержание передавать другимъ: матерія-де сама создасть для себя форму. И если матерія, **изла**гаемая проповъдникомъ, назидательна, какъ бы онъ ни передаваль ея, цвль проповеди будеть достигнута. Конечно, полезное и назидательное содержание важное и нужное изищной формы въ проповъдническомъ дълъ: это призналъ и узаконилъ еще блаж. Августипъ въ своей Христіанской наукъ. И само собою разумбется, что всякій, желающій быть пропов'вдиикомъ, долженъ съ возможною тщательностію изучать предметы наставленія, - предметы віры и нравоученія христівискаго, и быть во всеоружии богословского знапія. Но можеть ли однимъ этимъ ограпичиваться вся полнота требованій по отношенію въ проповеди? Блаж. Августинъ, отдавшій предпочтеніе речи полезной предъ ръчью красноръчивою, въ то же самое время совершенною пропов'ядію считаеть такую, въ которой мудрость соединяется съ краспорвчіемъ. "Что лучте сладости (говоритъ онъ), когда она въ то же время и спасительна, и спасительности, которая вивств и сладка? Ибо въ такомъ случав, чвиъ вожделениве сладость, темъ скорее и легче спасительность приноситъ польау "1). Объ этой-то сладости, которою приправлять спасительное слово советуетъ блаженный Августинъ для того, чтобы это слово было болеве действенно и болев могло принести пользы, совершенно не хочеть думать Шпенеръ и возстаеть противъ всяваго пріукращиванія или усовершенствовація проповъднаго слова. Возставая противъ одной крайности, онъ шаль въ другую. Нападая на натянутость и искусственность въ

<sup>&#</sup>x27;) Xpactiancean nayen. Su. IV fa. 8.

построевін и наложенін пропов'йдей, онь дошель до униженія и отверженія всякаго, и благороднаго, искусства. Форма-не пустое дъло въ дълъ первовнаго учительства. Небрежпость, допущение вакого-либо неришества въ взложения и передачв спасительной истины оскорбительно для самов Этой истины и для того священнаго места, съ вотораго она передается. Въ грязной или затасканной одежде не являются туда, гдъ требуется соблюдение возможнаго приличия. Чёмъ выше мёсто, на которое выступить собирается человёвъ, од живе поручение, возлагаемое на человыка, тымъ болье онъ прилагаетъ заботъ о томъ, чтобы и по внышему своему виду явиться достойнымъ и этого мъста и этого порученія. А что выше и достойніве порученія быть прововвъстникомъ божественной истины и во святомъ храмъ Божіемъ? Нельвя думать и ожидать, что само собою сохранится внішнее приличіе, при высовой миссін, принимаемой на себя человъкомъ, что святая истина сама создасть для собя благородную форму и святое выражение, хотя бы проновъднивъ пимало не заботился о томъ. Нельзя также усповоивать себя темъ, что на вившность, котя бы и неварачную, не обратять вниманія тв люди, предъ которыми является исполнителемъ высовой миссін тотъ или другой пропов'ядинкъ. При небрежности о формъ почти неизбъженъ нъкоторый безпорядовъ въ развити понятій, спутапность и неотчетливость представленій, вялость и, пожалуй, грубость словъ. А все это не можеть быть не замічено, если не всіми, то ніжоторыми изъ слушателей, и не можетъ не повредить дъйствію слова на сердца людей. - Законно нападать на искусственность, на неправильное и искаженное проявление искусства, но нельзя отрицать значенія самого некусства. Abusus non tollit usum. Злоупотребление чвиъ-либо не даетъ права на уничтежение злоупотребляемаго. Искусство враснорёчія, надлежащимъ образомъ понимаемое, не прихоти человъческой обязано свомиъ существованіемъ, и не прихотянныва жельніями на-

вазывается перковному слову. Оно возникаеть изъ естественной потребности души нашей. Когда мы хотимъ святое убъжденіе, которымъ пронивнуты, когда хотимъ подъйствовать на другихъ своимъ словомъ, -- мы не довольствуекся обыденною, холодною, сухою прозаическою ръчью: душа человъка, выступающаго убъждать другихъ, -- въ особенности великое множество своихъ собратій, въ чемъ либо полезномъ и необходимомъ для нихъ, по внутреннему неотразвимому побужденію напрягается при этомъ, собираетъ возможно больше энергін, — и въ словів его является больше одушевленія, больше теплоты и силы. Это-то одушевленное слово, отличающееся большею силою и теплотою, чёмъ обыкновенное разговорное слово, и есть въ собственном смысле слово краснорвчивое. Возбужденная энергія души, при этомь расходуемая, не только умножаеть силу слова, но и усовершаеть вившнее его качество. И всъ проповъдники, пріобрътшіе имя въ исторін, отнюдь не чуждались искусства краснор вчія и въ большей или меньшей степени владъли имъ.

Отрицательное отношение Шпенера въ искусству краснорвчія, неумъстнаго, по его сужденію, въ проповъди, зависьло много отъ того, что онъ самъ не владель этимъ искусствомъ, и не могъ возвыситься до того, чтобы сволько-нибудь близиться къ лучшимъ представителямъ властнаго и сильнаго слова. Личный недостатокъ быль для него безсознательнымъ побужденіемъ къ установленію теоріи, направленной къ униженію искусства. Онъ самъ сознается въ своемъ недостаткъ,въ томъ, что онъ не владелъ хорошею, изящною речью. "Я стараюсь по возможности все, что издагаю, излагать ясно, понятно и просто, чтобы достигнуть цёли, и такъ какъ мой природный стиль, къ моему неудовольствію, нъсколько тяжель, и я, къ сожальнію, не могу изменить его, то я, по крайней мъръ, всегла стараюсь говорить болье низкимъ слогомъ, чъмъ высовимъ, и никогда не ищу какого-либо изящества въ выраженія (elegantias in phrasi), и всякій разъ выражаюсь такъ Изъ исторін гомилетики.

неизысканно, какъ подсказываетъ мнв зарождающаяся мысль (conceptus mentis), хотя бы видълъ, какъ это по правиламъ риторики можетъ быть выражено изящиве и украшено ея цввтами" 1).

Проповъди Шпенера, по своему составу, не достоинства, и это служить однимь изъ обстоятельствь, объясняющихъ малую успъшность его гомилетической реформы. Своею проповъдническою практивою онъ не могъ особенно за-- ревомендовать своей теоріи и своей безметодной метод'в дать въсъ въ глазахъ большинства. Проповъди его сухи, длинны, растянуты и не отличаются ни стройностію, ни легвостію изложенія (не говоря объ изяществъ). Чтобы лучше и больше ознакомить своихъ слушателей съ богатствомъ содержащагося въ священномъ Писаніи ученія, опъ ввель особую, врайне не выгодную манеру въ построение проповъдей, по которой каждая пропосамостоятельныя раздёлялась на двё совершенно въдь его части. Первая часть вводная, хотя имъла название приступа, вовсе не соответствовала этому названію, потому во-первыхъ, что была слишкомъ длинна, равняясь по объему порядочной во-вторыхъ потому, что къ темъ проновъди не имъла нивакого отношенія и была посвящаема особой матерів. Въ ней предлагалось или толкованіе вавихъ-либо внигъ священнаго Писанія, - преимущественно посланій св. апостола Павла, по порядку стиховъ текста, 8 иногла мъсть Писанія, не вполев ясныхъ по своему содержанію, подающихъ поводъ къ ложнымъ представленіямъ и подвергающихся перетолкованію, или отдёль изъ катихизическаго учевія, приправленный практическими выводами. Эту пропов'ядь предъ проповедію Шпенеръ ввель и находиль нужною потому, что обывновенныя проповеди, говоримыя на перивопіи или на евангельскія зачала, расположенныя по днямъ церков-

<sup>1)</sup> Theolog. Bedenken III Th. s. 656. Geschichte der Veränderungen des Geschmacks im Predigen, Th. II. s. 67-68.

ваго года, считалъ недостаточными для целей назиданія, преследуемыхъ церковною каоедрою, и въ частности для ознавоиленія со всею полнотою божественнаго откровенія или библін. Ему казались болбе полезными и нужными проповёди. излагающія и разъясняющія апостольскія посланія, чёмъ проповъди на тексты, взятые изъ Евангелій. Если, по его соображеніямъ, ограничиться на церковной канедр'в разъясненіемъ однихъ евангельских текстовь, какъ делають многіе, тогда отъ слушателей соврыто будеть богатое совровище, завлючающееся въ другихъ внигахъ священнаго Писанія, которое могло бы послужить къ большему ихъ назиданію, чёмъ Евангеліе, боле другихъ книгъ имъ извёстное и чаще другихъ книгъ изъясняемое. Выходя изъ такихъ соображеній, Шпенеръ въ своихъ проповедях сначала изъясняеть что-либо не изъ Евангелія, а потомъ, во исполнение принятаго обычая, переходить въ изъасненію евангельскаго чтенія, -- и это изъясненіе евангельскаго текста котя стоить въ проповеди рядомъ съ первымъ изъасненіемъ и слідуеть непосредственно за нимъ, но внутренней связи съ нимъ не имфетъ. Эти соединенія совершенно разнородныхъ матерій въ одной проповёди, или эти обширвступленія, нимало не подготовляющія къ проповъда и являющіяся намало не связанными съ нею по своему содержанію, сами по себ'в составляють нарушеніе порядка, которое не можетъ нравиться мало-мальски ввыскательному вкусу. Но независимо отъ этого, у Шпенера и въ частномъ развитіи мыслей, составляющихъ содержаніе проповеди, пе заметно особенной заботы о соблюдение строгой логической связи, и потому мысли, имъ высказываемыя въ проповедяхъ, нередко разбегаются въ разныя стороны, какъ кони, не сдерживаемыя твердою уздою, и представляють изъ себя несовствить стройную смесь. Не могли быть вліятельнымъ образцомъ проповъди Шпенера и со стороны изложенія. Въ тяжеломъ стиль, несовстив удобномъ для живой бестьли, совнается самъ Шпенеръ и при этомъ прибавляетъ, что

онъ не могъ препобъдить этого недостатка. Онъ говоритъ, что взамвнъ легкаго и пріятнаго стиля, всегда старается говорить ясно и понятно; между темъ у него часто вамечается и недостатовъ ясности, -- этого перваго вачества, необходимаго въ каждой публичной ръчи, произносимой предъ народомъ. Этотъ недостатокъ, котораго не сознавалъ за собою Шпенеръ, зависвлъ первве всего отъ того, что въ самомъ его міровозарівній было много туманнаго, не разъясненнаго для него отчетливымъ анализомъ, во-вторыхъ отъ того, что онъ не отягощаль себя долгимъ и тщательнымъ обдумываніемъ и взвышиваніемъ того, что онъ имыль говорить, и наконець отъ пристрастія къ библейскимъ образамъ и восточнымъ формамъ ивложенія, которыя не всегда понятны были простому народу, и самимъ Шпенеромъ и его почитателями употреблялись безъ особенной разборчивости. Таковы, на прим'връ, выраженія: быть въ Інсусъ, обитаніе Бога въ душахъ людей, духовное брачное соединение души со своимъ женихомъ, небесный хлъбъ умереть гръху, ходить подобно чадамъ свъта и т. под. Нъкоторый оттёновъ мистицизма лежалъ на его проповёдномъ словь. Не всегда даваль онъ ясныя и отчетливыя представленія уму: слово его было возбужденіемъ въ доброй благочестивой жизни, и этому служило не столько сообщение ясныхъ понятій, сколько выраженіе ощущеній благочестиво настроеннаго сердца.

Все это, вивств взятое, можеть служить достаточнымъ объяснениемъ того, почему метода Шпенера, несомивно имвющая добрыя стороны и ревностно имъ проводимая, не могла утвердиться въ проповеднической литературе протестантскаго міра и пріобресть въ ней господствующее положеніе.

## IV. Гомилетика Мосгейма.

(Anweisung erbaulich zu predigen).

Въ XVII и XVIII столътіяхъ авлялось въ нечати ивумительное множество руководствъ по перковному краснорвчію. Но для уясневія историческаго развитія науки о пропов'ядиичествы и видоважененій гомплетических выглядовь нізть надобности не только подвергать ихъ болье или менье подробному разбору, но даже и перечислять ихъ, съ поименованиемъ всвят, мало извівстных большею частію, ихъ авторовь. Это было бы сишкомъ длинною матеріею, и польвы отъ изложенія этой длинной матеріи было бы не много. Большею частію гомилетики, являвшіяся въ эти віжа, похожи въ существенномъ одна на другую, отличаясь только въ подробностяхъ и частностяхъ, н мало представляють оригинальности въ направленіи и содержаніи. Мосгеймъ, имя котораго выставлено нашей статьи, указывая на безчисленное множество водствъ по гомилетивъ во время, предшествующее его ученой и проповъднической дъятельности, дъзаеть о нихъ одинъ общій веодобрительный отвывъ. "Огромное большинство ихъ (говоритъ овъ) в) грвшатъ твиъ, что не представляютъ себв правильной цви проповъди или духовнаго прасноръчія".

<sup>2)</sup> Anweisung erbaulich zu predigen,-Johann Lorenz von Mosheim, 1763. Vorbereitung, § 3, S. 19.

Обозрѣнію в разбору въ исторіи гомилетиви мы считаемъ нужнымъ подвергать такія руководства по проповѣдничеству, которыя выдаются чѣмъ-либо изъ ряда другихъ и служать болѣе или менѣе яркимъ выраженіемъ особаго направленія въ проповѣднической литературѣ.

Къ тавимъ гомилетикамъ, заслуживающимъ вниманія историка, несомивно принадлежитъ гомилетика Мосгейма, изданная въ 1763 году.

Мосгеймъ былъ сынъ англійскаго офицера, жившаго въ Любенъ, римско-католика по въроисповъданію, но воспитывался въ протестантскихъ учебныхъ заведеніяхъ у учителей протестантовъ, и, съ согласія отца, съ дітства присталь въ протестантскому въронсповъданію. (Началь онь свою дъятельность въ Киль, гдв онъ учился въ университеть, первоначально въ знаніи помощника пастора (Альбректа), учителя и друга своего отца, и быль потомъ членомъ тамошняго философскаго факультета. Оттуда онъ переселился Гельмитедть, въ тамошній университеть, гдв пробыль десять лътъ и своею дъятельностію пріобрълъ всеобщее вниманіе. Въ виду его популярности его старался переманить въ себъ вновь основанный тогда геттингенскій университеть. Послів неоднократныхъ приглашеній Мосгеймъ перешель въ Геттингенъ въ 1747 году, и былъ ванцлеромъ Геттингенскаго университета до самой своей смерти въ 1755 году, составляя славу и украшеніе этого университета.

Мосгеймъ извъстенъ въ исторіи, какъ учений, — историкъ и морадистъ, но въ свое время онъ иользовался большою славою, и какъ проповъдникъ. Онъ проповъдывалъ и въ Килъ и въ Гельмитедтъ и въ Геттингенъ, и вездъ производилъ обаятельное впечатлъніе на слушателей. Знаменитаго проповъдника приглашали проповъдывать въ Вольфенбюттель, Бланкенбургъ, Брауншвейгъ и другіе города, гдъ находился княжескій дворъ, и онъ долженъ былъ часто проповъдывать въ

присутствіи внязей и ихъ придворныхъ. Стеченіе народа на его пропов'єди было такъ велико, что въ церквахъ, гдё онъ долженъ былъ пропов'єдывать, ставилась стража, чтобы не было давки и безпорядковъ, и она съ трудомъ очищала ему дорогу къ каеедрів. Между нізмецкими протестантскими пропов'єдниками XVIII візка Мосгеймъ несомнізню пользовался наибольшею популярностію и пріобрієль такую славу, какой не имізль ни одинъ изъ нихъ: онъ первый изъ нихъ по признанному достоинству своихъ произведеній.

Руководство по пропов'ядничеству весьма желательно было отъ такого внаменитаго церковнаго оратора. Темъ болфе желами видеть въ печати его руководственныя наставленія для пропов'вдниковъ, что онъ неодновратно держаль чтенія по гомилетивъ въ университеть для молодыхъ богослововъ. Но при своей жизни онъ не успълъ обработать ихъ для печати и издать для общаго пользованія. Это сділаль послів его смерти его зять Виндгеймъ: онъ собралъ, привелъ въ порядокъ и издалъ вт печать тв академическія чтенія, кавія во время своей профессорской дівятельности держаль его славный родственникъ, въ 1763 году, подъ заглавіемъ: Јоhann Lorenz von Mosheim Anweisung erbaulich zu predigen. Aus den vielfältigen Vorlesungen des seeligen Herrn Kanzlers verfasset und zum Drucke befördert von Chr. E. von Windheim (Іоанна Лоренца Мосгейма руководство назидательно проповёдывать. Изъ многократныхъ чтеній покойнаго господина ванцлера составлено и приготовлено въ печати Христіаномъ Эристомъ фонъ Виндгеймъ).

Мосгеймъ, по согласному признанію изслідователей историческаго движенія и развитія проповіди, открываеть новую эпоху въ исторіи німецкой протестантской проповіди 1), и

<sup>2)</sup> Geschichte der Veränderungen des Geschmacks im Predigen, von Schaler. Th. II, s. 159. Richard Rothe's Geschichte der Predigt, 1881, § 104 & 424. Geschicte der christlichen Homiletik, von Lentz, 1639. Th. II, S. 188

реформа, имъ рекомендуемая и проводимай въ проповѣди, увѣнчалась болѣе счастливымъ успѣхомъ, чѣмъ реформы другихъ его предшественниковъ.

Мосгебы в представитель искусства или ораторскаго направленія въ пропов'ям. Въ то время, когда другіе д'вятели церковно-учительнаго слова и вауки о проповъдпичестив, возставали противъ всякой искусственности въ проповъди, ставили главнымъ ен качествомъ простоту, и краснорвчие считали неумъстнымъ на церковной канедрв. Мосгеймъ, напротивъ, полагалъ и утверждалъ, что краспорачіе не только допустимо, но и существенно необходимо на церковной каоедръ, въ видъйственности проповъди, и что проповъдъ дахъ большей подлежить темъ же законамь, какимъ подчиняется светское врасноръчіе, и если отличается чъмъ отъ него, то содержаніемъ или предметами, подлежащими разсмотрънію церковной канедръ. Основное положение, изъ котораго Мосгеймъ выводитъ всв частныя гомилетическія правила, -то, что проповёдь не разсужденіе, не простое дидактическое сочиненіе, а рібчь, обращенная къ слушателямъ, имібющая ціблію подъйствовать на нихъ. Какъ ръчь, проповъдь подпадаетъ подъ категорію ораторскихъ произведеній, и не можеть довольствоваться сухимъ прозаическимъ изложеніемъ ученыхъ сочиненій, а требуетъ больше одушевленія, больше изобразительности и живости, вызывая у проповедника на работу не одинъ разсудовъ, но и другія силы. Своею пропов'ядническою практикою Мосгеймъ отвъчалъ тъмъ требованіямъ, какія, въ теорія, предъявляль къ проповіди, какъ ораторскому произведенію, и въ печатномъ изданіи своихъ пропов'йдей озаглавиль или назваль ихъ не пропов'вдами, а "священными ръчами о важивищихъ истинахъ ученія Іисуса Христа (Heilige Reden über wichtige Wahrheiten der Lehre Jesu Christi)".

Многими обстоятельствами условливалось такое направленіе, проводимое Мосгеймомъ, и теоретически и практически, въ церковной пропов'яди. Самъ онъ одаренъ былъ не-

дожиннымъ ораторскимъ талантомъ, и по складу своихъ душевныхъ силь чувствоваль естественное стремленіе къ живой, образной, одушевленной рачи. Онъ находиль особенное слаждение въ чтении классическихъ произведений какъ древнихъ ораторовъ, такъ и новыхъ церковныхъ проповъдниковъ, отличавшихся краснорвчіємъ. Во время, предшествующее выступленію Мосгейма на общественное служеніе, въ соседственныхъ странахъ, упредившихъ Германію своимъ просвъщеніемъ, церковная пропов'ядь достигля высокой степени своего развитія, и при этомъ въ ней дано было широкое м'Есго вившнему художественному слову. Въ въкъ Людовика XIV римско-католическая церковная каредра имела блистательвыхъ представителей церковнаго краснорфиія, возвышавщихся вадъ своими предшественниками и силою мысли и изяществомъ слова, - Бурдалу, Боссювта и Массильйона, и ихъ вліявіе чувствовалось не въ одной Франціи, по и далеко за ез предвлами. Рядомъ съ ними въ протестантскомъ мір'в большою славою пользовался ихъ современникъ изъ французскихъ реформатовъ - Сорень, человъкъ высокаго таланта, являннійся на церковной канедръ сколько проповъдникомъ, столько и ораторомъ. Въ англиканской церкви также, какъ и во Францін, проповідь приняла тогда ораторское направленіе, и тамъ были пропов'вдники, блиставшие искусствомъ слова, изъ которыхъ наибольшею популярностію пользовался Тиллотсонъ. Мосгейму извъстны были эти проповъдники, и онъ зачитывался ихъ одушевленныхъ и обработанныхъ проповъдей, и твиъ охотиве подчинялся ихъ вліянію, что ихъ литературное и проповъдническое направление совершенно отвъчало его природному расположенію. Каждая его пропов'ядь не простое учительное слово, а обработанное ораторское произведение. Вившиния условия, какими обставлялась его пропов'ядинческай практика, располагали его къ ораторской постановкъ своего проповёднаго слова и давали ему возможность обработывать свои произведенія, соотвітственню требованіямъ краснорівчія. Ему приходилось проповёдывать главнымъ образомъ предъ избранною публикою, въ которой большинство составляли или ученые, или придворные и люди высокопоставленные. Чтобы отвёчать и удовлетворять ихъ вкусу, нужно было вовышаться надъ простотою учительнаго слова, которою могла удовлетворяться не требовательная публика, а давать нёчто болёе изысканное и обработанное, что могло бы привлечь вниманіе людей образованныхъ и требовательныхъ. Приходилось проповёдывать Мосгейму не часто, и онъ всегда имёлъ достаточно досуга для обработки своихъ проповёдей и для приданія имъ требуемаго ораторскаго совершенства, въ соотвётствіе художественному вкусу, тогда утверждавшемуся при содёйствіи самого же Мосгейма.

Гомилетическое руководство Мосгейма состоить трехъ частей. Этимъ тремъ частямъ предпослано длинное введеніе или особая предварительная часть (Vorbereitung), заключающаяся въ 14 §§, и занимающая въ изданіи 108 страницъ./По примъру многихъ учебныхъ нъмецкихъ внигъ, каждый параграфъ въ внигв имбетъ два отделенія: въ одномъ представлено кратко существенное содержание параграфа, отивченное вь изданіи болве крупнымъ шрифтомъ, а другомъ болве обширномъ дано объяснение и развитие этого содержанія. Первый существенный отділь параграфа диктовалъ профессоръ своимъ слушателямъ, и ученіе, вь немъ вираженное, слушатели должны были усвоять себ'в съ особымъ вниманіемъ, а второй отдёль быль только дополненіемъ, поясияющимъ сказанное въ первомъ отдёлё, но по объему это дополнение значительно было больше перваго отдъла, выражающаго главныя общія положенія параграфа. Тексть, передающій главное содержаніе параграфа, не многословенъ; но издатель гомилетического руководства Мосгейма замвчаеть въ предисловіи, что Мосгеймъ никогда не диктовалъ графы въ такихъ многихъ словахъ, какъ они напечатаны, и что онъ нъчто включилъ въ нихъ изъ старыхъ записокъ Мосгейма, и при этомъ въ иныхъ параграфахъ изивнялъ выраженіе, въ другихъ нічто выбрасывалъ, а иногда вставлялъ цільй параграфъ 1). Но отъ этихъ немногихъ частныхъ изивненій гомилетическая система, въ свое время преподаваемая Мосгеймомъ, не изивнилась ни въ чемъ существенномъ, и осталась такою же, какою знали ее его непосредственные ученики и почитатели.)

Наибольшаго вниманія въ гомилетивъ Мостейма васлуживають часть предварцтельная или введеніе, и изъ трехъ составныхъ частей первая, налагающая основныя гомилетическія начала, и соотвътствующая принципіальной части поздньйшихъ ньмецкихъ гомилетикъ.

Въ предварительной части, после понятія о проповеди в духовномъ врасноръчіи, посль указанія задачи науки, посвященной духовному краснортнію и необходимости пропов'єди въ христіанской общинь, изложена исторія проповеди отъ первыхъ временъ христіанства и до послёднихъ дней. Это выоженіе исторіи христіанскаго пропов'вдничества (§§ 5—14) составляетъ главное содержаніе обширнаго введенія гомилетики Мосгейма и вмёстё съ тёмъ особенность, выгодно отличающую гомилетику Мосгейма отъ другихъ предшествующихъ гомилетикъ. Мосгеймъ одинъ изъ первыхъ обратилъ внимание на исторію пропов'ти, прежде совершенно запущенную, первый даль ей мёсто, и по своему времени довольно широкое, въ наукъ о проповъдничествъ, указавъ ея важное значение для гомилетического образования. По его примъру и вліянію, въ послъднія десятильтія прошлаго въка очень усердно стали заниматься исторією пропов'йди, и явилось несколько сочиненій, посвященных ученой разработке этого предмета. Между ними отмівчень ученою 1) "Опытъ исторіи публичныхъ религіозныхъ изложеній въ греческой и латинской церкви отъ временъ Христа до рефор-

<sup>1)</sup> Anweisung erbaulich zu predigen. Vorrede, S. 1-2.

мація", Эменбурга 1); вышло въ печати только одно первое отдівленіе отъ І. Христа до Златоуста и Августита. 2) Въ гомилетивъ Шмидта<sup>2</sup>), состоящей изъ трехъ частей, исторіи проповіди посвящена вся третья часть, и здісь изложена исторія проповідни отъ перваго появленія памятниковъ христіанскаго проповідничества до посліднихъ временъ; такимъ образомъ данъ полный обзоръ исторіи христіанской проповіди. 3) Шулеръ въ 1787 году издалъ "Исторію популярнаго изъясненія Писанія у христіанъ отъ начала христіанства до настоящихъ временъ 3), и въ 1792—99 годахъ "Исторію изміненій вкуса въ проповіди, въ особенности у протестантовт въ Германіи" 4), въ трехъ частяхъ, съ особымъ дополненіемъ къ нимъ

Очервъ исторіи пропов'ядничества, представленный въ введеніи къ гомилетик'в Мосгейма, при всей враткости своей, даетъ изображеніе хода развитія и видоизм'яненій церковной пропов'яди на всемъ протяженіи христіанскихъ в'яковъ, хота это изображаетъ довольно обще и не всегда строго отв'ячаетъ д'ябствительности.

Начинается онъ замъчаніями о процовъди апостоловъ и ихъ ближайщихъ учениковъ. Ръчи апостоловъ и ихъ ближайщихъ учениковъ не дошли до насъ, хотя о нихъ упоминается въ Дъяніяхъ Апостольскихъ (ХХ и XVII), и мы точно не знаемъ, какъ они процовъдывали. Ихъ посланія, до насъ дошедшія,—не проповъди и не могутъ быть для насъ образцомъ процовъдей. Но если бы и сохранились до насъ тъ про-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Versuch einer Geschichte der öffentlichen Religionsvorträge in der griechischen und in der lateinischen Kirche von den Zeiten Christi zur Reformation. Jena. 1785.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Anleitung zum popularen Kanzelvortrag, zum Gebrauch bey academischen Vorlesungen. Jena 1800.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Geschichte der populären Schrist-Erklärung Christen von dem Anfang des Christenthums bis auf die gegenwärtigen Zeiten.

<sup>4)</sup> Geschichte der Veranderungen des Geschmacks im Predigen, insonderheit unter den Protestanten in Deutschland.

повъди, какія въ свое время говорили ацостолы, онъ, по замвчанію Мосгейма, не могли бы быть для нась образцами. Ибо апостолы были совершенно другіе люди, съ которыми мы не можемъ равнять себя. Они не имъли нужды въ краснорвчін, и человвческихъ средствахъ, какими пользуются обыкновенные ораторы. Духъ Божій жиль въ нихъ и одушевляль ихъ, и Онъ даваль ихъ ръчамъ силу и убъдительность. Мы не можемъ подражать апостоламъ, потому что не имвемъ твхъ даровъ, какими они владели. И слушатели у насъ не такіе, какіе были у апостоловъ. Мы пропов'ядуемъ христіанамъ, уже знающимъ основныя истины своей вёры, и состоящимъ членами Цервви Христовой. А они проповъдывали невърующимъ іудеямъ и явычникамъ съ тъмъ, чтобы пріобръсть ихъ для царства Божія, и побуждали ихъ оставить ту въру, въ которой они рождены и воспитаны. Премудрое Провиденіе, по сужденію Мосгейна, съ нарочитою цвлію не сохранило для потомства проповідей апостоловъ. Если бы она были въ нашихъ рукахъ, то, безъ сомнанія, нашлись бы такіе простаки, которые смотрали бы на нихъ, вакъ на образцы, и стали бы подражать имъ, несмотря на все различіе въ положеніи своемъ и положеніи ацостоловъ н въ обстоятельствахъ апостольскаго въка и въка нашего. Ръчи апостоловъ и ихъ ближайшихъ преемниковъ представляются різнами простыми, состоящими не ва препринельных а человъческія премудрости словеськи, но ві явленіи Дука и силы (1 Кор. 11, 3), чуждыми человическаго искусства. Но съ этой стороны, по мивнію Мосгейма, они не могуть и не должны быть обязательнымъ образцомъ для насъ.

Съ III въка произошло измънение въ состоянии направлени перковной проповъди, когда въ христіанство стали переходить люди, получившие образование, въ которомъ тогда очень высоко пънилось красноръчие, какъ главный предметъ внимания учащихся, и когда дъти достаточныхъ христіанскихъ фамилій считали нужнымъ, по требованию духа своего вре-

мени, учиться въ риторическихъ и софистическихъ школахъ. Тогда постепенно стала пропадать простота апостольской проповёди, и проповёдь мало по малу усвоила всё искусственные пріемы свътскаго краснорвчія. По TOMY чалу, котораго держится и которое проводить Мосгеймъ, ораторское направленіе, которое приняла проповъдь III, и въ особенности IV въка, должно бы васлужить у него полное одобреніе, и нужно было ожидать, что онъ съ совершенною похвалою отметить внешнее художественное совершенство, какого достигла проповъдь техъ вековъ, подъ вліяніемъ современнаго риторическаго образованія. Но вивсто этого им встрвчаемъ у него двойственное и нервшительное суждение. Признавая усовершенствованіе церковной проповёди съ внёшней сторовы, по образцу свътскаго влассическаго врасноръчія, онъ не воздаеть отеческой проповёди должной похвалы. Онъ сожалёеть, что духъ міра овладель церковною канедрою, на которой долженъ господствовать только духъ Господень. Но проповъдь святыхъ отцовъ IV ввва не только отличается силой и совершенствомъ внішняго краснорічія, но вмісті съ тімь богата духомъ помазанія, исходящаго отъ Святаго, - болбе, конечно. богата, чёмъ проповёдь позднёйшихъ главныхъ представителей протестантства. И это святое одушевленіе, съ какимъ отцы-проповъдники излагали на церковной канедръ слово въры и правды, составляетъ ихъ неотъемлемое преимущество, предъ которымъ умаляется другое ихъ достоинство, - вижшняя художественность. Мосгеймъ какъ будто просмотраль это ихъ преимущество, и въ сужденіяхъ о нихъ допустилъ весьма значительную односторонность и ошибочность. Въ этомъ случав на Мосгейна двиствовали преданія, сложившіяся въ протестантскомъ ученомъ міръ гораздо раньше выступленія Мосгейма на учено-литературное поприще, и живущія донынъ. Протестантскіе ученые не могутъ и не хотять поставить себя въ правильныя отношенія въ представителямъ классическаго (четвер-

таго) въка церковнаго краснортчія, —не могуть потому, что въ их твореніях они находят обличенія своих отступленій отъ полноты христіанской истины. Руководствуясь установившиинся, нынё предвзятыми взглядами, они видять недостатви тамъ, гдъ, по существу дъла и по върному возгрънію православныхъ, представляется достойное вниманія и похваль. Напримъръ, однимъ изъ видовъ церковнаго панигирическаго краснорвчія, достигшаго подъ перомъ отцовъ IV века высокаго совершенства, были похвальныя рычи въ честь мучениковъ, прославляемыхъ Церковію. Въ дни памяти этихъ мучениковъ святые отцы превозносили пишними похвалами двиги, и, указывая на ихъ святость, признавали ихъ ходатайственное значение предъ Богомъ за насъ, живущихъ на земяв и чтущихъ подвижниковъ, уввачанныхъ отъ Господа вънцомъ славы небесной, и приглашали всъхъ върныхъ обращаться въ нимъ съ молитвами объ испрощеніи намъ у Бога благодатной помощи и защиты отъ бъдъ, намъ угрожающихъ. Но лютеране, какъ извъстно, отвергли догматъ о почитаніи святыхъ, и чествованіе, какое святые отцы воздавали никамъ, имъ казалось соблазнительнымъ и не согласнымъ съ духомъ искаженнаго ими христіанства. И вотъ они объявляють заблужденіемь то утёшительное ученіе объ общеніи представителей земной церкви съ усопшими праведниками, тыми небожителями, о призываніи ихъ въ молитвахъ и молитвенномъ ходатайствъ ихъ за насъ предъ Богомъ, съ древнихъ въковъ никогда не переставала внушать своимъ чадамъ святая Церковь. У Мосгейма именно вото вивняется въ вину отцамъ проповедникамъ IV века, въ речахъ въ честь мучениковъ и святыхъ проявлявшимъ свой ораторскій талантъ и свое классическое риторическое образованіе, и за это онъ подвергаетъ осужденію ихъ церковно-ораторскія произведенія высоваго достоинства. Онъ, впрочемъ, желалъ бы представить великихъ проповъдниковъ IV въка единомысленными съ собою. При обсуждении произведений панигирического краснорфии отцовъ IV въка онъ, вопреви прямому смыслу текста, выставляетъ на видъ то, что чествование мучениковъ, воздаваемое ихъ памяти отцами проповъдниками, въ той формъ и томъ тонъ, какими отмѣчено ихъ слово, проистекало не изъ въры въ православный догмать о почитаніи спятыхъ, котораго будто они не исповъдывали, а было просто риторическимъ увлеченіемъ. Въ своихъ похвальныхъ рачахъ они, въ свътскимъ ораторамъ, пользовались тъми риторическими укратогдашняя наука краснорбчія,шеніями, какія узаконяла восклицаніями, олицетвореніями, апострофами, преувеличеніями и другими фигурами, чтобы ярче выразить достоинства хвалимыхъ лицъ и возбудить удивление къ нимъ. Простота не понимала смысла и вначенія подобнаго фигуральнаго образа выраженія, и изъ преувеличенныхъ восхваленій дила заключенія, которыя стоями въ противорічній съ истиною. Такъ, по словамъ Мосгейма, явилась въра (которую онъ считяеть совершенно неосновательно заблужденіемь), что мучениковъ можно и нужно призывать въ молитвахъ. происхождение и многихъ другихъ върований, которыя геймъ, какъ протестантъ, причисляетъ къ заблужденіямъ. Въ прасноръчіи онъ видитъ начало и вину тъхъ, хранимыхъ православною церковію, ученій, которыя отвергло лютеранство, вакъ песогласныя съ Писаніемъ, и по этой причині такой видный представитель лютеранства, какъ Мосгеймъ, не воздаетъ должнаго отеческому церковному красноръчію 1).

До вакой степени странны и оскорбительно несправедливы сужденія представителей протестантства о пропов'ядникахъ древней вселенской Церкви, показываетъ отзывъ основателя протестантскаго общества Лютера о Злагоуств, въ которомъ перковное краснорічіе достигло высшей степени своего развитія. Лютеръ,—пигмей предъ Златоустомъ въ пропов'ядническомъ ділів, — этого величайшаго и несравненнаго

<sup>1)</sup> Anweisung erbaultch zu predigen. Vorbereitung, § 6. S. 47-49.

христіанскаго пропов'ядника называеть болтуном'ь (Schwätzer). Мосгеймъ считается съ этимъ отвывомъ Лютера. Онъ признаеть достоинство Златоуста, какъ проповъдника, но приведя отвывъ Лютера о немъ, хотя ограничиваетъ его, но въ тоже время старается найти нъкоторое основание для него и тымъ нісколько оправдать его. "Златоусть (по словамъ Мосгейма)нужь, который живо, пристойно и съ большимъ естественнимъ враснорвчіемъ излагалъ свои вещи. Лютеръ называетъ его болтуномъ. Это суждение въ одномъ симсле имфеть свою справедливость, а въ другомъ фальшиво. Если болтуномъ називается тотъ, вто говорить безъ искусства, бевъ порядка, нестройно, безъ доказательства, то этого церковнаго учителя (Златоуста) нивакъ нельзя назвать болтуномъ. Но если подъ болтуномъ разумёть того, вто въ своихъ рёчахъ употребляеть больше словь, чемь сколько надобно для начаснения предмета, вто иногда многоглаголивве, чвиъ следуетъ, то въ этомъ симсив Златоуста можно назвать болтуномъ; но тогда порицаніе не слишкомъ важно!). Мосгеймъ и съ своей сторовы при бавляеть нівито въ умаленію славы св. Златоуста, какт проповіднива. Златоусть особенно веливъ и неподражаемъ въ своых проповъдяхь, какъ нравоучитель. Его нравоученіе-правоученіе чистое и основательное, тонкое и впечатлительное, живое, полное и ппировое, обнимающее всв стороны жизни, въ воторомъ можно найти мъткіе отвъты на всъ вопросы, касающіеся порядка богоугодной жизни. Но Мосгеймъ не усмотрёль въ проповъдахъ Златоуста того, чънъ особенно великъ и славенъ этоть вселенскій учитель. Его нравоученіе кажется протестантскому вритику узнимъ и поверхностнымъ. Въ его проповъдать, по суждению Мосгейма, много добраго, но его ув'вщанія, въ большей части своей, насаются только вившнихъ правовъ, а не направляются на внутреннее очищение души.

<sup>1)</sup> Anweisung erbaulich zu predigen. Vorbereitung. § 5, S. 46.

Hen metopis fommiernen.

примъръ, онъ сильно ратуетъ противъ моды антіохійскихъ женщинъ носить высокіе башмаки, и изъ-за этого отнимаетъ у нихъ надежду на спасеніе". И вообще въ нравоучительныхъ проповъдяхъ его времени, по словамъ Мосгейма, больше обращали вниманія на внъшнія вещи, и забывали внутреннее существо 1).

Если у Мосгейма не нашли справедливой и достойной оприва представителя IV влассического врки первовного красноржија, то типъ менње можно было ожидать отъ него добраго слова о проповеди отповъ V и VI века. Когда онъ говорять о проповёди этих вёвовь, его сужденія поражають своею развостію и пренебрежительнымъ тономъ. Не упомануто имъ на одно имя, которое бы могло васлуживать какого либо вниманія, хотя между даятелями церновнаго слова являлись въ пятомъ въкъ такіе славные и сильные ученостію и талантомъ проповедении, какъ блаж. Осодоритъ и св. Киридль александрійскій. Не найдено имъ въ пропов'ядническихъ произведенияхъ того времени ни одной доброй стороны. Онъ только отмъчаеть быстрое паденіе церковнаго красноржчія съ пятаго віка какъ между грекани, такъ и между латинянами. Тавое отринательное отношеніе Мосгейна въ про повъди патаго и местого въка вызвано било опять темъ, что содержание ея не сочувственно было протестантству и содержить въ себв много такого, что служить прямымъ обличенісиъ лютеранства. Содержаніе проповіди отповъ V и VI въка, безупречное съ православной точки зрвиія, онъ оттъняеть слишкомъ густыми темными красками, съ своей протестантской точки врвнія усматривая въ богопреданномъ ученін церкви, ими излагаемомъ, пожь и заблужденіе. "Съ натаго выносить онъ) греви начали выносить на церковную каннуру овои споры, свои суевврія, свои ложныя и вы-

<sup>1)</sup> Anw. erb, zu predigen. Vorbereitung, § 6, S. 48-49.

пышленныя чудеса, свои сказки о силь святаго креста, о святых, объ иконахъ и другихъ подобныхъ нельпостяхъ, и наконецъ дошли до того, что уже больше не проповъдывали или только въ больше праздники читали народу какую нибудь проповъдь древняго учителя 1). Человъку, хоть немного звакомому съ греческою проповъдію техъ въковъ, о которыхъ говоритъ Мосгеймъ, и чуждому предвзятыхъ воззрѣній, совершенно очевидна грубая ошибочность такихъ сужденій. Но они истръчаются и у позднъйшихъ протестантскихъ писатеней и даже выражаются въ болье ръзкой формъ.

Такой же несправеданный отнывъ Мосгейна и о латинской проповъди пятаго и шестого въва. "Латиняне (по его сювамъ) впали въ грубъйшее певъжество и съ пятаго въка почти не пропов'єдывали бол'ве" 2). Между тівть латинская ав кітивско отвіша вилитор вива смоти за арвинорі сравнении съ предыдущимъ въкомъ, и больше вивла видныхъ представителей, чамъ проповадь четвертаго вака. Тогда проповъдывали и проповъдію пріобрым высокій авторитеть св. Левъ Великій, Петръ, архівшископъ равеннскій, Максимъ туринскій, Изарій арелатскій, Фансть регійскій и другіе. Первне памятники латинскаго проповъдничества, до насъ дошедийе, не восходять ранбе половины четвертаго выка, и латинская проповедь четвертаго вена, хотя имеля таких деятелей, какъ си. Аввросій медіоланскій и блаж. Августинь, носила явно подражательный карантеръ. Съ пятаго въка начался періодъ сяместоятельной матинской проповёди, и тогда выработаяся и утвердился особый оригинальный типъ латинской пропов'яды; отличный отъ проповеди греческой,-типъ краткаго практическаго поученія.

Вь дальнъйшемъ обозръніи исторіи проповёди сужденія Мосгейма болье отвъчають дъйствительности, и здёсь ясиве

<sup>1)</sup> Anveisung. erb. zu pred. Vorbereitung, § 7, 8, 50.

²) lbidem.

высказываются его сочувствія ораторскому направленію про-Указывая улучшение проповъди со времени жденія наукъ и явленія реформація, онъ между причинами, содъйствованшими этому удучшенію, ставить то обстоятельство, что тогда извистиве стали сочиненія Цицерона и Квинтиліана, и по правиламъ ихъ многіе проповідники старались устроять свои проповеди 1). Когда сравниваетъ онъ Лютера и Меланхтона, какъ проповъдниковъ, онъ предпочтение отдаетъ Меланхтону и его последователямъ именно потому, что онъ законы риторики и свётскаго краснорёчія примёняль къ краснорёчію духовному, и хвалить Меланхтона за то, что онъ училь юношество, какъ нужно по правиламъ искусства располагать н построять публичныя рёчи. Бесёды Лютера онъ хвалить за содержаніе, но не за форму, и порицаеть подражателей его въ проповъдническомъ дълъ за то, что они проповъдывали бевъ метода и порядка 2).

Изъ проповъдниковъ римско-католической церкви Мосгейтъ даетъ предпочтеніе французскимъ проповъдникамъ, в ихъ преимущество предъ другими объясняетъ тъмъ, что у французовъ, имъющихъ отъ природы даръ красноръчія, болье, чъмъ у другихъ народовъ, процвътаетъ греческое и римское красноръчіе, и они по правиламъ риторики обыкновенно излагаютъ свои проповъди. Между ними самый славный и великій ораторъ Бурдалу, который умълъ превосходно излагать религіозныя истины, и котораго потому всъ другіе повднъйшіе процовъдники ставили для себя образцомъ для подражанія в).

Самая система гомилетики, построенная Мосгеймомъ, не норажаетъ искусственностію и сложностію правилъ, и авторъ ея не претендуетъ на какую - либо оригинальность и особенное достоинство своего творенія. Приступая къ изложенію го-

<sup>1)</sup> Vorbereituug. § 8, S. 59.

<sup>2)</sup> Vorbereitung, § 9, S. 61-68.

<sup>\*)</sup> Vorbereitung. § 13, S. 89-93.

имлетических правиль, послё обозрёнія исторіи пропов'ядничества, онъ скромно сознается, что онъ не думаеть "сказать ничего высокаго, но излагаеть только такія вещи, которыя понятны всякому разумному челов'яку. Ч'ямъ искусственн'я гомилетика, т'ямъ она хуже; и не можеть быть никакого лучшаго искусства пропов'ядывать кром'я того, которое всего легче и естественн'я 1).

Въ теоріи проповёди у Мосгейма нётъ такихъ ошибовъ в неосновательныхъ сужденій, какими по мёстамъ страдаетъ его очеркъ исторіи проповёди. Его руководственныя гомилетическія указанія заслуживаютъ вниманія людей, призываеныхъ къ проповёдническому служенію.

Все главное и существенное, служащее къ болье правильной постановкъ проповъдническаго дъла, и поясняющее основные гомилетическіе законы, раскрыто имъ въ первой части его системы. Въ оглавленіи ея авторъ означиль ея содержаніе, назвавъ ее частію "о всеобщихъ правилахъ духовнаго красноръчія, или о гомилетическомъ благоразуміи". Слово "благоразуміе (Klugheit)" Мосгеймъ отличаетъ отъ слова "муд; рость (Weisheit)" и придаетъ ему, въ отличіе отъ мудрость набираетъ средства, ведущія къ цъли, а благоразуміе есть способность или умънье пользоваться средствами, ведущими въ цъли, въ практической области. Это есть практическій тактъ, при которомъ проповъдникъ правильно и надлежащемъ образомъ недетъ дъло, ему порученное.

Три основные пункта ставитъ Мосгеймъ, на которыхъ построеваетъ и изъ которыхъ выводитъ всеобщія правила дуковнаго краснорічія, обязательныя для проповідника: 1) цізль проповідники ея вадачу, 2) свойство слушателей и 3) родъ и характеръ произведеній, именуемыхъ річами, особый видъ

<sup>1)</sup> Anweisung erbaulich zu predigen. S. 108.

которыхъ составляетъ церковная проповёдь. Съ требованіями, вытекающими изъ этихъ основныхъ понятій, должно сообразоваться гомилетическое благоразуміе, въ видахъ успёшнаго выполненія проповёдническаго долга.

Наиболье вниманія Мосгеймъ посвящаеть разъясненію перваго пункта—цьли проповьди, и изъ него выводить главныя гомилетическія правила. Въ его системь въ давнадцати параграфахъ излагаются правила, выводимыя изъ понятія о цьли проповьди. А разъясненіе второго и третьяго пункта дается только въ трехъ параграфахъ, и правила, въ нихъ начертываемыя, служатъ только дополненіемъ къ тымъ основнымъ законамъ, которые выводятся изъ разъясненія перваго пункта.

Цъль проновъди-споспъществовать спасенію людей, на что увазываеть Апостоль, говоря: сія творя, и самь спасешися и послушающии тебе (I Тим. IV, 16). Эта цель хорощо означается взятымъ изъ Писанія и принятымъ въ гомилетикв словоми "назиданіе", которое часто употребляль впостоль Павель. Назидать, по словопроизводственному значенію, значить строить домъ на готовомъ, уже положенномъ, основаніи. Вь приложенів къ пропов'я назидать значить вести христіань далье въ познаніи истинь выры и исполненіи христіанскаго закона, утверждать ихъ въ върв и благочестіи. Первое общее правило для пропов'вдника не говорить на каведрв вичего, что не служить въ назиданію, а говорить тольво то, что назидаеть, то есть, что утверждаеть и укрыпляеть въру слушателей, и что возбуждаеть и усиливаеть любовь въ Богу и ближнимъ. По этому правилу не должны быть допускаемы на церковной васедръ, какъ не способствующіе назиданію,греческіе, латинскіе или еврейскіе цитаты, различныя мифнія толковниковъ, утонченные богословские и спорные вопросы, напримъръ, о родословіи Інсуса Христа въ евангелін Матоез и Луки, изреченія древнихъ явыческихъ писателей. Всякій равъ, вогда проповеднявъ облумываеть свою проповедь,

всякой мысли, ему представившейся, онъ долженъ задавать себе вопросъ: полезно ли это народу? Содействуеть ли это утвержденію его въ вере и благочестіи?

Аналивируя понятіе назиданія, Мосгеймъ указываеть два вида назиданія. Навиданіе относится къ двумъ силамъ души, -разуму и воль, и благоразумный проповъдникъ долженъ такъ устроять свою проповёдь, чтобы она освещала разумъ, вифств возбуждала, трогала и направляла волю. Въ проповеди долженъ быть дидавтическій элементь-ученіе для раз зума, и выбств увъщательный для воли. Не новое это требованіе. Его выставляль еще Оригенъ, первый изъ христілискихъ писателей давшій починъ къ усовершенствованію церкомной проповёди и подвергавшій обсужденію тё условія, какія дозженъ выполнить служитель церковнаго успаха въ своемъ служевін. Не обладая самъ ораторскимъ талантомъ, и предстандяя въ своихъ бесёдахъ большею частію сухія провавчеснія изъясненія священнаго Писанія, онъ, однако, признаваль совершенного такую проповедь, при составленів которой приведены были въ діятельность всів силы души, и слово которой направлено сколько на умъ, столько жё я на сердце, сколько на просвещение, столько же на улучшеніе и успокосніє: въ одно время проповідь должна и освів щать и согравать. Суждение великаго христіанскаго ума, какимъ во всё века считался Оригенъ, согласное съ основными началами гомилетической теоріи Мостейма, не можеть не придавать ей силы и значенія. Ученіе должно предпествовать увіщавію, дидактическій элементь правственному. Кто хочеть навидать своихъ слушателей, тотъ должень сначала навидать разунь, а потомъ волю. Это потому, что наша воля напранляется разумомъ и ни на что не ръшается безъ побудительныхъ основаній, указываемых разумомъ. Вфра даеть волю побудительный основанія, которыми она ободряется и воспламеняется. Дваствительнаго благочестія не можеть быть въ душахъ, вь которыхь нъть убъжденій въ религіозныхъ истинахъ или въры.

По отношеню въ назиданю разума двѣ задачи у проповѣдника: во-первыхъ, онъ долженъ наставить слушателя,—
сообщить ему болѣе полное и чистое понятіе о религіозной
истинѣ, и во-вторыхъ, убѣдить его,—твердыми основаніями
привести его къ сознанію того, что предлагаемое ему ученіе
истинно и должно быть принято, какъ несомнѣнное. Наставленіе и убѣжденіе должны быть неравлучны въ проповѣди:
недостаточно дать ясное понятіе о предметѣ, если котятъ
назидать разумъ, а нужно еще основательными доводами
отогнать всякое сомнѣніе въ истинѣ; иначе не будетъ плода,
какой долженъ достигаться чрезъ проповѣдь.

Итавъ первое требование отъ проповъди, удовлетворающей цъли навиданія, -- доброе, основательное содержаніе, дающее цищу уму и свлоняющее его въ убъжденію. Безъ выполненія этого требованія пропов'ядь не будеть отв'язать своему назначенію и будеть словомъ празднымъ, міздью звенящею, хотя бы она и имъла и вкоторыя вившнія достоинства. Противъ этого требованія погращають тв, которые проповіздують только для цамяти, т. е., повторяють только изв'ястныя религіозныя истивы, но не изъясняють ихъ и не приводять новых основаній нь их подтвержденію. Для слушателя въ процоведи должно быть нечто новое, сообщающее больше света въ темную область его сознанія. Погрешають и тъ, воторые на васедръ хотять блистать остроуміемъ или забавлять слушателей чувственными образами и картинами, не заботись о твердой разумной основ'в въ содержании проповъди. Не заслуживають у Мосгейма одобренія и тъ процовъдинки, которые заботятся только о вившней художественности слова. То ораторство, котораго требуеть Мосгевиъ отъ проповъдника, и которое желаетъ водворить на церковной каредрів, отнюдь не состоить въ одной вившней красотів слова. Такихъ проповедниковъ Мосгеймъ навываетъ проповъднивами для слуха (Ohrenprediger), проповъднивами чешущими слухъ (2 Тим., IV, 3). Процоведывать для слуха зна-

чить, по словамъ Мосгейма, направлять все внимание на то чтобы нвлагать свои мысли красивыми словами, округлять періоды, въ избытий пользоваться всяческими фигурами и оборотами рич, производящими благозвучіе. Такіе проповедниви могутъ списвивать себе большое одобрение у слушателей; но цель проповеди этими не достигается. Конечно, не запрещено прововъдникамъ такъ укращать свои проповъди, чтобы ов в вравились слуху, не запрещено пользоваться правилами свъщскаго враснорфчія и художественно изладать свои висли. Но при этомъ должно быть непремфино достойное содержаніе. Красота изложенія желательна въ пропов'яди, но ова должна быть только вспомогательнымъ средствомъ для того, чтобы вовбудить и поддержать вивмание слушателей, и чтобы служащее къ назиданію окотиве воспринималось ими. Такъ должно стоять дёло, и если такт стоить оно, пропованика нельзя наввать, хотя бы онъ и художественно излагаль свои мысли, пропов'яднявомь, чещущимь слухь.

Выходя изъ понятія навиданія для резума, Мосгеймъ опредёляетъ матерію проповёдой и форму ихъ, ученяеть, о чемъ должно проповёдывать, т. е., чёмъ можно назидать разумъ, и какъ должно проповёдывать.

Касательно содержанія проповідей Мосгеймъ ставить гакое общее правило: мы должны язлагать главнымъ образонь такія истивы, знаніє которыхъ нужно для цациего спасенія. Такъ какъ слушатели проповідей христівне, вірующіє въ Откровеніе, то главнай матерія проповідей—истины о спасеній, содержащіяся въ Откровеніи, освіщающія нашъ разумъ и способствующія назиданію воли или спасенію людей! Но не все, заключающееся въ Писаніи, должно быть излагаемо съ каседры. Тамъ есть такія вещи или истивы, которыя не иміють примого отношенія къ спасецію людей, и которыя не служать къ уясненію главныхъ истинъ віры и правоственности и къ направленію воли на путь добродітели. Тамово, наприміръ, подробное описаніе ковчега Ноєва, скинія

свиденія, ковчега завёта, съ унаваніємъ ихъ матеріала, устройства и измёренія; таково подробное перечисленіе родословій патріарховъ. Знаніе подобнихъ вещей можеть ли способствовать нашему спасенію? Разъясненіе такихъ предметовъ—дело канедры школьной, университетской, а не церковной.

При разъяснения пункта о матерін проповіди. Мостеймъ входить въ обсуждение вопроса о темъ, умъстно ли и нужно ли на церковной ваоедр'в излагать истины естествовной реили иначе, умастно ли и нужно ли проновадили товорить отъ разума и пользоваться довавательствами, почерплемыми не изв воры и Откровенія, а изв естественных в разсудочныхъ соображеній. Церковно-проповёдническая правтика, особенно последнихъ временъ, повидимому, деластъ почти излишнимъ этотъ вопросъ. Въ въка, когда оскудъваеть вёра, и въ техъ обществахъ, где много вольнемыслящихъ, многіе проповідники, пользующіеся авторитетомъ, не только говорить отъ разуна, но даже предпочитають говорить отъ разума, а не отъ віры, и думають, что проповёди раціонального содержанія больше могуть подействовать на [слушателей, чёмъ проповёди, все VTBCORIA WHIS на началахъ вёры и Откровенія. Но это направленіе, при которомъ проповедники, пренебрегая простымъ ученіемъ въры, хотять на церковной ваосдре питать души слушателей мудрованість человіческимь, --- направленіе опасное. Оно можеть проистевать и нев добраго чувства, вогда проповеднивъ замъчаетъ неуважение въ библейскимъ и церковнымъ докавательстванъ въ окружающенъ его обществъ; но способленіе въ слушателямъ и ихъ настроенію должно крайне осторожное, и не должно выходить изъ границъ, предписываемых благоговівність къ Откровенію и вірв, на немъ основываемой. Иначе, незам'ятно для самаго процов'ядника, ниъ овладъваетъ духъ, чуждый Церлви. Онъ будеть гонорить. не какъ служитель Вожій и человінь віры, а наль служитель разуна: въ его ученіе могуть вторгнуться мижнія, унлоняющімся отъ строгихъ и чистыхъ началъ вёры, и онъ навывнеть подчи-

нять законамъ ума все, содержвицееся въ откровенномъ учевів Церкви. Пронов'ядники, слишкомъ много м'еста дающіе въ проповедях разсудочному элементу, по словамъ Амфитеатрова, сравниваются съ корченниками, которые ради сввернаго прибытна мішають вино съ водою 1).--Мосгеймъ соблюдаеть надлежащую осторожность при р'впеніи вопроса о допущенін на церковную канедру разсудочнаго элемента. Онъ не изгоняеть совершенно съ церковной каседры истивъ естественной религін и доводовъ разума, не ограничиваеть ихъ употребленіе здесь. Они могуть быть допускаемы на церковную каоедру, но только тогда, когда это вызывается и оправдывается особыми обстоятельствами. По сужденію Мосгейма, докавательства отъ разума на церковной каседрв и въ главахъ върую: щихъ не могутъ имъть равнаго достоинства съ доказательствами церковно-библейскими, и истинно-върующие въ пихъ не нуждаются. Но обстоятельства міста, времени и слушателей могутъ оправдывать явленіе на перковной каоедрі проповъдей философскаго характера, и даже иногда дълають ихъ необходимыми. Если между нашими слушателями есть люди скептического настроенія, которые, довіряя своему, ложно направленному, разуму, сомнъваются въ истинности христіанскаго ученія и готовы выступать протцев него съ своими возраженіями, тогда нужно на церковной канедрів пользоваться оружіемъ разума, чтобы тавихъ людей научить лучшему и привести въ сознанію истины; иначе изложеніе христіансваго ученія не принесеть имъ пользы. Вольнодумство проявляется н господствуеть въ высшихъ сословіяхъ, кичащихся своимъ, часто поверхностнымъ, образованіемъ, не имівющимъ корня въ христіанстве и вере церковной. Кому приходится пропо-

<sup>1)</sup> Чтенія о церковной словесности или гомплетика Амфитеатрова, 7, 11, стр. 91—2. Игнатів Богоносца посл. къ Тралліанамъ, Осодорита и Ософилакта на 2 Кор. 11, 17, гдв голорится о многикъ, не чисте променадающихъ слово Божів.

въдывать предътакими людьми, зараженными вольнодумствомъ, тотъ не погръщить, а исполнять свой долгь, когда изъ равума будеть черпать доказательства для защиты христіанскаго ученія и для разсѣянія сомнѣній и возраженій людей маловърующихъ. А гдѣ слушатели всѣ преданы вѣрѣ, тамъ благоразуміе должно предписывать проповѣднику остасаться при простомъ ученіи христіанства, и для назиданія слушателей излагать спасительныя истины, данныя и содержащіяся въ Откровенів, не прибъгая къ ухищреніямъ разума.

Послѣ уясненія вопроса о содержавіи проповѣдей, Мосгеймъ переходить къ изложенію правиль касательно формы проповѣдей, исходи изъ той же исходной точки,—главной цѣли проповѣди, именно назиданія слушателей. Онъ отличаеть форму внѣшнюю,—стиль или слогь проповѣдей, и форму внутреннюю,—образъ представленія или изъясненія вещей.

Касательно стиля или слога проповедей, Мосгеймъ выставляетъ четыре главныя положенія, которыми определяются существенныя свойства проповедническаго изложенія. Первое свойство проповедническаго изложенія—всность. Ясность главнымъ свойствомъ проповедническаго изложенія представляетъ и блаж. Августинъ въ Христіанской наукт 1). На это свойство, вакъ первый и обязательный законъ для человека, говорящаго рёчь предъ собраніемъ народа, указываетъ и Квинтиліанъ въ своихъ Ораторскихъ наставленіяхъ 2). Ясная рёчь, по Мосгейму, —такая рёчь, которая легко можетъ быть понимаема каждымъ слушателемъ. Проповёдникъ, говоря съ церковной кафедры народу, иметъ цёлію назиданіе разума;—неясная рёчь была бы въ такомъ случаё противорёчіемъ цёли проповёди. Чтобы соблюсти требованіе ясности, проповёдникъ долженъ употреб-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Христ. наука, вн. IV, гл. 22.

<sup>2)</sup> Institutiones orator. VIII, c. 2.

муь слова всемъ невестния и неберать школьного и ученого MENEA, BE ROTOPONE MHOTO TEXHETECRNEE CAOBE, SHADERIC ROTOрыхъ неизвёстно народу, много выраженій и оборотовъ, могущих затруднять для простого челерека понималіе извагаенаго деля: Такъ какъ проповедникъ излагаеть учение о высекихъ и важиших предметахъ, то второе свойство проповёд: ническаго стиля-священное приличе, свответствующее высотв и важнести предметовъ наставленія. Въ силу этоге приличія въ проповъднической річи не должині быть допускавны никія слова и обороты. Языкь тоже, что одежда. Лице высокопоставленное унивить себя и заслужить осуждение у нач реда, если явится въ худой и гравной одеждъ. И божественвия истины, если будуть валагаемы грубымъ язывомъ, для унных могуть показаться смёшными, а для простых не внупамини уваженія. Далве, такъ какъ ми своими проповіздями мотимъ вонбуждать слушателей и, выступая на каоедру, являемся ораторами, то третье свойство проповёдническаго изложенія---живость и ніжоторая художественность. Сухое и ви-10е изложение не годится для первовной каоедры; при такомъ изложени васнуть могутъ слушатели, и истина тронетъ тольво немногихъ слушателей, когда она будетъ предложена въ голонь видь, чуждомь всяних укращеній. Проповёдникь должень украшать свое изложение, чтобы воебудить: болве внимания въ своей рачи, и чтобы слушатели съ большимъ удовольствіемъ принимали истину. Сводя свои замечания о проповедническомъ языкъ, Мостеймъ дълаетъ такое общее ваключение по этому предмету: проповъднивъ долженъ говорить такимъ языкомъ, кажимъ обывновенно говорятъ и пишутъ образованиме люди. Только языкъ враснорвчія долженъ быть энергичнве и возбужденийе, чить языкь, накой мы употребляемь въ обывновенномъ разговоръ, и такъ какъ процовъдь есть ръчь (ораторская), то явыкъ церковной каседры требуетъ болве украшеній, чімъ наыкъ обыкновенной провы, или лаыкъ умныхъ и образованныхъ людей въ ихъ простой бесъдъ. Канъ

это себлюств на правтив'я,—трудно опредёлить правилани. Зд'ёсь дёло должне бить предоставлено естественному разположению и таланту наждаго.

Внутренняя форма проповёди слагается изъ двоявало рода извиснения истинь, предлагаемыть слушателимы 1) внутренняго (Erklärung) и 2) вившинго (Erläuterung). При изъленевін истины нужно маблюдать равумный порядокъ въ наложения, то есть, представлять истину такь, чтобы она остественными образоми вийдралась на души и бези большего эатрудненія удерживалась за ней. Кто хочеть наставлять другинъ, тогъ не долженъ болгать, какъ ему вадумается. При безнорядочнимъ и бевсвавномъ изложения трудно усвоять то, что хочеть мередать пропов'бдинкъ; въ ум' слушателей гогда ESTREADPYPAL VIRIAL COM A RETREOR RICHORDE STORESTE POOL суть дела. Но порядокъ проповединческого явлежения долженъ Отличаться отъ порядка школьнаго изложенія. HDEAR MEDковною вазедрою стоять ве швольники, систематически учающіе науку, при наставленін которых в учитель польвуется различними искусственными методами, а люди простого вдраваго смысла. Этого не нужно забывать, и потому не савдуеть переносить изъ школи на первовную васедру школьвыя методы и швольных начала деленія, - напримерь, разсматривать вещи по методу четырекъ причинъ, -- действующей, ной; матеріальной и понечной. Вийсть съ твиъ и самое изложение при изъяснени истины въ проповъди, должно быть белве свободно и болве пространно, чвит то, какимъ пользуются въ учебникамъ или философскимъ внигамъ, и это потому, во-первыхъ, что проповъдникъ хочетъ не только учить, но и трогать; а сухое изложение кладеть истину только на повержность сердця, и не способно тронуть душу, и потому, во-вторыхъ, что слушатели проповеданка въ большинстве ве владьють такъ разсудномъ, какъ изучающіе науки въ школф. и для никъ кратвое изложение, требующее большого размыниенія, представляєть болье затрудневія для повималія вещи, ж можеть сопровождаться въ наъ соонаніи темнотою и неясностію представленія вещи, вмъ предлагаемой.

Отъ изъясненія— Erklärung Мосгеймъ отличаєть другой родь изъясненія— Erläuterung. Различіє этихь двухъ видовъ изъясненія состоить въ томъ, что первый видь изъясненія инфетъ непосредственное отношеніе къ разсудку: въ немъ мисли, служащія въ изъясненію истины, почернаются изъ самой истины, извнутри ея; оно раскрываєть то, что содержится въ самой истинь, и въ болье подробномъ видь представляеть разсудку. Здысь дается то, что можно назвать оказательствомъ или докавательствомъ истины. Другой видъ разъясненія береть поясилющіе элементы совий и имфетъ дыю сдылать истину болье наглядною и помятною для наших чувствъ и воображенія. Такими поясняющими элементами, заниствуемыми отвий, служатъ сравненія, приміры и свидытельства.

Необходимость такихъ разъясненій въ процовідяхъ, въ особенности чрезъ сравненія. Мосгеймъ доказываетъ ссылкою на священное Писавіе какъ ветхаго, такъ и новаго завіта, гді такія равъясненія духовныхъ предметовъ очень часто встрічаются, и тімь обстоятельствомъ, что большинство люжей, имізя слабый, мало развитый разсудокъ, не способны понямать и усвоять отвлеченныя истины, если не будетъ призвано на помощь воображеніе, и если воображенію не будетъ наглядно представлена истиня. Сравненіе въ этомъ случай является главнымъ поясняющимъ средствомъ, и о немъ главнымъ образомъ говоритъ Мосгеймъ, когда даютъ правила кастельно поясненія истины внішними элементами.

Говоря о сравненіях и их значеній для уясненія встины предъ людьми, живущими больше чувствами и воображеніем, чёмъ разсудкомъ, Мосгеймъ подвергаеть строгому осужденію злоупотребленіе этимъ средствомъ, какое дозволяли себё многіе схоластическіе проповёдники. Злоупотребленіе состояло въ томъ, что проповёдники вм'ёсто того, чтобы сравненіями объяснять то или другое положеніе, цёлую про-

повёдь превращали въ сравненіе. Выли въ модё вогда-то схематическія и аллегорическія ароповёди: брали какой-вибудь предметь изъ природы и человіческой живни, и, указывая его свойства, прилагали ихъ въ какому-либо духовному предмету, и проводили длинную фигурную аналогію между тёмъ и другимъ. Такъ Іоаннъ Креститель изображается то подъ образомъ утренней звізды или соловья, Божія митерь подъ образомъ утренней звізды или соловья, Божія митерь подъ образомъ зеркала, Спаситель подъ образомъ кокоши и т. под. Не въ средніе тольке віка, но и въ новые у протестантовъ находились защитники такой методы ностроенія проповідей. Но Мостеймъ, вслідть за Іоакимомъ Ланге, послідователемъ Шпенера, считаеть это нелівпою манерою.

Касательно употребленія сравненій Мосгейнь ставить следующія правила: 1) сравненія нужно брать оть вещей, известныхъ слушателямъ: такъ делаль Госпедь, такъ делали и апостолы. 2) Сравненія нужно брать отъ предметовъ достойныхь. Если для сравненія берется предметь низвій, изъ разряда вещей, пренебрегаемыхъ народомъ, то чревъ это унижается истина, объясниемая сравнениемь, и можеть возбудиться неуважительное представление о ней; такъ накъ слушатели достоинство объясняемаго предмета могуть измерять достоинствомъ испригляднаго образа. 3) Но недостаточно избрать хорошее сравнение, близкое въ предмету и приличное; нужно еще заботиться о томъ, какъ бы избранное сравненіе не навело слушателей на какія-либо непристойныя или поврайней мірів чуждых мысли, чрезь что ихъ вниманіе удаляется отъ цели, преследуемой проповедникомъ. 4) Что васается истинъ, составляющихъ тайны въры, то ихъ не следуеть объяснять сравненіями. Эти тайны не могуть быть выражены вившними образами: вакой образъ земной вы ни возьмете, онъ будетъ слишкомъ далекъ отъ таинственнаго предмета, и сходство будеть слишкомъ слабо. А между томъ эти образы могуть возбуждать въ слушателяхъ грубыя и недостойныя представленія о предметь, вредящія истинь.

Другой видъ назиданія разума—уб'яжденіе у Мосгейма не разсматривается съ такою подробностію, какъ первый, состоящій въ наставлевіи или разъясневіи истины. Для уб'яжденія въ истинъ нужно представить неотразимыя доказательства, воторыя бы заставили слушателя признать, что издацаемое учение несомивнию, и что оно должно быть принято умомъ, какъ составляющее непреложную истину. Гдв же процовъднику почерпать эти неотразимыя доказательства для убъждевія слушателей въ истивности предлагаемаго имъ ученія? Конечно, первве всего и главнымъ образомъ эти доказательства должны и могутъ быть завиствуемы изъ священнаго Писанія; такъ какъ проповъдникъ разъясняетъ по преимуществу откровенныя истины, касающіяся нашего спасенія, и доказательства оть Писанія наиболює отвівчають ціли и наиболює убіздительны для слушателей, живущихъ вёрою больше, чёмъ разумомъ. Но ихъ не нужно громоздить слишкомъ много; довольно привести два или три изреченія Писанія, доказывающія наше положеніе. Далве, для доказательства нужно выбирать изъ Писанія ивста наиболее ясныя и важныя. И если что въ местахъ Писанія уклоняется отъ нашего образа різчи и представляется неяснымъ, то нужно изъяснить, не пускаясь въ многословіе. Но не могутъ быть совершенно запрещены проповъднику для убъжденія слушателей, какъ и при изъясненіи истины, доказательства и отъ разума, что умъстно тогда, когда предметомъ его слова служать истины, относящіяся не въ тайнамъ вфры а къ естественной религии. И въ этомъ случай онъ долженъ выбирать такія разумныя доказательства, которыя были бы доступны и понятии и неученымъ людямъ. Кромъ того, эти довазательства онъ долженъ излагать не философски, а ораторсии, макъ требуетъ свойство публичной речи: школьный снарадъ здёсь неумёстенъ и вредить достиженію той цёли, какую имъетъ въ виду и преследуетъ проноведникъ.

Другая главная задача проповёдника, также обязательная для него, какъ и назиданіе разума,—назиданіе воли. Для изъ исторія гомплетики. достиженія этой ціли, стоящей на виду у проповідника, требуется и сила и искусство, которыя означаются общимъ именемъ краснорічія. Если для назиданія разума, то есть, для разъясненія истины и убіжденія въ ней, можетъ быть пригодна річь, относительно боліве простая и спокойная, то для діля назиданія воли такая річь оказывается недостаточною; она не произведеть на слушателей желаемаго дійствія.

Назиданіе воли состоить или въ возбужденів въ ней добрыхъ нам'вреній и ріменій или въ укріпленіи и утвержденім въ ней добрыхъ нам'вреній, уже существующихъ. Первое дійствіе называется у Мосгейма обращеніемъ, а второе освященіемъ, которое выражается въ ріменіи боліве и боліве преуспівнять въ любви въ Богу и повиновеніи Ему. Между этими двумя главными ріменіями, ріменіемъ обратиться на путь благочестія и ріменіемъ боліве и боліве преуспівнать на немъ, заключается много частныхъ движеній воли, имінощихъ основаніе въ вірів и любви и имінощихъ связь съ указанными главными ріменіями.

Какія средства у пропов'вдника для д'в'йствія на волю? Первое средство, указываемое Мосгеймомъ вм'єств съ древними риторами,—возбужденіе желаній и страстей, понимаемыхъ въ благородномъ смысл'в этого слова (аффектовъ). Въ вол'в не можетъ произойти никакого р'вшенія, если слушатель не будетъ приведенъ въ движеніе. А воля приводится въ движеніе желаніями и стремленіями (аффектами), въ ней живущими. Значитъ, пропов'вднику нужно д'в'йствовать на возбужденіе этихъ желаній и страстей. Главное наше желаніе желаніе быть счастливымъ: стремленіе въ счастію непосредственнымъ образомъ соединено съ природою челов'єка. Потому ораторъ, желающій назидать волю, долженъ стараться показывать, что р'єшеніе, имъ вызываемое, или удаляетъ отъ насъ несчастіе, или способствуетъ нашему счастію. Такимъ образомъ возбуждаются въ насъ чувства (аффекты) любви и не-

вависти, радости и печали... Но чтобы возбужденное движеме воли было твердо, воля должна быть приводима въ движеніе разумнимъ образомъ, то есть, разумними представлевіжин. Чівит живіве и ясибе эти представленія, тівит тверже рвшеніе воли, отъ никъ проистекающее. Требуя разумнаго всебужденія воли, Мосгойнь противополагаеть ему слёпое возбужденіе, и это посліднее нодвергаеть осужденію. Слівпое вовібуждение воли бываетъ тогда, когда ораторъ двиствуетъ только ва чувство и воображение. На чувства и воображение можно действовать живымъ красивымъ стилемъ, голосомъ и произношенісив, трогательным в тоном в и жестикуляцісю. Все это нраз вится людямь; все это можеть вовбуждать ибкоторый жырь в душь слушателя. Но для цели проповеднива этого недостаточно. Огонь, воспламеняемый внешники средствами приснорвчія, скоро потухаеть, и разгоряченное отъ нихъ сердце бистро охладеваеть. А где даны разумныя основанія, зайвывидиное ими рътение глубже залегаеть въ душъ и пускветь въ ней кории, не дающіе ему загложнуть и улетучиться.

Расврывая далве ученіе о назиданіи воли и о средствахь возбужденія страстей, Мосгейна предлагаеть стівдующія привила: 1) проповъдникъ, желающій действовить на волю, делженъ собрать всё силы своего дука, и долженъ ваять тв истины, посредствомъ которыхъ онъ хочеть провъвесть въ волъ доброе рътеніе, такъ живо, какъ это чирнаяв отоям вков вінявикаН сотов якв оншомов олько отъ искусства изложенія. Если изложеніе мертво и холодно, и если сухо и вало передаются соображенія разсудка, то можеть ли такая різь воспламенить души слушателей? 2) Пропоевдинкъ долженъ проникнуться теми истинами, которыми дочеть возбудить другихъ: вто самъ не возбуждень, тотъ не ножеть восбудать и тронуть слушателей. Но канъ своро провельденка тронуть и провикнуть извёстнымь деломь, онь булеть говорить явыкомъ сердця; онъ будеть говорить живве и энергичивье, и удивительнымъ образомъ будетъ возбуждать и увлевать своих слушателей. Это правило всих древнихъ

3) Пропов'ящимъ обяванъ стараться тв предмети, DHTODOBL. которые должны трогать и возбуждать слушателей, нартинно изображать и, живо описывая ихъ, какъ бы ставить ихъ прямо предъ глазами слушателей. Это великое искусство какъ свётсваго, такъ и духовнаго враснерёчія изображать вещи или состоянів такъ, чтобы слушатели видели ихъ какъ бы предъ своими главами. Можно способствовать этому искусству правилами; но око предполагаеть природный таланть оратора, для него нужно сильное и огненное воображение. Не вст владвють такимь талонтомь; чусть каждий въ этомъ двив сообразуется съ своими собственными силами. Кто, не имъя ораторскаго таланта, будетъ напрагаться и усиливаться говорить такъ, какъ могутъ говорить люди, одарениме сильнымъ воображеніемъ, тотъ межетъ быть только смёщнымъ; смѣшнымь можеть представиться и то дёло, которое онь хочеть живописно ивобравить. Кто отъ природы не получиль ораторскаго таланта, а между тамъ долженъ выступать на служеніе церковнаго слова, тотъ пусть прилежно изучаеть изв'естныхъ ораторовъ и ихъ примеромъ старается научиться тому, чего нельзя пріобръсть изъ правиль. Лучшихъ примъровъ живаго изложенія мы нигав не найдемъ, какъ въ библін. Не имфющій ораторскаго таланта пусть делаеть, что можеть, а прочее предоставляеть благодати Божіей; пусть избираеть живыя сильныя ивреченія священнаго Писанія и, произнося ихъ съ выражениемъ, замвняетъ ими недостатовъ своей собственвой живости и энергіи.

Переходя въ указанію тёхъ представленій, кожими пропов'яднясь межеть д'єйствовать на волю слушателей и побуждать ее или къ изб'єжанію гр'єха и отвращенію оть гр'єховной живни, или къ утвержденію въ доброд'єтели, Мостейнъ ставить лючкаго рода побужденія, могущія склонять волю къ изв'єстнымъ добрымъ р'єщеніямъ,—истины в'ёри и жизни вли теоретическое ученіе, и историческіе прим'єры, въ которыхъ мы можемъ вид'єть осуществленіе высокаго ученія христіанскаго. Истинь, которыми мы можемъ д'єйствовать на волю, могутъ быть почерпаемы и изъ закона и изъ Евангелія. Въ первомъ случав мы можемъ указывать на Законодателя, на зановіди закона и на награды и наказанія, которыма сопревождается исполненіе мым нарушеніе закона; изъ Евамелія для дійствія на волю можно почерпать представленія о благодати и искупительномъ ділії Господа Інсуса Христа и о не-изреченной любви Божіей къ намъ. Но то и другое, законъ и Евангеліе, діло и благодать, не должны быть разрываемы, а представляемы въ совершенной нераздільности: жначе будеть односторонность, которая можеть сопровождаться вредными послідствіями.

Примеры Мосгеймъ ставить накъ побудительныя причины, служащія для вазиданія воли, варавив съ истинами вёры и живин; потому что примъры имъютъ неликую силу надъ душаин человівческими и увлекають ихъ въ подражанію. Потому во всв ввка польновались примврами, когда предлагали правтическія наставленія, и кабедра церковная никогда не чуждалась ихъ, Примъры мы можемъ черпавь и изъ священнаго Писанія и изъ свътской исторіи. Въ средніе въка любили безъ разбора приводить примёры какъ библейски церковные, такъ и свётскіе, и для облегченія проповідниковь издавались особые сборниви историческихъ примъровъ, изъ которихъ проповъдника бевъ особеннаго труда брали годные для никъ исторические разсказы. Мостейнъ неодобрительно относится къ обычаю приводить прим'вры на церковной каоедр'в изъ св'етской исторіи, и не рекомендуетъ проповъдникамъ пользоваться матеріаломъ этого рода. Для многих примъры, заимствуемые изъ свътской исторіи, не кажутся важными и назидательными, и въ глазахъ изогихъ они не имьють никакой силы. Кромъ того, ови требують болже общирнаго и подробнаго разсказа; такъ какъ большинству они не извёстны, и имена, съ которыми они свявываются, большею частію не вызывають въ слушателяхь, по ваз неизвъстности, никакихъ воспоминаній. Самые лучшіе примары для церковной ванедры тв, которые берутся изъ сви-

щеннаго Писанія: слушателями они извістим, и слушатели увврены въ ихъ истинности. Потому проповедникъ изъ свяженнаго Писанія должень брать прим'ври по преимуществу. Можеть онь приводить хорожіе приміры и не библейскіе; но такими примържми онъ долженъ польвоваться бережно и осмотрительно. Примъры во всякомъ случав должны быть истивны Если слушатель заподозрить действительность разсказывазнато собитія, принарт теряет свою силу. Принары слушателямъ должны быть навъстны, и они не должны сомивваться въ справедливости ихъ или въ дъйствительности приводимаго въ разскавъ. Этимъ сройствомъ обладають библейскіе примъры, и потому они болъе пригодны для первовной каседры, чёмъ другіе прам'вры, не нивющіе этого свойства. Прим'вры далье должны быть взяты отъ такихъ лицъ, которыя достойны подражанія. Чёмъ важнёе лицо, тёмъ болёе впечатлёнія можеть произвесть его примерь. Примеры не должны приводиться сухо и голословно, но должны быть издагаемы со всеми обстоятельствами и въ надлежащемъ порядкв. Напримвръ, если нужно побудить кого нибудь въ терпънію въ страданія, то недостаточно сказить: такъ делаль апостоль Павель въ узахъ; онъ утвиняся въ страданіяхь; но должно обстоятельно изобравить его страданія, и то, какъ онь относился въ этимъ страданіямъ, что чувствоваль и чёмь подкрёпляль себя въ стра--даніять в т. под. И все это нужно изобразить живо и представить какъ бы на картинъ.

Такова сущность основныхъ гомилетическихъ законовъ, выводимыхъ Мосгеймомъ изъ понятія о цёли проповёди. Къ нимъ Мосгеймъ присоединяетъ нёсколько руководящихъ правилъ, выводимыхъ изъ другихъ источниковъ. Но эти источники не имёютъ равнаго значенія съ первымъ главнымъ источникомъ, и правида, изъ нихъ извлекаемыя, не такъ существенны, какъ пракила, изложенныя нами выше, и потому Мосгеймъ не входитъ при изложеніи ихъ въ такія разслёдованія и въ

такой подробный апализъ, какъ дёлалъ онъ, при начертаніи законовъ на основаніи понятія о цёли проповёди.

Вторымъ источникомъ правилъ, упорядочивающихъ дъятельность проповёдника, Мосгеймъ ставитъ слушателей. Конечно, представленіе слушателей источникомъ правиль-представленіе не точное. Но интересъ дела здесь не въ названіи. Симслъ выражения тотъ, что гомилетическое благоразумие, при выполнении проповъдническаго долга, должно сообразоваться съ свойствомъ слушателей и должно удовлетворять твмъ требованіямъ, какія предъявляютъ пропов'вднику слушатели своимъ уиственнымъ и нраественнымъ состояніемъ. Нашъ авторъ разсматриваетъ слушателей, во-первыхъ, какъ людей, во-вторыхъ, какъ христіанъ. Въ первомъ отношеніи выставляются на видъ естественныя слабости людей или большинства ихъ, съ которыми необходимо считаться проповеднику. Люди въ большинствь 1) не сильны въ разсудочномъ отношении и управляются больше чувствами и воображеніемъ, чёмъ разумомъ, свянны и невнимательны, 3) обладають слабою памятію и мало могутъ удерживать изъ предлагаемаго имъ ученія и 4) сонливы и ленивы и не имеють особеннаго желанія учиться и усовершаться въ жизни. Не можемъ сказать, чтобы эта суровая и не лестная характеристива людскихъ слабостей имъла шировое приложение. Люди, являющиеся слушателями предъ церковною канедрою, лучше, чемъ какъ ихъ представляетъ и изображаеть Мосгеймъ. Но средства, вызываемыя вниманіемъ въ состоянію и настроенію слушателей и рекомендуемыя Мосгеймомъ, могутъ имъть правтическое значение. Съ нъкоторою подробностію онъ указыраеть средства къ возбужденію викманія слушателей къ пропов'яднику и его учительному слову. Свътскіе ораторы, а за ними и нъкоторые изъ проповъдниковъ, для возбужденія вниманія слушателей, иногда пользовались пріемами, которые не могутъ быть приняты и оправданы съ цервовной точки зринія, - разскавывали вакіе нибудь забав-

ные и ствиные вневдоты, пожалуй вовсе не идущіе въ делу, т. е., не им'яющіе никакого отношенія къ тем'я, выдумывали занимательныя басни, дозволяли себ'в курьезныя выходки и остроумными, а иной разъ и просто глупыми, эпизодами старались доставить удовольствіе слушателямъ. Совершенно справедливо замъчаетъ Мосгеймъ, что всв подобныя средства къ возбужденію вниманія слушателей не сообразны съ достоинствомъ Евангелія и не приличны пропов'яднику. Чтобы слушатели со вниманіемъ и усердіемъ слушали проповъдника для этого, по сужденію Мосгейма, нужны не искусственные пріемы, а нужно, чтобы вившніе въднивъ своею личностію внушалъ уваженіе къ себъ своимъ слушателямъ и снискалъ у нихъ авторитетъ, подобацервовному учителю. Для списванія авторитета слушателей, проповъдникъ долженъ стараться избъгать въ своемъ поведени всего, что можетъ вредить его чести и достоинству, и что можетъ ослаблять любовь и довъріе въ нему. Являясь на варедры, должень заботиться съ достоинствомъ держать себя вдёсь и избёгать всявихъ неприличныхъ тёлодвиженій, непріятно бросающихся въ глаза слушателямъ, тёхъ недостатковъ въ произношеніи, которые могуть оскорбить ихъ слухъ.

Кромъ этихъ общихъ замъчаній, васающихся личности проповъднива и поддержанія его авторитета, Мосгеймъ указываетъ и другое средство въ возбужденію вниманія слушателей, состоящее въ способъ изложенія. Проповъдникъ долженъ постоянно напоминать себъ, что онъ имъетъ дъло съ своими слушателями, и ни на минуту не долженъ выпускать ихъ изъ вниманія. Онт долженъ всецьло направлять свою рѣчь къ слушателямъ. Если иные говорятъ какъ бы сами съ собою, или какъ будто читаютъ что-либо изъ вниги, или обращаются къ цълому міру, то печего удивляться, если слушатели засыпаютъ. А если говорятъ, прямо обращансь къ нимъ, то какъ бы приковываютъ ихъ вниманіе, такъ что они не могутъ свомим мыслями удалиться отъ проповъдника и отъ того пред-

мета, который онъ имъ разъясняеть. Это не значить, чтобы постоянно, при каждомъ періодів, ділать обращеніе въ слушателямъ. Но пусть помнить проповідникъ, что онъ иміветь 
предъ собою яюдей, которые по природів мало внимательны, 
и истому то возбуждаеть ихъ, то выподить изъ равсівнія, обращеніемъ въ нимъ направляя ихъ мысль въ ділу. Обращеніе, въ особенности, нужно тогда, когда проповідникъ замівчасть, что вниманіе слушателей ослабляєтся, и еще тогда, 
вогда проповідникъ вийветь ислагать нівчто важное, требующее особеннаго размышленія.

Не бевь значенія здёсь самый роди рёчи или стиль. Не равъ Мосгеймъ въ своей гомплетикъ насается этого предмета внушая проповъднивамъ вниманіе въ этому ділу и побуждай ихъ учиться говорить, какъ подобаетъ оратору. Сухое изложеніе утоминеть служь, а изложеніе живое и энергическое возбуждаеть душу слушателя. Проповеднику не нужно забывать этсго. Изложение проповъдническое не должно быть чуждо всявихъ украшеній. Различають слогъ простой и слогъ ораторскій. Роворить съ церковной канедры танъ, какъ говорить въ обывновенномъ быту или пишутъ научныя ивследованія, значить не пользоваться тамъ средствомъ, которое должно быть нь услугамь оратора, когда онь хочеты подъйствовать на другихъ. Потому люди, призванные быть проповёдниками, съ усердіемъ пусть читають и изучають сочиненія твив людей, которые излагали свои мысли съ душею, энергіею и стараются огнемъ, и пусть по мъръ HOSMORHOCTH жать имъ.

Еще правило для проповъдника, если онъ кочетъ, чтобы его со вниманіемъ слушали: онъ долженъ и извъстныя вещи излагать такъ, чтобы онъ слушателю вазались новыми. Это величайшее искусство въ красноръчіи такъ представлять извъстное дъло, чтобы слушателю казалось, какъ будто онъ его никогда такъ не понималъ. Кто овладълъ этимъ искусствомъ, тотъ изобрълъ великое средство поддерживать вниманіе слу-

шателей. Правила не могутъ дать этого искусства: Немного писателей, орладъящихъ этою неоциненною тайною; но есть иные, которые не отъ природы получили, но отъ собственныхъ усилій научились этому искусству, прилежно читал кинги писателей, владывшихъ этимъ даромъ и умівшихъ представлять вещи не такъ, какъ икъ представляетъ обыкновинный заурядный разсудовъ. Нужно только при этомъ набытать слішаго подражанія, а слідовать своему собственному природному дарованію, и набирать образцы, наиболіве подходящіє въ нашему образу мышленія.

Чтобы помочь цамяти слушателей лучше удержать излагаемее ученіе, пропов'єднику нужно заботиться о хорошемъ, строгомъ порядків изложенія, и болбе замізчательных мысли повторять предъ слушателями, памібняя выраженія; но это нужно ділать не такъ, какъ ділаетъ ученый, повторяя однями и тіми же словами свое главное положеніе, а ораторски, облекая главную мысль свою въ новыя формы выраженія,

Равсматривая слушателей, какъ христіанъ, Мостейнъ напомянаеть проповъднику, что его слушатели, какъ христіане, уже знають первые начатки христіанства, потому явть пужди новторять предъ ними основныя катихизическія истины и издагать иль такъ, какъ это делаетъ катехетъ, а нужно, вогда проповіднивъ касается ихъ, входить въ бодійе основательное ихъ обсуждение и въ болве подробное ихъ уаснение. Но съ другой стороны, проповадникъ не долженъ представлять ихъ и много внающими. При такомъ представления онъ будеть опускать изъ вниманія то, чего не знають слушатели, нля о демъ навють слутное понятіе. Въ его ученіи будуть пробыли, воторыхъ не восполнять слушатели своимъ размышленіемъ, я его довазательства могуть быть при этомъ не ясны и не убъ дительны для нихъ. Долгъ проповедника усовершать познаніе своихъ слушателей, лучше и болве разъясиять истины вври и болве подробно толковать ихъ. Его изложение христіанскаго ученія должно примивать въ тёмъ познавіямь, вавія слушатели уже имівють, и способствонать большему и большему расширенію и углубленію ихъ пониманія откровеннаго вітроученія и правоученія.

Въ основной части своей системы о гомилетическомъ благо разумін Мосгеймъ хочеть выводить особыя дранняв еще изъ свойства проповъди, какъ ръчи. Но не было существенной дужды природу и свойство рачи ставить особымь источникомъ гонилетических правиль. Понятіе о проповоди, кога рачи, у него положено въ основание всего построения его системы, и онь, можно сказать, не выпускаеть изъ вида этого понятія, погда опредбляеть и развиваеть правила гомилетического благоразумія, выводимыя непосредственно изъ цонятія о півли проповіди, и когда трактусть о томъ, въ чему обязываеть его внимание нь слушателямь, предъ нимь стоящимъ. Потому здъсь осталось сказать ему немного. Прежде всего вдесь Мосгейнъ хочеть указать средства въ облегиению для слушателей усвоенія содержанія пропов'яди. Въ пропов'яди, посвященной раскрытію какого-либо предмета и продолжающейся безъ перерыва не малое время, многимъ, особенно людамъ простымъ, довольно трудно удовить свявь мыслей. Проповедникъ, желающій доставить назвланіе слушателянъ, должевъ помочь имъ видёть и удержать эту связь мыслей: для этого онъ долженъ раздълять свою проновъдь на отдълы, прямо повазываемые и замётные для слушателей; но этихъ отділовъ не слідуеть громовдить очень много; излишнія ділевія и подравділенія только затемовють діло вийсто того, чибы облегавть его пониваніе. Далве, проповёдь говорится бистро, безъ остановокъ, и слушатели, во время произнесенія проповъм, не имбють времени и мажновности собраться съ своими мислеми и размынилять о томъ, что слишать. Потому ме, что говорить пропов'ядникъ, должно быть тавъ ясно, чюбы слушатель съ-разу, безъ затрудненія, люниваль то, в не имълъ нужам размышлять о томъ, это хочеть сказать оратерв. Дурко имступають тё проповёдники, которые говорять такъ, чте ихъ проповёди гребують комментарія,—употребляють неизвёстныя слова, представляють мудреныя, непонятныя доказательства и излагають свои положенія языкомъ школьнымъ, полнымъ многихъ условныхъ техническихъ выраженій, не приспособленнымъ къ разумёнію простого народа.

Другія двів части гомилетическаго руководства Мостейма не представляють пригинальности и повторяють практическія замічанія, встрівчающіяся вы другихы гомилетикахи. Потому ніть надобности и интереса вы подробномы разборіє ихъ.

Вторая часть, по заглавію, поставленному Мосгейномъ, товорить объ особенняхь правилахь духовнаго праснорьчія, или о частяхь, изъ которыхь состоить проповідь, ихъ природів и устройствів. Всібхі частей проповіди Мосгейнь указываеть три: приступь, изслідованіе и приложеніе, и о содержаній и построеній каждой изъ нихъ даеть соотвітственный замінний построеній каждой изъ нихъ даеть соотвітственный заміннай, въ изслідованіи обращая особенное вниманіе на разділеніе, въ поторомъ проповідникь показываеть сущность и порядокъ ученія, предлагаемаго вниманія слушателей. Здісь даются особия правила касательно разділенія аналитическихъ проповідей, посвищенных изъясненію текста, синтетическихъ, раскрывающихъ какую-любо тему, выводимую изъ текста, и смішанныхъ, которыя онъ называеть аналитико-синтетическими.

Последняє часть гомилетии Мосгейна трантуеть о кочиненіи и обработке проповедей. Тщательная обработка проповедей предполагается темъ основнямъ направленіемъ, которому следуетъ Мосгеймъ на развитія овонит руководственнямъ гомилетических правиль, и она прямо требуется имъ. Котя тотъ не вредить вёрё, (говерить онъ) ито излагаетъ истину не силадно и не отройно; но онъ вредить силому себъ, вредить своему авторитету въ гларахъ людей разумныхъ 1), и трезъ то можетъ вначительно ослаблять действіе своего слова.

Изъ руководственныхъ замечаній Мосгейма васательно сочиненія пропов'ядей, изложенных въ третьей части его системы, мы считаемъ не лишнимъ указать некоторыя, заслуживающія особеннаго вниманія пропоз'йдниковъ. Такъ онъ напоминаеть проповъднику, что обязанность его-учить народъ на основание Писания, и потому въ основании проповѣли долженъ быть текстъ, и всв наставленія его должны быть основаны на словъ Божіемъ. Мосгеймъ при этомъ показы. ваетъ, какъ найти главную мысль текста, какъ анализировать его, и какъ выводить изъ него истины въры и жизни, въ немъ содержащіяся. Важивищим в недостаткомъ процовіди Мосгеймъ считаетт нарушение единства матеріи. Разбрасываться инслію въ разныя стороны противно природів или основному свойству проповёди. Когда проповёдникъ выходить на канедру, отъ него ожидають не назидательныхъ мыслей, а назидательной рвчи. Ито противно природв рвчи, какъ единаго цёльпаго произведенія, того долженъ избегать пропо-ВВІНИКЪ.

Далье, Мосгеймъ даетъ умное предостережение тымъ проповыдникамъ, которые позволяютъ себы исправлять принятый переводъ священнаго Писанія. По его совыту, если это нужно дълать, то только развы по требованію необходимости, и дылать это нужно съ крайнею осторожностію, чтобы не ввести въ смущеніе простыхъ и благочестивыхъ людей, и при этомъ не слыдуетъ пускаться рышительно въ филологическую ученость.

Еще, онъ не совътуетъ поднимать на каоедръ возвышенные и трудные вопросы и входить въ изслъдованія, умъст-

<sup>4)</sup> Anweisung erbaulich zu predigen. III Hauptetück. § 5, 8 357.

<sup>2) § 12.</sup> S. 381-4.

ими въ шволъ, и рекомендуетт проповъднику микогда не опускать изъ вида того, что каосдра первовная не то, что каосдра профессорская 1).

Матеріалы, нужине для пропов'яднива, легко тому, кто хорошо знакомъ съ христівискимъ ученіемъ, и богать знаніем в релагіозных в истичь. Но не всв. призванные въ проповъднической должности, могутъ похвалиться богатствомъ религіознаго знанія; а часто и у влад'і ющихъ достаточною поднотою знапія ніть расположенія въ разнышленію, и душа очень лёниво и пеохотно извлеваеть сокровища, внутри ен находищіяся. Въ такомъ случав можно вать школьныя руководства или, лучше, читать писателей, которые свободно и хорошо разсуждали о предметахъ, близко подходащихъ из вопросамъ, насъ ванимающимъ. Чревъ чтеніе тавихъ книгъ умъ нашъ получаетъ возбужденіе, и предъ нимъ въ достаточной мъръ является матерія, ему требуемая для сообщенія навиданія народу 2). Также точно мы должны поступать по отношенію къ силь воображенія, имьющей важное значение въ проповъднической работъ. Мы должны возбудить и напрячь ее, собираясь составлять проповёдь. Но если она спить и не действуеть, то лучше всего четверть часа читать писателя, живо и картинно излаганшаго свои мысли. Чрезъ это чтеніе можетъ придти въ движеніе и наше воображеніе. Вообще, кто хочеть изъ своей головы черпать мысли и представленія о діль, тому полезно напередъ читать написанную книгу, раскрывающую ту матерію, какую онъхочеть избрать темою своей проповъди. Это облегчить ему уяснение и развитие своихъ мыслей, и дастъ ему обороты и слова, служащія къ болье наглядному представленію предмета.

Въ заключительныхъ параграфахъ своего гомилетическаго руководства Мосгеймъ дълаетъ нъсколько полезныхъ, хотя,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) III Hauptstück § 21, S. 435-8. <sup>2</sup>) III. Hauptstück § 23. S. 445.

впрочемъ, довольно кратких замечаній касательно проненошемія проповідей. Краткость этихъ правиль Мостейнь объясняеть и оправдываеть твыв, что по вопросу о произношенім пропов'ядей трудно дать увазанія, которыя всёми могли бы быть соблюдаемы и прилагаемы къдблу. Многое здёсь вывисить отъ личных индивидуальных особенностей оратора. Общія требованія касательно произвошенія пропов'ядей, которыя всемь можно предъявить, могуть состоять въ томъ, чтоби произношение было, во-первыхъ, естественное, во-вторыхъ, свободное, въ-третьихъ, живое. Чъмъ естественнъе, свободиве и живве произношение, твих болве оно пранится, и твиъ болве можеть способствовать действенности прововеднаго слова. Естественное произношеніе такое проязношеніе, которое отвъчаетъ природъ оратора, силамъ его души и голосовымъ средствамъ. Противъ этого требованія погращають тв, которые стараются рабски подражать другиих ораторамъ, не принимая въ расчеть того, что эти другіе ораторы, можеть быть, по праву пользующіеся доброю славою, совершенво отличны отъ насъ по своимъ природиниъ свойствамъ,--погращиють и та, которые вопусственно манеринчають, и думають управлять своимъ голосомъ, слёдуя правиламъ декламацін, установляющимъ музикальный образь произношенія; вамія въ избыткі предписывались съ древнихъ времень въ древнихъ риторикахъ. Свободное произношение бываетъ тогда, вогда душа оратора вичемъ не связана и не стеснена. А ственяють ее разныя страсти в волненія,---главнымь образомь робость и страхъ. Полной свободы дука у насъ не бываетъ, когда мы выступаемъ говорить въ качествъ публичныхъ ораторовь. Это каждий испытываеть ка себв, одинь болев, другой менве. Самие великіе ораторы, наприміръ, Цидеронъ, сознавались, что они предъ началожъ и въ началѣ своихъ публичныхъ рачей чувствовали некоторую робость, и что душа ихъ не вдругъ получала требуемую свободу и входила въ свою обычную колею. Много можеть помогать здёсь привычки: вто

чаще говорить, тоть свободиве говорить. Но вще болве инбет значенія чистое сердце и доброе наибреніс, котерима одушевлонь ораторъ. Кио честно дёляеть свое дёло и дёляеть все то, что въ его силахъ, тогъ не будетъ чувствовать за собой больщой отрътственности, и духъ того легко можеть шридти нь спо койное равновисие и получить, свою естествениую Третье свойство коронато произношены живость и энергичпость. Живость и энергія большею частію даръ приреди. Но можно и собственными усилізми достигнуть того, чтобы говорить живо и съ эпергіею. Кто глубово убіждень вы истинавъ, вакіз дочеть наложить, чье чувство объято этими истинами и тронуто ими, в ито одушевленъ искреннимъ и горячимъ желаніемъ принесть добро своимъ елушателямъ и произвесть въ нихъ своимъ словомъ намъненія, требуемыя ихъ благомъ, у того въ провяношенін всегда будеть чувотвоваться нікоторый родь живости и теплоты, придающій свлу его слову. Нужно вначить быть благочестивымъ, глубово върующимъ человъкомъ и илаченно желающими блага и спасенія своими собратіями, чтобы про-HOROCUTA CL RACEADEI CAORO HOTHELI N CHROCKIS CL OTHONG N енясю и своимъ словомъ воспламенять сердца другихъ.

Такова сущность лучшей нёменной гомплетики XVIII вёка, носящей имя знаменитаго въ свое время ученаго и проновёденка. Въ ней формулированы и объяснены тё гомплетическія требованія, какія можно было вывесть, въ назиданіе служителямъ церковнаго слова, изъ практики лучшихъ представителей французскаго и англійскаго пропов'ядинчества, польвовавимися большою славою у современниковъ и пріобр'єтших себ'я
имя въ исторіи. Авторитеть самаго автора этой системы, какь
славнаго оратора, собиравшаго вокругъ своей канедры толиц
слушателей, придаваль ей особенное значеніе въ глазахъ людей, интересующихся д'вломъ пропов'єдшичества.

Теорія Мосгейна является противоположностію теорів Шпенера, которая служить въ исторів гомилетики видающимся ввленість XVII въка. Шпенерь и его послёдователи возота-

ють противъ всякаго искусства въ проповъди, и отъ церковнаго слова требують простого ученія, чуждаго всякой мысли о художественности и ораторскихъ замашкахъ. Мосгеймъ держится другого вагляда. Онъ смотритъ на проповедь, какъ на ораторскую річь, и видить въ ней своего рода художественное произведение. Онъ подчиняетъ церковную проповъдь общимъ законамъ краснорьчія ораторскаго, и правила риторовъ, развивавшихъ законы ораторского искусства, находитъ умъ. стнымъ и нужнымъ прилагать и къ церковному краспорфчію, составляющему видъ ораторства. Но ораторское краснорфчіе, законамъ котораго Мосгеймъ подчиняетъ церковную пропо. вёдь, онъ понимаетъ не въ томъ узкомъ смысле, въ какомъ оно представляется обывновенному поверхностному взгляду. Обыкновенный поверхностный взглядъ видить въ краснорвчи одну вившнюю художественность слова, услаждающую слухъ слушателей, независимо отъ того содержанія, какое облекается внішнею красивою формою. Понятіе Мосгейма о краснорівчін, какъ мы указывали выше, шире, глубже и болье отвъчаетъ существу дъла. Въ основание красноръчиваго произведенія онъ кладетъ доброе содержаніе, первые всего требуеть отъ него истины, основательнаго, яснаго и разумнаго раскрытія этой истины, безъ чего произведеніе не можетъ претендовать на значение ораторского краспорфчиваго произведения, и не можетъ производить надлежащаго впечатленія на слушателей, не можетъ оставлять въ душахъ ихъ ничего твердаго и положи-Двъ цъли или двъ задачи онъ указываетъ для церковнаго краснорвчія, - просвіщать умъ, уяснять и раскрывать для него спасительную истину, и действовать на волю, смыслъ исправленія, улучшенія и возвышенія правственнаго состоянія челов'вка, для достиженія спасенія или блаженства, ему предназначеннаго. Объ эги задачи онъ представляетъ неразрывно связанными между собою, такъ что двятельность проповъдника будетъ не полная, если онъ остановится на од-12 Изъ исторін гомилетики.

ной изъ этихъ двухъ задачъ, т. е., будетъ дъйствовать или на одинъ умъ, или на одну волю. Этими двумя силами, по его представленію, обнимается вся полнота нашей душевной Въ то время, когда онъ излагалъ CBOIO CHCTEMV. еще не была твердо установлена трехчастность нашихъ дутеоріяхъ не шевныхъ силъ, и сердпе въ психологическихъ выдвигалось, какъ самостоятельная душенная сила, параллельная уму и волв. Когда Мосгеймъ говорить о волв и о средствахъ дъйствія на волю, у него въ представленіи вытьств съ волею сливается то, что мы называемъ сердцемъ или способностію чувствованій. Пропов'вдникъ, какъ ораторъ, долженъ своимъ словомъ дъйствовать на всю широту душевной жизни слушателей; а чтобы дёйствовать такимъ образомъ на въ движение всв души слушателей, онъ долженъ привесть свои силы.

Соотвътственно двумъ задачамъ проповъди, Мосгеймъ отличаетъ два вида церковнаго краснорфчія, -- проповфдь дидактическую, направленную къ уму, и проповъдь практическую, направленную къ волв. Въ процовъди дидактической можеть быть спокойное раскрытіе истины; для нея не требуется особеннаго действія воображенія, не требуется патетики, живописи и энергіи слова. Эго низтій родъ красноръчія. тамъ, гдв нужно дъйствовать на сердце и волю (а это существенно необходимо для проповъдника, и въ проповъдяхъ дидактическихъ этому служить и для этого назначается такъ называемое приложение (usus), — тамъ спокойнаго изложенія тамъ вмёстё съ умомъ разумныхъ основаній недостаточно: должна быть призвана въ дъйствію И воображенія и сила чувство, и вся душа должна быть объята страстію (πάθος), въ благородномъ смыслъ этого слова. понимаемою умъстим и нужны тъ риторические приемы, которые служать въ украшению ръчи, и ръчь проповъдника должна течь болъе сильнымъ, волнующимся потокомъ, амар какъ это бываеть при раскрытін истины въ ръчи дидактической. Но независимо отъ этого различенія по харавтеру и способу изложенія двухъ видовъ церковной проповъди, Мосгеймъ отъ всякой проповъди, какъ публичной ръчи, требуетъ изложенія болье живого и энергическаго, въ сравпеніи съ тымъ стилемъ, какой допускается въ ученыхъ разсужденіяхъ, школьныхъ книгахъ и литературныхъ статьяхъ, которыя пишутся не для произнесенія предъ собраніемъ слушателей, а для чтенія дома или въ кабинеть, и стиль ораторскій онъ не хочетъ отождествлять съ стилемъ ученыхъ и простыхъ прозаическихъ сочиненій, не разъ въ своей книгь застаивая на томъ, что проповъди не должны излагаться такъ, какъ книги: одного разсудочнаго элемента, по его указаніямъ, для проповъди недостаточно.

Въ основномъ возарвніи на задачи церковнаго рвчія и роды его, съ Мосгеймомъ сходится позднейшій представитель нашей науки, авторъ лучшей гомилетики римскокатолической. Мы разумъемъ Юнгманна, профессора инспруксваго университета 1). Въ своихъ Чтеніях по теоріи духовнаю красноръчія въ основаніе гомилетическихъ законовъ, имъ разъясняемыхъ, онъ ставить положенія, взятыя логін. По его психологическимъ возарвніямъ, въ нашей душв дв'в главныя силы, -- сила познанія и сила стремленія, соотв'втствующія разуму и волѣ Мосгейма. Сила стремленія обнимаетъ собою и способность желательную-волю, способчувствующую-сердце; такъ какъ чувство ность есть тоже стремленіе, только еще желанія, ведущія шедшее въ дъйствіе, наши И насъ **Афист**вію выражающіяся въ соотвътственной имъ двя. тельности, выростають изъ чувства, какъ своего зачаточнаго съмени. Соотвътственно этимъ двумъ силамъ души, Юнгманнъ указываеть двв особыя формы проявленія церковнаго краснорфчія: краснорфчіе дидаскалическое, которое имфеть дівло съ силою повиния, и красноръчіе парегиретическое (возбуди-

<sup>1)</sup> Theorie der geistlichen Beredsamkeit. Academische Vorlesungen von Joseph Jungmann, Priester der Gesellschaft Iesu, der Theologie Doctor und erd. Professor an der Universität zu Justruck. 1878.

тельное, отъ парегего —возбуждаю), котораго задача дъйствовать на силу стремленія, возбуждать и направлять ее. Какъ въ системъ Мосгейма, такъ и въ теоріи Юнгманна дидаскалическое красноръчіе—низшій родъ краснорьчія, требующій меньшаго напряженія душевныхъ силъ, а высшій родъ краснорьчія, въ которомъ должны быть приведены въ движеніе всъ, такъ сказать, пружины, какими можетъ располагать ораторъ, —красноръчіе, названное имъ парегиретическимъ, имъющее своею задачею дъйствовать на свободное стремленіе слушающихъ.

Подчиняя церковное краснорвчіе однимъ законамъ съ красноречиемъ свътскимъ, Мосгеймъ не отридаетъ и различія между этими двумя видами краснор'вчія, и довольно рельефно выставляеть это различіе на видь. Опо основывается на различіи тіхъ предметовъ, которыми занимается краснорізчіе свътское и красноръчіе духовное. Особенное содержаніе, составляющее удбльную принадлежность церковнаго враснорычія, вызываеть нівкоторыя особенности выпримізненій выпроповеди общихъ законовъ красноречія. Эги особенности, вытекающія изъ своеобразнаго содержанія церковнаго красноръчія и преслъдуемой имъ цыли, служать для Мосгейма заднимъ основаніемъ всьхъ построеній и всьхъ частныхъ въ его системв. вилъ, раскрытыхъ При этомъ его гомилетика, признающая тождество законовъ краснорвчія какъ свътскаго, такъ и духовнаго, отнюдь не является повтореніемъ риторики, а служитъ своей спеціальной цъли, объясняя и раскрывая собственно гомилетическія, а не риторическія правила, и давая руководство, какъ вести д'вло ораторское, не оратору вообще, а именно проповъднику церковному. онъ разсматриваетъ процовъдь, какъ ръчь, то емъстъ съ тъмъ смотрить на нее, какъ на ръчь духовную, которая, предназначаясь для церковной каоедры и будучи произносима съ нея, чрезъ то самое подлежить особымъ условіямъ въ своемъ содержаніи, характерв и цьли, и ясно отличается отъ рвун. произносимой съ свътской канедры.

Для уясненія понятія о краснорічін, какого держится Мосгеймъ, не нужно опускать изъ вида то обстоятельство, что онъ, подчиняя пропов'едь законамъ враснор вчіл, въ тоже саное время требуеть отъ проповъдника, чтобы въ раскрытіи истинъ, имъ излагаемыхъ, онъ строго сообразовался со степенью развитія своихъ слушателей. А такъ какъ предъ церковною каоедрою въ большинствъ являются люди простые, необразованные, не привыкшіе къ школьному мышленію, въдникъ не долженъ говорить предъ ними, какъ ученый, в не долженъ пользоваться такими искусственными пріемаин мыпленія и изложенія, какіе годны для людей, развитыхъ умственно. Но это требование не должно вести его къ пренебреженію существенными законами красноръчія. Краснорвчіе, какъ его понимаетъ Мосгеймъ, состоитъ не въ высокихъ умствованіяхъ, не въ доказательствахъ искусственно подобранныхъ и требующихъ напряженнаго вниманія для своего пониманія, а въ живомъ и паглядномъ представленіи и изложенін истины, понятномъ для всякаго, и мало развитого, человека. И въ речахъ предъ простыми людьми нельзя пренебрегать требованіями краспорьчія. Энергія мысли, живость и образность слова-вотъ тв существенныя качества, какими должна обладать ръчь, предназначаемая для произнесенія народу. Предъ простыми ли людьми, или предъ образованными говоритъ пропов'вдникъ, онъ долженъ собрать свои силы, призвать къ своему разуму на помощь воображение, чтобы говорить одушевленнымъ языкомъ и произвесть внечатлёніе ча слушателей. Рычь вялая и бездушная, или что тоже, всяваго краснорфиія, и простымъ людямъ не будетъ нравиться, навъ не нравится она людямъ образованнымъ.

Гомилетика Мосгейма, служа отображениемъ высшаго состояния церковной проповъди, до какого довели ее служители церковнаго слова, обладавшие ораторскимъ талантомъ, и вакому въ Германии содъйствовалъ не мало и самъ Мосгеймъ

своими священными ръчами, имъетъ не мало достоинствъ и не можетъ не возбуждать сочувствія людей, понимающихъ в цънящихъ значеніе истиннаго краснорти. Этой теоріи можно было бы предрекать долгое существованіе, при которомъ болье бы раскрылись основныя начала, на которыхъ строитъ Мосгеймъ свои частныя правила. Но на самомъ дълъ ее постигла общая судьба встя человтческихъ системъ и козартній, всегда страдающихъ большею или меньшею односторовностію, и схватывающихъ истину не во всей полнотт и широтъ, и потому подверженныхъ измѣнчивости.

Въ исторіи гомилетики, какъ и въ исторіи другихъ научных построеній, мы замізаемь частую сміну теорій и руководящихъ началъ, принимаемыхъ въ ихъ основаніе. Когда въ проповёди является излишняя искусственность, идущая въ параллель съ теоретическими правилами науки о проповъдничествъ, рекомендующими разные искусственные пріемы, принимаеть слишкомъ широкіе разм'вры, она вызываеть реакцію противъ себя, и теорія начинаетъ усиленно рекомендовать простоту и безъискусственность, что вывств съ твыъ отражается и на практикъ проповъднической. Такую сильную реакцію противъ искусственной гомилетики представляеть теорія Шпенера. Ей поддавались и ею увлекались многіе, при ея появлении и при сильныхъ возгласахъ въ ея пользу, въ особенности въ виду неприглядныхъ и причудливыхъ явленій, до вакихъ доходила предшествующая, искусственно построяемая, проповедь. Но когда эта простота, усиленно выдвигаемая, хотала быть единымъ общеобязательнымъ закономъ для проповъди, и когда, съ другой стороны, она вела многихъ къ пренебр женію требуемымъ для церковной каоедры приличіемъ и благородствомъ, какъ излипіними украшеніями, и сопровождаясь на практикь нъкоторымъ неряшествомъ, -- замъчали неправильность направленія и невыгодныя практическія слёдствія начала, ставимаго во глав'й теоріи, и не удовлетворяясь ею, искали новаго направленія и ставили новое начало руководительнымъ закономъ для проиовёди, —вмёсто простоты требовали возможнаго облагороженія слова, требовали краснорічія. И это начало, постепенно развиваясь, съ теченіемъ времени, такъ сказать, изнашивается, доволится до врайностей, и при этомъ обнаруживаеть свои слабости. Тогда чувствуется неудовлетворенность имъ, являются протесты и критическія нападенія на него, и самъ собою является поворотъ въ новому началу, исканіе новаго направленія.

Теорія, какую проводиль Мосгеймь въ своемь гомилетическомъ руководствъ, для своего проведенія на практикъ требуеть отъ пропов'вдника большаго или меньшаго таланта, требуетъ силы и энергіи духа. Мосгеймъ въ своихъ руководственныхъ правилахъ выражаетъ твердое желаніе, чтобы здравыя и основательныя мысли излагались въ проповеди одушевленнымъ языкомъ, и чтобы къ работъ ума присоединялась здісь работа воображенія, живописующаго предметы обсужденія, и чтобы въ слове ученія слышался голось сердца. Душа прозаичная, не обладающая силою и энергіею, не вполнъ отвъчать тъмъ требованіямъ. Между въ состояніи твиъ краснор вчивыя произведенія талантливых ораторовъпроизводили впечатльніе, двиствовали проповъдниковъ слушателей и съ удовольствіемъ были выслушиваемы. Этимъ самымъ они вызывали подражателей. Когда подражателями являлись люди безъ ораторскаго таланта, въ ихъ произведеніяхъ видны были натянутость и искусственность. Дутыми, искусственными фразами они старались замібнить недостатокъ содержанія и силы мысли, и расплывающимся выраженіемъ напускной чувствительности недостатокъ здороваго естественнаго чувства. Проповъди наполнялись приторными дъланными выраже. ніями, которыми пропов'єдники безъ таланта, силящіеся быть ораторами, думали восхищать и поражать слушателей. Вмёсто того, чтобы сказать: Христосъ пролиль за насъ вровь свою, говорали такъ: "Царь всъхъ царей сокъ своеч пурпуровидной врови излилъ на землю изъ канала своихъ свящепныхъ жилъ".

Совесть называли "собачкою, лающею подъ нашей завою грудью". Понятно, что это не истинное красноръчіе, а неискусная и фальшивая поддёлка подъ истинное враснорёчіе. Такой не естественной искусственности слова и расплывающейся чувствительности, находившей місто на церковной канедрів, благопріятствовало господствовавшее тогда направленіе въ нівмецвой литературъ. Тогда въ большомъ ходу у читателей были Мессіада Клопштока, гдв широкое мвсто занимають чувствительныя изліянія сердца, и гдв господствуеть такой напряженний тонъ въ выражении мыслей и чувствований. Вывств съ этимъ тогда всплыли изъ неизвестности и обратили на себя общее вниманіе стихотворенія Оссіана, нав\*квавшія на читателей сантиментальное настроеніе. Общему настроенію подчинялись и проповедники. Они брали изъ модныхъ тогда литературнопоэтическихъ произведеній выраженія, обороты різчи, сравненія и выступали на канедру съ чувствительными тирадами, напоминающими отрывки изъ поэмы Клопштока, и думая угодить слушателямъ, ошеломляли ихъ слухъ приторною напы. щелною фразеологіею. Эта поэтическая нездоровая струя, вторгшаяся въ церковную процовадь подъ видомъ краснорачія, повредила достоинству церковной пропов'яди, и вызвавъ оппозицію у людей здраваго смысла и чистаго вкуса, вийств съ тъмъ уронила въ глазахъ ихъ значение и умъстность ораторства въ проповеди, подъ знаменемъ коего она являлась.

## V. Французская гомилетика изъ эпохи блестящаго развитія французской проповъди.

(L'eloquence chretienne dans l'idee et dans la pratique, par le p. B. Gisbert, s. J.).

Теорія пропов'єди, какъ и краснор'єчія вообще, стоитъ въ неразрывной связи съ практикою, и если иногда дъйствуетъ въ благопріятномъ смыслів на очищеніе ораторскаго и въ частности пропов'вднического слова, то съ другой стороны и сама подчиняется практикв, то есть, твмъ произведеніямъ проповъднического генія, какія наполняють проповъдническую литературу, даннаго времени. Гомилетика или теорія проповъди не столько предписываетъ законы проповъдническаго искусства, сколько извлекаетъ ихъ изъ данныхъ въ опытв явленій, и эти, взятые изъопыта, законы она приводить въ систематическую полноту и подвергаетъ объясневію. Когда проповѣдническая литература достигаетъ высокой степени соверчистыми и благородными образдами крашенства и богата своржиія, тогда и теорія проповеди является лучше и совершеннъе: въ ней, чри существовани высокихъ образдовъ красворвчія, лучше понимаются и объясняются тв истинныя требованія, какія должно предъявлять къ дівятелямъ проповідчаго слова. Практика большею частію идеть впереди теоріи, указывая послёдней тё пути, какими можно идти къ совершенству въ проповёдническомъ дёлё.

Это замътные всего въ исторіи гомилетики вонца XVII и начала XVIII въка. Въ въкъ Людовика XIV, во Франціи стоявшей тогда впереди другихъ націй, по успахамъ просващенія, отмічень въ исторіи высокій подлемь литературнаго генія, воторый проявиль себя созданіемь многихь прекрасныхь произведеній въ области поэзіи, изящной словесности и научныхъ знаній. Объ этомъ возвышеніи литературной и поэтической производительности напоминаютъ имена Корнеля, Расина и Мольера. Разцевтъ литературы отразился соотвътственнымъ возвышениемъ и въ области проповъдничества. На церковной канедръ тогда блистали такіе корифеи проповъдническаго искусства, какъ Бурдалу, Боссюэтъ, Флешье и Массильонъ, которые своими произведеніями напоминали классическій віжь древняго церковнаго краснорфчія, и которыхъ славы не затмили дъятели перковнаго слова позднъйшихъ временъ. Въ нихъ сила ораторскаго таланта соединялась съ высотою христіанскаго духа, и въ ихъ проповёдяхъ, при глубивѣ и назидательности содержанія, ярко светить внешняя художественность слова и чистый литературно-гомилетическій вкусъ. При такихъ образцахъ церковнаго красноръчія не возможно было гомилетической теоріи пробавляться риторическими преданіями, наследованными отъ среднихъ вековъ, и не вполне опредъленными формальными правилами о составлении проповъдей, основывающимися на неясномъ сознаніи особенностей церковнаго краспортчія, какт это видимъ въ опытахъ нія гомилетической системы, являвшихся въ XVII въкъ. Вмъстъ съ проповъдію возвысилась и усовершилась и наука 0 проповѣди, -- гомилетика. Она тверже и безопибочнѣе указывала то направленіе, какого должна держаться церковная проповедь, въ видахъ более успешнаго достижения своей цели, и ею лучше и яспъе опредвлялись тъ законы и условія, выполнение которыхъ необходимо для служителей церковнаго

слова, върныхъ своему призванію и желающихъ дъйствовать достойно того священнаго мъста, на которомъ они являются, и съ возможно большею пользою для тъхъ, которымъ они возвъщаютъ ученіе о въръ, спасеніи и благочестіи.

Въ блестящій періодъ францувской литературы и церковнаго пропов'ядничества въ гомилетической литератур'я высшимъ требованіямъ церковнаго краснор'я наибол'я отв'ячаетъ и лучше другихъ поясняетъ законы церковнаго пропов'ядничества сочиненіе Блеза Жибера: "L'eloquence chretienne
dans l'idee et dans la pratique". Оно у насъмен'я изв'ястно,
ч'ямъ "Разговоры Фенелона о краснор'ячіи вообще, и церковномъ краснор'ячіи въ частности (Dialogues sur l'eloquence en
general, et sur celle de la chaire en particulier"), явившіеся почти одновременно съкнигою Жибера (1718), но превосходитъ
нхъ бол'я полнымъ и бол'я правильнымъ поясненіемъ гомилетическихъ ваконовъ.

Блезъ Жиберъ (1657—1731) еще въ юные годы (пятнадцати лътъ) вступиль въ общество іезунтовъ, и по окончаніи своего образованія съ уситомъ преподаваль въ іезунтскихъ коллегіяхъ риторику и изящную литературу. Потомъ
онъ вступилъ на поприще проповъдничества, и хотя хорошо
исполнялъ порученное ему дъло служенія церковнаго слова,
но здёсь онъ не могъ сравниться съ первостепенными тазантами, прославившими французскую церковную канедру.
Какъ теоретикъ-гомилетъ онъ превосходитъ практика-проповъдника: у него больше вкуса и пониманія гомилетическихъ
законовъ, чъмъ процовъдническаго таланта.

Гомилетическое руководство Блеза Жибера первоначально явилось въ 1701 или въ 1702 году подъзаглавіемъ: "Le bon gout de l'eloquence chretienne". Послі онъ переработаль, усовершенствоваль и распространиль его, и въ переработанномъ виді вновь издаль его въ 1715 году, давъ ему новое заглавіе: "L'eloquence chretienne dans l'idee et dans la pratique". Приватое очень благосклонно, это сочиненіе имівло очень много

изданій и было переведено на другіе языки. Лянфанъ, францувскій эмигранть (1661—1728), бывшій пасторомъ цунской церкви въ Берлинв, познакомилъ съ нимъ протестантское общество и оно не разъ было издаваемо въ переводъна нъмецкій языкъ (1740 и 1769 года). Оно издаваемо новымъ изданіемъ въ настоящемъ стольтіи. Мы пользуемся 1866 года, которое вышло въ Парижъ съ предисловіемъ, примъчаніями и добавленіями Крампона и Буше, амьенскихъ. Въ предисловіи пом'єщено письмо къ издателямъ епископа amieнскаго (Jacques-ant), въ которомъ съ необывновенною похвалою книгъ соединяется выражение удивления, что такая прекрасная и полезная книга такъ долго была въ забвеніи, и такое же письмо, исполненное чрезвычайныхъ похвалъ Жиберу, Феликса, внаменитаго проповедника парижскаго временъ второй имперіи. Примічанія главнымъ образомъ ввяты изъ Лянфана, изъ амстердамскаго изданія книги Жибера 1728 года, хотя въ примъчаніямъ Лянфана понъ и Буше относились критически, и съ осторожностію выбирали ихъ для своего изданія. Къ сочиненію Жабера упомянутые нами издатели сочли нужнымъ приложить три статьи: 1) о дъйствовании ораторскомъ, о чемъ у Жибъра сказано немного, 2) небольшое сочинение Боссюэта о стиль и чтеніи писателей и отцовт церкви вт видахт образованія оратора и 3) небольшую статейку Раниньйяна, извъстнаго повъдника сороковыхъ годовъ настоящаго стольтія: "Правиза о проповеди". Последнія две статьи, хотя принадлежать лицамъ, пользующимся во Франціи большимъ авторитетомъ, особеннаго интереса не представляють и могли бы быть выпущены безъ всяваго ущерба для достоинства изданія.

Квига Жибера не имъетъ вида строгой научной системы и не отличается научною методикою. Она раздъляется на двадцать три главы; но это раздъленіе не основано на какомъ либо началь, изъ котораго части выводятся въ научных системахъ. Главы свободно, чтобы не сказать—произвольно

сявдують одна за другою, по внутренней ассоціаціи представленій, и являются отдёльными, поставленными рядомъ, разсужденіями о предметахъ, относящихся къ проповъдническому искусству и составляющихъ содержаніе гомилетики. ари отсутствіи вившнихъ признаковъ двленія и видимой разбросанности творенія, одна идея, ясно сознаваемая авторомъ, строго проводится въ немъ и составляетъ жизненный нервъ, который чувствуется во всёхъ частныхъ сужденіяхъ, излагаемыхъ въ книгв. Одно направление неизменно выдержано въ внигъ отъ начала до конца, съ большею послъдовательностію, чемъ это бываеть въ иныхъ системахъ, обладающихъ строгостію вифиняго построенія. Недостатокъ строгой методики и отсутствіе плана въ сочиненіи Жибера отм'ятили и издатели его Крампонъ Буше 1); но признавая это, ови И находять здівсь и выгодную сторону. Эта выгодная сторона состоитъ въ томъ, что авторъ, не вынужденный сдерживать себя рамками, предписываемыми строгою методикою, давалъ свободный полетъ своему генію или своей мысли, и при этомъ впечатлительные передаваль и развиваль идею, его одущевлявшую.

И по своему внёшнему изложенію сочиненіе Жибера отличается отъ обыкновенныхъ научныхъ руководствъ и ученыхъ сочиненій. Въ немъ нётъ той сухости и сдержанности языка, какая служитъ отличительною принадлежностію научныхъ сочиненій, въ особенности нёмецкихъ. Авторъ излагаетъ свои мысли живымъ, одушевленнымъ, свободно льющимся словомъ, и въ языкё его выдерживается тонъ и характеръ, нёсколько приподнятый, носящій на себё печать ораторскаго изложенія (это, впрочемъ, встрёчаєтся и въ другихъ ученыхъ французскихъ сочиненіяхъ). О краснорёчін онъ хотёлъ составить и составиль не сухую прозаическую книгу, а внигу болёе или менёе краснорёчнвую. Въ разсужденів

<sup>1)</sup> Preface, XII-XIII.

о такомъ предметв, какимъ служитъ враснорвчие и проповъдь, ививстная доля элемента ораторскаго—вещь не неумъстная. Кто желаеть научить другихъ говорить одушевленнымъ краснорвчивымъ языкомъ, тому естественно нельзя пренебрегать в изложенія, вакое онъ ставить **СВОЙСТВОМЪ** нымъ и вминяеть въ особенное достоинство другимъ, къ воторымъ обращается съ совътомъ и наставленіемъ. представляеть въ своемъ гомплетическомъ руководствъ не единственный примъръ одушевленнаго изложенія гомилетиправилъ. Съ огнемъ и одушевленіемъ написана и изложена Гомилетика или теорія проповиди (Homiletique ou theorie de la predication, 1853) извъстнаго реформатскаго пастора Вине въ Швейцаріи. И во Чтеніяхо о церковной словесности или гомилетикт нашъ первый гомилетъ Амфитеатровъ съ разсчитаннымъ намфреніемъ уклоняется отъ сухаго изпоженія, какимъ пишутся обыкновенно научныя руководства, а предпочитаетъ говорить свободнымъ языкомъ оживленной бесъды. "Какое дать изложение гомилетическимъ чтеніямъ (ставить онь вопрось въ введени въ науку 1)? Намъ угрожають двъ крайности: сухость, отвлеченность, а слъдственно и скука, если станемъ говорить строгимъ и бережливымъ языкомъ системы; растянутость и общирность, если станемъ изъясняться подробно и свободно. Избираемъ средину, хотя и не ручаемся, достанеть ли у насъ силь и умёнья устоять на ней: будемъ придерживаться тона и порядка системы, п будемъ стараться гомилетическимъ чтеніямъ нашимъ дать видъ свободнаго и легкаго изложенія". Сущность діла отъ этого свободнаго изложенія чтеній о церковной словесности ничего не потеряла; но своеобразный тонъ и характеръ языка Чтеній способенъ производить благопріятное действіе на техъ которые желають научиться искусству враснорычія и говорить въ духв и тонв церковномъ. Мы знаемъ людей,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Чтенія о церковной словесности или гомилетика Амфитеатрова. Введеніе, § 20, стр. 33.

которые предътвиъ, какъ имъ нужно писать проповъдь, прочитывали и всколько избранныхъ страницъ изъ гомилетики Амфитеатрова, чтобы настроить себя на тотъ тонъ, въ какомъ нужно и приличнъе всего говорить съ церковной каеедры.

Жиберъ разсматриваетъ христіанское краснорфчіе, какъ показываетъ самое заглявіе его книги, въ идет и практикть. Смыслъ этого заглавія тоть, что онь сь одной стороны теоретически объясняетъ законы И указываетъ правила проповъдническаго искусства, а съ другой эти законы и правила подтверждаетъ практикою или примърами, взятыми образцовыхъ произведеній христіансваго краснорічія. Этимъ введеніемъ практическаго элемента или представленіемъ образцовъ, подтверждающихъ и поясняющихъ правила, второе издание его книги, пользующейся особенною популярностию, отличается отъ перваго изданія, вышедшаго въ 1702 году подъ заглавіемъ: Le bon gout de l'eloquence chretienne. Примъры, для поясненія и подтвержденія своихъ правиль, Жиберъ беретъ главнымъ образомъ изъ Златоуста, котораго онъ совершенно справедливо считаетъ первымъ и лучшимъ представителемъ церковниго красноречія. Избраніе Злятоуста модосью или образцомъ, на которомъ видне всего можно показать выполнение всёхъ истинныхъ требований христіанскаго краснорвчія, свидвтельствуєть о чистомъ вкусь Жибера и правильномъ пониманіи имъ законовъ, какимъ должно слівдовать первовное пропов'ядное слово. Во вниманіи въ достоинству ферковныхъ бесёдъ Златоуста Жиберъ приводить примвры, у него заимствованные, въ довольно длинныхъ тирадахъ, и въ предисловіи считаетъ нужнымъ опракдать эту длинноту. По его словамъ, пикогда не можетъ быть слишкомъдлиннымъ то, что прекрасно; а мъста, приводимыя изъ Златоуста, такъ хороши, что, пожалуй, будутъ сожалъть, что они не поцитованы въ болве полномъ видъ. Далве, если образцамъ чистаго изящнаго вкуса не дать надлеж щаго объема, то невозможно дать почувствовать силу правиль, въ пояснение которы хъ они

приводятся. Имъ руководило, какъ онъ совнается, сердечное желаніе склонить молодыхълюдей, предназначающихъ себя къ пропов'єдническому служенію, взять образцомъ для себя Златоуста; а этого онъ не могъ иначе достигнуть, какъ представляя въ наглядныхъ прим'врахъ красоту и силу его безподобнаго слова. Жиберъ припоминаетъ при этомъ о Христіанской наукъ блаженнаго Августина, въ которой тоже, въ поясненіе правилъ истиннаго краснор'єчія, приводятся длинные прим'єры изъ посланій апостола Павла, изъ пророковъ и изъ сочиненій св. Кипріана и св. Амвросія.

Точка зрвнія на проповідь у Жибера—точка зрвнія ораторская. Она возлагаеть на проповідника тіже обязанности, какія древніе риторы возлагали на ораторы вообще. Только между этими обязанностями, онъ устанавливаеть не такое отношеніе въ какомъ ставятся оні у большинства другихъ теоретиковъ

Блаженный Августинъ <sup>1</sup>), слёдуя Цицерону <sup>2</sup>), главною и существенною обязанностію оратора, считаетъ научить—docere. Жиберъ центръ тяжести въ ораторскомъ, равно вакъ въ пропов'вдническомъ служеніи ставитъ въ другой обязанности оратора—убидить или тронуть, что на древнемъ риторическомъ языкъ означалось словомъ movere. Чрезъ это возвышаются требованія, предъявляемыя оратору, и увеличивается трудность надлежащиго выполненія ораторскаго и въ частности пропов'вдпическаго долга. Для достиженія ціли, стоящей въ виду оратора, требуется не одно, не два или три превосходныя качества, а соединеніе многихъ изъ нвхъ. Отъ того такъ мало пропов'вдниковъ, вполнів удовлетворяющихъ своему назначенію.

Между проповъдниками встръчаются люди, блистающіе своею ученостію и думающіе поражать глубокомысленными соображеніями; другіе хотять дъйствовать на чувства слуша-

<sup>1)</sup> Христіанская наука, ки. IV, гл. XXVII.

<sup>2)</sup> M. I. Ciceronis Orator ad Brutum, c. XXI.

телей изяществомъ своего слова; третьи рисуютъ вартины воображенія, и представляють предметы подъ чувственными формами. Эти свойства пропов'вднической річи им'вють свое вначеніе; но съ ними одними пропов'вдники не достигнуть своей цізли, не могутъ тронуть своихъ слушателей. Чего же не достаеть имъ для того, чтобы пропов'вдь ихъ была пропов'вдю дійственною? Или что первые всего нужно, чтобы пропов'вдь отвічала своему идеалу, или высшимъ требованіямъ, какія предъявляеть ей ясное и чистое пониманіе священнаго долга пропов'вдническаго?

Недостаетъ сердиа, движенія, помазанія большинству проповедниковъ. Это первое и главное, что нужно проповеднивамъ для того, чтобы слово ихъ было сильно и убъдетельно для слушателей. Проповёди, какія слышимъ мы, большею частію холодны и сухи; въ нихъ говоритъ одинъ сухой разсудовъ. Но въ свъту разума нужно присоединять теплоту одушевленія. Недостаточно пояснить что-нибудь слушателю, недостаточно просвътить его, нужно еще тронуть его; безъ этого, какъ бы хорошо мы ни говорили, мы ничего не принесемъ слушателю, укловяющемуся отъ своего долга. Онъ видить свою обязанность; но нужно заставить его выполнять ее. Проповедники, которые говорять одному разуму, гда нивого не обращали. Проповёдь должна быть выраженіемъ не только мыслей, но и чувствъ. Проповъднивъ не знаетъ всего своего могущества, забываетъ лучшую часть, когда дунаеть только учить и наставлять. Патетика, трогательный, сердечный элементь въ проповеди-вещь весьма важная.

Истины христіанскія такъ высови и питательны, что о нихъ нельвя говорить холодно и сухо. Говорить о нихъ холодно значить повазывать, что он'в не производять на пропов'ядника того впечатл'янія, какое должны производить,—вначить давать знать, что пропов'ядникъ не ум'веть ни чувствовать, ни выражать вещей согласно требованію природы,—вначить обманывать справедливое и благочестивое ожиданіе случ

Изъ исторія гомилетиви.

шателя. Слушатель приступаетъ въ слушанію вашей річи о велинихъ тайнахъ спасенія съ нівоторымъ сердечнымъ волненіємъ, и на див души его теплится искра, которую нужно воспламенить. Если вы говорите съ огнемъ и отъ сердца, эта искра возгорится, и слушатель будетъ тронутъ. А если будете говорить холодно и сухо, погаснеть искра, тлівющая въ сердції слушателя, и онъ останется неудовлетвореннымъ вашимъ краснорійчіємъ, или лучше, ваше краснорійчіє не произведетъ на него нивакого дійствія.

Гдё же проповёднику взять ту силу, которая давала бы ему возможность говорить трогающимъ и побёждающимъ язывомъ сердца, и сообщала его слову святое помазаніе?

Ответь на этоть вопрось Жиберь даеть въ главе (V), ваглавіе которой: "Nul predicator, s'il n'est homme de bien" напоминаетъ древнее изреченіе, которому придаваль особевное значение Квинтиліанъ 1): "Nemo orator, nisi vir bonus".— Главное средство, приближающее проповёдника нъ источнику вдохновенія и способствующее ему овладёть словомъ убежденія-это нравственное воспитаніе проповидника. Нужно воплотить въ себъ духъ Христовъ, нужно стараться очистить свое сердце отъ всвхъ грвховныхъ пристрастій, и евангельсвій завонь или идеаль христіанской добродьтели знать не тольке умомъ, но и перевесть въ жизнь, по мъръ возможности осуществлять въ практикъ: это средство важнъе учености и искусства или таланта. Первый долгъ проповъдника (говорить св. Іоаннь Златоусть 2) хорошо жить, а вторый—хорошо учить. Такой порядовъ установиль, по замъчанию святаго отца, самъ Господь Інсусъ Христосъ, вогда сказалъ прежде: вы есте соль земли, по святой назидательной живии, а потомъ: вы есте свъта міра (Мато. V, 13—14), по блеску своего учительнаго слова. Кто живеть по духу Христову, часто ставить себя иысленно у подножія вреста Христова, и сограваетъ свое сердце глубовимъ и благочестивымъ раз-

<sup>1)</sup> Вес. 10 на Евангеліе отъ Матеся.

<sup>2)</sup> Institutiones oratoriae. Lib. XII. c. X.

нышленіемъ о глубинѣ нашего паденія и неизреченной тайнѣ нашего искупленія, тотъ безъ ватрудненія найдетъ въ своей душѣ такое слово, которое, подобно обоюду острому мечу, будетъ проходить до раздѣленія души и духа, членовъ в мозговъ. Священный огонь, пылающій въ груди его, разравится, — вогда онъ выдетъ на каеедру возвѣщать людямъ слово спасенія, — то рѣчами благодатными и нѣжными, услаждающими душу, то пылкими и стремительными, способными, подобно громамъ и молніямъ, потрясти душу самаго безстрашнаго и упорнаго грѣшника.

По мнвнію Жибера 1), не похвала или самая худшая поивала проповъди — свазать, что это умное произведение. Если въ этомъ умномъ произведени нетъ того, что исходитъ отъ сердца, -- огня, жизви и чувства, чего не можетъ дать никакой умъ, то оно-медь звенящая. Если хотите дать побеждающее помазаніе своимъ проповёдямъ, воспринимите чувствомъ все то, что имбете сказать, и нивогда не говорите того, чего не чувствуете. Кто не умъетъ чувствовать, тотъ никогда не будеть хорошо пропов'ядывать. Еще древніе говорили: ресіцв est, quod disertos xacit 2),—cepdue, а не умъ, дълаетъ людей краснорфчивыми. Чистое, доброе сердце, чуткое во всему святому и возвышенному, -- болве существенное условіе для краснорвчія, чемъ хорошій умъ. Сердце можеть заменить недостатки ума; а умъ никогда не замѣнитъ и не восполнитъ недостатновъ сердца. Жиберъ даже резче ставитъ свое положеніе: по его словамъ, сердце собственно держитъ и даетъ умъ, то есть, каково сердце, таковъ и умъ.

Мы кратко изложили первое существенное условіе, выполненія котораго непремінно требуеть Жиберь оть проповідника, если проповідникь хочеть уловлетворять своему назначенію—быть сильнымъ и вліятельнымъ проповідникомъ. Это требованіе Жиберь развиваеть въ цілыхъ трехъ главахъ своей

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Chap. V. 21, p. 75.

<sup>2)</sup> Quintiliani Institutiones oratoriae, LX, cap. VII.

вниги. — первой, второй и пятой, и развиваеть съ большимъ увлечениемъ. Въ своемъ увлечение онъ идетъ въ развитіи своего сужденія о томъ, что первые всего необходимо пропов'яднику, до врайнихъ предбловъ, и при этомъ отодвигаеть на задній планъ и даже почти совсёмъ устраняеть другія законныя требованія, обязательныя для проповідника. Въ особенности чувствуется излишевъ увлеченія, когда Жиберъ даетъ мало вначенія дидактическому элементу въ проповъди, и неуважительно отзывается о силъ мысли и о работв ума, хотя бы иглубоваго, сводя въ ничтожному резульучастіе ума въ діз проповідническаго служенія, н весь успъхъ здъсь приписывая участію и дъятельности сердца. Но нельзя не признать, что Жиберъ, хотя увлекается въ своихъ сужденіяхъ о томъ, что стоить вив очерченнаго имъ круга, мътко и върно указываетъ коренное условіе успъшнаго и плодотворнаго проповъдническаго служенія. Не для встхъ выполнимо оно въ той мере, въ какой желаетъ этого нашъ авторъ. Но какъ было бы хорошо, если бы всв, являющіеся на церковной канедрів, говорили языкомъ сердца, и сердца чистаго, вполи в проникнутаго христіанскою истиною, и выражали предъ слушателями то, что глубоко прочувствовано ими, и что выносять они, не какъ чужое слово, заимствованное изъ книги, а какъ живую часть своего духовнаго существа!

Другое условіе 1) истиннаго пропов'ядническаго служенія, способствующее плодотворности и д'яйственности церковной пропов'яди,—состоить въ томъ, чтобы ясно представлять и твердо помнить существенную цель пропов'яди, и единственно въ ней все направлять въ своемъ трудъ пропов'ядническомъ. Существенная ц'яль пропов'яди—сод'яйствовать спасенію людей, обратить ихъ на путь в'ёры и благочестія и утвердить ихъ въ сл'ядованіи этимъ путемъ. Когда пропов'ядникъ

<sup>1)</sup> Chap. IV et III.

все свое вниманіе сосредоточиваеть на этой цёли, и ей преданъ всею душою, тогда слово его будетъ истиннымъ словомъ снасенія, и будеть действенно отъ святости намёренія и силы добраго стремленія, одушевляющаго і пропов'ядника. Практива пропов'вдническая представляетъ частыя уклоненія оть этого правила, и оть этого проповёдь не достигаеть той цвин, которая всегда должна стоять предъ глазами христіандвав, одна ли ревность о благв скаго оратора. Въ самомъ и спасеніи людей одушевляеть процов'вденковь, выступающихъ съ своимъ словомъ на церковную канедру? Когда мы посмотримъ на явленія действительности, мы увидимъ, что одни проповедують, не одушевляемые никакимъ намфреніемъ, проповедують, лишь бы проповедывать, проповедують потому, что должность ихъ заставляеть являться на церковной каеедръ. Чего можно ожидать отъ человъка, который слагаетъ и говорить проповёдь съ такимъ холоднымъ невниманіемъ къ своему делу? Достигнеть ли онь цели, когда не думаеть о ней? Онъ просто бъетъ воздухъ, когда говоритъ. -- Другіе изъ проповъдниковъ хотять отличиться, составить себъ имя, - прослыть мудрыми, учеными, краснорфчивыми, и въ этихъ видахъ они усердно заботятся о составленіи и украшеніи своихъ проповедей. Но занятие слишкомъ разсчетами самолюбія, они уклоняются отъ прямого пути, какимъ должны были бы идти, и святымъ дівломъ жертвують своему самолюбію. Такіе люди не отвівчають идеалу христіанскаго проповідника, и если получають одобреніе, то это будеть слава эфемерная, не истинная, не въковъчная. Истинная слава можетъ достаться только такому христіанскому пропов'яднику, который, не думая о себв, проповвдуеть только для того, чтобы произвесть впечатление на сердца, обратить людей къ добру, удаить отъ зла. Да не христіанскій ораторъ только, но и світскій тогда ув'янчивается славою, когда всецівло преданъ благу своихъ согражданъ, къ воторому онъ хочетъ склонить своихъ слушателей. Чэмъ Димосоенъ васлужилъ имя перваго оратора, какое признано за нимъ судомъ цълаго міра? Тъмъ ли, что онъ имълъ больше генія, больше ума, чъмъ другіе его со-перниви? Нътъ, не этимъ, а тъмъ, что онъ, когда говорилъ свои ръчи, не имълъ въ виду ничего, кромъ блага своего отечества. Это благо было для него главною побудительною причиною, которая заставляла его говорить, а одушевленная преданность его этому благу давала его ръчамъ увлекательную силу и энергію.

Проповёдь тогда хороша, тогда производить надлежащее дъйствіе, когда слушатель нисколько не думаеть о проповъдникъ, а единственно о себъ самомъ, когда овъ не останазливается своимъ вниманіемъ на красотъ ръчи, и на внъшнихъ совершенствахъ слова, а весь погружается въ тотъ предметъ, который составлялъ содержание проповъди. А чтобы достигнуть этого, не думайте о себф, когда составляете свои проповеди, а думайте только о слушатель, о его благь и въчномъ спасеніи, не старайтесь говорить красно, живо, благородно, а старайтесь пронивнуться мыслію о цёли своего служенія, горячею ревностію о спасеніи ближняго. Конечно, желательно, чтобы каждый проповёдникъ говорилъ хорошо, выражался благородно, всему даваль въ рвчи приличный и, если можно, изящный видь. Но пусть это будеть не первою и последнею целію, а следствіемъ святаго одушепроповедника; пусть это сопровождаеть святую ревность, которою дышеть слово проповедника. Эта ревность внівшней силы и художественности слова, а не исключаетъ напротивъ привлеваеть ее. Эта ревность одушевляла апостоловъ, и они выражались благородно и сильно, не думая внёшнихъ врасотахъ слова. По-апостольски, одушевляемый святою ревностію, пропов'ядываль святый Іоаннь Златоусть. Между твиъ, какая у него врасота стиля, какое разнообразіе оборотовъ, вакое изящество фигуръ! Внъшнее врасноръчіе это средство для цёли, и пусть проповёдники стараются овладеть этимъ средствомъ. Но это средство нивогда не должно быть цівлію, какъ это у многихъ бываеть въ дійствительности, и чрезъ это совершенно извращается порядокъ вещей.

Правда, проповёднивамъ, заботящимся о внёшнемъ достоинствъ своихъ произведеній, не чужда мысль о благь слупателей, объ обращени ихъ и утверждени въ добрв. Но какое мъсто она занимаетъ у нихъ? Не она заправляетъ их работою. Они хотять обратить слушателя; но это не главное ихъ желаніе. Если большинство пропов'йдниковъ испытаетъ себя, то должно будетъ признаться, что первое ихъ желаніе, первая забота не обратить слушателя, а составить проповедь, которая бы понравилась, которую бы нохвалили. Желаніе обратить слушателя, если и является, занимаеть въ душт второстепенное и зависимое положеніе, вивсто того, чтобы быть главнымъ, первымъ господствающимъ надъ другими желаніями. Оно-желаніе отвлеченное. слабое и не дъйственное; оно признается разсудкомъ, но не управляеть волею; оно въ теоріи, а не въ практикъ.

Хорошимъ, истинымъ проповъдникомъ можетъ быть только тотъ, кто, отбросивъ всё личныя и стороннія соображенія, хочетъ служить своимъ словомъ благу и спасенію ближнихъ. Кто удаляется отъ этой существенной цёли проповъдника можно ожидать преврасныхъ ръчей; но эти ръчи не будутъ проповъдями дъйственными, благотворно вліяющими на сердца слушателей. Онъ можетъ имъть умъ, знаніе, величіе души; ему извъстно хорошо священное Писаніе и творенія отцовъ; все это хорошо; это необходимо для хорошаго проповъдничества. Но если онъ не одушевленъ тою доброю цълію, которая единственно должна заправлять работою проповъдника, все это сочетаніе прекрасныхъ качествъ развъется, вакъ дымъ, и отъ проповъдни не будетъ ожидаемаго плода.

Въ подтверждение своихъ разсуждений Жиберъ приводатъ суждение славнаго философа древности Платона о томъ, что ораторь должень ставить себё цёлію, берясь за ремесло краснорёчія. Въ Федр'я этотъ философъ зам'ячаетъ, что мудрый челов'ять не будетъ трудиться и утомлять себя для удовольствія и славы у людей, а будетъ трудиться единственно для того, чтобы дёлать и говорить вещи, которыя были бы пріятны безсмертнымъ богамъ. Боги наши повелители; люди ихъ рабы. Какое недостойное положеніе тратить столько труда, чтобы правиться рабу, и нисколько не заботиться о томъ, чтобы нравиться повелителю.

Далве, проповвднику, если онъ хочеть отввчать своему идеалу, необходимо быть проповёдникомъ популярнымъ1): безъ этого необходимаго качества-популярности проповёдь можеть быть совершенною, не можеть производить того ши роваго действія, какое отъ нея ожидается. А между темъ (такими словами начинаетъ Жиберъ главу о популярности въ враснорвчіи) "какъ мало известна большинству проповъдниковъ популярность въ дълъ красноръчія! Я говорю о самыхъ отличныхъ проповедникахъ, пользующихся наибольшею репутаціею въ свъть: они имьють всь другія качества оратора, кром'в популярности; они говорять вещи всегда равумныя, всегда христіанскія, и излагають ихъ языкомъ чистымъ, изящнымъ, благороднимъ, возвышеннымъ. Чего же не достаетъ имъ? Не достаетъ того, чтобы они говорили популярно. Часто случается, что между проповёднивомъ и слушателемъ нътъ никавого взаимнаго отношенія: проповъднивъ въ высокія страны, между тімь какь слушатель сидить внизу. Все, что онъ говорить, прекрасно; говоритъ, -- христіансвая истина: но ничто изъ того, что онъ говорить, не доходить до народа. Что же двлаеть народъ при ръчахъ такихъ проповъднивовъ? Онъ слушаетъ; онъ пораженъ звукомъ голоса, изяществомъ тёлодвиженій, огнемъ произношенія; иногда онъ идеть еще далье: онъ уди-

<sup>1)</sup> Chap. XII et XIII.

вляется и рукоплещетъ. Но чему удивляется? Чему рукоплещетъ? Онъ и самъ не знаетъ. Объ одномъ славномъ проповъдникъ говорили, что это потокъ врасноръчія, но потокъ, который текъ всегда надъ головами слушателей; и ни одной капли изъ этого потока не попадало въ умъ и сердце слушателей. Ему удивлялась вся его аудиторія, но мало понимала его она. Не народу нужно возвышаться до проповъдника, а проповъднику нужно нисходить до народа" 1).

Проповъдникъ имъетъ предъ собою многочисленную аудеторію; его въ молчанім слушаеть, можно сказать, весьміръ, то есть, люди всякихъ возрастовъ, званій, состояній и степеней образованія, и образованные между ними составляють меньшинство. Многіе думають объ этихъ образованныхъ и вкусу и запросамъ хотять удовлетворять, когда составляють свои проповеди. Но тоть не пріобрететь репутаців великаго проповъдника, кто хочетъ говорить для людей образованных и ученых . Ученые и образованные не состаыляють большинства, а необходимо говорить большинству,--всему народу, чтобы заслужить у него титло великаго оратора. Это убъждение выразиль Цицеронъ, когда (въ Ораторъ) сказаль: я больше люблю одобрение ученыхъ, когда двло касается другихъ искусствъ; но въ деле краспоречія я хочу одобренія народа". Въ поясненіе этого Цицеронъ приводить следующій примерь: Однажды славный поэть Антимахъ читаль одно изъ своихъ произведеній предъ большимъ собраніемъ, и вдругъ во время чтенія замѣтилъ, что всѣ разошиесь, остался одинь Платонъ. "Не смотря на то (говорилъ . онъ) я продолжаль читать: Платонъ одинъ стоиль для меня цілой аудиторіи". Онъ пожалуй правъ. Поэма пишется не для всего народа; для нея довольно небольшаго числа цвинтелей. Совершенно другое дёло-рёчь, составляемая и говоримая для народа. Если бы Димосеенъ среди Аеинъ вдругъ

<sup>&#</sup>x27;) P. 192.

увидёль, что вокругь его пустота и его слушаеть одинь Платонь, онь конечно тотчась же пересталь бы говорить. Ораторь, какь и проповёдникь, при составленіи своихь рёчей никогда не должень опускать изь вида, что онь должень говорить не избранной публикі, а всему народу. Всегда онь должень напоминать себі, что вы народі много людей темныхь, безь образованія, безь знанія, съ тугимь умомь, съ мало развитою мыслительностію, и соотвітственно съ этимь ему необходимо устроять свое наставленіе, какимь онь хочеть принесть польку своимъ слушателямь.

Но эта популярность, безъ которой не можетъ быть истиннаго враснорічія, отнюдь не тоже, что простоватость: между популярностію и простоватостію безконечное различіе. На церковной каседре не должно быть ничего низкаго, и грубаго; но все должно быть веливо, чего простоватаго Во всемъ, что и какъ говоритъ церблагородно, возвышенно. ковный ораторъ, должно отражаться и чувствоваться величіе и сващенная важность характера посланника Тисуса Христа и служителя Евангелія. Если пропов'йдникъ худо воспитанный употребляеть выраженія, вакія слышатся въ средв грубов черни, говорить такъ, какъ говорять на толкучемъ рынкв, приводить въ своей бесёдё сравненія, ввятыя отъ предметовъ шивкихъ и грубыхъ, однимъ словомъ, говоритъ такъ, вакъ говорять деревенскіе мужики, скажете ли вы, что это проповъдникъ поплиярный? Нрдъ, вы скажете, что это проповъднивъ грубый, не отесанный, и что говорить ему не съ народомъ, а развъ съ подонками народа. Не составляетъ популярности, напротивъ противна ей, излишняя фамиліярность, вакую дозволяють себв иные проповедники, желая быть народными. Такіе процов'вдники забывають, где стоять они, ж фанильярничая съ слушателями, дають своей беседе тонъ соверменно ей не свойственный и не приличный. Тонъ церковной беседы всегда долженъ быть тонъ важный, строгій и даже величественный.

Простота-должна быть въ проповеди, и безъ простоты проповёдь не можеть быть популярною, хотя простота и популярность-двъ вещи разныя. Но та простота, которая дона церковной каседръ, - простота чистая и благородная. Простота въ беседе тоже, что простота въ житейскихъ отношеніяхъ. Мы простымъ называемъ такого человъка, который не знаеть ни двоедумія, ни притворства, ни лукавства, у вотораго натъ ничего натянутаго, напускнаго и изысканнаго. Если такимъ характеромъ **ОТЛИЧАЕТСЯ** ваша проповёдь, то она обладаеть всвый свойствами пріятной и приличной простоты. Чтобы соблюсти простоту въ цервовной бесвав, этого требуется простота плана, при которомъ проповъднивъ сосредоточиваеть внимавіе слушателей на одномъ пунктв, не разсвявая его въ разныя стороны, простота стиля, чуждаго всякой натянутости и надутости, простота украшеній, которыхъ не должно быть слишкомъ много, и которыя не должны казаться изысканными, -- простота доказательствь, рыя должны быть заимствуемы изъ сущности самаго мета, и должны являться естественно, какъ бы сами собою, и они должни излагаться связно и отчетливо, предположенной цели прямымъ путемъ, безъ извилинъ и околичностей. Самый совершенный приміръ такой пріятной, и въ тоже время благородной и величественной простоты представляють бесёды Господа Інсуса Христа, сохраненныя для насъ въ Евангелін. О самыхъ высокихъ предметахъ говоритъ Онъ, и никто никогда не говорилъ о нихъ болве просто, чвиъ Онъ.

Кром'в простоты, для достиженія популярности, требуется ум'внье входить въ мысли и чувства своихъ слушателей, — мысли и чувства ве того или другого челов'вка, а мысли и чувства общія вс'вмъ людямъ и воренящіяся въ глубин'в души челов'вческой. Въ душі челов'вческой есть изв'естныя идеи и стремленія, общія вс'вмъ, въ сердців челов'вческомъ есть изв'ястныя общія чувства по отношенію въ каждому предмету. Старай-

тесь отврыть эти идеи, разгадать эти чувства. Всякій разъ, когда начинаете составлять свою проповёдь, прежде всего обращайтесь въ уму и сердцу слушателей, чтобы увнать, что важдый изъ нихъ думаль бы и чувствоваль бы по отношенію въ матеріи, избранной пропов'ядникомъ, если бы следоваль чистому свёту своего разума и естественнымъ движеніямъ своего сердца. Пусть слушатель не совнаеть ясно этихъ идей и этихъ чувствъ. Но по мъръ того, какъ проповъдникъ распрываеть ихъ, у него открываются глаза; ему понятными становятся тв вещи, о воторыхъ, можетъ быть, онъ нивогда не размышляль. Я никогда не думаль объ этомъ, скажеть онъ самому себь; между тьмъ это такъ. Слушатель чувствуетъ удовольствіе, когда видить, что пропов'ядникъ ведетъ вакъ бы рукою отъ одной идеи къ другой, отъ одного чувства въ другому, и когда все, что говоритъ проповъднивъ, онъ находить въ себъ самомъ. Тогда слушатель убъжденъ и не можеть противостоять силв истины, поднятой проповъдникомъ; потому что его умъ и сердце говорятъ тоже самое, что слышится изъ устъ проповъдника.

Самымъ популярнымъ проповъдникомъ, умъвшимъ входить во внутреннее взаимоотношеніе съ своими слушателями,
и вызывать изъ ихъ сердецъ сочувственный откликъ на то,
что онъ предлагалъ имъ, Жиберъ справедливо считаетъ св.
Іоанна Златоуста. Изъ него онъ беретъ примъры, которыми
хочетъ показать, какъ нужно говорить популярно (въ книгъ
приведенъ длинный отрывокъ изъ 14-й бесъды его на посланіе
къ римлянамъ о любви къ бъднымъ, и другой изъ 37-й бесъды
на евангеліе отъ Матеея о томъ, какъ опасно христіанамъ
ходить на зрълища), и къ нему онъ отсылаетъ всъхъ, которые желали бы научиться языку популярнаго красноръчія,
совътуя имъ, подобно Гиперію, читать этого превосходнаго
проповъдника день и ночь. У него нътъ ни одного низкаго
термина, ни одного грубаго образа, ни одного выраженія,
могущаго оскорбить слухъ, привыкшій къ благородной ръчи,

но все чисто, благородно, возвышенно, вполив достойно величія посланника Господа Іисуса Христа, и между твив все въ высшей степени популярно. Онв, такъ сказать, роется въ душв и сердцв своихъ слушателей, и оттуда извлекаетъ сокрытыя тамъ мысли и чувства, на которыя до его слова слушатели не обращали вниманія. Онъ возбуждаетъ представленія и чувства, дремавшія внутри ихъ существа, и связывая съ ними истины ввры Христовой, заставляетъ скоихъ слушателей невольно соглащаться съ твиъ, что онъ внушаетъ, и отвъчать полнымъ подчиненіемъ и сочувствіемъ его побъждающему слову.

Чтобы ясиве представить понятіе о популярности, необходимой и умъстной на церковной канедръ, Жиберъ популярное въ церковномъ краснорфчіи ставить въ непосредственную связь съ высокимъ, разумвя подъ этимъ терминомъ эстетическое понятіе, параллельное прекрасному. Церковный проповедникъ долженъ быть популяренъ, но въ тоже время и высекъ. Онъ поднимаетъ такія возвышенныя матеріи, возвіщаетъ народу о такихъ великихъ вещахъ, которыя не могутъ не возбуждать возвышенныхъ чувствъ и не устремлять мысли горь. Ничто, могущее содъйствовать этому возвышению ума и сердца, не должно усвользать отъ него. Древніе учители (Цицеронъ въ книгъ De oratore) хотъли, чтобы ораторъ возводиль вворъ свой къ небу, и чтобы ему присуще было внаніе вещей небесныхъ для того, чтобы онъ исполнялся веливими ндеями, какія вдохновляеть знаніе неба, и чтобы потомъ нереходя къ вещамъ низвимъ, земнымъ, говорилъ о нихъ болве благороднымъ и возвышеннымъ образомъ. Проповедники въ этомъ отношеніи имівють великое преимущество предъ світскими ораторами. Если знаніе звіздъ и движенія неба способно возвышать душу, то не твмъ ли болве должно содвиствовать возвышенному настроенію церковнаго оратора зиніе великихъ предметовъ, какіе въра ставитъ предъ его глазами, инсль о безвонечномъ величіи Божіемъ, о въчныхъ мученіяхъ,

облаженстве праведных и т. нод.? О таких предметах нельзя говорить словом в низвим, и они сами собою должны настранвать проповёдника на возвышенный тонь. Но этоть возвышенный тонь не должень быть искусственным и натянутым; для высоваго отнюдь не требуется напыщеннаго стиля. Высовая мысль можеть быть выражена самым простым языком, и эта самая простота выраженія составляеть высокое. Если вы выразите ее въ терминах пышных, искуственно величественных,—высокое разсбется. Возьмите, напримёрь, выраженіе изъ книги Бытія: рече Бога: да будета септа (1, 3). Просто сказано, но какая высота, какое величіе въ этом выраженія! Измёните его, скажите: верховный Творецъ природы однимъ словомъ образоваль свёть. Таже мысль, но впечатлёніе другое, и нёть высокаго въ словё.

Итакъ, о популярности, какъ необходимомъ качествъ красноръчія, не нужно имъть низкаго представленія. Популярная ръчь проста, но въ тоже время съ этою простотою соединяется благородство представленія и выраженія. Простал ръчь популярнаго оратора-проповъдника можеть быть, и даже должна быть, и высокою и изящною. И не тогда только необходима популярность проповъднику, когда онъ говоритъ народу; она необходима ему и тогда, когда онъ выступаетъ съ своимъ словомъ предъ людьми высшаго свъта, и даже она здъсь болъе необходима, потому что образованные люди высшаго свъта лучше могутъ чувствовать всю красоту ея.

Свой травтать о популярности въ врасноречіи Жиберъ ваключаеть следующимъ обращеніемъ къ проповедникамъ: "Цените популярность выше всёхъ качествъ христіанскаго оратора, и знайте, что вы настолько будете успевать въ красноречія, насколько будете успевать въ популярности. Ничего не забывайте для пріобретенія ея; знанія света, знанія сердца, постояннаго изученія природы, непрестанныхъ размыщеній о мысляхъ и чувствованіяхъ людей, о манере, какими они выражають ихъ, частаго обращенія въ древности.

День и ночь питайте себя чтеніем св. Златоуста: это ненулярный пропов'вднив по превмуществу; на все, что говорить онь, от умбеть распространять в'яніе популярности, д'ялающей его бес'ёды такъ впечатлительными для вс'ёхъ" 1).

Для усивка въ процовъдническомъ дълъ кромъ популярности, по наставленіямъ Жибера, требуется еще другое свойство процовъди, имъющее близкое сродство съ популярностію, именно практичность <sup>2</sup>).

Практично проповедывать не вначить проповедывать только о практическихъ, нравственныхъ предметахъ. Не пракпроповѣдывать, и весьма часто проповѣдуютъ, OHÆOM OHPUT не объ однихъ теоретическихъ вопросахъ, но о вопросахъ чисто нравственнаго практическаго характера. Не практично проповъдують, когда излагають истину, практическую ли, или теоретическую безразлично, отвлеченнымъ образомъ, въ общихъ положеніяхъ, не обращаясь въ слушателямъ. Отвлеченная річь, раскрываемая въ общихъ положеніяхъ, холодна и утомительна: слушателемъ скоро овладъваетъ скука, и онъ начинаетъ чувствовать утомленіе, вогда проповёдникъ не адресуется въ нему и не заставляеть его своимъ обращениемъ въ нему принять живое непосредственное участіе въ томъ, что онъ говоритъ. Человъка тронуть можетъ не общее, представляемое въ безравличномъ отношеніи во всёмъ, и ставимое, изложении проповъдника, въ безвоздушныхъ высотахъ, а частное и индивидуальное. Для того, чтобы тронуть слушачиршение возбудить въ немъ участинное двительное отношение къ предмету, общее, -- истину нужно представлять въ чертахъ частныхъ, въ такихъ чертахъ, воторыя бы указывали связь этой истины съ личными стремденіями и расположеніями слущателя. А то проповъдникъ витаетъ въ высочахъ, уносясь

<sup>1)</sup> Chap. XIII, p. 251.

<sup>2)</sup> Chap. XIV.

въ свой предметь, который можеть быть самаго возвышеннаго характера, и забываеть о земль, о своемъ слушатель. Кому жъ онъ думаеть говорить тогда? Естественно слушателю уклониться своимъ вниманіемъ отъ проповъдника и его слова, когда самъ проповъдникъ не хочеть знать слушателя и не обращаеть на него вниманія.

Это величайшій секреть въ деле красноречія поддерживать въ продолжение ръчи не ослабное внимание въ слушатель, и такъ излагать вещи, чтобы слушатель при каждомъ предложени чувствоваль, что это мий говорить проповедникъ. Говорить всемъ или кому бы то ни было это значить бросать слова на воздухъ. Нужно, чтобы слова оратора были прамо 'направлены въ слушателю, и его васались. Больше всего следуеть остерегаться проповеднику, какъ бы не навести скуки на слушателей, потому что это прамо противно цёли, имъ преследуемой. А это и бываетъ тогда, вогда проповъдникъ говоритъ всъмъ или никому, а не обращается въ твиъ живымъ лицамъ, воторыя стоятъ предъ его ванедрою и ждуть отъ него для себя назиданія, не направляеть прямо въ нимъ своего слова. Опять Златоустъ здёсь образецъ для всёхъ: онъ никогда не пускается въ отвлеченность, никогда не теряетъ изъвида своихъ слушателей, всегда говоритъ имъ, и именно тъмъ, которые слушаютъ, и потому его слова были тавъ впечатлительны и убъдительны.

. Нужно ли напередъ приготовлять проповъдь 1)?

Вопросъ важный и въ послёднее время немало интересовавшій нашу публику, слёдящую за духовною литературою, послё того, какъ преосвященный харьковскій Амвросій своимъ "Живымъ словомъ" обратилъ вниманіе на этотъ предметь, выскававъ хорошо обоснованное имъ желаніе, чтоби люди, призванные въ проповёдническому служенію, владёля

<sup>1)</sup> Chap. XVIII.

способностію говорить живыя річи безь приготовленія, и пользовались на практикъ этою способностію. Когда въ духовныхъ семинаріяхъ вводили Уставъ 1867 года, тогда наставникамъ гомилетики вменено было въ обязанность пріучать будущихъ пастырей къ проповёднической импровизаціи, и въ нынъ употребляющемся учебникъ по гомилетикъ (протојерея Оаворова) есть особый отдель о проповеднической випровизаціи, гдф показана потребность тавой импровизацін (§ 126) и указаны средства подготовленія къ импровизаціи (§ 128). Здесь, при изложеніи гомилетических возврвній Жибера, не місто входить въ подробное разслівдованіе этого вопроса. Но въ виду возбужденнаго спора не безъинтересно повазать, какъ смотрить на этотъ предметь одинъ изъ лучшихъ французскихъ гомилетовъ.

Жиберъ противникъ импровизаціи и требуетъ непреміннаго преднарительнаго приготовленія пропов'йдей. Являться на церковную канедру безъ приготовленія, по его возарвнію, значить показывать неуважение къ слушателямъ во-первыхъ, и во-вторыхъ не считать достойнымъ заботъ TAROE BLICOROE дёло, какъ проповёдничество. Проповёдниковъ-импровизаторовъ онъ называетъ авантюристами, которые съ безпечностію безразсудно пускаются въ широкое и опасное море христіанскаго краснорвчія, и весьма часто терпять вдесь кораблекрушенія. Пропов'єдники, слишкомъ полагающіеся на свой таланть и выходящіе на кабедру съ такою же безпечностію и съ такимъ равнодушіемъ, съ какими они идутъ на прогулку, не совнають величія своего служенія и забывають, что они им'яють бесёдовать съ народомъ, ожидающимъ отъ него не случайнаго слова, вакое взбредеть имъ въ голову и сорвется съ ихъ языка. Для надлежащаго выполненія пропов'вдническаго лолга, важдый разъ едва достаточно самое упорное товленіе, какт бы ни быль великь таланть у пропов'ядника.

Иные изъ проповъднивовъ, незаботящихся о предварительномъ приготовленіи проповъдей, какія имъ пужно гово-Изъ исторія гомилетикя.

рить, оправдывають свое бевразсудство или свою лёность словами Господа въ Евангеліи отъ Матоея: егда предають вы, не пецытеся, како или что возглаголете: дастбося ся вамъ в той чась, что возглаголете: не вы бо будете глаголющіи, но Лухъ Отца вашего глаголяй въ васъ (Матв. Х, 19-20), и въ Евангелін отъ Луки: положите на сердцах ваших не прежде поучатися отвъщавати: Азг бо дамг вамг уста и премудрость, ей же не возмогуть противитися или отвъщати еси противляющися вамь (Лук. XXI, 14-15). Но наше времяне такое время, когда Господь вдохновляль пророковъ и проповъдниковъ Евангелія. И Господы никогда не запрещаль разумнаго приготовленія того, что намъ сказать, а только говорилъ противъ приготовленія слишкомъ скрупулезнаго н бевпокойнаго. Мы внаемъ, что Духъ дышетъ, гдв и вогда Онъ хочеть, а не тамъ и не тогда, гдв и когда мы хотимъ. Это всегда нужно помнить, и соответственно съ этимъ направлять свою дфятельность. Обращайтесь къ Духу Святому, собирансь говорить своимъ слушателямъ. Молитвою, изученіемъ священныхъ книгъ, глубокимъ размышленіемъ о христіанскихъ истинахъ старайтесь воспринять отъ Него 10, что вамъ следуетъ свазать. Но не будьте безпечны въ ожиданіи содъйствія Святаго Духа: иначе вы рискуете быть предоставленными своему собственному духу, или лучше, вы равно будете оставлены и Святымъ духомъ и своимъ умомъ. Кто хочеть думать о томъ, что сказать только въ минуту произпесенія проповёди, тотъ искупаетъ Господа, легко можетъ остаться на мели, говорить очень дурно и вызвать укоры и осменніе. Выходить на канедру безъ приготовленія не вначить следовать внушеніямъ Святаго Духа, а значить грівшить противъ Духа Святаго, который хочеть, чтобы мы заботливо исполняли возлагаемыя на насъ обязанности, касающіяся труднаго и важпаго служенія слова. Златочеть, понимая всю важность в все величіе служенія пропов'вдническаго, требуеть онъ проповъднивовъ большаго и непрестаннаго труда надъ приготовленіемъ бесѣдъ, какія они имѣютъ предлагать народу; потому что отъ этого труда зависитъ обращеніе многихъ і). Трудясь, вы достигнете того, что ваше слово произведетъ впечатлѣніе, а безъ труда едва ли это возможно.

Могуть иные освобождать себя отъ тяжелаго труда составленія пропов'єдей подъ тімь благовиднымь предлогомь, что они владёють счастливымъ талантомъ, при которомъ легко могуть говорить приличныя ржчи и безъ приготовленія. Но вакимъ бы геніемъ вы ни обладали, вы рискуете спуститься ниже посредственности, если не будете поддерживать его трудомъ. Сознаніе своего собственнаго таланта не должно быть для васъ основавіемъ лёности и небрежности, а сильнымъ побужденіемъ къ труду и развитію своего таланта. Это почва, которая принесеть сторичный плодь, если вы будете воздівлывать ее. Пусть пропов'вдники, полагающіеся на свой тазанть и потому не трудящіеся, помнять приговоръ Господа о ленивомъ рабе, у котораго Онъ велитъ отнять талантъ, ему прежде ввъренный. Какимъ великимъ геніемъ обладалъ Димосеенъ! Но онъ никогда не ръщался говорить безъ приготовленія. Когда одинъ изъ его друзей съ накоторою усмашкою указываль ему на то, за чёмь онь такъ трудится надъ приготовленіемъ своихъ річей, Димосоенъ отвіталь ему: "я стыдился бы явиться предъ такимъ большимъ собраніемъ безъ приготовленія, не им'вя ничего сказать ему, кром'в того, что случайно въбредетъ мнъ на умъ!" Когда проповъдники достигаютъ извъстной степени репутаціи, эта саман репутація обязываетъ ихъ съ особеннымъ усердіемъ заниматься своими проповъдями: имъ нельзя быть болье посредственными. По сло-Златоуста 2), народъ, у котораго проповѣдникъ достигъ славы, ожидаетъ отъ него чего нибудь великаго, возвышеннаго, удивительнаго, и если онъ не отвъчаетъ его ожиданіямъ, онъ отвращается отъ него и презираетъ его.

<sup>1)</sup> О священствъ сдово 5-е.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О сващенствъ сл. 5-е.

О матеріи церковнаго собеспдованія мы встричаемь обширные травтаты въ протестантскихъ гомилетикахъ, гдф большею частію подробно обозрівается область предметовъ проповъдническихъ, и потомъ говорится о выборъ матеріи изъ широкой области проповёдническихъ предметовъ для частныхъ проповедей, применительно къ днямъ церковнаго года и другимъ обстоятельствамъ, вывывающимъ проповёдника на предложеніе слова назиданія народу. И въ нашей русской гомилетикъ Амфитеатрова первая часть системы посвящена подробному и обстоятельному указанію той матеріи, какая можеть и должна быть предлагаема народу въ церковныхъ собествдованіяхъ. У Жибера нізть отдівльнаго трактата о матеріи проповъднической, а есть только несколько замечаній объ этомъ предметв, разсвянныхъ въ разныхъ главахъ его книги!). Матерія пропов'ядей предполагается изв'єстною и напередъ данною проповъднику: это все ученіе христіанское, содержащееся въ священномъ Писаніи и преданіи и хранимое въ Церкви. Твердо держаться этого ученія, и изъ него, изъ него одного извлекать потребную для проповеди матерію рекомендуетъ Жиберъ проповъдникамъ. Нътъ ничего опаснъе для церковнаго оратора, какъ хотъть быть творцомъ - или новаторомъ. У проповъдника все должно быть основано на священномъ Писаніи, на твореніяхъ отцовъ, на постановленіяхъ соборовъ, все должно быть взято изъ ученія церковнаго. Церковному оратору не нужно примъшивать къ ученію божесобственныхъ мыслей. Если онъ это дѣ ственному СВОИХЪ лаеть, онъ примёшиваеть къ священному огню огонь чуждый. Тогда онъ говоритъ не во имя Божіе, а отъ себя самаго, проповъдуетъ не слово Божіе, а свое собственное.

Проповъднику нътъ нужды и не должно трудиться надътъмъ, чтобы ставить въ своемъ словъ предметы и матеріи новыя. Предметы, о какихъ говорить приходится проповъд-

<sup>1)</sup> Chap. XI, VII, XIX.

нику, — предметы древніе, также древніе, какъ религія, извѣстные всему міру: это судъ, адъ, рай и т. под. И это не затрудненіе, а выгода проповѣдниковъ, что они имѣютъ предъглазами готовое ученіе, которое должны равъяснять народу.

При выборъ матеріи для своей проповъди, церковный ораторъ долженъ помнить, что онъ служитель церкви Божіей и посланнивъ Господа Іисуса Христа, и долженъ ясно представлять цёль своего служенія, которая состоять въ томъ, чтобы способствовать спасенію ближняго. Эти два представленія должны служить для него правиломъ, указывающимъ ему, о чемъ ему приличиве и необходимве всего говорить предъ народомъ. Овъ говорить во имя Божіе; значить, ему нужно говорить о предметахъ важныхъ и значительныхъ, и худо, если онъ станетъ говорить о предметахъ нивкихъ и мелкихъ. О нъкоторыхъ матеріяхъ ему можно говорить развів мимоходомъ и по случаю, напримъръ, объ увлечении модою въ одеждахъ, объ вграхъ, о театръ и т. под. Цълая бесъда о подобныхъ предметахъ неумъстна съ его стороны; потому что эти предметы не соотвътствуютъ священному величію церковной канедры. По крайней мъръ можно сказать, что только великіе ораторы, обладающіе особеннымъ искусствомъ слова, съумъютъ говорить о такихъ предметахъ съ соблюдениемъ того приличія и достоинства, какого требуетъ церковная канедра. Выбираютъ иногда проповёдники темами своихъ бесёдъ предметы, хотя полные шировимъ содержаніемъ, но слишкомъ общіе, отвлеченные, а пожалуй, и утонченные. Такія общін и отвлеченныя разсужденія мало способны произвесть впечатлівніе на слушателей. Такихъ общихъ матерій следуетъ избегать проповеднику, если онъ хочетъ своимъ словомъ подействовать на слушателей, и чрезъ то содействовать ихъ спасенію; а онъ долженъ это имъть въ виду. Нужно выбирать для проповъди такіе предметы, воторые могли бы заинтересовать слушателей, и имъли бы болье или менье близкое отношение къ ихъ состоянию, такъ чтобы они непосредственно въсебъ прилагали то, о чемъ

товоритъ проповъдникъ. Если предметъ далекъ отъ слушателей и не представляетъ для нихъ интереса, они холодно и невнимательно будутъ слушать проповъдь, и никакого плода не извлекутъ для себя изъ нея. Но это не должно устрашать проповъдника трудностію выбора предметовъ, которые могли бы отвъчать интересамъ его слушателей. Великія истины въры, истины нашего спасенія имъютъ ближайшее отношеніе къ потребностямъ тъхъ, которые въ священномъ храмъ желаютъ слушать учителя церковнаго, и пусть ихъ держится онъ, какъ наиболъе интересныхъ и приличныхъ священной канедъв, пусть изъ нихъ извлекаетъ то, что нужно предлагать для назиданія народа.

Многіе изъ пропов'ядниковъ въ своихъ бес'ядахъ не смфють приближаться къ темъ священнымъ глубинамъ, въ которыхъ заключены сокровища вфры, намъ дарованныя свыше, и, удаляясь отъ нихъ, любятъ касаться только того или другого пункта правственнаго. Если они думають предложеніемъ только правственнаго ученія исполнить свой долгъ и удовлетворить ожиданію народа, то они обманываются. Проповъдникъ обязанъ излагать народу тайны въры нашей; только это изложение не должно походить на сухое и холодное изложение школы, но должно быть согрето огнемъ одушевленія. Кром'в того пропов'вдникъ, приступающій къ изъясненію таннъ въры, долженъ предлагать только одно несомивнио истинное и устранять все неизвъстное и сомнительное. Для него въ этомъ цунктв отмежевана Откровеніемъ грань, за которую онъ не долженъ переступать. Мы должны довольствоваться тольво твиъ, что благоволилъ Господь открыть намъ, и не говорить ничего, кром'в того, что открыто намъ. Но что Откровеніе сообщаеть намь, то мы должны раскрывать со всёми последствіями, какими та или другая тайна вёры должна отражаться въ намей жизни, въ нашей деятельности и въ нашихъ чувствахъ.

Чтобы не затрудняться проповъднику въ выборъ матеріи для проповъдей и въ предложеніи спасительнаго учепія народу, отъ него ожидается и требуется серьезное изученіе богословія, основательное и полное знаніе всего, касающагося предметовъ вѣры и закона евангельскаго. Священное Писаніе, преданіе и отцы служать для него источниками, изъкоторыхъ онь долженъ черпать потребное для него знаніе. Это знаніе вѣры—твердое основаніе, на которомъ только можно воздвигать зданіе христіанскаго краснорѣчія.

По внышнему устройству и способу раскрытія матеpiu 1) проповъдь должна подчиняться всъмъ правиламъ краснорвчія. Въ ней должно быть во-первыхъ единство главной мысли, даже тогда, когда проповёдь является изъяснительною бесъдою. Проповъдь не толкование Писания или извъстнаго отдёла его, гдё можно дёлать разныя частныя замёчанія, безъ особеннаго порядка и безъ особенной, ясно намъченной и опредъленной, цъли. Въ ней непремънно долженъ быть одинъ пунктъ, который бы служиль вмёсто центра и объединилъ и связывалъ между собою всё части, всё отдёльныя мысли, развиваемыя въ бесёдё. Этимъ пунктомъ должна быть какая нибудь важная истина, въ которой проповедникъ старается убъдить слушателей или побудить ихъ исполнять то, что содержится въ этой истинъ. Въ проповъди отнюдь не должно быть множества различныхъ предметовъ, не имъющихъ связи между собою, что разсвявало бы внимание слушателя и препятствовало бы цёльному впечатлёнію на него. Отъ проповеди, далее, требуется порядовъ въ развити темы или главной мысли: всв подчиненныя предложенія должны естественно, въ строгомъ логическомъ порядкъ, слъдовать одно за другимъ, направляясь непосредственно къ раскрытію и доказательству главной истины. При этомъ строгомъ порядкъ устранится та неопредъленность и спутанность впечатавнія отъ проповіди, при которой слушатель теряеть нить мыслей, и не знаетъ, куда хочетъ вести его пропов'ядникъ.

<sup>1)</sup> Chap. XI, VI, VIII, X, XIX.

Въ-третьихъ нужно умёть дать церковной бесёдё силу, энер-

Но порядовъ въ развитіи мысли, желательный въ проповеди, отнюдь не долженъ нарушать свободы изложенія. Здёсь не можеть быть все такъ размёрено, какъ въ учебнике. и все искусственно подобрано. Проповедь есть живая беседа, которая льется и ведется свободно, не сдерживаемая сухими рубривами. Въ ней могутъ быть и излишества, и эти излишества даже производять впечатление приятное. Когда вы входите въ домъ, въ которомъ видите одно необходимое, вы не скажете, что это домъ богатый. А краснорвчие хочетъ богатства и изобилія. Краснорвчію не противны какъ бы случайно брошенныя замъчанія и эпизоды. Они дають видь свободы и естественности церковной беседе, и она кажется вышедшею не изъ рукъ искусства, а изъ рукъ самой природы. Краснорѣчію нельзя давать тёсныхъ границъ строгими дёленіями. Нъть ничего болье холоднаго, сухаго и потому противнаго истинному характеру краснорвчія, какъ эти: во-первыхъ, вовторыхъ, въ-третьихъ, какъ эти школьныя дёленія на части, и повторенія въ каждой части пропов'яди тіхъ пунктовъ, кавіе указаны въ приступ'в или раздівленіи. Лучтіе представители враснорвчія почти нивогда не употребляли такихъ діденій, и въ беседах боле краснорычивых отдовь вы не най дете ихъ. Деленіе должно быть въ проповеди, - но деленіе скрытое, не выступающее наружу подъ буквами или цифрами, какъ это делается въ школьныхъ системахъ. Каждый предметь имфеть свои члены или части, и проповедникь долженъ распрыть эти части, завлючающіяся въ предметв, въ томъ порядкъ, какой даетъ имъ природа предмета. Собираясь раскрыть тоть или другой предметь, ту или другую истину, проповъдникъ ясно долженъ представлять себъ всъ частности предмета и разм'естить ихъ въ естественномъ въ той взаимной порядкв, то есть, зависимости, въ какой онв стоять одна вь другой, но не чувствительно переходить отъ одной къ другой, не показывая наглядно слушателю своихъ переходовъ.

Хорошій пропов'ядникъ, по сужденію Жибера, непремвно должень быть тонкимь діалектикомь. Онъ долженъ обладать живым и проницательнымъ сужденіемъ, которое умбеть очищать истипу отъ мальйшей примвси лжи, точно отделяеть то, что есть въ предмете, отъ всего чуждаго сторонняго ему, ясно видить всв части, его составляющія, умветъ распредвлять и размвщать ихъ по той связи и зависимости, какая есть между ними, твердо идетъ къ предположенной цъли, не теряя изъ вида главнаго предмета, и не увлониясь въ сторону, не допускаетъ темнаго и двусмысленвыраженія, ясно и раздільно опреділяеть истинный синслъ всякой вещи, и всв частныя предложенія рвчи располагаеть въ такомъ естественномъ порядкъ, что одно раждается изъ другаго, какъ изъ своего источника, восходитъ въ первымъ началамъ и извлекаетъ изъ нихъ необходимия последствія, не допускаеть никакого шаткаго и слабаго доказательства и соединяетъ какъ бы въ одномъ пунктв всю силу ръчи, чтобы производить большее впечатлъніе на душу слушателей.

Но будучи хорошимъ діалектикомъ, проповѣдникъ долженъ говорить, какъ ораторъ, и сдѣлаетъ худо, если будетъ говорить языкомъ діалектика. Діалектикъ говоритъ сухо, просто изъясняетъ предметъ, представляетъ истину обнаженную, а ораторъ говоритъ обильно, живо и любитъ украшать истину. Различіе это зависитъ отъ различія цѣли того и другого. Діалектику нужно только доказать истину и изъяснить ее; а ораторъ, кромѣ того, и даже первѣе всего долженъ убѣлить, тронуть, подъйствовать на сердце, увлечь волю, и для этого къ тонкости діалектики онъ присовокупляетъ силу и огонь страсти, изящество выраженій, обиліе и потрясающую силу слова.

Пропов'єднику, руководствующему другихъ на пути нравственнаго совершенства, часто настоитъ нужда касаться из-

ображенія правові 1) современнаго ему общества и рисовать портреты или картины, взятыя изъ окружающей его действительности. Священная важность церковной канедры въ этомъ случав побуждаеть его въ особенной осмотрительности и осторожности и требуетъ отъ него не малаго искусства для того, чтобы плоскимъ словомъ не унивить и не уронить достоинства церковнаго ораторства. Цусть картины, рисуемыя проповъдникомъ, будутъ всегда естественны, пусть онъ представляють то, что есть, а не то, что можеть быть. ность христіанская одушевляетъ ваше сердце и вашъ явыкъ, когда вы рисуете нравы людскіе, а не духъ досады, страстнаго увлеченія и вритиви. Ничего не должно быть въ вашихъ изображеніяхъ, напоминающаго сатиру. Пусть ваши портреты являются върными и относятся ко всъмъ, но въ тоже время пусть не относятся ни къ кому лично. Кричите, гремите противъ порока; но щадите лица. Возбраняется церковному оратору обращать въ насмъшку не только лицъ (это было бы преступленіемъ), но даже самый порокъ. Порокъ дёлайте ненавистнымъ, но не смешнымъ. Лиду проповедника неприлично принимать лицо комедіанта. Вы не убъдите человъка, надъ нимъ и его недостатками. Иногда острота, злая и сатирическая, сорвавшаяся съ вашего языка, можеть возмутить противъ васъ вашихъ слушателей.

Но недостаточно избѣгать въ проповѣди всего, что можетъ раздражать слушателя и вызывать его досаду и ненависть. Нужно владѣть искусствомъ такъ говорить, чтобы снискать дружбу и доброе расположеніе слушателей. Слушатель, котораго вы расположили къ себѣ, уже въ половину убѣжденъ. Но главное, если не единственное, средство снискать любовь слушателя—это дать ему почувствовать, что вы его любите и искренно желаете ему блага. Тогда все, что вы ему скажете, будетт хорошо имъ принято. Чѣмъ же убѣдить слуша-

<sup>1)</sup> Chap. IX, XX, XXII.

теля, что вы его любите? Этому могуть служить сердечныя взліянія, свидьтельства любви, искреннія выраженія пріязни и выжности. Приміровь таких сердечных изліяній много у св. апостола Павла и его великаго почитателя п подражателя св. Іоанна Златоуста. Съ какою любовію напримірь апостоль Павель пишеть кориноянамь: уста наша отверзошася кь вамь, коринояне, сердце наше распространися. Не тысно вмышается вз нась. яко же чадомі глаголю (2 Кор. VI, 11-13). Вмыстите ны: ни единаго обидыхомь, ни единаго истлихомь, ни единаго лихоимствовахомь. Не на осужденіе глаголю: прежде бо рыхь, яко въ сердцах наших есте, во еже умрети съ вами и сожити (2 Кор. VII, 2—3). Ревную по вась Божією ревностію (2 Кор. XI, 2). Азъ въ сладость иждиву и иждивень буду по душахъ вашихъ, аще и излишше вась любя, меньше любимь есмь (2 Кор. XII, 15).

Каковъ долженъ быть языка церковной проповъди 1)? Каждому роду словесныхъ произведеній приличествуетъ свой, особый языкъ. Свой, особый языкъ долженъ быть и у церковной каоедры. Эта особенность языка церковной каоедры называется часто библензмомъ языка. Названіе означаеть то, что проповъдникъ свой языкъ, образъ своего выраженія долженъ стараться приближать къ священному языку Библіи. Священное Писаніе и творенія отцовъ, питавшихся духомъ Виблін, долженъ быть для него главнымъ источникомъ, откуда онъ можетъ черпать выраженія, обороты, сравненія. Отъ этого ваимствованія библейских в и отеческих в оборотовъ и выраженій языкъ пропов'йдника получаетъ священную важность, которая не остается безъ добраго действія на сердце слушателя. Чувствуется какая-то особенная благодагь, особенное таинственное помазаніе въ этомъ явыкі, который напоминаеть собою языкь Библін, и никакой другой

<sup>1)</sup> Chap. XI, XIX.

язывъ не можетъ произвесть въ храмъ Божіемъ такого впечатленія на сердце слушателя, какъ этотъ языкъ, отмеченный печатію божественнаго помазанія. Да и можно ли говорить о предметахъ христіанскихъ, забывая или умалчивая о томъ, какъ говорилъ о нихъ Господь Інсусъ Христосъ? Можно ли говорить о предметахъ божественныхъ не такъ, кавъ говорили о нихъ богодухновенные писатели? Не будетъ ли это святотатствомъ снимать съ этихъ священныхъ предметовъ ту одежду, какую они имбють въ Откровеніи, и представлять ихъ народу въ новой одеждь, отличной отъ одежды библейской? Іисусъ Христосъ представлялъ истину подъ образами, какіе находиль нужнымь употребить Его божественный духъ, и къ какимъ съ благоговъніемъ относились шіе представители всёхъ вёковъ и народовъ, -- а проповёдникъ хочетъ представлять ихъ пначе, какъ бы думая, его образъ представленія и выраженія будеть лучше! Нивто не зналъ и не знаеть такъ сердца человъческаго, какъ Господь Інсусъ Христосъ, и никто лучше Его не могъ приближать къ пониманію народа великія и священныя Евангеліе, -- великая руководственная книга для пропов'яника даже по отношенію къ образу изложенія мыслей: ни одно слово, ни одинъ слогъ, ничто, вышедшее изъ божественныхъ устъ Господа, не должно усвользать отъ его вниманія, и онъ долженъ углубляться въ эту божественную внигу и научаться изъ нея.

Опредёляя далье приличія, какія требуется соблюдать въ проповёди по отношенію къ стилю, Жиберъ находитъ наиболже приличнымъ для церковной ванедры стиль возвышенный. Онъ одинъ приличенъ и величію того характера, какой долженъ выдерживать проповёдникъ, какъ посланнивъ Господа Іисуса Христа, и важности тёхъ матерій, о какихъ онъ разсужляетъ, и высотё той цёли, какую онъ долженъ преслёдовать. Церковные проповёдники должны поставить по отношенію къ стилю образцомъ для себя пророковъ: при

всемъ различів, какое замічается между ними, они всі равно возвышенны; потому что всі говорять отъ имени Божія, всі возвінцають великія и чудесныя истины, и всі иміють въ виду устращить, тронуть, обратить. Въ ихъ писаніяхъ нужно учиться тому истинному стилю, который наиболіве отвінаеть требованіямъ перковной канедры и характеру проповідника.

Изъ родовт и видовт церковныхт поученій Жиберъ сочель нужнымъ сдёлать замёчанія і) о мистеріяхт (подъ кавимъ именемъ онъ разумёсть догматическія проповёдп о тайнахъ вёры), панегирикахт и надгробных словахт. Объ нихъ онъ говорить потому, что они служать кампемъ преткновенія для проповёдниковъ, и рёдко въ указанныхъ видахъ проповёди прсповёдники достигають успёха.

Въ догматическихъ проповъдяхъ церковные ораторы часто пускаются въ отвлеченныя умозрвнія и представляютъ холодныя разсужденія. Въ виду трудностей, какія представляють проповёди о тайнахь веры, иные совершенно ются отъ этого рода проповедей. Но ихъ отнюдь нельзя изгнать съ перковной канедры. Церковь, посвящающая извъстные дни прославленію священных событій, служащих фактическимъ выражениемъ таинъ въры нашей, чрезъ то самое требуеть отъ процовъдника, чтобы онъ разъясняль ихъ народу. Но вакъ разъяснять? Недостаточно раскрыть смыслъ тайны или вначеніе празднуемаго событія, а нужно-и это вдёсь главное и существенное-такъ представить дело, чтобы произвесть впечатавніе на слушателя и расположить гать зла или дълать добро. О чемъ бы ни проповъдывалъ цервовный ораторъ, всегда это дъйствіе на слушателей должно быть его единственною цёлію. Изъясняя великія истины нашей въры, старайтесь указывать здъсь побуждения къ

<sup>1)</sup> Chap. XV.

святой, добродътельной жизни. Чревъ это ваши проиовъди о тайнахъ въры будутъ также убъдительными и трогательными, какъ и проповъди о нравственныхъ истинахъ, и въ тоже самое время опъ не будутъ страдать сухостію и отвлеченностію умозрънія, которая можетъ наводить скуву на слушателя.

Панегиривъ также нельзя исключить изъ области проповъдническихъ произведеній, когда церковь чтить память святыхъ Божінхъ и своими службами напоминаетъ намъ о нихъ. Но цёлію панегирика не должна быть одна похвала святаго, хвалебное изображение его заслугъ и добродътелей. Въ дерковной пропов'яди это только средство, а цалію должно быть нравственное воздействіе на слушателей въ видахъ ихъ исправленія или улучшенія ихъ жизни. Безъ этого панегирикъ обращается въ тщетную и безпъльную декламацію. Всъ похвалы, какія сплетаеть пропов'ядникь въ честь того или другаго святаго, должны быть направлены къ тому, чтобы побудить слушателей больше подражать славимому святому, чъмъ удивляться ему. Но часто у святыхъ находятся дъянія, возбуждающія больше удивленіе, чёмъ подражаніе. Что тогда д'влать пропов'вднику? Ужели не говорить о нихъ? Н'втъ,--это молчаніе было бы умаленіемъ ихъ подвиговъ и славы. Нужно чтить и прославлять ихъ память. Пусть говорить проповъдникъ о чудесныхъ дъяніяхъ и событіяхъ изъ жизни святыхъ; но пусть онъ на этомъ не останавливается, или пусть въ основания этихъ неподражаемыхъ деяний находитъ и указываетъ нъчто, возбуждающее и поддерживающее духъ благочестія.

Надгробныя рѣчи, собственно говоря, не принадлежать по своему свойству въ церковному краснорѣчію. Это, по словамъ Жибера, не естественныя, а пріемныя дѣти церковнаго краснорѣчія: ласкательство или угожденіе знатнымъ ввело ихъ въ святилище, привычка узаконила и наконецъ религія освятила. Нельзя изгнать съ церковной кафедры этотъ, давно утвердившійся, видъ краснорѣчія; но въ тоже время нельза

не признать особенной трудности надлежащимъ образомъ исполнить долгъ христіанскаго оратора въ этомъ род'в церковныхъ ръчей. Надгробная рычь смысь священнаго и свытскаго элемента, и нужна большая способность и большое искусство для того, чтобы сохранить надлежащее отношение между ними, чтобы изъ-за священнаго элемента не опустить изъ вида хвалимаго лица, и чтобы съ другой стороны изъ-за свътскаго элемен. та совершенно не разсвялся священный, церковный духъ, приличествующій церковной канедрь. Проповыдникь, понимающій трудность этого рода рібчей, не легко возьмется за эту работу, развъ по вызову крайней необходимости. Надгробная рвчь подчиняется особеннымъ условіямъ: здвсь чвтъ средины. Если она не превосходна, то она дурна. Главное дело въ ней-похвала; но если похвала посредственна, то она можетъ возбуждать недовольство. Ожидаютъ и требуютъ, чтобы ораторъ восхищалъ слушателей: не достигь онъ этого, -- слушатели не удовлетворены и осуждають оратора. Откуда такія требованія и ожиданія? Установилось мивніе, что надгробная рвчь говорится для прославленія умершихъ и для удовольствія живыхъ: это главная и почти единственная цёль здёсь. Но всв творенія, создаваемыя для славы и удовольствія, считаются дурными, не достигающими своей цёли, если они не блестящи. Краснорвчіе (говоритт Циперонъ) '), если оно не вызываетъ удивленія, не есть краснорічіе. Чімъ же будетъ надгробная рёчь, если ею не будуть восхищаться, и если ей не будутъ удивляться? Притомъ проповёднику не приличчно хвалить, подобно оратору свётскому, только для хвалы: это не отвъчаетъ величію его званія и характера. По существу своего званія и долга онъ обязанъ избітать не только яжи и лести, но и самой тъни чего либо подобнаго. Служеніе истинъ-его непремънный долгь даже въ похвалахь, и если онъ выступаетъ съ цохвалою, то пусть хвалитъ только

<sup>1)</sup> Epist. ad Brutum.

то, что заслуживаетъ похвалы предъ Богомъ и людьми, и что можетъ служить больше въ назиданію слушателей, чёмъ въ прославленію умершаго. Если у умершаго были слабости, извёстныя всёмъ, —равно опасно и говорить и умалчивать о иихъ. Если вы проходите ихъ молчаніемъ, слушатели обвинять васъ въ неискренности. Если же будете упоминать о нихъ, то съ какою осторожностію должны дёлать это, чтобы не возмутить слушателей и не вызвать неудовольствія въ бливкихъ къ покойному лицахъ?

Наконецъ въ книгъ Жибера есть нъсколько замъчаній о проповидническомъ произношеніи и проповидническомъ дъйствованіи г). Они довольно кратки: видно, что не въ этомъ пунктъ полагалъ суть дъла нашъ авторъ. Но въ общемъ они заслуживаютъ вниманія. Осиованіемъ, на которомъ Жиберъ утверждаетъ свои требованія по отношенію къ проповъдническому дъйствованію, служитъ тоже начало, изъ котораго выводитъ онъ всъ свои руководственныя правила для проповъдника. По его воззрѣнію, доброе сердце—условіе и источникъ хорошаго и вліятельнаго проповъдничества. Это же сердце служитъ источникомъ хорошаго произношенія.

Произношеніе пропов'єдника всегда должно быть произношеніе одушевленое, полное огня; безъ этого не можетъ поддерживаться вниманіе слушателя. Но это одушевленіе и этотъ огонь можетъ дать произношенію только сердце, проникнутое предметомъ слова и любовію къ слушателю. Это одушевленіе на церковной кафедр'в не должно проявляться въ бурныхъ порывахъ и неистовой жестикуляціи: такое произношеніе и д'йствованіе не соотв'єтствуютъ величію и важности церковной кафедры. Пропов'єдническое произношеніе в д'йствованіе, при всемъ своемъ одушевленіи и живости, должно быть тихое и спокойное. Соединеніе одушевленія съ спокойствіемъ составляєть главное достоинство и вм'єст'є

<sup>1)</sup> Chap, XVI, XVII.

съ твиъ самую большую трудность въ произношении. Не многимъ проповедникамъ удается сохранить это спокойствіе, при томъ одушевленіи, вакого требуетъ хорошее произношеніе: ихъ воображение увлеваетъ ихъ, и ови несутся, какъ колеснеобувданными конями. Отсюда эти крики, нина, влекомає это напряженіе, эти кривлянья и неприличные жесты. На церковной канедры нужно говорить, а не декламировать. Красворвчіе есть искусство хорошо говорить. Кто на канедре пускается въ декламацію, тотъ, говоря по просту, пересаливаетъ н чрезъ то искажаетъ искусство. На это искажение искусства жалонался еще Квинтиліанъ 1), когда говориль: Latrant jam quidem oratores, non loquuntur (вричать невоторые ораторы, а не говорять). Если это считается неприличнымъ на светской канедры, то тымъ болые неприлично на церковной, гды требуется большая скромность и большая сдержанность тона.

Но одушевленіе при произношеніи не должно быть всегда одинаково. Есть различныя степени его, и источникомъ этого разнообразія, имѣющаго значеніе для поддержанія вниманія слушателей, должно служить сердце человѣческое, которое должно чувствовать все то, что вы говорите; различныя чувства, смѣняющіяся въ вашемъ сердцѣ по тѣмъ впечатлѣніямъ, какія производитъ предметь, вами обсуждаемый, отпечатлѣваются въ влшихъ глазахъ, въ вашемъ голосѣ, и безъ нарочвтаго старанія съ вашей стороны онѣ дядутъ вашему произношенію характеръ, приличествующій христіанскому оратору.

Ничто не можеть такъ благопріятно дійствовать на глава слушатели, какъ видъ скромности и стыдливости, отпечатлівающійся въ поступи и всей личности проповідника, и чімъ скромніве является проповідникъ, тімъ боліве онъ можеть нравиться. А все, что дівлаетъ пріятнымъ проповіднива, способствуеть убідительности его проповіди. Напротивъ видъ гордый, напыщенный производить непріятное впечатлівніе на слушателей, можеть вовмущать ихъ: а тому лицу, ко-

<sup>1)</sup> Institutiones oratoriae, L. II. Cap. XII. H25 ucropie rommaethen.

то не любять, не легко убъждать другихъ въ томъ, чего онъ мочеть. Церковный проповъдникъ всегда долженъ быть важенъ, степененъ, величественъ, и въ тоже время скроменъ. Истинное величе неразлучно съ скромностию. Характеръ посланника въжія, какимъ онъ облеченъ, долженъ внумать ему сознаніе своего положенія, довъріе къ себъ, но отнюдь не долженъ вести его къ гордости и кичливости.

Много другихъ частивникхъ пунктовъ изъ области гомилетии выдвигаеть въ своей кингв Жиберъ, и в всемъ, чего касается, онъ говоритъ съ дущою и убъжденіемъ. Всѣ загренутые имъ вопросы и пункты осъбщаются съ точки вранія висшаго красноречія и церковнаго прилечія.

Требованія, предъявляемыя въ книгв Жибера проповыникамъ, - требованія высокія. Они и не могли быть иными, въ виду тахъ образцовъ краснорачія, какіе представляль современная ему французская проповъдническая литература, и въ виду техъ блестящихъ таланговъ, какими богата. была тоглашия французская ваоедра церковная. Онъ смотрить на проповедь, не какъ на простое слово ученія, но именно какъ ва произведеніе краснорічія, и проповідникъ у него жазывается и всегда травтуется, какъ христівнскій ораторъ. Ему извёстны правыла древнихъ риторовъ, - Цацерона, Квичтидіана и другихъ, которые въ свое время старались унорядочить, очистить и возвысить свётское краснорёчіе, и онъ часто пользуется ими и прилагаеть ихъ въ первовному краснорачію, насколько то повроляеть особенность этого рода праспоречія, въ сравненіи съ общимь светскимъ прасноречіемъ. Законы праспорвчів, по его убъжденію, въ существъ своемь одни и тв же какъ для гражданскаго, такъ и для первовнаго жраснорачія, и выполненіе того, что считали въ древнее время четельно чты вы эторов вообще, онь ставить обязатель нымъ и для христіанскаго оратора или пропов'яднива. Эти

общіє заковы служать у него основою, изт которой онь раввиваеть всё частими свои замічанія. Но книга его отщодь
не похожа на риторику и даже не напоминаеть ся своимъ
сківдомъ и построеніемъ, —и это не потому тольно, что ена
свободнимъ явыкомъ сочиненія, не стісняющагося систематическою программою, но и но самому свойству своего содержанія. Выходя нять общихъ законовъ краснорічія, нашъ авторъ нигді не терлеть изъ вида особенной ціти и отсюда
особаго характера церковнаго или проповідничеснаго краснорічія. Каждое замічаніе, каждое правило у него смеціально
направлено къ тому, какъ бы лучше поставить и направіть
слово церковной проповіди, чтобы сділать его словомъ вліятельнымъ, сильнымъ и убідительнымъ.

Трудно выполнины всв требованія, жакія предъявляєть проповединку Жиберъ. Онь хочеть видеть от проповединий непремівню оратора; но ораторскій таланть — особенный дарь Божій, который не всемъ уделяется щедрою рукого, в иногіе изь служителей церкви, обязанныхъ быть наставниками народа, надвлены имъ въ самой скудной степени. Что же? Не совратилось ли бы чесло проповедпиковъ, вогда бы на цервоврую васедру стажи выступать только люди, отмівченные печатію особеннаго таланта? Но нашь авторь рисуеть идеаль, осуществление вогораго, по его убъедению, желательно въ проповединческой практике. Идеаль во всей сврей полвоть и цьлости ръдво виподинется нь дъйствительности. Онъ цещется и представляется для того, чтобы каждый, цризванянь къ деятельности известнаго рода, смотря на него, по мъръ возможности приближался въ нему. Но отъ чего и не пожедать особаго таданта отъ неворвана, выступающаго на церковную ванедру? Проповедь слова Божія и спасительнаго ученія Христова-дівло святое и высовое. Пристучать из соэвршенію жего нужно съ особенною осмотрительностію и блигоговенемъ, и не всякому можно браться за него. Какъ было бы хорошо, если бы на церковной каседръ являлись только люди, владъющіе особенною силою слова, вакъ бы самою природою или лучше талантами, врученными имъ отъ Бога, предопредвленные къ несенію учительскаго долга въ церкви Бо-Тогда на надлежащей высоть стояли бы исполнители святаго долга, поручаемого служителямъ церкви. А если будуть выступать учителями народа въ церкви люди заурядные, безъ силы духа, скудные словомъ, -- они могутъ уровить святое и высовое дело, и пользы никавой не принесуть народу порученному ихъ духовному водительству. Ихъ слово будетъ тоще: оно бутеть свольвить по поверхности слука слушателей, но не пронивнетъ въ ихъ сердце, и будетъ мъдью звенящею. Говоримъ это не отъ себя, а руководствуясь указаніями святаго отца (Григорія Богослова). "Что засается до разданнія слова (говорить онъ), - я разумівю слово божественное и высокое; -- то ежели кто другой приступаеть въ дылу сему съ дервиовеніемъ и почитаетъ оное доступнымъ для всяваго ума, я дивлюсь многоумію (чтобы не сказать: малоумію) такого человіка. Для мена кажется не простымъ в не малаго духа требующимъ двломъ-каждому даяти во врежитомпріе (Лук. XII, 42) слова, и съ разсужденіемъ вести домостроительство истины нашихъ догматовъ 1). Но съ другой стороны не должны слишвомъ страшиться и сторониться отъ церковной каредры и не получившіе богатаго таланта отъ Бога. Талантъ и малый можно увеличить, можно удвоить и утроить его. По извъстной евангельской Господь даеть наждому известную меру талантовь съ темъ, чтобы получившій свой талантъ трудился надъ его умноженіемъ, и трудемъ пріобреталь то, чего не достаеть ему. Для отого требуется съ его стороны усердіе и усердіе, и мы ви-

св. Три орія Вогослова сдово, яз котором она оправдиваєть свое удаленіє за Понта, по руконопоженія на пресвитера. Творенія св. отцева на русвкома перевода, т. 1, стр. 86—37.

двиъ, что неме, и не обнаруживантіе въ началъ больтаго таланта, чтепіемъ, наученіємъ полевныхъ вещей, постоянною работою надъ развитіемъ и украпленіемъ своихъ силъ, достигали значительной высоты, и въ сноей практической проповёднической деятельности оказывались весьма плодотворними служителями церковнаго слова, часто не уступая въ совершенствъ своихъ произведеній людямъ, получившимъ отъ природы болве богатые таланты. Кромв собственного усердія нельзя опускать изъ вида и благодатную помощь, которой, по Апостолу, долженъ просить от дающаю Бога всима немицепріятию всякій, лишенный премудрости (Івв. 1, 5). По увъренію Апостола, горячая молитва съ върою непремъвно привлечеть эту благодатную помощь, которая восполнить естественныя немощи человъка, особенно когда онъ хочетъ посвятить свои силы токому высокому и богоугодному двлу, каково служеніе спасенію братій посредствомъ учительнаго проповъднаго слова.

## VI. Фенелоновы разговоры с красиорѣчін.

(Dialogues sur l'eloquence en general, et sar celle de la chaire en particulier).

Фенелонъ, архіенисвопъ намбрейскій (1651-1715), привадлежить въ плеядъ внаменитыхъ французскихъ писателей, прославившихъ въкъ Людовика XIV, и обогатившихъ францувскую литературу множествомъ замівчательныхъ произведеній, пользующихся извістностію и у другихъ народовъ. Онъ происходиль изъ знатной фамиліи, имвишей видныхъ представителей, занимавших высовія ийста на государственной службв. При его недюжинныхъ способностяхъ и ему улыбалась блестящая карьера на гражданской службъ. онъ, будучи двадцати четырехъ лётъ, посвятилъ себя духовному званію, и налагаемыя на него обяванности церковнаго служенія исполняль съ такимь упёхомь, что скоро -VLOII чиль широкую изв'естность. Въ 1689 году Людовивъ XIV поручиль ему воспитание своихъ внуковъ,-герцоговъ гонскаго, Анжуйскаго и Беррійскаго, и онъ нивлъ очень благолътельное вліяніе на своихъ воспитанниковъ. Въ 1695 году онъ назначенъ былъ архіепископомъ камбрейскимъ. Но и послъ этого назначения не кончились его занятія съ принцами; только онъ меньше времени могъ посвящать имъ: принимая назначение въ епископа, онъ поставиль условиемъ,

чтобы ему только три ивсяца въ году быть при принцахъ, а остальное время проводить нь своей спаркін.

При всемъ уважени, какимъ пользовался Фенеловъ (въ 1693 году онъ была избранъ въ члены Французской Анадемін), и при томъ покровительстві, какое оказывали ему король и дворь, ему пришлось испытать немалую неприятность. Въ нослъднія десятильтія XVII выка увлекала многикь во Франціи, въ особенности изъ высшаго аристопратическаго обпоства, своеобразностію своего религіознаго настроенія и учевія нівая мадинь Гюёонь. Оставшись вдовою двадцати пити лътъ, она въ религи иснала себъ утъщения и всю себя посвятила подвигамъ благочестія. Съ ем благочестіємъ соединялось мистическое настроеніе, которое она старалась поредавать другимъ: она призывала, кого могла, къ полному самоотречению, молчаливому сосредоточению души и безстрастному равнодушію ко всему, --къ жизни и смерти. Это миститеское направленіе близко было нь кейстизму, который быль уже осуждень представителями римске-католической церкви. Эквальтиронанная, строго благочестиван, съ неподдельнымъ жаромъ говорившая о томъ, что занимало ен сердце, она проязводила обадтельное впечатленіе на людей съ нежною, чувствительною душею, и у ней много было провелитовъ, въ особонности проведитовъ, которые смотрели на нее, какъ на святую. Къ ней присталь и ею увлекся и Фенелонъ, восинтатель внуковъ короля, и она чрезъ этого высокопоставленнаго и авторитетнаго мужа старалась распространать инстическія иден. Но новое ученіе возбудило бурю прочивъ себя и противъ его представителей и защитниковъ. Въ числъ ние даже во гларв противниковъ его выступилъ знамеча: тый Босскогъ. Онъ требовать отъ Фенелона, чтобы Фенелонь оставиль Гюйовъ и осудиль са ученіе. Но Фенеловъ старолея овравдаться отъ упревовъ и оправдать отъ обвинении чтимую шив Гюйона. Ва этихъ видих онъ написаль и опублиноваль инпгу "Изъяснение правиль святых (Explication des Maximes des saints (1697 г.)". Боссють съ силою и горячностію напаль на это сочиненіе, и оно подверглось осужденію (1699 г.) самаго цапы (Иннокентія XII). — Фенелонъ съ терпъливою поворностію приналь этоть ударь, и даже самъ съ ваоедры возвёстиль объ этомъ въ своей епархін, вмёстё съ твиъ выражая расванніе въ своемъ увлеченів. Чтобы дать болье наглядное выражение своего раскаяния, онъ вельль написать картину, изображающую солние, несомое двумя анчелами, ват которыхъ одинъ попиралъ вынева нивтон винги, и на одной нев этихъ книгъ значилось заглавіе его осужденнаго сочиненія. Послі отого привлюченія, Фенеловъ спонойно жиль въ своей епархів, всеми любимый и уважаемый, съ усердіемъ выполняя обязанности своего епископскаго служенія, и свободное время посвящая наукамъ и литературь. Мы упомянули объ этомъ факть (объ увлечевін Фенелона местикою мадамъ Гюйонъ и его смиренномъ расказнів), составляющемъ наибове крупное событіе въ его живни, - потому, что въ немъ рельефийе всего выразилась его личность нъжная, мягкая, чуждая всякаго упорства, сантиментальнорелигіозная, благочестивая и увлекающаяся. Таковъ Фенеленъ быль въ живни; тавинь онь является и въ своихъ сочивеніяхь.

Сочиненія Фенелона довольно разнообразны и многочислении. Большинство ихъ изданы уже послів его смерти. Главныя ивъ нихъ: 1) Приключенія Телемака. Это сочиненіе писано съ дидактическою цілію; въ немъ Фенелонъ имілъ въ виду дать навидательные уроки своему питомцу, герцогу Бургонскому, съ цілію утвердить его въ добродітели и исправить отъ ийкоторыхъ недостатковъ; оно переведено почти на всі евронейскіе явыки, и ставится во главі другихъ произведеній Фенелона, такъ что часто называють его авторомъ "Телемака". 2) Польвуются извівстностію и его "Духовныя мюсромія" (Осичнея врігітиеніея), перепечатывавшівся нісколько разъ и имівшія не одно изданіе и въ русскомъ переводі: въ нихъ ввторъ равсуждаеть и даеть наставленія касательно утвержденія и распространенія благочестія, правовъ и внутренней жизии христівив. 3) Пропов'яди его, изданныя яв. 1744 году, не могуть идти въ сравнение съ проповъдями корифеевъ французскаго перковнаго краснорфчів. — Бурдалу. Босскоэта и Массильйона, и онв сами по себв не могли бы составить ему славы, и по нимъ онъ не могъ бы занимать особенно виднаго мъста въ исторіи науки о проповъдничествъ Но отъ него осталось теоретическое сочинение, указанное нами въ заглавіи статьи, посвященное уясненію вопросовъ красноречія и въ частности красноречія перков-Haro—Dialogues sur l'eloquence en general, et sur celle de la chaire en particulier. Это сочинение служить очень метнымъ явленіемъ въ исторіи науки о проповедничестве. На него часто ссылаются въ сочиненияхъ и изследованияхъ, обсуждающихъ и разъясняющихъ законы первовнаго краснорвчія, какъ на сочиненіе авторитетное, принадлежащее перу внатока того дела, которому посвящено оно, и объ немъ упоминается даже въ враткихъ обозрвніяхъ сочиненій по гомилетикъ и по проповъдничеству, въ которыхъ выставляются на видъ произведенія, только васлуживающія по чему либо особенное вниманіе 1). Дополненіемъ къ этому сочиненію служить "Письмо Фенелона о краснорычии" и другихъ соприкосвовенныхъ предметяхъ, адресованное Французской Академіи, которой онъ быль членомъ, и писанное по поручению этого ученаго учрежденія (Lettre, ecrite a l'academie française, sur l'eloquence, la poesie, l'histoire etc 2). Въ томъ "Письми" авторъ касается темы, обсуждаемой въ Разюворах о крисноръчи, и поясияеть ее на основании техъ же началь, какия приняты вы Разговорахъ. Но опо можеть служить именно только дополнениемъ къ первому сочинению Фенелона; такъ какъ

<sup>1)</sup> Geschichte der christlichen Homiletik, von Lentz, II Th. s. 363. Rothes Geshichte der Predigt, § 94, s. 397. Die Lehre von der Predigt, Hering. 1 Hälfte 1897. s. 145.

<sup>2)</sup> Ocuvres de Fencion, T. A, p. 309 -400.

въ немъ не съ такою подробностію обсуждаются законы краспорічія, какъ въ Разговорахъ, и оно тораздо ріже цитуется въ ученыхъ изслідованіяхъ, относящихся въ области праспорічія и проповіда.

Въ главномъ своемъ риторико-гомилетическомъ произведеніи Фенелонъ, для развитія своихъ мыслей и доказательства своихъ положеній, избралъ свободную форму діалоговъ, какою пользовались древніе философы,—Сократъ и Платонъ. Подобно Сократу и Платону, онъ идетъ въ истинѣ и ведетъ въ ней своихъ собесѣдниковъ путемъ опроверженія вовраженій или ложныхъ и одностороннихъ возврѣній на предметъ, подлежащій его обсужденію. Собесѣдниковъ, въ Діалогахъ Фенелона, трое, и они означены буквами А. В и С. Свои сужденіи Фенелонъ влагаетъ въ уста А, а В и С представляются людьми, не имѣющими правильнаго понятія о краснорѣчіи, которыхъ А постеценно доводитъ до признанія правильною своей точки врѣнія на дѣло.

Письмо Французской Академіи писано по поводу изданія словаря французскаго языва, предпринятаго Академією, и въслову о словарв Фенелонь сочель нужнымъ присоеджнить замінанія о словесныхъ наукахъ, могущихъ способствовать усовершенствованію языка, — грамматикъ, риторикъ, пінтикъ, исторів. Изъ девяти отдъловъ Письма риторикъ посвященъ четвертый отдъль; въ началъ этого отдъла Фенелонъ заявляетъ что хорошо составленная риторика лучше грамматики и другихъ ученыхъ работъ можетъ способствовать усовершенствованію языка.

Точка зрънія Фенелона на проповъдь—ораторская. Опъ признаетъ единство законовъ краснорічія, которымъ должна подчиняться проповъдь, наравнъ съ другими видами ораторства. Въ своихъ Діалогахъ, равно какъ и въ Письмъ къ Французской Академіи Фенелонъ излагаетъ общія риторическія правила и поясняетъ вхъ ссылками на сужденія автори-

течных древних раторова в фалософова. Иза трека Разговорен о праспорочи два первые исплючительно заняты опредалением существенных требований по отношению ка краспорачио вообще, и только ва третьема поясняются эти требования вы приложения ка краснорачно церковному или проповади.

Желан установить правильное понятіе о краснорівчін, Фенелонъ прежде всего воестаетъ противъ того односторонямю и ограниченнаго возврпнія, которое въ краснорачін видить и цънить одну внишнюю художественность слова. А такое возарвніе существуєть у многихь півнителей и любителей ораторскаго искусства. Два собеседника, выводимые въ Разговорахъ Фенелона, хвалятъ третьему, въ уста которато Фенеловъ влагаетъ свое сужденіе, одного оратора-проповъднява, вогорый говорить такъ врасно, вотораго мысли такъ деликатны, котораго выраженія такъ тонки и изящень, что вин нельзя не обольщаться. Фенелонъ замъчаеть по этому поводу, что эти красоты, которыя такъ пленяюте ихъ,сами въ себъ вещь не важная. Правда, прасноречие опредвляють, кана искусство корошо говорить. Но говорять для того ли только, чтобы говорить? Конечно, ивть. Краснорвчіе непреявню должно чивть цваь. Этою цвию ставить то, чтобы нравиться и убеждать. Но правиться — пель второстепенная, амъющая въ виду другую, болье важную, цель, или это, собственно говора, не цваь, а средство нь цван. Честный человыть-ораторъ, если хочеть и старается правиться, то только для того, чтобы чревъ это легче привести слушателей въ при-. ENTIRO TOTO, TTO ORB CHITRET AND HEXT HOLESHIME ISSUMBLES.

Итавъ цъль красноръчія — убъдить, и не просто убъдить въ чемъ бы то ни было, а убъдить въ истинъ и добродътели. Красноръчіе — искусство серьезное, а не пустое. Одва пустая декламація, не преслъдующая достойной дъли; оскорбительна и не должна быть допускаема на качедръ ора-

тора. Для меня, т. е., для слушателя, долженъ говорить ораторъ, а не для себя: нусть онъ ищетъ моего блага или моего спасенія, а не своей славы. Н'втъ мичего презрительніве пустого говоруна, который безийльно расточаеть свои, хотя бы и врасивыя по вившности, слова. Что служить для одного удовольствія, для забавы и ласканія слуха слушателей, то ве должно быть допускаемо въ истиномъ краснорвчія 1). И тв, воторые смотрвли на служение оратора не съ христіанской, а съ философской точки врвнія, то есть, явыческіе риторы обяванностію оратора ставили учить людей и дёлать ихъ лучшими. Это общее правило, повидимому, не имветь приложенія въ панегирику, въ которомъ ораторъ воздаеть поввады навому-либо герою или достойному лицу. Но на самомъ дълъ цанегирикъ не долженъ говориться для одной хвалыгероя. Онъ тогда только долженъ быть допускаемъ, вогда представляеть примеры, достойные подражанія, и делаеть добродетель любезною. Иначе панегирикъ является ласкательствомъ, служеніемъ суетности, а не ділу.

По Цицерову, цервое и самое существенное качество оратора—добродътель. Nemo огатог, пізі vir вопиз. Онъ долженъ быть человъкомъ безупречной нравственности и долженъ быть убъжденъ въ томъ благъ, къ которому хочетъ склонить другихъ. И Платонъ въ "Горгів" выводитъ Сократа и представляетъ его бесъдующимъ съ ораторомъ Горгіемъ и его ученикомъ Калликлесомъ, которые блистали внёшнимъ красноръчіемъ, готовы были одинаково говорить обо всемъ, какъ объ истинномъ, такъ и ложномъ, и не имъли въ виду ничего, кромъ того, чтобы красно говорить и тъмъ доставлять услажденіе другимъ. Сократъ доказываетъ этимъ мнимымъ или ложнымъ ораторамъ, "что ихъ красноръчіе не есть истинное красно-



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эти инсли Фенедонь одинавово развиваеть какь нь первонь разговорф о прасворфтіи (т. X, р. 169—242), такь и на нисамі Французской Академія (т. X, р. 329—337).

рвчіе. Настоящее враснорівчіе, по Соврату и Платону, то, которое учить людей исполнять то, что дівлаеть ихъ лучшими, чімь они есть на самомъ дівлів".

Кромъ честности и добродътели, оратору необходимо обладать обширными знанівми. Отъ него требуется долгое и усердное изучение разнообразныхъ вещев, чтобы въ умф своемъ положить твердый фондъ или зарастись богатымъ умственнить капиталомъ, изъ котораго, при совершеніи ораторскаго служенія, онъ бы безъ затрудненія могъ брать необходимое ену для убъжденія другихъ. Платонъ въ "Федръ" довазываеть, что истиннымъ ораторомъ можеть быть только философъ; въ этомъ діалогі онь заставляеть Сократа перечислять, что необходимо внать оратору: ему необходимо, во первыхъ, изученіе человава вообще, и въ частности внанје того, что такое человъкъ, какая его цъль, какіе его истинные интересы, --- внаніе того, что можеть савлать человвка счастивымь, ананіе страстей его и способа управлять ими, знаніе того, чемъ можно возбудить людей любить благо, -- знаніе правиль, какими можно приводить ихъ къ живни мирной и къ поддержанію общественнаго союза. Далве, ему нужно знать законы и обычаи своей страны, правы каждаго сословія, способы воспиталія, предразсудки и интересы, господствующіе въ живущемъ покоявнім, средства образовать и исправлять умы. Тоже самое говорить и Цицеронъ. По его сужденію, ораторъ все бы должень знать; потому что ему обо всемъ приходится говорить, и онъ никогда не можетъ хорошо говорить о томъ, чего хорошо не знаетъ. Но такъ какъ, по краткости жизни и друтимъ непреодолимымъ причинамъ, всего изучить невозможно человъку, то Цицеровъ указываеть внанія, наиболье необходвимя оратору, - во первыхъ, знаніе той части философіи. воторая говорить о нравахъ: въ особенности ему хорошо должна быть извёстна природа страстей, такъ вакъ враснорёчіе шиветь своею цвлію двигать или возбуждать страсти. Далве ему

необходимо внаніе завоновъ... По его словамь, отдівлять рвториву отъ философіи яначить уничтожать ее: это значить двлать ораторовъ пустыми девламаторами. Циперонъ не только считаетъ необходимымъ для оратора точное знаніе всвят началь провственности, но рекомендуеть ому еще чтеніе древнихъ грековъ, изучение историковъ не для стиля только, не в для ознакомленія съ историческими событіями.— взученіє поэторъ, по причинъ близкаго соотножения между позвією в красноричень. Однинь словомь, ораторь прежде, чимь выступить на васедру, должень обогатить умъ свой повнаніями. Тъ, которые безъ надлежащихъ знаній приступають къ ораторскому служенію. -- тоже, что люди, отправляющіеся въ путь бесь всявой провизіи. Отъ того и різчи ихъ, не смотря на ихъ усилія, являются всегда тощими и скудними. Не врема приготовляться въ публичной рвчи за три мвсяца до ея пронянесенія: какъ бы ни были кронотлявы вти приготовленія, они всегда будуть несовершениями, и способный человых тотчасъ же заметить ихъ несостоятельность. Нужно напередъ толожить твердый фондъ въ душв, и тогда эти частныя приготовленія къ каждой річн будуть болье легки и не потребують особенно длиннаго времени.

Философія или, точнье, янаніе необходимо оратору дда того, чтобы онъ всегда, такъ свазать, нивлъ подъ руками доброе и полезное содержаніе, какое по оботоятельствамъ нужно предложить народу, и могъ подтвердить предлагаемую истину твердыми и сильными доказательствами. Но умилю и полезного содержанія мало для того, чтобы річь оратори достигала своей ціли. Річь не будеть краснерівчивою, если она оставляеть васъ холодными и не увлекаеть вашего сердца, какъ бы ни была она умна. Значить, отъ оратора, кромів философскаго здравомислія, требуется еще нічто инос. Пусть вго доказательства будуть тверды и сильны; но если они измагаются сухо, какъ это ділается въ математикі яли школа-

ной наукт, автора, ихъ такимъ образомъ излагающаго, можно наввать философомъ, но отнюдь не ораторомъ. Ораторъ въточности и силт доказательствъ долженъ присрединять живость, врасоту и силу изложенія. Философъ говоритъ одному уму, а ораторъ кромт того долженъ возбуждамь чувство и заставлять не только признавать, но и любить истику.

Для успёха въ своемъ дёлё ораторъ въ философскому элементу долженъ присоединять элементъ поэтическаго элементь душа краснорёчія. Рёчь, чуждая поэтическаго элемента, не тронеть слушателей, не возбудить ихъ страстей. Этотъ поэтическій элементь въ ораторской рёчи состоить въ живомъ, картинномъ изображеніи вещей. Картинно изображать вещи значить не только описывать ихъ, но такъ впечатынтельно представлять ихъ, что слушатель какъ бы видитъ ихъ предъ собою.—Съ картинностію изображенія у оратора должна соединяться патетика, которая у Фенелона означается словомъ точетельна (движевія): она имѣетъ своею цёлію производить въ душё слушателей тэкія чувства, какія жедательны оратору, или трогать ихъ.

Эта патетика или элементь ораторскій, назначенный кътому, чтобы тронуть слушателей, состоить въ словахъ и тълесныхъ дъйствіяхъ. Въ примъръ трогательнаго въ словъ Фенелонъ приводить разсказъ Цицерона о томъ, какъ Гракхъ исторгъ слезы у самыхъ враговъ своихъ, когда сказалъ слъдующія слова: "Несчастный! Куда пойду я? Кавое убъжище осталось мнъ? Капитолій? Онъ наводненъ кровію моего брата? Домъ мой? Тамъ и увижу несчастную мать, обливающуюся слезами и умирающую отъ печали"! Вотъ страстное въ словъ. Скажи Гракхъ это спокойно, его слово потеряло бы свою силу.

Рачь о страстномъ въ ораторства приводить Фенелона жъ сужденію о произношении и опиствовании ораторскома. Онъ вовстветъ противъ издишней искусственности какъ въ жестакуляціи, такъ и въ произношеніи и ји дъйствованіи го-

лосомъ, и требуетъ, чтобы ораторы въ этомъ двив следовали природъ. Естественность-главный законъ, обязательный иля оратора, когда она выступаеть на влеедру: отступленіе него производить невыгодное впечатувніе на слушателей и служить въ униженію достойнства его ораторскаго дійствованія. Греви и римляне дозволяли себів въ этомъ отношенів большія вольности и прибъгали къ сильнымъ, можно сказать, неистовымъ тълодвиженіямъ: опи топали ногами, ударяли себя въ лобъ... Цицеровъ представляетъ намъ оратора, который броспотся въ вліенту, котораго защищаетъ, - разрываетъ его одежды, чтобы повазать раны, полученныя имъ на службъ отечеству. Такое сильное дейстнование допускалось въ случаяхъ чрезвычайныхъ. Но нужно заметить, что римляне и греки, и въ особенности восточные народы, были люди болве подвижные, болбе воспламеняющіеся, быстрве выражающіе во виб внутреннія чукства, ихъ волнующія, чімь представители нашихъ европейскихъ націй, сравнительно болве холодныхъ н не обладающихъ такимъ нылкимъ воображениемъ. Потому естественное у древнихъ вейдетъ людянъ болве холоднаго темперамента. Впрочемъ, у древнихъ слишкомъ искусственная и неистовая жестикуляція вызывала осужденіе... рить, всю річь сопровождая непрерывною жестикуляцією; не естественно, говоря рвчь, постоянно махать фуками. Жесть тогда уместенъ, вогда ораторъ одушевленъ, но не нужно безъ толку махать руками, чтобы повазаться одушевленнымъ. Есть вещи, о которыхъ лучше всего спокойно говорить, безъ всякой жестикуляціи. Дъйствіе телесное должно выражать чувства и страсти, волнующія душу ораторя, и въ этомъ отношеніи ораторъ долженъ подражать природъ. А употребляютъ ли жесты, по побужденію природы, когда говорять о вещахъ простыхъ, когда нътъ никакого движенія страсти? нужно поступать и въ публичныхъ ръчахъ. Иной разъ и въ волненіи лучше выражать свои мысли, не употребляя нивакого жеста. Человъвъ, полный глубокаго чувства, часто остается

сосредоточенно недвижимъ; и этотъ вилъ оратора, неподвижнаго при сильномъ волненін, производить глубовое впечатлѣніе на слушателей, оставляя ихъ въ недоумѣніи.

И въ произношении или действование голосомъ нужно сивдовать природв. Тв плохіе ораторы, которые хотять всегда декламировать, а не гонорить споимъ слушателямъ. Нужно тавъ произносить рачи, чтобы каждый изъ нашихъ слушателей воображаль, что вы говорите съ вимъ въ частности. Этому служить тонь произношенія естественний, дружескій, свободный. Соотвётственно истинь, какую излагаеть проповёднакъ, его произношеніе должно быть скромное и въ то же время важное; а въ мъстахъ сильныхъ и патетическихъ оно должно принимать болбе возвышенный и стремительный тонъ. Не надъйтесь выражать страсти однимъ напряжениемъ голоса: ниме ораторы, для произведенія большаго эффекта, поднимають крикъ и крикомъ оглушають слушателей, а надлежащаго впечативнія на нихъ не производять. Здёсь, въ выраженіи страстей, не столько помогаеть испусство, сколько природа. Чувствуйте страсть, если хотите хорошо выразить ее. Вы всегда будете посредственными, несовершенными ораторами, если не пронивнуты сами твин чувствами, накін хотите изобравить и возбудить въ другихъ.

Касается Фенелонъ методы или порядка составленія пропоставленія пропоставленія пропоставленія пропоставлення пропоставлення по этому вопросу высказываеть мысля, какія развивають многіе изъ современных германских гомилетовъ. Онъ не рекомендуеть записывать и отъ слова до слова выучивать намаусть річь, навначенную для публичнаго произнесенія. Такая метода, по его сужденію, стісняеть снободу оратора и мітаеть живости произношенія. И если великіе оратори, какь Димосеень и Циперонь, намередь нисали тів річн, которыя должны были произносить предъ народомь, то они не заучивали ихъ оть слова до слова, и при произношеніи дополняли ихъ, по требованію обстоятельствь негорів гомилетиви.

Digitized by Google

или по движению своей собственной мысли, N WILDOBRSOBSEными вставками. Лучшая метода изготовленія ораторских рвчей - тщательное обдумывание предмета, о которомъ хочеть говорить ораторъ, --обдумывание не общее, а входищее во всв частности. Ораторъ, обдумывая свою рвчь, начертываеть въ умъ своемъ порядовъ мыслей, приготовляетъ сильныя выраженія, которыми выпукліве и впечатлительніе можеть изобравить предметь свой, вавъшиваеть всв доказательства, ваквий можно подкрыпить положенія, имъ защищаемыя или внушаємыя слушателямь, придумываеть извъстное число патетичесвихъ мъстъ. И вотъ, когда опъ выходить на каоедру (разумвется человькъ съ талантомъ; такъ какъ люди безъ таланта не должны брать на себя ораторское служеніе), -- онъ владветь собою, говорить естественно, не пускается въ декламацію; мысли текуть изъ готоваго источника; его изложение живо и полно движенія; пыль, его одушевляющій въ чась произнесенія річи, даеть ему силу находить выраженія и фигуры, которыя не приходили ему на умъ, при спокойномъ размышленіи.

Решеніе вопроса о методе приготовленія проповедей, предложенное Фенелономъ, нельзя признать безусловно върнымъ. Противъ него говорятъ многіе авторитеты. По различію способностей и умственнаго склада людей, являющихся на ораторской канедрв, различны могутъ быть и методы приготовленія ораторскихъ річей. Иной можеть довольствоваться однимъ облумываніемъ матеріи, служащей къ раскрытію предмета ръчи. Другому этого недостаточно: при такой методъ изготовленія річи опъ будеть чувствовать не свободу, а стісненіе въ своей д'ятельности; произношеніе его будеть вало и робко, и при изложении своихъ мыслей онъ будетъ говорить беть сили и эфергіи. Современный Фенелону церковный ораторъ Бурдалу, одинь изъ самыхъ первыхъ и дучшихъ проповёдниковы францувскихъ, въ этомъ пунктв разсуждаль **жеаче, чемъ** Фенелонъ. Разъ его спросили: "вакую изъ свояхъ проповедей онъ считаеть самою лучшею"? Онъ отвечаль на

этотъ вопросъ: "ту, которую я лучше всего выучилъ наизусть; потому что я ее лучше всего произпесъ". А произпесъ онъ ее лучше всего потому, что, зная хорошо все, имъ напередъ приготовленное и написапное, онъ говорилъ съ увъренностію, вполнъ владълъ тъмъ матеріаломъ, какой считалъ нужнымъ предложить слушателямъ, и не было у него ни тънь замъ-шательства, которая бы препятствовала твердому и увъренному полету его мысли и его фантазіи.

Говоря о составленій ораторскихъ рівчей, Фенелонъ не рекомендуеть явно выставлять планъ ръчи и прибысать къ открытыма логическима доленіяма частей. Порядока на річи нуженъ; но его можно соблюдать безъ искусственныхъ логическихъ подпоръ, какими служатъ открытыя деленія рёчи на части. Эти открытыя дёленія дають речи видъ сухаго разсужденія и стісняють живое движеніе мысли. Они разрывають речь на две или на три отдельныя части, нарушають истипное единство, которое должно господствовать въ ръчи, и вивств съ темъ метають единству действия на слушателей. Ричи великихъ ораторовъ, - Димостена и Цицерона, не имъють такихъ деленій, къ какимъ прибъгають многіе изъ современныхъ ораторовъ и проповедниковъ. Нетъ такихъ дъленій и у отцовъ церкви. Эги дъленія-изобрътсніе временъ схоластики, изъ школы перешедшее и въ церковную проповъдь. Порядовъ нуженъ въ публичной ораторской рачи. Но его можно и должно соблюдать, не прибъгая къ внъшнимъ логическимъ полпорамъ, которыя, бывъ выставлены на видъ, только обезображивають стройный видь зданія. Не раздівляя річи на части, раздъляйте виимательно въ умів составные элементы предмета, вами обсуждаемаго, назначайте каждому свое мъсто, и хорошо взвъщивайте, въ какомъ мъстъ лучше помъстить ту или другую мысль, чтобы произвесть большее впечатленіе на слушателей. Приготовляя рычь, установите связь доказательствъ: пусть первое доказательство приготовляетъ слушателя ко второму, и второе доказательство подкрёнляеть и уси-

ливаетъ первое. Покажите сначала предметъ ръчн, и свром- нымъ приступомъ возбудите благосклонное вниманіе слушателей. Потомъ установите начала, затемъ просто и ясно изложите факты, опираясь на обстоятельства, которыми впоследствін будете польвоваться. Изъ началь, изъ фактовъ извлекайте следствія: располагайте свои мысли такъ, чтобы опъ, взаимно поддерживая одна другую, легче удерживались памяти слушателей. Нужно такъ вести ораторское дело, чтобы рвчь постепенно усиливалась, и чтобы слушатель болбе и болве чувствоваль силу истины: тогда можно употреблять живыя картины и прибъгать къ патетикъ, для вовбужденія страстей. Въ заключении можно въ краткихъ словахъ повторить все содержание рачи и выставить предъ слушателями все то, что въ речи было наиболее убедительного. Впрочемъ, не нужно строго держаться этого однообразнаго порядка: каждый предметь имветь свои особенности, и соответственно съ этими особенностями нужно располагать течевіе рачи. Да и въ самомъ этомъ порядкъ, указанномъ выше, можно допускать и находить безконечное разнообразіе. Рекомендуя и начертывая оратору порядокъ, какому онъ долженъ слёдовать въ ръчи, но порядовъ сврытый, не выставляемый въ началь рычи, Фенелонъ следуеть въ этомъ случав Цицерону. воторый говорить, что, всегда почти, лучше сврывать плань рвчи и вести слушателя въ цвли такъ, чтобы овъ не видвлъ напередъ, вакимъ путемъ и куда ведутъ его.

Всё представленныя разсужденія Фенелона опредёляють законы враснорёчія вообще, но они иміють полное приложеніе и къ краснорёчію церковному, и предприняты съ тою цізлію, чтобы выяснить, чего нужно требовать отъ церковной проповёди, или что должны выполнять проповёдники. Исходною точкою ихъ послужила похвала мнимыхъ собесёдниковъ Фенелона проповіднику, который очаровываль слушателей внёшнимъ блескомъ слова, и Фенелонъ, развивая свои

мысли объ истинномъ враснорвчіи, не выпускаеть изъ вида того спеціальнаго вида праснорвчія, какимъ служить проповідь церковная. Хоти замівчанія Фенелона, изложенныя въ Разговорахъ его о краснортичіи вообще, уже хорошо указывають то направленіе, какому долженъ слідовать проповідникъ, желающій съ пользою служить своему ділу, но Фенолонъ не удовольствовался одними этими общими замівчаніями, и въ третьемъ разговорів вошель въ спеціальное изслідованіе, исключительно относящееся къ церковному краснорівчію.

Первое самое существенное качество проповъдника быть учительныма. Но чтобы учить хорошо другихъ, самому напередъ основательно нужно изучить то, что должно излагать другимъ. Отсюда отъ проповъдника требуется точное знаніе ученія въры, знаніе священнаго Писанія и яспое пониманіе всего, въ немъ заключающагося. Далве, для успъха въ ученін необходимо соображаться съ степенью воспріемлемости слушателей, и такъ излагать вещи, чтобы всф безъ затрудненія появмали излагаемое. Противъ этого грашатъ многіе проповадники, говоря народу такъ, что для него многія выраженія пропов вдинковъ являются непонятными терминами. Напримъръ, развъ народъ пойметь, когда безъ разъясненія вы будете упоминать предъ нимъ о двухъ законахъ, о священствъ по чину Ааронову и Мелхиседекову, или приведете изречение апостола Павла: Христосъ наша пасха, и т. под.? Проповъднивъ долженъ представлять себъ, что большинство его слушателей мало знають и понимають самыя первыя основанія вёры, и во вниманіи къ этому его уроки должны быть ивлагаемы такъ, чтобы ихъ всё понимали.

Образцоми краснортиня для проповёдниковъ Фенелонъ ставитъ соященное Писаніе. Священнимъ библейскимъ писателямъ они должны подражать въ служеніи слова, на нихъ возложеннаго, —библейскихъ писателей духъ усвоять, отъ нихъ заниствовать силу мысли и силу выраженія. По этому поводу собесёдники, выведенные въ разговорахъ Фенелона, входятъ

въ разсуждение о краспоръчии свищеннаго Писания, и разъясния свойства этого краспоръчия, дополняютъ тъмъ прежния общия опредъления законовъ истинаго краспоръчия.

Выводимые Фенелономъ собесъдники, стоящіе не на той точкъ врънія, какую онъ защищаеть, не видять красноръчія въ священномъ Писаніи, или по крайней мірт не понимаютъ, въ чемъ состоитъ опо, и они указываютъ на то, что многіе не находили въ священномъ Писаніи краспортиія, какъ напримъръ блаж. Іеронимъ и блаж. Августинъ, которые въ молодые годы соблазнялись простотою священнаго Писанія в предпочитали ему Циперона. Самъ апостолъ Павелъ называетъ себя невъждою въ словъ, и говоритъ, что проповъдь его состоить не въ препрытельных человыческія премудрости слооеста (1 Кор. 11, 4). Въ отвътъ на эти возраженія Фенелонъ представляетъ, что у блаж. Іеронима и блаж. Августина отвращение отъ священияго Писанія было заблужденіемъ ихъ юности, но что въ зрѣлые годы они совершенно измѣвили свои воззрвнія: блаж. Іеронимъ, въ письмв къ Цавлину, побуждаеть его изучать свящ. Писаніе и объщаеть ему, что онъ у пророковъ найдетъ такія красоты, какихъ нізть у поэтовъ; а блаж. Августинъ въ своихъ кингахъ о "Христіанской наукъ" представляетъ апостола Павла образцомъ удиветельнаго краспорфиія, и, приводя одно мфсто изъ книги пророка Амоса (VI, 1-6), говорить, что въ томъ мѣстѣ Амосъ превзошель все, что есть удивительнаго у языческихъ ораторовъ. А по поводу ссылки на апостола Павла, Фенелонъ выставляетъ коренное свое понятіе въ разсужденіи о краснорьчіи, по которому истипное краснорівчіе отнюдь не состоить въ внишнемъ блески слова, а состоить въ сили, дилающей ричь способною убъдить другихъ въ истинъ и возбудить любовь въ сердцахъ людей. Такому понятію о красноръчім не противорвчить апостольская простота слова. И слово, отличающееся апостольскою простотою, способно наставлять и убъждать дюдей и трогать ихъ, -- и следовательно можетъ быть вполн в

краснорфиннымъ, вакъ это мы в видимъ въ лействительности. Простота стиля не только не противор вчитъ истиниому праснорвчію, но, можно сказать, составляеть одно изъ лучшихъ его качествъ. Возьмите образдовия произведенія древнихъ грековъ, -- Гомера, Илатона, Ксенофонта и другихъ: они отличаются аптичною простотою, которую очень цвнять люди, понимающіе сущность краснорвчія. Но священное Писаніе превоскодить ихъ, безконечно превосходить наивностію, живостію, величиемъ. Никогда Гомеръ не прибливится къ воввышевности Моисея, видной въ его пъсняхъ, въ особенности въ последней, которую всё дёти израильтянь должны были учить наизусть. Никогда ни одна ода, латинская или греческая, не можетъ сравниться по возвышенности съ псалмами. Никогда Гомеръ и никакой другой поэть не могутъ равняться съ Ислією, плображающимъ величіє Божіе, въ очахъ котораго всв царства не что иное, какъ крупинки пыли, и вселеннаяшатеръ, который ставятъ нынъ и снимаютъ на другой день.... Если отъ книгъ ветхаго завъта обратиться въ книгамъ новаго вавъта, узидите тоже самое. Обратите енимание на ръчи Господа Інсуса Христа: въ нихъ Опъ и простъ и вместе возвишенъ. Трудно, даже прямо невозможно указать какого лебо проповедника, которые бы въ своихъ речахъ, изготовленныхъ съ всевозможною тщательностію, могъ говорить такъ просто и возвышенно и такъ праспоръчиво, какъ Господъ Інсусъ Христосъ. И у апостоловъ все благородно, живо и трогательно.

Обращая вниманіе пропов'ядниковъ на свящ. Писаніе, какъ на образець самаго высшаго и совершеннаго краспор'ячія, Фенелонъ желает и требуетъ, чтобы они не только подражали библейскимъ писателямъ въ способ'я изложенія, но чтобы, проникшись духомъ Писанія, изъясняли начала и связь ученій, изложенныхъ въ Писаніи, чтобы вс'я бес'яды ихъ служили къ уясненію Писанія и къ возбужденію вниманія къ нему. Онъ съ большямь одобреніемъ относится къ древнему обычаю, по которому

отци-проповъдники изъясняли съ первовной каоедры вниги священнаго Нисанія, по порядку стиховъ текста. Какой авторитетъ нивлъ бы проповъднивъ, если бы онъ ничего не говорниъ отъ собственияго извышленія, а следоваль мыслявь и словамъ Божіниъ, и ихъ изъясиллъ предъ народомъ! И какая польза была бы для слушателей, если бы проновъдникъ прічнав ихв нитать себя этимъ священнымъ хайбомъ! І'ораздо дегче изображать и бичевать нестроенія, замічаемыя въ мірі, чвиъ основательно изъяснять существенное содержание христіанской віры. Для перваго достаточно легкаго знакомства съ міромъ; а для втораго пужно серьевное и глубокое изученіе свищеннаго Писанів. Большая часть пропов'ядей, ныв'я являющихся, представляють изъ себя умствованія философовь. Въ нихт не цитують Инсанія, развів мимоходомъ, для прилечів и украшенія. И въ пропов'яди слышится тогда не слово Божіе, а слово и измышленіе человіческое.

Послів таких в разсужденій о священномъ Писанів, какъ источникъ и образцъ цервовнаго врасноръчія, Фенелонъ рисусть идеаль проповыдника. Въ процоведнике онъ желаль бы видъть человъка, искушеннагося и обогащеннаго опытомъ, долгое время приготовлявшагося къ своему служенію, долгое время изучавшаго Писаніе и размышлявшаго о предметахъ въри. Онъ долженъ быть облеченъ священнымъ саномъ и подавать собою приміврь доброй христіанской жизни. Къ тому же онъ долженъ обладать даромъ слова; такъ что въ настырипроповъдники нельзя избирать человъка, не имъющаго дара слова. Когда онъ является на канедръ, онъ долженъ говорить съ нъжностію, какъ отецъ съ своими дътьми, а пе какъ девламаторъ, произносящій напыщенныя річи. Фенелону важется діломъ совершенно не нормальнымъ, когда къ служенію первовнаго слова допускаются люди молодые, безъ опыта, безъ знаній, безъ добраго приміра. Могутъ ли они выполнять, какъ следуеть, свое служение, и могуть ли производить

доброе впечатлѣніе на слушателей и доставлять имъ потребную имъ духовпую пищу? Лучше меньше проповѣдей, но только хорошихъ.

Говоря о знаніях, необходимых для пропов'вдинка, Фенелонъ сосредоточиваетъ вниманіе на религозных предмемахъ. Онъ напримъръ не считаетъ необходимымъ для проповъдника изучение повзи и красноръчия греческаго и латин--скаго, хотя изъ этого изученія можно извлекать пользу для пониманія свищеннаго Писанія в для изложенія ученія віры, какъ это повазываеть св. Василій Великій въ словів "Ко мношамо о томъ, какъ пользоватися языческими сочиненіями", и какъ это можно видъть изъ примъра древнихъ отцовъ Церкви, знакомыхъ съ свътскою ученостію и литературою, и обращавшихъ свое знаніе на служеніе религіи. Собственно священное Писаніе - тотъ предметь, который съ возможною тщательностію долженъ изучить и съ полною основательностію знать проповъдникъ. Здъсь онъ найдетъ все, что нужно ему для успъха въ его деле. Зная этотъ предметъ, онъ не будетъ иметь нужды гдв либо въ другомъ мвств искать того, чвиъ можно обравовать вкуст въ самому краснортию. По словамъ блаж. Августина, "чёмъ обдиве видить себя человекъ въ отношенів къ собственнымъ дарованіямъ, тёмъ нужнёе ему обогащаться внаніемъ слова Божія, дабы то, что онъ говорить своими словами слабо, подвръплять силою Иисанія" 1). Далье, нужно ж зучать писанія отцевъ, хранителей преданія церковнаго, научающихъ насъ истинному способу толкованія Писанія. Это были умы возвышенные, великія души, полныя святыхъ чувствъ, богатыя духовнымъ опытомъ, отличавшіяся чистыми вравами, пріобріттія великій авторитеть и обладавтія даронъ слова, легкимъ и сильнымъ. Послъ свящ. Писянія, это-самые чистые источники краснорвчія.

Въ частности проповъднической техники не входитъ



<sup>1)</sup> Христіанская маука, кн. 1V, гл. 8.

Фенелонъ, а только дёлаетъ нёсколько бёглыхъ вамёчаній объ этомъ предметв, и эти замвчанія являются у него улчайными, не связанными между собою. Его спрашивають напримеръ, что онъ думаетъ о выборе текста для проповеди. Онъ замівчаеть по этому поводу, что выставленіе текста во главв или въ началв проповеди произошло отъ того, что древніе пастыри - пропов'єдники никогда не говорили отъ своего чрева, а всегда изъясняли въ проповеди слова Писанія. Первоначально изъясняли священную книгу или отдёль ея по порядку текста. А потомъ незамътно явился и утвердился обычай не следовать всемъ словамъ прочитанняго отдела, а брать изъ него одно мъсто, которое и назвали текстомъ проповеди. Если проповедники ныне не дають точнаго изъясненія всіхъ частей Евангелія или евангельскаго зачала, то по крайней мірів пусть выбирають слова, содержащія въ нуждамъ парода. Взятыя въ заглавный текстъ проповъди слова нужно хорошо изъяснить, и чтобы дать часто нужнымъ оказывается изъяснить слова силу слова, предшествующія избранному тексту, и слідующія за нимь. Но въ тонкости отнюдь не следуетъ пускаться.

Далье, Фенелонъ желаетъ, чтобы въ изпленени священнаго Писанія проповъдники держались буквального, а не аллегорическаго смысла. Онъ знаетъ, что древніе отцы, въ особенности александрійскіе, любили аллегорическій методътолкованія Писанія, и привнаетъ, что первоначально благочестіе внушало эти аллегорическія толкованія, и что въ нихъ много встрѣчается умнаго, пріятняго и навидательнаго. Но отцы, пользуясь аллегорією, удовлетворяли вкусу своего времени и своего народа, и вмѣстѣ съ тѣмъ слѣдовали влеченію своего собственнаго луха; при этомъ они всегда обращались къ буквальному смыслу, когда нужно было показать основанія христіанскаго ученія. Кромѣ того, въ то время народъ хорошо

зналъ то, что даетъ буква Писанія, и отцы, имѣя предъ собою слушателей, знающихъ букву Писанія, естественно должны были входить въ духовныя, аллегорическія толкованія для ихъ назиданія. Нынѣ народъ несравненно менѣе наставленъ въ Писаніи, чѣмъ въ древнее время, и потому съ нимъ нужно начинать буквальнымъ толкованіемъ Писанія: нужно смічала давать хлѣбъ, а потомъ уже искать приправы.

Спрашивали еще Фенелона, какъ писать панегирики. Иные проповъдники, составляя похвалу святому и изображая его характеръ, всъ дъянія его сводять пъ одному пункту. Такая манера, по сужденію Фенелопа, служить въ тому, чтобы показать изобратательность и утопченность оратора, и есть манера ложная. Это вначить дёлать насиліе матеріи, когда все разнообразіе ся хотять сводить къ одному пункту. Въ жизни человъка всегда есть значительное число дъйствій, которыя происходить от различных началь и показывають равличныя качества. Эго утонченность схоластическая, показывающая малое знакомство оратора съ природою человъкастараться все возводить къ одной причинъ. Лучшее средство рисовать портретъ — изображать человъка, такъ сказать, во весь рость, ставить его предъ глазами слушателей говорящимъ и действующимъ; нужно разсказывать о всехъ его похвальныхъ действіяхъ. Это даетъ крепость и силу похваль; это назидаетъ и трогаетъ. А то часто слушатели уходятъ изъ церкви, не вная жизни святого, о которомъ имъ говорили цілый чась: имъ представляють много размышленій, съ указавіемъ на небольшое число отрывочныхъ фактовъ, выставленныхъ безъ связи. Пусть панегирикъ представляетъ изъ себя повъствование о жизни святаго, но повъствование не простое и сухое, а живое и полное движенія, гдв бы каждое слово выясняло высокое достоинство святаго, и вмёстё съ тамъ давало назидание для слушателей. Къ этому можно при соединять приличныя нравственныя размышленія. Такимъ

образомъ и жизнь святого будеть лучше изв'естна народу, и народъ больше можетъ получить назиданія.

Свои разговоры о краснорвчій Фенедонъ заключаетъ словами блаженнаго Іеронима, выражающими сущность всёхъ наставленій его: "Когда ты учишь въ церкви, возбуждай не крикъ одобренія, но плачъ въ народё. Слезы слушателей— нотъ твоя похвала. Рёчь пресвитера должна быть основана на священномъ Писаніи. Я не хочу, чтобы ты былъ декламаторъ, крикунъ в болтунъ безъ толку, по свёдущій въ тайнахъ и наученный таниствамъ Бога твоего 1.

Сочинение Фенелона, нами разобранное, не отличается полнотою в обстоятельностію взследованія гомилетическихъ завоновъ. Правда оно обнаруживаеть въ авторъ хорошее знавомство съ древними риторами и ораторами, греческими и латинскими. На нихъ основывается онъ въ своихъ сужденіяхъ, и ихъ авторитетомъ подтверждаетъ свои опредъленія законовъ врасноречія. Но при этомъ онъ является больше риторомъ, чвиъ гомилетомъ, и мало у него выставлены на видъ тв особенности, какими проповёдь отличается отъ краснорівчія свътскаго, и онъ даже какъ будто не чувствуетъ и не усматриваетъ оригинальнаго характера церковнаго краснорфчія. Знавомый съ риторами и руководствующійся ихъ указаніями, онъ не питуетъ ни одного гомилетического руководственного сочиненія, за исключеніем Тристіанской въры блаж. Августина; такъ что общирная гомилетическая литература для него какъ будто не существовала. Вниманіе въ сочиненію Фенелона возбуждено было въ ученой литературъ не столько внутреннимъ достоинствомъ его, сколько извъстностію автора \_Приключеній Телемака\*, симпатичною личностію его и необычною въ новое время діалогическою формою азложенія

<sup>1)</sup> Влаж. Ісронима письмо къ Неподіану: Твореній блаж. Ісронима т. ІІ, стр. 65.

риторическихъ правилъ, улсняющихъ законы истиннаго краснорфчія.

Но не преувеличивая достоинствъ риторическаго сочиненія Фенелона, мы отнюдь не хотимъ отрицать его значенія, и въ исторіи гомилетики должны быть отмічены нікоторыя руководственныя указанія, полезныя для пропов'яднической практики.

Заслуживаетъ вниманія основная мысль, которую Фенедонъ развиваетъ и защищаетъ въ своихъ Разговорахъ о краснорожии. Отъ проповеди, какъ вида публичныхъ ораторскихъ рвчей, онъ ожидаетъ и требуетъ краснорвчія. Но въ понятіи о краснорвчін центръ тяжести онъ ставить не во вившнемъ блескв, не въ искусственности слова и изяществв изложенія, но во внутренней силь духа оратора, честнаго и убъжденнаго въ истинъ, и желающаго своимъ словомъ, привести людей въ доброй цвли. Вившняя художественность слова, по сужденію Фенелона, котораго нельзя не признать справедливымъ, отнюдь не составляетъ главнаго и существеннаго въ ораторствъ, а есть нъчто придаточное и второстепенное. Проповъдникъ, вакъ и ораторъ вообще, говоритъ не для того, чтобы ласкать слукъ слушателей, а для какой либо другой важной цёли, и художественное слово можеть быть только средствомъ для этой цели. Не на этомъ средстве проповедникъ долженъ сосредоточивать свое вниманіе, не за нимъ долженъ гониться, а всего себя посвятить тому святому служеню, въ которому онъ призывается, и въ частности той высокой идев, которую онъ, въ тотъ вли другой разъ, старается передать умамь и сердцамъ своихъ слушателей. Пусть слово его течетъ ивъ глубины его духа, естественное, не прикрашенное: оно будеть сильно и дъйственно по тому одуписвлению, отъ какого происходитъ и какимъ согравается, и будеть вполнъ прасноръчиво, хотя бы отличалось простотою изложенія, --будеть более красноречиво, чемь пышныя, искусствення річи, которыя при красивой оболочкі не имівють

внутренней силы и не свидътельствують о пронивновеніи оратора предметомъ слова. Для доказательства своего основнаго положенія, Фенелонъ не разъ ссылается на классичесвихъ ораторовъ древности, и на нихъ, на ихъ произведеніяхъ показываеть, какое преимущество внутренняя сила убъжденнаго духа имћетъ предъ вившнимъ блескомъ слова. Ставитъ онъ въ сравнение Димосфена съ Исократомъ. Исократь заботился о выглаживаніи періодовь, о гармонія словь, о вибшней полировки мыслей, и съ этой вийшией стороны онъ превосходить Димосоена. Но кто же, понимающій сущность красноръчія, предпочтеть его Димосоену? Рычи Исократа, холодныя, цвътистыя, искусственно отдъланныя, совершенно не производили такого впечатлёнія, какъ рёчи Димосоена, преданнаго интересамъ своего отечества, горячія, полныя благородныхъ чувствъ и убъжденій. Въ ръчахъ Димосоена говоритъ сама природа, и въ нихъ, если есть искусство, то искусство тавъ совершенное, что его не видно слушателю. Слушатель не услаждается стройными періодами річи Димосоена, а весь погружается въ тотъ предметъ, какой раскрываетъ предъ нимъ ораторъ. Ораторъ, подобно Исократу, болве и первве всего заботящійся объ украшеній своей річи, по замівчанію Лонгина, автора трактата "О высокомъ", впадаетъ въ недостатокъ школьника 1). Школьнику лишь бы составить рычь, а что будетъ слъдствіемъ ея, — это мало его занимаетъ, тогда какъ истинный ораторъ главнымъ образомъ преследуетъ практическую цёль, а вифшиія украшенія річи его мало запимаютъ. Рачь ораторская, всецало направленная къ достиженію важной практической цёли, - истинное золото; а рёчь разукрашенная, полная вившняго блеска, но не имбющая внутренней силы, --- мишура, не имъющая высокой цъны.

Теорія Фенелона служить отраженіемь блестящаго состоянія французской проповіди. Когда выступали на каседру

<sup>, &#</sup>x27;) Lettre sur eloquence, p. 336,

высокіе таланты, въ родь Бурдалу или Массильйона, шхъ слово, полное одушевленія и огня, глубоко дійствовало на слушателей, и у нихъ съ этою внутреннею силою слова соединялось и вижшиее совершенство слова, которое не искусственнымь образомъ прививалось въ ръчи, а слъдовало за мыслію, по выраженію Августина, какъ неотлучная раба, не будучи нисколько звана къ ней 1). Но у великихъ ораторовъ всегда являются толны подражателей. Не имбя ихъ силы и таланта, они не могутъ сравниться съ ними, но въ стремленіи къ той славъ, какая достается на долю подлинныхъ ораторовъ, они усвояють ихъ впішніе пріемы, и искусственнымъ, разукрашеннымъ словомъ стараются замёнить или прикрыть недостатовъ внутренней силы духа и горячаго одушевленія, безъ котораго не можетъ быть истиннаго ораторства. Вотъ противъ такихъ ораторовъ и направлено сочинение Фенелона, которое хочетъ дать понять вмъ, что не тъмъ они должны дъйствовать на слушателей и могутъ пріобръсти славу, чъмъ хотять, и бичуя фальшивыхъ поверхностныхъ ораторовъ, оно всвиъ, призываемымъ къ служенію публичнаго слова, указываеть ті средства и силы, отъ какихъ зависить истинный успёхъ ораторства.

Другая мысль, стоящая вниманія пропов'вдниковъ, которую съ настойчивостію внушаєть всімъ Фенелопъ,—та, что пропов'вдь церковная должна стоять въ ближайшей и непосредственной связи съ словомъ Божіимъ или священнымъ Писаніемъ. Отъ себя, отъ своего ума ничего не долженъ выносить пропов'вдникъ, служитель и толкователь слова Божія, и ученіе, имъ предлагаемое, должно быть подкрівпляемо высщимъ божественнымъ авторитетомъ. Что на кафедр'в церковной является порожденіемъ мысли челов'яческой, опирающейся не на върв, а на умозаключеніяхъ, то зд'всь чужеродное растеніе, и порожденіе мысли челов'яческой, хотя бы и сильной, христіанами, ищущими пебеснаго ученія, не можетъ быть выстіанами, ищущими пебеснаго ученія, не можетъ быть выстанами, ищущими пебеснаго ученія, не можетъ быть выстанами.

<sup>2)</sup> Xpect. Bayka, Ru. IV, rd. 10.

слушиваемо и принимаемо съ такимъ довърјемъ и благоговъніемъ, съ вакимъ они внимають слову отъ Бога, запечатлівнному вышечеловеческимъ авторитетомъ. Между темъ многіе проповъдники, какъ во время Фенелона хотъли, такъ и ныев хотять быть умными сами отъ себя, а не отъ ученія Христова. и на канедръ больше говорять отъ разума, чъмъ отъ слова Божія, думая тімь больше понравиться слушателямь и лучше подъйствовать на нихъ. Знакомить христіанъ съ словомъ Вожінмъ, раскрывать предъ ними сокровища веры и знанія, содержащіяся въ священной внигъ внигъ, и по ней учить урожиль святой доброд втельной жизни-первый неотложный долгь проповъдника. Эту мысль свою Фенелонъ подтверждаетъ ссылкою на древнихъ отцовъ-проповъдниковъ, которые съ всевозможнымъ усердіемъ знавомили свонхъ слушателей съ священнымъ Писаніемъ, толкуя и объясняя съ церковной канедры цвлыя вниги священнаго Писанія какъ ветхаго, такъ и новаго завѣта, по порядку стиховъ текста, и которые своею проповѣдническою практикою дають намь достойный примёрь для подражанія.

.:.

The state of the s

(Die Theorie der Beredsamkeit mit besonderer Anwendung auf die geistliche Beredsamkeit, in ihrem ganzen Umfange dargestellt von D. Heinrich August Schott, Professor der Theologie zu Iena).

Гомилетика въ настоящемъ столътіи первое возбудительное начало въ своему развитію и болье твердому научному построенію получила отъ человька высоваго научнаго авторитета, не имъющаго къ ней прямаго непосредственнаго отношенія и никогда не занимавшагося ею, именно философа Канта, и именемъ его можетъ начинаться исторія этой науви истекающаго стольтія. Онъ не подвергаль нарочитому обсужденію законовъ краснорічія, ни свътскаго, ни духовнаго, но, можно сказать, мимоходомъ высказаль свое різкое отрицательное сужденіе о значеніи краснорічія, не признавая за нимъ разумнихъ основаній или твердаго права на его существованіе въ человіческомъ обществъ. Такой взглядъ онъ высказаль въ своей "Критивъ силы сужденія (Kritik der Urtheilskraft)". Говоря о разділеніи изящныхъ искусствъ искусствъ. Говоря о разділеніи изящныхъ искусствъ искусствъ и зділь разсудка, какъ свободную весть его мскусствомъ вести діло разсудка, какъ свободную вгру фантазіи... Ораторъ береть на себя серьезное діло, а ведеть его дакъ, какъ будто это простая игра идеями, для изъ веторія гонваєтняв.

того, чтобы занять слушателей... Ораторъ хотя даеть ийчто чего не объщаеть, вменно забавляющую нгру силы воображенія, но онъ въ тоже время не исполняеть надлежащимъ образомъ и того, что объщаеть, и что между тъмъ должно быть его главнымъ дёломъ, --- именно пелесообравно запимать разсудовъ 1). Въ другомъ мъстъ (\$ 53. Сравнение эстетическаго достоинства изящных искусствъ) онъ праиве и ръшительнъе выскавываетъ свое неблагопріятное сужденіе о враснорвчів и его достоинствв. "Краснорвчіе (говорить онь). если подъ нимъ разумъть испусство убъждать, т. е. обольщать врасивою вивщиностію (какъ are oratoria), а не простое благорачіе, есть діалектика, которая отъ поввів береть стольво, сколько нужно для того, чтобы, до обсуждения двла, склонить людей, въ пользу оратора и отнять у инхъ свободу; этого нельзя совътовать ин для судебной, ни для церковной каоедры. Когда идеть дело о гражданских законахь, о правъ частныхъ липъ, о научении и свлонении людей въ правильному познанію и надзежащему выполненію своихъ обязанностей, тогда, при достоинствъ такого важнаго дъла, не должно быть и следа роскоши остроумія и силы воображенія,твиъ болве искусства обольщать и склонять другихъ въ чью мибо сторону. Правда, оно иногда можеть быть употребляемо овжиль в похвальных прией, но и тогда должно быть возбраняемо, потому что при этомъ субъективно извращаются правила и убъжденія, хотя бы діло объективно было и законносообразно. . Простое ясное пониманіе этихъ родовъ человъческихъ дълъ, соединенное съ живымъ представленіемъ въ примърахъ и безъ нарушенія правиль благозвучія языка или приличія выраженія, въ силу идей разума, само по себв уже можеть производить достаточное вліяніе на человъческія души, чтобы при этомъ еще нужно было приводить въ дёло машины убёжденія, которыя не могуть совер-

<sup>1)</sup> immanuel Kant's Krifik der Wrtheilskraft Berlin, 1869, s. 186-7.

менно уничтожить тайнаго подовржнія противъ искуєственнаго ухищренія; такъ навъ-он'й могуть быть унотребляены и для привращиванія или соврытія порова и заблужденія". Такую оцину праспорвии Канть сопровождаеть примечаниях, въ ротором виражаеть свои личния внечатайнія, какія на него вроизводило враснорфчів ораторское. Я должень сознаться (госорить овь нь этомь примечаніи), что преврасное ствкотвореніе мий всегда доставляло чистое удовольствіе, тогда какъ чтеніе самой лучней річи какого ньбудь римскаго вародного оратора, или нынфапияро парламентского или жер-BOBBATO ODATODA, BORKIE DASE V. MOHR CHEMINBALOCE CE HEMDIязнымь чувствомь неудовольствія на коварное искусство. которое въ: важныхъ вещахъ умфеть двигать людьми, какъ машинами, приводя ихъ из такому сужденію, которое, при спокойномъ размышленін, потеряло бы у нихъ всякій в'ясъ... Краснорвчіе (ars oratoria), какъ искусство пользоваться слабостями людей для споихъ целей, не достойно нинакого уваженія. Оно и поднялось до высшей стенени, какъ въ Аоннамъ, такъ и въ Римъ, только тогда, когда государство силоналось из унадку, и ногда погасло истинное натріотическое HBCYDOCHic 4 1).

Въ основанін сужденія Канта о вналенін краспорідія нежить увкій, адносторонній, неправильный взглядь на это испусство, опустивній изъ виду существенныя требованія до отношенію въ задачі краспорідія, предъявленныя и развиваемия лучшими риторами, и выполняємыя ораторами, достойными этого поченнаго имени. Въ краспорідія Канть виділь однив внішній блескь, в существенными признакоми ого ставиль краспарію внішнюю форму наложенія и представленія діля, нумінье посредствомъ краснаго слова играть на струпаль души, совершенно не правниви въ разспеть другимь болье нажнихь принадлежностей истиннаго краспорід-

<sup>2)</sup> Kant's Kritik der Urtheilskreft, 1869, Beglin, a. 193.-195.

чіярин достопития переравнія и святобы півнутивь коспой ваправляется одого оратора, ща ченъ обаль, трив: на одени мей: «Dachhoti: «болочки, мискин вали потинине принчили выс торсинго жевуситва. Но житоритеть философа, высказывания го меблагопріятное сужденіе в значенію приспорічна, ги чого Paro Strugate Dasymhocts oro Cymecthologyla, Programme but ввоч и чначеню. Влагодари его влишино мненю, чживуще бужныт уможе, какихт исегда много вс масст читающей образонанной мублики, не бевъ удовольствія вислушивали на minénem d'opayopétra, coccénto ropas came no typetrobasse de себы присутстый кара божественнаго скова спосебнаго кы сувовань на другихъ, и съссвоей стороми дълали ордуби HATAIRT HE MIATODOLHOS HORTOTES DRIFFDOTES HE BUDGMENTHES заслуженное пронебрежение ва нему, не обваючинама възмено нів нападкахь перьезнаго обсужденія предветалічновавачь THAT OCH PREHINDER OPERATE STEELEN STE -110/- Къ такомуниложенио «вещей», ве чистиностиостіся: важ HORYMHO MERSOIM OF BELLEVANTE HUNDRESSERVED SERVED SERVED SERVED AND APPROPRIES. ностный ветлядоми на научные предмети: Вв тособенности оно должно было вызвать на болбе обстоятельноен в билье таубовое «боукадение вопроса о значение кравнорыти» и: Исловій oranni pero i disora i despera i dispera i dis профессіею пибли неученіє законовы враснорівнія, дуковнаю "ME TO: " N'AR " CHETCESTO? IN REMORGENIO MPARMATE PRIORIGIAME тром претики. И мы видимы, что такое обсуждение миси вамедание ·последовачь, своро последной появления на распространения прене-'Овежительныхы канченских выгол дови их краскорычен Защич-- Никами краснорфий мвинись прдву которые не отворгали завиль Спартоположной общиософіну. Ф. ня чосновація. Этих 100м изка двачава старались доказать исихологическое право праспортия мажене существованіе час обществах часовриоских, и свіщоствово необходимое и важное значение ораторства,-какъ одного изъ видовъ высшей душенной двятельности человния. Изъ первыхъ

- поррім проспертильна пличенцінем глубиною и серьенцогію - 4.6.1. адиндео дайна дана жана кадар дана дайна байдогож г., к и байдоор -- мыхъ : - бурь довій : Ф : Значовій : В : Достоннства : Экоро -- ноку сстра, , опиравическі по імвеоритерь: Канта,, Одна, дел. этих і и теорій мриналлежиты Гоприху. Авгуску Шерту, профессору богослоовія въленти арупая препру Теренциу, прилворному, пропр--межныму жанирофессору : болосновія : як. Бераний. Эти професor stregozyche bindigongan giggen stranskran ninerprod. ugozo -оборнасніє законови этого накрусотваннотому о что они пора явають финксиров неронимиль — ваконовы перавнорёнія, . Радо оранора, и на своемъ меломенін они стараются примінять н рый (имбаур нблицайшее, овношеніе къ страсци редигіозціх в «бопословеннях»; внастій. Покому нять поорін; больше дринадде-.......Въданду отрицательнаго потношения. Канта, къ красноатарунго, доста ставною вадочею поставна для себя отнеста и умерать для него исиходовинесное, основаще, Для рушенія - парясполів вободі вадання, онті обрання виннаніо іна дубовия о тириролунивогория правленникать принта, моторый, бы наб-«**Серест**ия оправливать существореніе, и дуйствіе зураснор<del>йці</del>я. междуновомной вонной во : міферо ли іспані, фоловая , требуеть ; одь «ряду, слопесных», врояв--: ведений именно даного, родальнанив слуширь прасперучие? т.И.нбидостим обыщавно полиое; учетовление выпресымъпресы. э **физомей - ду**ши, - есанобыч нео было праснов фил, ман ослибы мы SIHARRA (ARBURNATA) ARROGANDO SABRIDAP ÉNGARATARA OTOS BEBEUTEBAS еления выправления выправния в на выправния высти выправния выстичнити выправния выправния выправния выправния выправния выпра -и виду сполой основанностольного поместь го мубу предволена по предвольных с «Кумпествованіе» живснорйчія, «мо» оно «служить», необходимы в 

средствоить для удовлетворенія одной нать самых существойприть негребностей его. Раторика и гомилетика должны раскрыть эту психологическую потребность или силу, вызывающую существованіе: краснорічія, и это ділаеть Шотть, научнымь образомь, на основаніи психологических данвых, докавыван, что праснорічіє не пустая, праздная игра слом, не искусство обольщенія, не заслуживающее помвалы, а діло и искусство весьма серьезно и важное, предполагаемоє в требуемое неистребамыми потребностами нашей природи. Опо имбеть такое же законное основаніе и право на существованіе, какь проза и позвія, в служить не видомъ проми, какь обивновенно пелагають, а особымь, самостоятельнымь родомь словескихь проязведеній, параглельнымь прозів и новзім.

Сочинение Шотта, посвященное раскрытию и уасневию его теорія, по своему составу, сложное произведеніе. Оно ви риторика, ни гомилетика, взятыя въ ниъ отдельности, а риторика и гомилетика вийсти, объединения общимъ именемъ теорів краснорвчія. Въ немъ разтясниются и обсуждаются общіе основные законы праснорічія какъ особаго рода словесныхъ произведеній, нараллельнаго прозв и повзін. Расприміє этихъ законовъ-предметъ ричорики. Вводя въ свою систему правственныя и исихологическія начала для объясненія заво-· і вобъ враспорічія, онъ хочеть придать высшій научний митересь этой науки, которяя, вы рукахь поверхностинать систематиповъ, весьма часто является наувою безпринциною, сухою и схудною. Но онъ не останавливается на распрыти общихъ ваконовъ краснорвчія, взятаго во всей цілюсти. У профессора богословія въ виду спеціальная цівль, состоящим въ уясненін собственно перковнаго красперачія или проповадничества. Общіе основные законы праспорічія пийноть посвательное вначеніе и для препов'ядника; такъ знавъ препов'ядость одинь изъ видовь праснорфчія, долженствующій видовживать отличниельния черти своего рода, известного подъщазваніемъ праспорічія. Но у нея есть свои видовия отличія, вависищія отъ осибой цізни и особаго содержанія ся, и слова проповідниковь во многомъ отличаются отъ річей Димосесна и Цицерона. Отсюда другая задача теоріи краснерічія Шотта — уясненіе особенностей церковнаго краснорічія и опреділеніе спеціальних законовь его. Это и вирасиль Шотть въ задлянія своей системи, указавь въ этомъ заглями на то, что его теоріи краснорічія излагается съ особеннимъ примінемісмъ да духовному краснорінію.

Шовть процолько лать трудился вида провентемь и об--работною, своей системы, наизположей теорио пресморйчід, н она предотавляеть из себя многотомное чворение. Дервеначально онъ надагаль свою теорію съ университетской наседри въ авадемическихъ: чтеніяхъ, а въ 1807 году, въ пособіе . Своимъ слушатолямъ, издаль краткій учебникъ подь загнавіens Kurzer Entwurt einer Theorie der Beredsamkeit mit besonderer Auwendung auf Kanzeberedsamkeit, zum Gehrauch fur Uorlesungen (Краткое начортаніе теорін праснорічія, оъ особеннымъ примънскіемъ въ церковному краспорачію, для умотребленія при чтеніякъ"). Одобрительные отвывы, каними встрівчень быль этоть учебыннь нь ученой литературів, утвертвие въ немъ намврение, являвшееся у него и прежде, -педробно въ большомъ сочинении развить ту теорию, котерая аз учебникв представлева: въ пративът чербалъ. Для приведенія этого наміронія въ исполненіе потребовалось ніскольво ийгь, въ теченіе которыхь его возарінія на предметь, при ROCTOSEBOMS PETHOMS RELOCKEDIN DETODERE N COMMISSIONE, эслъдствие собственнаго разминиения и указаний се стерочи, расширались, восполнались, получали большую ясность: и опредвленность, и при этомъ подвергались ибкоторымъ видонаизненіяму.

и Молнов, систематическое валожение теорін праспоранія у Мотив ресубляется на три: части, который янивансь въ сийть не екоро, одна послів другой. Первую часть она частивнять у Философское и религіовное основаніе риторами и

ачинивтичи за она вышли въ печати въ 1015 году: «Вторий -quert usgana herest godatti bets ubene afrena herest accioni wad 1884 Togy: one seemorers by cool Teopho- operopean чазобр фтоніція си пособерніций і і поживненіей в обе у духова вивь Product: Project water, he spras and furth. Headrates Truct-. Pino: opakuposa sa u pue nunomenin, : 2) - vespin ispavo puta isu inain--memia (etuna) u 3), reopie - oparopeaseo uglenshoinenial Hins этой третьей части теорів налардотся правіфничельно жь ду--йови настриченть и Сеория опригорского расположения первымъ -вонгинер, астаниваний постоя в простоя в простоя в принципримента в принц -мирая вы свей георію вригоромаго исложенія и промещинскія, Participation of the Participa ««Славный нитересь, какой представляеть чебрія прасноipėvis Morva,---by ažys: oggobonodomenius, ing makuyl one эпостроевиеть - свою : енсчену, "н эканемы отпрается прыдсанть i cympochem spaterieus: sandru acturrando improkoptinii 974 «основаничения раскрыта въ мервой части или спечены, че-«сащей зигливів; . "Философское и ремичіонно јоснованіо фило--рим " и том илетиси ", ногором ' по "овоей постяновий вы) то соре--ил явиларь совершенного новостие из нашей наумы. Вы вроить -пункта Шотта ивлистен вполижоричностичный; эневосточный, писложения об основной части его системы, заслуживаеть осо-- бонныго внижница възночория гонивозина. «Нартъ, люжно» овы-- нать, даль первый печинь в экспундейсь вы чену, чтобы не опест . прителма раторину и роминетину, книг напросвой своды прик-CECEPTAM OF THE SEE STATE OF THE SEE STATES OF THE SEE SEED OF THE -эфисмогли (выченнув и на свочерная, бы донавы опиравновыей частныя прискин, составляющіл кодержиніе риторики ти отбимлетиви. После появленія теоріи красноречія Шеклар основвая часть, ченавыщах обина новербнія, предваримнія част-4 имо: «траны вытрині : сділивись необходиною іприцадленностію эськь, болье или менье вархальныкал опытовь пвасоменія гомпленики, и беть неи система этой науки считаелся ненол-

PARTICULAR MERENALE: CENTOCHOBSRIB TOROPER PORELORE HO FER онов чатими во выправния в провидующим в противоря в намеря в наме RESTABLE BEARING PERSONNEL PORTRAGORNE EXSONATE CHAPTER MOUNT MOUNT OF THE MANAGERY MOUNT OF THE PROPERTY MOUNT OF THE PROPERTY MOUNT OF THE PROPERTY OF THE P WARRANGE TO COMPERMENT OF A 15 THE ROLL OF STREET - «ЛЕЭТИ Скийфи философеннованіе Піотивы навпедшаення философеннованіе при нервой части его системы, отличается широтою захвата. и глявбакоптиличенти Дин общения вадачф о продекомдения, сущности, оолгот шенделе испониционали присметриней исполнять в виденициональной Henonds indestympenië ectarinte, brnombonipobon: fadnobinier Més смолорийности аспосатальности страниции инструмента страниционно онірі, которою извістно мода внечень прасперічія. Волијровой CHETENE PERPANGHICAG STORO SAMORA GRYSHED: SAKORD TAROTÈSIN, -имерорица і держичні і высорильський неменальность і філоровом. ствін : бозчирленния: міронах у свётния, и: планети. Ви : душё -ye.ofenomenopene ambiendende malamento de la companie de la compa -март неэрешненіе предорібкатьь, гармонів віносдиненію/ородоб - свыныти необоюны, вывышный выпомы. Оно ворошится выстауновин в применти применти при в применти при применти при - ветинавныя (рамы, что : ва мора, ноорганцыосными она, ) вывол-: иметов гот апробходимостию, какие жепреложное веление. Твория, - # 185 mint: Generate Cho- Grosselle Marie y 186 the Cho-A Sound Green, A M. Horomy: Sanch Hormowhite. . ye no noting office it follows: лимичнения его. Другое: основное ловятіс, которое служить у вн "Аталемизич, кірей понологі від войном в венопій в поном бель вребій в -одгруготфинодон уми, же бувберен потрубен бодохом дипримиче лем ценін «Обосії» природиз», на которал «Всегдя, ; доліква : павравлять очево рокой видоми, ктижуво они и поско лектом в постоя в постоя в поской в поскои в «Спремися из этому» бизгун новия существом» «процив, 19040» · Чайкан филосовов принроды побущая слоя г. Ал.: тому и этобы и - фрумень ледётить и упастинами — въ "фостимовія "фосово: блага, the other attended by the other A strage of the 

чтобы и другим указать нуть из нему, представляющийся ему наиболее върнымъ и благонадежнимъ. Ераснорфчіс является средствомъ, какимъ нользуется человът—ораторъ, чтобы привесть другихъ из гармонін от собою, подъйстювать на ихъ велю и побудить ихъ стремиться из тому благу, какое носится предъ его вворомъ, и вакое енъ желаль бы сділать общимъ достояніемъ, видимымъ въ дъйствительности.

(Слишкомъ глубокій фундаменть: полагаеть Шетть для своого научваго зданін, названнаго им'я теорією краснорічія. Нужны былу многія посредствующія звенья, чтебы довости до конца это зданіе, такъ глубево заложенное. Чувотвуєтся натрива или успление напряжение инсли, чтобы отъ такого отдаленнаго начала, изъ какого выводить Шотиз, дейти до - опредаленія сущности предмета его изсладованій, При втомъ вводятся въ дъло лешніе элементы, услежнятьно вослёдова-- міс. И всян творія въ приона вынгрываєть съ глубнить, то, CB ADYROR CTODONIU, GHA OTS STORE TEDROTS BY MUNCETH HORIставленія и легности построенія. Шотть старастся такь опредъять сущность враснорачія, чтобы иза втого опроділенія сами собою витекали законы истиниаго краспорачів, упсиндорь надлежащее его направление, и чтобы успаванием инть ложных проявленія искусства краснорытія, котерыя подавали поводъ из унивительними и отрицательными восорвинами на него. Стремление весьма похвальное, и оно для виниательно изучающаго теорію Шотза не остается безъ результата. Но для того, чтобы ово увенчалось полными успекомы, нужно было больше ясности въ основнихъ положеніяхъ, на воторыхъ опирается система. Ввяты въ основу системы два понятія, указивающія на источникь праспорычія и его пыль, слишкомъ отдаленища и общід (стремленіе человіна въ гармонін и высочайшее благо), и если эти попятід указаны вірно, какъ руководительныя начала, то нельвя скалать, чтобы они раскрыты были съ совершениом леностию. Читарель своем имскію не можеть внелий разсвять ту туманность, вакою облечена теорія Шотта въ основних своих началахь.

Для улсненія дёла и для лучнаго ознавомленія съ оригинальною теорією Шотта, представниъ болёе подробно медъ мыслей Шотта, держась той нити, какой онь самъ слёдуеть, при развитія своей теоріи)

Онъ начинаеть свои изследованія разсужденіем в о явике вообще, и ститаеть это необходимимь потому, что язикомъ, какъ непременнымъ орудіємъ, польвуется ораторъ для достиженія своей цели, и потому еще, что самое прасноречіе пеносредственно развивается изъ языковой способности человека.

Языкъ есть существенная принадлежность духовной природы человъска: основание его лежить во внутренних глубинахъ человъческого духа, въ томъ таниственномъ, новидимомъ нами, корий жизни, изъ котораго выростають разные отрасли разумной живнедвательности человека. Явыка служить печатно высшиго достопиства человава, которыма она отличается отъ всехъ живыхъ существъ. Имъ онъ, по свободному произволению, износить во выв и выражаеть находящееся внутри его. Вившнинъ облачениемъ языва служитъ ввукъ. Но ввуки, слишиние изъ устъ человъва, двояваго рода: одни ввуни служатв выражениемь ощущения; это намые звуки, не инфонціе членораздільности, не управляемые разсужденісив и волею человівка и являющісся, можно скавать, по савному побуждению природы. Знуками этого реда выражають свои оптущения не люди только, по и животныя, и эти невольныя обнаруженія внутренних ощущеній не вхочето въ область того, что мы означаемъ явикомъ человъческимъ. Языкъ есть выражение человическихъ представлений (а не ощущений) членораздёльными звуками, имвющими значеніе. Человінь, какъ разумно свободное существо, пользуется этин "членораздвльными, значащими звуками, не подчиняась необходимости, а следуй нарочитому намерению выразить обире: ниутрениее. Говорящій съ ясними сознавіємъ выражамі свои представлянія осъглімь, чтобы сий пражамі и поряжи ібіман другими: существами его: рода. Значаціє звущи слишьличенню думий, мы насмаветь пловами, помотому ламкъ побственно ссть выраженіе наших предстадленій, ки главахь.

Что побуждаеть и ваставляеть нелоківа; выражать епе -200 **атрал**ира, <sub>н</sub>атарЫ, узо**д**прас умотб. Замияв са: кінэматальном. -бен нор визидые, нотопу, ито ньътравъяснения существо вы-" re "Lime becelo mound inspectant Thought dufter abount Thou भार सतामाता एक रहे ग्रुपेस्स स संभव है। एस. हु फ**र्बार्यक्रमभ्याह में है**-...... Коронняе стремленіе чашего существа, высонай**не**с, на чало, управляющее нашею живнію и ділтельносцію, какъ нин привочнати вршо, -- стремленіе кр. совој шенцей гррионів, - жи сонориченному одинению чоловина, съ свиния собою и мі-- кромън Хорь загой прекрасной зармонім мы лю находим во - челопряюсью живені фо честр і ся торбый на вічній сібай. - Менія (жилими і пракова пра » насцій ченов в ческой совоку<del>чной сиды. Пе</del> тоновите» что чено - «Вұкь пеобразониння», проданняй луюствонности», проветьено-- ириодистиный, пр. нимбест. Нименого предпристрый этой **сармо**ци. а Спятая идея, если не соврается перед и определенно такина о мильний, но живова вет чихи, холу покрытья тамеронь: ова ы<mark>даеть себя внать чувствомы удовольствія при</mark>нудовлятворенів -ежельній ченорька, и учувствому спокоўствін ин самоновольства устри : фонцаній собравій нашах ; квараностей и н<mark>поступной т</mark>ег енакономи права и обливиности. Стремленіе» из единоглу для :: гармовін:- составляєть осредовочіся около, <del>кот</del>орано, вр<del>ани</del>ется Buta-Haris-Bearle Carains of the Car - дерго, отъ, своего праного, дугу. Это начало деловаческой жи-, вин ость отраженія айчнаго завона, рилимаго во герей вселен-<del>~ Ной, Гир факон</del>елное вревноофрацю: Стрежился жа сове**р**шевной , (абсолютной). гармоніи, "Жаўствіс чэтого закона жилнодеть «Тех понямунийх у плаях у Кукими чинж васт побесный пенямури . жыя тэля, образуя собою свявную міровую систему<del>, т</del>вр<sub>е</sub>по-

стояниты, фазыбренноми и пода войхи присти и перемени на видийой природб, и вогорыя причесеми различія (своеми, сийн амановыя чествення в порядкий по стабов в образований по стабований по ве и ожеть не подчиняться вічниць законамы, управивающиць becambon, tota comanie ochobnaro etpennenia momety sanem наться въ немъ, и хотя чоть чего воли зависьть принималь тв мая другія рушевін, «тв чан другія средства для исполненія его. Человінь, развигаясь, тогда приближается из этой совершенный гарионія, пастда всею душем обращаетси отъ міра на Вогу, и отъ земнаго и прехедищаго нипривляеть свой взорь къ тому вибочаниему врчиему Сущесубу, почорышь держичся и приводитей дв спищенному йорижку чьее безнонечное равнообразіе авщей. Это доставaberio cht: peinth, hernihan rhpa be born, uncras, cepжечный от живая, объежномым все существо человым и през аванопан' въ дълать, или, по выраженно Писанія, въ мобвы. Э «Вос. что человань предпринимень и соверняеть для POO: THOOM ONT BE PROMOTIC CE CHINNE COCOD & CE MICORS. dar atte fores fore an old arabandalistic and a state of the еволию это неходить от вары и совершается съ варово. Ито совернавется безъ религи, т. е., что выходить изъ чувства, иротивоположнато релитіваному образу мислей, то оболь-**Шаеў** з ёў ў тіўстыми Надскідайн Сустною обыанчивою з тыпаю thuronterman a want of the parts ero bo whater the campage codone take kare! Watcher or ornowe Bord nomers usrogue 

18 ч Мев этого высочаний по начила, тосподствующаго во всеменной, изъ этого основнато стремнения человеческой дущи из человеческой принети по представа и выподнет Шочеть и слибе существойное назная. Человина лечеть, чискомий втими существойное начина. Человина лечеть, чискомий втими существаний существаний его рода, и лечеть вырамайщи от представления, ивляется чили служить орудимы, посредставить честорого внутренням живнь теморицаго; инфавидуума связывается съ внутреннею жимию других существъ его рода. При пособіи его десиглется въ извістной степени единство между нашини и нужним представленівни, лувствими и стремленіями, и чёмъ больше это вираженіе представленій содійствуєть единенію людей, тімъ болье опо доставляєть удовлетворенія желанію говорящаго, тімъ болье онь нувствуєть внутренней гармовіи или согласія съ самимъ собою.

.√6 м — **Эти разсужденія Щотть ведеть из тому,** чтобы показать проистождение различных видель словесных или литера. турныхъ превведеній, и въ частности красновічія. Въ двиий вообще выражается наи виносится наружу внутреннее теловъка, стремащагося въ гармонів или въ единенію съ вижинить міромъ, главнимъ образомъ съ существами подобнаго рода. Само собою повятно, что это выраженіе внутренняго содержанія челоріна должен отвічать настроенности души челоріга и твиъ видоменфискіямъ, какія вам'ячаются въ од жизнодфительвести. Въ душе человена наука отмечаеть три видонаменовія зан три спир, которыми объямаются вся полуота са проличений: умъ, сердце или чувство и волю. Эти три сили столть въ перавривной связи между собою. Но въ думевной жизнедия. тельности, вы наждомъ частномъ моменте, является преобла-ISDINED ORES HE'S STHIL CHIE, H STEME YCLOBIUBACTCH, BE нажами данный моменть, особая форма видиренней живии и особое состояніе души. Соотвётственно, тремъ силамъ души, различается трояное состояніе ея внутренцей живни; 1) состоянів спонойнаго созерданія и мисли, 2) состояніє живаго чувствования и 3) состояние внутренняго стремления или желанія. Въ явикъ, виражающемъ ваше внутреннее содержанія, втимъ тромъ различнымъ состояніямь нашой думи или формамъ ся жизнедвятельности, порежнають три разливные рода рачи, которые съ необходимостію новинають якъ природи нашего духа. Эти реди: проза, полози и праспорачаю. Въ проей виражается состояніе спокойнаго созерпаній в висям! Проса предполагаеть такое состояние говорящаго или нимущато, въ которомъ преобладающем силом является силанознавія, и она всецвло имбеть цолію наученіе,--сообщеніе побъстимът результатовъ собственнаго познанія или передачу и усвоеніе чого, что увнали и чему научили другіе. Проза возникаеть изъ стремленія человіка къ единенію съ нимь другихъ въ сферв пониманія вещей и мисли: эдвсь им ищемъ ние стараемся привести въ гармоніи двятельность нашей силы познавія съ діятельностію познавательной свям другихъ. И когда мы не сами излагаемъ, а слышимъ или чигаемъ изложенныя въ проеб представленія и убъжденія другихъ, и нотомъ по всантавів принимаємъ вхъ за истину, тогда вроисходить единеніе нежду нами и другими; тань накъ мы наз мовнанія и уб'яжденія соединяємь съ своими собственными познаніями и убъжденіями.

Наъ состоянія душя, въ которомъ преобладаеть двательмость сими чувства, возникаеть другой родь словеснаго выраменія,—повыя. Жавое чувство не можеть замыкаться въ самомъ
себі; оно съ силою вырывается изъ ваволнованной груди,
стремится быявить себя, перейти из другимъ и чувства другихъ привести въ созвучіе съ собою. Здібсь съ сердечностію
и теплотою чувства соединяется діятельность силы воображенія;
возбуждаемая сильнымъ чувствомъ, сила воображенія пропвинеть при этомъ большую энергію и свободу, канихъ незамітио въ обынновенномъ состоянія души. Языкъ поэзіи есть языкъ
силы воображенія и чувства. Поэта одушевляеть и движеть
стремленіе свои чувства и образы, наполняющіе его душу,
сообщить другимъ и чрезъ то войти въ единеніе съ ними.

Наконецъ состоянію души, въ которомъ является преобладающею двятельность силм желанія или воли, отвітають третій родъ словеснаго выраженія,—собственно краснорічіє. Оно вибеть въ виду, выражая извістное внутреннее стревленіе оратора, произвести вліяніє на волю другихъ и склонить віжь къ извітимих рівшеніямъ и дійствіямъ. Задача здітсь

вы помы, пробы достигнуть одинения: възстренциения в орогора св. слушителями. .. А. достиженіе этой праци: повмещим, польто тогда, когда оста гармовів цан однивніє нь ютренявніях зісамога орегора, ил е., погда камънераторы вполий преницить : эймъ стрешнениемъ, наное (хочэпь: вовбрживь и учвердить нов яруп PRESI DELLA SELECTION PROPERTY STATEMENT PROPERTY OF PROPERTY AND PROPERTY OF зпанія в сплою: чувства, в родь рібчи, сприкліцій свий жолегія, имогой воспринимаеть на вобласки ировы, и позвіць, из воспринямяя оттум флемвичы, прообразуеты ихъ соотратспрещно своей природів и своей цілич Но ири всеми родетей враспорічія ст ирозою: и повыею, оны остаекся юригинальныму, семестрятель: инист (случ аними: одр :ubosh is повять Бигони: Били вили: Ввиг рен же портините прости пробот во поделя в подел при общинами вивнія, и турстве, котя, деявольность опой биль , средниярися съ дъятельностію другихъ силъ. -1 Улверинин на пенхологилеских началах самостоатольное аначоніе акрасиорачія, як ряду другажь, р<u>одов</u>ъ село Bective verby stablishing in the section of the sec ділить ого харрктеру, выстанчіє отъ прозы и поозінь Гладисс одунаје ирвонобраји од трајина гродова сторовината инфинара деній, вълтомъ, ито оно требуеть, болйе, сложной пработи. эн<del>дікі, ба</del>қою донольствуются прова и порвіл. Большее жолин<del>ас</del>тво <u> Тамберинги повин тобина обига призвоно въз прости</u> фантибе напраженіе чата ізберастат вогла словом з котага 'Чрыствовот: въ склонбніс' вочи къ Азарстийна «Вумснівия» ілберающиму ччя своє і в колочаснія наприженія свіч свіч обучалуй, немалаго самопожертвованія, чёмі когла нийволь въдвилу простое научение или выражение чувства. Проза деорегинеская товорить разсулку и уму, и въ ней проприветь спос пропри <del>. 1103на бід</del>ва, и мейстаціва - сила, і Алснающая, порація<mark>щи, Атвой-</mark> <del>, марына</del>ячах». "Есля вр. нед . Кайств борбыйвюлся <sup>а</sup>кв: силь - Воофвиженія лициста і Али Суліпалета Ули фолфе<sup>лий</sup>ствайного -тредстя ві**неже** обору, абруд от , , фірвиоп, Д'янфія, віневизуюци. " «Чрсь Гебвебшейно потавинейнай войни стажеонаю иго отношению

ка разсудку. Ва краснорвин требуется двительность ума и разсудка: потому что чёмь яснёе представленіе о которомъ говорить ораторъ, чёмъ тверже убёжденіе въ томъ, что онъ отвъчаетъ вашимъ истиннымъ стремленіямъ или нашему благу, тёмъ своръе и решительные можно подействовать на волю слушателей. Ораторъ долженъ давать своимъ слушателямъ или читателямъ ясное и определенное представленіе о предметв. Но яснаго в опредвленнаго представленія о предметь здысь мало. Не только аснымь должно быть представленіе предмета въ ръчи оратора, но и живымъ; а для этого онъ долженъ призвать къ двятельности и силу чувства. Овъ долженъ живо представить, что решение, имъ внушаемое, имъетъ веливій интересь для нихъ, что оно ниветъ непосредственную свазь съ ложащами въ душт ихъ коренными стремленіями во благу, и этимъ представленіемъ подійствовать на няъ чувства. А для этого онъ самъ долженъ обнимать предметь свой не умомъ только, но и чувствомъ. Иначе, при холодномъ, прованческомъ представлении предмета, онъ не достигнеть своего тріумфа. Само собою понятно, что при вінэжводова влиз и стоплавори стоплавтий у отущалод висте. чвить въ обыкновенной провъ. Решеніе, рекомендуемое ораторомъ, переходить въ дело или воспринимается волею слушателей, когда ораторъ не только возможно ясно, но вмёстё и возможно живо и сердечно поважетъ достоинство и необходимость извъстнаго дъйствія, а также исполнимость и возможность его. Одушевленіе, имъ овладевшее, тогда перейдеть къ друтимъ и разсветь въ никъ вей сомийнія и препятствія въ двлу, ики обитенидивари же обиране или энергію въ предпринятію или совершению ревомендуемаго дела или подвига. Ораторская ручь такимъ образомъ, по опредълению Шотта, есть связное язложеніе представленій оратора въ словахъ, всецьло направленных из тому, чтобы чрезъ равномерное занятие разсужа и ума съ одной стороны, силы воображения и чувства съ другой подвиствовать на человическую волю. Ричь оратора MSE ECTODIE PONEJETERE.

обращается вака ва мыслящему, така и чувствующему человъку. Сила воображения играетъ вдёсь посредствующую рол; она стоитъ какъ бы посреднив между умомъ и чувствомъ и пролагаетъ дорогу оратору отъ одного въ другому. Она превращаеть ясныя возорвнія и основательныя убежденія въ наглядныя и живыя. Она, въ силу связи, существующей между воображеніемъ и чувствомъ, возбуждаетъ живъншій интересъ въ предмету, въ воторому ораторъ стремется склонеть воло другихъ, наглядно представляя и живописуя этотъ предметь. Высшія силы повнанія, воображеніе, чувство въ душть, открытой впечативнію річи оратора, приводятся въ дійствіе совокупно, въ отношение соподчинения, направленныя въ одной цёли, равно вакъ и въ самомъ ораторъ предполагается такое состояніе души, въ которомъ ясное возрініе и твердое убіжденіе соединяется съ живою дъятельностію воображенія и съ сердечностію и горячностію чувства. Краснорічніе такимъ образомъ стоить посредний между прозою и поэвісю, и соединясть ясность, опредёленность, основательность первой съ живою наглядностію, појнотою и силою поовін въ оригинальное цёлое, въ особыхъ границахъ, указываемыхъ цёлію ораторска-RIHOMOLEH OT

Стоя на срединъ между прозою и поэзіею, краснорьчіє имъетъ много общаго и съ поэзіей, и немало заимствуетъ изъ ея области. Какъ поэтическое произведеніе проистекаетъ изъ души, одушевленной и проникнутой чувствомъ, такъ и ръчь оратора должна выходить изъ души, съ одушевленіемъ предавной своему предмету, и, подобно поэтическому проязведенію, должна выражать внутреннюю жизнь и внутреннее стремленіе оратора. Между тъмъ и другимъ одушевленіемъ есть родствевная связь и взаимное взаимодъйствіе, и сила воображенія играетъ значительную роль какъ въ состояніи живого чувства щоэть, такъ и въ состояніи внутренняго стремленія оратора, чего незамътно въ состояніи спокойнаго мышленія. Но различіе то между поэзіею и краснорьчіємъ, что поэть не имъеть въ виду

и не преследуеть правтической цели, а у оратора непременно есть и должна быть практическая цель. Повзія выражаеть чувства, волнующія в одушевляющія душу поэта, я помыслы, творимые его воображениемъ. Дъйствие, ею производимое,соввучіе, единеніе въ чувствахъ души читателя съ душею поэта. Прекрасная форма въ поозін имбетъ существенное, первостепенное значеніе: въ ней матерія съ формою такъ нераврывно соединяется, что трудно, иногда даже невозможно, ръшить, что больше интересуеть вась,-натерія или форма. оратора форма имветъ второстепенное, служебное значение, а главное у него матерія, цёль склонить волю слушателя или читателя въ опредъленнымъ ръшеніямъ или дъйствіямъ, или въ опредъленному образу мысли и двятельности. Но вившияя форма изложенія, а при устной передачів рівчи, и произношенія много способствуеть достаженію цели, поставленной ораторомъ. Ораторъ во вившней формъ долженъ удовлетворять требованіямъ правственнымъ, интеллектуальнымъ и эстетичесвимъ: требованіямъ правственнымъ онъ удовлетворяетъ тогда, когла съ особенною заботливостію избъгаетъ оскорбляеть чистое чувство придичія и нравственности, -- интеллектуальнымъ, вогда соблюдаетъ грамматическую правильность и чистоту съ одной стороны, определенность, ясность и извъстную степень краткости (противоположную растинутости) съ другой, эстетическимъ, когда удовлетворяетъ эстетическому чувству слушателей, т. е., когда воображенію, чувству ш утонченному ввусу слушателей доставляеть то, что можеть питать и услаждать эти силы. Но все это у него только средство для цёли. Стараясь интересовать формою своихъ слушателей, ораторъ дочеть чрезъ это расположить ихъ въ принятію того, въ чему онъ воодушевляетъ ихъ своею рачью. личность говорящаго въ ораторской рачи имбетъ больше вначенія и потому въ болье выгодномъ свыть должна заявлять себя, чёмъ въ повзін. Ораторъ говорить свободнымъ людямъ, которые саностоятельное испытывають и выбирають то, что

ниъ предлагается, и они тогда относятся съ довъріемъ въ вовврвијамъ и убъжденјамъ оратора, когда онъ своею личностію впушаетъ имъ симпатію и уваженіе. Для достиженія цізли, преслёдуемой ориторомъ, не безразлично, върять ли слушатели въ его способности и достоинства, - интересуются ли, и насколько интересуются его личностію, -- въ особенности, когда ораторъ стапонется лицемъ къ лицу предъ своими слушателями и входить въ непосредственное соприкосновение съ ними. И чвиъ важнъе дъло или ръшение, къ которому ораторъ склопяетъ слушатедя, твиъ больше оратору нужно заботиться о томъ, чтобы слушатели съ участіємъ, симпатією и дов'яріємъ относились въ его личности. Ораторъ долженъ представлять себя слушателямъ достойнымъ органомъ доброй и достойной вещи. Убъждение слушателей въ его достоинствъ расчистить, такъ скавать, путь въ ихъ душамъ тёмъ представленіямъ и уб'яжденіямъ, какія опъ считаетъ нужнымъ сообщить имъ.

Шоттъ разсматриваетъ краснорвије не съ исторической, а съ философской точки врвнія. Онъ ставить себв задачею ръщить вопросъ: чъм должно быть краспоръчіе по своей ндев, и что опо должно овазывать в производить, если является вършымъ своей идеъ? Онъ хочеть нарисовать идеалъ совершенивншаго оратора, къ которому должны приближаться всв, выступающіе на поприще ораторства. Какое же высочайщее совершенство можетъ быть мыслимо и указываемо для краснорвчія? Ораторъ человвческую волю располагаеть и направляеть въ извъстнымъ ръщеніямъ и дъйствіямъ, или въ извъстному роду мысли и двятельности. Есть ли для человъчесваго духа высочайшій пупкть, къ которому ойъ должень стремиться? Есть ли начто совершенно (абсолютное), въ чемъ бы могли и должны соединяться всв направленія и стремленія человіческаго духа, всі рішенія и дійствія, какін силою краснорвчія могуть быть вывываемы, оживляемы, утверждаемы и приводимы въ исполнение? Для ръшения этого вопроса Шоттъ ссывается на основное начало нашей внутренней

духовной жизни, которое онъ представляеть неопровержимымъ фавтомъ нашего сознанія. Этимъ началомъ служить то, что человывы непрестанно и неутомимо стремиться усовершенствовать свое состояние в все свое существо. Этотъ primum movens нашего стремленія и действія вовлекаеть нась въ неизбъжную, нескончаемую борьбу съ самими собою, поскольку чувственная природа противодействуеть высшей, нравственвой природь, и съ міромъ, который противопоставляеть тысячекратныя препятстія къ улучшенію и усовершенствованію нашего состоянія. Высочайте благо последняя грань нашихъ стремленій. Оно было бы достигнуто, если бы мы въ какомъ либо періодъ нашей жизни чувствовали совершенную свободу отъ дабленія вибшняго міра и наслаждались мирнымъ покосиъ, не возмущаемымъ ни скорбію, ни бурными порывами паліей чувственной природы, если бы мы могли достигвуть такого состоянія, когда бы во всемъ своемъ свётё и безпримесной чистотъ распрывалась предъ нами истина, и когда бы воля наша оказывала полное, радостное, совершенное повиновение нравственному закону, и когда бы счастливый успёхъ увенчиваль всё наши благороднейшія стремленія. Эго пиветь впаченіе, по отношенію въ каждому частному видивидууму, и по отношению въ человъчеству вообще. Совершенное состояніе человічества есть не что ипое, какъ состояніе совершеннъйшей гармоніи, когда человъческій мірь въ цьломъ видить въ своей средв осуществленною идею свободы отъ всяваго давленія вившняго міра, идею истины, правды, нравственности. Отсюда понятно, въ чемъ состоитъ идея краснорвчія, и каковъ долженъ быть идеалъ оратора. Краснорвчіесредство приводить людей къ такимъ рёшеніямъ и дійствіямъ, которыя бы способствовали постоянному приближению человъка и человъческаго рода къ исвомому имъ совершенному состоянію. Но ваковь бы ни быль успахь въ нашемъ познани истины и въ правственномъ усовершенствовани воли, наше внутрениее сознание съ свищенною необходимо-

стію нудить нась признать, что мы еще не можемъ усповоиться, что мы еще пе дошли до цёли, не достигли высочайшаго блага. Все, что удается намъ въ нашихъ пихъ стремленіяхъ, -- это только приближаеть къ высочайшей истипъ и искомому правственному совершенству. Идея совершеннаго состоянія человека, во имя которой действуєть ораторъ, стоитъ предъ нимъ въ нъкоторомъ отдалени. Онъ не видить въ жизни идеала, который бы служиль полнымъ осуществленіемъ ся, и онъ, действуя на души селою речи, постепенно старается людей привести въ осуществлевію этого идеала посредствомъ тёхъ рёшеній и дёйствій, къ какимъ онъ ихъ располагаетъ. Живо представляя людямъ ихъ настоящее, ограниченное несовершенное состояніе, онъ заботится о томъ, чтобы они стремились въ высшему и совер**теппътиему.** Онъ показываетъ имъ путь въ расширенію границъ настоящаго состоянія, и воодушевияя ихъ иъ двятельности, направленной къ высшимъ целямъ человеческаго существованія, трудится надъ тімь, чтобы они и вдісь (на вемлів) начали лучшее время и совершенні йшую жизнь. Повть, въ смеломъ полете фантазів, переступающей границы конечнаго, представляетъ идеалъ осуществимимъ и будущее соверпасть, какъ настоящее. А ораторъ въ действительности постепенно ведеть въ этому веливому идеалу: указывая его въ священной дали и представляя его въ частныхъ чертахъ, то съ той, то съ другой стороны, онъ даеть нашимъ стремленіямъ и дійствіямъ різшительное направленіе въ высочайшему благу.

Совершенное, идеальное враснорвчіе—только такое враснорвчіе, которое съ силою направляеть людей въ идеалу совершеннаго человвчества. Но достижимо ли, видимо ли въ жизни совершенное враснорвчіе въ полномъ смислё этого слова,—гакое враснорвчіе, какое мыслится въ идеё? Мы всегда можемъ начертить образъ оратора, который, руководимый правственно добрыми и высокими, справедливыми стремленіямя, силою рычи достигаеть всего, чего желаеть, всыхъ и все располагаеть въ своему делу, все побеждаеть и преодолеваетъ. Такой совершенный ораторъ, мыслимый въ идећ, въ неограниченной степени владбеть свойствомъ, которое древніе риторы овначали словомъ бегуотус (ужасъ, изумленіе), указывающимъ на необывновенную непреодолимую силу краснорвчія: такое свойство они находили въ Димосфенъ. Но когда мы посмотримъ на действительность, когда представимъ и вавъсимъ тъ препятствія, вакія приходится устранять препобъждать оратору, вогда вспомникъ, что самый лучшій ораторъ все же человъкъ, человъкъ болъе или менъе огравиченный в не чуждый заблужденій (errare humanum est); тогда этотъ образъ будетъ стоять предъ нами недостижимымъ ндеаломъ. Этотъ великій идеаль можно и нужно выставлять оратору, вавъ высочайщую цёль его стремленій, и мы должны судить о его достоинстви по степени приближения его къ этой цёли. Но мы не отвазываемъ ему въ имени истинпаго и настоящаго оратора, если въ его ръчахъ и дъйствіяхъ проявляеть себя душа, стремящаяся къ высочайшему благу и носящая истивное одушевленіе къ идеалу совершеннаго человъчества. Когда цълію стремленій оратора поставляется истинное и высочайшее благо, а его обязанностію силоненіе людей силою своего слова въ ръшеніямъ и дъйствіямъ, имъющимъ связь съ этимъ высочайшимъ благомъ, чрезъ то самое требованіе въ оратору предъявляются строже, ожиданія отъ него больше, и возяржніе на искусство красноржчія возвышениве и шире.

Врасноречіе Шотть считаеть и называеть искусствомъ, но причисляеть его не въ чисто эстетическимъ искусствамъ, служащимъ красоте, безъ практическихъ разсчетовъ, а къ искусствамъ относительно — эстетическимъ, преследующимъ практическія цёли, — полезнымъ. Все стремленіе его направлено къ определеннымъ действіямъ, возбуждаемымъ въ душё другихъ, и долженствующимъ проявиться въ практической

живии. Но руководимое идеею цван, ораторское краснорачіе нисколько не исключаеть пріятнаго и прекраснаго изъ своей сферы. Когда источникомъ рвчи служить ораторское истинное одушевленіе, соединенное съ полетомъ фантазів в живымъ чувствомъ, сопровождающими деятельность разсудва и разума, когда оно рождается изъ души, способной понимать и чувствовать преврасное, тогда преврасная форма ве произвольно распространяется надъ всёмъ ез существомъ, надъ стилемъ и вижшнимъ произношениемъ. Цёль ораторскаго изложенія тімь своріве будеть достигаться, чімь боліве ораторь будеть интересовать своихъ слушателей эстетическою формою изложенія. Прекрасное должно являться въ річн и окавывать свое действіе; но оно является вдесь всегда только, кавъ прибавочная красота, не для себя самой, но кавъ средство, подчиненное опредвленной вившней цвли, и служащее стороннему витересу.

Посл'в разъясненія основных вычаль, которыми опреділяется существо, коренная задача и правственное значеніє краснорічія, направляющаго волю человіна д'я достиженію высочайтаго блага и частных видоизміненій этого блага въ границах земнаго существованія человіна, Шотть приступаеть къ выясненію существа и задачи краснорічія духовнаго или церковнаго. Этому посвящена общирная пятая глава первой части его системы, озаглавленная: "Можеть ли в должень ли быть проповідникь ораторомь? И въ чемь состоить оригинальное существо церковнаго краснорічія"?

Наше нынѣшнее церковное краснорѣчіе, конечно, много отличается отъ древняго краснорѣчія, судебнаго и политическаго. То краснорѣчіе вызвано было особенными условіями и особенными отношеніями, въ какихъ текла и развивалась жизнь греко-римскаго общества. Провзведенія великихъ представителей античнаго, греческаго и римскаго, краснорѣчія являются предъ нами, какъ остатки величественнаго храма, уже разрушеннаго, предъ которыми нутникъ останавливается

ва изумленіи. Да, храмъ, въ которомъ служили древніе веливіе ораторы, разрушенъ. Но не умеръ духъ, создавшій этотъ храмъ, и потому можно ли думать, что сила врасноръчія, которая такъ ярко заявляла себя въ древности, нынъ не интеть для себя свободнаго поприща? Эта сила не истребима въ человъчествъ; она принадлежитъ къ необходимымъ проявленіямъ человъческаго генія. При новыхъ отношеніяхъ, вакія открымись для человічества послі явленія христівнства, измѣнилась форма краснорѣчія, измѣнилось его содержавіе въ высшихъ видахъ (хотя осталось нёчто, напоминающее и древнее судебно-политическое красноржчее въ области гражданской); но тотъ родникъ, изъ котораго беретъ начало источникъ красноръчія, разлившійся въ исторіи широкою многоводною рукою, быетъ влючемъ и нынъ, кавъ и прежде-Отрасли свътскаго, судебнаго и политическаго, красноръчія, не изсавли вына; но она уже служать только побочными, второстепенными руслами, а главнымъ русломъ овладёлъ тотъ видъ краснорівчія, который мы называемь краснорівчіємь церковнимъ. Христіанство и основанная Інсусомъ Христомъ Церковь указали краснорфчію новое, высшее призваніе, направили его, вийсто служенія вемнымъ цілямъ, въ служенію цвиять небеснымъ. Болъе благодарнаго и болъе привлекательнаго поприща для свободнаго развитія своихъ силъ красворвчіє нагді не могло найти, какь въ томъ священномъ вругь, гдъ ему предложено быть публичнымъ, общенароднымъ возвіщенісмъ Брангелія или чистійшаго и возвышеннійшаго ученія Господа Інсуса Христа. Оно не могло нигай получить того высшаго освященія, какое даеть ему духъ христіанства.

Высшее значение церковнаго краснорачія, въ сравненіи съ краснорачіємъ свътскимъ, весьма ясно открывается, когда им представниъ себъ содержаніе и цъли того и другаго краснорачія. Внашняя правда и гражданское благоустройство руководящая идея краснорачія судебнаго и политическаго, и цъль его—доставить торжество внашней законности и удуч--

шить благосостояніе гражданских обществъ или предохранить ихъ отъ угрожающихъ бъдъ. А высочайшая, руководяшая идея перковнаго краснорвчія—идея парства Божія. Она объединяеть всё частымя истины, входящія въ составь кристівнскаго ученія, и прониваеть собою цізлый организмъ его. Ею началь и на ней сосредоточиль свое пропов'ядное слою Предтеча Господень, святый Іоаннъ Креститель: nonaumecs. приближивося царствіе невесное (Матв. III, 2). Cs tarens же приглашеніемъ выступиль на проповідь Евангелія Го-Інсусъ Христосъ, и эта тема (о парствін Божіемъ) служить содержаніемь Его річей, равно вакь річей и посланій Его апостоловъ (Маго. IV, 17, Марк. 1, 15). Блаювпстити Ми (говорить Господь) подобаеть царствіе Божів: яко на се послани есмь (Лук. IV, 43). Царство Вожіе, въ христіанскомъ симслів, обнимають собою небо в землю, настоящее и все безконечное будущее. Въ первомъ отношени оно означаетъ облагороженное и усовершенствованное земное состояніе и общество людей, пріобрётенных для истиннаго богопознанія и богопочтенія, и уже здёсь, на землів, возвышенныхъ до чаяній блаженной вічности (Лув. XVIII, 2). Царcmoie Eoxie onymps cacz ecms (Cp. Kos. 1, 13, 1 Kop. IV, 20). Во второмъ отношении оно означаетъ несравненио болъе совершенное, высшее, блаженное состояние истивныхъ почитателей Бога и Господа Інсуса Христа, которое ожидаеть ихъ въ будущемъ въкъ на небъ, въ общения съ Богомъ и Гесподомъ Інсусомъ Христомъ (Мато. V, 3. 10. 12). Высочайт шая цвиь членовъ этого парства-постоянное приблежение въ Богу, соединяющему въ себв высочайщую истину, совершенную правду и безконечное блаженство, --жизнь въ Богъ и съ Богомъ. Это парство называется парствомъ небеснымъ; потому что цёль, къ которой направлены желанія и стремленія его членовъ, переходить за границы нашей земной жавни, и изъ видимато міра перепосится въ мъръ невидимый. Это парство возв'ящено и об'ятовано нама Господома Інсусоиз Христомъ и Его апостолами. Но темное предощущение этого царства лежитъ глубоко во внутреннихъ тайникахъ человъческой души, и уже въ съдой древности заявляетъ себя стремление въ чему-то лучшему и совершениъйшему, чъмъ настоящее и обыкновенное состояние человъческаго міра.

Итакъ высочайшая цвль христіанскаго оратора или проповъдника-приглащение, воспитание и возвышение людей для участія въ царстві Божіемъ, возвінненномъ и основанномъ Господомъ Інсусомъ Христомъ. Проповеднивъ всегда долженъ имъть предъ глазами свищенную задачу, на него возложенную, -- поддерживать и продолжать на землю дёло Інсуса Христа, въ Его имя, въ дуже Его и Его апостоловъ. Возвещая царство Божіе, онъ долженъ вивдрять и распростравать между людьми вёру и любовь въ вхъ взаимномъ соединенін, на чемъ основывается участіе въ царствів Божіемъ. Господь Інсусь Христось и апостолы съ небесною силою дъйствовали на души людей словами въчной жизни: проповъдуя царствіе Божіе, они изображали его значеніе, его благословенія в радости и его требованія, и приглашали людей яскать примиренія съ Богомъ, и чрезъ въру и любовь сдівлаться достойными гражданами небеснаго царства. Глаголы ввчной живни, чистое ученіе Евангелія (а не мудрость человъческих школь) христівнскій проповъдника должень возващать, и такъ возващать, чтобы его слово производило не мертвое познаніе, но возжигало въ сердцахъ людей одушевлевное стремленіе из священному царству Божію, чтобы они свободною двятельностію воли обратились отъ вемнаго из ввиному, в были непоколебимы въ решенін исполнять всё условія, на наких основивается участіе въ царствін Божіемъ.

Господь Інсусъ Христосъ началь свою проповёдь приглашеніемъ людей въ покаянію: покайтеся, приближибося марстей небесное. Съ этимъ же призивомъ въ покаянію и проповёдникъ, какъ продолжатель Его дёла и апостоловъ, долженъ обращаться въ дюдямъ. Покаяніе, требуемое хри-

стівнотвомъ, двоянаго рода: оно, съ одной стороны, перемвив въ отношении къ предметамъ въдъния или релягиозной въры, съ другой, переивна въ отношени къ жизни и двятельности. Христіанство указываетъ на два условія, отъ выполненія воторыхъ зависить вступление въ царство Божие; 1) на въру,твердую и дітскую увітренность въ обітованіяхъ божественной благодати, возвъщенныхъ Евангеліемъ, и въ спасительныхъ дъйствінхъ искупительной смерти Інсуса Христа, в 2) любовь, -сыновнее чувство по отношению къ Богу и братское чувство по отношенію къ людямъ, основывающееся на въръ, неразлучное съ истинною върою, и выражающееся въ дъйствіяхъ. Въра и любовь, соединенныя между собою, обравують истинную праведность, основывающуюся на религіозности и изъ нея проистекающую, ту живую спасающую въру, воторая составляеть сущность всёхь требованій, адресуемыхъ христіанину (Гал V, 6, 1 Кор. XIII, 1, 2 Сол. 1, 3, Кол. 1, 4, Ефес. 1, 15, Ш, 17, IV, 13-15). Въ соотвътствіе этому, христівнскій пропов'ядникъ, им'я въ виду высочайшій образець единаго истиннаго небеснаго Учителя Господа Інсуса Христа, долженъ возвъщать и разъяснять ученіе о дарствін Божіемъ, и вийсти съ тимъ указывать путь въ достижению этого дарства, и съ возможною силою побуждать людей вступить на этотъ путь и неуклонно держаться на немъ. Это будетъ односторонность, какая и замъчалась въ накоторыя эпохи, когда христіанскіе проповъдника будуть говорить только о предметахъ христіанской въры (о цервовныхъ догматахъ), оставляя безъ внеманія ихъ практическую сторону, не показывая ихъвліянія на усповоеніе и облагороженіе, вообще на улучшеніе человіческой души. Такъ было, когда о догматахъ травтовали, какъ о предметяхъ богословской школьной учености, думали все исчерпать схольстическими опредъленіями и разделеніями понатій, и только въ заключени проповъди дълали пъкоторыя практическия прим'вненія, по систематической формул'в, разъ навсегда опре-

деленней. Но односторонностію будеть и то, что начало господствовать въ протестантстве после явленія критической философін Канта, когда одно правоученіе ділають предметомъ церковныхъ проповъдей. Тъ проповъдники, которые подпадають опасной привычев выставлять на видъ только нравственную сторону христіанства, оставляя въ тінп положительное ученіе въры, незамітно для самихь себя, доходять до того, что они вийсто евангельской правственности излагаютъ простую общечеловъческую мораль. Добродътель, не основывающаяся на въръ, не имъетъ надлежащихъ твердыхъ опоръ, и потому является шаткою и не стойкою. Духъ Евангелія и существо нашей духовной природы необходимо требуютъ, чтобы въроучение и правоучение въ ръчахъ христіанскаго учителя - пропов'ёдника взаимно проникали одно другое. Не то это значить, что каждая проповедь церковнаго учителя должна имъть равное непосредственное отношение какъ къ въроучению, такъ и въ правоучению. Напротивъ, при воспитаніи людей для царства Божія, въ видахъ болье основательнаго изъясненія христіанскаго ученія, по обстоятельствамъ времени и религіознымъ запросамъ и потребностямъ слушателей, не только можно, но даже необходимо иногда болье говорить въръ, излагать догматъ, а другой разъ болье излагать учение о добродьтели, говорить объ обязанности или противъ правственнаго развращения. Положение, здысь выставдяемое, имветь тоть смысль, что какь предметы христіанской въры, религіозныя убъжденія, надежды и чувствованія, такъ и истины правоучения, такъ должны быть излагаемы въ рвчахъ, имъющихъ притязаніе на названіе христіанскихъ рвчей, чтобы всегда видна была ихъ взаимная связь: гдъ проповъднивъ говоритъ о предметв въры, тамъ должно видеть и чувствовать облагораживающее и успоканвающее вліяніе религіознаго убъжденія на душу, на жизнь человъка, а гдъ со-держаніемъ проповъди служить нравственное ученіе о добродътели, тамъ всегда должно давать понимать слушателю, что христіанская добродітель во всіхъ своихъ разнообразних обнаруженіяхъ должна вытекать изъ истинной религіозности, должна быть живших выраженіемъ истинной христіанской віры.

, Такъ какъ проповедникъ есть продолжатель дела Господа Інсуса Христа и Его апостоловъ, долженствующій въ Его духв возвещать царство Божіе, и воспитывать людей ция этого царства, -то этимъ предполагается, что истинимъ проповедникомъ, отвечающимъ своему назначению, им можемъ считать только того, котораго рачи по своему содержанию и карактеру являются вполнъ кристіанскими. Ето кочеть говорить собранію, пожалуй пріятно и разумно, о предметахъ житейской мудрости, или излагать популярные уроки по философін, или учить чистой морали, не основывающейся на христіанскихъ началахъ, или обсуждать политическіе вопросы, или давать поленные совъты для діргетики или сельсваго хозяйства, -- тотъ, какъ бы хорошо ни говорилъ, не проповъднивъ: такими ръчами онъ осверняеть домъ Божів, въ которомъ ждутъ оть него святаго слова. Никакая ръчь духовнаго лица не будеть истино-христіанскою, если она не имветь главнымъ предметомъ своимъ Інсуса Христа и Евангелія, если она отръшается отъ этаго средоточнаго пункта, въ воторому все должно относиться, что ни говорить проповёдникъ, хотя бы онь своимь словомь васался вемныхь отношеній человическихъ. Евангельское учение поливе всего раскрыто въ новозавётныхъ внигахъ священнаго Писанія; потому прововъдникъ обязанъ держаться этихъ книгъ, какъ височайтей вормы, не ложнаго правила и чиствишаго источника того ученія, какое онъ призванъ преподавать народу. Но это не должно стёснять свободу проповёдника и ограничивать вругь предметовъ его наставленій, ко вреду его служебнаго вліянія. Держась твердо нормы христіансваго ученія, данной намъ въ новозавътномъ священномъ Писанін, проповъднивъ не долженъ опускать изъ вида потребностей своего времени и своихъ саущателей. Поставляй своею вонечною цёлію восвитаніе своих сограждань и своих современниковь для царства Божія, онь должень вести и направлять свое слово, въ соотвётствіе нуждамь и запросамь своих слушателей. И въ новозавётних инигах есть многое, на чемь лежить печать мёстнаго и временнаго. Каждый вёкь имбеть свои недостатки и въ религіозномь и въ нравственномь отношеніи, и потому нуждается въ особых ваставленіяхь, увёщаніяхь и исправленіяхь. Истина всегда одна и таже. Но духъ вёка, въ который излагается религіозное ученіе, духъ народа, которому оно предлагается, требуеть, чтобы проповёдники иныя положенія непреложнаго христіанскаго ученія выдвигали больше, чёмь другія, излагали съ особенных сторонь и особеннымь образомь, согласно духовнымь потребностямь вёка и народа.

Многіе представляють пропов'ядника простымь перковнымъ учителемъ, подобнымъ шеольному учителю, и задачею его ставять сообщение познаній народу въ предметахъ христіанскаго вёдёнія; такинь образонь заставляють его своини рвчами двиствовать на силу повианія. Но это односторонній и неправильный ваглядъ. Ученіе входить въ задачу проповъденка; но это не главное, а тъмъ болъе не единственное дело проповедина. Храмъ, вуда собираются люди для удовлетворенія своихъ религіовныхъ потребностей,--- не то, что школа, куда собираются люди для пріобрётенія повнаній. Народъ собирается въ церковь не для того главнымъ образомъ, чтобы научиться, т. е., обогатить свои повнанія новыми возграніями по предметамъ вары и правственности. Живое, дъятельное участіе въ общественномъ богослуженів уже предполагаеть въ человъвъ навъстную степень повнанія въ христівнской религів и возбужденный интересь въ священной ційне христіанства. Народъ идетъ въ храмъ, чтобы достойнъйшинъ образомъ доставить удовлетворение священной потребвости своего сердца, чтобы доставить чистую пищу правственпо-редиговному чувству. Въ обывновенномъ быту наша выс-

пая жизнь воспящается впечатавніями вившинго міра, которыя разсъявають нашь духь и направляють его къ земному и тивиному. Чемь более человеть ощущаеть это давление вибшнихъ впечатавній, чень болбе желаеть и стремится доставить господство своимъ высшимъ потребностить надъ низшими и чувственными, твиъ вожделвинъе для него все то, что благод втельно противод виствуеть впечатленіямь вившміра, что способствуєть ему сосредоточиться и выдти изъ круга обыденной жизни, и что даетъ новое возбуждение, теплоту и полеть его религіознымъ чувствамь и стремлевіямъ. Здесь, въ храме, умолваетъ шумъ мір», препятствующій выраженію внутренней религіозной жизни, в все, видимое и совершаемое при богослуженів, возбуждаеть правственно-религіовное чувство, и отъ земнаго, конечнаго устремляеть душу къ небесному, безконечному, - и души присутствующихъ, отръшившись отъ земныхъ пристрастій и увлеченій, обращенныя къ единому на потребу, соединяются въ одно гармоническое цёлое; частные товы религіозной жизни сливаются въ одномъ совершенномъ аккордъ. Священникъ-проповъдникъ является при этомъ выразителемъ того настроения, накое обнимаетъ всвяв, сощедшихся въ хранв. Ото него ожидають, чтобы онъ въ церковномъ собранія, выражая свои христівнскія убіждетава, выпосиль наружу то, что лежить въ глубина души яваншихся въ храмъ: ниъ онъ уясняет святую потребность, приведшую ихъ въ храмъ, и показываеть, какъ она находить здёсь свое удовлетвореніе; спомиъ сильныйъ, уб'яжденнымъ словомъ онъ возвышаеть благочестивыя движенія души ыхъ, и воспламеняеть въ нихъ часто тябющія искры религіовиаго одушевленій; мыслямъ и представленіямъ собравшихся даеть большую ясность, ихъ чувствамъ вистую степень теплоты и живости, ихъ добримъ намерениять непоколебиную твердость.

Цівлію проповіди Шотть, выйсть съ другими, ставить назиданіе. Это слово библейсное, и оно давно утвердилось въ

уже потому, что она ръчь, всегда должна отличаться наглядностію и живостію изложенія, независимо отъ стремленія въ

популярности.

(Но популярность требуется отъ проповъди не тогда только, когда пропов'ядь говорится одному простому народу: это общее и непремънное ея свойство. Христіанство носитъ въ себъ божественный характеръ общенародной религи, и священная обязанность церковнаго проповедника выдерживать этоть характерь во всехъ своихъ речахъ. Онъ можетъ быть ученымъ; онъ долженъ обладать значительными знаніями; но въ первые онъ говорить не ученымъ, а людямъ и христіанамъ вообще, и ихъ долженъ имъть въ виду, когда составляеть свои рычи. Что можеть интересовать ученаго, то, ни въ матеріальномъ, ни въ формальномъ отношенія, не принадлежить въ области христіанскаго назидательнаго враснорічія. Пропов'вднику чрезвычайно р'вдко приходится говорить предъ собранісить состоящимъ изъ однихъ ученыхъ. А если это и случается, и тогда ученая ръчь на церковной каседръ была бы не умъстна. И ученый, когда приходить въ храмъ, ищетъ в ожидаетъ здъсь назиданія, а не ученыхъ разсужденій и научных васладованій. Популярность, требуемую отъ проповъдн, можно назвать универсальностію, общегодностію изложенія или всеобщею назидательностію. А исполненіе этого требованія быть всеобще назидательнымъ стоить въ непосредственной связи съ истиннымъ краснор вчіемъ. Ученое научное валожение никогда не можетъ быть цервовною ръчью или проповъдію. Оно все вниманіе слушателей обращаєть на одну прав на наученіе; оно требуеть преобладающей двятельности познавательных в силь, и ограничиваєть двятельность воображеній и сердце. Харавтерь же враснорычія выдерживается тольно въ тъхъ ръчахъ, въ которыхъ равномърно дъйствуетъ разунь, и воображение и сила чувства и сила желаній, вогда вся душа слушателей, всею сововупностію своихъ силъ, приковывается къ предмету ръчи.

286.

Установленіе и разъясненіе понятія о краснорічів, его существі, значенім пірли составляєть коренную задачу первой, основной, философской части системы Шотта, и для рішенія этой задачи онъ входиль въ общирныя изслідованія, основывающіяся на философско-психологическихъ вачалахъ. По установленім и разъясненім понятія о краснорічім, посліднюю (шестую) главу первой части своей системы онъ посвящаєть разсужденію о наукі о краснорічія или теорія краснорічія, обнимающей собою риторику и гомилетику, и въ этомъ разсужденім говорить о необходимости и достоинстві этой науки и опреділяєть содержаніе, начало и ціль риторики и гомилетики.

Подъ теорією вреспорвчія разумьется система основныхъ положеній или правиль, руководствующихь оратора такъ составлять и произносить свои річи, чтобы онів отвічали его намъренію или своей цъди. Противъ нея часто виставляли прежде и нын в выставляють то возражение, что враснорвчіе нисколько не зависить оть существованія орін, что опо чистый дарь природы, и ораторы явились раньше, чвит риторы, и что краснорвче процентало и тогда, вогда не было систематического собранія риторических правиль, и при своемь явлений не сопровождалось яснымъ со знаніемъ тёхъ законовъ и правиль, какія излагаетъ рака. Но это обстоятельство не можеть служить доказате ствомъ того, что наука о краснорвчия излишня и не имвет нивакого значенія для правтики краснорачія. Въ необход момъ ходъ развитія народовъ заключалось то, чтобы разь, первоначально чистое произведение природы, постепенно во высилась до произведенія искусства. Чівна больше поводо было къ тому, чтобы ръчью дать то или другое направление воль слушателей, твых легче могля и должны были при въ мысли выработать извъстныя методы въ постановы радоченій и изложеніц представленій о предметь, чтебы луч и сильные двиствовать на души людей и свл

нихъ беседахъ съ учениками! Какая простая возвышенность вы первыхъ словахъ Евангелія отъ Іоанна! Какой полетъ фантазій и чувства, какое внечатлительное изложеніе, отличающееся некоторымъ естественнымъ ритмомъ въ гринадцатой главъ перваго посланія апостола Павла ка кориновнамъ: аще языки человоческими глаголю и ангельскими, любве же не имамъ, быхъ яко мидь звенящи, или кимвалъ звяцаяй..., и другихъ подобныхъ отдълахъ апостольскихъ посланій. Изложеніе, выкое господствуеть въ новозайътныхъ внигахъ, нужно назвать не иначе, какъ "религіозное краспорьчіе". Языкъ Івсуса Христа и апостоловъ содержитъ въ себъ и образецъ и возбужденіе для христанскихъ проповъдниковъ всъхъ временъ говорить наглядно, живо и сильно.

Утвердивъ положение о томъ, что понятие праснорвчия ... виожив приложимо въ церковной проповиди, и что красноръченебарано для успых проповыднической двительности. Нють обращаеть внимание на одно требование, обязательное Для пройожьдыйка, повидимому, противорвчащее свойству สรมส์เกเล่าง หลัง เมื่อสะเอกับราชายลาง เก่อยล, หน่อยนัก เก่อยดอยลูนั้ย แอกง afficient of the exogners are passatented by the composa hi crapåteren gókusafu, tro honynaphotore undanu chehanima che Bubbaiews. \*Proпунарность, какъ показывает втипологическое зна-Telie oforo choba, "coshlitalers "ranon" pohis usuomenia, "kakon ส**ล้องงาริย**า เกิดใช้สามสลัยางสาราชากับสมารถเกิดใหญ่ การเลือน เกิดเลือน เกิดเล้อน เกิด nero Ranakande herrin hocryne'y nero. Korga robopare o nony Aprilocta, to the puble sceled bunk not be bully hus mile chou града пекато собою простой народъе Простой пародъ руководится вольше чувственнымъ soch pintient 'n 'boodpantenten', " ubms oreneueum n's "nomae. нежы Онь сы затруднением можеть приблажаться къ области попитый и идей и не можеть воспринимать и развивать decono acuer da cursonante a cursono a contrata de la contrata del contrata de la contrata del contrata de la contrata del contrata de la contrata de la contrata de la contrata del contrata de la contrata del contrata d

люди образованные. Чтобы уяснить для него общія понятія, ихъ нужно низвести въ кругъ чувственныхъ представленій, мыслимое нужно представлять ему въживомъ образв, и общее правило применять въ частнымъ отношеніямъ внёшней жизпи. Нравственное и религіозное чувство носить въ глубинъ души своей необразованный, какъ и образованный; но оно действуетъ у него, безъ такого иснаго сознанія, какое можно замічать у образованнаго. И въ явывъ у простаго народа господствуетъ болье чувственный образь представленія, чамь у образованнаго власса. Чтобы быть понятымъ простыми людьми, нужно говорить понятнымъ имъ языкомъ. А такъ какъ народъ руководится болве чувственнымъ возврвніемъ и воображеніемъ, чти отвлеченными мышленіеми, и таки вави объеми его возврвній ограничень тіснымь кругомь, то, въ силу требованія популярности, необходима возможная наглядность изложенія и обсужденія вещей, чтобы народъ усвоиль то, что желають передать ему, и къ своимъ ограниченнымъ возарвніямъ присоединиль новое, ему мало знакомое. А это возможно тогда, вогда всеобщее мы представляемы вы частныхы явленіяхы в невидимое въ конкретномъ образъ, основное положение переводимъ въ факти и приивры, и эти образи, факти и приивры заниствуемъ изъ круга наблюденій и опытовъ. кихъ къ народу. Все это совершается при участін воображенія, и потому къ пей делжень обращаться, ся дъятельность должень возбудить ораторъ или писатель, стремящійся въ популярности изложенія. А существо враснорѣчія требуеть, чтобы при произведеніи ораторскаго произведенія дійствовала сила воображенія: она въ немъ играєть вначительную роль; при ея посредства ясное возврание и основательное убъждение цереходить вы наглядное и живое, объемлющее, согравающее и одушевляющее всего человака. Такимъ образомъ между популярностію, всегда нуждающеюся въ посредствующей помощи силы воображения и красноръчіемъ существуетъ психологическое родство. Рачь оратора,

тамъ въры, - все это не можетъ не волновать сердца нашего; религіозное убъжденіе не можеть не переходить въ живое Вмёстё съ этимъ возбуждается въ соответственной дъятельности наша воля или сила желяній; при чистомъ и живомъ религіозномъ убъжденіе человъкъ не можеть не находить истинной и достойной цели своихъ стремленій въ Богв и въ высшемъ невидимомъ порядки міра, не можетъ не направлять своихъ желаній и своей воли къ единому на Для сообщенія и оживленія полной религіозной жизни въ словъ, существу дъла наиболье соотвътствуетъ и требуется такая форма изложенія, которая занимаеть средину между изложеніемъ прозаическимъ и поэтическимъ. У проповъдника, желающаго доставить назидание народу, должна быть и ясность повнянія, и живость фантазіи и теплота чувства, и энергія чистыхъ стремленій воли: работою всёхъ этихъ соединенныхъ силъ онъ долженъ дъйствовать на всю широту души своихъ слушателей; а это и есть то, что мы называемъ краснорвчіемъ.

Въ этому же самому завлюченію мы приходимъ, когда представляемъ задачу проповёди производить нравственнодобрыя дъйствія. Одно внаніе того, чего требуеть обязанность, не произведеть правственно-добраго действія, т. е. не заставить человъка предпринять трудъ въ совершению требуемаго подвига. Необходимо, чтобы при этомъ находило живой интересъ въ рекомендуемомъ дъйствін и сердце, и чтобы къ нему призвана и склонена была и сила желаній. Сухое прозанческое изложение не можеть оказать такого действия на душу слушателя. На чувство и волю другихъ можно дъйстровать только тогда, когда слово выходить изъ глубины души говорящаго, и когда въ этомъ слова ны видимъ отпечатокъ полнаго в всесторонняго движенія всехъ силь души оратора; а это опять составляеть сущность того, что мы называемъ краснорвчіемъ.

Все содержание христіанства, обнимающаго собою планъ

божественнаго домостроительства о нашемъ спасенів, полнаго великихъ событій и чистыхъ возвышенныхъ ученій, данныхъ намъ откровеніемъ, располагаетъ пропов'ядника не къ сухому, а къ краснор'ячвому изложенію предметовъ, подпадающихъ его вниманію, т. е. къ такому, при которомъ занятъ не одинъ умъ, но приведены въ движеніе и сила воображенія, и охвачена вся душа.

Правда, первые провозвъстникими Евангелія не прибъгали къ пособјямъ искусственнаго прасноречія. Господь Інсусъ Христосъ и апостолы не знали риторическихъ школъ. Того, что римскіе риторы называють eloquentia artificiosa, т. е., красцоръчія, развитаго и управляемаго школьными правилами и заботливо выполняющаго формы и обороты, предписываемые школою, -- нътъ даже въ посланіяхъ и різчяхъ япостола Павла, въ ранніе годы учившагося въ фарисейскихъ школахъ. По премудрому божественному усмотрънію, Евангеліе, при первоначальномъ насаждении христіанства, должно было им вть сильных в провозвистников въ мужахъ, не знакомыхъ съ школьною наукою, чтобы всемъ было ясно, что здёсь действуеть и все производить Духъ Божій. Но этоть Духь Господень дълалъ ихъ ръчь сильною и дъйственною: не руководимые искусствомъ и теорією, они возвышались до естественнаго краснорвчія, котораго источникомъ, кромв естественнаго, вдраваго чувства къ доброму и прекрасному, было вну-треннее религіозное одушевленіе. Какое живое, наглядное и впечатлительное представление вещей мы видимь въ без-подобныхъ притчахъ евангельскихъ! Какъ сильно въ ръчахъ Іисуса Христа и апостоловъ общія иден представляются примърахъ! Какимъ огненнымъ языкомъ Господь Іисусъ Христосъ и апостолы порицали правственное развращение и блужденія своихъ современниковъ! Какъ убъдительно и силь сердцу, выставляя необходимость поваянія или изміненія жизни! Какая сердечность и глубина лигіознаго чувства выражается въ молитвахъ Господа Інсуса Христа (напр. въ 14-й глава Евангелія отъ Ідана), и какое

гомилетической литературы. Господь Інсусь Христось представляеть церковь вданіемь, построеннымь на непоколебимомь основаній (Мато. XVI, 18). Такое же представленіе встрівчается в у апостоловъ (1 Кор. III, 9-12. Еф. 11, 20-22). Навидать вначить продолжать строеніе дома Божія, основавіе котораго положено Господомъ Інсусомъ Христомъ и апостолами, способствовать исповедникамъ вмени Христова совидаться въ жилище Вожіе духомъ и преуспавать въ вара и любви, чтобы быть достойными царства Божів. И воть эта вадача - спосившествование христіанской религіовности и добродътели и освящение людей для царства Вожия-должна быть выполняема христіанскимъ ораторомъ, когда онъ въ богослужебных собраніях предлагаеть народу свое слово. Это назиданіе завлючаеть въ себъ болье шировій сиысль, чвиъ простое ученіе, адресованное одной познавательной силв. Учение есть въ словъ назвадания, и оно предполагается въ немъ; но одно ученіе не составить и не доставить наго назиданія. Назиданіе требуеть живаго, действительнаго выраженія религіозныхъ чувствъ и нравственныхъ требованій, проникающаго и обнимающаго всю душу. И проповёдь, въ отличе отъ учебнаго урова, такая рычь, которая обращается не въ одному уму, но и въ чувству и въ волв, однимъ словомъ, во всей душть. Мертвое историческое знаніе христіанства, когда сообщають частныя истины, въ немъ содержащійси, для одного уми, не двласть еще перковной рвчи назидательною; духъ Евангелія должень всецью проникать всю полноту души проповъдника, и его чувства и стремленія должны быть устремлены въ небесному. Въ себъ самомъ онъ golment omyniate xencreenne Grarotsophoe Brighte 'xpuctiанства на сердце, чтобы говорять съ истиннымъ божествентый помазавісив и это помазавіс сообщать другийв. Когда товорить проповадиных, то въ немъ, въ его слова должна быть видня и сила ума, и теплота сердца и энергія вози, направленной къ святому и доброму. Ись всторів гонцьетика.

Всё эти длинныя разсужденія о существе и задаче перковной проповеди ведуть из тому, чтобы доказать и выяснить, что истинное краснорёчіе совершенно уместно на церковной кафедре, и что для проповёди оно существенно необходимо.

Проповедь имфетъ своею задачею религіозныя убежденія, обнимающія всю душу, и соотв'ятствующія имъ чувства частію выразить, частію оживить и утвердить въ душахъ другихъ. А речь, годная для этой цели, должна быть речью непремвино живою: она не можетъ держаться въ границахъ сухой теоретической провы, т. е., такого рода изложенія, какой бываеть при господстве въ деятельности человека сили повнанія. Религія, въ силу своей природы, требуеть форми выраженія, возвышающейся надъ прозою. Она есть віра въ бытіе и действія Бога и сверхчувственный вечный порядовь міра, — чистая, соединенная съ ясными представденіями, разумная живая, одушевляющая всю душу и служащая руководащею силою для всей жизни человека. Она возникаеть не изъ той или другой силы человъческаго духа, но изъ совокупнаго дъйствія всёхъ силь, изъ всей души. Она соединяеть благороднъйшія силы, чувства и стремленія человъка въ одномъ твердомъ и неизмънномъ направлении къ высочайщей цвли, намъ указанной. Здёсь, въ области религи, действуеть и разумъ, стремящійся привести къ возможной ясности в опред вленности возвышенныя представленія существеннаго содержанія религін; д'яйствуеть и фантазія или сила воображенія: видимое и чувственное она переносить на высшее, безконечное, невидимое, и это невидимое и безконечное стремится представлять въ видимыхъ коненныхъ формахъ и обравахъ. Приводится въ движеніе вдёсь и сила чувства: "безконечное величіе и возвышенность предметовъ религіозной вфри, достоинство, какое получасть наша жизнь отъ соединенія съ въчникъ, святость обязанностей, въ исполненю коториж привывается человівь въ силу своих отпощеній, ка предисжанію и по развитію ого болю приближается въ дину дуконой риторики, чёмъ світской, и даеть больще застивго генизетическаго, чінть обще-риторическаго матеріала. Въ-меовіять и знаобрітенія, и расположенія, и наложенія цімрононешенія все ученіє спедіально направляется къ уперядоченію пінтельности духовнаго, ораторій, и разъясняется примітрами, натими главнимъ, образомъ нет німецкихъ проповіднявовъ в изъ пропов'ядей, древнихъ гранескихъ отцовъ,—Завтоуота, Ефрема Сирина, Гринерія Назіанаена и другихъ: приводятся примітры и нат древнихъ классическихъ ораторовъ, но гораздо ріже, чёмъ изъ пропов'ядняческой литературы.

Въ понавание гомплетического карактера изложения теорів праспорічня Шотта, вы можемь представить содержаніе части ел, трантующей объ ораторскомъ изобратения. Она разделяется на две главы, изъ вогорым важдая разделяется на нёсколько отдёловъ: одна воворить о выборё и меобрёtenie tenie a apyras o materialand, banie mornto cayminds въ разъяснению и довазательству теми. Въ первоит отдълъ периой глави Щотть ставить вопросъ: накіе предметы, могуть быть годимии для краснорічія; вообще, и ва особевноети для враснорвчів духовнаго? При рашенія этого вопроса после пративко определенія свойства предметовъ ораторсина. річей, по-которому предметь оралорской річи должень быть драктическаго, свойския, то есть, быть спесобнымь д**ей**ствовай но ситу желеній, Щолга спеціально засимающи перечисленіемъ и указанісмъ различных родово піредметовь ніночнів, ит которыхь духовний оргоорь можеть брать натерію для своихъ пропов'вдей. Указавъ главный средогочный пунктъ всехъ духовныхъ рёчей или проповёдей въ Інсусе Христе, Омив Вога живаго, онъ входить въ разсмотрвије различныхъ выдовь проповыдей по ихъ содержанию и говорить 1) о проповыдахь догматико-практическихь, 2) о проповыдахь христанско-правственныхъ и утвшительныхъ, 3) о проповъдяхъ жеторыческихи, жа которымка онъ присоединяеть и проповада

политическія, 4) о проповідяхь инівіощихь своимь содержавість авленія видимой природи; 5) о проповідять психологическыхь, нивиощихь своимъ содержанісых авленія внутренвыго міра думи человіческой. Первый разридь проповідей емветь своим содерживаем истиви вври, относащися въ существу христіанства; но Шотув не навинанть их просте догнатическими али теоретическими пропов'ядими,: а назмваоть догистико-правтическими. Этинь вазнаніснь онь хочеть указать на то, что догматическій истины въ пропов'йдахъ не деяжны распрываться такъ, какъ они раскрываются въ учевых разсуждениях в приодениях лекциях. И при валожения встичть вары у проводиника непренанно должна быть въ виду практино-навидательная цель. Соответственно воренному вачалу, положенному въ основание системи Шотта, въ проповъди требуется запос излежение истипь абри, капос било бы способно дияствовать не телько на ума, но и на волю и на всю дущу слушителей; когда проповёдника рабивываеть ту вля другую догиатическую истину (положнить, о всевыденія Вожіомъ), онъ должень тамь направлить свое слово, чюби истина, инъ излагаемая, воспривята была не однимъ колодинымъ умомъ, но можилась, такъ свазать, на всю душу и двигаль волю и добрамь рашеніямь и двиствінич... Во второжь отделё первой главы, съ одобрейсив уноминува объ обычив, по могорому съ давних времень въ пропоявляхь въ вачаль испомится библейскій тексть. Піотть входить въ фивеужденів о выборы тепота для пропольда, объ его отношенія нь темь: прополёди и о развих способах польючений биз A MOTO HELECEPHIE ...

жоложнить въ подробний анализъ содержания частной теории краснорачия Шотта, сържащей во многихъ пунктахъ, воспровинению бы нашу работу, и между такъ немирую существен-

годинетик;; такъ, какъ и духовное, красноръчіе, въ: существъ двла, подпадаетъ, твиъ же законамъ, кикъ, и общее или свътское врасноручіе. Духовный ораторь въ связной ручи выражаетъ христіанскую въру и ухристіанскую любовь въ нхъ твснвишей, связи тиежта, собою, или то-святое з направление духа къ въздому, объемдющее все существо деловрка и выражающееся въ живомъ дёлё, которое называютъ правиданіемъ. Говоря съ перковини каосари, онъ долженъ выпосить предъ. народомъ до, что составляеть содержание его внутренней жизни. Ни одинъ проповъдникъ не можетъ говорить назидательно и, въ истинно христіанскомъ духв, если онъ самъ не пропивнуть истинно-христіансвинь духонь. Духовный ораторъ додженъ дъйствовать, на дущи людей, чтобы они соедидин свои стремленія съ его стремленіемъ въ одномъ и томъ же направленія. Его слово истинно христівнскую віру доджио оживить и Асилить ве чаты сылтальный и 140м оня видиренно прониква веден и лих вочю неправита къ дожественному, и святому. Духовный опаторы говорять своние слушателния, какъ исповедникамъ Господа Інсуса Христа, которые знають, къ чему они призваны, и куда колжна быть, направлена . свобода ихъ воли. Соответственно особенностямъ духовнаго враснорвчія, основное начало теоріи краснордана вр гонячелька кожеть сить выбажено такт: Чраствав такъ, на чедодъческія души, выражан въ словъ истично - христівнское религіовное и правственное содержаніе своего внутренняго существа, чтобы они, какъ исповадники Інсуса Христв, свои стреинения соединили съ ввоимъ стреилениемъ въ одномъ святомъ направлении духа въ вівчному, выражающемся въ живой в тртр

Въ системв Шотта первая философская часть, содержаніе которой мы передали, составляеть основаніе, на вотором построеваются всв частивищія опредвленія, входящія ві программу теорія краснорічня вообще и теорія проповідническаго краснорічня во частности. Она даеть ключь къ

уразумбию всего риторико гомилетического ученія его, и послів нея ність надобности, для овнакомленія съ теорією Шотта, въ подробномъ разборів другихъ частей его системы, тібиз боліве, что въ другихъ частяхъ своей системы, составляющихъ частную риторику и гомилетику, Шоттъ не является такъ оригинальнымъ, какимъ является онъ въ первой основной части.)

Частная тепрія краспорічія Шотта расположена по обывновенному, общепринятому плану, постепенно разъясняя та предметы, о какихъ издавна говорила риторика. Мы уже указывали, что въ системв Шотта, послв уясненія основных началь въ первой части, въ дальнёйшихъ частяхъ излагается теорія праторскаго изобрітенія, расположенія, изложенія в наконецъ произношенія или твлеснаго краснорвчія. части, здесь увазанныя, представлены въ возможной полноте (in ihrem ganzen Umefange): риторические законы и правила распрываются въ нихъ очень подробно и съ надзежащею основательностію, при чемъ не опускаются изъ вида руководящія пачала, расврытыя въ первой части системы. нодкрыпленія своихъ сужденій авторъ нервако обращается въ древиниъ риторамъ, имъющимъ авторитетъ въ наукъ о краснорвчін. Вь вонців каждаго отдівля или послів обсужденія того или другого частнаго пункта, входящаго въ область науки, указана латература предмета, т. е. перечислены тв сочиненія, которыя могуть давать разъясненія касательно разспотрынных пунктовъ.

Вь развитіи частной теоріи краснорвчія выдерживается вполив то направленіе, какое указывается въ заглавіи, какъ всего сочиненія Шоттв, такъ и каждой отдёльной части его. Всё правила, предлагаемыя въ каждой части теоріи Шотта, издагаются "съ особеннымъ приміненіемъ къ церковному краснорвчію или духовнымъ річамъ". И если теорія краснорічія не можетъ быть названа гомилетикою въ собственномъ, тівсномъ смислів этого слова, то все таки по своему содер-

върнъе можетъ дъйствовить на души слушателей, но вифетъ съ твиъ и изследовать какія действія рачь должив производить, и но вавимъ законамъ чоловъбу, какъ правственно-свободному существу, дозволено такъ дъёствовать изложенісмъ своихъ представленій на гругія нравственно-свободныя существа, чтобы свлонять ихъ волю из навыстанить рашенымъ. Дуг. -бец важкод отот вмеря кантомимот или влидотиц квинох врыть особенныя начала, вытельющія нев духа и карактера: христівнской религія и особенной півли, проследуемой пристівискою церковію, и опредвижещіх особенный заравгеръ церковнаго врасноречія. Систематическое построенів чеоріш праснорвийя тогда только можеть быть болве или мене удачи нымъ и совершеннымъ, когда будеть найдено и выставлено высочайщее начало или основное положение, изъ вотораго всевыходить, и нь которому все возвращается. Это месочайшей начало должно быть указателемъ не вого, тамь нежеть быть враснорфчіе, но того, чамъ оно должно быть, и оно должно давать вритерій для отличенія истинивою враснорйчія оти ложнаго. Ораторъ додженъ руководиться стремяениемъ по водможности болье и болье приблежать другияв нь инселу обворителного человачества, и на этома заплючествоблевиность: ARE SETO RE CORODERS IN HE JOHN CRAID' HETETO-TENOTO, HTO HE можеть быть оправдано въ правственнем отношения. Своей пълн ораторъ достигать можеть не насилемь, не угражив; ве привазаніями, а уб'ященіемъ: слушатель соободно, по собственному выбору, доджень занитересоватым предметомя, в почоронь говорить ораторь, и соединить свои желий и страд мленія съ желаніями и стремленіями ораторы. Ораторы при и наглядо, вирамаеть въ рвин свою внутреннов жаснь, ий вогда онь хочегь заянтересовать слушалелей тэнь иродиел тома, которымъ сама одушевлена, ва его речи чувствуется дукъ в тонь, который возбуждаеть вы слушателять интересы я въ лицу оратора и въ формъ его валожения и этотъ интел посъ теспения образонь соединется съ интересомъ

fory v gray, "norepoe semiffs na cepant oparoba. The stons орогоры, сомы внутренными жельнівни устремленный із чдеалу сомершения ченьяйчества "на желиющій " расположить ка HOMY APPENENT, He subjects st herymente riphobicate as изворозамъ не истинино враснорватя, къ средстванъ обольmenia. Mandal ubar sab coofs, se gymb chymarcheb, oparops no oferonremensame, by besternato nacipoenia county cay-METERSE, AICH INDUCTO 4 CTRIMETER BOSBNICHTS NO "BESANT CROBES слупрателей, но доржений виступных из бойлой съ противобовотвумиции фир селонностивн и расположениями броек слуmanese & . Ony mornels, yany bearent, pactucities hotey as влежени че тиве добрихь свыйнь, чинстортнуть то, что въ душь спушачелой: есопть на/, пүчй нь сего пънці й воспользо BEFLOW (Figure, 1990 Surporting they documented broth figure. Рэме, гамина образоны деонь двистые между обатором в и его слушательни. Анги двя от существий разумний и прав! ствава-спободными, ораторъ иометв действовать не ибольmariann, applantareneniemaneronatina hab éthénderia i trasso кълвеовножу, веревственному, доброму, свитому Стиву чавив продислемя, нь необирдиноски; (пользёй и правотоби ной в доси TORRECTHE & ROTHERSON MOMET'S ORTH FOREIGHT HORSING (TOUGHTES) навто правотнени потрободнов и гразу и во сущения в Высечий з THEMS ) HAYAROM TECTION : EDUCHOUS PIE MOSSIES DETENTION TO TABLES Commence ano sometimes . Ta de grande de destrució de la parientifició de la parientif серей внукрайней экван тав человічській дувні, чтобы челі; ward independent me buttle cassagrams .. eq independs / Icboff of year menter best деняяці сін прожинскотреняеціяни. Вы одфорыт и томі жере чег правмения пображения на страний из и и и как и совершей и BATO (NAROBATEST DA :: Dad Genorade (Holdonfe Ride Verida Bubble) de lug проположения образования в нупромоський проположения образования -orsect population streets because of the sport being a sett părie, des momenta e use nero; modyre duret paseavat médica? CTHME OFFICE BEOCHS CONSTONAL THE ... PETE ESTROPHENT HEREOTRES CHILD CHEMICALE CERPEN OF COS

кинь или другийь, ръщеніямь. Наблюденія до одинты, сфав относищеся, могии быть, принимены, ка сведения: и иснененії образовани бангніе арму чвичось насеменное меношоще и собраніе нат. въ ригорическом ученіні Научная: обрабожва этихъ наблюденій была необходинники; слідскийся успани шагося. философскаго обравованія, догород опремится въ болве полному раскрытію основацій, мыслей, ученій и ділній нелох въческихъ. Съ развитісит человъческой архыпуры и наука естественно должив биль, прецикнуть и теерія креспорачія, в она оказалась, поленцою для семаго праспорбила. Если отдельнима "Ан**пула**-Галубатось" и <u>селя «Запилу</u> инпорикою» юказневия нраціо облинаноє ви облисти жанснованій, ис эде не виника чив вствъ. Сами отличние ордгори, одаренния особенинии явлентани, обнаруживаншіе дилутскова ц бели жуненія, пеорін, разп вили бы свои тальней лесию, приформ слесимине окан бы er: Hankr ha nokolik br wheig lokki indalikist byliosou keoliu: Правда, :наука (риторика), не создаеть орокора: гона ластиворець, краснорфија. Дла достойнаго келуженја мраснорфије пер-<del>аро всеко Нажин пребочим способноски метоврко идже</del> энергія, н <sup>к</sup>отуппевтені ф<sup>о</sup> папрактення у у заварст<del>ной </del> Шран; нуж но знаніє: для христівискаго, оразора і внанів всего, относят. паго къ христівнотву и истичний хичетівной свукъ. Риго-к рика и гомилетика не чогуть дать, того, пито вависия в одъприроды. Но онв колите двазоть, ято кужно сынстрости лејоврви, си ввирстнини способностани, и пос<del>положенј</del>ани) тенивы орадором въд нединовъ систем стородо Природиния». въта способнимъ къ праспорачно, опъ рано, морита въть торбое приссообразное неприявание топить пробудить пробудить пробра ammis cham's trate has brichig sholded in holder increase as образовать природный тальнтр. Она ногунь дать болже всиося вопятів о при праспоріція, и презіт топуванть оратору ьгод ri'iond one yourely cidentificath maco he hoteshe hundred опуснать, настрида. "Онъ уясняють іть коронныя укловія, ви-р выянение импорыты необходимо для достижения присте оратор ства и для болве полнато двистви на души слушателей. Нусть не говорить, что правила науки о праспорачи связивоготь нии дот от чтоннинием пробок и выбосно тоб или другой формъ. Въп враспорвија, ванъ въ важдомъ искусствви и каждов наувь, при всемь разнообравія формь, есть пвото необходимое и постоянное, того нельзя нарушить, безь уклоневія отъ существа праспорічія. Человівку легко опустить вев: вида это необходимое, то вследствее испортеннато вкуса и предрансудновь вына, то вслычстве увлечения юпошескимы выномичнице строилением жь офитивальности! Этимы увлеченіямь благодётельно протектодёйствуеть теорія указыван оратору на ввиное и ностоянное, требусное въ праснорвији. Тео" рія дасть намь важнійшіє результаты разнообразныхь браторских опытовь и наблюденій, представляеть яхь вт научномы порядый рассиваеть законы праспорычи изы основаній, zemantez ka čvetet žioded za u sa žioded zakladenie духа, поясняя чась примврами, взятыми у отличиващих ответоровъ, не для того, чтобы ораторъ, или юноша, готонаційся быть ораторомъ, рабски вподражаль той или другой формы, но для того, чтобы побудить его усердные самостоятельно sabirtisca pasummaeniems o cymectes storo eccyclysa i cho! собствойсть усовершенствованию его въ немъ. Тугиот и ... Ритовика наука сившанная, — п опытная, и теоретический. Она первопатально возникла изъ опытонь и наблюдента нада IBRICARROCTIO OPATOPOBE E HALL TERCTRIBUR HEE DE CE HA XV ctana pinchite biscovalimis navata, nemamis be ocnobi galpris by outly harehil, 't. c., kothe had been hat hat arehim Hydrace Ben hwing, a moth reckung his screen hydring och no bod o нівий IBs содержавіє і таквит Гобразой в почерпается в пос oneres aluen veloupheig. Es saines ne en tout touble coefours, Trobu "Ha Tochobalia Touris Tudasair, akaas oparops Affile II скате сочиненія ІПотта на основаніи первой главной его части: Не для указанія того интереса, какой могуть представлять частныя замічанія ПІотта о предметахь гомилетическаго харавтеря, мы считаемь не лишнимь выставить на видь одинь или два нункта, разобранные въ теоріи ПІотта.

( Нервдко Шоттъ при систематическомъ обозрвни обычнаго матеріала науви о краснорвчін, и въ частности о враснорвчін проповъдническомъ, ставитъ частвые интересные вопросы и воегда рышаеть ихъ съ обстоятельностію, свидътельствующею е знанів діла и внимательномъ отношенія къ нему. На примъръ, въ главъ объ изобретени или матеріи церковнаго враснорвии онь выставляеть вопрось: "нужно-ли ожидать и требовать отъ проповъдника, чтобы онъ интересоваль и возбуждаль винивніе слушателей повостію выслей?" Вопрось этоть не праваный, не выдужанный напрамъ авторомъ. При мысли о церковномъ прасноржчіи онъ не разъ возниваль у людей прежде Шотча: Онъ можетъ подниматься и нынів, и никогда не лишне основательное раненіе его. Кака же Шотть отвачаеть на этоть вопросъ? Опъ даеть на мете дновкій отвіть. Въ строгомъ симсий; от проповодника неявзя ни ожидать, ни требовать новости мыслей, т. с., такова в мыслей, до каких в не додумались прежде, или пакія по врайней м'вр'в не нашли донын'в определеннаго выраженія. Ва области духовнаго краснорічія всі: религіозныя и нравотненныя основных истины строго и точно опредълены, и здесь не можетъ быть изобретенія истинъ, къ которымъ можно бы приложить предскаты абсолютной новости. Но въ постановке, въ раскрытіи этихъ истинъ можеть быть ивчто новое и оригинальное. Религія въ существъ своемъ есть нъчто безконечное, и съ точки зрънія религіи получають высшее освящение и значение самыя разнообразныя явленія, переміны и отношенія человінческой жизни. Въ христіанствъ лежать плодотворнъйшіе ростки, изъ которыхъ могуть развиваться возгр'внія, поражающія своею новостію, у челов'яка, углубляющагося въ содержаніе христіанскаго ученія, и ста-Нав исторів гонилетини.

рающагося применить его на различію времень, человеческихь судебъ и жизненныхъ обстоятельствъ. У свиостоятельнаго мыслителя, внимательнаго въ указаніямъ опыта, въ великой области христіанскаго віроученія и правоученія, могуть являться оригинальныя точки вренія, хотя онъ и не думаеть ввобрётать что-либо новое. Усвояя и переработывая христіанскую истину въ глубинъ своего духа, и испытыван на себъ ся божественную силу, онъ разсматриваеть ее съ разныхъ сторонъ, въ разнообразных отношеніях во своей дичности и личности, других в людей, и при этомъ весьма возможно, что онъ делаеть такія цаблюденія, какія ускольвають оть обыкновеннаго выгляда, новымъ свётомъ освещаеть отношения и явления житейския, отврываеть противорёчія тамь, гдё нкъ не замёчали, и связываетъ въ одно целое то, что для простаго поверхностнаго взгляда казалось не соединимымъ. Для этого требуется не простой природный таданть, не одно обогащение ума внаниемъ и результатами опыта и наблюденій, сділанных другими, а еще,---и пераве всего, -- внутрежняя христіански - религіозная жизнь проповёдника. Кто восприналь христіанскую вёру такъ, что она прониваеть въ его существо, тому истины въры представляются съ новою ясностію и живостію, тотъ ощущаеть въ себъ самомъ небесную силу ихъ, дающую ему освъщеніе, улучшеніе и усповоеніе, и тоть получаеть возможность выражать ихъ въ новыхъ формахъ и отношеніяхъ 1).

Заслуживаетъ вниманія сужденіе Шотта объ импровизаціи пропов'ядей, о которой у насъ въ духовной литератур'я въ посл'ядніе годы поднимались довольно живые разнообразные толки. Вопросъ объ этомъ до сихъ поръ не получилъ твердаго установившагося р'яшенія, и среди людей, интересующихся д'яломъ пропов'ядничества, можно встр'язать и слышать различные взгляды на этотъ предметъ. Въ виду этого, для разъясненія д'яла, мы считаемъ не лишнимъ привести сужденіе объ

<sup>1)</sup> Theorie der Beredsamkeit Theil. II. Kapite I. Ablchnitt 2. S. 220-222.

импровизаціи ораторской одного изъ замічательній шихъ представителей гомилетической науки въ настоящемъ столітіи.

Разсужденію объ импровизаціи въ систем в Потта посвящень особый посявдній четвертый отділь теоріи ораторскаго произношенія, съ особеннымь приміненіемь въ духовнымь річамь, озаглавленный "Ueber das Memoriren und Extemporiren (о заучиваніи и импровизаціи)". (Первый отділь теоріи произношенія излагаеть общія основныя положенія о тілесномь враснорічів, второй содержить ученіе о девламаціи, а третій о языкі жестовь или ораторскомь дійствованіи).

Шотть возстаеть противь чтенія пропов'ядей по тетради (какъ это правтивуется у проповёдниковъ англійскихъ),возстветь потому, что читаемая проповёдь или рёчь перестаеть быть твиъ, чемъ должна быть, то есть, рвчью въ собстенномъ смыслё. Онъ не отвергаеть свидётельства Феррарія 1) о томъ, что въ первые въка христіанства были примъры чтенія проповъдей, -- признаеть и то, что и нынъ иные отличные проповъдники, и читая свои ръчи, проквиодять сильное впечативніе на слушателей глубоким в содержаніем в своих в проповівдей и искусною манерою чтенія, если притомъ они пользуются еще любовію и уваженіемъ своей общины. Но это, по мийнію Шотта, исключенія. Такая метода произнесенія пропов'ядей противорванть существенному характеру рвчи, которая есть живое взаимодъйствіе между ораторомъ и слушателями, и неудобна потому, что не можеть быть живаго и свободнаго дъйствованія пропов'єдника, когда онъ привяванъ глазами къ тегради, и при близорукости долженъ поднимать ее и держать обвими руками.

**Шоттъ** рекомендуетъ устное произношение проповъдей. Но рекомендуя устное произношение проповъдей, онъ отнюдь не является сторонникомъ импровизации: онъ требуетъ тщательнаго и заботливаго приготовления проповъдей, и наиболъе

<sup>1)</sup> Forrarii liber de ritu sacrarum ecclesiae veteris concionum. 1692. L. 2, c. 13.



безопасною методою считаетъ такую методу приготовления проповёдей, когда проповёднивъ цёливомъ записываетъ свою проповёдь и потомъ выучиваетъ ее наизусть.

\ct'

Импровизацій можеть быть нёсколько видовь или степеней. Могуть быть импровизаціи въ полномъ смыслів этого слова, вогда говорять проповёде безь всякаго предварительнаго приготовленія. Можеть быть импровизація непелиая или ограниченная: она бываеть тогда, когда составляють напередъ вратвій конспекть или краткій плань проповіди и намінчають главныя мысли, которыя нужно развить въ проповёди. Шоттъ причисляеть въ импровизаціи еще третій видь, когда проповъднивъ, прежде выступленія на васедру, подробно и обстоятельно обдумываеть всю проповёдь, тщательно уженяеть себе весь ходь мыслей, не только главныхъ, но и частныхъ, со всёми переходами отъ одного отдёла къ другому, и напередъ подъискиваеть и заготовляеть въ умв формы выраженія и обороты, которые могли бы дать болће быстрое и вцечатлительное теченіе его річи. Но это уже не импровизація, а надлежащее заготовленіе пропов'ядей, отличающееся отъ обычной методы только темъ, что здесь неть записи проповедей. Позднейшию протестантскіе гомилеты, вовстающіе противъ импровизація пропов'ядей, наприм'връ Бассерманнъ 1), рекомендують именно такой способъ приготовленія, посредствомъ тщательнаго обдумыванія й мысленнаго заготовленія всего, что нужно сказать въ проповёди, не въ цёломъ только, но и во всёхъ частностяхъ представленій и словесныхъ оборотовъ, безъ добываемаго внутреннею работою мысли на бумага.

Какъ же смотритъ Шоттъ на эти виды импровизація? Менъе всего возраженій со стороны его вызываеть послъдній видъ импровизаціи, состоящій въ тщательномъ мысленномъ заготовленіи проповъди, который собственно и нельзя.

<sup>1)</sup> Handbuch der geistlichen Beredsamkeit, von H. Bassermann, Professor der Theologie in Heidelberg. Shattgazt. 1885. См. нашу статы: Поздивания протестантскія измецкія гоминетики. Труди Акад. 1886, нолорь стр. 451—453.



намилять импровизацією. Но из першымь двумь видамь импровизаціи онь относится отрицательно.

Колечно (говорить онъ), на выстей степени совершенства должень стоять тоть ораторь, который можеть, безыпредварительного приготовленія, изъ полноты своихъ мыслей и чувствъ, такъ корошо раскрыть и изложить какую-либо тему. что доставить полное удовлетворение справедливымъ требованіямь своихь слушателей, и по отношенію къ матеріальной, я но отнашению въ формальной стороно проповеди. И, конечно, нопадаются такіе избранные высоко-даровитые ораторы, которие могуть, безь затрудненія и замешательства, складно, сильно и вцечатлительно экспромптемъ говорить о любомъ предметь, входящемъ въ кругъ ихъ познаній. Но людей съ такими счастливыми дарованіями весьма мало: они, можно сказать, составляють своего рода р'адкость. Кром'в того, самые видающіся талянты состоять въ зависимости отъ благопріят-BUXL BACTDOONIN, BOTODNA HO BCCTAR BELEXE BERCTE, H OTE разныхъ триесныхъ расположеній. При такой методів-говорить бевъ всякаго приготовленія всегда есть опасность, что въ минуту произнесенія річн у него не найдется приличная инсль, и онъ станетъ замвнять се повтореніями и многословіент, наи прибъгнетъ въ общимъ мъстемъ и мало значительныть стереотипнымъ фразамъ. Нужно взять во внимание еще то, что при полной импровизаціи невозможно дать надлежа-: щей обработки стилю, для чего требуется предварительное размышленіе и вычищеніе річи. По этимъ соображеніямъ, этой методы, то есть полной выпровиваціи нельзя рекомендовать: продежданикамъ и нельзя требовать введеніа ен пъ обычную проповъджическую правдику. Она можеть быть допускаема только въ особенныхъ случаяхъ, когда какое-либо обстоятельство вынуждаеть проповедника нь скорой неожиданной речи, вогда вдругъ по кавому-либо не предвиденному поводу приходится ему говорить въ собраніи.

Шотть не желаеть, чтобы введена была въ обывновенную

проповедническую практику и ограниченная, не полимя импровизація, состоящая въ избравін теми и общемъ предварительномъ обдумывание ся, съ начертаниемъ въ уме однежъ главныхъ мыслей, служащихъ въ разъяснению темы. Чтобы быть бевпристрастнымъ въ своемъ суждении и тверже постановить свое заключение, онъ указываеть относительныя выгоды и невыгоды объекь этикъ методъ, --- и методы импровиваціи и методы валисыванія проповіди, ставя рядомъ сужденія защитниковъ импровизацін и суждевія защитниковъ противоположной методы. Метода выучиванія записаннаго напередь (говорять ващитниви импровизаціи) тімь не хороша, что при ней, если ораторь не обладаеть счастливою памятію, овладіваеть имъ тяжелое тоскливое чувство, воторое потомъ вредно отражается на самомъ произношения проповъди, чего при свободномъ изложения обдуманнаго не можеть быть. Далье, напряжение памяти при заучиваніи, если пропов'яднику часто нужно проповъди, можеть производить вредное вліяніе на умственную сторону человъка: дъятельность ума рано вритупляется и духовная жизненная сила оскудбиветь. Притомъ проповеднику, при его занятіяхь, часто и нёть возможности вполнё записать свою речь и потомъ выучить ее наизусть. Защитниви импровизацін представляють, что торжественная субботняя или предправдничная тишина, звонъ колоколовъ, церковныя пёснопёнія, предварающія пропов'ядь, сердца народа, обращенныя из небу, видь священнаго м'ёста, гдв умолкаеть житейскій шумь, прасутствіе благоговійно настроеннаго народа, представленіе духовных в потребностей его, ждущих удовлетворенія, навонець, високое напражение всехъ душевныхъ силъ проповедника,все это даеть ему быстрый полеть, который возвышаеть его до такимъ превосходныхъ мыслей, какія могли бы не придти ему въ голову при спокойномъ кабинетномъ размышленія. Предъ нимъ отврываются болбе свътлые и шировіе горизонты, до какихъ не досягалъ бы его взоръ при домашней будничной обстановив. Вся форма ричи принимаеть тогда большую живненность и теплоту. Частныя представленія, рождаясь въ умъ, какъ бы сохраняють свою юношескую полноту и сильнъе занимають и интересують душу, чъмъ тогда, когда они, бывъ молнъ выработаны и заучены, въ опредъленной, сжатой формъ проходять предъ мысленнымъ вворомъ оратора. Записывающій в заучивающій свою проповъдь думаетъ надъ округленіемъ неріодовъ, надъ обработкою внъшней формы, и выискиваетъ выраженія, отзывающіяся искусствомъ, часто непонятныя народу; а у импровизатора являются легкія, естественныя, понятныя формы выраженія и обороты. Ссылаются еще на то, что импровизованная ръчь производить больше впечатльнія на слушателей, чъмъ ръчь, напередъ записанная и выученная.

Шотть не придаеть особенной цёны такимь сужденіямь, возвышающимъ выгоды методы импровизаціи предъ методой приготовленія пропов'ядей чрезъ буквальное записываніе ихъ, и замъчаетъ, что такія сужденія не могутъ быть оправданы ни а риогі, ни опытомъ. Духовный ораторъ, пользующійся методою записыванія проповідей, живя въ извістномъ, близвомъ ему, обществъ, знаетъ своихъ слушателей такъ же, какъ и импровизаторъ, и, когда пишетъ свою проповедь, имфетъ ихъ предъ своимъ мысленнымъ вворомъ, и потому ему не менве, какъ и импровизатору, могутъ приходить въ голову приличныя мысли и мёткія выраженія. И если во время сказыванія пропов'йди ему явится счастливая мысль или удачное вираженіе, не записанное имъ прежде, что воспрепятствуетъ ему воспользоваться этою счастливою мыслію и употребить инткое выражение, прежде не представлявшееся ему? И одушевленіе у него можеть быть не меньше, чемь у импровизатора. Отъ каждаго оратора, какъ бы онъ ни приготовлялъ свою рвчь, требуется живое участіе всей души, при совиданіи своего произведенія. Если огонь одушевленія нісколько тускийсть при иногократномъ повтореніи одніжь и тіхь же мыслей и выраженій при заучиваніи пропов'яди, то въ торжественную минуту, когда онъ является на священномъ мъсть, предъ своими слушателями, этотъ огонь снова воспламеняется, снова цолучаетъ свою первоначальную, если не большую, силу.

А какія значительныя невыгоды мотоды импровизація! Какимъ опасностямъ подвергается проповъдникъ, произносящій проповёдь, не приготовивши ея, какъ следуетъ, а только намътныши главныя части ея! Не всегда, въ минуту сказыванія проповёди, у него живо действуеть умствения творческая сила. Опытъ свидетельствуетъ, что и опытные ораторы, богатые знаніями и съ усердіемъ относящіеся къ своему служенію,чувствують иногда, во время произнесенія проповіди, нівоторое валинаніе и мысль, ими намівченная, не легко поддается разъясненію и развитію. Д'вятельность дущевныхъ силъ нашихъ состоить въ зависимости отъ перемвны телесныхъ расположеній и внутреннихъ настроеній, а эти опить отъ разныхъ вившнихъ обстоятельствъ, и при этихъ перемвнахъ оратору, при всвыъ желаніи и при всвхъ усиліяхъ, часто бываетъ невозможно сохранить бодрость и энергію духа и съ полнымъ самообладаніемъ вести свою р'вчь, направленную къ назиданію слушателей, и дать ей надлежащую силу и желаемое совершенство. Во время произнесенія рычи могуть открыться такія. обстоятельства, которыя развлекуть внимание проповёдника и. выведуть его мысль изъ предположеннаго круга идей. И вотъ ораторъ, которому при предварительномъ размышлении, предметъ казался яснымъ, во время импровизаціи, то есть, во время произнесенія річи, обдуманной только слегка, общихъ чертахъ, долженъ бороться съ тосиливымъ чувствомъ временнаго затмънія или оскудінія мысли, — и это приводить его въ замъшательство. Тогда теряется спокойствіе духа, и это отражается и на изложеніи, и на произношеніи пропов'ям. которымъ, при такихъ обстоятельствахъ, трудно дать желанную живость и теплоту. И какъ часто не произвольны бывають въ человъческой душъ сочетанія мыслей и игра фантазіи! Иногда при размышленіи, ничёмъ не возмущаемомъ, рядъ мыслей вдругъ прерывается чёмъ вибудь стороннимъ, такъ что мы сами не

можемъ выяснить себъ явленія этой не произвольной игры представленій и образовъ. Импровизатору, человіку большею частію живому и быстрому, при выполненіи задуманнаго плана, весьма легко можеть вдругь встретиться какая-либо новая мысль: ему нътъ времени подвергнуть ее внимательному испытанію, а она между тімъ приковываеть его вниманіе, овладівваеть его душею и увлекаеть его въ отступленіямь оть темы, отъ чего рвчь его или является растянутою, или теряется въ такихъ мысляхъ, которыя, при тщательной обработкъ проповъди, онь замениль бы другими, более вескими и целесообразными. Если импровизаторъ внимательно наблюдаетъ надъ собою и своею дъятельностію, онъ не можеть не сознаться, что весьма часто онъ оставляеть священную канедру съ чувствомъ неудовлетворенія и недовольства собою: то одинъ пункть развилъ очень кратко и тускло, то надъ другимъ остановился болве надлежащаго в впаль въ напрасное многоглаголагіе, то забыль сделать какое-либо важное разъяснение и применение мысли, то опустиль какой либо назидательный примёрь изъ исторіи или обыденной жизни и т. под. И это чувство неудовлетворенности не повидаетъ его, хотя бы слушатели и не замътили твхъ несовершенствъ, какія допустиль онъ въ своемъ импровивованномъ словъ. Но, положимъ, слушатели выражаютъ удовольстие и одобрение, когда ораторъ-импровизаторъ ведетъ свою рачь связно, безъ запинокъ, текучимъ языкомъ, и при этомъ владветь живою декламацією и жестикуляцією. Этимъ мимолетнымъ одобреніемъ нечего обольщаться: священная цыь церковнаго краснорычія состоить не въ возбужденіи бистро текущаго чувства удовольствія въ слушателяхъ. Духовная рычь должна производить твердое, не мимолетное, впечатленіе на всю внутреннюю духовную жизнь слушателей, которое должно обнаруживаться въ плодахъ вившней жизни. А такое впечатлъніе скорье можеть произвесть рычь, строго взвътенная и вполив обдуманная, чъмъ ръчь импровизованная, въ которой все предоставляется случайности. Нельзя сказать в

того, что импровиваторъ говоритъ болве простымъ, естественнымъ и понятнымъ языкомъ, чёмъ проповедникъ, напередъ проповъдъ. При не вполнъ заготовляющій выясненной и выработанной мысли импровизаторъ говорить болве туманжи сно ко вітивско при развитів си онь въ поспъшности употребляеть не такія выраженія, какія болье понятны народу, а какія, такъ свазать, попадутся на языкъ или придутъ ему на память, и часто, въ этомъ случав. вырываются у него школьные термины и иностранныя слова, вносящія неясность въ его річь. Вообще нужна большая способность и выработанность слова, чтобы въ импровивованной рвчи избъгать растянутости стиля, неопредъленности выраженій и не допускать ничего, не гармонирующаго съ достоинствомъ свищенной каоедры и съ высокимъ качествомъ твъъ предметовъ, какіе на ней излагаются. То послышится какая либо не ловко склеенная фраза, то длинный запутанный періодъ, то явится какой либо не вполив приличный образъ или сравненіе, мало ум'єстное на церковной канедрів. заботливо приготовляющій и отъ слова до слова записывающій свою пропов'ядь, по собственному опыту, внасть, какъ часто его мысль, въ томъ или другомъ месте, нудится, выбирая наиболье приличное и наиболье точное для себя выражение. Темъ легче допустить недостатки въ стилв, когда выраженія выбираются въ минуту сказыванія проповёди, при полной невозможности надлежащимъ образомъ взвесить Напрасно говорять еще, будто импровизующіе проповъдники живъе и выразительнъе произносять свои проповъди. Импровизація вдёсь ни при чемъ. Она скорве можеть производить вредное вліяніе на произношеніе пропов'яди: не можеть быть живаго впечатлительнаго произношенія, когда вмпровиваторъ потеряетъ нить своихъ мыслей, или тоскливо борется съ подборомъ выраженій, и при этомъ испытываеть не малое внутреннее замътательство. По всъмъ этимъ соображеніямъ нельзя ркеомендовать и вводить въ норму методы импровизаців, состоящей въ общемъ обдумыванів предмета річн в праткомъ вачертанів ся плама.

Но не желая вводить въ обывновенную проповединческую практику импровивація пропов'йдей, соединенной съ большими неудобствами и довольно опасной, и не считая этой методы проповедыванія правильною и нормальною, Шотть всетани желаеть, чтобы священникь, несущій долгь пропов'ядничества, болже или менже владель способностію говорить приличное слово и безъ особеннаго приготовленія. Могуть вычадать такіе случан, которые неожиданно требують оть него назиданія народу. Можеть быть такое стеченіе обстоятельствъ и такое обиле неотложных ванатій, что ему не острется времени для тщательнаго приготовленія пропов'яди, и онъ по необходимости долженъ ограничиться только общимъ обдумываніомъ проповіди и намінапісмъ главныхъ мыслей ся. Для того, чтобы развить свое слово и учёть говорять **мерошо и безъ приготовленія, — необходимы** пропов'яднику ранція приготовительныя упражненія. Гомилетика не можеть не ревомендовать юношамъ, желающимъ посвятить себя духовному вванію, этих приготовительных упражненій, могущих пробудить и развить способность къ импровизованному слову. Эти запатія могуть состоять въ томъ, что воспитанники духовной шнолы, готоващиеся между прочимъ и къ проповъдническому служенію, въ присутотвін учителя или своихъ товарищей, посл'в вратваго обдужываем, говорять емпровизованныя речи о вакомъ либо предметь, доступномъ ихъ пониманію, входящемъ въ кругъ ихъ повнаній и отвінающемъ ихъ положенію и настроенію; а учитель и даже товарищи сообщали бы имъ свои замвчанія и сужденія. Начинать импровизировать прямо на церковной каоедръ, безъ предварительныхъ частныхъ упражненій-вещь весьма опасная. И весьма глупо дёлають тъ, которые, выступая на священную ваоедру, нарочито разъ импровизирують. Если этоть опыть сволько нибудь удастся,-эта удача является въ высшей степени соблазнительной для

новичковъ. У никъ звляется дерзиал симонадалиность, котерая постепенно переходить въ ламость в жебрежиесть, и они наживають нолное отвращение отъ работи надъ проповъдию. И вотъ даровитий юноша, объщающій изъ себя педюживнито служителя перковнаго слова, далистся болтуномъ на свящетной навесдра отъ того, что онъ слишномъ рано и насто началь импровизировать, и принять за варший визиъ превосхедне удавшейся импровизаціи одобреніе накоторить изъ своякъ слушателей, плавнимъхся плавнимъ теченіемъ сто рачи и живымъ произношеніемъ. А та, котерые (особенно въ началь) заботливо обработывали свои процовади, съ вовножною точностію записывали ихъ и впучкали наизусть, —привыким въ точности въ мысли и въ выраженіи, оказывались месра- вненно выше ихъ.

Изъ этихъ примъревъ читатель межетъ видъть, что въкнигахъ Шотта, излагающихъ частную теорію красперѣчія,
весьма много практическихъ замѣчаній, полезныхъ для процевѣднической дѣятельности, могущихъ ваправлячь на добрий
путь въ особенности новичка въ дѣлѣ служевія церковнаго
слова. У него разобраны и осумщены всй главные вункти,
входящіе въ область риторики и гомилетики. По: полнотѣ
изслѣдованія и раскрытія предмета рѣдкій гомилетическій трудъ
можетъ сразниться съ риторико гомилетическій трудъ
Шотта. Въ этомъ отношеніи теорія краснорѣчія Шотта въ нокоевропейской литературѣ представляеть изъ себя тоже, чѣмъ
является въ средневѣковой латинской литературѣ гомилетика.
Эразма роттердамскаго, подобно этой послѣдней превосходя
своею обширностію и обстоятельностію изслѣдованія другія
однородныя, современныя ей, произведенія.

Шоттъ привелъ гомилетику въ бодьшую зависимость отъобщей риторики или, лучше, объ эти науки соединилъ въ одну, завши имъ одинъ и тотъ же фундаментъ. Правда, въ книгадъсодержащихъ полное изложение его теории, щировое мъско занимаютъ замъчания и разсуждения, имфющия спеціаль-

альное отношение и примънение къ области врасноръчия цервовнаго или проповёдническаго, который онъ считаеть нын'в главнымъ, господствующимъ, преобладающимъ надъ другими, видомъ враснорвчія. Но начала, изъ которыхъ выводятся его частныя гомплетическія замівчанія и раксужденія, одни и тіже и для риториви и для гомилетиви. О завонахъ проповъдническаго красноръчія онъ судить по обще-риторическому маствабу. Все, относящееся къ искусству краснорвчія, подводится у него подъ одну ворму. Такое риторическое направленіе теоріи Шотта, подрывающее ж ослабляющее самостоятельный характоръ гомилетики, жань начки богословской, съ разныхъ сторонъ вызвало противодъйствіе и нападенія на виновнива риторико-гомилетической теоріи. Но Шоттъ нивлъ свое право на такое построение своей системы; такъ вакъ проповъдь несомивано сопривасается съ врасноръчемъ, хотя не обнимается всецьло этимъ понятіемъ. И то, что въ проповеди принадлежить красморечію и должно измеряться по риторическому масштабу, у Шотта раскрыто и уяснено болве подробно и основательно, чамъ у кого либо изъ его предшественниковъ.

## VIII. Краснорѣчіе добродѣтель

EJE.

## Основныя черты систематической риторики Франца Теремина.

(Die Beredsamkeit eine Tugend, oder Grundlinien einer systematischen Rhetorik, Fr. Theremin).

Съ теорією враснорічія Шотта имбеть близкое родство теорія краснорічія Теремина і. Она явилась подъ явнымъ воздійствіємъ теоріи існеваго профессора, и въ свою очередь

<sup>1)</sup> Францъ Теренянъ (1780-1846) происходиль изъ французской эмигрантской фанција: Отецъ его быль насторомь французской реформатской общвим въ одномъ незначительномъ мостечко (Гранцово) въ соверной Германіи. Францъ Тереминъ нервоначальное образование получиль во французской гимназін въ Вериний, а закончиль образованіе въ галаьскомъ университети, гди научаль богословіе и филологію. По окончаніи образованія онь жиль вь Женева, гда получиль посмащение въ пастора и далаль первые опыты проповадничества. Въ 1810 году онъ пересендася въ Верлинь, гдф, послф въвъстнаго Ансильона, получиль изсто проповідника вь тамошней реформатской церкви. Природнимъ языкомъ его быдъ языкъ французскій, и первоначально онъ пропові. дываль по-францувски, хотя и набль желаніе проповідывать по-німецки. Это желавіе его исполнилось въ 1814 году, когда онъ быль навначень придворимиъ проповідинном в вийсті проповідником главной соборной церкви. Вз 1824 году богословскій факультеть грейфсвальдскаго университета почтиль его титдонь доктора богословія. Въ 1839 году онь получиль ифето экстраординарнаго профессора въ берминскомъ умиверситета, а въ 1840 году сдамивь ординарвыих профессоромь. По должности профессора, онь читаль гомелетику и ру-KOBOZEJS FOMEJOTESOCKEME SAEJTIAME CTYZONTOBS.

не оставадась безъ вліянія на обработку теоріи Шотта. Въ печати она вышла въ 1814 году, незадолго до появленія первой основной части теоріи враснорічія Шотта. Но съ теорією Шотта Тереминъ ознакомился по его "Краткому очерку теоріи враснорвчія", вышедшему еще въ 1807 году, и возбудившему въ себъ въ свое время большое внимание у всъхъ, интересовавшихся вопросами риторико-гомилетического свойства. Оба эти автора, въ своихъ произведеніяхъ, ссылаются одинъ на другаго. Тереминъ, развивая свою теорію, считалъ нужнымъ отивнать увлоненія Шотта отъ его, по его мивнію, правильнаго пониманія діла: такъ онъ ставиль въ вину Шотту то, что онъ причисляль враснорфчіе въ искусствамъ, различая для этого вскусства на взищныя и не изящныя, эстетическія и не эстетическія, что - де служить не въ возвышенію, а въ униженію враснорічія і). Шотть съ своей стороны, выпуская первую часть своей теоріи, подробно раскрывающую основанія риторики и гомилетики, нъсколько разъ цитуетъ Теремина и старается выставить на видъ родство своей теоріи съ теоріею Теремина и свое согласіе съ нимъ во всёхъ существенныхъ UYHKTAX1 2).

Родство между теорією краснорічія Шотта и теорією Теремина обнаруживается въ слідующихъ пунктахъ: Обонми этими авторами руководитъ желаніе возстановить значеніе краснорічія, часто напрасно унижаемаго другими, показать его важность и достоинство въ надлежащемъ світі, и вмісті съ тімь направить на истинный путь діятельность людей, призываемыхъ къ служенію публичнаго ораторскаго слова. Однихъ и тіхъ же порицателей краснорічія, унижавшихъ его достоинство и не признававшихъ за нимъ никакого значенія, имість въ виду тоть и другой теоретикъ, когда

<sup>1)</sup> Die Beredsamkeit eine Tugend, oder Grundlinien eine systematischen Rhetorik, Gota, 1888, s. 62-63.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Philosophische und religiöse Begrundung der Rhetorik und Homi letik, Leipzig, 1815. Sechstes Kapitel, S. 420-422, 432, 435, 445-9.

приступають въ определенію существа врасноречія и виясненію его законовъ. Шотіъ называеть Канта, когда говорить о представителяхь неправильныхь возарвній на краснорічіе, и его цитуетъ, когда своей теоріи противополагаетъ одностороннія и ложныя понятія о предметв, его занимающемь і). Того же философа имветь въ виду главнымъ образомъ и Тереминъ, когда говоритъ: "Есть люди, и при томълюди, отличающіеся ученостію и имінощіє высокій авторитеть въ наукт, которые глубово унижають краснорфчіе и совершенно не хотять нибть съ нимъ никакого дъла. Ибо ясно, думаютъ они, что оно быетъ на то, чтобы возбуждать страсти, а это всегда безполезно, а иногда и вредно; даже оно простираетъ свои притизавія еще дялёе, и у самыхъ лучшихъ ораторовъявно проявляется и име самими признается намёреніе овладёть душами, господствовать надъ волею и свлонять ее туда, куда они хотять " э). Далъе. Тереминъ, подобно Шотту, кводитъ философскій элементъ въ свою риторику или теорію краснорічія, и на философских в началахь построяеть свою систему. Этимь они придають строгій научный характеръ такой отрасли знаній, которая прежде всеціло относилась въ области практическихъ наувъ и свои правила почерпала изъ показаній и наблюденій опыта. Еще общее у Теремина съ Шоттомъ то, что онъ, подобно Шотту, подъ понятіе краснорічія подводить одинавово какъ краснорічіе свътское, такъ и красноръчіе церковное, для обоихъ видовъ враснорвчін указываеть одно высшее руководищее начало, и одними основными завонами хочетъ опредвлять явленіе: у него, какъ и у Шотта, риторика сливается съ гомилетикою. Тереминъ, какъ и Шоттъ, краснорвчие считаетъ особымъ самостоятельнымъ родомъ словесныхъ произведеній, я противопоставляетъ его поэвіи и философіи, хотя и призпаетъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Philosophische und religiöse Begrundung der Rhetorik und Homiletik Fünftes Kapitel, s. 251-8.

Die Beredsamkeit eine Tugend. Theremin. 1888. § 53. Erstes Buch 1.
 52. Kaut's Kritik der Urtheilskraft. 1869. Berlin, S. 193—195.

что красноръчіе для своихъ цълей заимствуетъ многое и у философіи и у поэвін, и въ свой составъ вводить и философскіе и поэтические элементы. Родство у Теремина съ Шоттомъ проявляется и въ раскрытіи ніжоторыхъ частныхъ пунктовъ ихъ системы. Напримеръ, и Шоттъ и Тереминъ согласно зашищають необходимость и вначение теоріи краснорівчія противь возраженій, какія слышатся иногда по этому вопросу. При этомъ Тереминъ выставляетъ на видъ то, что для духовнаго враснорвчія болве необходима твердая и основательная теорія, чёмъ для краснорёчія свётскаго, и Шоттъ сочель нужнымъ въ своей системъ указать на то, что сказанное Тереминомъ о необходимости духовной риторики безспорная истина, и въ примъчании помъстиль самое разсуждение Теремина объ этомъ предметв. А Тереминъ преимущественную необходимость духовной риторики предъ свътскою доказываеть следующими соображеніями: "У древнихъ политическія и гражданскія отношенія, подъ которыми у нихъ единственно и исключительно виступало красноречіе, одни были достаточны для того, чтобы предокранить его отъ ложныхъ путей и, пожалуй, делали излишнею болье точную теорію. Кто предъ судомъ или въ народныхъ собраніяхъ говорилъ о деле, которое решалось тотчасъ же по окончаніи річи, для того исходъ дізла быль санымъ върнымъ показаніемъ того, хорошо ли онъ говорыть, или не хорошо; гдв замьтань вь двль высочайшій личный интересъ, тамъ естественно употребять всв силы для достиженія успаха, и будуть стараться избагать тахъ ощибовъ и недостатковъ, которые могутъ влечь за собою потерю имущества, вліянія, жизни и свободы. Духовный ораторъ, напротивъ, стоитъ къ своимъ слушателямъ въ иномъ отнощени и говорить о предметь, воторый нельзя подвергнуть такому наглядному испытанію. Доставиль ли онь наученіе, назиданіе, исправленіе, или просто произвель поверхностное висчатльніе, -- объ этомъ рідко можеть дать знать ему дійствіе его пропов'ядей; такъ какъ оно по своей природ'в остается Изъ исторів гомилетики.

сокрытымъ въ душе и почти никогда не выступаетъ явно наружу. Такимъ образомъ, такъ какъ его положеніе более затруднительно, чёмъ положеніе оратора предъ судомъ и въ народныхъ собраніяхъ, такъ какъ опъ дёйствуетъ не въ такихъ тёсныхъ границахъ, которыя бы дёлали для него почти невозможнымъ уклоненіе напряво и налёво, то безъ твердыхъ воззрёній и началъ ему угрожаетъ величайшая опасность сбиться съ пути. О всемъ, что онъ дёлаетъ, онъ долженъ умёть дать самый точный отчетъ, и глубокій взглядъ на основанія краснорёчія, безъ котораго могъ обходиться древній ораторъ, для него совершенно необходимъ<sup>к 1</sup>).

Отличіе теоріи Теремина отъ теоріи Шотта, при явномъ родствъ ихъ между собою, состоить въ томъ, что Тереминъ идеть дальше Шотта въ подчинении краснорфчия правственнымъ началамъ, и рельефиве, чвиъ Шотть, выставляеть правственный чистый харавтеръ, какимъ должно отличаться истинное ораторство. Нравственное начало, которымъ долженъ руководиться ораторъ, имъющій въ виду дъйствовать на разумно-свободныя существа, выдвигается и въ системъ Шотта. И Шоттъ заставляеть оратора устремлять и увлевать волю людей въ идеалу совершеннаго человъчества, что невозможно безъ соблюденія нравственныхъ законогт, и у него краснорвчие должно служить запросамъ нашей силы желаній и направлять ее въ высочайшему благу, при чемъ само собою предполагается одушевленіе оратора нравственными идеями. Но главное вниманіе его обращено на объясненіе происхожденія краснортиія, какъ самостоятельнаго рода словесныхъ произведежій, вызываемаго потребностями и силами нашей духовной природы, и на показаніе отличія его отъ провы и поввін. Тереминъ же, не входя въ подробныя изследованія о происхожденія

<sup>1)</sup> Die Beredsamkeit eine Tugend Theremin. 1888, 1. Absicht und Nutzen der anzustellenden Untersuchung. S. 49-51. Cp. Philosophische und religiöse Begrundung Rhetorik und Homi'etik, Schott, 1815. Sechstes Kapitel S.420-433.

враснорвчія, примо ставить положеніе, что краснорвчіе не невусство, какъ думають другіе, и какъ, между прочимъ, допускаль и Шотть, а двятельность (правтическое двло), и кавъ двятельность, оно подчинено всецвло законамъ нравственнымъ. Довазательство и развитіе этой мысли составляеть задачу. выполнение которов представляеть книга Теремина "Краснорвчіе добродітель" і). Самъ Щотть, выражая свое сочувствіе направленію и возврвніямъ Теремина, указаль въ этомъ отличіе своей системы отъ теоріи Теремина. "Вся метода, какъ Тереминъ основываетъ риторику въ первой половинъ своего члубово обдуманнаго сочиненія, отличается отъ моей (хотя въ главномъ мы согласны) твиъ, что я прежде всего на основанін психологических изслюдованій старался раскрыть сущность врасноречія и его отличіе отъ провы и поввін, а Тереминъ сразу обращается къ нравственной точкъ врънія и разсматриваеть краснорівчіе, какь оно должно проявляться и дійствовать по нравственнымъ законамъ. Тёхъ психологическихъ изследованій требовала особенность моего плана" 2).

Другое отличіе системы Теремина отъ системы Шотта касается ихъ внѣшней стороны. У Шотта, кромѣ основной философской части, нѣсколько квигъ посвящено разбору риторической техники, и онъ даетъ, послѣ общихъ философскихъ началъ системы, подробныя теоріи ораторскаго изобрѣтенія, расположенія, изложенія и произношенія. Тереминъ же техникою ораторскою очень мало занимается: у него нѣтъ подробнаго изложенія правиль, какія составляютъ содержаніе обыкновенныхъ риторикъ. Весь интересъ его системы въ установкѣ основныхъ руководящихъ началъ краснорѣчія, и она, но своему составу и своей задачѣ, отвѣчаетъ только первой, философской части системы Шотта.

<sup>1)</sup> Die Beredeamkeit eine Tugeud. Theremin. 1858, S. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Philosophische und religiöse Begrundung der Rhetorik und Homiletik, 8 hott. 1815. S. 449.

/ Книга Теремина первоначально явилась въ печати, какъ мы говорили выше, въ 1814 году. Въ 1836 году вышло второе ен изданіе, съ незначительными изміненіями, и съ длиннымъ предисловіемъ, въ которомъ выражена сущность его риторико-гомилетическихъ возарвній. Въ недавнее время (въ 1888-иъ году) вышло новое ен изданіе въ Готв. Это последнее изданіе сділано евангелическими (протестантскими) богословами, предпринявшими издание "Библютеки богословскихъ nnaccunoss (Bibliothek theologischer Klassiker, ausgewält und herausgegeben von evangelischen Theologen)". Сочиненіе Теремина "Красноръчіе добродътель или основныя черты систематической риторики" напечатано въ десятомъ том в этой Библіотеки богословскихъ классиковъ. Здёсь въ начале даны автобіографическія замітки Теремина, служащій къ уясненію исторіи его образованія, и пом'вщены предисловія къ обоимъ изданіямъ книги, сделаннымъ самимъ Тереминомъ; а въ концъ помещено несколько (5) кратких разговоровь, изъ которыхъ въ двухъ обсужлаются вопросы гомилетического характера: 1) о духовномъ краспорвчім (какъ нужно проповёдывать? и что первъе всего нужно для того, чтобы успъшно проповъдывать?) и 2) о надгробныхъ рвчахъ)

Интересны автобіографическія зам'ятки Теремина, и ихъ не даромъ, вм'ясто предисловія къ его риторикі, пом'ястили издатели "Библіотеки богословских классиково": онів служать къ объясненію не только исторіи его образованія, но и происхожденія той оригинальной теоріи, какая указана оригинальнымъ названіемъ его книги, и мы считаемъ не лишнимъ зачиствовать нічто изъ признаній Теремина, могущее им'ять значеніе для людей, интересующихся риторико-гомилетическими вопросами.

Тереминъ, считавтій пропов'єдничество призваніемъ своей жизни, въ своихъ автобіографическихъ признаніяхъ отм'є чаетъ самую первую риторическую мысль, которая еще въ очень юные годы, зародилась въ его голов'є. (Въ самомъ раннемъ д'єтств'є,

по его словамъ, въ проявленіяхъ еще не развившейся души, можно подмѣчать ростви послѣдующихъ, часто великихъ, дѣяній). Первая риторическая мысль, возникшая въ его головѣ, такая: Когда ему было только около восьми лѣтъ, онъ присутствовалъ при разговорѣ, какой отецъ его — сельскій проповѣдникъ—имѣлъ съ своимъ собратомъ по служенію, о проповѣдяхъ. Слушая молчаливо бесѣду двухъ проповѣдниковъ, онъ всталъ предъ ними и сказалъ: "проповѣдывать, должно быть, очень трудно". Отецъ Теремина молчалъ; а его собратъ засмѣялся и сказалъ: "этого ты еще пе понимаещь; современемъ увидишь, что ничего нѣтъ легче, какъ проповѣдыватъ". Это обстоятельство Тереминъ записалъ потому, что въ немъ видѣлъ и указывалъ символъ или девизъ всей своей жизни: другіе ему всегда говорили, что проповѣдывать очень легко, а онъ всегда находилъ, что проповѣдывать очень трудно 1).

Въ школахъ Тереминъ болъе всего интересовался изящною провою, или темъ, что носило въ себе следы прасноречія. Когда ему было четырнадцать леть, онь увлевался Саллюстіемъ, и старался съ возможною тщательностію дёлать переводы и передълки изъ него на францувскій, тогда родной его, язывъ. Повзія правилась ему (тогда увлевались всв Клопштовомъ); но она доставляла ему только наслаждение, действовала на него, такъ сказать, пассивно; а изящная проза или врасноржчіе возбуждала его въ подражанію, къ соотвётственной дъятельности. Во время пребыванія въ галльскомъ университеть, Тереминь, по его привианию, по вреду своихъ богословскихъ занятій, попаль въ волшебный кругь извістнаго филолога, внатока классической древности, Фридрика Августа Вольфа, и принятъ былъ въ его семинарію. Но если филологическія занятія, къ которымъ онь не чувствоваль призванія, отвлекали его на время отъ занятій богословіемъ, то они не остались для него безъ добраговліннія. Въ то время Вольфъ

<sup>1)</sup> Die Beredsamkeit eine Tagend, S. 3.

занимался съ своими учениками толкованіемъ и разборомъ произведеній краснорізнія: онъ читаль съ ними різчь Димосоена противъ Лептина, критиковалъ цицероновскія різчи, признаваемыя имъ неподлинными, и толковалъ разговоръ Платона "Горгій". Въ "Горгів" восхищала Теремина аттическая грація языка, діалектическая виртуозность, а главнымъ образомъ поражала сила истины, хотя въ то время онъ еще не пришелъ къ наллежащей оцвикв великой истины, здесь изложенной, что ораторъ долженъ внать то, что справедливо, и самъ быть справедливымъ. Но когда онъ познакомился съ Димосееномъ, онъ ръшилъ, что нигдъ не нужно искать высшаго враснорвчія, какъ только у Димосеена. Что онъ темно предчувствоваль, то въ произведеніяхъ Димосоена явилось въ дійствительности. Онъ, впрочемъ, все еще не приходиль въ испому и твердому пониманію существеннаго характера враснорічія, какимъ онъ совнанъ былъ имъ впоследствии, и не установилъ овончательно своей точки врвнія на діло. "Разъ (замізчасть онъ) предъ однимъ кандидатомъ на проповъдническую должность я утверждаль, что "ораторъ, и духовный, имфеть задачею трактовать своего слушателя, какъ противника, бороться съ нимъ и побъждать его". Кандидать вовразиль, что "это одно изъ самыхъ странныхъ положеній, какія ему когда-либо приходилось выслушивать". - Изъ пристіанскихъ орагоровъ Тереминъ болъе всего читалъ и вните всъхъ ставиль Массилльйона: въ духовномъ краснорвчін Массильонъ владветь такимъ же настерствомъ, какимъ Димосеенъ въ политическомъ. Это два образдовые, несравнивые оратора, веторымъ Тереминъ посвятиль особую монографію 1), и въ произведеніяхъ которыхь видель идеаль ораторского совершенства. Риторическое величіе Массильйона, по сужденію Теремина, состоить въ томъ, что онъ понималь проповёдь, какъ борьбу, и

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Demosthenes und Massillou. Ein Beitrag zur Geschichte der Beredsamkeit. Berlin. 1845.

борьбу вель превосходнымь оружіемь, съ великою силою и исвусствомь. Онь не въ томъ полагаетъ свою задачу, чтобы раскрыть истину и показать примъненіе заповъди: онъ главнымь образомь обращаетъ вниманіе на препятствія, мъшающія принятію этой истины и исполненію той или другой заповъди.

Первые опыты проповъдничества Теремина, по направленію, были довольно нерішительны, то есть, онъ не сразу попаль на тоть путь, который впоследствіи призналь единственно цълесообразнымъ. Въ немъ боролись два начала,одно практическое, имфющее цфлію дфиствіе во виф, а другое діалектическое и поэтическое, имінощее въ виду живое представленіе вещи. Первая его проповідь была практическаго жаравтера (на текстъ изъ евангельскаго сказанія о юношів, спрашивавшемъ Спасителя, что ему делать, чтобы довать жизнь вваную). Во второй проповъди онъ совершенно оставилъ практическій элементъ, и вм'всто него ставиль поэтико-философско-романтическій элементь, стараясь діалектически раскрыть тему, и поэтическими красотами занять, какъ можно болбе, фантазію. Проповёдь оказалась въ своемъ родв одною изъ самыхъ удачныхъ. Нъсколько времени онъ колебался между этими двумя направленіями. Но "постепенно у меня (говорить онь) расврывались глаза. Я увидель, что эти діалектико - поэтическія изложенія философско - рели гіозныхъ истинъ не могуть считаться христіанскими и библейскими, и не могутъ быть назидательными".)

Окончательно установились возврвнія Теремина, послів годичнаго служенія его въ Женевів, гдів первіве всего онъ исполняль должность проповідника. Оставивши Женеву для того, чтобы отправиться въ Парижь для лучшаго ознакомленія съ враснорічнемь, нівкоторое время онь жиль въ иміній своего дяди (въ департаменті Луары). Дядя жиль безъ семейства и занять быль хозніствомь; знакомыхь въ сосідствів почти не было, и онь, живя у него, въ уединеніи быль предоставлень себів и своимь мыслямь. Мысли его постоянно были направлены

на предметь, наиболье ему близкій, именно на краснорьчіє и онъ каждый день предавался размышленію о краснорьчіи и его высочайшихь законахь. Онъ твердо держался того, что ораторь должень стараться производить дьйствіе. Но ему не ясно было, на разумь ли онь должень дьйствовать, или на сердце. Его занимали вопросы: какими средствами онь можеть пользоваться для своей цьли? При размышленіяхь о такихь вопросахь, его сознаніе разь освытила мысль, что краснорычіе есть дыйствованіе, и потому оно должно управляться правственными законами. Эта мысль показалась ему совершенно новою; онь схватился за нее, съ радостнымь предчувствіемь, что вь ней онь нашель все, чего искаль.

Такъ постепенно слагалось воззрѣніе Теремина, которое потомъ выразилось въ оригинальной формуль: "врасноржчіе добродетель". Изучая красноречие и самъ упражняясь въ краснорвчін, онъ искаль одного высочайшаго начала, которое бы вносило свътъ въ темную, не ясно представляемую многими, даже веливими, умами, область ораторства, и воторое бы указывало надлежащій правильный путь для служителей ораторскаго слова. Онъ чувствовалъ и сознавалъ, что даръ красноръчія не какая-либо прихоть въ ряду другихъ проявленій человіческой природы, что напротивъ онъ составляетъ одну изъ основныхъ силь, данныхъ памъ Богомъ. Между темъ, онъ видель, что и авторитетные мужи готовы слишкомъ унижать эту отрасль духовной жизнедвятельности человвка, и даже прямо обвиняють ее въ безиравственности. Гдв же искать этого начала, которое бы было надежнымъ руководствомъ для оратора, и вийстй съ темъ спасало красноречіе отъ неправильнаго униженія? Разрозненныя явленія опыта не могуть дать этого начала, твиъ болве, что въ немъ есть немало отступленій отъ правильнаго пути, какимъ долженъ следовать ораторъ, и правила, почерпнутыя изъ одного опыта, не представляютъ надлежащей твердости и устойчивости, не имъютъ корня, ихъ объединяющаго, и являются шатвими, нуждающимися въ болье глубовомъ основаніи. Такого начала нужно искать посредствомъ философскаго изслідованія, и только при пособіи философской мысли можно создать твердую и устойчивую теорію краснорічія, внимательно изслідуя то, что лежить въ глубині души человіческой, и побуждаеть человіна проявлять во вні свою діятельность.

Обсуждая явленія праснорічія и желая уяснить его существо, Тереминъ обратилъ вниманіе на то, что краснорічіе преследуеть вившнюю цель, -- хочеть действовать на другихъ. Это существенный его признавъ, и онъ выводитъ краснорфчіе изъ области произведеній теоретическаго или діалектическаго свойства, означаемых у Теремина общимъ именемъ философіи, и изъ области произведеній художественнаго или ноэтическаго свойства, не пресладующихъ внашней цали. Если же краснорвчие ни теорія, ни поэзія, то что же оно такое? Оно практическая дівтельность, дійствованіе словомъ. Когда древніе ораторы выступали съ своимъ словомъ, ихъ рычи были дыяніемъ въ тысныйшемъ смыслы этого слова; выражаясь въ словъ, ихъ дъяніе не менъе заслуживало этого вмени, и не менъе было сильно, какъ дъйствование рукою, оружіемъ или другими практическими средствами, и когда нын духовный ораторъ говорить свои проповеди, на нихъ не иначе нужно смотръть, какъ на акты его должностной дъятельности, направленные въ тому, чтобы подъйствовать на слушателей. Но всякая практическая деятельность подчинена вравственнымъ законамъ и нравственными законами должна управляться. Значить, и краснорьчіе, какь двятельность правтическиго свойства, никакимъ другимъ законамъ не можетъ быть подчинена, какъ правственнымъ. Риторива такимъ образомъ, занимающаяся изложеніемъ законовъ краснорічія, ближайшее родство имбеть не съ діалектикой, не съ теоріею искусства, а съ ноикой: она должна составлять часть иоики, и изъ ночви почерпать основы для своихъ частныхъ правилъ и построеній. А краснорічіе, какъ способность или умінье дійствовать по нравственнымъ законамъ, совершенно справедливо можетъ быть названо добродътелью.

Тереминъ самостоятельнымъ и долгимъ размышленіемъ дошелъ до такихъ выводовь, и идея, что красноръчіе есть добродътель, по его признанію, подобно лучу солица, внезапно явившемуся предъ нимъ, вдругъ освътила предъ нимъ область, которая прежде носилась предъ нимъ въ сумрачной тьм въ Но, собственно говоря, признаніе значенія нравственнаго элемента въ красноръчіи не было открытіемъ Тереминъ, и въ этомъ не могъ не сознаваться самъ Тереминъ. У древнихъ риторовъ было въ силъ положеніе: пето огатог, піві vir вопив; особенную важность этому положенію придавалъ Квинтиліанъ въ своихъ "Ораторскихъ наставленіяхъ"). Но Тереминъ воввелъ эту истину на слепень высочайтаго и главнаго ряторическаго начала, и изъ него одного, съ исключеніемъ всёхъ другихъ основоположеній, старался вывесть всё правила, упорядочивающія служеніе оратора.

Положеніе Теремина "краснорічіе добродітель" центръ тяжести или главное условіе успішности краснорічія указываєть въ нравственномъ элементі, но оно не исключаєть содійствія и другихъ факторовь, дівлектическаго и философскаго съ одной стороны, и художественнаго съ другой. Напротивъ, по воззрівнію Теремина, такъ возвышающему нравственный элементь въ краснорічія, добродітель одна, сама по себі, не достаточна для цілей ораторства. Хорошее содержаніе и основательное раскрытіе его, препрасная форма и художественное изложеніе отпюдь не излишни для ораторскаго произведенія. Кто владіть сильною мыслію и многосторонними знаніями, и имітеть даръ изящнаго слова, тоть не только должень стараться, во время служенія ораторскаго, приложить въ ділу свои знанія и свои силы, но даже заклужить спрамедливые упреки за то, что не воспользовался,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) M. Fabii Quintiliani Institutionum oratoriarum lib. XII. c. 1.

какъ следуетъ, дарами, данными ему Богомъ, къ славе Божіей, когда онъ допустить небрежность въ этомъ отношеніи. Смыслъ тотъ тереминовскаго положенія, что въ краснорічнія всв силы, требуемыя для его совершенія, должны быть подчинены правственному закону, какъ своему высшему началу, и бевъ этого подчивенія правственному закону он'й теряють свое значеніе. Съ другой стороны, элементы, -- діалектическій и художественный. --- хотя и не излишни для краснорёчія, но сами по себъ, безъ нравственнаго элемента, не могутъ дать настоящаго совершеннаго ораторскаго произведенія. Между твиъ, одинъ правственный элементь, не поддерживаемый сильною мыслію и художественнымъ словомъ, больше значить и скорве приведеть къ цван, чвик тв другіе элементы, имвющіе въ краснорічім только служебное значеніе. Есть благочестивые провозвъстники божественнаго слова, не имъющіе дара глубокой мысли и изящнаго слова, по посящіе въ душ'в своей святую ревность по Богу и во спасенію братій сво ихъ. Проповъди такихъ мужей могуть ямъть вившніе недостатки, по божественный огонь, живущій въ нихъ, проявляеими съ ясностію и дерэновеніемъ, можеть производить впечативніе и двиствовать даже на образованныхъ, и имъ нивто не поставить въ вину вившникъ недостатковъ ихъ проповедничества, если только они не зависять отъ ихъ небрежности.

Оригинальная по своему названію, систематическая риторика Теремина не нохожа на другіе опыты изложенія этой науки и по своему содержанію. Она все подчиняеть правственному началу и все въ области краснорічія, даже законы ораторскаго стиля, хочеть объяснить изъ правственнаго начала.

Какъ же ораторъ долженъ исполнять нравственный ва-

Ораторъ имбеть въ виду действовать на другихъ. Но онъ не можетъ действовать на слушателей принудительно.

Они стоять предъ нимъ, какъ равноправныя ему существа, сохраняющія полную свою свободу, и онъ долженъ уважать эту свободу. Онъ не можетъ посягать на ихъ самостоятельность; и если они, после его речи, следують его воле, то не потому, чтобы отказывались отъ своей воли, а потому, что свою волю соединяють съ волею оратора, и признають внушаемое ораторомъ совершенно законнымъ и согласнымъ съ ихъ желаніями и интересами. Чівмъ же ораторъ свободныя и самостоятельныя существа можетъ приводить къ едипенію съ собою в къ вепринужденному принятію представляемыхъ имъ рътеній? Тъмъ, что въ своей ръчи даетъ нъчто всеобщее и необходимое, чего хотять всё люди, или чего всё должны хотёть по своей правственной природь, и развиваеть такія иден, въ осуществленію которыхъ постоянно стремится истинная свобода человека. Ораторъ тогда удовлетворяеть требованіямъ нравственности, когда онъ свою цёль возводить къ одной изъ твхъ идей, какія признаеть или долженъ признавать и желать привести въ дёло каждый изъ его слушателей. этомъ свобода другого не уничтожается, и онъ, только по сторовнему возбуждевію, выполняеть то, что выполнять постоянно стремится по внутреннему влеченію. Высочайшій законъ враснорфчія такимъ образомъ следующій: идея, какую ораторъ желаетъ привести въдвло, должна быть возведена въ необходимымъ идеямъ слушателей. Нравственныя идеи должны быть живы и сильны въ ораторъ, и одушевляемый ими, онъ долженъ оживаять ихъ въ сознаніи слушателей, и тівмъ возбуждать ихъ въ самостоятельной двятельности.

Въ нравственно-практической дъятельности предъ взоромъ человъка стоитъ одно высочайшее начало, къ которому онъ стремится, и которое желаетъ осуществить въ своей дъятельности. Эго начало обнимается тремя главными идеями: обязанности, добродътели, счастія. Идея обязанности—это тотъ непреложный законъ, который каждый долженъ выполнять. Въ идеъ добродътели мыслится дъйствующій субъекть, выполняющій законъ. Идея счастія—это слёдствіе или плодътейхъ усилій человёка, какія онъ употребляеть для осуществленія закона. Каждый человёкъ хочеть выполнить свою обязанность, хочеть быть добродётельнымь и хочеть снискать себё счастіе. Эти три идеи,—обязанности, добродётели, счастія, всегда должны быть на виду у оратора, и когда онъ предлагаеть слушателямь или убёждаеть ихъ принять то или другое рёшеніе, онъ должень дать имъ чувствовать, что это рёшеніе имёеть непосредственную связь съ одною изъ этихъ идей, и когда они увидять это, они, оставаясь свободными, послёдують его совёту или убёжденію, и послёдують охотно и съ любовью.

Общія отвлеченныя идеи, которыми обнимается весь вругь нравстиенно-практическихь стремленій человъка, получають большее опредъленіе и развитіе, когда мы видимь ихъ проявленіе и примъненіе въ житейскихь отношеніяхъ среди человъческихъ обществъ. Видоизмъняясь здъсь, онъ уже овначаются другимь именемъ. Среди людей существують двъ области или два учрежденія, способствующія осуществленію нравственныхъ идей, и оба они имъютъ божественное происхожденіе; только одно явилось по естественнымъ законамъ, Богомъ установленнымъ, а другое сверхъестественнымъ образомъ. Это государство и Церковь. Соотвътственно этимъ двумъ областямъ или учрежденіямъ мы имъемъ и два вида красноръчія, по своимъ идеямъ, то есть, по своему существу, совершенно согласные между собою, но различающіеся по внъшней формъ.

Въ государствъ отвлеченная идея обязанности является въ видъ политическихъ законовъ и учрежденій, и вмъсто обязанности выступаетъ право. Идея счастія является въ видъ цвътущаго состоянія общества или государства, и стремленіе къ счастію превращается въ стремленіе къ благосостоянію государства. А добродътель понимается, какъ заслуга людей, способствующихъ благосостоянію общества. Итакъ для

политическаго краснортия необходимыя идев, къ которымъ ораторъ долженъ возводить свои цтли,—право, государственное благо и заслуга, которыя одинаково признаются всти членами общества.

Но свое совершенное образование правственныя идея получають не въ государствъ, преслъдующемъ земныя цъли, воторыя не могуть вполев удовлетворить человака. Свое височайшее достоинство онв получають въ Церкви: религія в отношение въ Божеству дветь имъ это достоинство. Въ Церкви, божественномь учреждении, стоящемъ подъ непосредственнымъ водительствомъ Божіниъ, место обязанности запимаеть воля Божія; добродітель-уподобленіе Богу или Сыну Божію, жившему и дъйствовавшему въ нашихъ человъческихъ условіяхъ, -- Господу Інсусу Христу; а счастіе указуется не въ земныхъ состояніяхъ, а въ вёчности; конечная цёль, въ которой каждый здёсь долженъ стремиться-вёчное блаженство или внутреннее соединение съ Богомъ. И такъ въ проповеди содержание непременно должно быть въ связи съ одною изъ этихъ высшихъ идей. Если въ слове нетъ связи съ этими идеями или одною изъ нихъ, то оно не можетъ принадлежать въ области духовнаго враснорвчія.

Изъ трехъ идей, воторыми обнимается вся область нравственныхъ понятій, и которыя являются движущими фавторами въ ораторскихъ произведеніяхъ, Тереминъ выводитъ три рода краснорфиія. Три рода краснорфиія указывали обыкновенно древніе риторы, слёдуя дёленію, принятому Аристотелемъ,—именно: краснорфиіе судебное, сов'ящательное или политическое, показательное или панегирическое. Но у нихъ не было положено въ основаніе такого дёленія высшаго философскаго начала: оно просто являлось обобщеніемъ данныхъ въ опыт'я явленій. Тереминъ въ своихъ нравственныхъ идеяхъ, осуществленію которыхъ служить краспорфиіе, находитъ единственное твердое основаніе для трехчастнаго деленія красноречія, принятаго съ древнихъ временъ. Руководящая идея права даетъ судебное красноречіе, защищающее законъ и нападающее на нарушителей его, идея счастія или блага—красноречіе совещательное, а идея добродетели—красноречіе показательное. Такъ какъ нравственныя идеи одне и теже какъ въ красноречіи политическомъ, такъ и въ красноречіи церковномъ, то теже три рода существуютъ и въ красноречіи духовномъ. Совещаться о благе государства и показывать путь къ вечному блаженству—это одинъ и тотъ же родъ нравственной деятельности; одно и то же равнымъ образомъ—обвинять преступника и ратовать противъ порока, хвалить заслуженнаго мужа и рекомендовать добродетель.

Особенное замъчание вызваль со стороны Теремина родъ враснорфиія повазательнаго. Этотъ родъ враснорфиія онъ считаетъ наиболже опаснымъ для оратора; такъ какъ въ немъ сворве всего можно отступить отъ того нравственнаго пути, вакому долженъ слёдовать ораторъ. Аристотель назначаетъ для этого рода краснорвчія похвалу или порицаніе безъ всякой практической цёли. Но произведеніе, не преслёдующее никакой практической цёли, --- вовсе не враснорфчіе. Если хвалять или порицають, безь всякой другой цёли, кром'в хвалы или порицанія, -- то это или лирическое произведеніе, если при этомъ предаются валіянію чувства, или историчесвое изложение, вогда следують въ разсказе исторической нати. Произведеніе повазательнаго краснорічія тогда только можеть быть ораторскою рёчью, когда хвалою или порицаніемъ хотять возбудить въ слушателях в известное настроение и склонять ихъ въ известному роду деятельности, когда героя добродетели представляють возбудительнымь образцомь для подражанія.

Къ повазательному роду врасноръчія относится надгробная ръчь; потому что она устрояется по идеъ добродътели. Но названія ръчи она заслуживаетъ только тогда, когда хвалою умершаго ораторъ хочетъ расположить слушателей къ добрымъ

рвшеніямъ и действіямъ. Здесь ораторъ чаще всего впадаеть въ ошибку и нарушаетъ законы красноръчія. Когда онъ только хвалить умершаго, не имъя въ виду доброй практической цъли, -онъ забываетъ отношеніе, въ какомъ стоить къ своимъ слушателямъ, и рвчь его перестаеть быть нравственнымъ двйствіемъ. Въ виду особенной трудности, какую представляеть составленіе надгробной річи, вполнів выдерживающей правственный характеръ и достойной стать въ ряду произведеній краснорвчін, Тереминъ входить въ особое обстоятельное изследование этого предмета, представленное имъ въ виде разговора, составляющее частное приложение къ его риторикъ Въ обществъ не установились возврънія на задачу надгробной рвчи, и если заявляются какія-либо требованія по отношенію въ ней, то неправильныя. Обывновенно полагають, что ораторъ въ надгробной ръчи долженъ хвалить умершаго. Но ва что хвалить? Христіанскій ораторъ можеть хвалить умершаго только за христіанскія добродітели, выставленіемъ воторыхъ можеть возбудить слушателей въ подражанію върви благочестію повойнаго. А если этихъ добродітелей нізтъ? Если, напротивъ, умершій заявляль себя при жизни человъкомъ невърующимъ и не отличался доброю нравственностію? Во имя справедливости и въ назидание другимъ можно би выставлять ихъ недостатки: гдв умъстна похвала, тамъ должно допускаться и поридание. Но если проповъдникъ допустить послёднее, -его будуть строго осуждать, будуть бранить его за то, что онъ оскорбляетъ покойнаго и растравляеть больную рану оставшихся въ живыхъ его родственнивовъ и друзей. Умершій имфетъ заслуги другого рода, гражданскаго свойства, положимъ, вакъ славный военачальникъ, администраторъ, юристъ, ученый и т. под.? Но хвалить за гражданскія заслуги того или другого умершаго-не дело церковнаго проповъдника; да онъ и не можетъ считать себя компетентнымъ въ опфикф такого рода заслугъ. Пусть хвалять его люди, ближе его знающіе, несущіе съ нимъ одинъ и тотъже

родъ служебной деятельности и потому могущіе лучше опввить важность и значеніе его діятельности. И не храмъ должень быть ивстоиъ, гдв прилично воздавать хвалу за подвяги гражданскаго свойства, не имвющіе прамого отношенія въ религіи. Въ церкви для умершаго нужны не слова хвалы, кавихъ онъ не слышитъ, а молитва за него, и для окружающихъ гробъ его болве умъстны и полезны утвшенія ввры, чвиъ искусственные и напыщенные панегирики. Разсужденія друзей, выскавывавшихъ при началѣ разговора различные взгляды на надгробную рачь, кончились тамъ, что они рашились въ вавъщании своемъ сдёлать такое распоряжение, чтобы при ихъ погребеніи не говорили надъ ними нивакихъ надгробныхъ ръчей, а чтобы только совершили надъ ними церковную молитву и вмёсто рёчи прочитали мёста Писанія, увазывающія на заслуги нашего Спасителя и на блаженство, уготованное върующимъ во имя Его, и утверждающія нашу надежду на безконечное милосердіе Божіе.

Многіе главною задачею оратора считають служеніе истинь, — умьлое раскрытіе добраго и полезнаго содержанія, чего требуеть блаж. Августинь вь своей Христіанской наукь 1). Къ этому склоняются и древніе риторы, ст. Цицерономъ во главь, полагавшіе главною обязанностію оратора docere—учить. При такой постановкы дыла центръ тяжести въ краснорычін изъ области правственной переносится въ область теоретическую. Но поставляющій главною обязанностію своею служеніе истины или раскрытіе идеи истины является не ораторомъ, а философомъ или теоретическимъ мыслителемъ. Конечно, оратору не только можно, но часто необходимо философствовать; въ особенности эта необходимость настоитъ для духовнаго оратора, который долженъ вести людей къ вычной жизни путемъ познанія Бога и воплотившагося для нашего сцасенія Сына Божія и нашихъ отношеній къ Нему. Но фи-

<sup>1)</sup> Христ. наука. Кн. IV, 7. Изъ исторін гемилетики.

лософствованіе или теоретическое раскрытіе истины должно быть не главнымъ, а второстепеннымъ деломъ, подчиненнымъ правственному интересу. По своему характеру ораторское изложение истины совершенно отлично отъ философскаго. Въ философіи истина раскрывается со всёхъ сторонъ, представляется, такъ сказать, пластически. А ораторское представление истины относится къ философскому, какъ живопись къ пластивъ: истина представляется здъсь, можно сказать, въ профиль, рисуется съ той только стороны, съ какой это полезно для дівла и нужно для убівжденія слушателей. Здісь нътъ и не требуется философской полноты изследованія. Где философъ идетъ длиннымъ путемъ довазательствъ, тамъ часто оратору, чтобы склонить на свою сторону слушателей, достаточно простаго и яснаго представленія діла, приличнаго примера, удачнаго примененія къ обстоятельствамъ, обращающимъ на себя вниманіе слушателей. А если этого мало, и требуются доказательства для разсённія сомевній слушателей, тогда ораторъ лучше всего сдёлаетъ, вогда обратится не къ теоретическимъ умствованіямт, а къ авторитету имъющему важное вначение для слушателей. Однимъ изъ наиболье убъдительных авторитетовъ для слушателей служить ихъ собственный авторитеть. Имъ пользуется ораторъ, когда показываеть слушателямь, что предлагаемая имь истина стоить въ неразрывной связи съ тъми идеями, какія они принимають за несомниния, и что они войдуть въ противорьчіе съ самими собою, если не примуть того, къ чему склонаетъ ихъ ораторъ. Чрезъ такое обращение въ авторитету слушателей орагоръ удовлетворяеть тому требованію пошулярности, которое обывновенно становится въ законъ для него. - Для духовнаго враснорвчія особенно необходимъ авторитеть, и авторитеть не человіческій, а божественный. Оно не можеть и существовать, не утверждаясь на этомъ авторитетв. Въ немъ представляются высочайшія истины, касающіяся отношенія Бога въ человівку и человівка въ Богу. Никакой человъческій авторитеть не можеть быть достаточным основаніемъ для утвержденія такихъ важныхъ истинъ, лежащихъ внё обыкновеннаго круга нашихъ представленій. Когда предлагаются онё въ назиданіе слушателямъ, онё непречтенно должны быть освящаемы высшимъ божественнымъ авторитетомъ. Безъ этаго авторитета краснорёчіе духовнаго оратора теряетъ свою силу и свое достоинство. Если духовный ораторъ, одаренный прекраснымъ талантомъ, будетъ говоритъ о высокихъ истинахъ откровенной религіи, полагаясь на свой разумъ, а не на высшій, божественный авторитетъ, его рёчь можетъ быть ученою, но не будетъ рёчью духовною. Она можетъ способствовать научному образованію слушателей; но не это должно быть цёлію оратора: его задача содёйствовать своимъ словомъ нравственному улучшенію и возвышенію всего человёческаго существа.

Выше мы замётили, что правственному началу Теремянь подчиняеть и теорію стиля или ораторскаго изложенія,
и изъ правственнаго начала хочеть выводить правила, сюда относящіяся. Повидимому, правственное начало менёе
всего можеть заявлять свое дёйствіе на изложеніе: такой
или иной стиль, по отношенію въ правственному закону, вещь
безразличная. Но такъ только можеть казаться, говорить
Тереминь; а на самомь дёлё эта часть риториви и представляеть тріумфъ правственнаго возгрёнія; правственныя
основы, на которыхъ построевается и должна построеваться
теорія краснорёчія, къ ней имёють наибольшее приложеніе.
Никакой другой взглядъ, кромё правственнаго, не можеть
удовлетворительно рёшать задачи, касающейся упорядоченія
ораторскаго изложенія.

Разсужденію объ ораторскомъ изложеніи посвищена вторам (изъ двухъ) часть систематической риторики Теремина, и во главъ ен стоитъ заглавіе "объ аффекть и стристи".

Это ваглавіе указываеть то направленіе, въ какомъ ведеть свою річь о стилі Тереминъ.

Превніе риторы обывновенно въ своихъ руководствахъ помъщали трактатъ о страстяхъ и указывали правила, какъ нужно дъйствовать на страсти, а съ изъ голоса повторяли эти правила риторы и новыхъ временъ. Въ этихъ правилать (у Аристотеля, Цицерона и другихъ) указываются разния искусственныя средства, не всегда благородныя и нравственныя, какими можно вліять на слушателей, возбуждая ихъ страсти, и такими средствами пользовались иные ораторы, желавшіе, во что бы то ни стало, выиграть дёло, ими защищаемое. Но этотъ трактатъ о возбужденіи страстей въ томъ видъ, въ какомъ онъ излагался у древнихъ, - по сужденію Теремина, заблужденіе, достойное порицанія. Средства, указываемыя въ немъ и практикуемыя иными ораторами, и были собственно поводомъ къ обвинению краснорвчия въ безиравственности. Еслибы написаль риторику Димосоень, въ своей ораторской практикъ всегда державшійся строго нравственныхъ началъ, онъ иначе поставилъ бы травтатъ о страстяхъ, чемъ какъ онъ изложенъ у Цицерона, и отвергъ бы все неблаговидныя средства къ возбужденію страстей, какія допускали и даже рекомендовали древніе риторы.

Не страсти долженъ возбуждать ораторъ, но аффекти. Это двъ вещи, совершенно разныя. Страсть возбуждается въ насъ внъшнимъ предметомъ или представленіемъ о немъ: въ страсти мы поддаемся дъйствію, отвнъ привходящему, на насъ, и сами находимся въ страдательномъ положеніи; разумъ нашъ подавляется при этомъ и не дъйствуетъ. Состояніе души въ страсти неспокойное и удручающее, возмущаемое чувствомъ ея зависимости, и оно скоро проходитъ; потому что возбуждается преходящимъ предметомъ. Но состояніе аффекта совершенно иное (слово аффектъ Тереминъ считаетъ здъсь не точнымъ, не выражающимъ сущности дъла, но употребляетъ его, за неимъніемъ другого лучшаго). Душа въ немъ возбужето, за неимъніемъ другого лучшаго). Душа въ немъ возбуже

дается не вившнимъ предметомъ, а идеею, и разумъ здёсь не подавляется вившнимъ впечатленіемъ, а сохраняеть свою энергію и обнаруживаеть свою діятельность. Душа, пронивнутая идеею, не можеть оставаться холодною, какъ при отвлеченныхъ представлевіяхъ; идея обнимаетъ всв силы души и приводить ихъ въ движение, -- возбуждаетъ къ двятельности въ определенномъ направления, и изъ соединеннаго действія всёхь силь, изъ напраженія, обнаруживаемаго ими при этомъ, происходить состояніе, отличающееся высшею степенью теплоты и жизненности; это и есть состояніе аффекта. Въ аффектв неть разделенія на две противодействующія силы, какъ въ страсти, но всв силы и всв ощущенія сердца сливаются въ полномъ согласіи съ разумомъ: это самое счастливое состояніе, въ вакому можеть возвышаться человёкъ. Оно нравственнаго свойства: въ немъ нравственная природа человъка проявляется во всемъ своемъ блескв, въ своемъ высшемъ достоянствъ. И оно не проходить такъ скоро, какъ страсть; потому что идея, его производящая, не отвиж привходитъ въ душу, и не исчезаетъ вмъстъ съ внъшнимъ возбужденіемъ; она лежитъ въ душт человъва и составляетъ ея неизивнное достояніе. Если эта идея нравственная, то она въчно существуетъ, и свойство долговъчности она сообщаетъ аффекту, ее сопровождающему.

Отличивъ аффектъ отъ страсти и признавъ аффектъ за нѣчто прекрасное, Тереминъ требуетъ, чтобы ораторъ говорилъ непремънно съ аффектомъ. Онъ является предъ собраніемъ для того, чтобы сообщить ему идею, которою самъ одушевленъ, и эта идея, если она дѣйствительно есть въ немъ, должна сопровождаться аффектомъ. Если нѣтъ у оратора аффекта, то, значитъ, онъ не одушевленъ никакою идеею. Тогда онъ говоритъ или по нуждѣ, какъ наемиикъ, или съ холодною суетностію, какъ краснобай, или, наконецъ, съ коварною цѣлію, какъ обольститель народа. Такого оратора слушатель не будетъ уважать, и такому оратору онъ не откроетъ своего сердца.

требуя отъ всякаго истиннаго оратора одушевленія веливою идеею и річи живой, съ аффектомъ, какъ онъ выражается, Терешинъ въ примірть всімъ церковнымъ ораторамъ представляетъ Господа Інсуса Христа, річь котораго, раскрыван вічную истину, всегда проникнута сильнымъ одушевленіемъ, являясь то кроткою и ніжною, то гремовою и нотрясающею.

Понятіе аффекта, разумѣемаго въ смыслѣ разумнаго возбужденія великою идеею, служить у Теремина главнымъ началомъ, опредѣляющимъ собою характеръ ораторскаго стиля, и его теорія ораторскаго изложенія состоить въ указаніи средствъ, какими можно возбуждать аффектъ.

Тереминъ указываетъ три главные закона, при выполненіи которыхъ ораторскій стиль можетъ способствовать вовбужденію аффекта, и которые должны бы быть обязательными для всякаго оратора, и эти законы основываются на нравственныхъ началахъ, а не формально—риторическихъ. Это именно: 1) законъ соразмѣрности (Augemessenheit), или приспособленія къ слушателемъ и обстоятельствамъ, 2) законъ непрерывнаго стремленія впередъ или прогрессивнаго развитія (stetigen Fortschreitens), при побѣжденіи и устраненіи препятствій, встрѣчающихся на пути къ цѣли оратора и 3) законъ жизненности (Lebendigkeit), требующій, при движеніи впередъ, измѣненій формы, съ измѣненіемъ частныхъ моментовъ въ теченіе рѣчи, или законъ разнообравія.

Законъ соразмърности не правило мудрости, а нравственное требованіе. Нравственный законъ требуеть отъ насъ, чтобы мы, желая дъйствовать на другихъ, соразмъряли свое дъйствованіе (въ дълъ ораторскомъ—слово) съ обстоятельствами, при которыхъ мы выступаемъ, и съ свойствами тъхъ, на которыхъ хотимъ дъйствовать. Каждый человъвъ требуетъ уваженія къ своей личности и не можетъ равнодушно сносить стремленія къ подавленію ся. Ораторъ долженъ считаться съ этимъ требованісмъ. Когда онъ хочетъ свое жела-

віе или свою идею сделать желаніемъ и идеею своихъ слушателей, и стремится произвесть накоторую переману въ ихъ состояніи, онъ не должень своею личностію стіснять и подавлять личность своихъ слушателей; а приспособдяясь къ ник, онь должень сиягчать и по возможности серывать или представлять въ пріятной для нихъ форм'в свою, преобладающую надъ ними, силу. Первая обязанность его свои идеи нии представления соединять съ ихъ идеями и представленіями, а другая обязанность съ возможною заботливостію винкать во все, что носить въ себв личность слущателей. Унівньемъ приспособляться къ людямъ и пользоваться обстоательствами отличаются такъ называемые правтическіе люди, Такимъ правтическимъ человъкомъ непремънно долженъ быть ораторъ. Своимъ практическимъ тактомъ онъ удовдетворяетъ вивств и требованію благоразумія и требованію правственности. Есть люди и благонамъренные, которые предлагають пропрасные проэкты и хорошо ихъ развивають; но эти проэкты совершенно не удаются и разбиваются потому, что они инсколько не сообразуются съ свойствами тахъ, которыхъ хотатъ облагодътельствовать. Такіе люди, вавъ бы ни были они умны и добры, не ораторскія натуры.

Рыть, следующая вакону соразмырности, приспособлена къ степени развитін и способности пониманія слушателей она ни слишкомъ напрагаеть судительную силу слушателей, на оставляеть ее бездыятельною. Ораторъ оскорбляеть своихъ слушателей, когда онъ переступаеть міру ясности, представляя своихъ слушателей мало понимающими, и каждую мисль свою какъ бы разжевываеть для нихъ. Ораторъ можетъ обладать большою ученостію и шировимъ научнымъ образованіемъ, и въ этомъ отношеніи онъ можеть быть выше своихъ слушателей. Но и тогда онъ не долженъ забывать, что ученость и знанія для него только средство, а не ціль; изложенія своихъ спеціальныхъ знаній онъ не долженъ ставить на місто

нравственных идей, какія должны составлять главный и существенный предметь его. Показывать свою ученость на каоедръ не правственная суетность.

Завонъ соразмърности требуетъ не одного приспособленія къ степени пониманія слушателей. Ораторъ долженъ мибть въ виду индивидуальность своихъ слушателей во всей ен цвлостности, — ихъ положеніе и отношенія, ихъ нравственное и религіозное состояніе, кругъ ихъ понятій и представленій, образы, къ какимъ привыкла ихъ фантазія, идеалъ счастія, имъ рисуемый, идеалъ нравственнаго и религіознаго совершенства, носящійся предъ ихъ душею, ихъ добродѣтели и пороки, ихъ желанія и надежды и т. п. Хорошо зная своегослушателя, ораторъ съумѣетъ подъйствовать на него. Вѣрный великимъ нравственнымъ идеямъ, какимъ онъ служить призванъ, онъ не будетъ льстить его страстямъ и заблужденіямъ, но найдетъ надежный путь къ возбужденію въ немъ благороднаго аффекта и, подобно апостолу Павлу, съумѣетъ быть всюмъ вся, да вояко нюкія спасемъ.

Законъ соразиврности, требующій внимательнаго и уважительнаго отношенія къ личности слушателей, не возбраняеть жесткихъ и сильныхъ словъ, когда такін слова вывываются правственными началами, какимъ служитъ ораторъ, и никто не осворбится, вогда ораторъ обращаетъ къ слушателямъ жествое слово, по долгу своего вванія и изъ ревностиблагь своихъ собратій. Почиврь этого представляеть Димосоенъ, который никогда не боялся съ большою силою и ръзкостію упревать воннянь въ ихъ слабостяхъ, ошибкахъ н ложныхъ представленіяхъ, и смелость его речи, вывываемал любовію въ отечеству, нимало не вредила его ораторскому успёху и его ораторской славе. Гораздо менее духовный ораторъ долженъ ствсняться изображать печальное религіозноправственное состояніе своихъ современнивовъ, вогда оно выступаеть наружу, и угрожать нерасканнымъ гришнивамъ. навазаніями будущей жизни. Слушатель, следум голосу своев-

природы, невольно судить оратора по правственнымъ началамъ и повволяетъ ему смёло говорить все, что высказывать онъ имжетъ право. Самые сильные и горячіе упреви не осворбять его, какъ скоро онъ видитъ, что ораторъ уполномоченъ на это и прибъгаетъ въ упревамъ и обличениямъ для того, чтобы исправить его. Славные ораторы, процов'ядывавшіе при дворѣ Людовика XIV, имѣли предъ собою аудиторію самую взискательную, и предъ этою аудиторією они не ствснялись, по долгу своего званія, говорить прямо и різко, указывая наказанія, ждущія развращенныхъ, и говорили съ большинъ успъхомъ. По лексическому составу, во исполнение закона соразмърности, ораторскій языкъ не должень отличаться отъ языка образованнаго общества. Въ немъ не должно быть ниваних словь, оборотовь и выраженій, темныхъ, малоупотребительныхъ, могущихъ затруднить пониманіе слушателя. А язывъ оратора долженъ быть сколько благороденъ, столько и простъ. Каждое чуждое выраженіе, каждый необыкновенный обороть можеть напріятно действовать на слупіателя и вызывать въ немъ неудовольствіе на человіка, желающаго блистать словомъ, или не старающагося говорить близвимъ, нонятнымъ слушателю, язывомъ.

Но въ духовномъ краснорвчін умістень особый языкъ, библейскій. Если библейскіе образы и выраженія вплетаются въ изложеніе не для наполненія пустаго пространства, но употребляются въ місту, съ сохраненіемъ ихъ достоинства и силы, тогда они являются въ высшей степени соразмітрнымъ и самымъ дійствительнымъ средствомъ въ возбужденію священнаго аффекта. Языкъ библіи никогда не старівстся, и онъ предлагаетъ многія знаменательныя выраженія для означенія разнообразныхъ состояній души и жизни, изъ которыхъ иныя вошли въ явыкъ обыденной жизни, и являются въ видів народныхъ общеупотребительныхъ присловій. Великое преимущество библейскаго языка состоить еще въ томъ, что въ немъ выраженія одинаково служать и разуму и чувству, а не отдёльно ньое для разума, другое для чувства, какъ въ челевъческихъ представлевіяхъ. Библейское слово есть какъ бы лучъ, дающій свётъ и теплоту, изъ ума проникающій въ сердце: если какое слово, то именно библейское можетъ согравать и воспламенять всего человёка.

Второй законъ ораторскаго изложенія, указываемый Тереминомъ, -- законъ постоянняго стремленія впередъ. Это тоже ваконъ правственной дъятельности, и Тереминъ, по его привнанію, береть его изъ правоученія и прилагаеть нъ риторивъ. Сущность его состоить въ томъ, что въ правствениопрактической жизни человъкъ, преслъдуя нравственную идею, непрерывно и неослабно долженъ стараться приблизиться къ памеченной цели, и такъ какъ полное совершенство нравственное для человъка недостижимый идеаль, то постоянное стремленіе въ этому идеалу-его всегдащняя и непремънная обяванность. Если его отвленають отъ цёли препятствія, встрічающіяся на пути, или занятія побочными вещами, и онъ безъ энергіи идеть къ идеалу или послів уклоненій въ сторону возвращается на свой прямой цуть, тогда его по справедливости можно упрекать въ недостаткъ мужества, въ недостатвъ характера. Если человъкъ увлоняется отъ выполпенія существеннаго правственнаго требованія, и діятельность его проявляется скачками или порывами впередъ и возвращеніемъ навадъ, тогда могутъ быть преврасные частные моменты, но не будеть хорошо направленной прастной нравственной жизни. И ораторъ, котораго слово есть двятельность,при развитии правственных идей, неослабно долженъ стремиться въ своей цели, на на минуту не выпуская ся изъ вида; всявую мысль, всявое слово, не приближающее его къ цівди, онъ долженъ отстранять отъ себя, какъ слабость, какъ недостатовъ и даже кавъ грехъ. Если нужно сообщить слушателямъ свъдъція о нівтоторыхъ побочныхъ вещахъ, или увротить ихъ раздраженную впечатантельность, отстранить возраженіе, то это замедляєть ходъ мысли оратора. Истиний ораторь, когда дозволяєть себь это, — уметь здысь майти средства въ болые быстрому движенію впередъ. Онъ, повыдимому, уклоняєтся отъ своего пути; но на самомъ дёлы въ этихъ уклоненіяхъ постоянно замётно его стремленіе къ своей цёли, и, допуская ихъ, онъ скорые достигаетъ своего конца. Въ этомъ, то пылкомъ, то нёжномъ, движеніи непринумденно слёдуеть одно представленіе за другамъ, такъ что отъ перваго до послёдняго идетъ непрерывная цёль, въ которой нельзя открыть ни малёйшаго перерыва, ни для разума, ни для чувства.

Быстрое, непрерывающееся развитіе мысли, направленной къ одной правственной цели, -- одно изъ самыхъ действительныхъ средствъ къ возбужденію аффекта въ слушателяхъ. Для болье върнаго выполненія этого закона, ораторъ пусть лучше прибъгаетъ къ разскавамъ, и избъгаетъ описаній. Въ разсказъ составныя части предмета слъдують одна за другой, и движение внередъ здёсь не воспящается, а въ описании, вапротивъ, различныя составныя части стоять одна подлъ другой и образують покоющуюся картину, чрезъ что задерживается быстрое движение рычи. Нарушается этоть законь, вогда долго останавливаются на одномъ частномъ представленіи, въ ущербъ другимъ, и прибегають въ длиннымъ доказательствамъ. Чтобы избёжать этого, истинный ораторъ не вносить въ свою рачь такихъ мыслей, которыя требують разъясненія и доказательства, а пользуется такими мыслями, которыя вполн'в ясны и принимаются слушателями безъ особенныхъ довазательствъ. Если въ краснорвчи необходимо бываеть прибёгать къ довазательствамъ, то эти доказательства не должны имъть отвлеченного характера, и не въ такомъ виде они вдесь должны являться, въ какомъ употребляются въ философія: иначе они вамедляють движеніе рівчи. Вмісто данинаго сприменія отвлеченных положеній, ораторъ, для довавательства своей мысли, приводить примёрь, ссылается на историческій фактъ, выставляєть свидѣтельство, подкрѣпляєть свое слово авторитетомъ, всёми признаваемымъ, обращается къ общественному мнёнію или къ сознанію и совѣств слушателя и т. под.

Третій законъ ораторскаго изложенія Тереминъ называетъ завономъ жизненности. Чтобы представить болъе понятною сущность этого завона, можно назвать его завономъ разнообразія. По толкованію Теремина, законъ этотъ состоить въ томъ, чтобы действование оратора, безъ волебаний въ существенномъ, постоянною перемъною въ формъ сопровождало различныя перицетів или моменты развертывающихся предъ нимъ отношеній. Въ философіи, равно какъ и въ поэзін, въ произведении отъ начала до конца можеть быть допустима и выдержана твердая, неизмънная форма. Въ нихъ объихъ духъ человъческій дъйствуетъ изолированно, и не имъетъ въ виду своею двательностію вліять на окружающихъ, и потому самъ не подвергается вліянію вифшнихъ обстоятельствъ. А въ правственной двятельности, какою является двятельность оратора, совершенно немыслима такая изолированность: нравственная двятельность постоянно подвергается внашнему вліянію, и съ другой стороны постоянно воздействуеть на внёшнее, ее окружающее. Все же вевшнее постоянно течеть и движется и дъйствующій субъекть постоянно должень мінять свое положение по отношению въ нему. Это не подчинение воли силь обстоятельствъ, а единственное средство достигнуть господства надъ ними. Истинная добродътель со стороны закона невямънна и одна и таже; но въ жизни она является постоянно движущеюся и новою. Это недостатокъ энергін характерв или волв, если при измвияющихся обстоятельствахъ она хочеть продолжать одинь и тоть же образь действованія. У оратора различный образъ действованія, вызываемый

В У оратора различный образъ дъйствованія, вызываемый акономъ живненности, выражается въ различныхъ оборотахъ мыслей и словъ. Въ риторикахъ эти различные обороты называются фигурами словъ и мыслей. Но въ ръчи оратора эти

такъ называемыя фигуры не должны являться чёмъ-либо искусственнымъ, употребляемымъ просто для врасоты слога, н не изъ учебныхъ книгъ, и не изъ произведеній краснорічія нужно заимствовать ихъ, но изъ обыжновеннаго обращенія людей между собою; только заимствованныя отсюда, онв должны быть болбе или менбе облагороживаемы. Хотя ораторъ говореть однив, не прерываемый другими, но такъ вакъ онъ ниветь предъ собою слушателя, на котораго хочеть подвиствовать, -- слушателя съ опредъленнымъ характеромъ, съ воззрвніями и свлонностями, часто противодвиствующими ему то ръчь его должна выдерживать характеръ не монолога, а діалога. Только при этомъ условін онъ можеть возбудить вниманіе, научить, уб'ёдить, привести въ желанной ц'ёли слушателя. Онъ поважеть согласіе или несогласіе своихъ мыслей съ мислями слушателя, представить возражение и отвётить на него, какимъ-либо неожиданнымъ оборотомъ прольетъ свётъ на обсуждаемую истину и такъ далбе. При живомъ чувствъ своихъ отношеній въ слушателю, при наждомъ шагь, какой онь делаеть впередь, его представленія, а вмёстё сь темь и его выраженія, получають различную форму.)

Сводя всё свои разсужденія о враснорёчіи, Тереминъ заключаеть ихъ тремя главными положеніями, въ которыхъ выражается сущность его системы: 1) всё существенные законы краснорёчія нравственнаго происхожденія, 2) только нравственно добрый характеръ способень выполнять ихъ, и 3) успіхъ оратора тёмъ вёрнёе, чёмъ строже держится онъ этихъ нравственныхъ законовъ, и чёмъ менёе позволяеть себё увлекаться побочными, менёе значащими, побужденіями и соображеніями.

Стоя на нравственной точкъ, и исключительно изъ нравственныхъ началъ выводя всё законы красноръчія, Тереминъ, къ нравственной области, къ усовершенствованію нравственнаго характера склоняетъ вниманіе всёхъ, которые желали бы съ польвою и успъхомъ служить публичному слову. Въ особенности правственная сила необходима для проповъдниковъ слова Божія, ведущихъ людей въ жизни по Богв и въ насявдію благь не временнихь, а вічныхь. Въ этомъ отношенів замічателень его разговорь о "духовноми праснорычи", приложенный къ его систематической риторикъ, гав выведени равговаривающими объ этомъ важномъ предметй юноша и мужь. Юноша, одушевленный самыми добрыми намівреніямя по отношенію къ пропов'ядничеству, желая улснять себ'я, какъ лучше выполнять долгь проповедника, имъ на себя воспринимаемый, обращается за советомь въ опытному мужу и предлагаеть ему нёсколько вопросовь, въ надеждё получить оть него указаніе нанлучшей методы пропов'єдничества. Онъ спрашиваеть опитнаго мужа: 1) Для разума нужно проповедывать, или для сердца? 2) Какъ лучие проповедывать, -- восвышенно или просто? 3) Должно ли следовать идеалу,-образцамъ, известной ораторской традиціи, или предоставить свободу своей лечности и не принуждать ее стёсняться правелами школы? 4) Записывать ли лучже проповедь и потомъ выучивать ее наизусть, или импровивировать?

Что же на эти вопросы отвічаеть мужъ (т. е. Тереминь)? Онъ говорить, что эти вопросы не касаются существа діла, а побочныхъ, второстепенныхъ вещей. Не въ томъ главное условіе успішнаго и вліятельнаго проповідничества, въ чемъ полагаеть юноша, а совершенно въ другомъ. Можно проповіднивать и такъ и сякъ,—какъ позволяють обстоятельства, личныя расположенія и способности проповідника. Чтоби направить юношу на правильный путь, и указать ему, въ чемъ секреть успішнаго проповідничества, опытный мужъ съ своей стороны предлагаеть юношів нісколько вопросовъ, которые совершенно въ другую сторону должны были обратить его вниманіе. Онъ спрашиваеть молодаго человіка: 1) Считаешь ли ты себя грішникомъ, и болить ли сердце твое скорбію о гріхів? 2) Читаешь ли Библію? Читаешь ли ее, не

вавъ ученые, занимающіеся критивою и изследованіемъ текста, а какъ простой благочествый христіанивъ, какъ почтительный сывъ читаетъ дошедшее до него посланіе возлюблевнаго отца, живущаго вдали отъ ного? Слагаешь ли въ своемъ сердцв драгоцвиныя слова, именно какъ бы для тебя сказанныя Богомъ? 3) Молишься ли Богу? Обращаенься ли въ своему небесному Отцу, въ своему Спасителю съ такимъ чувствомъ и расположениемъ, съ какимъ дитя обращается къ своему отцу? Повергаемь ли предъ всемогущимъ и милосерднить Господомъ всё свои нужды, великія и малыя, духовныя и земныя? Съ сокрушеннымъ сердцемъ и слезами возносиньли въ Нему молитвенный гласъ: Боже, помоги мив! Если ты не ножешь отвучать утвердительно на эти вопросы, то ты не можень проповедывать назидательно. Въ этихъ вопросахъ (говорять опытный мужь) указано самое лучшее, что можно свавать о духовномъ праснорвчін. Духовное праснорвчіе есть не что иное, какъ изліяніе внутренней, духовной жизни, управляемой Духомъ Божінмъ, и ежедневно питаемой покаяніемъ, молитвою и чтепіемъ слова Божія. Гдё нёть этой внутренвей жизни, -- тамъ не можетъ быть истиннаго духовнаго враснорвчія, а вивсто него могуть явиться пустые блестки, которыя не дадуть ни свёта, ни теплоты. Если эти блестки могутъ произвесть на иныхъ навоторое прінтное впечатлівніе, то это впечативние не можеть быть продолжительно. Какъ всявое обольщение, оно скоро исчезаеть.

Изъ нашего изложенія, надвемся, читатель уясниль себворигинальный взглядь Теремина и оригинальное построеніе его риторической системы. Можно оспаривать его начала: въсвое время они вызывали немало возраженій противъ себя. Можно находить у него увлеченія своею нравственною точкою зрвнія и преувеличенія въ представленіи враснорвчія, какъдобродьтели, и въ изображеніи его сущности и законовъ, единственно съ нравственной точки зрвнія. Можно ставить

ему въ вину или недостатовъ, что онъ, сосредоточнышись и правственных в началах и ими исключительно занятый, опустиль изъ вниманія другіе пункты и другія условія ораторсваго действованія, которыхь не должна обходить полная теорія краснорічія, и въ техневі ораторства или въ формаль ней сторонв краснорвчія отнесся съ пренебрежительнымъ невниманіемъ. Но нельзя не признать глубокаго и важнаго значенія за тіми началами, какія онь кладеть въ основаніе своей системы, и вакимъ хочетъ подчинять правтику ораторскую. Нравственная точка вранія на краснорачіе, такъ строго н последовательно проводимая имъ въ своей системе, намъ кажется весьма симпатического. Въ чемъ указываеть онъ главное условіе успівшнаго и плодотворнаго ораторскаго служенія, въ томъ расположены видеть его и мы. По его возэрвнію, только высокій правственный характеры можеть давать человеку возможность съ достоинствомъ и силою совершать ораторское служеніе, и правственная чистота и сила для оратора болве необходина, чвиъ что либо другое,--знаніе, счастинныя теоретическія способности и бойкость слова. И мы въ свою очередь скажемъ, что проповъднику такъ не необходимо и нечто такъ не можетъ способствовать успёху в вліянію на других его слова, какъ глубокое и искреннее религіозное убъжденіе, какъ сердце, всецвло пропивнутое спасительною върою и горячимъ желаніемъ направить своихъ собратій на путь спасенія и отвлонить ихъ отъ погибельнаго пути гръха и заблужденія.

## ІХ. Теорія религіозной рѣчи, — Шлейермахера.

(Theorie der religiösen Rede).

Die practishe Theologie, nach den Grundsatzen der evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt von Dr. Friedrich Schleiermacher. Erster Theil. Erster Abschnitt. IV.

Родоначальникомъ современной протестантской гомилетивы служить извёстный своимь вліяніемь въ исторіи протестантскаго богословія Шлейермахеръ. Гомилетика не была его спеціальностію, и главное вначеніе въ исторіи онъ пріобрёлъ трудами, относящимися не въ области этой науки, а въ области богословія вообще. Но и вдёсь, въ этой побочной отрасли богословскихъ знаній, онъ далъ, если не подробное руководство, то сильное возбуждение къ новой постановкъ и научной обработкъ гомилетической науки. Между представителями науки о проповъдничествъ, въ настоящемъ столътіи въ Германіи, онъ является наиболіве вліятельнымъ дівятелемъ. Подъ его воздействиемъ стоятъ почти всё позднейшие протестантскіе гомилеты, и господствующее направленіе, какому следуеть гомилетива даже последняго времени въ Германіи, береть свое начало отъ тёхъ возарёній, навія въ свое время проводиль и развиваль этотъ замізчательный протестантскій богословъ-философъ.

Шлейерыахеръ включилъ гомилетику въ систему практическаго богословія, которое онъ называетъ техникою къ поддержанію и усовершенствованію церкви, направляющею изъ исторія гомилетики.

Digitized by Google

и упорядочивающею духовную жизнь христіант, при посредствъ должностной дъятельности духовныхъ лицъ. Слово "техника" (замъчаетъ онъ) предполагаетъ, что нъчто должно совершаться: техника указываетъ правильный родъ и образъ, какъ это можетъ и должно совершаться. Терминологія Шлейермахера нъсколько своеобразна, — она отличается отъ принятаго и обычнаго у насъ слововыраженія, и въ объясненіяхъ его, какъ въ этомъ пунктъ, такъ и въ другихъ, не мало туманности...

Приспособляясь къ принятымъ у насъ разделеніямъ богословских наукъ, мы должны представлять практическое богословіе, со времени Шлейермахера широко разработываемое въ Германіи, отраслію богословскихъ знаній, обнимающею въ себъ науки прикладныя или приспособительныя, какт они называются въ нашихъ богословскихъ энциклопедіяхъ, излагаемыхъ въ введеніи въ курсъ богословскихъ наукъ. Понимаемое въ такомъ смыслѣ, практическое богословіе параллельно богословію теоретическому, обнимающему собою богословіе догнатическое и нравственное. Жизнь церковная, проявленія которой сліднть и изображаєть практическое богословіе, тёсными нитями связана съ догматомъ в нравоученіемъ, и все богословски-научное или теоретическое сходится въ практическомъ богословін, служа для него основаніемъ и поясненіемъ. Практическое богословіе Шлейериахеръ, а вследъ за нимъ и другіе называють венцомь богословскаго изученія; потому что оно предполагаеть всё другія богословскія знанія, и изученіе его должно быть последнимъ завершеніемъ научныхъ занятій богословіемъ.

Шлейермахеръ раздёляетъ практическое богословіе на двё части: первая часть говорить о богослуженіи, а вторая о церковномъ управленіи. Проповёдь понимается и разсматривается Шлейермахеромъ, какъ богослужебный актъ, я ей усвояеть онъ общія родовыя черты, принадлежащія богослуженію вообще. Потому гомилетика, или, какъ онъ называеть ее, теорія религіовной рёчи включается у него въ науку о

богослуженів. Наука о богослуженів, составляющая первую часть практическаго богословія Шлейермахера, заключаеть въ себв четыре отділа: 1) теорію литургів, подъ которою онь разуміветь не то, что мы называемь этимь именемь, а символическія формулы, какія употребляеть, —чины и дійствія, какія совершаеть духовный для общины и предъ общиною при богослуженів, 2) теорію пізсни, 3) теорію молитвы и 4) теорію духовной річи. Послідній отділь значительно больше (въ три раза), чімь первые три отділа, вмістів взятые. Такимь образомь проповіди Шлейермахеромь посвящены гораздо больше вниманія, чімь другимь составнымь элементамь богослуженія. Это явный знакь того, что проповідь представлаеть гораздо больше сторонь и вопросовь, подлежащихь обсужденію, чімь другіе элементы богослужебнаго состава.

Считая гомилетику частію другой, болве широкой, науки, Шлейермахеръ считаетъ не цвлесообразнымъ отдвльное изложеніе ея, какъ обыкновенно двлаютъ. При такомъ изложеніи ея, для нея не достаетъ фундамента. Излагаемая отдвльно и самостоятельно, она, такъ сказать, вырываетъ предметъ свой, — церковную проповедь, — изъ той органической связи въ какой онъ стоитъ по отношенію къ своему цвлому, и спеціальная гомилетическая теорія является при этомъ случайною, произвольною и мало удовлетворительною.

Фундаментъ для гомилетики Шлейермахеръ строитъ изъ уясненія существа общественнаго богослуженія въ христіанской церкви, котораго проповѣдь, по его сужденію, составляеть одинъ изъ видовъ или частныхъ элементовъ. Существо, характеръ и цѣль проповѣди тогда уясняется для насъ, когда мы отчетливо будемъ представлять и понимать идею, лежащую въ основаніи богослуженія вообще. И вотъ эта-то идея, обнимающая и выражающая сущность общественнаго богослуженія, и служить тѣмъ основнымъ началомъ, изъ котораго выводятъ частныя гомилетическія правила повднѣйтіе послѣ-

дователи и почитатели Шлейермахера, разработывающіе теорію проповіди, по указкі, данной этимъ богословомъ.

Что же такое общественное богослужение, по поняти Шлейермахера? Мы не будемъ входить въ подробное разъясненіе опредёленія, вакое даетъ Шлейермахеръ общественному богослуженію, а коснемся его настолько, насколько это нужно для уясненія понятія о процовіди. По мысли натего автора, общественное богослужение есть представляющая двательность (darstellende). Эту представляющую двательность Шлейермахеръ противопоставляетъ двятельности правтической (wirksame), имъющей цэль вив себи самой. Въ богослужени, какъ актъ представляющемъ, а не дъйствующемъ, религіозное совнаніе и чувство участвующаго народа находить для себя выражение и удовлетворение (приходить въявление), в другой цёли, кром'в выраженія общаго религіознаго сознанія, вдёсь не преследуется: здёсь проявляется дентельность, повоящаяся въ себъ. Чревъ это богослужение входить въ ближайшую и непосредственную связь съ искусствомъ, существо котораго состоить въ представленіи, безъ внішней предположенной цъли. Потому богослужение пользуется услугами искусства, для выраженія вовбужденнаго и возвышеннаго общественнаго религіознаго сознанія и чувства, ищущаго себъ удовлетворенія, и элементы художественной дівтельности (живописное представленіе, пініе и музыка) являются въ немъ существенною принадлежностію... Человівкь, погруженный въ житейскія будничныя занятія, подъ давленіемъ суеты, въ вавой онъ вращается, чувствуеть въ себъ стъсненнымъ религіозное совнаніе. Правда, оно можеть находить исходь себ'в въ частныхъ, единичныхъ дъйствіяхъ, напримъръ, въ молитей; но этого мало, и при этомъ чувствуется потребность оживленія и возвышенія религіознаго сознанія, и вотъ такое оживленіе и возвышеніе религіознаго сознанія даетъ людамъ общественное богослужение. Въ немъ находить себъ удовлетвореніе наша религіозная потребность, чрезъ отрішеніе нашей

души на время отъ будничной житейской двятельности: это время наполняется только представленіемъ господствующаго религіознаго совнанія. Въ общественномъ богослуженіи, являющемся представляющимъ актомъ, личный и общественный элементъ неразрывно соединяются между собою. Каждый, участвующій въ немъ, представляеть или выражаеть то, что есть въ немъ. Но тавъ какъ здёсь каждая отдёльная личность соединяется съ множествомъ другихъ личностей, руководимыхъ и возбуждаемыхъ одними и теми же интересами, то его чувства встречаются съ чувствами другихъ, и происходить общее выражение чувствъ, волнующихъ собрание. основъ этихъ чувствъ лежитъ религія, которая есть въ сердцъ каждаго человека. Въ выражевіи религіовныхъ чувствъ, какъ скоро эти чувства принадлежатъ не одному лицу, а всему народу или цълому обществу върующихъ, должна быть опредъленная форма, имъющая извъстную мъру и порядокъ. Устроеніе этой мізры и порядка существенно принадлежить искусству.

Народъ, собирающійся вмѣстѣ для общественнаго богослуженія, заключаеть въ себѣ совокупность лицъ, различающихся между собою по степени живости религіознаго чувства, и по мѣрѣ воспріемлемости для внѣшнихъ впечатлѣній. Общественное богослуженіе имѣетъ цѣлію объединеніе ихъ, сообщеніе, чрезъ представленіе, всѣмъ членамъ общины сильнѣе возбужденнаго религіознаго сознанія. Дѣло духовнаго лица при этомъ—служить орудіемъ для возбужденія въ другихъ религіознаго сознанія: его религіозная дѣятельность должна быть средствомъ къ возвышенію религіозной дѣятельности всѣхъ прочихъ, составляющихъ ту общину, какой онъ принадлежитъ.

Вотъ какое основное почятіе ставитъ Шлейермахеръ ключемъ къ опредъденію и разъясненію существеннаго характера проповъди. Мы не скажемъ, чтобы върно и точно онъ опредълилъ сущность богослуженія. Но общія родовыя черты, указываемыя имъ въ богослужебной дъятельности, онъ всецьло прилагаетъ и къ религіозной ръчи. Ръчи въ составъ христіанскаго богослуженія онъ даетъ широкое мѣсто и особенное значеніе. Въ богослуженіи находитъ выраженіе религіозное душевное состояніе, и рѣчь или слово является для этого наиболье пригоднымъ средствомъ.

Рфчь, имфющая мфсто при богослужении и входящая въ него, какъ составной элементъ, - чисто представляющій актъ. Она не направляется къ познающей силъ, не даетъ новаго содержанія душт, но получаеть свое значеніе, какъ выраженіе внутренняго возбужденнаго состоянія души. Церковный ораторъ въ своей рѣчи представляетъ или выражаетъ религіозный моментъ, какъ свое собственное состояніе, но вмёстё съ темъ это его особенное личное состояніе должно быть согласно съ объективною всеобщностію религіознаго содержанія цівлой общины, т. е., онъ долженъ выносить въ р'йчи извнутри хранящееся въ немъ религіозное достояніе; но каждый изъ присутствующихъ въ храмв и слушающихъ рвчь должепъ чувствонать, что это личное достояние оратора, имъ выносимое изъ глубины души своей, - не чуждое ему, а его родное, имъ самимъ ощущаемое въ себв. Если не будеть чувствоваться въ словахъ оратора личнаго религіознаго момента, то это не будеть уже религіозная річь, а скоріве будеть религіозная порвія, въ которой исчезаеть сочинитель, какъ частный виновникъ представленія. Правда, и въ ораторскихъ ціяхъ встрівчаются поэтическія частности, и ихъ нельзя избёжать здёсь; но онё являются, какъ аксессуары, какъ стороннія украшенія или придатки къ произведенію другаго рода. Равнымъ образомъ и научный языкъ не пригоденъ для ораторской р'вчи; если въ ръчи преобладаютъ научныя выраженія, то это уже не річь, а разсужденіе. Научная область, равно какъ и область поэтической производительности, - принадлежность извъстнаго класса; а что предлагается и совершается въ богослужени, -- то направляется не къ одному какому-либо классу, а во всей массъ народа, и должно быть такого свойства, чтобы масса съ легкостію воспринимала то. Проповъдникъ, въ обращении къ массъ народной, долженъ избъгать научности и не долженъ говорить языкомъ богословской школы: онъ долженъ, такъ сказать, принижаться до народа, чтобы сообщеніе, имъ дълаемое, нашло доступъ къ душъ народа, но въ тоже время онъ долженъ возводить слушателей въ высшую область представленія, и избъгать всего низкаго, плебейскаго. Задача трудная; выполненію ея помогаетъ народность библіи, выраженія которой, касающіяся самыхъ высшихъ предметовъ, входять въ народный языкъ, съ другой сторовы, народное образованіе въ духъ церковномъ, зиакомящее народъ съ тъмъ, что заключаетъ въ себъ церковная жизнь.

Существенное и главное свойство духовной рвчи или проповёди состоить въ томъ, что въ ней ораторъ хотя является только органомъ общины въ представленіи или выраженіи того, что принадлежить всей община, но въ тоже вреня здёсь представляется мёсто и его личной производительности, чего нътъ въ другихъ элементахъ богослуженія, -- въ песни и молитев. Для этой личной производительности, проявляемой духовнымъ ораторомъ въ проповеди, не требуется особаго спеціальнаго таланта, какой требуется въ другихъ родахъ искусства. Каждый, двятельнымъ сбравомъ участвующій въ перковной жизни, и им'вющій призваніе входить самостоятельно въ дерковную жизнь, имъетъ въ себъ все, что можетъ сделать его способнымъ религіознымъ ораторомъ. Другія побочныя качества, наприміть, благозвучный голось, красивый стиль, имъютъ здёсь небольшое значеніе. Талантъ для духовнаго ораторства почти общее достояніе.

Смотря на проповідь, какъ на представляющій актъ, Шлейермахеръ широкими границами опреділяєть то содержаніе, какое можетъ быть предлагаемо съ церковной канедры. Проповідникъ, съ одной стороны, есть органъ церкви, и какъ органъ церкви, все, хранимое въ церкви, можетъ ділать предметомъ своего слова; только не можетъ и не долженъ сооб-

щать ничего такого, что было бы чуждо духу и характеру церкви и стояло въ противорвчіи съ твиъ, что составляеть ея единство. Съ другой стороны, проповеднивъ представитель своей общины, среди которой онъ является ст своимъ словомъ. Его религіозное возбужденіе, находящее выраженіе въ публичномъ словъ, должно выходить изъ религіознаго возбужденія пвлой общины и гармонировать съ нимъ. Вліяніемъ своей личности и своего слова онъ долженъ руководить общественнымъ возбужденіемъ и давать ему опредъленное направленіе. Религіозное возбужденіе христіанской общины можеть быть весьма разнообразно: все, отмівченное христіанским зарактеромъ, можетъ быть его исходною точкою, и все такое можетъ находить выражение въ духовной речи. Напримеръ, известные праздниви, такія или другія историческія воспоминанія, пріуроченныя къ тому или другому дню церковнаго года, вывывають въ христіанской общинь опредвленныя религіозныя возбужденія, и пропов'єднивъ, вакъ одинъ изъ членовъ общины, долженъ быть охваченъ возбужденіемъ, господствую щимъ въ общинъ, и въ своемъ словъ онъ является выразителемъ общихъ религіозныхъ чувствованій, въ большей вля меньшей степени присущихъ душь важдаго изъ его собратій. Только антихристіанское и антицерковное не можеть быть предметомъ духовной рѣчи.

Считая задачею духовной рачи сообщение и выражение религіознаго сознанія, раздаляемаго и легко воспринимаемаго всамъ собраніемъ церковной общины, Шлейермахеръ устраняеть изъ области пропов'ядническихъ предметовъ, съ одной стороны, научныя построенія и изсладованія богословских истинь, требующія для своего раскрытія особаго техническаго языка, не вполнѣ понятнаго масса народа, для изложенія которыхъ надлежащее масто не на церковной, а на школьной канедра, съ другой стороны, все мірское, не отмаченное печатію религіозно-церковнаго духа. Въ посладнемъ отношенів заслуживаеть у него особеннаго замачанія установленіе над-

лежащаго отношенія процов'вди въ политик'в. Политика сама по себъ представляеть нъчто чуждое для тъхъ интересовъ. воторымъ служитъ духовная річь, и, собственно говоря, ей вовсе не мъсто на перковной канедръ. Но бываютъ такія обстоятельства, которыя вызывають и даже вынуждають проповадника касаться и политическихъ предметовъ: это можетъ быть тогда, когда извёстный политическій интересъ сильно овладъваеть цълою церковною общиною, напримъръ, во время войны или гражданскихъ междоусобій и волненій, или вогда государственная власть приглашаеть проповедника употребить свое влінніе на народь въ смысле известнаго направленія. Какъ поступать въ такомъ случав пропов'вднику, чтобы не нарушить теоріи, изгоняющей съ церковной канедры все свътское? Конечно, проповъдникъ не долженъ пускаться въ политиванство и не долженъ говорить политическихъ рфчей, но на политику онъ долженъ смотреть съ религіозной точки зржнія, и политическія обстоятельства, волнующія его общину, направлять къ религіознымъ цълямъ. Только при этомъ условіи онъ можеть касаться политическихъ дёль. Иначе въ христіанскомъ богослуженіи слушатели не найдутъ того удовлетворевія, какого здёсь ищуть, и иной образь обсужденія гражданских в діль совершенно не согласуется съ существеннымъ характеромъ проповёди, какъ богослужебна TO ARTA.

Что касается техники духовной рвчи и ея построенія, то въ этомъ отношеніи Шлейермахеръ подчиняетъ ее такимъ же условіямъ, какимъ подчиняется художественное произведеніс вообще. Въ ней 1) должно быть внутреннее единство, наъ которомъ имъетъ основаніе все частное, разнообразное въ рвчи; 2) должна быть схема порядка, въ которомъ должны располягаться основныя нисли цълаго, и схема тона, какой долженъ быть выдержанъ въ рвчи, —это расположеніе, указывающее основное отноше-

ніе разнообравнаго къ единству; 3) разнообразное, — дальный шее органическое развитіе частнаго изъ внутренняго единства, въ соразміврности съ основнымъ планомъ, — изобрытеніе, 4) обработанное изложеніе, соотвітственно характеру представленія. Изъ этихъ четырехъ элементовъ образуется внутренняя полнота или цілость річи; но только внутренняя, въ ораторів. Когда річь, выработанная ораторомъ, выносится во внів, тогда привходить новый элементь, — произношеніе. Здісь указываются главныя требованія по отношенію къ річи в главные пункты, о которыхъ теорія должна дать надлежащія правила. По этимъ пунктамъ Шлейермахеръ раздівляєть теорію на части.

Трактать о единствы духовной ричи въ правтическомъ богословін Шлейермахера, не свободный отъ туманности и неопредвленности, говорить собственно о томъ, что мы называемъ темою проповъди. Смотря на проповъдь, какъ на чистое представленіе, подводимое имъ подъ понятіе художественнаго произведенія, и не видя въ ней такого дела (Geопредвленный schäft), которымъ достигается Шлейермахеръ утверждаетъ, что единство проповъди не можетъ состоять въ развитіи одного понятія. Тогда проповёдь была бы учебнымъ урокомъ, разсужденіемъ, а не духовною рвчью. Единство, лежащее въ основании проповъди, -- въ душ'в пропов'вдинка: это опред'вленное религіозное сознаніе или чувство. Оно не можеть быть выражаемо строго логически; потому что нътъ мърила для чувства, и состояніе говорящаго не есть нѣчто неподвижное и устойчивое. Въ этомъ отношеніи существуєть полная аналогія между духовною різчью и художественнымъ произведениемъ вообще. Въ художественномъ произведени единство не выражается съ такою ясностію, какан замічается въ дидактическомъ произведенів. Когда вы читаете Иліаду, или смотрите на статую, созданную вакимъ-либо художникомъ, вы чувствуете единство художественнаго произведенія, хотя оно не выявляется прямо: это единство въ душё художника или поэта, и зритель или читатель самъ старается вовстановить это единство. У древнихъ единство ясно выставляется въ тёхъ рёчахъ, которыя не были чистыми художественными произведеніями, и примыкали въ роду дёлъ, имёющихъ въ виду опредёленный результатъ.

Впрочемъ, Шлейермахеръ, кромъ единства внутренняго настроенія пропов'ядника, изъ котораго возникаеть цівлое, допускаетъ и единство внішнее, единство предмета, въ которомъ обнаруживается религіозное сознаніе или чувство проповедника. Этотъ предметъ, служащій къ выраженію религіознаго сознанія въ пропов'йди, -- опред'йленная область религіозной жизни, которая можеть быть означаема словомъ. Обывновеннымъ выражениемъ единства въ синтетической проповъди служитъ текстъ и тема; а въ формъ омиліи основаніемъ единства, не выражаемаго прямо, -- служить тоть отдъль, который подлежить объяснению проповъдника. Въ той и другой форм'в пропов'едь состоить изъ связи множества и единства: религіозная рібчь является ціблымь, гдів все частное относится къ одному и однимъ опредвляется. Это органическій характеръ, присущій каждому художественному произведенію.

Текстъ и тема служатъ вившнимъ выражениемъ единства проповъди. Но какъ проповъднику во внутренией производительности достигнуть единства религиозной ръчи? Или, говоря проще, на чемъ, на какомъ предметъ ему сосредоточивать свое внимание, въ то или другое данное время?

Проповедь, подобно всёмъ художественнымъ произведеніямъ, выходитъ изъ возвышеннаго душевнаго возбужденія. Религіозный ораторъ можетъ бытъ такимъ только тогда, когда религіозный элементъ действуеть въ немь съ энергіею и чистотою, возвышающеюся надъ обыкновеннымъ состояніемъ: частныя произведенія его должны выходить изъ такого возвышеннаго религіознаго состоянія. Но проповеднивъ живетъ

въ общинъ и съ общиною, и носить въ себъ религозную жизнь своей общины. Отсюда, изъ жизни, раздъляемой ниъ съ общиною, онъ можетъ получать опредъление или толчовъ къ производительности въ извъстномъ направлении или въ избранию подходящаго предмета для выражения своего религознаго состояния. Если рядъ мыслей его происходитъ отъ знания потребностей своей общины, то это правильный, за конный порядовъ. А если онъ возникаетъ изъ его собственнаго душевнаго настроения, отличнаго отъ настроения общины, то ръчь его чрезъ это можетъ быть не популярною.

Кром'в религіозной жизни общины, есть другой исходный пункть для производительности пропов'ядника,—это священное Писаніе, къ которому онъ постоянно долженъ обращаться, какъ христіанинъ и богословъ, и которое ему должно быть хорошо изв'єстно во всей своей ц'влости. При постоянномъ занятіи Лисаніемъ, его вниманіе останавливается на частныхъ моментахъ, и тотъ или другой текстъ даетъ возбужденіе къ производительности въ опред'вленномъ направленіи, къ обработкъ и развитію такой или иной матеріи. Лучше всего при этомъ, когда рядъ мыслей, вызываемый текстомъ, совпадаетъ съ собственнымъ религіознымъ настроеніемъ пропов'ядника или настроеніемъ его общины. Иначе можно опасаться, какъ бы вм'єсто пропов'яди не вышло богословское разсужденіе.

Расположение — вторая работа проповъдника, и здъсь, какъ и въ другихъ частяхъ теоріи Шлейермахера, заднивоснованіемъ служить понятіе о проповъди, какъ произведенім искусства. Расположеніе указываетъ частные члены пълаго, содержащієся въ единствъ или темъ. Предварительное выставленіе схемы дъленія противоръчить художественному карактеру ръчи. Оглавленіе или указаніе содержанія умъстновъ другихъ областяхъ, не относящихся въ области искусства. Методъ, допускающій дъленіе въ проповъди, сталъ правти-

коваться тогда, когда на религіовную річь стали смотріть не какъ на чистое представленіе, а какъ на діло, иміжющее цілію наученіе, т. е., когда, по сужденію Шлейермахера, уклонились отъ настоящаго правильнаго представленія о проповіди.

Но признавая методъ отврытаго дёленія не согласнымъ съ харавтеромъ духовной рёчи, какъ произведенія искусства, Шлейермахеръ не хочетъ разрушать утвердившуюся практику не согласную съ началами его теоріи. Она имѣетъ нѣчто за себя, въ виду того, что наши слушатели не способны усвоять себѣ всю полноту рѣчи, безъ явной указки. А впечатлѣніе отъ художественнаго произведенія будетъ несовершеннымъ, если слушатель мимоходомъ будетъ воспринимать отдѣльныя мысли, не связанныя между собою. Схема облегчаетъ не привыкшему слушателю усвоеніе себѣ цѣлаго, раскрывающагося въ проновѣди.

Логическому расположенію, если оно отличается и правильностію построенія, Шлейермахеръ не придаетъ особеннаго значенія въ духовной річи. Логическая правильность въ проповеди-достоинство отрицательное, а не положительное, и тв проповедники, у которых взаметна заботливость о выставленіи плана, правильно логически построеннаго, бываютъ большею частію монотонны и сухи. Духовная річь есть выражение христіанскаго благочестиваго настроенія, и въ ней положительнымы достоинствомы должно быть не логическое расположеніе, болве ум'встное въ разсужденіи, а художественно-риторическое, при которомъ ръчь производитъ ясное и живое впечативніе, какъ въ отдівльныхъ частяхъ, такъ и въ целомъ. Она тогда приближается къ совершенству, когда въ сознанін слушателя, безъ логической указки, возбуждается тоже чувство, какое одушевляетъ самого оратора. Бываютъ проповёди, которыя производять доброе и сильное действіе. не отинчаясь ни обиліемъ, ни глубиною мыслей. А другія отличаются и полнотою и глубиною мыслей, -- между тымъ не производять цёлостнаго впечатлёнія, не дають добраго навиданія, хотя слушатели и поражаются иными частными мыслями. Риторическое расположеніе не связываеть рёчи формою и методическою правильностію, а позволяеть ей свободно развиваться изъ той исходной точки, которая послужила для нея началомъ: части въ ней слёдують одна за другой, не бывъ напередъ указаны, но строго направляясь въ одной цёли. Вся рёчь проповёднива построяется такъ, чтобы овладёть душею слушателей, и этому должны служить всё частные моменты, въ ней содержащіеся. Если слушатели, послё одного частнаго момента, хотять освободиться отъ того дёйствія, какое предположиль проповёдникъ, онъ новымъ частнымъ моментомъ опять возвращаеть ихъ въ состоянію душевному, имъ возбуждаемому.

Отдълъ объ изобрютении (Erfindung) говоритъ о произведении (Production) или развитии частныхъ мыслей, образующихъ ръчь. Терминъ "изобрютение" взятъ Шлейермахеромъ изъ общей риторики, гдъ онъ издавна имъетъ техническое опредъленное значеніе. Но у Шлейермахера онъ имъетъ особый смыслъ, и онъ самъ признаетъ не точнымъ слово "изобрътеніе" по отношенію къ трактату, такъ имъ озаглавленному. Проповъдникъ ничего не изобрътаетъ, а всегда долженъ выражать то, что не только истинно, но и хранится въ душъ тъхъ, къ которымъ ръчь направляется: дъло проповъдника только вызвать или оживить хранимое въ душъ.

Общее религіозное сознаніе—тотъ источникъ, изъ котораго пропов'єдникъ черпаетъ частные моменты, служащіе въ развитію его предмета. Нужно, чтобы пропов'єдникъ житъ религіозною жизнію, и погружался своею душею въ общее религіозное сознаніе. Тогда ему легко будетъ развивать в выражать мысли и чувства, вызываемыя его темою. А безъ этого онъ будетъ эхомъ другого или сухимъ компилаторомъ: такому челов'єку лучше не являться на церковной каседрі,

а избрать себъ другой родъ дъятельности. Проповъдничеству и его успъху ничто такъ не благопріятствуеть, какъ рели гіозная живнь вообще и религіозное міросозерцаніе. Если съ этой стороны чувствуются нівкоторые недочеты, тогда нужно изученіе тіхъ произведеній, въ которыхъ можно найти матерівль для пропов'єди. Это восполненіе собственнаго опыта, собственнаго внутренняго богатства, о которомъ болће всего долженъ заботиться проповъдникъ. Но это изучение чужихъ произведеній должно быть предпринимаемо не для сочиненія той или другой частной рвчи. Отъ этого можетъ быть больше вреда для цёлаго, чёмъ пользы для частнаго случая. Когда работяютъ подъ чужимъ вліяніемъ, въ корнѣ убиваютъ силу собственной композиціи. Матеріалъ церковной річи долженъ развиваться изъ жизни, возникать изъ души проповедника; изученію предоставлена можеть быть только форма, и то не въ отношения въ частной, отдельной проповеди. Чемъ больше проповъди создаются подъ вліяніемъ книгъ и чужихъ проповъдей, тъмъ болъе онъ удалиются отъ непосредствепности религіозной жизни и тімь дівлаются мертвенніве. А если пачинающій пропов'вдникъ недостатокъ свободнаго явленія мыслей хочетъ восполнить нарочитымъ напряженнымъ размыщленіемъ, не собравши напередъ матеріала изъ жизни, то онъ создаетъ не что иное, какъ сухую хрію: педостатокъ собственныхъ мыслей въ такомъ случай спрывають обывновеннымъ средствомъ, фразеологіею. Не безъ вздоха нужно думать о кип'в внигъ, какія дають въ руки пропов'ядникамъ въ качествъ пособій, изъ которыхъ бы они могли почерпать частныя мысли. Пропов'вдника, пользующагося ими, нельзя извинять; и всё эти вспомогательныя книги для проповёдниковъ лучше бы всего предать огню.

Теорію *изложенія* Шлейермахеръ начинаеть замізчаніємь, что нельзя положить строгой границы между изобрізтеніємь частныхъ мыслей и ихъ словеснымь выраженіємь; потому

что частныя мысли служать средствомъ представленія и являются въ словесномъ облаченіи. Отсюда много общаго въ правилахъ касательно изобрётенія, понимаемаго въ смыслё развитія или представленія главной мысли въ мысляхъ частныхъ, и касательно изложенія.

Въ опредълени вачествъ, вакими должно отличаться проповъдническое изложение, на первомъ мъстъ Шлейермахеръ ставить то, что языкъ проповъди долженъ быть языкомъ чистой провы, и въ немъ не должно быть ничего повтическаго. Но это требованіе, съ одной стороны, совершенно излищнее; такъ какъ ни одинъ проповъдникъ не выступаетъ съ стихотворною річью, съ другой стороны и не имінощее полной определенности; такъ вакъ матеріалы явыва, какими выражаются мысли и чувства человёка, оден и тё же и въ провъ и въ поозіи, и въ поозіи они являются только въ болже размъренномъ музыкальномъ стров. Гораздо важнее другое требованіе, по которому языкь проповіди должень быть вполвів поплиярень, чолжень опть взять изъ словеснаго круга той общины, предъ воторою говорится проповёдь. Только изъ него должно быть отброшено все низкое, илебейское, необразованное. Далъе, въ популярномъ изложени не должно быть ничего техническа о, взятаго изъ спеціальнаго слововыраженія, употребляемаго въ какомъ либо спеціальномъ кругь, вствить понятняго. И догматическій богословскій явыкъ им веть свой спеціальный характерь; поскольку онь понятень только спеціалистамъ-богословамъ, по стольку не можетъ быть употреблиемъ въ проповъди. Проповъдь имъетъ въ виду произвесть религіозный эффектъ, а не богословскій; потому все, относящееся въ области научнаго богословія, въ духовной рівчи не должно иміть міста. Впрочемъ, многое сдвлалось популярнымъ, что прежде было чисто научнымъ, и уже вдравое чувство должно ръшать, что изъ этого можетъ быть допускаемо въ церковную ръчь.

Въ георги проповъднического изложения спорими во-

просомъ служитъ вопросъ о томъ, насколько въ проповъди требуется или умъстно искусство ивложенія или собственно красноречіе въ тесномъ смысле этого слова. По сужденію Шлейермахера, трудно сказать объ этомъ предметв что либо опредвленное. Въ данныхъ опыта представляются основанія для ръшеній этаго вопроса, расходящихся до противоположности. Есть превосходныя рич, отличающияся совершенною простотою, и есть превосходныя ръчи, носящія въ себъ все богатство украшеній. Різшать дівло должень личный таланть или личное расположение проповъдника. Возстаютъ противъ избытка украшеній или изящества выраженія въ пропов'яди тъ, къ которымъ другіе могутъ приложить выраженіе: "виноградъ еще не эрълъ!" Если ты можешь говорить красно, сдівлаешь хорошо, если такъ будешь говорить. Когда мы обратимъ вниманіе на ораторскій стиль у древнихъ, -- мы найдемъ у нихъ великое искусство; но оно собственно лежитъ въ композиція, а выраженіе держится изв'єстной простоты. При развитіи этой мысли Шлейермахеръ склоняетъ свое сужденіе въ предпочтенію стилистической простоты изысванному изяществу и украшенію явыка. Мувыкальность и виртуозность выраженія въ своемъ дійствій на слушателей сводится къ нулю, по канону, выставленному Шлейермахеромъ. Удовольствіе, доставляемое виртуозностію явыка, вниманіе слушателей отъ предмета обращаетъ въ лицу, --- это тепденція чувственная, и она собственно противодъйствуетъ тому, для чего употребляется. Правило такое общее ставить Шлейермахеръ: въ явыкъ, по къ его музыкальности, нужно избъгать всего, могущаго возмущать слухъ слушателей. Этимъ отрицательнымъ критеріемъ Шлейермахеръ хочетъ ограничить заботу проповъдника о языковомъ выражении мыслей, оговариваясь, впрочемъ, что это отнюдь не вначить, чтобы можно было допускать небрежность въ этомъ отношении. Для религизнаго оратора, по отношенію къ языку, не нужно никакого особеннаго таланта: важдый, владъющій литературнымъ языкомъ, можетъ быть проповедникомъ. Изъ общаго, всемъ доступнаго, таланта HES ECTODIE COMMISTERE.

должно развиваться правильное выраженіе для религіознаго представлевія. Если кто надлежащимъ образомъ образоваль въ себѣ этотъ талантъ и правильно употребляетъ его въ дѣло, тотъ не допуститъ никакого неприличія въ рѣчи и не дойдеть до какихъ либо странностей, подъ вліяніемъ свѣтскаго духа и свѣтскихъ привычекъ споихъ слушателей.

Насколько проповёдь должна быть готова до момента ея произнесенія? Здісь вопрось не о записи проповідей, а о ихъ внутреннемъ приготовленіи. Эго приготовленіе пропов'яди простирается не только на расположение или планъ проповъди, не только на частныя мысли, служащія къ развитію темы, но и самое изложение, даже на самое произношение, на модуляцію голоса и жестикуляцію. Могуть быть равличныя степени приготовленія пропов'ядей, и он условливаются различными расположеніями и способностями пропов'вдниковъ. И одинаковый, для всёхь обязательный, отвёть на этоть вопросъ дать трудно, чтобы не сказать, невозможно. Если проповъдь напередъ готова, то это даетъ увъренность проповъднику, которою онъ не можетъ обладать, когда въ проповъди что нибудь напередъ не приготовлено; но, съ другой стороны, ораторъ въ такомъ случав при самомъ произношеніи механически воспроивводить напередъ заготовленное, и находится чрезъ это въ состояніи непріятномъ, а это можетъ живости річи. Есть относительныя выгоды и невыгоды и той и другой методы. Вообще объ методы равно хороши, и говорить объ удобствъ той или другой изъ нихъ можно только гипотетически: если ты думаешь или знаешь, что напередъ заготовленная проповъдь не выгодно дъйствуетъ на слушателей, тогда следуй другой методе и оставляй себе нечто до момента произнесенія; но если боишься, что неув'вренность повредить тебъ, и ты можешь спутаться при произношении, тогда вполнъ заготовляй свою проповъдь.

Трактать *о произношении* не выдёлень въ теоріи Шлейермажера въ особый отдёль, и составляеть вторую половину отдъла объ изложении. Онъ озаглавленъ у него словомъ: мимика. III ейермахеръ отличаетъ мимику голоса или языка и мимику жестовъ или телесное красноречіе, и поэтому на два члена раздъляется у него разсуждение о произношении. Существенно важнаго и интереснаго немного представляетъ этотъ трактать въ теоріи Шлейермахера. Въ самомъ началв этого трактата ставится вопрось о томъ, что лучше,---читать или наизусть произносить проповъдь, если она до произношенія пе только вполив заготовлена, но и записана. Обыкновенно (говоритъ онъ) чтеніе по тетради отвергають; но, кажется, и чтеніе и произпесеніе заученнаго паизусть-одинаковаго достоинства: и то и другое имъетъ свои выгоды. Если произнесение заученнаго наизусть разсматривать, какъ пережодъ къ свободной производительности, къ отвычкв отъ записанной буквы, то оно имжетъ преимущество предъ чтеніемъ. А если опо остается всегдашнею манерою и проповъдь всегда будетъ напередъ писаться, а потомъ заучиваться, то нътъ основаній предпочитать его чтенію. Произношеніе заготовленной проповеди наизусть отнимаеть у слушателя мысль о предварительной записи, и онъ можетъ думать, что имбегъ предъ собою первоначальную производительность; но, въдь, это обманъ. Напротивъ, прямое чтеніе чествъе и искреннъе: тогда всякій знаеть, что имбеть дёло съ записаннымъ произведеніемъ. Конечно, произношеніе не одно и тоже, читать проповъдь или произносить наизусть. Не только на мимику твлодвиженій, но и самое словесное произношеніе имфетъ большое вліяніе, когда глазъ привязань къ тетради, и при этомъ более или менее связана вся фигура проповедника; но отсюда еще нельзя заключать въ ръшительному неудобству чтенія. Что касается жестикуляціи, то она ограничивается при чтеніи; но это пожалуй и хорошо; потому что жестижуляція, если она переступаеть міру, является претензією, и не должна быть допускаема на церковной каседрв. При чтеніи стремленіе жестикулиривать не находить простора и мевольно стёсняется. Но бывають и при чтеніи курьевы, когда читающій пропов'ядь думаєть, что ему необходима и вкоторая міра жестикуляціи или движенія; отсюда происходить нівчто не естественное и смішное. Чтеніе по тетради умістно при дидактической ціли пропов'яди. Но если съ понятіємь о пропов'яди соединяется идея сообщающаго представленія, то она должна быть въ такомъ случай актомъ личнымъ, а чтеніе уменьшаєть проявленіе личнаго элемента. Для пропов'яди, какъ представленія, свободное, независимое отъ буквы, произношеніе—единственно правильное.

частныхъ своихъ отдёлахъ, где Разсматриваемая въ разбирается техника пропов'яднаго слова, теорія духовной рвчи Шлейермахера не представляетъ ничего особенно замвчательнаго. Правила, служащія къ определенію проповеднической двятельности, у него развиты далеко не съ такою подробностію, какую можно встръчать въ дугихъ руководствахъ, и имъ больше намъчены начала гомилетической теоріи, чъмъ дано имъ надлежащее развитіе, что было вадачею его послівдователей и почитателей. Но онъ имбетъ значение въ исторія гомилетиви не частностями, не какъ практивъ-гомилеть, а началами, положенными имъ въ основание своей теоріи, какъ гомилетъ философъ, установившій свой взглядь на проповёдь, которому подчинились болёе или менёе послёдующе протестантскіе представители науки о пропов'вдничеств'в, излагавшіе ее въ свовхъ сочиненіяхъ. Но этотъ взглядъ, хотя принять большинствомъ протестантскихъ гомилетовъ настоястольтія, не можеть быть признань отвычающимь существу и характеру проповъди, и лучше другихъ опредъляющимъ и уясняющимъ суть дела. По этому поводу намъ случалось уже заявлять свои возервнія въ печати, въ стать в подъ заглавіемъ: "Позднайтія протестантскія намецвія гомилетиви"1), гдв мы разбирали учебникъ по гомилетивъ Краусса (1883 года) и "Руководство къ духовному красноръчію"

<sup>1)</sup> См. Труды Кіевской дух. Академін, м. ноябрь, 1896.

Бассерманна, профессора богословія въ гейдельбергскомъ укльверситет я (1885).

Два основные пункта ставить Шлейермахерь во главъ своей теоріи, желая точнье опредълить существо проповъды:

1) проповъдь есть чисто представляющій акть, входя, какъ часть, въ составъ богослуженія, которое не виветь другой цъли, вроив выраженія общаго религіознаго сознанія; 2) проповъдь по своему существу подходить подъ понятіе искусства и должна быть разсматриваема, какъ художественное произведеніе, довольствующееся выраженіемъ идеи, наполняющей душу художника, и не стремящееся, подобно практическому дълу, въ достиженію какого либо опредъленнаго практическаго результата. Оба эти положенія отнюдь не могуть быть принимаємы за несомнённыя аксіомы и подлежать сильному оспариванію.

Мы находимъ узвимъ и неточнымъ определение, какое даетъ Шлейермакеръ понятію о богослуженія, подъ которое подводить онь, какь видь, перковную рычь. Богослужение, по его сужденію, чисто представляющій акть, служащій выра женіемъ нашего религіознаго сознанія или душевнаго состоянія. Въ его разсужденіи о богослуженія совершенно опущена изъ вида таинственно благодатная сторона, которая въ дёлъ богослуженія имветь первостепенное значеніе. Съ опущеність изъ вниманія этой танественно-благодатной сторовы значительно понижается достоинство и важность того служенія Богу, для котораго върующіе собираются въ святые храмы. Прихода въ храмъ для участія въ общественной молитий и богослужения, върующие хотять чрезъ то не только выразить религіовное чувство, живущее въ душтв ихъ, но и испросить и получить отъ Бога невидимую, но ощущаемую благодать, нать освящающую и вспомоществующую имъ въ несенія жизненнаго подвига. При этомъ духовный (какъ называетъ священника Шлейермахеръ), главный совершитель богослужебныхъ действій, является не просгымъ выразителемъ религіовнаго совнанія общины: онъ особый, уполномоченный и осьященный посредникъ или органъ, чрезъ котораго низводится на върующихъ свыше подаваемая благодать. Бевъ посредства этого освященнаго органа не можетъ состояться или быть отправляемо общественное богослужение и достигать своего назначенія. Далье, нельзя богослуженіе понямать, какъ чистое представленіе, состоящее въ простомъ выраженін религіознаго чувства или сознанія, безъ всяваго разсчета на какой либо результать. Богослужение христіанское сложнаго состава, и въ немъ находять удовлетворение всё силы души нашей. Въ немъ мы выражаемъ свои святвйшія чувства, какія вврующая душа питаетъ по отношенію въ Богу, возносимъ къ Богу, нашему Творцу, Промыслителю, Искупителю и Судів свои молитвы, - прошенія, благодаренія, славословія, испов'т дуемъ свое недостоинство и просимъ ходатайства предъ престоломъ Божіниь за нась у тёхь, кого вёра наша считаеть облагодатствованными членами церкви небесной, им вющими особое дерзновение предъ Богомъ щедротъ и всяки утвхи. Но не одно это выражение святыхъ чувствъ нашихъ по отношению къ Богу составляетъ всю сущность богослуженія. Въ немъ святыми учредителями богослужебнаго чина дано широкое місто и ученію, направленному къ тому, чтобы питать умственную силу нашего духа. Этому служать чтенія изъ священнаго Писанія, какъ ветхаго, такъ и новаго завъта, и эти чтенія, какъ извёстно, составляють существенную часть богослуженія: слушая ихъ, вірующіе поучаются въ законів Господнемъ и болве и болве утверждаются въ знаніи истины Божіей, имъ постоянно возв'віпасной. В'врный п'вли введенія этихъ чтеній въ богослуженіе, уставъ православной церкви вводить еще въ составъ богослужебныхъ чиновъ чтенія изъ пролога и отцовъ, съ целію большаго наученія молящихся истинамъ въры Христовой. И волъ нашей дается въ богослуженія возбужденіе въ дівятельности, достойной членовъ святой церкви Божіей, —и это не общимъ только направлентемъ

богослуженія, но и многими нарочитыми обращеніями къ намъ, слышимыми нами при богослуженіи. Не слышимъ ли мы въ церкви при богослуженіи призыва къ покаянію или внушеній быть милосердными, пе воздавать зломъ за зло, не заботиться слишкомъ о пищъ, одеждъ и другихъ преходящихъ вещахъ, а думать больше объ отечествъ небесномъ, о въчности, гдъ і насъ ожидаеть страшный судъ Божій, быть совершенными, якоже Отецъ нашъ небесный совершенъ есть и т. под.? Слышимъ мы въ перкви прославленія великихъ подвижниковъ въры и благочестія, слышимъ о въръ Авраама, цъломудріи Іосифа, теривніи Іова, преданности праотеческимъ завътамъ Данівла и трехъ отроковъ, ревности Илін и т. под. Съ какою цълію церковь во время богослуженія изображаетъ величіе и святость избранных влюдей и напоминаеть объ ихъ подвигахъ? Не съ тою ли, чтобы примівром их в богоугодной жизни и насъ направить на путь, ведущій къ обътованному намъ царствію Божію?

Проповедь понимается Шлейермахеромъ, какъ видъ богослуженія. Она действительно ванимаеть место въ составъ богослуженія, и говорится большею частію въ храм'в при собраніи вітрующих для участія въ богослужебных дів діствіях т. Но она не составляетъ существа богослуженія, и не есть его необходимая принадлежность. Богослужение можетъ быть совершаемо, какъ и совершается весьма часто, безъ проповъди; равно и проповъдь можетъ быть говорима, и не при совершенія чина богослуженія; такъ бывало въ практикъ отцовъ древней церкви. Правда, въ протестантскихъ обществахъ нъсколько иное положение проповеди въ составе богослужения, чъмъ въ церкви православной и римско-католической. Сокративъ и исказивъ чинъ богослуженія, завібщанный древностію, выпустивъ изъ него многое, служащее въ назиданію в'врующихъ, виновники реформаціи должны были чвиъ либо восполнить опущенное ими, --и вотъ проповёдь явилась у нихъ

тымь элементомъ, которымъ они замынили и восполнили опущенное ими изъ богослужебного чина. Но и здёсь, занявъ болве видное мъсто въ составъ богослуженія, она не перестала быть особымъ действиемъ, по характеру своему существенно отличающимся отъ тёхъ частей, которыя составляють ядро богослуженія. Въ богослуженін мы Богу служимъ, повергаясь предъ Нимъ истыв существомъ свовит, возносимъ къ Нему съ върою и упованіемъ молитвы и по въръ нашей получаемъ отъ Его милосердія благодатное освященіе. Въ проповеди служитель церкви, отълица Божія, из нама обращается съ словомъ увъщанія, утъшенія, одобренія; на ниву сердецъ нашихъ онъ светь свия слова Божія, чтобы оплодотворить ее и укръпить въ насъ добрыя намъренія и искоренить все злое, въ насъ гивадящееся. - Здъсь действіе обратное тому, какое совершается въ чинъ богослужения. Шлейермахеръ самъчувствовалъ и сознавалъ, что процоведь нечто особенное въ богослужении, отличное отъ другихъ составныхъ его элементовъ. Въ богослужении все строго опредълено, и личности священно-действующаго (духовнаго, по выраженію Шлейермахера) не предоставлено самостоятельности; онъ является органомъ церкви, совершающимъ по чину предоставленное ему. А въ проповёди, хотя духовный является органомъ общины, но однако авляется производительнымъ, въ собственномъ смысле оть своей личности 1). Эта личная субъективная производительность, не явлиющаяся и не допустимая въ строго опредъленномъ чинъ богослуженія, составляеть отличительный признакь проповёди, въ сравнени съ прочими богослужебными автами, и не связываеть ея неразрывною нитью съ существомъ богослуженія. Если же чинъ богослуженія, строго опредвленный и богатый многообразнымъ содержаніемъ, нельзя понимать навъ чисто представляющій акть, служащій выраженіемъ реангіовнаго сознанія общины, то тімь боліве нельзя видіть

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Practische Theologie. Theorie der religiösen Rede, Berlin 1850 s. 201.

чистаго представленія общаго религіознаго совнанія въ проповъди, въ которой много мъста предоставлено субъективному элементу, -- личной производительности. Пусть въ проповъди находять выраженіе религіозныя чувства, присущія важдому благочестивому христіанину; пусть она беретъ свое содержаніе няъ общей сокровищницы віры, хранимой въ Церкви, но чревъ это она не перестаетъ быть деломъ (Geschäft) (чего не хочеть допустить Шлейернахерь), ставящимъ себв стную цівь, и сопровождающимся опредівленным результатомъ. Ей не свойственио замываться въ самой себв, въ сферв чистаго самодовольнаго представленія. Дидавтическаго элемента и дидактической цёли, равио какъ и цёли нравственнопрактической нельзя устранить отъ проповёди, по сымому существу ея; да это было бы противно повельнію Господа, въ силу котораго проповёдь существуеть въ христіанской **Церкви.** Проповёдь своимъ началомъ имёстъ повелёніе I'оспода, данное ученикамъ Его по воспресеніи, учить всв народы (Мато. XXVI, 19-20). Въ этомъ повелени Господа пельзя видёть призывъ къ одной миссіонерской или галіевтической проповёди, какъ хотять толковать это повелёние иные изъ протестантскихъ ученыхъ. Господь заповёдуетъ апостоламъ, а въ лицв ихъ и преемникамъ ихъ служенія, спачала учить, потомъ крестить, а за тъмъ крещенныхъ учить блювсе, заповъданное апостоламъ. (Шедше научите вся языни, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа, учаще их блюсти вся, елика заповъдах вамь). Ученіе блюсти все заповъданное должно быть обращаемо къ върнымъ, и повелвніе объ этомъ ученім указываеть задачу нынвшней церковной проповеди. Но согласно ли съ этимъ понимание проповъди, какъ чистаго представленія, не преследующаго ни дидавтической, ни правственно-правтической цели? Проповёдь всходною точкою, основаніемъ и руководящимъ началомъ ниветь ученіе Господа, изложенное въ Евангеліи, и ученіе апостоловъ и вообще богодухновенныхъ писателей, говорившихъ Изъ исторів гомплетики.

отъ Духа Святаго, и служить его толкованіемъ, разъясненіемъ и приложеніемъ къ обстоятельствамъ времени и потребностямъ слушателей. Но что такое рѣчи Господа Інсуса Христа, записанныя въ Евангелія? Что такое ученіе апостоловъ, изложенное въ ихъ посланіяхъ? Мы отнюдь не можемъ назвать ихъ чистымъ безрезультатнымъ представленіемъ. Рѣчи Господа и ученіе апостоловъ направлены къ просвѣщенію ума, къ утвержденію вѣры, вовбужденію людей жить добродѣтельно и избѣгать грѣха. То же самое должна преслѣдовать и проповѣдь церковная, служащая толкованіемъ ученія Господа Інсуса Христа и апостоловъ.

Шлейермахеръ относить проповёдь въ области искусства и въ проповёди хочеть видёть такое же художественное произведеніе, какимъ служитъ поэма, картина или музыкальная вомпозиція. Какъ произведенію искусства, онъ не назначаеть и не указываеть для проповёди другой задачи, кромъ объективированія или выраженія внутренняго религіознаго содержанія, не разсчитывающаго на видшиее дійствіе. Проповъднивъ, кавъ художникъ, выразилъ чувство или идею, его наполняющую, и въ этомъ самовыраженіи нашелъ полное удовлетвореніе своего стремленія; а будеть ли результать отч этого, и вакой, -- это уже не его дело: въ виду, при создани своего произведенія, онъ не имель ничего сторонняго. Конечно, (допускаетъ Шлейермахеръ) можно проповъдь приноравливать въ практическимъ пълямъ-дидавтическимъ или правственнымъ, вакъ и всякое другое художественное произведеніе можно употреблять для извъстной вившней цели. Но это употребленіе проповіди, какт художественнаго произведенія, для другихъ практическихъ цёлей, -- дёло совершенно побочное для нея, не свизанное съ существомъ ея. Сущность проповъди, какъ произведенія искусства, чистое представленіе.

Въ этомъ существенная ошибка теоріи ПІлейермахера, въ силу его авторитета вредно повліявшая на поздивишихъ

представителей гомилетической науки въ Германіи. Шлейермахеръ произволомъ своей мысли сдвинуль краснорвчіе, а вийсти съ нимъ и проповидь, съ своего, принадлежащаго ему, ивста, и поставивши его не тамъ, гдв оно стоить и должно стоять по существу, усвояетъ ему существенныя черты, совершенно чуждыя ему, ваятыя имъ изъ другой области. Красворвчие нельзя безъ особенной натажки переносить въ область искусства, хотя оно и можеть польвоваться услугами твиь силь, какія являются главными двйствующими силами въ искусствъ. Оно составляетъ область, совершенно отличную, по своей тенденціи, отъ искусства. "И въ древнее, и въ новое время (замъчаетъ одинъ изъ позднайшихъ послъдователей Шлейермахера) краснорвчіе понимали такъ, что вебщняя ціль, имъ преслідуемая, напримірь, дійствіе на волю слушателей, являлась въ немъ главною господствующею принадлежностію 1). Последователю Шлейермахера не нравится такое пониманіе враснорвчія, согласно усвояемое и раскрываемое, за немногими исключеніями, всёми представитезами науки о краснорфчіи, какъ древняго такъ и новаго времени, и онъ старается замёнить его другимъ,---Шлейермахеровскимъ. Но эта замвна является въ высшей степени натянутою и не естественною. Краснорвчіе не мыслимо бевъ практической тенденціи или бевъ цізли вий себя. Ораторъ измвнить своей природв, если станеть распускаться въ врасныхъ словахъ, для собственнаго самоуслажденія или услажденія своихъ слушателей. Краснорвчіе не чистое представленіе, а дело, -- действование словомъ съ прямою определенною целію. Ораторъ хочетъ непремънно такъ или вначе подъйствовать на слушателей, и если нътъ у него въ виду слушателей, если овъ не имъетъ желанія и потребности такъ или иначе подъйствовать на нихъ, -- ему не для чего выступать съ своею рвчью. Въ такомъ случав не можетъ состояться его двло, и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Handbuch der geistlichen Beredsamkeit, von Bassermann, Professor der Theologie in Heidelberg. 1885. § 15, s. 106.

нътъ вывова для его работы. У оратора непремънно есть кліентъ, котораго онъ хочетъ защитить, -- есть врагъ, котораго онъ стремится поравить. Этимъ вліентомъ или врагомъ не непремвино должно быть лицо. У проповедника врагомъ является грвхъ наи страсть съ ихъ многораяличними полчищами,выјентомъ душа человъческая и интересы на спасенія. Тъ проповъдники въ исторіи занимали высовое мъсто, которые понимали проповёдь, какъ борьбу со грежомъ и въ борьбе съ этимъ врагомъ съ великимъ искусствомъ защищали интересы спасемія души нашей. Docere, delectare, movere—такими терминами древніе риторы опредъляли обязанности оратора, и эти термины, для означенія служенія ораторскаго, приняты и новою наукою, при чемъ центръ тяжести указывался или въ первой обязанности -docere, или въ последней -movere. Но если краснорвчіе ничего не имветь въ виду, кромв чистаго представленія, то слишкомъ съуживается обязанниость оратора, и служение ораторское представляется слишкомъ маловначительнымъ. Не возвышаетъ проповедь Шлейермахеръ, отнимая у нея цвль или нарочитое двиствіе на другихъ, а унижаетъ и ослабляетъ ел виаченіе. Взглядъ Теремина и Шотта, которые понимають краснортчіе, какь самостоятельный родь произведеній, отличный отъ провы и поэвін, шифющихъ цьлію подвиствовать на волю слушателей, -- гораздо симпатичные и состоятельные взгляда Шленермахера, и нельзя не жалыть, что этогъ взглядъ, заслоненный теоріею авторитетиаго представителя богословской протестантской науки, не вотрётиль надлежащей оцънки у тъхъ людей, которые послъ нихъ работали на поприщъ гомилетической науки.

## Х. Гомилетика Александра Швейцера.

(Homiletik der evangelisch-protestantischen Kirche, systematisch dargestellt von Alexander Schweizer, Doctor und ordentlichen Professor der Theologie, Kirchenrath und Pfarrer am Grossmünster in Zurich. Leipzig. 1848 r.).

Послѣ "теоріи религіозной рѣчи" Шлейермахера і) въ исторія гомилетики обращаєть на себя наибольшее вниманіе гомилетика Александра Швейцера, профессора богословія въ Цюрихѣ, вышедшая въ 1848 году. Протестантскіе ученые, занимавшіеся наукою о проповѣдничествѣ (Крауссъ) і), или излагавшіе систему практическаго богословія (Ахелисъ) г), придають ей особенное значеніе и выдвигають ее изъ ряда другихъ, родственныхъ по содержанію, системъ.

Швейцеръ задачею своею поставилъ, какъ показываетъ самое заглавіе его вниги, строгое систематическое построеніе науки и возможно полное и точное опредъленіе ея предмета, и это вміняють ему въ особенную заслугу. По признанію Краусса, послі Шотга никто боліве его не заботился о строгой научной постановкі и обработкі гомилетики, и изъ-подъ его пера вышло цільное и органически развитое ученіе о проповіди, не потерявшее значенія до ныні, несмотря на то, что полвіжа прошло со времени появленія его вниги. Хотя

<sup>1)</sup> Lehrbuch der Homileuk, 1883. s. 111.

<sup>\*)</sup> Praktische Theologie, 1890, § 90. s. 297.

гомилетика наука практическая, но Швейцеръ въ изложени своей системы преслъдуетъ болъе научный академическій интересъ, чъмъ практическій. Этотъ послъдній практическій интересъ, если не оставленъ совершенно безъ вниманія, то не входитъ въ прямую и непосредственную задачу его системы: онъ является въ ней въ качествъ придатка или вывода изъ тъхъ научныхъ основъ, уясненію которыхъ посвящена гомилетика Швейцера.

Швейцера далве ставять въ непосредственную связь съ родоначальникомъ современной протестантской гомплетики,-Шлейермахеромъ, и говорятъ, что онъ болбе развилъ тв основныя понятія, какія указаны въ "теоріи религіовной последняго. Его система действительно выросла изъ корня, утвержденнаго Шлейермахеромъ; онъ держится его началъ, но ими одними не довольствуется. Къ стволу, выросшему изъ шлейермахеровского кория, онъ прививаеть вытвы изъ другадерева, — къ началамъ Шлейермахера присоединяетъ начала Шотта, чемъ сглаживаеть резкую односторонность, вакою страдаеть теорія Шлейермахера. Вследствіе этого въ системъ Швейцера ясно видна двойственность разнородныхъ началь, искусственнымь способомь спалныхь въ одно цѣлос. Следуя Шлейермахеру, онъ видитъ въ проповеди автъ или видъ богослуженія, и изъ понятія о богослуженіи выводить родовыя черты ея, но вийсти съ тимъ онъ не хочеть видить въ ней одинъ представляющій актъ, не разсчитанный на какую либо цъль или вившнее дъйствіе. На проповъдное слово Шлейермахеръ простираетъ ваконы чистаго искусства, которое довольствуется однимъ представленіемъ вли выраженіемъ иден, безъ всивихъ стороннихъ соображеній, безъ равсчета на дъйствіе, какого отсюда можно ожидать. Швейцеръ напротивъ выводить красноречіе и проповедь изъ области чистаго искусства, и цёль или преднамфренное двиствіе считаеть необходимою принадлежностію какъ краснорічія вообще, такъ н проповеди въ частности. Вийсте съ Шоттомъ, онъ проповъдь относить въ ораторству, и въ ораторствъ видить особый самостоятельный родь словесных произведеній, парадлельный прозъ и поэзіи и отличный оть нихь. По его сужденію, ораторь не просто выражаеть свои внутреннія представленія, чувства и помыслы, но говорить съ тъмъ. чтобы подъйствовать на другихъ, заставить ихъ принять извъстное ръшеніе и направить ихъ волю на путь, ему желательный и ведущій, по его мнёнію, ко благу. Первая основная часть гомилетиви Швейцера, гдё онъ разсматриваеть проповёдь, какъ актъ богослуженія, примываеть къ "теоріи религіозной рёчи" Шлейермахера, а въ подробномъ развитіи частныхъ правиль и положеній онъ становится последователемъ Шотта и частію Теремина; такъ какъ здёсь основнымъ понятіемъ служить понятіе ораторства въ томъ опредёленіи, какое дано ему у Шотта.

Нужно зам'ятить, впрочемъ, что Швейцеръ, при расврытіи своего ученія о пропов'яди, пользуется трудами не однихъ только главныхъ представителей науви о пропов'ядничеств'в, названныхъ нами выше, т. е., Шлейермахера и Шотта. Онъ отвсюду собираеть ціныя зам'ячанія, служащія въ уяспенію той или другой стороны пропов'ядническаго діла и является авторомъ, хорошо внавомымъ съ исторією своей науки. Кромів новыхъ гомилетовъ онъ часто цитуетъ Гиперія 1), гомилета XVI столітія, забытаго было въ протестантств'в, но съ конца прошлаго столітія выдвинутаго изъ забвенія и признаннаго важнымъ авторитетомъ въ наукъ о пропов'ядничеств'в.

Книга Швейцера явилась подъ названіемъ гомилетиви. Это названіе вниги, повидимому, даетъ понять, что гомилетива разсматривается Швейцеромъ, вавъ самостоятельная наува, чего не допускалъ Шлейермахеръ. Шлейермахеръ включилъ ее въ составъ практическаго богословія, и находилъ не цёлесообразнымъ отдёльное изложеніе ея; тавъ кавъ при

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. о немъ нашу отатью въ майской инижей Трудовъ Академія за 1896-й годъ.



этомъ предметь ей насельственно вырывается изъ той органической связи, въ какой онъ стоить по отношению въ своему приому, и изложению науки не достаеть твердаго фундамента. Но Швейцеръ въ этомъ пунктв не отделяется совершенно отъ Шлейермахера. Въ самомъ началь своей книги (§ 1) онь признаеть, что важдая наука можеть быть излагаема только въ свави съ прочими, ей родственными, науками, и съ своей стороны старается удовлетворить потребности оргаинческиго изложенія своей науки. Подобно Шлейермахеру, онъ признаетъ гомилетику частію правтическаго богословія, н изложеню системы гомилетики онъ предпосылаеть длинное введеніе, состоящее изъ четырехъ отділовъ (§§ 1-22). Это введение всецько посвящено трактату о правтическомъ богословін, гдв онъ опредвляеть отношеніе практическаго богословія въ другинь богословским наукамь, его предметь и задачу, и показываеть тъ части, на какія оно раздвляется, соответственно сущности и полноте предмета, имъ обнимаемаго. Раздаляеть Швейцеръ практическое богословіе также, вавъ и Шлейермахеръ, на двв части, и гомилетива у него такое же мъсто занимаетъ въ наукв практическаго богословія, какое указываеть ей Шлейермахерь. Швейцерь раздълдетъ практическое богословіе на ученіе о самоорганизованін церкви и на ученіе о дівтельностяхь, вытекающихь изъ организованняго существа церкви, -- первую часть называеть онь теоріей перковнаго правительства, вторую теоріей церковнаго служенія. Теорія церковнаго служенія, -- научное ивложение должностной деятельности духовнаго въ обществъ, -въ свою очередь, соотвётственно тремъ главнымъ обяванностямъ духовнаго, разделяется на три части, - теорію культа нан богослуженія, теорію попеченія о душахъ или теорію пастырства въ тесномъ смысле и теорію галіевтики ватехетиви. Во всёхъ трехъ видахъ церковнаго служенія ясно отивчаются двв стороны,-одна постоянная. опредвленная церковнымъ правительствомъ, другая болве

свободная, предоставленная личной двятельности духовнаго. Отсюда важдая изъ трехъ частей теоріи церковнаго служенія подраздъляется на два отдёла, изъ которыхъ въ одномъ равсматривается двятельность твердо опредёленная, нормированная правительствомъ, а въ другомъ двятельность свободная. Проповёдь понимается Швейцеромъ, какъ видъ богослуженія, и онъ даетъ теоріи проповёди мёсто въ первой части теоріи церковнаго служенія, — въ теоріи культа или богослуженія. Теорія богослуженія заключаетъ въ себё двё науки, — литургику и гомилетику. Въ литургику разсматривается сторона богослуженія твердо опредёленная, нормированная правительствомъ, а въ гомилетику сторона богослуженія свободная, въ которой личность и двятельность не связаны установленною мормою.

Плавицеръ вошелъ въ подробное указаніе взаимныхъ соотношеній между богословскими науками, и въ частности между науками, входящими въ составъ практическаго богословія, и родственными гомплетикъ, чтобы построить твердый фундаменть, на которомъ бы опиралась гомилетика, какъ наука, имъющая свой удъльный, частный предметъ и указать ей надлежащее мъсто въ ряду наукъ, составляющихъ органическую полноту богословской системы. Другой вопросъ, правильно ли ей указано мъсто въ органической связи богословскихъ наукъ. Но Прейцеръ хочетъ излагать науку о проповъдничествъ, не какъ науку самостоятельную, оторванную отъ цълаго, а какъ отпрыскъ другой болье широкой науки, и теорія его при этомъ не является теоріею произвольною и безпринципною.

Итакъ у Швейцера, какъ и у Шлейермахера, гомилетика, какъ часть, входить въ теорію богослуженія или, какъ онъ называеть, культа. Только онъ яснёе и отчетливе, чёмъ Шлейермахеръ, представляеть отношеніе и различіе двухъ видовъ или сторонъ культа,—богослуженія твердо опредёленнаго, нормированнаго, которое можно назвать богослуженіемъ

въ собственномъ смыслъ, и культа свободнаго, при отправленін котораго многое предоставлено личной дівтельности духовнаго. Науку о проповъди, вавъ видъ богослуженія свободнаго, Швейцеръ начинаеть излагать не прежде, какъ предпославши ей теорію культа или богослуженія вообще, теорію богослуженія христіанскаго и богослуженія протестантскаго. Богослуженіе Швейцеръ понимаеть, какъ торжественное представленіе или выраженіе благочестія общины, возникающее общей религіозной віры, и не имінощее нивакой ціли, внъ его лежащей: оно само себъ цъль; только такое представленіе общей віры производить усиливающее дійствіе на благочестіе участвующихъ. Слово "богослуженіе" прямынъ смысломъ своимъ, по замъчанію Швейцера і), отрицаеть служеніе, которое бы совершалось для человівка и для человівчесвихъ целей. Богослужение не можетъ быть средствомъ ни для того, чтобы заслужить у Бога награду, ни для сообщенія религіозныхъ познаній не знающимъ в'тры, ни для распространенія счастія, просв'ященія и умножевія знаній между людьми, и ни для какой другой вившней цели. Цель въ немъ самомъ, вакъ во всякомъ представляющемъ дъйствіи. Швейцеръ совершенно разделяетъ въ этомъ пункте возареніе Шлейермахера, который раздёляеть всякую дёятельность на преследующую цели, вне ез лежащія (wirksame) и на просто представляющую (darstellende), которая довольствуется выраженісив внутренняго, и вивств съ Шлейсриахеромъ богослуженіе относить въ діятельности послідняго рода.

Говоря о богослуженіи христіанскомъ, Швейцеръ, вір ный протестантскому взгляду, значительно уклоняется отправильнаго представленія дівла. Христіанство, говорить онъ 2), равно принадлежить всівмъ вірнымъ, и какъ общее достояніе, образуеть общину братьевъ; потому противоположность между священниками и мірянами, выступающая въ богослуженіи, допустима только съ признаніемъ существеннаго ра-

¹) § 31, crp. 51.

<sup>°) § 43,</sup> отр. 70—2, § 52, стр. 88 и саяд.

венства всёхъ христіанъ предъ Богомъ. Въ христіанстве всё равны между собою, и различія христіанскихъ достоинствъ, какія видимы въ противоположности влира и мірянь, не совивстимы съ представленіемъ идеальнаго христіанскаго общества, какое мы можемъ представлять въ образв небеснаго Іерусалима. Въ первыя времена христіанства (будто) не видно этихъ различій при отправленіи богослуженія: всв вивств модились, и время отъ времени, поперемвино то одинъ, то другой обращаль слово назиданія въ братьямъ. Отправленіе богослуженія стало поручаться опредёленнымъ лецамъ только впоследствін, съ историческимъ развитіемъ церкви. Поставленіе священниковъ дёло организаціи в добраго порядка, а не божественное учрежденіе. Інсусъ Христосъ, рядомъ съ общею дервовію, не учреждаль теснейшей представительной церкви, которой бы члены восполнали себя чревъ преемство въ должности и чревъ рукоположение, и чревъ то выдълялись изъ христі. анскаго равенства съ мірянами. Христіанское богослуженіе не можетъ совершаться только свищенивами, а мірянами просто восприниматься. Оно общее дъло всвять, и священникъ двйствуеть во имя церкви и общины, которан вийсти съ нимъ участвуеть въ богослужебномъ действін. Священникъ не можеть быть посредникомъ между Богомъ и людьми и представителемъ мірянь. Поэтому должны быть оставлены всё действія, при которыхъ священнивъ обращается спиною въ общинв, чтобы не съ нею, но за нее и вивсто нея совершать священное дело. Не допустимо, по его мивнію, такое священство, которое одно моглобы приносить жертвы, возносить молитвы, прощать, свявывать и разрёшать грёхи.

Объясняя сущность богослуженія 1) протестантскаго и его отличе отъ богослуженія римско-католическаго, а вмёстё съ тёмъ и православнаго (котораго впрочемъ онъ не знаетъ, и о которомъ не разу не упоминаетъ), Швейдеръ главную за-

<sup>1) § 48,</sup> crp. 79 m crist.

слугу реформація видить въ томь, что она возстановила проповъдь въ богослужении и гомилетическому элементу дала въ . немъ преобладающее значение предъ литургическимъ. Церковь съ своими литургическими действіями въ протестантстве отступаеть на задній планъ. Противъ данной церковной объективности выступаеть субъекть съ своими правами; вдёсь вёра субъевта; исторически данное содержание христіанства индивидуально отпечатлъвается въ душъ. личное пронивновевіе върою субъекта вполнъ выражается только въ свободной ръче, то проповъдь и должна быть въ богослужения главнымъ деломъ, а литургический элементы должень быть допускаемь здёсь вь той мёрё, вь какой онь не только не препятствуеть, но и способствуеть главной целя богослуженія. Только впоследствін литургическая будилась въ протестантстив, такъ что литургическій элементь сталь не подчиненнымь гомилетическому, но соподчиненнымь и равнымъ съ нимъ. Въ богослужебномъ порядкв протестант-Швейцеръ видитъ возстановленіе древней скихъ обществъ двухчастности христіанскаго богослуженія, и богослуженіе каоедры ставить рядомъ съ богослужениемъ алтариымъ. протестантствъ, по его сужденію, такое же отношеніе между этими двумя видами богослуженія, какое въ древности было между литургіею оглашенныхъ и литургіею в'єрныхъ. вая состояла изъ проповеди, и литургическія действія въ ней отношеніе по отношенію къ пропов'яди. служебное Средоточість второй была свхаристія, которая могла сопровождаться гомилетическою річью, ей служащею. Первая способствовала расширенію, усовершенствовавію церкви, ней присутствовали оглашенные, даже іуден и явычники. Но эти шировіе вруги отпусвались, когда начиналась върныхъ. Тамъ преобладало способствующее върв дъйствіе, а вдесь только представляющее. Если духовный противоноставляется мірянамъ, то не вавъ священникъ, а вавъ нивъ; для совершенія литургическаго действія не требуется вичего, чтить бы но могли владоть другіе члены общины; а для гомилетического, где духовине говорить, а міряне слушають, требуется нічто особенное оть пропов'яника. стоинство и особенное преимущество клирика въ протестантстве состоить въ томъ, чтобы онь владель легкостію сообщенія въ форм'я рачи 1). Литургическая часть богослуженія представленіе общей віры, и она можеть быть совершаема, вакъ духовными, такъ и мірянами, а гомилетическая-выраженіе видивидуальнаго отпочатка, какой общая віра находить въ личной жизни человена. Литургическая часть богослуженія-нівчто твердое, установившееся: вдівсь все обязательно для духовнаго; его личность въ ней имфетъ несущественное, подчиненное значение. А въ гомилетической, служащей выражением явдивидуального отпечатка, какой общая въра находитъ въ возбужденной личности, нътъ отвердълыхъ формъ, а проявляется постоянно обновляющееся освъжение частныхъ лицъ посредствомъ углубленія въ священное Писаніе.

Всё эти разсуждения о сущности богослужения, о значении проноведи въ его составе и объ отношении гомилетическаго элемента къ литургическому установляють точку зрёния, съ какой разсматриваться иметъ предметъ, составляющій содержаніе гомилетики, и ставитъ начала, изъ которыхъ будетъ выводиться частнейшее развитіе гомилетическихъ правиль. Проповеди дается высокое значеніе, когда она ставится не только радомъ съ важнейшимъ таннствомъ евхаристін, но даже и выше его, и въ служителе церкви Швейцеръ кочетъ видётъ не священника, а проповедника. Какъ все здёсь извращено! Литургія верныхъ, на которой совершается высочайшее и святейшее таннство, приносится безкровная жертва и самъ Господь невидимо присутствуетъ своею пречистою плотію, — эта литургія унижена предъ литургіею оглачисныхъ, на которой соредоточіемъ, но указанію Швейцера,

<sup>4) § 16,</sup> crp 25-26. § 52, crp. 89.

служить проповёдь. Думаеть Швейцерь, слёдуя возарёнію главныхъ вожаковъ протестантства, что такою перестановкою литургическаго и гомилетическаго элемента произведено совершенное возстановленіе древняго первобытнаго христіанства. Но развіз славные представители древней церкви, святые отцы такъ смотрели на дело? Напротивъ, признавая значение за проповедію, способствующею назиданію народа, какъ верующаго, такъ и находящагося вив ограды перковной, они ставили гораздо выше ея и считали болве важнымъ и священнымъ дъломъ то, что совершается въ алтаръ, при возношеніи безкровной жертвы Богу. Св. Іоаннъ Златоусть выражаеть глубокую скорбь по поводу заміченнаго имъ у современниковъ не теоретическаго (такого не было у нихъ), а практическаго предпочтенія пропов'яди литургін в'врныхъ. "Я хочу (говорить онъ) сказать вамъ нечто, возлюбленные, для искорененія тяжкой бользии въ церкви. Какая же это бользиь? Невыравниое множество народа собралось тещерь и съ такимъ вниманіемъ слушаеть річь, а въ самый стращный чась я часто ищу его и не вижу, и сельно воздыхаю, что, когда бесвдуетъ сослужитель вашъ, вы показываете великое усердіе и напряженную ревность, тёснитесь другь передъ другомъ и остаетесь до вонца; вогда же предстоить явиться Христу въ священныхъ таниствахъ, то церковь бываетъ пуста и безлюдна. Достойно ли это прощенія? Чрезъ такое нерадініе вы лишаетесь всёхъ похваль, заслуженныхъ ревностію въ слушанію... Какое слышится отъ многихъ холодное оправданіе въ томъ? Молиться, говорять, могу я и дома, а слушать бесёду и ученіе дома невозможно. Ошибаешься ти, человъбъ; молиться конечно можно и дома, но молиться такъ, вакъ въ цервви, гдв такое множество отцевъ, гдв единодушно вовсилается песнь въ Богу, дема невозможно. Ти не будешь такъ скоро услышанъ, молясь Владыкъ у себя, какъ молясь съ своими братьями. Здёсь есть нечто большее, както: единодушіе и согласіе, союзь любви и молимеы селиден-

никова. Для того и предстоять священняви, чтобы молитвы варода, какъ слабъйшія, соединясь съ ихъ молитвами сильнаними, вмъстъ съ ними восходили на небо" 1). Въ предстоятель церкви Швейцеръ желаетъ видъть не священника, а пропов'ядника: что - де можетъ совершать священникъ, то можеть совершать каждый члень общины: литургические акты общее дело всехъ, и священство будто не есть божественное учрежденіе. Ужели это такъ? Не такъ разсуждали лучшіе представители христіанства, вірные ученію апостольскому. Они съ благоговъніемъ преклонялись предъ величіемъ благодати, сообщаемой священникамъ для совершенія ихъ высокаго служенія. "Священнослуженіе (говорить Златоусть) совершается на землъ, но по чиноположению небесному; и весьма справедливо; потому что не человекъ, не ангелъ, не архангель, и не вакая либо сотворенная сила, но самъ Утвшитель учредиль это чинопоследованіе, и людей, еще облеченных плотію, соділать представителями ангельскаго служенія. Посему священнодвиствующему нужно быть столь чистымъ, какъ бы онъ стояль на самыхъ небесахъ посреди тамошнихъ Силъ... Когда ты видишь Господа закланнаго и предложеннаго, священника, предстоящаго этой Жертвъ и молящагося, и всехъ окропляемыхъ этою драгопенною кровію, то думаешь ли, что ты еще находишься среди людей и стоишь на вемль, а не переносишься ли тотчасъ на небеса, и, отвергнувъ всё плотскія помышленія души, свётлою мыслію и чистымъ умомъ не созерцаеть ли небесное?.. Представь предъ очами своими Илію, и стоящее вокругь безчисленное множество народа, и лежащую на камняхъ жертву, всё другіе соблюдають тишину и глубовое молчаніе; одинь только пророкъ молится, и затёмъ внезапно пламень ниспадаеть съ небесъ на жертву (3 Цар. XVIII, 30-33): все это дивно и исполнено ужаса. Теперь перейди отсюда въ совершаемому

Св. Ісаниъ Здатоустъ сдово противъ аномесвъ 3-е, п. 6. Твореній св. І. Здатоуста т. І, ня. 11, стр. 510—511.

нынъ, и ты увидишь не только дивное, но и превосходящее всякій ужасъ. Предстоитъ священникъ, низводя не огнь, но Святаго Духа, совершаетъ продолжительное моленіе не о томъ, чтобы огнь ниспалъ свыше и попалилъ предложенное, но чтобы благодать, нисшедши на жертву, воспламенная чрезъ нее и души всъхъ и содълала ихъ свътлъйшими очищеннаго огнемъ серебра. Кто же, вромъ человъка совершенно изступленнаю или безумнаю, можетъ презирать такое страшнъйшее таинство? Или ты не знаешь, что души человъческія пикогда не могли бы перенести огня этой жертвы, но всъ совершенно погибли бы, если бы не было великой помощи божественной благодати?

. Кто размыслить, какъ важно то, что человъкъ, еще облеченный плотію и кровію, можеть присутствовать близь блаженнаго и бевсмертнаго Естества, тотъ ясно унидить, какой чести удостоила священниковъ благодать Духа. Ими совершаются эти священнодвиствія и другія, не менве важныя для соверщества и спасенія нашего. Люди, живущіе на землів и еще обращающіяся на ней, поставлены распоряжаться небеснымъ, и получили власть, какой не даль Богь ни ангеламъ, ви архангеламъ; ибо не имъ скавано: елика аще свяжете на земли, будуть свявана на небеси; и елика аще разръшите на земли, будуть разръшена на небесть (Мате. XVIII, 18). Что священники совершають на вемль, то Богь довершаеть на небъ, и мижніе рабовь утверждаеть Владыка. Не значить ли это, что Онъ далъ имъ всю небесную власть? Имже (говорить Госнодь) отпустите грыхи, omnyemames: u unne depocume, depocames (Ioan. XX, 23). Кавая власть можеть быть больше этой? Отець судь вест даль Сынови (Іоан. V, 22); а я вижу, что Сынь весь этоть судъ вручилъ священникамъ. Они возведены на такую степень власти, какъ бы переселились уже на небеса, превзошли человъческую природу и освободились отъ страстей... Безумно не уважать такую власть, безъ вотерой намъ не возможно получить спасемія и обітованныхъ благъ. Если нивто не можетъ войти въ царствіе небесное, аще не родится водою и Духомъ (Іоан, ІП, 5), и не ядущій плоти Господа и не піющій крове Ело лишается візной жизни (V, 53), а все это совершается не кімъ инымъ, какъ только этими священными руками, т. е. руками священника, то какъ безъ посредства ихъ можно будетъ кому набудь избіжать геенскаго огня, или получить уготованные вінцы? 1.

Такое высокое представленіе о достоинств'в священническаго званія и служенія Златоусть выражаеть не разъ и не два, а постоянно проводиль его въ своихъ сочиненіяхъ, когда представлялся въ тому поводъ или случай. По его словамъ, "священнивъ стоитъ посреднивомъ между Богомъ и родомъ человъческимъ, нивводя на насъ оттуда благодъянія, и вознося туда наши прошенія, примиряя со всёмъ родомъ человъческимъ разгивваннаго Бога, и насъ, разгиввавшихъ Его, ввоавляеть отъ рукъ Его". И "чтобы ты вполнё убёдился въ достоинстве свищеннивовъ, и въ томъ, вакъ не позволительно человёку подвластному и принадлежащему въ числу мірянъ исправлять дёла, порученныя священнивамъ, умертниль невогда техь изъ подчиненныхъ, которые, увидевъ кивотъ завъта наклонившимся и готовымъ упасть, поправили его, съ великою силою устращая всёхъ прочихъ и внущая не приближаться въ недоступнымъ предметамъ священства... <sup>« 2</sup>).

Самая система гомилетики Швейцера начинается обозръніемъ предшествующихъ опытовъ изложенія этой науки (§§ 58— 61) и раздёляется на три части: принципіальную, матеріальную и формальную. Такое раздёленіе гомилетики является господствующимъ у позднёйшихъ представителей этой науки, и

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Св. Іоанна Элатоуста слово о свящевотвъ 3-е, п. 45. Твор. св. І. Звят. т. 1, кн. 2, стр. 416—418.

<sup>2)</sup> Слово объ Авилъ и Прискилъ 2-е о тонъ, что не должно кудо говорить о священиямить Вожінкъ. Твор. св. Ісанна Златоуста, т. III, вн. 1, стр. 199—202. Изъ исторія гонилетика.
26

наиболье соотвытствуеть существу дыла. Оно у Швейцера оправдывается слёдующими соображеніями: понятіе гомилетическаго содержить въ себъ два момента — богослужебно-назидательный и ораторскій. Первый выдвигаетъ представленіе о матеріи или содержаніи пропов'іди, а второй о ся форм'і. Этими двумя сторонами, повидимому, обнимается вся сововупность того предмета, который подлежить изследованию и разсмотренію въ гомилетиве. Но две части, -- матеріальная и формальная, -- составляють только спеціальную гомилетику, воторая сама въ себв не имветъ надлежащей полноты и вавонченности. Въ лучшихъ руководствахъ всегда давалось мъсто принципіальнымъ изследованіямъ о существе проповеди. Эти принципіальныя изследованія излагались иногда въ введеніи въ науку; но здёсь они не могли находить полнаго развитія, и они не составляють чего-либо вводнаго въ гомилетикъ, а напротивъ служатъ ядромъ и основаніемъ системы; потому для нихъ мало мъста въ введени, и помъщенныя тамъ они теряютъ половину своего значенія. нихъ должна быть отведена особая часть, -и именно или основная.

Задача принципальной части гомилетики—раскрыть понятіе о пропов'ям и указать существенныя ея свойства. Все это предрішено уже въ томъ предварительномъ трактаті, гді показано отношеніе гомилетики въ практическому богословію, и взаимное соотношеніе литургики и гомилетики. Но это общее изслідованіе кажется Швейцеру недостаточнымъ, и онъ видить и показываеть настоятельную необходимость спеціальнаго изслідованія сущности гомилетическаго элемента въ системів науки, гді общія указанія должим найти частнійтее оправданіе и уясненіе.

Съ двухъ сторонъ въ принципіальной части гомилетики Швейцера уясняется понятіе о проповіди,—со стороны богослужебной и со стороны ораторской. На сторону богослужебную Швейцеръ здісь обращаетъ больше вниманія, чімъ на сторону ораторскую. Разсматривая проповёдь, какъ актъ богослуженія, онъ, во-первыхъ, старается уяснить сущность проповёди изъ идеи богослуженія и показать его родовыя черты, а, во-вторыхъ, опредёляетъ видовыя его отличія, показывая отношеніе гомилетическаго вида богослуженія къ литургическому, богослуженія канедры, какъ онъ называетъ, къ богослуженію алтаря.

Швейцеръ стоитъ на точкв зрвнія Шлейермахера, считая проповедь непременнымь элементомь богослуженія. Когда мы говорили о "теоріи религіозной річи" Шлейермахера, мы замвчали, что проповъдь, хотя говорится большею частію при богослуженій, но не составляеть существа богослуженія, не связана съ нимъ неразрывною нитью и можетъ быть говорима и виъ богослуженія и что считать проповёдь видомъ богослуженія, состоящаго изъ чисто представляющихъ автовъ, какъ понималъ его Шлейермахеръ, значить съуживать ея значеніе и назначать ей болже тёсныя границы, чёмъ какія указаны ей повельніемъ Господа апостоламъ учить всю народы блюсти все, заповеданное намъ. Это не нашъ только православный взглядъ; и въ протестантствъ многіе изъ видныхъ представителей гомилетической науки не видёли въ проповёди вида и непремънной части богослуженія. Напримъръ, ученый прошлаго въка Мосгеймъ, авторитетъ котораго высоко стоитъ въ протестантствъ, въ своей гомилетивъ 1) замъчаетъ, что "точно понимаемая проповъдь не составляетъ части общественнаго богослуженія: она только по нужде и съ доброю целію присоединена къ нему. Богослужение, точно понимаемое, состоитъ въ томъ, чтобы христіане сходились молиться вміств, прославлять, призывать Господа, и публично свидетельствовать, что они исповъдники Господа и върующіе въ Него. Во многихъ изъ первенствующихъ общинъ оно такъ и отправлялось; наши часы общественной молитвы, въ которые не говорится нивакой проповёди, составляють остатокъ того обычая пер-

Anweisung erbaulich zu predigen. Vorbereitung. Erlangen 1763 27-8.

венствующихъ христіань. Наступний другія обстоятельства, по которымъ проповеди присоединены въ богослуженію". Въ виду такихъ возярвній, высказываемыхъ и въ протестантствъ, Швейцеръ считаетъ нужнымъ доказывать шлейермахеровское ученіе, по воторому пропов'ядь составляють нераздівльную часть богослуженія. Но его довазательства мало уб'вдительны для человъка не предубъжденнаго, и въ своемъ развитін ослабляють силу того положенія, въ подтвержденіе котораго приводятся. Ясно совнавая, что проновъдное слово въ своемъ проявлении не вмещается въ пределахъ чисто представляющих актовъ богослуженія, Швейцеръ пропов'ядь богослужебную отличаеть отъ рвчи миссіонерской, или галіевтической, направленной въ невірнымъ, и отъ річи катихизической, доставляющей познаніе віры людямь, еще не наставленнымъ въ ней. Если же кромъ проповъди богослужебной есть еще проповыдь иного рода, то значить, проповёдь не можеть быть всецёло подводима подъ понятіе богослуженія, и родовыя черты ея не могутъ быть изъ идеи богослуженія. Историческое начало богослужебной проповъди Швейцеръ видитъ въ древней омиліи. представленію, первоначально состояла изъ no ero взаниныхъ собестдованій втрующихъ христіанъ, потомъ стала выражениемъ мыслей и чувствъ немногихъ, навонецъ перешла въ рвчь, выражающую мысли и чувствованія одного выдающагося христіански - настроеннаго лица. жебныхъ собраніяхъ върующихъ первыхъ временъ она была существенною частію совершаемаго ими здёсь действія, и была выраженіемъ общей візры христіанскаго народа, являющагося въ собранія. Отличвя проповёдь богослужебную отъ проповъди миссіонерской и катихизической, Швейцеръ при развигіи этого положенія высказываеть мысль, отнюдь жащую къ возвышенію проповіди богослужебной. Проповідь, научающая въръ, -- миссіоперская и катихизическая, -- по его словамъ, основывается на непосредственномъ установления пли повелёніи Господа, а пронов'єдь богослужебная

ваетъ изъ живни кристіанскаго общества, и только посредственно можеть относиться въ установленіямъ Христовымъ<sup>1</sup>).

ПІвейцеръ, хотя относить проповедь въ числу богослужебныхъ актовъ, которыми, по Шлейермахеру, не преслъдуется вившней цвли, чувствуеть односторонность въ такомъ представлении о процовъди, какъ богослужебномъ актъ, не нивющемъ въ виду сторонней цвии, и потому онъ, не отрывая проповёди отъ богослужебнаго корня, привносить въ нее нъкоторые элементы, не заключающиеся прямо въ понятів о богослуженін. Они являются какъ будто придаточными въ ней, а между твиъ ихъ присоединение въ проповъди существенно измёняеть характерь и задачу проповёди, какъ они намівчаются понятіємь о проповіди, какъ богослужебномъ актв. Къ богослужебному корию, изъ котораго возникаетъ и на которомъ утверждается проповёдь, съ ея развитіемъ, по укаванію Швейцера, привходять другіе элементы не богослужебнаго харавтера, -- пастырскій и галіевтическій, и съ присоединеніемъ ихъ проповідь выходить за преділы чистаго представленія. Пропов'ядь, -- выраженіе в'яры общины, - развиваясь изъ священнаго Писанія, является изъясненіемъ его, и въ этомъ смыслів, какъ элементь общей віры, есть богослужебный акть. Но полное раскрытіе всёкь моментовъ, завлючающихся въ матеріи пропов'яди, не можетъ совершенно замкнуться въ кругв, отръшенномъ отъ жизни, не можеть не касаться дъйствительныхь явленій частной жизни, и изъяснительная бесёда необходимо расширается до бесёды увещательной: explicatio принимаеть въ себя applicatio. Служитель слова, — пропов'вдиивъ, — д'виствуетъ при этонь, какъ пастырь душь, обращаясь въ гомилетической ръч съ увъщательными приложеніями во всёмъ частнымъ лицамъ, его слушающимъ. Вивств съ твиъ проповедь двиствуеть на возбуждение христіанской жизни по въръ, гдъ

<sup>1) § 65,</sup> crp. 120.

нътъ такой живни, или гдъ она слабо развита. Только въ невидимой церкви или въ небесномъ Герусалимъ нътъ не совершенныхъ членовъ, а въ видимой церкви всегда есть члены, далеко увлоняющіеся отъ идеала христіанской жизни, -есть члены, мало сведущіе въ вере, напримерь, подростающее покольніе, и есть люди, прямо невърующіе, или утерявшіе віру. Въ виду этого для проповіди открывается задача приводить слушателя въ тому, чего нёть въ немъ, или что слабо развито въ немъ, и если она удовлетворяетъ этой задачи, она возвышается до полнаго развитія въ себи ораторскаго элемента или становится ораторскимъ произведеніемъ. Такъ Швейцеръ, анализируя понятіе о проповіди, какъ богослужебномъ актъ, и обращая внимание на данныя опыта, можно свазать, невольно уклоняется отъ того возврвнія, которое послужило исходною точкою при построенів его системы, и выводить ее изъ того круга, какимъ обозначиль ея границы главный руководитель его, - Шлейермахерь.

Видовой характеръ проповёди, какъ богослужебнаго акта, Швейцеръ указываеть въ томъ, что въ ней духовный не подчиняется твердымъ установившимся формуламъ, какъ это видно при совершении другого вида богослуженія, (который Швейцеръ называеть литургическимъ, и который, собственно говоря, есть единственный видъ богослуженія, в только насильственно произволомъ мысли ставится въ параллель съ проповедію), а свободно выражаеть христіанское содержаніе своей души. Пропов'йдь, будучи составною частію общественнаго богослуженія, беретъ свое содержаніе общей въры и служить выражениемъ въры общины, но такъ какъ въ ней дано место свободе личности проповедника, в выраженію общей віры дается личный, индивидуальный отпечатокъ, то каждый члень общины свободно воспринимаеть то, что говорить проповеднивь, и слушатель имееть не тольво право, но и обязанность подвергать испытанію слово проповедника. Испытаніе должно быть направлено въ тому, въ

самомъ ли дълъ излагаемое проповъдникомъ происходитъ изъ общей въры, и является ли самъ проповъдникъ органомъ общины. Слушатели проповъдника должны чувствовать, внимая его слову, что онъ выражаетъ ихъ внутреннее лучшее достояніе, что его слово есть выраженіе ихъ віры. При этомъ слушатели какъ бы принимають участіе въ произведеніи проповъди, входя своимъ согласіемъ въ проповъдное представленіе віры не говорящаго только, но и вивств и ихъ самихъ, и ихъ интересъ темъ более возвышается, чемъ боле отъ простой воспріемлемости они восходять до добровольнаго радостнаго сочувствія пропов'єднику и какъ бы сод'єйствія ему. На этомъ основывается популярность проповъди. Не оть внашних вачествъ стиля и формы представленія она зависить, а отъ внутренняго согласія настроенія, мыслей и чувствъ проповедника съ настроеніемъ, мыслями и чувствами окружающей и слушающей его общины. Популярнымъ проповъдникомъ является тотъ, кто воспринимаетъ религіозное настроеніе общины и его выражаеть, какь органь этой общины, кто служить сердцемъ и устами своихъ слушателей. Духовный, проповедуя слово, входить во взаимодействие съ общиною и съ нею такъ соединяется, что она сама какъ бы участвуеть въ его работв.

Гомилетическій элементь, выростающій изъ богослужебнаго корня, Швейцерь вводить въ ближайшее соприкосновеніе съ элементомъ ораторскимъ, и проповёдь, какъ видъ ораторства, подчиняеть законамъ краснорічія. Въ этомъ пунктів онъ совершенно уклоняется отъ руководительной нити Шлейермахера, и возстановляетъ начала, раскрытыя Шоттомъ. Христіане и христіанскіе проповідники тіже люди: они польвуются языкомъ по общимъ грамматическимъ законамъ, мыслять по законамъ логическимъ, и рібчи говорять по законамъ риторическимъ, хотя бы они вовсе не думали объ этомъ. Риторика явилась раньше христіанства, и отцы церкви пользо-

вались оз услугами прежде, чёмъ враснорёчіе и его теорія въ христіанствъ достигли высоты, равной съ языческого риториною и языческимъ враснорвчіемъ. Но христіанское врасноржчіе, все равио, если бы и не нашло прежде развитой риторики, произвело бы истинно ораторскую теорію и практиву, хотя безъ сомевнія тогда медленеве была бы работа. Впрочемъ, влассическая риторика и христіанская гомилетика не совпадають между собою, хотя выходять оть однихь и твив же основных законовъ. Соответственно особому видовому харавтеру церковнаго враснорвчія, риторическіе закони получають особый видь и особую опредёленность, когда излагаются въ гоменетивъ. Но замъчательно, что совдавать особую священную риторику принуждены были даже тв, которые отвергали въ проповёди всякое красноречіе и предпасывали для нея полную простоту и безъискусственность, каръ Щпенеръ и его последователи, одинъ неъ ноторыхъ (Іоавинъ Ланге) написаль, въ замънь отвергаемой пістистами гомилетики, свое руководство по церковному красноречію, озаглавивъ ee: Oratoria sacra, ab artis homileticae vanitate repurgata (Halae, 1707).

Проповіди, какъ произведенію ораторскому, Швейцерь назначаєть непремінно ціль, для какой она говорится и какой стремится достигнуть; такъ какъ сущность ораторства состоить въ томъ, что оно хочеть дійствовать на волю слушателей. Этимъ оно отличается отъ другихъ родовъ словеснихъ произведеній: безъ нарочитаго стремленія къ наміченной ціли слово будеть или простою прозою или перейдеть въ позвію или піснь. Річь ділаеть ораторскою одушевляющее оратора стремленіе подійствовать на другихъ, другихъ расположить принять такія или другія рішенія, признаваемым ораторомъ полезными или необходимыми для блага ихъ. Когда такое стремленіе овладівваеть душею человіжа, онъ оставляєть чистую прозу и входить въ область краснорівчія, хотя би онь ничего не слыхаль о риторикъ.

Главная цёль праснорёчія дёйствовать на волю слушателя, способнаго въ свободнымъ решеніямъ; но неправильно съуживать эту цель предоставлениемъ красноречию действовать только на волю. Я могу не только волю слушателя направлять въ извёстнымъ рёшеніямъ, но могу стремиться къ тому, чтобы слушатель такъ же понималъ и цвниль предметы, какъ я, раздёляль тё или другія мон чувствованія. И наобороть а могу говорить о практическомъ предметв чисто дидактически, и мое изложение можеть оставаться провою; я могу излагать все правоученіе, разъясняя, чего хочеть вравственная воля, и въ этомъ изложении не будетъ ораторсваго элемента. Красноръчною дълается ръчь, посвященная практической или нравственной матеріи, не по своему предмету, а только тогда, когда я имъю намерение правственно настроить своихъ слушателей, расположить ихъ къ извъстному понеманію нравственнаго вопроса и соотв'ятственному съ этимъ поинманіемъ дійствованію.

Какъ согласить такое толкование съ понятиемъ о богослуженін, въ воторому отнесена проповідь, когда богослуженіе въ своей идей есть чисто представляющее дійствіе? Для соединенія двухъ, повидимому, несогласимыхъ элементовъ, -- ораторскаго, стремящагося въ действію на другихъ, и богослужебнаго, состоящаго въ выражени внутренняго настроенія, не разсчитаннаго на вибшнее дійствіе. Швейцеръ прибъгаетъ въ искусственному извороту и допусваеть смълый логическій скачокъ. По его разъясьенію, идея богослуженія, вакъ чисто представляющаго действія, можеть осуществляться тольно въ небесномъ Герусалимъ, гдъ предполагаются христіяне вполні освященные: тамъ ніть вызова въ такому дъйствію, из вакому стремится ораторство церковное. А въ вемной церкви, гдв члены являются болве или менве несовершенными, индивидуальное выражение религіознаго христівнекаго настроенія соединяется съ мыслію о произведенія изманенія въ другихъ, въ видахъ ихъ усовершенствованія

или обращенія. Такимъ образомъ посредствующимъ ввеномъ между ораторскимъ и литургическимъ элементомъ служитъ несовершенство людей—христіанъ, при которомъ богослуженіе не можетъ быть вполн'в такимъ, какимъ оно должно быть по своей иле в.

Согласно съ Шоттомъ говоритъ Швейцеръ, когда обсуждаетъ значеніе личности оратора или проповідника для боліве вірнаго достиженія ціли різчи. Личность оратора вообще, и проповідника въ частности, должна возбуждать къ себі довіріе у слушателей для того, чтобы дійственніве и сильніве было его слово. Проповідникъ не произведетъ надлежащаго назиданія, если въ его різчи не будуть видіть живаго убіжденія. Довіріе у слушателей проповідникъ встрівчаетъ тогда, когда его проповідь совершенно согласна съ его жизнію, когда онъ на ділів выполняеть то, что излагаеть на кафедрів, когда онъ является для другихъ вірнымъ служителемъ слова, горячо пекущимся о христіанскомъ спасеніи своей общины.

Но въ то же самое время личность проповъдника не должна выставлять себя въ проповъдномъ словъ: онъ долженъ, такъ сказать, погружаться въ дъло, такъ чтобы за проповъдникъ. На церковной каоедръ слышится божественное слово, и личный талантъ проповъдника и его искусство всецъло должны быть употреблены на служеніе божественнаго слова, чтобы богатое содержаніе его привесть къ возможно полному представленію и дъйствію. Прекрасная форма сама по себъ не имъстъ никакого вначенія: риторически прекрасное только цълесообразное; все, не ведущее къ цъли, а только служащее украшеніемъ, есть не что иное, какъ блестки, и употребленіе ихъ можетъ подрывать довъріе къ проповъднику.

Для истиннаго ораторства требуется одушевленіе. Ресtus disertos facit, — говорили справедливо древніе. Что происходить отъ сердца, того не могуть замінить нивавія вийтинія искусства. Ораторъ живо долженъ быть преданъ своему предмету и своей ціли, если хочетъ говорить краснорічною; его сердце должно быть охвачено силою представляемой матеріи. Сила візры, божественный духъ долженъ проникать сердце проповідника, когда онъ хочетъ быть дійственнымъ проповідникомъ. Это внутреннее условіе христіанскаго краснорівчія, ничізмъ не замізнимое.

Вторая часть гомилетики Швейцера озаглавливается "матеріальная гомилетика" и, какъ показываеть ся заглавіе, говорить о матерін или содержаніи пропов'яди. Въ этой части вли этою частію гомелетика существенно отличается отъ древней ригорики. Древняя риторика почти совершенно формальная наука, занимающаяся формою рачи. Хотя въ ней быль трактать de inventione-объ изобрътении, но въ этомъ трактатъ не разсматривался матеріалъ ораторской ръчи, а указывались только источники или пособія, которыми можно пользоваться при развитіи данной темы, вовсе не затрогиваемой риторикою. Это завистло отъ того, что матерія річи давалась обстоятельствами и была только средствомъ для преднамъреннаго дъйствія. А церковное краснорічіе-боліве благородное краснорвчіє: въ немъ матерія не служить средствомъ, которымъ такъ или иначе можетъ распоряжаться ораторъ въ видахъ произвести извёстное действіе; она иметъ самостоятельное значение и дъйствуетъ сама по себъ. Матерія и дъйствіе здісь нераздільны, и матерія сама себі даеть ораторскую форму, чтобы произвесть опредвленное двиствіе. Содержимое христіанской жизни отпечатлівается въ проповідниві и дъйствуетъ въ немъ и чревъ него. Потому гомилетика не можеть быть просто формальною: для нея важиве то, что проповедуется, чемь то, какъ проповедуется. Это въ свое время съ силою выставлялъ Гиперій, упомянутый нами гомилетъ XVI въва.

Матеріальная гомилетика Швейцера раздёляетса на три

отдёла по ватегоріямъ всеобщаго, особеннаго и частнаго Въ первомъ отдёлё обозрёвается гомилетическій матеріалъ, взятый во всей своей широті, во второмъ показывается, какъ этотъ гомилетическій матеріалъ можетъ распрываться въ ряді проповідей, въ третьемъ опреділяется спеціально, что можетъ быть содержаніемъ отдёльной частной проповіди, произносимой въ извістное время и при извістныхъ обстоятельствахъ.

Въ отделе о гомилетическомъ матеріале или содержаніи проповеди вообще Щвейцерь не входить въ подробное указаніе и перечисленіе предметовъ или пунктовъ ученія, годныхъ для проповеди, а устанавливаетъ общія начала, какими опредвляется объемъ и характеръ матерій, могущихъ нивть гомилетическое значение. Материею проповеди вообще, по его определенію, служить слово Божіе, но слово Божіе, не дан-. ное только въ священныхъ внигахъ, но витств какъ сила, жизнь и сознаніе, осуществляющееся въ церкви. Слово Божіе, данное въ книгахъ, въ свидетельстве Святаго Духа, служитъ объективнымъ основаніемъ, а вёра церкви является субъективнымъ осуществленіемъ его. Оба эти элемента, -- объективный и субъективный, - образують гомилетическій матеріаль. Совершенство его состоить въ равномърномъ сочетани обоихъ нхъ, хотя въ дъйствительности можетъ преобладать то тоть, то другой изъ нихъ. Гоминетическій матеріаль всегда соединеніе идеальнаго и историческаго элемента, и только при этомъ производить христіанское назиданіе, хотя въ пропогіди выдается сильные то идеальная, то историческая сторона.

Гомилетическимъ матеріаломъ съ объективной точки врънія служить, съ одной стороны, библейское, съ другой, церковное ученіе. Тамъ въ библейскомъ матеріалъ преобладають историческіе факты съ идеальнымъ освященіемъ, а въ церковномъ матеріалъ ученіе, построенное на тъхъ фактахъ. Библейскій матеріалъ дълается гомилетическимъ, когда съ толкованіемъ соединяется примъненіе, т. е., когда изъ данной библейской исторіи уясняется наша собственная исторія, к

вогда она дъйствуетъ на развитіе сердца членовъ общины христіанской. И церковное ученіе само по себ'й не есть гомилетическій матеріаль, даже когда оно излагается въ популярной формъ: не ученіе, но субъективное, личное проникновеніе его назидательною силою производить пропов'ядь. Не богословіе, но религію нужно пропов'ядывать. Пропов'ядь будеть простымъ разсужденіемъ, если не будеть живаго отпечатавнія церковнаго ученія въ личности пропов'єдника, если къ учению церкви не будетъ присоединено содействие возбужденнаго христіанскаго сознанія. И это равно приложимо какъ къ догматическимъ, такъ и нравственно-практическимъ натеріямъ. Тъ и другія могуть быть воспроизводимы въ проповёди; но когда онв разработываются ученымъ образомъ для знанія, въ догмативъ или правственномъ богословіи, онъ сами по себъ не могутъ назидать. Церковное учение заключаетъ въ себъ догматъ и вравоучение. Въ проповъди оба эти элемента, — догматическій и правственный, — должны быть соединены: догматическій элементь образуеть почву или основу, изъ которой возникаетъ нравоученіе. Нравоученіе, не опирающееся на догматической основь, не можеть навидать, такъ вавъ тогда оно не имъло бы религіознаго основанія; а догматическое ученіе, изъ котораго не возникаетъ правственный элементь, не можеть быть цвятельнымь христіанствомь, богослужебно - назидающимъ. Однимъ словомъ, гомилетическій матеріалъ-въра, любовію спосившествуема, говорить Швейцеръ, цитуя въ этомъ случав Шотта 1).

Начала, здёсь поставленныя, не вызывають противъ себя вовраженія. Если оби не дають подробныхъ указаній, то вёрно очерчивають кругь вредметовъ, имёющихъ значеніе гомилетическаго. Они вполнъ согласуются съ представленіемъ о прововёди, какъ ораторскомъ произведеніи, и вмёстё съ тёмъ ставять предъ проповёдниковъ обязанность матерію,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Theorie der Beredsamkeit, Schott. I, s. 291.

взятую изъ суммы христіанскаго ученія, проводить чрезъ горнило возбужденнаго религіознаго сознанія, что необходимо для дъйственности пропов'яднаго слова.

Но не безупречнымъ съ православной точки зрвнія является второй отдвять матеріальной гомилетики Швейцера, гдв онъ говорить о распредвленіи гомилетическаго матеріала, при богослужебномъ употребленіи его. Здвсь главнымъ опредвляющимъ началомъ служить идея церковнаго года, въ которомъ преемственное періодическое теченіе знаменательныхъ дней, сопряженныхъ съ известными воспоминаніями, даетъ поводъ и основаніе къ раскрытію такой или нной матеріи. А въ общемъ, при этой смвнѣ годичныхъ временъ, можетъ быть уясняема и раскрываема вся полнота христіанскаго ученія. И вотъ, при раскрываема вся полнота христіанскаго ученія. И вотъ, при раскрытію идеи церковнаго года, Швейцеромъ допущены замітныя уклоненія отъ точнаго и правильнаго пониманія смысла событій, воспоминаемыхъ въ самые знаменательные дни церковнаго года.

Годъ церковный Швейцеръ, не безъ основанія, разділяетъ на дві половины, —праздничную и непраздничную. Христіанство не есть простое ученіе, но историческій фактъ, религія искупленія, средоточнымъ выраженіемъ которой служитъ явленіе и діятельность нашего Искупителя, Господа Іисуса Христа. То и другое, и исторія, —главныя событія въ жизни Искупителя, —и ученіе, стоящее рядомъ съ исторією и на ней основанное, можетъ и должно быть предметомъ проповіди. Въ праздничную половину года проповідні естественно раскрывать историческій матеріалъ, а въ непраздничную ученіе или догматическій матеріалъ.

Въ правдничной половинъ года указываются Швейцеромъ три главныя стадіи, въ которыя, соотвътственно богослужебному уставу, во всей полнотъ могутъ быть представляемы существенныя стороны историческаго гомилетическаго матеріала, то есть, главныя событія ивъ исторіи искупленія, совершеннаго Господомъ Іисусомъ Христомъ. Эти три стадія означаются тремя главными праздниками, въ которые воспоминаются главныя событія изъ исторіи искупленія: первую стадію составляетъ праздникъ рождества Христова съ предшествующими и послъдующими недълями, вторую—праздникъ Пасхи съ предшествующею ему четыредесятницею и слъдующими за нимъ днями до вознесенія, а третію стадію составляетъ праздникъ пятидесятницы съ приготовительными къ нему днями.

Нътъ нужды разъяснять, что можеть быть содержаніемъ проповёдей въ тотъ или другой правдничный циклъ Это понятно само собою, безъ особенныхъ разъясненій. Возбуждають недоуменіе и вызывають замечанія те толкованія, какія даетъ Швейцеръ историческому матеріалу, представляемому воспомина въ тотъ или другой празднивъ событіями; тавъ вакъ эти толвованія способны подрывать чистую візру въ хранимое церковію преданіе о великихъ событіяхъ искупленія. Предметь праздника Пасхи побізда Господа надъ смертію, пріобретенная и для насъ. Указывая такой средоточный пункть правдничных пасхальных проповёдей, Швейцеръ съ настойчивостію выставляеть, что именно этотъ пункть въ общемъ своемъ значении лежитъ въ основании правдника и долженъ лежать въ основаніи пропов'йдей того праздника, а не частныя явленія Спасителя по воскресенів, и не частиви евангельскія свазанія о воскресеніи Христовомъ. Эти евангельскія сказанія, по словамъ Швейцера, подлежать критикъ, историческому обследованію и требують просеванія или очищенія. Временныя явленія воскрестаго Господа во плоти, по его представленію, не есть предметь непосредственной віры, а загадочная тайна, приводящая въ недоумение пытливую мысль. Помемо этихъ временныхъ явленій во плоти воскресшаго Спасителя Швейцеръ возводить мысль читателей и руководимыхъ имъ проповъдниковъ къ высшему факту, --- къ восвресенію Господа для вічной славы, вічно пребывающему. н хотя посредствуемому для вёры учениковъ видимыми явле-

ніями, но не состоящему въ этихъ явленіяхъ. Этотъ фактъ способна созерцать твердая въра, хотя бы не было внашняго пособія видимыхъ явленій Воскресшаго, для еще слабой тогда въры учениковъ. Христосъ восвресъ, -- это значитъ: Онъ пробудился отъ смерти къ жизни для небеснаго міра и принадлежить небу. Воспресеніе Господа Інсуса Христа понимается не какъ особенное, въ Его лицъ совершившееся чрезвычайное явленіе, но какъ переходъ къ новой жизни, переходъ въ высшее состояніе, чёмъ прежнее, и въ этомъ отноменіи Его воскресеніе неразрывно связано съ нашимъ будущимъ воскресеніемъ. Аще воскресенія мертвых ньсть, то ни Христось воста (1 Кор. XV, 12-22); но если Онъ воскресъ, то и мы воскреснемъ. Опираясь на это слово апостола, утверждаетъ, что въра въ воскресение Христово, соединяемая съ върою въ наше собственное воспресение, существенно есть въра въ воскресение не для вемли, а для неба, для новаго высшаго порядка вещей. При такомъ пониманіи факта воскресенія, при которомъ набрасывается густое покрывало на явленія Господа во плоти по воскресеніи, теряетъ свое значеніе праздникъ вознесенія, въ который Церковь восноминаеть вознесеніе Господа съ плотію отъ земли на небо для пребыванія тамъ во славів и сіндівнія одесную Отца. Для этого праздника Швейцеръ не находить дъйствительно особаго предмета или основанія; такъ какъ весь матеріаль историческій исчерпывается правдникомъ Пасхи. После него протестантскіе гомилеты, наприм'връ Бассерманъ 1), существование праздвика вознесенія въ цервовномъ году считають однимъ ваъ несовершенствъ церковнаго календаря, и выражають желаніе исправленія этого календаря чрезъ исключеніе изъ него этого праздника не имфющаго, по ихъ представленію, особаго содержавія.

<sup>1)</sup> Handbuch der geistlichen Beredsamkeit, von Basserman, Professor der Theologie in Heidelberg. 1885, § 59, 4 s. 412. См. нашу статью: Пощинайши прогестантскій намецкій гомилетики. Труди Академін 1886, ноябрь, стр. 438.

Такого толкованія главивійшаго и славивійшаго событія новозавітной исторіи никогда не приметь христіанское искренно вірующее чувство. Оно возмущается такимъ самовольнымъ извращеніемъ историческаго факта первостепенной важности. Противъ него говорять прямыя свидітельства очевидцевъ и служителей Слова, подкрівпленныя божественнымъ авторитетомъ, и противъ него возстаеть ясный голосъ многихъ поколівній вірующихъ христіанъ, совершенно отвергающій лукавыя и неумістныя мудрованія надъ тімъ, что сообщаеть намъ въ свидітельстві, чуждомъ всякой темноты и двусмысленности, божественное Откровеніе.

И событіе, воспоминаемое въ правдникъ питидесятницы, понимается Швейцеромъ своеобразно. По его толкованію, это правдникъ рожденія церкви, и содержаніе его больше догматическое, чъмъ историческое. Вивший фактъ, описанный Лукою, - только образное представление внутренняго события вавемъ служить вхожденіе Святаго Духа въ христіанское общество, самостоятельное ожигленіе богочеловіческого начала въ ученикахъ Христовыхъ. Пока Христосъ жилъ съ ниме, оне въ Немъ только видели это начало, и вившнимъ образомъ были руководимы своимъ Учителемъ. Теперь духъ Господа наливается въ ихъ внутреннее существо; они становятся самостоятельными носителями Его дёла, которое въ нихъ существенно завершается. Какъ самостоятельные носители Духа Божія, они образують теперь новое общество, одушевляемое одникь общикь Духомъ. Опять замётно стремленіе уклониться отъ точнаго прямого смысла свазанія вниги Дівний апостольскихъ о событи сошествия Святаго Духа на апостоловъ. Фактическія подробности, ваписанныя евангелистомъ Лукою, не признаются нивющими достовврное историческое значение. Онв представляются просто символами внутренняго переворота, совершившагося въ ученикахъ Христоныхъ. Огонь на нихъ нисшедшій, овначаеть просто оживленіе Духомъ Божіниъ прежде робкаго круга учениковъ Спасителя. Онъ явил-USS ECTOPIS COMMERCENS.

ся въ видъ огненныхъ языковъ, раздъленныхъ на части, и виденъ былъ на каждомъ: это означаетъ, что оживление произощло во всъхъ частныхъ лицахъ, составляющихъ общество послъдователей Христовыхъ. Учениви Спасителя стали говорить, послъ соществія Святаго Духа, разными языками. Швейцеръ принимаетъ это не въ буквальномъ смыслъ, а толкуетъ 
такъ, что они не въ день только пятидесятницы, а вообще 
съ этого дня стали говорить такъ, что ихъ ръчи находили созвучіе во всъхъ человъческихъ сердцахъ, у всѣхъ народовъ.

Кром'я церковнаго года. Швейцеръ указываетъ и разбираетъ другія начала, опредъляющія содержаніе пропов'єдей, —времена года, м'ястные праздники въ память какихъ либо историческихъ событій, гражданскія торжества, требы и случаи, въ какихъ пропов'ядникъ является пастыремъ для своихъ прихожанъ, при совершеніи, наприм'єръ, таинства-крещейія, при испов'яди, при в'янчаніи, при погребеніи, при вступленів въ должность и при прощаніи съ паствою. Но этотъ отд'яль не заключаеть въ себ'й ничего зам'ячательнаго и оригинальнаго, и даже не отличается тщательностію обработки.

Въ практическомъ отношени можно было ожидать много полезныхъ указаній отъ того отдёла, гдё Швейцеръ входить въ разсужденіе о томъ, какъ польяоваться гомилетическимъ матеріаломъ въ частной, отдёльной проповёди, или какъ избирать матерію для данней частной проповёди въ извёстный моментъ изъ общирной области гомилетическаго матеріала, опредёляемаго цикломъ церковнаго года и другими случайными обстоятельствами. Но здёсь практическаго очень мало, и вийсто этого мы встрёчаемъ общія теоретическій указанія, изъ которыхъ трудно вывесть какія либо слёдствія для облегченія практической дёятельности проповёдника.

Основнымъ положеніемъ зд'ьсь выставляется то, что каждая процовідь должна отвічать требованіямъ нав'єстнаго ланнаго момента, должна быть проповідію случай. Каждаяна

отдельная проповедь не можеть никогда содержать всего общаго гомилетическаго матеріала, отвівчающаго извівстному времени церковнаго года. Церковный годь, въ своемъ теченіц. по днамъ раздёляеть общій гомилетическій матеріаль; но въ дъйствительной жизни мы никогда, въ различные годы, не являемся совершенво равными и не измёнными въ тотъ или другой перковный день, никогда не переживаемъ совершенно того же, что пережили въ предшествующій годъ. Жизнь постоянно міняется, и проповідь должна отвінать опреділенному моменту живни, нивогда не повторяющемуся вполнъ, должна видоизменяться, соответственно требованіямь и направленію переживаемаго момента. Не только различныя лица при развыхъ обстоятельствахъ проповёдують различное, не только одно и то же нидо для разнизь общинь проповадуеть не одинаково; но и для одного и того же общества одинъ и тотъ же проповъднивъ нивогда не долженъ проповъдывать одно и то же въ различные моменты, хотя бы при обстоятельствохъ подобныхъ; такъ какъ община, какъ и ея проповъдникъ, въ живненномъ теченіи не остаются на одной и той же точкъ въ различныя времена и подвергаются большимъ или меньшимъ перемвнамъ. Поэтому каждая проповедь, составленцая надлежащимъ образомъ, должна выражать въ себв оригинальность извёстного жизненного моментя, брать изъ общаго матеріала то, что отвічаеть оригинальности этого момента,--исходить изъ сердца и идти къ сердцу. Все это върно; но понимание потребности минуты предоставляется при этомъ усмотренію самого проповедника, котораго работу нисколько не облегчають такія общія разсужденія.

Третій отділь гомилетиви Швейцера, формальная гомилетива, по своей задачі отвічаеть риторивів, воторая на форму обращаеть главное вниманіе.

Форма въ врасноръчіи—великое дъло. Въ ней матерія получаетъ жизнь и силу, и при худой формъ и добрая ма-

терія не производить надлежащего впечатлівнія. Но въ хійстіанскомъ краснорічів форма не есть нічто вийшнее по отношенію къ матерін, въ которое бы отливалась матерія, какъ въ готовыя рамки. Гомилетическую форму создаетъ самая матерія, раскрываемая въ пропов'яди. Впрочемъ, христіанское ученіе или христі: пскій матеріаль самь по себ'я не составляеть проповёди: онь дёлеется гомилетическимь, когда, входя въ богослужебный чинъ, направляется въ цвли назиданія, когда онъ обнимаетъ собою душу проповедника, отпечатыевается въ ней и чрезъ нее назидаетъ общину. Только при такомъ процессв христіанскій матеріаль получаеть гомилетическую опредвленность и гомилетическую форму. Гомилетическая форма есть произведение силы Евангелія надъ проповъдникомъ и его слушателями. Въ этомъ симстъ криставское церковное красноръчіе есть добродътель, которая проявляется, какъ даръ въ отдельныхъ лицахъ, чувствующихъ призваніе пропов'ядывать Евангеліе.

Христіанское ученіе, слово Божіе, откровенное и божественное. Потому начало формальной гомилетики должно быть выражено такъ: "о божественныхъ вещахъ говори также божественно!" "Говори божественно" вначить погружайся внутренно и живо въ божественную силу слова откровеннаго, и будь одушевленнымъ органомъ ел двятельной общини. Слово Божіе дівлается гомилетическим матеріалом и даеть себъ гомилетическую форму только въ лицъ проповъданка. Но лице пропов'ядника не простой каналь, чрезъ который оно проходить въ другимъ. Въ проповедниве должно быть нвито, подобное апостольскому вдохновенію, такъ чтобы дукъ и сила слова дъйствовали совмъстно съ проповъдникомъ. Слово Божіе causa efficiens principalis, а пропов'ядинкъ causa instrumentalis; слово Bozie causa efficiens primaria, a лице пропов'ящика secundaris. Одно и тоже слово Божіе прововъдуется всёми лицами, и важдый процоведнивъ делаетъ и должень делать особымь образомь.

Гомилетическая форма имбеть совершенно ораторскій характеръ, и процессъ ея образованія во всёхъ стадіяхъ подчиняется риторическимъ законамъ. Росткомъ для проповъди служить не ученіе само въ себі, которое можеть быть излагаемо логически, и изображаемо поэтически, а стремленіе зица, возбужденнаго извистною христіанскою матеріею, возбуждать и другихъ. Я тогда только ощущию въ себъ ростокъ проповёдническій, когда матерія, взятая изъ области христіанскаго ученія, такъ обнимаєть и пропикаєть меня своими назидающими действіями, что я и хочу и могу ею возбуждать н трогать общину. Πιθανόν матерін, то, что въ ней есть способнаго действовать на убъждение, есть живой ростовъ проповъди, и все развитіе матеріи должно служить убъжденію. Тавъ какъ ораторство, по воззрвнію Швейцера, согласному съ возэрвніемъ Шотта и Теремина, происходить изъ нам'в. ренія произвесть опредільное дійствіе, то оратору всегда предносится цёль его рёчи; какъ скоро онъ забываетъ ее, онъ перестаетъ быть ораторомъ. Основной законъ здёсь тавой: ясно намъчай свою цъль и твердо держись ея, непрерывно до конца! Ораторъ, какъ воинъ или полководецъ, стреинтся къ побъдъ, борясь съ препятствіями, лежащими на пути въ его цёли; для достиженія этой победы онъ упорядочиваеть, распредъляеть и напрягаеть свои силы. въдника общая пъль-спасеніе и освященіе слушателей во Христь; но каждый разъ эта цёль частиве опредёляется. Многія изъ такъ навываемыхъ пропов'йдей не могуть быть истинными проповёдями; потому что проповёдникъ хотя разсуждаеть о матеріи, но не представляеть себ'в ясно, онъ хочетъ достигнутъ чрезъ это. Проповёдь имфеть видъ рвин; въ ней есть и тема и расположение и прочее; но это прозанческое разсужденіе, если ніть при этомъ ясной ціли.

Соотвътственно тъмъ процессамъ, какіе обнимаетъ формирующая дъятельность оратора, Швейцеръ раздъляетъ формальную гомилетику на три отдъла; 1) діатактику—ученіе о планѣ и расположеніи проповѣди или распредѣленіи матеріала, входящаго въ содержаніе проповѣди; эта часть отвѣчаеть отдѣлу древней риториви de dispositione; 2) рѣчь, приведенная въ порядокъ, должна быть обработана съ стилической стороны; второй отдѣлъ говоритъ о стилической обработкѣ проповѣди— de elocutione; наконецъ 3) изготовленная проповѣдь должна быть произнесена; третій отдѣлъ формальной риторики говорить о произношеніи—de actione.

Діатактика Швейцера говорить о частяхь проповъди и ихъ построеніи, приступів, темів, выражающей единство проповіди, разділеніи, указывающемь въ единствів множествевность, и выставляющемь главные члены проповідническаго организма, и заключеніи, и главное вниманіе обращаеть на разділеніе Отділь этоть очень длинень (§§ 164—2(0) и развить довольно обстоятельно; но мы повторяли бы разсужденія, встрівчающіяся у другихъ, если бы стали подробно передавать его содержаніе.

Отдвлъ о гомилетическомъ изложения гораздо. меньше по объему, чёмъ отдёль о расположении проповеди, но въ немъ есть пункты, заслуживающіе вниманія, и дающіе оригинальный оттинокъ теоріи Щвейцера. Этогь отдиль занять исключительно стилистическимъ изложениемъ. чвмъ говорить о стилическомъ изложении, Швейцеръ ставить о группированіи частныхъ мыслей и представленій или о развитін главныхъ пунктовъ пропов'яническаго матеріала, наміченных въ разділенів. Эта работа не чисто стилистической природы, но въ то же время она отлична отъ работы расположенія или вывода изъ темы главныхъ мыслей. Мысль здёсь получаеть внутреннюю опредёленность, изъ голаго и сухаго остова превращается въ организмъ, облеченный плотію и кожею, и, какъ дерево, распускается вътвями и покрывается листьями. Эта работа подготовляеть стилическое или словесное облачение матеріи, избранной въ предметь проповёди. Швейцеръ, выдёливъ для особаго разсмотренія въ стилистикъ группированіе или развитіе главныхъ мыслей

проноведи, даль темъ толчокъ позднейшимъ возделывателямъ гомилетической науки. По его примеру, и другіе, напримеръ, Крауссъ и Бассерманъ, посвящали особый трактать этому предмету, и ставили его въ непосредственную связь съ стилистикою, какъ ея составную часть.

Въ разсуждении о развитии содержания или главныхъ частей проповеди главнымъ основаніемъ у Швейпера служить положение, что ораторская рёчь и вы частности рёчь религіозная отлична отъ провы и повои и должна выдерживать самостоятельный характеръ. Проза инветъ отношение къ нашей познающей силь и имъеть задачею сообщать свъдънія о разныхъ предметахъ. Но въ проповёди дидавтическій элежентъ, сообщение знания не имфетъ самостоятельного значенія и не можеть быть последнею целію: онь здесь иметь служебное вначеніе, для доставленія назиданіа слушателю и его возбужденія. Потому, вогда онъ является здесь (а неявляться не можеть) его нужно такъ ставить, усгроять и выражать, чтобы онъ главнымъ образомъ служилъ цёлямъ назиданія. Логической правильности, точности и ясности для недостаточно: логическое и дидактическое по проповѣди форм' в нічто отвлеченное, а ораторская річь избівгаеть отвлеченнаго и любить конкретное. Простой дидактическій элементъ-изъяснение понятий, представлений и словъ. логическая форма опредъленія нейдеть проповіди; потому что опредъленіе отвлеченный анализь, разложеніе единства поизтія на элементы. Что должно быть изъясняемо въ проповъди, то нужно изъяснять нагляднымъ, конкретнымъ образомъ. Эго делается чрезъ синонимы, сравненія, противоположенія и показаніе того, вакъ понятіе осуществляется въ жизни. Простое изъяснение переходить въ описание, разсказъ, картину. Нейдуть проповыди и доказательства отвлеченно-философскаго характера, выводимыя изъ общихъ началь. Риторическое доказательство должно преследовать не теоретическую, а врежтическую цель, и исходную точку брать не въ отвлеченной идей, а въ жизни. Начала, на которыхъ основывается практическая достовърность, — опытъ, законы мысли и вден въ ихъ примънении къ жизни и въра въ авторитетъ. Доказательства, отсюда выводимыя, — всегда конвретны, наглязны, жизненны.

Если въ правтической цёли въ проповеди долженъ быть направляемъ теоретическій элементь, -- разъясненія и доказательства, то той же цъли долженъ служить элементъ поэтическій, - возбужденіе чувства. Возбуждать чувство можеть и долженъ проповъдникъ не ради самаго чувства, а въ связи съ опредвленіемъ воли, чтобы возбуждать волю въ состретственной двятельности, -- къ уклоненію отъ вла и къ списканію добродітели и преуспівнію въ ней. Бевъ этого слово, направленное въ возбужденію чувства, будеть словомъ не ораторскимъ, а поэтическимъ. Входя въ подробное объяснение этого пункта, Швейцеръ главнымъ образомъ обращается въ Гиперію, и его словами показываеть, какія чувства проновёдникъ можетъ возбуждать въ слушателяхъ, и вакими средствами онъ можеть достигать при этомъ своихъ цвлей. Главное средство состоить въ томъ, чтобы проповедникь самъ въ себъ возбудилъ и питалъ такія чувства, какія желаеть возбудить въ другихъ. Въ этомъ впрочемъ согласны все риторы, воторымъ случалось говорить о возбуждение страстей.

Собственный элементь проповёди, какъ ораторскаго произведенія, возбужденіе желанія или опредёленіе воли къ извёстному дёйствію. Этой цёли должны служить всё другіе элементы, входящіе въ проповёдь, и теоретическій, сообщеніе свёдёній, и поэтическій, возбужденіе чувствъ и аффектовъ. Сюда должно быть направлено все вниманіе проповёдника, и этимъ опредёляется отличительный характеръ представленія вещей, свойственнаго проповёди. "Кто не иначе учить въ храмё (говорить Швейцеръ, приводя слова Гиперія), какъ профессоры въ школахъ, тотъ никогда не можеть быть виновникомъ великихъ плодовъ духовныхъ, и весьма инфистіс

или даже никто такими проповѣдими не будстъ приведенъ къ раскаянію и исправленію жизни". Нельзя не признать справедливости этого замѣчанія.

Завершеніемъ внутренней работы надъ проповёдію служить стилистическое изложеніе или облаченіе мыслей въ слово. Эта часть работы, —проповёдническое изложеніе, —не можеть быть предоставляєма случаю, но должна слёдовать своимъ опредёленнымъ законамъ. Древняя риторика этому предмету посвящала большое вниманіе, и гомилетика всегда заботливо обсуждала его.

Языковое выражение не совнъ налагается на мысль; оно раждается выъстъ съ мыслию; потому что мышление есть внутреннее говорение, и мысли мы не можемъ сознавать безъ посредства слова. Мысль и словесное изложение выъстъ постепенно образуются, развиваются и усовершенствуются.

Признавая ораторство особымъ самостоятельнымъ родомъ словесныхъ произведеній, отличнымъ отъ прозы и поэзіи параллельнымъ имъ, Швейцеръ и стиль ораторскій отличаетъ отъ стиля, какъ прозаическаго, такъ и поэтическаго Онъ говоршть, что не вникають въ дело те, которые не призпають ораторского языка особымъ языкомъ, отличнымъ отъ языка другихъ словесныхъ прозведеній, и если находять въ немъ какое либо отличіе, то развів только то, что онъ стоить на срединъ между прозою и поэзіею, не спусваясь до прозы, и не вознышаясь до поэзіи. Это была бы совершениая безхарактерность, по его мевнію, если бы языкъ ораторскій колебался между языкомъ прозаическимъ и поэтическимъ, не отпечатлъвая вполнъ ни того, ни другого. Только въ дётскомъ період'в народа не раздёляются различныя области мысли и различныя области языка. А когда пародъ совръваетъ, тогда слитное въ сознаніи и духовной дъятельности, совръвая, получаетъ большую опредъленность и раздъляется на особыя самостоятельныя группы. Ораторская різчь не есть ни сообщение познаній, ни выражение чувствованій, ни сміз-Изъ исторів гомилетики.

Digitized by Google

теніе того и другого; річь есть дійствіе на вотю; она польвуется повнаніями и чувствами для опреділенія воли и возбужденія ся въ преднамівренной діятельности. Если такъ, то и языкъ ея долженъ быть особымъ языкомъ, вифющимъ самостоятельный характеръ, отличающій его отъ языка прозы и поэзіи. Церковная же річь, относясь къ области краснорівчія, должна имъть свой особый ораторскій стиль, -- гомилетическій, на которомъ должна лежать печать христіанства, которому она служить. На гомилетическій стиль имбеть вліяніе библейскій языкъ, церковный и богословскій языкъ; на него должна простирать свое вліяніе и ціль, ею преслідуемая и мівсто, гдів она говорится, время, въ какое говорится, слутатели и наконецъ положение самого проповъдника. Но все это не выводить гомилетическій явыкь изъ области ораторскаго языка, а только налагаетъ на него особое видовое отличіе, при соблюденіи общихъ ораторскихъ законовъ. Топъ изложенія и его характеръ зависить не отъ вибшнихъ искусственцыхъ средствъ; онъ долженъ имъть основание въ душевномъ состояніи, въ настроеніи говорящаго.

Къ формальной гомилетикъ отнесенъ Швейцеромъ трактатъ о произпошения. Гомилетическій богослужебный актъ завершается произношеніемъ или личнымъ дъйствіемъ проповъдника, которое есть форма представленія или сообщенія ръчи. Въ трактатъ о гомилетическомъ произпошеніи два отдъла, изложенные довольно кратко. (Вообще въ протестантскихъ гомилетикахъ на произношеніе не обращается большато вниманія, на что жалуется Шустеръ, написавшій особый трактатъ о произпошеніи, подъ заглавіемъ: "хорошее произношеніе, искусство и добродътель" 1),—не обращается вниманія впрочемъ потому, что произношенію съ успъхомъ можно учиться не чрезъ теорію, а практически). Одинъ отдълъ

<sup>2)</sup> Der gute Vortrag, eine Kunst und eine Tugend Practisch - theologische Studie, von Schuster, Superintendent und Pastor in Göttingen 1881.

говорить объ усвении изготовленной проповёди, что прежде замёнялось мнемоникою, а другой о внёшнемъ дёйствовании, разсуждение о которомъ называлось у иныхъ драстикою.

Отдёлъ объ усвоеніи проповёди служить разъясненіемъ вопроса о способахъ приготовленія проповёди для ея произнесенія предъ народомъ, и рёшеніе, какое даетъ Швейцеръ этому вопросу, принимается большинствомъ совреченныхъ гомилетовъ германскихъ.

Существують три различные рода пропов'вдничества въ этомъ отношеніи. Одпи пропов'вдники рекомендують пмировизацію и пользуются импровизацією; другіе записывають пропов'ядь, оть слова до слова и потомъ выучивають се наизусть; у третьихъ приготовленіе къ пропов'яди состоить въ тщательномъ внутреннемъ обдумываніи ся содержанія и въ утвержденіи въ себ'в всего того, что пропов'ядникъ долженъ будетъ говорить народу съ кабедры. Названіе отд'яла: "внутреннее усвоеніе (die innere Aneignung)" уже само по себ'в говорить, вакому изъ этихъ трехъ способовъ Швейцеръ отдаетъ р'вшительное предпочтеніе.

Способъ импровизаціи и способъ заучиванія на память записаннаго напередъ противоположны одинъ другому, но оба не рекомендуются Швейцеромъ, какъ не отвъчающіе вадачь, предлежащей проповьднику. Импровизація, которая въ моментъ произнесенія проповьди выискиваетъ мысли и ихъ выраженіе, —кажется Швейцеру дьломъ ненормальнымъ, которое нельзя вводить въ порядокъ вещей: при ней и мысли и ихъ развитіе и изложеніе будутъ неудовлетворительны; по крайней мъръ не достигнутъ падлежащаго совершенства. Ее только изъ нужды можно допускать, и ораторъ, пользующійся ею, не вызываемый къ тому обстоятельствами, не васлуживаетъ извиненія. Чьмъ важнье дьло проповьди, тьмъ необходимье тщательное приготовленіе къ ней. Если находятся люди, кэторые думаютъ, что имъ не нужны ни правила, ни приготовленіе къ достойному совершенію проповьдническаго

служенія, потому ли, что они владбють природнымъ талантомъ для проповёди, или потому, что Духъ Святый имъ внущить то, что нужно говорить, то нельзя не признать ихъ впадшими въ нетерпимое заблуждение. Неувъренное хватание случайныхъ летучихъ мыслей и выраженій, во время произнесенія импровизированной річи, и легкомысленная болтовня, часто при этомъ замъчаемая, заставляютъ предпочитать этому способу сказыванія пропов'йдей всякій другой родъ приготовленія пропов'вдей, какъ бы опъ ни быль тяжель и механиченъ. Не разумно ссылаться въ оправдание импровивированнаго проповъдничества на Іисуса Христа и апостоловъ. То были деятели чрезвычайные, съ которыми не могуть равнять себя обывновенные должностные пропов'вдники, и они держали слово большею частію по неопределеннымъ поводамъ; а вогда апостоламъ приходилось говорить ръчи при обстоятельствахъ, напередъ извъстныхъ, тогда безъ сомевнія они не приступали къ этимъ рвчамъ безъ всякаго приготовленія.

И знучиваніе записаннаго напередъ наизусть, какъ дёло механическое, нейдеть живому ділу проповіди. Ораторъ должень предлагать своимъ слушателямъ річь, какъ актъ своей внутренней жизни, а заучиваніе относится собственно къ усвоенію чужихъ мыслей и положеній. Если же заучивающій усвояеть памяти свои записанныя мысли и слова, то онів является для него какъ бы чуждыми для него, не возникающими изъ его личной текучей жизни. И когда слушатели замівчають, что ораторъ произносить заученное, у нихъ въ душів раждается нівкоторое недовольство на проповівдника, лицемірно принимающаго на себя видъ свободнаго оратора. Въ такомъ случай гораздо честніве и искренніве прямо читать напередъ приготовленную річь, какъ это принято въ англиканской церкви. Такое же замівчаніе въ свое время высказываль Шлейермахеръ.

Но если не годится выучивание наизусть вапередъ запи-

санной проповеди, то все же нельзя предоставить случайному вдохповенію такое важное и отвітственное лвло, кавъ возвъщение слова Божія съ церковной вабедры. Такъ вакъ проповёдь есть акть, происходящій изъ души человёка, то слушатели ожидають отъ проповъдника свободной ръчи, и проповедникъ въ моментъ произнесенія долженъ предлагать свою проповедь, какъ готовую собственность. Каждому дозволено, соотвътственно своимъ дарованіямъ, разръщать задачу приготовленія пропов'єди, по своему. Кто можеть все приготовление проповъди совершать въ умъ и мысленно утверждать въ себъ все ся содержаніе, тому нътъ надобности записывать [свою] проповёдь. А другой не можеть овладёть проповедію, не записавъ ея: такому нельзя предписывать ограничиваться однимъ обдумыванісмъ проповёди.

Нельвя не согласиться, что сначала весьма немногіе въ состояній довольстговаться однимъ чисто внутреннимъ изложеніемъ проповёди, даже пожалуй никто делать этого не можеть; это удается только после не маловременной правтики съ большею или меньшею помощію записыванья. Древніе ораторы чаще, чёнъ мы, обходились безъ помощи пера; по и они начинающимъ ораторамъ рекомендуютъ письменную обработву рѣчей. Но запись, если она нужна, не цъль, а средство къ облегчению внутренней концепции; она не нужна, какъ скоро ораторъ или проповёдникъ можетъ изготовить и утвердить въ себъ проповъдь однимъ внутреннимъ обдумываніемъ. Обдумываютъ преповёдь не для того, чтобы записать, но для того записывають, чтобы помочь размышленію, досести его до полнаго обпятія предмета и облегчить утвержденіе въ ум'в добытаго внутреннею работою. Утгерждение въ умв содержанія проповёди не єсть окончаніе работы; утвержденіе это есть какъ бы новое воспроизведение ея, и каждый разъ эта не прекращающаяся работа делается все совершеннее, чему помогаетъ память, сохраняющая прежніе акты нашего сознанія. Эта дівтельность памяти простирается на всі моменты, воспроизводящіе проповѣдь,—на тему и раздѣленіе, на группировку частныхъ мыслей и на стилистическое изложеніе. Но это не заучиваніе, но повтореніе дѣйствій, производящихъ проповѣдь, которое не прекращается до самаго произнесенія проповѣди.

Завлючается гомилетика Швейцера замізчаніями объ устномъ произношеній процовідей и процовідническомъ дійствованіи. Но эти замізчанія очень кратки и не могуть идти по своей обстоятельности въ сравненіе съ другими отділами гомилетики Швейцера и ничего особенно важнаго и оригипальнаго не представляють.

## XI. Теорія духовнаго краснорѣчія Юнгманна.

(Theorie der geistlichen Beredsamkeit.

Academische Vorlesungen von Ioseph Iungmann, Priester der Gesellschaft Icsu, Doctor der Theologie und ord. Professor derselben an der Universität zu Innsbruck. 1877).

(Поставивъ своею задачею знакомить съ исторіею гомилетики чревъ рядъ замѣчательныхъ руководствъ и системъ, излагающихъ науку о пропов'вдинчеств'в, мы изъ литературы новаго времени большею частію брали для разбора произведенія протестантских ученых. Это потому, что со времени явленія реформаціи, придавшей проповёди болье широкое вначение въ жизни церковно-богослужебной, теорія пропов'єди у протестантовъ подвергалась болье тщательной обработив, чъмъ въ другихъ церковно-религіозныхъ обществахъ, и имбетъ болье оригинальныхъ представителей, объяснявшихъ законы проповъдническаго искусства, хотя въ практикъ проповъднической лучшіе и болье совершенные образцы церковнаго краснорвчія мы видимъ не въ протестантской литературь, а у римско-католиковъ. Протестантскіе ученые богословы даже себъ однимъ приписывають научную постановку гомилетической науки; такъ какъ у другихъ, и въ частности у римско-католиковъ, гомилетика, по ихъ словамъ, не имфетъ научиаго характера 1), но излагается, какъ чисто правтическое руководство, не опираясь на научныхъ основаніяхъ, а довольствуясь представленіемъ руководственныхъ касательно составленія пропов'йдей ва основании данныхъ опыта. Въ такомъ признаніи нельзя не видъть излишка горделиваго самопревозношенія протестантской науки. То правда, что у протестантовъ больше разработывалась гомилетика, чты у другихъ: она у нихъ первыхъ получила въ университетахъ самостоятельную канедру и сдёлалась предметомъ университетскаго преподаванія. Но и вив протестантскаго міра опа не была въ пренебреженіи; и вив его можно встрвчать и находить такія изложенія науки о пропов'єдничеств' которыя по своему достоинству отнюдь не уступають самымъ лучшимъ протестантскимъ системамъ гомилетиви, и съ полнымъ успъхомъ могутъ видерживать соперничество съ ними. Такова гомилетика Жибера (L'eloquence chretienne dans l'idee et dans la pratique), явившаяся въ началь восемнадцатаго въка, о которой мы говорили прежде 2). Такова, далье, гомилетика Юнгманиа, заглавіе которой мы поставили въ началъ настоящей статьи, появление которой принадлежитъ последнимъ десятилетіямъ нашего века.

Книга Юнгманна содержить въ себъ академическія лекціи по гомилетикъ, которыя онъ, въ продолженіе многихъ льть, съ немалыми измъненіями, читалъ студентамъ римско-католическаго исповъданія въ Иннспрукскомъ университеть. Эти лекціи изданы въ возможно полномъ видъ, --болье полномъ, чъмъ въ какомъ онъ читаны; такъ какъ по краткости времени, назначеннаго для нихъ по университетскому росписанію, онъ не могъ сообщить слушателямъ всего того, что желалъ, — и изданы по желанію слушателей, просившихъ профессора дать имъ возможно полный курсъ его лекцій.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Handbuch der geistlichen Beredsamkeit, von Bassermann, 1885. S. 323-330.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Труды Академін 1897 г. январь, стр, 51—98.

Но Юнгманит, издавая свои лекцін, иміть въ виду не однихъ своихъ слушателей, а главнымъ образомъ стороннихъ служителей церковнаго слова, имітющихъ потребность лучше уяснить себі законы проповідническаго искусства, для боліте достойнаго возвіщенія слова Божія; а такихъ, по словамъ Юнгманна, весьма много, при томъ неблагопріятномъ ноложеніи, какое выпадаеть на долю гомилетической спеціальности въ богословскихъ учебныхъ заведеніяхъ.

Книга Юнгманиа, при первомъ своемъ появлевіи, встрѣчена была съ большимъ сочувствіемъ и уваженіемъ и съ разу пріобрѣла высокое вначеніе въ ученой богословской паукѣ. Общество римско-католическихъ ученыхъ въ Германіи дало ей мѣсто въ издаваемой имъ Богословской Библіотекть Theologische Bibliothek), въ воторой предположило дать образцовыя сочиненія по разнымъ отраслямъ богословскихъ внаній.

Киига въ самомъ дълв заслуживаетъ особеннаго вниманія людей, им'вющихъ своимъ призваніемъ служить д'влу пропов'вдинчества. Научная и оригинальная постановка д'вла, твердыя начала, положенныя въ основание гомилетическихъ разсужденій, обиліе м'ыткихъ практическихъ зам'ячапій, способствующихъ лучшему исполнению проповъднического служенія, свидътельствующихъ о чистомъ и испытанномъ проповъдническомъ вкусъ, удачно подобранные примъры въ поясненіе частныхъ правиль и обширная эрудиція, въ особенности въ области риторико-гоминетической, выдвигають сочиневіе Юнгманна изъ ряда другихъ руководствъ по гомилетикъ, и ставять его въ первомъ ряду между представителями науки о пропов'ядничеств'в. Ознакомленіе съ такимъ произведеніемъ весьма полезно для всякого, интересующагося пропов'ядинчествомъ и наукою о немъ, и не безъ значенія можетъ быть для богослова вообще.

(Протестантская гомилетика выставляеть, какъ особенную заслугу, выгодно отличающую ее отъ другихъ гомиле.

тикъ, то, что она не довольствуется одними правтическими замъчаніями, а имъетъ основную, принципіальную часть, которая придаеть ей научное значеніе, и въ которой полагаются начала, дающія смысль и твердость всему содержанію, всёмъ частнымъ положеніямъ гомилетиви. Не лишена этой принципіальной части и гомилетика Юнгманна. Только вдісь Юнгманнъ не повторяетъ протестантскихъ гомилетовъ, а идеть своимъ путемъ и ставить въ основаніе своей системы не тв пачала, какихъ обывновенно держатся протестантскіе гомилеты. У большинства протестантскихъ гомилетовъ, со времени ПІлейермахера, основнымъ понятіемъ, изъ котораго выводять они гомилетические вакопы и ихъ толкование, служить идея о богослужения, подъ которое подводять они проповедь, какъ видъ его. Эго начало насильно и искусственно ставится на почвъ гомилетики, такъ какъ вопросъ спорвый о томъ, принадлежитъ-ли проповёдь къ родовому понятію богослуженія, какъ видъ его, и опъ болье рышается не въ положительномъ, а въ отрицательномъ смыслв. Отсюда и выводы въ гомилетикъ, имъющей идею богослужения своею исходною точкою, являются натянутыми, не отвъчающими данной въ опыте практике проповеднической. Основныя начала для построенія своей системы Юнгманнъ береть изъ психологіи. Именно, онъ начинаетъ свою гомилетику указаніемъ и улсненіемъ тёхъ силь въ нашей душів, къ которымъ врасноръчіе направляеть свое слово. На основаніи психологическихъ данныхъ онъ определяетъ задачу, сущность и характеръ враснорфчія вообще, и враснорфчія духовнаго въ частности; изъ нихъ же выводить различныя формы его проявленія и тв напрагленія, какія оно принимаеть. Исходную точку для построенія своей теоріи Юнгманнъ береть тамъ же, гдв взяль ее Щотть, поставившій во главв своей системы психологическія данныя. Но психологія Юнгманна отлична отъ психологіи Шотта, и психологическія основоподоженія въ системь Юнгманна являются въ своеобразномъ

видъ, не въ такомъ, какъ у Шотта; отсюда и теорія врасно ръчія, на нихъ опирающаяся и изъ нихъ выводимая, въ споемъ развитіи принимаеть новое направленіе, какого не замъчается у другихъ представителей гомилетической науки, какъ мы покажемъ ниже, при подробномъ разборъ его системы)

Авторъ нъмецъ и профессоръ нъмецкаго университета; во его религіозное віронсповідное чувство силоняєть его симпатіи не на сторону німецкой протестантской литературы, а на сторону богословской и въ частности гомилетической литературы французской и частію италіянской. Въ книгв заявлена замібчательная эрудиція автора; но онъ оставляеть почти безъ вниманія обширную литературу по гомилетикъ, представляеть протестантская богословская наука. Главные его руководители Жиберъ, Фенелонъ и другіе, занимающіе почетное місто въ исторіи гомилетики римско-католической, - французской, и къ нимъ главнымъ образомъ, а не къ немецкимъ авторамъ онъ обращается при развитіи и разъясненіи своихъ положеній. Наравив съ корифеями французской гомилетики онъ восьма часто цитуетъ древнихъ влассическихъ писателей, подвергавшихъ обсужденію закона краснорвчія Цицерова, Квинтиліана, Аристотеля и Платона. Длинныя тирады приводить Юнгманнъ изъ влассическихъ писателей вакъ древнихъ, такъ и новыхъ, простирающіяся иногда на пять страницъ и болье. Вывсто того, чтобы самому объяснять своими словами какую либо мысль, онъ заставляеть говорить Жибера, особенно любимаго имъ автора, вліяніе котораго наиболве видно въ его теоріи, - Фенелона, Квинтиліана и другихъ, и онъ д'ялаетъ это съ разсчитанною ц'ялію, не безъ основанія полагая, что слово или разсужденіе высоко авторитетнаго писателя, когда оно совпадаеть съ его собственнымъ сужденіемъ, сильнье и впсчатлительнье можеть подъйствовать на слушателей или читателей. Такую методу заимствованія бол'є или мен'є длинныхъ м'єсть изъ влассическихъ писателей, при развитии и изложении своей системы, Юнгманнъ оправдываетъ словами замъчательнаго древняго ритора Квинтиліана. "У нъвоторыхъ писателей, излагавшихъ теорію искусствъ (говоритъ Квинтиліанъ во второй книгъ своихъ "Ораторскихъ наставленій") замъчалось дурное, какъ я думаю, стремленіе пичего не опредълять тъми же самыми словами, какія прежде вто нибудь другой употребилъ. Я совершенно чуждъ такого честолюбія. Я буду брать у другихъ не просто, что найду, но что мив понравится: кто нашедши лучшее (optimum) ищетъ еще чего то другого, тотъ хочетъ худшаго (peius) 1).

Свои разсужденія и руководственныя правила Юнгманиъ освещаеть примерами, которые занимають широкое место въ его книгъ. Въ наукъ, преслъдующей не чистое знаніе, а им вощей въ виду споспътествование практической двятельности и направленіе ея на болве надежный путь, эти примъры являются не излишнею роскошью, а составляють существенный, необходимый элементь, и ихъ включение въ составъ теоретико-практической системы служить къ возвышенію ся достоинствъ и практической пригодности, особенно, вогда эти примъры выбираются съ умъньемъ изъ образцовыхъ сочиненій. А у Юнгманна подборъ прим'вровъ, служащихъ поясненіемъ его научныхъ положеній, сделанъ съ большимъ искусствомъ, обнаруживающимъ въ немъ и чистый гомилетическій вкусь и хорошее знакомство сь пропов'яническою литературою, изъ которой безъ затрудненія онъ могъ брать лучшія м'вста, пригодныя для его півли. Эти примівры, сами по себъ, независимо отъ тъхъ теоретическихъ разсужденій, какими они вызываются, служать достиженію той цели, для какой пишется и существуеть наука о проповедничествъ. Оправдывая свою методу примърами разъяснять свои теорегическія положенія, Юнгманнъ ссылается па бла-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Quintil. Institut. Orat. L. 11, c. 16. Altenburgi. 1773. T. 1 p. 170. Theorie der geistl. Beredsamkeit, von Jungmane, S. 68.

женнаго Августина, который въ своей Христіанской наукъ показываетъ особенное значение примфровъ для оратора, желающого научиться искусству слова. "Если у кого (говоритъ онъ) есть острыя и пламенныя дарованія, то легче сдёлаться враспор вчивымъ посредствомъ чтенія и слушанія ораторовъ, пежели чрезъ точное исполнение правилъ ораторскаго искусства" 1). Приміры приводить Юнгманнь по преимуществу изъ проповъдей французскихъ классическихъ проповъдпиковъ -Бурчалу, Массильйона, Боссюта, италіянскаго пропов'яника XVII въка Сепьери, весьма имъ чтимаго, св. Іоанна Златоуста, Бертольда регенсбургского. Если въ пояснение теоретическихъ правилъ приводятся короткіе приміры, -- отрывки неъ проповедей, то опи следують непосредственно за текстомъ правилъ. Но у пего часто приводятся въ примъръ не отрывки изъ пропов'вдей, а ц'влыя пропов'вди или весьма длинныя тирады изъ нихъ: въ такомъ случав онв помвщаются не въ текств главы, трактующей о томъ или другомъ гомилетическомъ вопросв, а въ особомъ приложения къ ней, которое по объему часто равпяется широтв самаго гомилетичесваго трактата, если не превосходить его. Это онъ деляеть съ тою целію, чтобы слишкомъ длинными примерами не разрывать стройнаго теченія системы; такъ какъ при этомъ выдъленіи примъровъ въ особое приложеніе читатель, не желающій нарушить связи системы, можеть выпустить десять или двадцать страницъ, между тёмъ желающіе изучать внигу съ правтическою цълію, -- съ цълію усовершенствованія себя въ искусствъ проповъднаго слова, съ большимъ интересомъ и съ большимъ успъхомъ могуть сосредоточивать свое вниманіе на образцовыхъ произведеніяхъ, представляемыхъ имъ для прим'вра и наученія ихъ въ высокомъ д'ял'в служенія церковнаго слова.

По внёшнему изложенію гомилстика Юнгманца отли

<sup>1)</sup> Xpacrianceas mayra, en. IV, rs. 4.

чается отъ протестантскихъ ивмецкихъ гомилетикъ, а скорве приближается въ гомплетикамъ французскимъ. Въ ней нътъ тавого сухого научнаго языка, какимъ обыкновенно иншутся нъмецкія системы, а господствуеть паложеніе живое, пъсколько ораторское, не очень бережливое на слова, какое весьма часто замъчается у французскихъ ученыхъ. Авторъ издалъ свое гомилетическое пруководство въ видъ и формъ академическихъ лекцій, и этимъ условливался особый свободный характеръ изложенія его теоріи. Онъ часто ділаетъ обращенія вь слушателямь, какь это бываеть при живой бесёде. Его мысль не погружается всецёло въ предметъ, составляющій содержание науки, но считается съ чувствами и расположеніями тіхъ, предъ которыми освінцаеть научные вопросы, подлежащіе изслідованію. Онъ не просто излагаеть истипу, а имфетъ въ виду при этомъ изложении произвесть внечатлъніе на слушателей, отъ чего не довольствуется сухимъ изложеніемъ науки, заботящимся только о точности и строгости научныхъ опредъленій и доказательствъ.

При развитіи и объясненіи гомилетическихъ правиль встрівнаются у Юнгманна нівкоторыя особенности, принадлежащія ему, какъ строгому посл'єдователю римско-католической церкви. Неръдко опъ ссылается на постаповленія папъ, на постановленія и опред'вленія соборовь, бывшихь въ римсво-католической церкви, въ особенности тридентинскаго, и имъ придаетъ вначеніе, равное документамъ божественнаго происхожденія. - Еще особенность, принадлежащая Юнгманну вмъсть со многими другими римско-ватолическими писателями: онъ слишвомъ расширяетъ область сверхъестественнаго, и печать сверхъестественнаго налагаетъ на явленія и средства, принадлежащія обыкновенному, естественному порядку вещей. Онъ, напримъръ, пазываетъ сверхъестественными (übernatürliche) тъ сужденія и чувства, какія проповъднивъ своимъ словомъ вызываетъ и долженъ вызывать въ своихъ слушателяхъ; далве, въ область сверхъестественнаго вводитъ тв

средства, какія употребляеть духовное краснорвчіе, основываясь на психологических и риторических ваконахъ. Но эта черта не составляеть существеннаго элемента въ системв Юнгманна и, можно сказать, не прониваеть внутрь ея, а замвчается только на ея поверхности. Желающій познакомиться съ существеннымъ характеромъ и содержаніемъ академическихъ лекцій по гомилетикв Юнгманна безъ всякаго затрудненія и безъ всякаго ущерба можетъ опускать изъ вида эти частныя особенности его изложенія, и сущность двла отъ этого не пострадаеть, потому что не вь нихъ сила его теоріи, и ими не нарушается ен внутреннее достоинство, по которому она заслуживаетъ вниманія въ исторіи гомилетики. И мы, когда будемъ передавать ен содержаніе, совершенно оставимъ безъ вниманія ту особенность, какую сейчясъ отмѣтили.

Строгой систематизаціи ніть въ книгі Юнгманиа. Планъ есть и выставлень въ книгъ: этимъ планомъ обнимается полнота предмета, подлежащаго изследованію въ гомилегикъ. Но части и отдълы не выводятся изъ одного начала съ строгою логическою послъдовательностію. Авторъ не стъсняетъ себя, въ порядкъ изложенія своихъ гомилетическихъ лекцій логическими схемами, указывающими деленія и подразделенія частей и устанавливающими соподчиненіе главныхъ частей и подчинение болье дробных отделовь. Отъ этого зависитъ свобода въ распрыти предмета науки, при которой авторъ избъгаеть той сухости, какая часто замъчается въ спстемлуь, сь математическою строгостію выдерживающихъ логическія пачала дівленія и пускающихся въ безкопечныя дробленія. Но выбств съ твых отсюда происходить ибкоторая широков вщательность въ разъяснени научныхъ вопросозъ, и являются пеизбъжными повторенія. Прибъгая въ повтореніямъ прежде сказаннаго въ своихъ лекціяхъ, Юнгманнъ оправдывается ихъ необходимостію въ такой практической анкв, какова поминетика "И из ственнюсь (поворить онъ)

снова повторять что либо, раньше сказанное, если свойство дала того требуеть; ибо я излагаю вамь не математику или чистую науку, по систему правиль, по которымь вы должим работать и дайствовать. Чистая наука должна стараться избагать повтореній, и это для нея возможно; но для теоріи искусства — практика, уманье и даятельность, а не простое знаніе; поэтому она должна прилагать заботы къ тому, чтобы ея указаніямь сладосали и ихъ выполняли; и потому она поступаеть опінбочно, если иныхъ правиль пе повторяєть три и четыре раза 1)

Вследствіе такого свободнаго изложенія гомилетическихъ правиль, при обиліи примеровь, которые иногда авляются въ очень обширномъ виде, — въ виде целыхъ словъ, — книга Юнгманна иметъ очень впушительную величипу. Въ двухъ томахъ ея содержаніе науки изложено на 1158 страпицахъ.

Теорія духовнаго краснорічія Юнгманна разділена на пять главных отділовь и на пятнадцать главь, которыя неравномірно распреділены по отділамь. Каждая глава заключаеть въ себі нісколько параграфовь. Независимо оть этого діленія, содержаніе вниги ділится еще на пункты, которые съ особою непрерывающеюся вумерацією слідують по всімь отділамь, главамь и параграфамь. Каждый пункть служить уяспенію особаго гомилетическаго вопроса. Таких пунктовь въ книгі 452.

Въ первомъ отдълъ теоріи духовнаго краснорьчія Юпгманна, озаглавленномъ: Zur Grundlegung, полагаются основы для дальньйшаго построенія системы; во второмъ указываются два главные закона духовнаго краснорьчія, въ третьемъ—средства, какія употребляетъ духовное краснорьчіе для достиженія своей цъли; въ четвертомъ отдъль говорится о

<sup>2)</sup> Theorie der geistl, Beredsamkeit, n. 417, S, 1037.

содержаніи духовныхъ річей, а въ пятомъ о видахъ духов ныхъ річей.

Особеннаго вниманія заслуживаеть первая основная часть теорін краснорвчія Юнгманна. Основныя положенія для теоріи духовнаго краснорічія Юнгманнъ беретъ изъ психологіи, и въ этомъ нельял не видіть совершенно правильнаго отношенія въ ділу. Душа человіческая есть объекть, на который действуетъ ораторъ, желая направить его къ цёли, имъ предположенной, и нужно знать хорошо душу человвческую, чтобы умёть действовать на нее. Необходимость психологическаго фундамента для теоріи враснорічів Юнгманнъ доказываетъ свидётельствомъ или сужденіемъ такихъ авторитетныхъ мужей, каними всегда признавались въ наукъ въ частности въ наукв о краснорвчін Платонъ и Цицеронъ. У Платона разсуждение объ этомъ читается въ діалогъ его "о красотв", называемомъ иначе "Федръ", по имени главнаго лица, въ немъ выведеннаго. Оно такъ характерно, что считаемъ неизлишнимъ привесть его цёликомъ, чёмъ между прочимъ уясняется манера нашего автора говорить въ потребныхъ случаяхъ словами признанныхъ авторитетовъ въ наукв. "Представь случай (говорить Сократь своему молодому другу Федру), что вто нибудь приходить въ твоему другу Эриксимаху, молодому врачу или къ его отцу Акумену и говорить имъ: я знаю, что нужно дёлать, чтобы произвесть въ твлв по желанію теплоту или холодъ; знаю также и средства, какими можно вызвать рвоту, равно какъ и все прочее, что нужно употреблять, если другимъ образомъ котитъ удалить изъ твля вредныя вещества; я следовательно врачь и могу быть учителемъ врачеблаго искусства. Что, думаеть ты, отвъчали бы они ему на это"? "Они непремвино спросили бы его (отвічаеть Федрь), внасть ли онь, при какихь отношеніяхь, при какихъ обстоятельствахъ и условіяхъ и въ какой м'вр'в вужно употреблять важдое изъ его средствъ". "И если онъ сважеть (продолжаеть Соврать), этого я ничего не внаю; но Has acropia commentant.

Digitized by Google

это будеть видно само собою? "Тогда они (говорить Федръ) сочтутъ его глупцомъ, который изъ кинги, или по какому либо случаю узналь некоторыя врачебныя средства, и вообразаль себв, что онъ чревъ это уже врачь, хотя онъ не имбеть ни мальйшихъ свъдъній о врачебномъ искусствъ". "Совершенно подобный отвыть быль бы (продолжаль Сократь), если бы вто нибудь скаваль Софоклу и Еврипиду, что онъ можеть составлять длинныя декламаціи о незначительных вещахъ и совершенно короткія о важныхъ предметахъ, можетъ, когда захочетъ, одушевлять и потрясать сердца, располагать ихъ чь состраданию или негодованию, или приводить ихъ въ страхъ и трепеть, и такимъ образомъ онъ въ состояни учить другихъ писать грагедін. Они, полагаю, свазали би ему то же самое, что сказаль бы учитель музыки человъку, который бы подумаль, что и онь музыканть, потому что онь знаеть, какъ нужно натягивать струны, чтобы сделать тонъ выше или ниже, сильнъе или слабъе. Можетъ быть, учитель музыки не сказаль бы такому въ обидномъ товъ: сумасшедшій!, но, какъ другь прекраснаго, онъ сказаль бы ему совершенно спокойно: добрый другъ! чтобы быть музыкантомъ, конечно, нужно внать то, знаніемъ чого ты хвалишься; но весьма возможно, что человекъ, владеющій всёмъ твонмъ внаніемъ, въ тоническомъ искусствів ничего не понимаетъ. Ты знаешь нёкоторые изъ первыхъ элементовъ тоническаго исвусства, но не знаешь самого тонического исмусства". "Въ томъ же симсяй, безъ сомейнія, и Софовяъ сказаль бы человъку, который зваеть только некоторые первоначальные элементы трагической поввін, но не самую трагическую повзію. -Совершенно подобнымъ образомъ судилъ бы Церивлъ или всъхъ очаровивающій Адрасть, если бы предъ ними вто нибудь хвалился, что онъ знастъ завоны строенія періодовъ и правила риторовъ о сжатости и полнотъ стиля, о числъ и тропахъ п фигурахъ и ораторской амилификаціи, п вообравиль себь, что эдементарныя правила этого рода составляють

уже всю теорію краснорьчія. Ты должень знать, что къ краснорвчію нужно относиться почти такъ же, какъ къ врачебному искусству". "Какъ такъ"? спрашиваетъ Федръ. "Оба (поясняеть отвътъ) требують основательнаго изученія особенной природы, одно-тъла, другое-души, если только врачъ, какъ и ораторъ, хочетъ поступать (какъ должно) не просто механически по пъкоторымъ эмпирическимъ правиламъ, по по върнымъ и хорошо понятымъ основаніямъ, -- врачъ, когда предписываетъ тълу лъкарство и пищу, чтобы возстановить здоровье и силы, а ораторъ, когда представляетъ душт законы нравственной дъятельности и соотвътствующія основанія, чтобы опредъленнымъ образомъ подъйствовать на нее и научить ее любить добродътель. Хотъть дать теорію краснорычія безъ психологическихъ основаній-это значить то же, что предпринимать пъшкомъ путешествие безъ глазъ и свъта. Теорія всякаго искусства прежде всего другого должна ясно представить природу и свойства той вещи, съ воторою она имвета двло: а здёсь этою вещію служить душа человіческая. Вся задача оратора ве состоить ли въ томъ, чтобы дъйствовать на душу и своею ръчью опредълять направление ся стромления и ся свободную діятельность?" "Безъ сомнінія" (утверждаеть Федръ). "Следовательно ясно (заключаеть старый учитель), что Травимахъ и другой вто, намеревающійся учить праспоречію правильнимъ образомъ, долженъ дать своимъ ученикамъ возможно основательное учение о природъ и свойствъ человъческой души, о ея силахъ, дъятельности и состояніяхъ, такъ же, какъ и о моментахъ, имъющихъ вліяніе на ея настроеніе и ея стремленіе. А кто станеть доказывать и говорить иначе, тоть не напишетъ и не скажетъ ничего, удовлетворяющаго требованіямъ искусства" 1). Краснортчіе импеть существенною управлять душею и опредблять ся правственную двятельность; дане живжлод того жин атадыка жерук от кон должень знать

Theorie der geistl. Beredsamkeit. Erstes Kapitel. I. S. 1-2. Федръ. 268-271. Соч. Илатона, пер. Кариовичъ, над. 2, ч. IV, стр. 96-102.

законы и явленія внутренней жизни и быть совершенно внакомымъ съ ея экономією«.

Совершение такое же суждение о необходимости для оратора знания души человъческой, и для теории красноръчия психологическаго фундамента, заимствуемаго изъ философии, высказываетъ и Цицеронъ 1). Оба эти великие мужа писали о свътскомъ красноръчии и вовсе не имъли въ виду духовнаго красноръчия, существующаго въ міръ христіанскомъ, котораго они и не предполагали. Но Юнгманнъ ихъ мижніе считаетъ совершенно умъстнымъ привести при первомъ приступленія къ изложенію теоріи духовнаго красноръчія, потому что и духовное красноръчіе вообще имъетъ задачу, аналогичную съ задачею красноръчія свътскаго— "дъйствовать им душу, управлять ею, внушать ей любовь къ добродътелю и руководить еъо вракственною дъятельностію".

 $H_{x,y}$ 

Психологія Юнгманна отличается. въ возврёніяхъ на силы души нашей, отъ новой психологіи, излагаемой въ школахъ со времени Канта. Обывновенно психологія увазываетъ три силы души нашей, -- разумъ, чувство и волю. Но Юнгманнъ признаеть въ душв нашей только двв главныя силы, - повнавательную и желательную, -- силу познанія и силу стремленія и считаеть заблужденіемь указаніе въ душі нашей, промъ этихъ двухъ силъ, еще третьей силы, -- силы чувствовачій, и въ подтвержденіе своего мивнія ссылается на возврвнія древней философіи, не знавшей этой третьей силы. Все, что мы относимъ въ силв чувствованій, - любовь и ненависть, благосклонность и отвращеніе, радость и скорбь, гивъ и состраданіе, удивленіе, страхъ, надежды и многое другое, тому подобное, -- составляють, по Юнгманну, принадлежпость и проявление силы стремления. Сила стремления проявляется вли положительнымъ образомъ, когда предметъ, его

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) De oratore. Lib. 1. cap. XII, п. 53-54. Operum Ciceronis tomus secundus, Parisiis, 1768, p. 23-24.

возбуждающій, представляеть для нась благо, и отрицательнымъ по отношеніи къ тому, что признается зломъ для насъ. Четыре (душевныя движенія—надежда и радость, страхъ и скорбь какъ греческо - сократовскою философіей, такъ и хрипризнаются главными актами силы стремленія, оволо воторыхъ группируются всё другія; но они сами опять подчиняются любви, какъ основной двятельности силы стремленія, которая заключаеть въ себів ихъ, а вмістів съ ними и всв другія, и изъ которой, какъ изъ общаго корня, они возникають. Начинаясь отъ непроизвольных дущевных движеній, сила стремленія достигаеть высшей степени своего развитія въ свободі воли, и свобода-главное, выдающееся свойство ея. Предметъ, въ воторому направляется наша воля, -- наше благо или наше счастіе и всестороннее совершенство наше. Свободною наша воля или сила стремленія является тогда, когда она действуетъ независимо отъ внешняго, его принуждающаго, начала, когда она, въ виду конечныхъ благъ, по собственному опредъленію, пли совершенно воздерживается отъ нихъ, или избираетъ одно изъ нихъ, во вниманіи къ его достоинству. Ясно отсюда, что свобода коренится въ нашей разумности, и она простирается не на всв, а только на нъвоторые виды дъятельности силы стремленія; наша воля свободна, когда дъйствуеть и избираеть извъстное ръшеніе, по указанію разума, и когда благо, къ которому она стремится, не стоитъ въ необходимой связи съ тъмъ, въ чему по природъ направляется сила нашего стремленія. А въ нашей душъ много движеній воли, которыя происходять независимо отъ участія разума, и являются необходимыми актами, такъ же мало вивняемыми намъ, какъ двятельность разсудка или чувственнаго познанія. Въ такихъ актахъ проявляется естественная сила, подлежащая въ своей двятельности необходимымъ законамъ, а не свободная сила.

Опредъляя частнъе ту силу, дъйствовать на которую должно врасноръчіе, и отъ дъйствія на которую зависить

усавхъ его, Юнгманнъ называетъ ее словомъ Gemuth, которое однозначительно съ иносказательнымъ словомъ "сердце", 'и старается дать возможно точное понятіе объ этой силь. "Слово Gemuth (зам'вчаетъ онъ словами Розенкранца, философа изъ школы Гегеля), въ терминологіи німецкой философін принадлежить къ такимъ волшебнымъ словамъ, которыя, какъ слова "вещь" (Ding), "абсолють", вставляются тамъ, гдъ недостаетъ точнаго понятія". Этимъ онъ даетъ понять трудность опредъленія этой силы. По объясненію Юнгманна, сердце (Gemuth), вавъ непосредственное начало психическихъ явленій, есть сила стремленія въ челов'явь, понимаемая во всей полноть, и со стороны чувственной, и со стороны духовной, насколько она проявляется въ дъятельности сообразно съ природою, въ виду блага или вреда, представляемаго вещами. Въ человъкъ неразрывно соединены двъ природы; онъ не чистый духъ, а существо двойственной, чувственно - разумной природы, и сила стремленія обнаруживается, какъ въ духовной, такъ и въ телесной его природе. Душа не изолируется оть тыла и не дыйствуеть, какъ чистый духь, въ тыхъ актахъ, которые кажутся чисто-духовными, каковы любовь и пенависть, радость, надежда, страхъ, геввъ и тому подобное. Какъ это бываеть, показывають ежедневныя явленія, нами наблюдаемыя. Дитя красичеть, если его обличать въ первой лжи. Эго чувство стыда. Дитя знасть нравственную преступность действія, которымъ оно провинилось, чувствуєть безчестность поступка. Смущение высшей духовной силы, вызванное совнаніемъ худости поступка, сопровождается соотвытственнымъ движениемъ пизшей силы, проявляющемся въ краскъ лица. И при другихъ душевныхъ движеніяхъ участіе низтей силы стремленія обнаруживается то въ ослабленіи мускуловъ и бледности лица, то въ краске его, то въ слезахъ, то въ вамътномъ измънени біенія сердца, слъдствіемъ котораго бывасть ускореніе или замедленіе кровообращенія. Въ этой внупренией свизи явлений душевной жизни съ авлениями, замъчасмыми въ нашей чувственной природь, лежить основаніе; почему въ разныхъ язывахъ сила, въ нихъ проявляющаяся; называется иносказательнымъ словомъ "сердце", которое въ буквальномъ смыслъ овначаетъ извъстный органъ нашего тъла.

Юнгманнъ различаетъ двоякаго рода акты сердца, принимаемаго въ духовномъ смыслъ, свободные, -- дъятельныя проявленія силы стремленія (Gemuththätigkeiten), и не свободные, производимые по необходимымъ законамъ, -- простия движенія: или возбужденія сердечныя (Gemuthbewegungen) и это различіе онь считаеть весьма важнымь для всякой науки, занимающейся нравственною жизнію человіка. Первые діятельные психическіе акты, завися отъ свободы, вийняются субъекту, а движенія цан аффекты не могуть быть вивняемы, такъ какъ они производятся силами, которыя хотя тоже составляють собственность субъекта, но не вависять отъ его свободы и обнаруживаются въ дъйствии не по его разсчету. Для овначения атихъ не свободныхъ движеній души вошло въ употребленіе общензивстное слово "чувство", имѣющее, впрочемъ, очень различное зпаченіе. Нівмецкая психологія послідняго столівтія не признавала этого различнаго проявленія силы стремленія, -свободнаго и естественнаго, -- несвободнаго; отсюда въ ней явилось ученіе о сил'в чувства, какъ особой третьей основной сил'в души нашей, какой не внала древняя философія.

Юнгианнъ долго останавливается на равъяснени понятія о сердць, понямаемомъ въ смысль духовномъ, потому что видитъ въ немъ такой же главный средоточный органъ нравственной жизни въ организмъ духовномъ, какимъ служитъ сердце въ нашемъ тълъ. Онъ настанваетъ на мысли, что область нравственной жизни не обнимается дъйствіями человъка, какъ существа равумнаго и свободнаго. То есть, въ нее входятъ не одни дъйствія, совершаемыя безъ помощи внътнихъ органовъ внутри человъка и служащія обнаруженіемъ чисто духовной воли или высшей силы стремленія. Въ нравствен-

ной жизни действуеть не одна душа, но вси природа человека, состоящая изъ единства души и тела. Чисто духовная воля не можеть быть совершенно изолирована отъ нившей, чувственной силы стремленія. Собственное начало человеческой деятельности не телесная и не духовная часть человека, взятая въ своей отдельности, но целая, единая нераздельная человеческая природа, не чисто духовная воля, но гармоническое соединеніе высшей и низшей силы стремленія, сопровождаемое разумнымъ познаніемъ.

После постановки психологических основа теоріи, т. е., указанія тёхъ силь, на которыя должно действовать краснорвчіе, авторъ считаеть нужнымъ опредвлить существо и задачу краснорвчія, понимаемаго въ самомъ широкомъ смысль, т. е., краспорвчія не какъ ораторства, а какъ дара слова, которымъ Творецъ отличилъ человека отъ всехъ другихъ твореній, и указать главныя формы его проявленія. Въ этомъ отношения система Юнгманна аналогична съ системой Шотта, воторый тоже въ первыхъ главахъ своей теоріи говорить о -исве сви ире прободить формы проявленія речи из различія тіхъ силь души, которымъ служить явыкъ, и которыя сами пользуются явыкомъ для выполненія указаннаго имъ навначенія. И мы думаємъ, что теорія Шотта, раскрытая въ возможной щиротъ на психологическихъ началахъ, не осталась безъ вліянія на Юнгманна, хотя онъ не цитуетъ его, жакъ не цитуетъ и другихъ протестантскихъ гомилетовъ, не желая очевидно и въ формальномъ отношеніи показать каков либо подчиненіе сочиненіямъ писателей, на которыхъ тягответь осужденіе Рима.

Краснорвчіе, понимаемое въ смыслѣ дара слова или способности говорить, Юнгманнъ опредвляеть, какъ искусство говорить цѣлесообразно, соотвѣтственно цѣли рѣчи. По-иятіе цѣли вдѣсь является главнымъ средоточнымъ пунктомъ. Рѣчь пе можетъ быть цѣлію сама для себя, а она служитъ

человъку средствомъ для цъли: никто, за исключеніемъ дѣ. тей, не говоритъ просто для того, чтобы говорить.

Отсюда изъ различія цівлей, достигаемыхъ рівчью, выводятся различныя формы проявленія річн. Эти формы указываются у Юнгманна таже, что и у Шотта. Только Шоттъ ставить ихъ въ соотношение или въ прямую зависимость отъ трехъ силь души нашей. А у Юнгианна исходною точкою служить представление о цёляхь, какихь, по намёрению Творца, достигаетъ человъвъ чрезъ употребление ръчи. Но при разныхъ исходныхъ точкахъ является полное согласіе между ними въ показаніи главныхъ формъ проявленія річи. Три, и только три, главныя цели мудростію Творца поставлены человъку для достиженія посредствомъ дара слова: усовершенствованіе души посредствомъ повнанія истины, нравственная добрая деятельность изъ спободнаго согласія съ вакономъ Божінмъ и достойное человіна наслажденіе чревъ вовможно ясное представление и соверцание красоты міра, сверхчувственнаго и чувственнаго. Соотвётственно этимъ тремъ цёлямъ въ проявленіи дара слова мы видимъ три вида или три формы словесныхъ произведеній. И слово является, во первыхъ, учительнымъ или дидактическимъ, когда чревъ него стараются сообщить другимъ ясное и опредъленное повнаніе истины. Эта форма обнимаеть собою прозу историческую и дидавтическую. Во-вторыхъ, словомъ мы содъйствуемъ доброму правственному стремленію и д'вительности нашихъ ближнихъ, возбуждая въ нихъ любовь къ добру и повиновеніе завону мудрости Божіей, долженствующему управлять нашею живнію. Это слово ораторское или краснорвчіе въ собственномъ смысль (eloquentia или ars oratoria). Задача этого вида словесныхъ произведеній -- споспътествованіе правственному благу между людьми, выше задачи дидактическихъ произведеній и гораздо трудийе для выполненія; она требуеть большаго искусства и большей духовной силы со стороны человъка, чъмъ простая дедактика. Поэтому эту форму словесныхъ произведеній можно назвать высшимъ или собственнымъ краспорвчіемъ, а дидактику низшимъ. А третья форма проявленія дара слова—поэзія, долженствующая доставлять наслажденіе, достойное человъка.

Авторъ выводить три формы словеснаго искусства изъ апріорныхъ началъ. Но онв собственно даны ему опытомъ, и замётна нёкоторая натяжка и искусственность въ подведеніи ихъ подъ указанныя выше начала. Выводъ этихъ трехъ формъ словесныхъ произведеній у Шотта является болье естественнымъ, когда онъ ставитъ ихъ въ прямое и непосредственное соотношение съ тремя силами души нашей. Юнгманых отридаеть тройственность основных силь души нашей, допуская только дей главныя силы, и проявленія силы чувствованій и силы воли объединяя въ одну силу, называеную виъ силою стремленія. И едва ли не напрасно Юнгманнъ усиливается противопоставить свое учение о двухъсилахъ души нашей новой немецкой психологіи. Онъ же въ силь стремленія отмычаеть двоякія проявленія, — не свободныя, совершающіяся по ваконамь природы и свободныя, зависящія отъ нашей воли. Не есть ли это только пъсколько иная группировка психическихъ явленій, въ существъ дъла не расходящаяся съ ученіемъ новой психологіи? Правда, на втой психологической теоріи строятся главныя положенія его теоріи враснорівчія, и въ развитіи своей системы онь хочеть твердо опираться на нее. Но иногда, какъ въ настоящемъ случав, при выводв трехъ главныхъ формъ словесныхъ произведеній, энъ встрівчаеть затрудненіе, которое легче бы обойти ему, если бы онъ следовалъ психологамъ, указивающимъ на тройственность основныхъ силъ души нашей.

Собственный предметь изследованія въ книге Юнгманна второй видь словесныхъ произведеній, краснорёчіе ораторсвое или враснорёчіе въ тёсномъ смыслё, которое въ отличіе отъ дидактическихъ произведеній онъ называеть краснорёчіемъ высшимъ,—и въ частности краспорёчіе духовное, вакъ показываеть самое заглавіе книги.

Ораторское враснорвчіе, по опредёленію лучшихъ древ

Digitized by Google

нехъ представителей науки объ ораторствь, есть искусство такъ говорить, чтобы ръчь способна была убъждать (persuadere) другихъ или дъйствовать на свободное стремление другихъ. Юнгманнъ считаетъ это стремление не полнымъ, требующимъ существеннаго дополнения. Онъ согласенъ съ темъ, что діло или ціль праснорічія—убіждать, дійствовать на такъ называемую имъ силу стремленія, обнимающую собою сердце и волю, и склонять ее къ извъстнымъ ръшениямъ. Но если не будеть показано, какъ и въ чемъ убъждать, и къ какимъ пълямъ вести силу стремленіи слушателей, то такое общее представление о красноржчии можетъ возбуждать мпого недоразумьній. При такомь опредьленіи краспорьчія: можно признавать краснорьчіемь то, что не заслуживаеть этого имени, и что служить влоупотребленіемь краснорівчія: тогда и софистъ-обольститель, преследующій дурныя, безправственныя цъли, можетъ считаться красноръчивымъ ораторомъ. Тогда можно довести это высокое искусство до паденія и презрвнія со стороны людей, стоящихъ за правственный порядокт. Тогда получають силу тв нареканія на искусство краснорфчія, какія нерфдко поднимались противъ него, и вакія, въ началь пастоящаго стольтія, пашли выразителя въ лицъ Канта, который видълъ въ немъ одно пустое искусство обольщенія, не заслуживающее никакого вниманія со стороны серьевных влюдей. Юнгмани считает в необходимым в дополнить приведенное опредвление краснор в чія указаніемъ на нравственный характеръ его или на добрую правственную цвль, какую оно должно преследовать, безъ чего слово или произведение оратора не можеть быть истиннымъ краснорычіемъ. Опредвленіе краснорьчія, сделанное иными, даже внаменитыми риторами, Юнгманнъ замъняетъ слъдующимъ своимъ опредвлениемъ: "Ораторское красноръчие есть исвусство благо нравственнаго порядка такъ представлять посредствомъ рѣчи, чтобы это представление способно было вовбуждать слушателей къ рашительной и дайственной (пропылнощейся

въ дъятельности любви этого блага"). Главный, существенный признавъ врасноръчія, по опредъленію Юнгманна,—высокая нравственная цъль, имъ преслъдуемая, содъйствіе нравственному порядку, возбужденіе дъягельной любви ко благу правственнаго порядка. Болье или менье ясное представленіе этого признака, долженствующаго отличать истинное краснорычіе отъ ложнаго, встрычается и у древнихъ. Платонъ (въ Горгів) предписываетъ ораторамъ, вопреки софистамъ, избытать всякаго обольщенія и краснорычіе заставлять служить только добрымъ цылямъ. А Квинтиліанъ, котораго "Ораторскія наставленія" отличаются вравственнымъ характеромъ, прямо и рышительно возстаетъ противъ опредыленія краснорычія, какъ искусства убъждать въ чемъ бы то ни было. Онъ опредыляетъ краснорычіе, какъ искусство хогошо говорить для убъжденія въ томъ, что честно и что должно быть 1).

Общіе завоны враснорічія, долженствующаго по своей вадачі убіждать слушателей въ чемъ либо добромъ и честномъ, иміють значеніе и для духовнаго враснорічія. Отличительный видовой характерь этого краснорічія получается отъ особенности содержанія произведеній духовнаго враснорічія и особенной ціли, стоящей на виду у духовнаго оратора. По опреділенію Юнгманна, духовное враснорічіе есть искусство христіанское ученіе (слово Божіе, сверхъестественное откровеніе, содержаніе христіанской віры) посредствомъ річи такъ представлять, чтобы это представленіе способно было возбуждать христіанскую жизнь и споспінествовать ей.

Соотвётственно двумъ основнымъ силамъ души, кажія признаетъ психологія Юпгманна, въ духовномъ враснорёчіи можно различать два момента или двё формы его проявленія, въ выполненія задачи, ему предлежащей. Во-первыхъ, оно должно сообщать людямъ ученіе христіанской религіи, какъ норму христіанской жизни, во-вторыхъ, оно должно

<sup>1)</sup> Lib. II, c. 16. Altenburgi, 1773. p. 169-170.

вести лидей въ тому, чтобы опи восприняли это учене въ своемъ сердив, какъ носителв правственной жизни, съ твердою вврою и деятельною любовію.

Первая форма врасноречія духовнаго направляется въ силь познанія, наставляя въ истинахъ въры. Но оно не должно быть простою дидактикою, однимъ простымъ сообщеніемъ познаній въ вірі Христовой. Въ божественномъ откровеніи нътъ ни одного факта, въ церковномъ ученіи нътъ ни одного положенія, въ религіи христіанской нізть ни одной истины, цель которых заключалась бы въ прямомъ познанія, въ одномъ колодномъ безплодномъ усвоении вкъ умомъ. Между сверхъестественными истинами нётъ ни одной единственно теоретического свойства, каждая имбеть практическую сторону, которою оно опредвляющимъ образомъ двиствуетъ на нравственную жизнь. Это ясно указываеть апостоль, когда говорить: елика преднаписано быша, во наше наказание преднаписашася, да терпъніем и утьшеніем писаній упованіе имамы (Рим. XV, 4), и еще: конець завъщанія есть любы отъ чиста сердца и совъсти благія и въры нелицемърныя (1 Тим. І, 5). Состоянія и дійствія, уявзываемыя апостомомъ, какъ цель откровенія и виёстё съ темъ всякаго церковнаго наставленія, принадлежать не теоретической, а практической области: ихъ мёсто не въ познающей силв, но въ сердцв или силв стремленія. Итакъ, не исключительно къ уму должно быть направляемо всякое возвёщение христіанскаго ученія, но вмісті и къ сердцу, свободному стремленію. Въра-правственная дъятельность; она возникаетъ и укръпляется не въ разсудив, но въ сердцв человвиа: сердцеми въруется въ правду (Рим. Х, 10). Кто при возвъщени слова Божія и разъясненіи христіанскаго ученія хочеть только учить и довольствуется исключительно твыт, чтобы теоретически учить своихъ слушателей, тотъ становится въ противорвчіе съ свойствомъ предмета, имъ излагаемаго, и съ твии цвлями, какія Богомъ и церковію указаны пропов'яднику. Во

впинанін ка этому эту форму духовнаго краснорачія Юнгманив не хочетъ называть дидактическимъ врасноръчіемъ, хотя она имъетъ пъчто общее съ дидактикою, имъющею цвлію учить, доставлять свёдёнія. Такъ какъ цёль ея не ограничивается однимъ чисто теоретическимъ ученіемъ, а преследуетъ еще другую, не менье важную задачу, -- дыйствовать на сердце, носителя или исходище нравственной жизни, другими словами, па свободное стремленіе человъка, то, для отличія ея отъ простой теоретической дидактики, нужно другое имя, которое бы указывало особенности этой формы духовнаго враснорычія. Авторъ называетъ такой видъ духовнаго краснорвчія дидаскалическимъ (наставительнымъ) врасноръчіемъ, какое имя, по его мивнію, болбе выражаеть характерь этого краснорфчія, чъмъ обычное слово "дидактическій", хотя въ то же время сознается, что и этимъ названіемъ не означается ясно та задача, какую должна преслёдовать проповёдь, излагающая истины христіанской віры. Но въ техническихъ названіяхъ (замвиаеть онь) этоть недостатокь встричается очень часто: вдёсь не одна этимологія опредёляеть значеніе словъ, по н привычка. Такое названіе (дидаскалическій) авторъ заимствуеть у апостола Павла изъ того мъста, гдв онъ указываетъ главпую цёль божественнаго откровенія: все, что писано было прежде, написано намъ въ наставленіе (είς τὴν ἡμετέραν διδασκαλίαν (Ρυμ. ΧΥ, 4).

Другая форма духовнаго краснорвчія имветь своею задачею двиствовать исключительно на сердце, носителя вравственной христіанской жизни, и давать свободному стремленію человыка направленіе, указанное Господомъ Богомъ, ведущее во благу. Этоть видь духовнаго красцорвчія, по своей психологической задачь, сходится съ свытскимъ ораторскимъ краснорвчіемъ. Но при всемъ сходствы этаго вида духовнаго краспорвчія съ свытскимъ ораторскимъ краснорычіемъ авторъ не считаетъ удобнымъ назвать его духовнымъ ораторскимъ краснорвчіемъ, такъ какъ у духовнаго праснорічія сеть сесбенности, и въ сго задачь и ел выполненін, капихь ийть въ свытскомь ораторствь. Нашь авторь называеть его "парсгоретическимь праснорычіемь" (оть греческаго слова παρηγορέι»—увыщевать, поощрять..).

Основную часть своей системы Юнгманнъ заплючаеть указацісмъ на высокое значеніе духовнаго краспорічія или церковной проповъди, на великую награду, ожидающую неослабныхъ проповедниковъ слова Божія, и тяжкую ответственность, какой подлежать проповедники, при небрежномъ отношенін къ своему ділу, и практическими выводами изъ этихъ положеній. Главный правтическій выводъ, на которомъ осо бенно настаиваеть нашъ авторъ, -- тотъ, что къ дълу проповъдничества нужно тщательно готовиться берущимъ его. Онъ напомипаеть проповъдникамъ увъщание апостола Павла, нъкогда данное Тимовею: потщися себе искусна поставити предъ Богомъ, дълателя непостыдна, право правяща слово истины (2 Тим. 11, 15), и это увъщание сопровождаетъ другими свидътельствами и своими собственными соображепіями о необходимости заботливаго приготовленія къ проповъдничеству и тщательнаго изготовленія проповідей. Являться предъ многочисленнымъ собраніемъ, не обдумавши основательно и не приготовивши со всёмъ стараціемъ того, что хочешь говорить (замівчаеть онь)-это пеуваженіе и невпиманіе въ другимъ. Рівпаться говорить одному, вогда всів другіе должны слушать въ молчанія, и говорить ни чуть не лучше, а можеть быть, даже хуже, чемь сделали бы это некоторые изъ слушателей, - это оскорбительная дерзость. Публично обсуждать дёла высочайшей важности, не употребивши для этого полной заботливости и старанія, какого опи требуютъ, -- это легкомысліе, педостойное мужа, и дерзость, подпежащая наказацію. Квинтиліань и светскому оратору даеть предписаніе, чтобы донь для своей рідчи всякій разъ прилагалъ столько ваботливости, сколько только возможно. Ибо говорить хуже, чемъ ты можешь, -- это не только пебрежпость,

но и преступленіе; это въроломство и измѣна тому дѣлу, которос принимаешь на себя".

Другой выводъ-тотъ, чтобы проповъднивъ, при совершенін своего діла, всего себя посвятиль главной цівли, для которой учреждено высокое служение проповедника. Не свои интересы онъ долженъ преследовать, не одобренія толиы искать онъ долженъ, а все его внимание должно быть направлено въ тому, чтобы спосившествовать жизни, улучшенію и освященію людей, водворенію царства Божін. Мысль эту онъ развиваеть словами французскаго гомилета Жибера, изъ котораго приводитъ очень длинную тираду, и въ этому сужденію христіанскаго писателя присоединяеть замічательное місто изъ Платонова разговора "Федръ", воторое мы считаемъ не излишнимъ повторить здёсь: такъ оно подходить въ возврвніямъ христіанскихъ учителей. "Красно--код своритъ Платонъ) нивто не пріобратаетъ безъ долгаго изученія и большаго труда, в мудрый мужъ употребляеть этотъ трудъ не для того, чтобы быть въ состояніи своимъ явленіемъ заслужить одобреніе людей, но для того, чтобы нравиться богамъ и уметь говорить такъ, какъ имъ угодно" 1). Если такія правила выставляли язычники, руководящіеся естественнымъ разумомъ, то не твиъ ли болве должно руководиться тавими правилами служителямъ Цервви, которыхъ служеніе несравненно выше служенія языческих ораторовъ, которымъ указаны выстія сверхъестественныя цёли, и которыхъ разумъ освъщенъ свътомъ божественнаго откровенія? Но людей, забывающихъ такое правило и преследующихъ свои личныя цели, при проповеди слова Божія, всегда было много, даже во время апостоловъ, какъ свидетельствуетъ апостоль Павель, который, посылая въ Филиппы на дёло ученія

<sup>2)</sup> Quintil. Instit. orat. XII, c. 9. n. 3. T. II. p. 419.

<sup>2)</sup> Федръ, 273, Соч. Плат., нер. Кар., т. IV, над. 2, ч. IV, стр. 105. Theorie der geistl. Ber. S. 73.

Тимовея, говорить: ибо я не импю никого равно усерднаго, кто бы столь искренно заботился о вась; потому что всы ищуть своего, а не того, что угодно  $Iucycy\ Xpucmy\ (\Phiил. 11,\ 20-21).)$ 

Второй отдёлъ теоріи духовнаго краснорёчія Юнгманна разъясняеть главные законы, которымъ должно подчиняться духовное краснорёчіе. Такихъ законовъ онъ указываеть два: по первому закону каждая проповёдь или духовная рёчь должна быть практична, а по второму—каждая проповёдь должна быть популярна. Въ этомъ отдёлё особенно замётно руководственное вліяніе на Юнгманна книги Жибера.

Закопъ практичности Юнгманнъ ставитъ во главъ теоріи духовнаго краснорвчія. Въ теоріи краснорвчія свётскаго нётъ надобности ставить его во глава всахъ другихъ требованій по отношенію къ оратору. Въ свётскомъ ораторствё самыя обстоятельства, при которыхъ выступаетъ съ рачью ораторъ, сами собою ведуть къ тому, чтобы ръчь его была практична. Предъ глазами его ясная потребность, которой онъ долженъ отвъчать, опредълениая цъль, которой онъ старается достигнуть, когда, напримеръ, Цицеронъ выступаетъ защищать Росція или говорить річь за Архію поэта, или когда Димосеень, въ виду угрожающихъ успъховъ македонской политики, хочетъ своимъ согражданамъ открыть глаза на близкую опасность и побудить ихъ принять мёры въ самозащите и противодействію македонскому завоевателю. У світскаго краснорівчія на виду земныя цёли и блага естественной живни, всёмъ открытыя. А потребности и блага, которымъ служитъ духовное врасноръчіе, совершенно другаго свойства. Духовное враснорвчіе служить потребностямь христіанской жизни, сокровеннымъ и невидимымъ, -- потребностямъ виутренней духовной жизни нашей; и то благо, къ которому оно направляетъ души слушателей, и то вло, отъ котораго оно предостерегаеть и отвращаеть ихъ, откроются во всемт своемъ значении по ту сторону гроба. Невидимое, духовное гораздо трудиве нами USP ECTODIE COMESCREE.

Digitized by Google

ностигается, чёмъ видимое и осязаемое, и благо и зло высшаго духовнаго порядка, котораго все значене откроется въ потусторонней жизни, производитъ на пашу душу более слабое впечатлене, чёмъ благо и зло внёшняго гражданскаго порядка, прямо стоящее предъ глазами слушателей. Отсюда отъ духовнаго оратора требуется гораздо больше, чёмъ отъ свётскаго, для того, чтобы онъ съ такою же опредёленностію, какъ этотъ, наметилъ цёль своей рёчи, и съ такою же ясностію и рёшительностію направлялъ къ ней свое слово, и отъ этого зависитъ, что мпогія рёчи духовныхъ ораторовъ страдаютъ отвлеченностію, наполняются общими мёстами и не направляются къ ясно намеченной цёли, и потому для жизни являются мало примёнимыми и дёйственными.

Совершенно върно и основательно требованіе правтичности отъ христіанской церковной проповъди. Но когда авторъ разъясняетъ сущность этого закона практичности, облвательнаго для духовнаго краспоръчія, чувствуется нъкоторая неясность въ его толкованіи. Общее положеніс его, выражающее законъ практичности, гласитъ такъ: проповъдь или духовная ръчь тогда практична, когда она направлена къ тому, чтобы способствовать слушателямъ, принимая во вниманіе ихъ потребности и отношенія, въ познапіи Сыпа Божія, нашего Господа и Искупителя, возбуждать ихъ къ подражанію образцу, показанному въ Его всесвятой жизни, насаждать и питать въ ихъ сердцахъ любовь къ Богу и Інсусу Христу, обнаруживающуюся въ върномъ исполненіи Его заповъдей.

При развитіи этого общаго положенія авторъ цашъ выставляеть три пункта, на которыхъ сосредоточиваєть вниманіе пропов'єдниковъ: 1) выборъ предмета пропов'єдн, 2) ближайшее опредъленіе избраннаго предмета чрезъ точное поставленіе ціли, какой достигнуть хочеть пропов'єдникъ и 3) исполненіе или развитіе темы.

О выборъ предмета сказано мало, и ръчь объ этомъ не даетъ полнаго опредъленнаго представленія о дълъ. Руково-

дящее правило вдёсь ставить на видь проповёднику отличіе научныхъ предметовъ и интересовъ отъ предметовъ и интересовъ практическихъ; по нему предметы, заимствуемые изъ научнаго богословія, не пригодны для проповёди. Научное богословіе теоретически разбираеть и освітаеть частные пункты церковнаго ученія, защищаєть ихъ отъ возраженій и опровергаеть заблужденія противниковъ правой въры, не принимая во вниманіе потребностей опредвленнаго вруга слушателей. А проповёдь должна брать такіе предметы дляравъясненія, которые бы им'вли непосредственное отношеніе въ потребностямъ слушателей и не отвывались школою: въ важдомъ пунктъ ученія она должна искать элемента дъй ственнаго, практического. Это отридательное правило Юнгмапнъ дополняетъ двумя правилами положительными. Въ одномъ опъ указываетъ на церковный годъ, на каждогодно повторяющійся рядъ праздинковъ и святыхъ дней, въ которомъ заключено и раскрыто совровище христіанскаго ученія, и учрежденіе котораго служить къ тому, чтобы живве напечатлёть въ сердце христіанина основныя истины нашей вёры. Сообразуясь съ этимъ высокомудрымъ учрежденіемъ, пусть проповёднивъ въ каждый день перковнаго года выбираетъ для своей проповёди предметь, увазываемый церковнымъ вначеніемъ этого дня, или близко подходящій къ нему.

Но держаться исвлючительно указаній церковнаго года въ выбор'в предмета пропов'вди не сл'вдуетъ пропов'вднику. Содержаніе откровенія гораздо богаче, и объемъ истинъ, долженствующихъ управлять нашею жизнію, гораздо шире, ч'вмъ сколько заключается въ постоянно повторяющемся круг'в годовыхъ временъ. При томъ церковный годъ назидателенъ самъ по себ'в, и литургическимъ смысломъ и содержаніемъ каждаго святаго дня служитъ той же ц'вли, которой служитъ и пропов'вдь. Кром'в указаній церковнаго года нужно брать во впиманіе, при выбор'в предмета пропов'вди, обстоятельства времени и потребности слушателей, состояніе ихъ внутрен-

ней духовной жизни, и изъ содержанія христіанской віры каждый разъ выбирать такія истины, какія наиболюю отвючають потребностямь слушателей. Хотя цёль, указанная проповъди, -- спасеніе людей и усовершенствованіе ихъ правственпой жизни, -- одна и та же во всё времена и во всёхъ странахъ, одна и таже природа человическая, надъ усовершенствованіемъ которой должень трудяться пропов'єднивъ, и одна в та же въра, проповъдуемая во всъ времена и во всъхъ язывахъ; но мёняются средства, употребляемыя врагами нашего спасенія, для обольщенія дітей Адама; міняются ті направленія и ті соблазны, какими міръ увлекаеть людей съ пути спасенія на путь погибельный. Пропов'яднику нельзя останаться равнодушнымъ въ виду временныхъ и мъстныхъ обстоятельствъ и потребностей своихъ слушателей. Это вина проповъдника и несчастіе для общины, если онъ руководится, при выбор'в предмета, единственно дневнымъ евангеліемъ, и разъясняя его, не думаеть ни о чемъ дальпейшемъ. Какъто одинь великій поэть (Гете) сказаль: "всякое истинное поэтическое произведение есть произведение на случай", то есть, произведеніе, вызванное опредёленными временными моментомъ, и отвъчающее этому моменту. Можно сказать, что и всявая истинная проповёдь должна быть проповёдію на случай, и что только проповеди на случай, то есть, отвечающія потребностямъ времени и состоянію внутренней живни слушателей, могутъ быть въ полномъ смыслё практичными.

Другое условіе, выполненіе котораго требуется для соблюденія закона правтичности,—точное опредѣленіе цѣли. Выборомъ правтическаго предмета сдѣлано многое для соблюденія этого закона, но далеко не все. Нужно еще ясно намѣтить себѣ опредѣленную цѣль, какой проповѣдникъ хочетъ достигнуть, и этой цѣли ни на минуту не выпускать изъ вида: Finis est primum in inventione, ultimum in executione. Адвокатъ, защищающій въ судѣ какое либо дѣло, не подвергается опасности сказать чисто теоретическую, не практичесвую різь; потому что онь иміветь въ виду опреділенную цъль, ни на одно мгновение не опускаетъ ея изъ вида, и всъ силы своего краснорвчія и знанія направляеть на то, чтобы достигнуть этой цёли. У духовныхъ ораторовъ часто не замёчается такого яснаго представленія цівли. Темою еще не дапа и не указана цізль проповіди. Съ каждыми пупктоми христіанскаго ученія стоить въ большей или меньшей связи безчисленное множество мыслей. И вотъ проповедникъ, избравшій предметь, но не опредванний цван своей проповіди, схватываетъ первыя мысли, пожалуй, и препрасныя, им вющія нъкоторую связь съ его темою, комкаеть все, что представилось при поверхностномъ размышленіи, припоминаеть заученное изъ учебныхъ руководствъ, заимствуетъ кое-что ивъ проповеднических магазиновъ или изъ богословскихъ журналовъ, - и выходить разглагольствіе, не сопровождающееся никакимъ добрымъ практическимъ результатомъ, потому что бесъда или ръчь не направлялась строго къ одной, твердо поставленной, цёли. Пропов'вдника въ этомъ случав действуеть, какъ стрелокъ, не наметившій цели и стреляющій на воздухъ. Проповёдникъ въ своей процовёднической делтельности долженъ подражать адвовату или сетскому оратору, который говорить всегда практично, потому что ни на одно миновеніе не выпусваеть той цівли, для которой онъ выступаеть съ своею рачью. Правда, у адвоката есть вліентъ, есть определенное дело, которое онъ долженъ защищать. Но у проповъдника пътъ такого вліента, стоящаго на лицо, нътъ частнаго, единичнаго дъла, ему порученнаго. Но пусть онъ помнить, что онъ тоже адвокать, возв'вщающій слово Божіе народу христіанскому и говорящій во имя Того, о которомъ написано: Духъ Господень на мию, его же ради помаза мя благовъстити нищимъ, посла мя исцълити сокрушенныя сердцемь, проповыдати плыненнымь отпущение и сльпымь проэрьніе, отпустити сокрушенныя во отраду. проповидати лито Господне пріятно (Лук. IV, 18—19), утимити вся плачущія, дати плачущимо славу вмисто пепла... (Ис. LXI, 1—3). Воть кліенть, діло котораго должень брать на себя и защищать проповідникь, — это нищіе, сокрушенные сердцемь, плачущіе и подверженные разнымь страданіямь, требующіе утішенія, больные не тіломь, но душею, требующіе исціленія. Когда приметь къ сердцу проповідникь нужды этого кліента, онь не будеть говорить на воздухь, не будеть изливаться въ отвлеченныхъ річахь бевъ жизни и силы, а будеть говорить то, что прямо будеть служить къ славі Божіей и въ благу людей, ждущихъ оть него утішенія и наставленія, къ вічному спасенію безсмертныхъ душь.

Третій пунктъ-развитіе и изложеніе темы. Кавъ его сдълать правтическимъ? Отвровенное ученіе, взятое въ предметъ проповъди, нужно излагать не отвлеченно, а въ его отношеніи къ жизни челов'ьческой. Истина, излагаемая въ проповеди, не должна представлять изъ себя замкнутый въ себе пругъ, какою она является въ параграфахъ школьной системы. Раскрывая ее, проповёдникъ долженъ дёлать изъ нея практическіе выводы и подробныя приложенія къ живни слушателей, долженъ приводить ее въ связь съ дъйствительными обстоятельствами, положеніями, состояніями, настроеніями н явленіями внутренней или вившней жизни ихъ. Онъ должень указать причины, какія препятствують исполненію истины или заповёди, обсуждаемой въ проповёди, тё соблазны, какіе могуть вести человъка ко гръху, -- долженъ рекомендовать тв благочестивыя упражненія, тв средства, какія могуть облегчить слушателямъ исполнение добраго дъла, имъ внушаемаго и т. дал.

Правтическій элементъ, — увѣщанія, практическіе выводы и разъясненія и примѣненія въ жизни, — долженъ находить мѣсто не въ одной какой либо, такъ называемой, прикладной части проповѣди: онъ долженъ проникать собою всю проповъдь, и всюду ему мъсто,—и въ началъ, и въ срединъ, и въ концъ проповъды; вся проповъдь во всемъ своемъ составъ должна быть практическою ръчью. Тогда истина получаетъ для народа интересъ, когда она излагается въ постоянной связи съ его чувствами и жизненными отношеніями; тогда она получаєтъ для слушателя соотвътствующую силу и производитъ надлежащее внечатльніе. А если проповъдникъ какіе либо полчаса исключительно занимается теоретическимъ разтясненіемъ истины, и потомъ изъ своего отвлеченнаго разсужденія дълаетъ въ особой части практическое примъпеніе (изиз), тогда его теорія выслушивается безъ участія, и практическая часть, ее сопровождающая, въ своей отдъльности, является сухою, и не воспринимается живо душею.

Для раскрытія христівнской истины въ ея отношеніяхъ къ жизни слушателей весьма умъстно изображать эту жизиь, какъ опа есть, дёлать характеристики и описанія. Эги характеристики, чтобы достигать своей цёли, всякій разъ должны быть вёрны и мётки. Это значительный недостатокь, если пропов'вдникъ, при описаніи состояній и явленій жизни, станетъ руководиться чувствомъ и фантавіею. Брать людей нужно, какими опи являются въ действительности, и избегать врайностей и преувеличеній, и не давать ни идеаловъ христіанскаго совершенства, ни каррикатуръ, -- изображеній совершенных влодевы. Въ томъ и другомъ случай преувеличенныя характеристики-почти всегда потерянная работа, не направленная прямо къ цёли. Но правственныя характеристики, представляемыя въ чисто описательной формт, не освъщаемыя высшею истиною, не могутъ быть рекомендуемы. Гораздо лучше черты, взятыя изъ живой действительности, переплетать съ изложениемъ высшей истины. Нельзя назвать умною методу тёхъ проповёдниковъ, которые большую часть своей рычи наполняють изображениемъ нравственной жизни своихъ слушателей, и въ этомъ полагаютъ всю свою силу. Опи пе для того являются предъ народомъ, чтобы забавлять

его картинами, ввятыми изъ исторіи современности, а для того, чтобы эту современность направлять туда, куда укавываетъ христіанская истина, и подчинять ее этой истинв, и люди не освободятся отъ своихъ нравственныхъ недостатковъ эревъ то одно, что имъ будуть представлять живописныя изображенія нравственной жизии, могущія доставить некоторое услаждение. Проповедникъ то же, что врачъ: а будете ли вы довольны врачемъ, когда онъ вийсто того, чтобы дать вамъ лекарство противъ удручающей васъ болёзии, станетъ изображать, и пожалуй въ изящной рёчи, причины и симптомы вашей бользии, и вамъ самимъ предоставитъ бороться съ нею? Не изображать только болёзии человёческаго сердца должень проповёдникъ, а указывать цёлебныя средства противъ этихъ болёзней. Мысль эту подкрёпляетъ Юнгманнъ прекрасною длинною тирадою, взятою изъ вниги Жибера.

Необходимое условіе для практическаго пропов'єдничества знаніе сердца человіческаго, знаніе жизни и людей, съ ихъ потребностями, стремленіями и интересами. Эго внаніе неисчерпаемый источникъ практическихъ мыслей; а безъ него неизбъжна бъдность мысли въ ея практическихъ примъненіять; и ся практическія наставленія весьма часто будутъ ощибочны, непримънимы въ обстоятельствамъ или неисполнимы; они могуть быть или чрезъ міру требовательны, или, наоборотъ, будутъ страдать послабленіями. Какъ же пріобръсть проповъднику знаніе міра и сердца человъческаго? Что васается міра, то, конечно, нельзя требовать отъ проповъдника, чтобы онъ непосредственнымъ општомъ, непосредственнымъ участіємъ въ коловороть мірской жизни узналь ее: его положение и его призвание не повволяють этого. Недостатокъ личнаго опыта онъ можеть и долженъ замвнять размышленіемъ и внимательнымъ наблюденіемъ явленій міра, расирывающихся предъ его глазами. А сердце человъческое онь можеть изучить наблюдениемь надъ самимъ собою; потому что сердца человъческія всь похожи одно на другое: кто знаеть свое собственное сердце, тоть сумъеть читать и въ сердць другого. "Массильйонь (говорить кардиналь Мори) 1) часто признавался, что изъ всъхъ его книгь его собственное сердце было тою книгою, изъ которой онъ болье всего узналь (научился)". Проповъдникъ, не знающій внутренней жизни человъка, пензбъжно наполияеть проповъдь кучею общихъ фразъ. А общая фраза убиваеть участіе къ проповъдн: проповъдь, паполненная общими фразами, по выраженію одного нёмецкаго писателя, напоминаеть собою сопливую пъспь ночнаго сторожа 2)

Другой основной законъ пропов'вдничестра, указываемый Юнгманномъ, -- законъ популярности. Въ силу этого закона требуется отъ проповъди, чтобы она легко и совершенно понятна была народу. Проповёдникъ адресуется къ силе познанія своихъ слушателей, потому процовідь его не иміветь пи малейшаго достоинства, если она не понятна имъ. Эта легкая и полная попятность рачи проповадника требуется въ особенности потому, что она говорится и слушается, а пе читается, при чемъ слушатели не могутъ останавливаться на мысляхъ и положеніяхъ, которыхъ они съ-разу не поняли, или возвратиться къ сказанному прежде, какъ это бываетъ при чтеніи печатныхъ сочиненій. При этомъ нужно взять во внимание и то, что слушатели большею частию не владвють такою ревностію къ усвоенію высокихъ истипъ, возвівщаемыхъ съ церковной канедры, чтобы съ напряженнымъ вниманіемъ, болве или менве продолжительное время, слушать ръчь проповъдника: очепь мпогіе изъ нихъ отличаются крайнею поверхностностію и разсіляностію, и если річь не

<sup>1)</sup> Maury, Essai sur l'eloquence de la claire, IV.

<sup>\*)</sup> Theorie der geistl. Beredsamkeit. S. 141-2.

совсъмъ понятна имъ, ихъ вниманіе занимается сторонними предметами. Понятною должна быть проповъдь для народа, т. е., для всей совокупности лицъ, входящихъ въ христіанскую общину.

Популярность или легкая понятность проповёди не тёмъ достигается, чтобы употреблять простоватыя, тривіальныя выраженія и обороты, говорить неряшливымъ, простоватымъ явыкомъ, и не тёмъ, чтобы спускаться до тона обыкновеннаго разговора и вращаться въ такихъ фразахъ и выраженіяхъ, какія слышатся въ ежедневномъ обиходё въ домахъ и па улицахъ. Христіанская истина не должна быть унижаема и ставима на одномъ уровнё съ мелкими предметами низменнаго достоинства. Популярность проповёди отнюдь не исключаетъ чистоты и изящества рёчи, серьезности и благородства языка, къ какимъ обязываетъ проповёдника благоговёніе предъ словомъ Божіимъ, и уваженіе къ своему званію и своему долгу.

Первое средство въ тому, чтобы говорить популярно, состоить въ томъ, чтобы проповёднивъ самъ основательно обдумаль и вполев уясниль предметь своей рвчи и позаботился свои мысли выражать возможно точнымъ и определеннымъ языкомъ. При этомъ онъ долженъ следовать естественнымъ логическимъ законамъ и употреблять легкія, простыя, естественныя, не сложныя выраженія. Длинные, сложные періоды, съ вводными предложеніями, затрудняють попиманіе. Другое условіе къ этому - даръ входить въ образъ пониманія и въ силадъ чувствованій слушателей. Этимъ даромъ обладаетъ мать по отношенію въ своему дитяти: она иначе говорить съ двухлатнимъ ребенкомъ, и опять иначе съ шестилатнимъ и десятилътнимъ. Сила, дающая ей возможность понятно говорить съ каждымъ дитятей, -- это материнская любовь къ нему. Пусть и для пропов'яника любовь будеть главною учительницею популарности. Она научить его правильному образу выраженія и дастъ ему умънье язлагать своимъ слушателямъ божественную истину исно, впечатлительно и сильно. Требуется отъ пропов'вдника, въ силу закона популярности, приспособление въ слушателямъ. Для этого не нужно ни долгаго опыта, пи размышленія о лежащемъ вив насъ, а естественная двятельность души, живущей вврою и исполненной духомъ христіанства. Душа человъческая по природъ христіанка; каждый человъвъ отъ природы получилъ, какъ даръ, существенное содержаніе разумной жизпи, и въ каждомъ положены ростки нин свиена истины. Идеи, сокрытия, какъ въ свиени, и лежащія въ душь человыка, нужно стараться вывести свътъ, и добрыя чувства будить и укръплять. Эги мысли и чувства не развиты и смутно сознаются въ душъ. Но вогда проповъдникъ васается ихт, -- у слушателей открываются глаза, и опи замъчають тысячи вещей, которыя прежде ускользали отъ ихъ вниманія. И это нравится имъ въ высшей степени, если все, что говорить проповъдникъ, они находять въ душъ своей.

Часто вамъчается, что многіе пропов'вдинки, которымъ нельзя отказать въ богословскомъ внаніи, не уміноть высокія религіовимя истины, воспринятыя ими въ лашкі науки, облевать въ популярную форму, такъ чтобы онв были понятиы и впечатлительны для народа. Конечно, для этого требуется особый природный талапть; перёдко и характеръ школы, въ которой изучаеть науку богословь, и образь школьнаго изложенія ватрудняеть популярную обработку христіапской истины. Но болве всего основание этого лежить не въ чемъ другомъ, вакъ въ томъ, что такіе проповідники не сумівли, не позаботились воспитать въ себъ внутренняго человъка по духу въры и благочестія христіанскаго. Высокія истины въры, по слову Господа, суть дужь и живот (Іоанн. VI, 64). Онв не могутъ быть усволемы однимъ разсудкомъ. Излагаемыя и усволемыя въ той формь, какая обычна школь, онь лежать въ головъ процоведника, какъ мертвый капиталь. Ихъ нужно насадить въ сердцъ, оросить росою благодати, согръть теплотою души,---

тогда онв, вавъ свия, посвянное въ вемлю, дадутъ ростокъ, разовьются въ растеніе, покроются листьями и цвётами и Мыслящій умъ обнимаеть ихъ только въ принесутъ плодъ. половину; теоретическая наука отрёшаеть ихъ отъ жизни, пе имфетъ никакого интереса въ томъ, чтобы направить ихъ въ правственнымъ расположеніямъ и правственной д'вятельности человъка. И вотъ въ этому холодному знанію проповъдпикъ долженъ присоединять сердечное горячее сочувствіе святой истинъ, и тогда слово его, проникнутое внутреннею теплотою сердца, будеть легко понятно и впечатлительно для другихъ. Но гдв взять этой силы, такъ важной и необходимой для популярнаго пропов'й динчества? Ее можно пріобръсть искреннею заботою о воспитания въ себъ духа благочестія, молитвеннымъ настроеніемъ души и неослабнымъ и твердымъ размышленіемъ о святыхъ истинахъ вёры. Такое средство указываеть премудрый сынь Сираховъ: точію одаяй душу свою (говорить онь) и размышляяй въ законю Вышняю премудрости вспхг древних взыщеть и во пророчествіяхь поучатися будетъ..., сердце свое вдастъ утреневати ко Господу, сотворшему его, и предъ Вышнимъ помолится, и отверзеть уста своя на молитву, и о гръсъхъ своихъ помолится. Аще Господь велій восхощеть, духомь разума исполnumcs (Cup. XXXIX, 1, 6, 7).

Популярности різчи боліє всего вредить стремленіе блистать словомъ и нравиться,—правиться не простому народу, а ученымъ, образованнымъ, цінителямъ изящнаго. Такое стремленіе вовлекаетъ человівка въ напыщенную риторику, заставляетъ его гоняться за искусственнымъ блескомъ словъ и поражать слушателей изыснанными, разсчитанными на эффектъ, манерами, — и выходитъ різчь и проповіздь неестественнал, и отъ того далекая отъ популярности. Не ищите, говоря проповіздь, ничего, креміз блага народа и славы Божіей: вначе ваши різчи не будутъ популярны. Не становитесь на ходули,—говорите просто и естественно, чтобы васъ и невіжди могли совершенно понимать, Образнами, у которыхъ можно учиться популярности, прежде всего служатъ кили священнаго Писанія, и въ нихъ несравненныя різчи Господа Іисуса Христа прежде всего, далье, різчи и писанія апостоловъ; а изъ христіанскихъ нроповідниковъ въ этомъ отношеніи заслуживаетъ особеннаго вниманія и возможнаго подражавія со стороны служителей церковнаго слова святый Іоаннъ Златоусть, на котораго, какъ на образецъ и примітръ для подражанія всёмъ проповідпикамъ, указывали и Жиберъ и Гиперій.

Третій отділь теоріи духовнаго краснорічня Юнгманна развисняєть средства, какими пользуєтся краснорічне для успішнійшаго достиження своей цівли. Здісь онь возвращаєтся въ своей психологической теоріи, и свои разсуждення построеваєть на основанняхь, изъ нея заимствуємыхь.

Два психологическіе момента или дві силы, съ которыми проповъдникъ имъетъ дъло, вогда старается достигнуть своей цёли, -- сила познанія и сила стремленія. Человёкъ слёдуеть или сужденію своего разума, різнается большею частію на то, что разумъ привнаетъ добрымъ, или предается влеченію своего сердца. Д'вло пропов'вдинка произвесть въ своихъ слушателяхъ чистыя и правильныя религіозныя возарівнія и сужденія, съ одной стороны, съ другой, возбудить и украпить добрыя движенія души или чувства. Но силы челов'вческой души не отделены одна отъ другой и не стоятъ независимо одна отъ другой. Онв неразрывно связаны между собою, и что служить цвлію одной, то вивств съ твиъ является и цвлію для другой. Потому, чтобы произвесть извёстное чувство или настроеніе въ слушателяхъ, нужно дійствовать на силу повнанія. Сердце не д'яйствуєть невависимо отъ разума, а большею частію отъ него зависить и ему подчиняется. Только для большей раздёльности изслёдованія въ теоріи отдёльно ставятся руководяція указанія, относящіяся то въ силь внанія, то къ сил'я стремленія.

Digitized by Google

Въ силв повнапія различается высшее повнавіе, разунъ, обращенный въ міру духовному, и низшее, чувственное позпаніе, совершающееся при помощи тілесных органовъ. Духовпые предметы, подлежащіе в'ядінію разума (Богь, ангелы, душа человъческая и ихъ свойства), не могутъ быть повнаваемы пами непосредственно, и для уясненія ихъ нашъ разумъ нуждается въ дъятельности пизшей силы повиапія. По указанію општа, развитіе разума идеть параллельно съ развитіемъ твлеснаго организма. Отсюда такой практическій выводь: гдв дъло идетъ о познаніи вещей, принадлежащихъ въ духовному міру, или приближеній ихъ къ соверцацію другихъ, -- тамъ единственный нуть для этой цёли-обращаться къ явленіямъ изъ области непосредственнаго познанія и сверхчувственные предметы объяснять явленіями, взятыми изъ человіческой жизпи и видимой природы. Совершенство нашего разумнаго повнанія стоить въ прямомъ отношеній съ ясностію и соверписнствомъ одновременнаго чувственнаго представленія, то есть, разумное познаніе тімъ совершенніве, интеллектуальное соверцаніе тімь ясніве, чімь боліве проявляется при этомь дівятельность низшей силы познанія. Значить, при возвішенія слова Божія, для уясненія сверхчувственныхъ предметовъ, пужно пользоваться услугами низшей силы познанія и указаніемъ на явленія человіческой живни и видимой природи, ихъ въ совнанію слушателей. Для болве наириб інжать гляднаго представленія истины нужно избігать въ проповідахь отвлеченныхъ выраженій и общихъ разсужденій; теоретическія соображенія и идеальныя соверцательныя построенія, какія любить наука, пе ум'єстны на церковной канедр'в п въ христіанскомъ общенародномъ настапленін. У народа, которому говорится проповёдь, действуеть более низшая сила повпанія, которая не способна къ пониманію общихъ идей, и обыкновенно воспринимаетъ только матеріальное, видимое и осязаемое, частное и конкретное. А въ общихъ положеніяхъ и отвлеченныхъ выраженіяхъ матеріальное-только одно явучащее слово; потому что нѣтъ ничего дѣйствительнаго, совершенно соотвѣтствующаго отвлеченнымъ формамъ. Положительными средствами къ уясненію духовныхъ предметовъ служатъ сравненія и аналогія, чему образцомъ представляются притчи Спасителя, изложенія ученія священныхъ писателей, проповѣди св. Іоанна Златоуста, — противоположенія, историческіе фазсказы, сліяніе общихъ нравственныхъ положеній съ соотвѣтствующими конкретными явленіями жизни, анализъ — разложеніе общаго на части, уясненіе представляемаго посредствомъ указаній случайныхъ обстоятельствъ, такъ называемыхъ акциденцій или циркумстанцій, — мѣста, времени дѣйствія, лицъ участвующихъ, рода и образа совершенія дѣйствій, — описаній, историческихъ характеристикъ и разсказовъ.

Что долженъ паблю (ать пропов'єдпикъ, чтобы своихъ слушателей уб'єдить въ истин'в или пропзвесть въ нихъ требуемыя сужденія?

Убътдать въ истинъ можпо доказательствами. Духовное красноръчіе возвъщаетъ истину божественную, откровенную. И первое доказательство, свойственное духовному красноръчію, имъющее силу въ немъ,—доказательство непосредственное, отъ божественнаго авторитета. Въра отъ слуха, слухъ жее глаголомъ Божсимъ (Рим. Х, 17). Итакъ, первое существенное и самое сильное доказательство для убъжденія слушателей—христіанъ въ той или другой религіозной встинъ—указаніе на то, что это слово отъ Бога, содержится въ свищенномъ Писаніи, котораго виновникъ Духъ Святий, и затъмъ указаніе на авторитетъ Церкви, върно хранящей и толкующей учевіе Христово.

Діалектическія доказательства въ церковномъ праснорѣчім имѣютъ вначеніе вспомогательное. Они являются необходимыми потому, что въ священномъ Писаніи и преданіи не всѣ положенія, могущія возбуждать и направлять христіанскую жизпь, выражены съ полною яспостію: многія изъ нихъ даютъ только общія начала, требующія раскрытія и уясненія, въ примъненіи ихъ въ разнымъ обстоятельствамъ и отношеніямъ временъ, мъстъ и лицъ: въ этомъ случав возможны разнообразныя толкованія и спеціальныя указанія. И вотъ здъсь духовное враспорьчіе можеть и должно прибъгать въ услугамъ діалектической мысли. Но діалектическія доказательства, умъстныя въ проповъди, отличны отъ доказательствъ, какія употребляеть свътское краснорьчіе, и какія предписываетъ свътская риторика, называя ихъ доказательствами внутренними. Не изъ области естественняго познанія духовное краснорьчіе должно брать посылки, изъ которыхъ бы выводилась истина путемъ діалектическимъ, а изъ содержанія христіанскаго откровенія.

Но нельзя исключить совершенно изъ духовнаго краснорвчія и чисто естественное или раціональное доказательство, берущее посылки изъ области естественнаго познанія. малое число положеній христівнской религін, извлекаемыхъ изъ божественнаго откровенія, могуть быть утверждаемы и разумомъ. Давшій намъ сверхъестественное отпровеніе есть вивств Виновникъ естественняго познанія, одарившій насъ разумомъ. Было бы, поэтому, противно порядку вещей, указанному Творцомъ, если бы духовное краснорвчие не хотвло признавать никакого значенія за разумомъ при разсужденія о религіозныхъ истинахъ въры и живни. Только нужно остерегаться при возвъщении слова Божія, естественному познанію давать равное значеніе съ познаніемъ изъ сверхъестественнаго божественнаго откровенія. Пропов'ядникъ говорить во имя Того, вто дяль обътованіе, что Духь, исходяй опи Отца, научить вы на всяку истину. Проповеденев сообіцаеть народу не результаты, добытые научнымь путемь, не пріобрітенія и завоеванія человіческой мысли, а откровенное ученіе, которое только тогда служить свётомъ и силою жизни, только тогда можеть быть свиенемь спассийя, вогда попимается и раскрывается въ подчинении естественнаго разума авторитету премудрости Божіей.

Проповёдникъ долженъ дёйствовать не на умъ только своихъ слушателей, но и на сердце, и на сердце главнымъ образомъ. Еще Цицеронъ говорилъ, что искусство действовать на чувство слушателей соотвътственно пъли ръчи есть собственная и существенная вадача оратора. "Кто не признаетъ, (говорить онъ) 1), что изъ всёхъ достоинствъ (laudibus) оратора самое большее достоинство-способность воспламенять души слушателей и склопять ихъ къ тому, чего требуетъ дело, и что кто не имветъ этой способности, тому недостаетъ самаго главнаго (въ ораторствв)? И это суждение языческаго оратора повторяетъ блаж. Августинъ въ своей христіанской наукв 2). Христіанскій ораторъ только сдёлаль половину своего дёла, если онъ сообщиль слушателямь познаніе вёры и утвердиль въ нихъ правильныя сужденія о дёлё. Этимъ дана христіанину норма, съ которою должно сообразоваться настроеніе его сердца и его дівтельность, даны основанія, долженствующія руководить его волею. Но этимъ еще не приведена въ действіе сила стремленія.) Чтобы дело оратора было законченнымъ, нужно, кромъ правильнаго сужденія, въ сердцъ вызвать и произвесть соотвътствующее цъли движеніе.

Чувство или сердце стоить въ самой бливкой, непосредственной связи съ свободною дѣятельностію человѣка. Оно образуеть послѣднюю инстанцію предъ свободною дѣятельностію души, и отличается отъ нея тѣмъ, что чувство есть не свободное движеніе души, а то движеніе воли, соединенное съ свободою, нравственное. Свободные акты въ другомъ нельзя произвесть непосредственно. Чтобы вызвать ихъ, нужно возбудить въ душѣ соотвѣтственныя имъ чувстка, непроизвольныя движенія души,—и это составляетъ задачу краснорѣчія. Если въ душѣ возбуждены и живы благопріятныя или не-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Brutus, sive de claris oratoribus. c. LXXX, n. 279. Oper. Cic. tomus secundus Parisis. 1768, p. 485—6.

S) Xpect. Hayea, IV, rs. XXVII, XXVIII, XXIX. Hat ectopic foresether.

благопріятныя чувства по отношенію къ извёстному предмету, тогда съ этимъ легко связывается настроеніе воли, и чувства переходять въ нравственных свободныя дёйствія.

И на разумъ чувство имѣетъ вліяніе. Человѣвъ чувствуетъ, говоритъ одинъ писатель, не вакъ видитъ, а видитъ такъ, какъ чувствуетъ. Подъ вліяніемъ чувства волеблются вѣсы сужденія. "Мы не одинавово судимъ (говоритъ Аристотель) 1), если въ насъ живо чувство любви, и если въ насъ возбуждено чувство отвращенія,—неодинавово, когда мы въ гнѣвѣ, и когда равнодушно настроены; но мы находимъ, смотря по различію своихъ душевныхъ настроеній, вещи такими или иными и придаемъ имъ не одинавовое значеніе. Наше сужденіе о достоинствѣ вещей всегда зависитъ отъ нашего собственнаго состоянія". Сердце такимъ образомъ даетъ глаза разуму.

Но, съ другой стороны, твиъ необходимве проповванику двйствовать не только на умъ, но и на сердце, что въ нашемъ существв, вследствіе паденія замвчается разладъ и борьба между нашими силами и влеченіями. Мы видимъ лучшее и одобряємъ, а следуемъ худшему. По апостолу, мы соуслаждаемся закону Божію по внутреннему человьку, видимъ же инъ законъ во удъхъ нашихъ, противу воюющь закону ума нашего и плъняющь насъ закономъ пръховнымъ, сущимъ во удъхъ нашихъ (Рим. V, 22—23). Безъ действія на сердце или силу стремленія, одно холодное знаніе можетъ оказаться совершенно безплоднымъ, и мы, зная законъ, можемъ жить и поступать совершенно беззаконно. Мало показать истину и добродетель; нужно одушевить къ ней сердца, нужно возбудить и потрясти слушателей живымъ изображеніемъ истины и добра.

Какія же чувства пропов'єдь должна возбуждать? Такія,

<sup>1)</sup> Aristotelis artis rhetoricae lib. 11, c. 1 et lib. 1. e. 2. Arist. operun. T. 11. Lutetiae Parisiorum, 1623, p. 547 et 515.

какія отвінають содержанію и существу божественнаго отвровенія, и изъ какихъ слагается религіозное настроеніе и внутренняя благочестивая жизнь христіанина. Религіозныя чувства имають аналогію съ возбужденіями естественнаго поридка, но въ то же время существенно отличаются отъ нихъ. Предметь яхъ сверхъестественное благо и зло, какое указываетъ намъ въра, и вогда они являются въ насъ, то ихъ производить не одна естественная сила въ человъвъ, но вивств и благодатная сила, действующая въ человекв возрожденномъ. Поэтому духовное праснорвчие не можеть руководствоваться всецело теми указаніями, какія касательно натетики даетъ светская риторика, и не можеть считать для себя вседовльющими образцами произведенія классическаго свътскаго красноръчія. Чувства, выражаемыя и возбуждаемыя въ свётскомъ краснорёчін, носять печать міра, и относятся въ нившей, чувственной жизни; они являются, въ сравнения съ тихими христіанскими чувствами, бурными и необузданными, и многое въ нихъ служитъ не истинъ, но вившнему блеску и риторической искусственности. Это голосъ не искупленной природы, предоставленной самой себъ, голосъ сердца, не подчинившагося божественному вліянію.

Духовное краснорвчіе, когда опо хочеть двйствовать на чувство слушателей, должно идти къ цвли не твмъ путемъ, какимъ идетъ свътское краснорвчіе, и должно удовлетворить требованію, какого не предъявляетъ свътская риторика. Это требованіе, предъявляемое духовному краснорвчію, выражается принятымъ въ христіанской литературв словомъ "номазаніе". Слово это довольно неопредвленное, и весьма не многіе могутъ дать отвътъ, если спросить ихъ, что они разумѣютъ подъ словомъ "помазаніе". Но вообще говоря, свойствомъ помазанія обладаютъ тв проповъди, которыя глубоко входятъ въ душу, и вызываютъ въ ней не мгновенныя, а продолжительныя религіовныя чувства.

Для проповъдника, имфющаго дъйствовать на сердце

слушателей, является даннымъ элементомъ, невависемымъ отъ его вліянія, -- природа и настроеніе ихъ, и съ этимъ элементомъ онъ долженъ считаться и сообразоваться, выступая на церковную каседру. Два средства могутъ быть рекомендуемы ему, чтобы въ своихъ ръчахъ наиболее соответствовать природъ и свойству своихъ слушателей, и чрезъ то надежнъе дъйствовать на вихъ. Первое средство-естественность ръчи и представленія, умінье говорить въ такть слушателямъ. Проповедника, умеющій говорить естественно, замечаеть Жиберъ, не новыя мысли влагаеть въ умы своихъ слушателей, а гораздо болъе возбуждаетъ и приводитъ къ ихъ сознанію тв, которыя были въ ихъ душе отъ природы, по крайней мёрё съ детства. Чрезъ это въ нихъ возбуждается нёкоторое чувство внутренней удовлетворенности, которое побуждаетъ ихъ охотно принимать въ свое сердце все то, что говорить проповъдникъ, и тогда врасноръчіе дълается особенно побъдоноснывъ. Другое средство, способствующее естественности, -- пользоваться какъ можно более въ проповедяхъ священнымъ Писаніемъ, усвоять себъ его языкъ и образъ представленія. Оратору, по замівчанію Платона, нужно знать челов'вческую душу, если онъ хочетъ правильнымъ обравомъ и съ успъхомъ дъйствовать на нее. Но кто лучше знаетъ эту душу, если не тотъ, кто испытуетъ сердца и утробы, и кто вдохновлялъ священныхъ писателей? Никавая ръчь не можетъ глубже проникать въ душу, до раздвленія членовъ н мозговъ, какъ ръчь, дарованная намъ Святымъ Духомъ въ библейскихъ книгахъ.

Какъ поступать, если настроеніе слушателей неблагопріятно для цёли, преслёдуемой проповёдникомъ, и если они враждебно относятся къ тому, къ чему онъ хочеть направить ихъ? Такіе случаи весьма часто могуть быть въ практижъ проповёдника. Главный предметь христіанской проповёди,— Іисусъ Христосъ, за насъ распятый, —во всё времена остается для іудеевъ соблавномъ и для эллиновъ безуміемъ, и плотской человътъ не вонимаетъ и не пріемлетъ того, что отъ Духа Божія. Мірт Мене ненавидить (говорить Господь и Спаситель нашь), яко Азъ свидътельствую о немь, яко дъла его зла суть (Іоан. VII, 7). А проповедники продолжають то дъло ученія, которое Господь совершаль на земль. Въ мірь въ извъстное время могутъ господствовать и господствуютъ тавія иден и направленін мысли, какія совершенно не согласны съ ученіемъ истины христіанской, могутъ сильно укореняться и проявляться такія, противныя христіанской нравственности, склонности, которыя такъ же стары, какъ грвхъ. Если процов'явинь станеть говорить, наприм'ярь, объ умерщвленів илоти, о необходимости соблюденія поста, противъ свътскихъ удовольствій и развлеченій, противъ чтенія соблазнительныхъ книгъ, и тому подобныхъ предметахъ, едва ли онъ встратить сочувственный откликь въ нашемъ образованномъ обществъ. А между тъпъ, но обстоятельствамъ и нуждамъ времени, нужно говорить о такихъ матеріяхъ, чтобы проповъдникамъ не быть нъмыми псами, не могущими лаять, и чтобы не навлечь на себя того осужденія, какое Господь возвъщаль чрезъ пророка Гезекіндя лживымъ пророкамъ израильскимъ: горе сшивающима возглавійны пода всякій лакоть руки и сотворяющима покрывала нада всякую главу всякаю вовраста, еже развратити души (Іевев. ХШ, 18).

При таких обстоятельствах прежде всего необходимъе, чъмъ вогда либо, снискать проповъднику довърје и любовь своихъ слушателей. Частнъе, можно устранять господствующія въ обществъ неблагопріятныя настроенія тъмъ, чтобы стараться возбуждать противоположныя имъ добрыя чувства и настроенія, не покавывая вида, что это дълается съ цълію нарочитаго противодъйствія укоренившемуся недоброму обычаю и настроенію. Можно стараться снискать благосклонность слушателей посредствомъ ораторскаго пріема, означаемаго техническимъ терминомъ "инсинуаціи", какимъ именемъ Цицеровъ называетъ ръчь, съ нъкоторымъ скрытнымъ

каривдохдон онтемвен сметуп кимненцово и смонтион къ душв слушателей 1). Пользующиеся этимъ приемомъ въ началь представляють дело, насволько то возможно, съ тавой стороны, какая отвічаеть возврініямь и настроевію слушателей. Но когда овладіють вниманіемь слушателей, разбивають ложныя возарвнія, на которыхь опираются неблагопріятныя чувства, спокойнымъ, но вмісті яснымъ я рішительнымъ показаніемъ ихъ несостоятельности, или незамітно парализируютъ последнія, возбуждая другія чувства, не прямо противоположныя вытёсняемымъ, но все таки такія, съ воторыми они не могутъ вмёстё жить въ душе. Для показанія, какъ можно пользоваться этимъ пріемомъ, Юнгманнъ приводить въ примъръ первую ръчь св. Іоанна Златоуста на Евтропія и 21-ю бестду его о статуяхъ или собственно рвчь епископа антіохійскаго Флавіана императору Өеодосію, которая воспроизведена въ этой 21-й бесёдё, озаглавленной: "на возвращение епископа Флавіана и примирение паря съ городомъ, и въ виновнымъ въ низверженіе статуй" 2).

Пропов'йдникъ не долженъ опускать изъ вида, что иное діло убідить слушателей, доказать имъ, что они должни пміть извістное чувство, и иное діло—возбудить въ нихъ дійствительно это чувство. При связи нашей силы стремленія съ силою познанія, сердце не остается безъ воздійствія со стороны разума. Но въ этомъ случай вліяніе обнаруживаєть не судящая, не доказывающая сила познанія, а соверцательная,—не разсудокъ, а разумъ при участій фантавіи. Чтобы дійствовать на чувство слушателей, пропов'йдникъ не долженъ христіанскую истину представлять только холодному разсудку въ отвлеченномъ, мертвомъ и безцвітномъ видів, но долженъ раскрыть и живо описать всю полноту ея, все бо-

<sup>2)</sup> Ciceronis opera. T. primus. Parisiis, 1768, p. 166. De inocutione rhetorica, lib. 1, c. XV, n. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Твор. св. Іоания Заатоуста, т. II, вн. 1, стр. 286—247.

гатство ея содержанія предъ овомъ ума, и въ частности фантазін, въ чему служать разные образы и чувственныя, наглядныя представленія. Но эти чувственные образы и представленія должны соединяться съ ясною мыслію. "Чувственныя представленія, говорить Аристотель, для повнающаго разума то же, что певты для глаза". Но живописецъ цевта бросаетъ на полотно не безъ плана и не безъ порядка; онъ не хочеть давать глазу простое сившеніе цвётовъ; они служатъ у него только средствомъ представленія идеи, и одна мысль, которой они служать облачениемь, даеть имъ значение и достоинство. То же самое нужно сказать и о чувственныхъ представленіяхъ въ враснорёчіи. Если матеріальная свордуна не завлючаеть въ себв полноты ясныхъ мыслей, тогда рвчь является безсвазнымъ сплетеніемъ миражей, не отвычающих действительности и не имеющих смисла, и вместо того, чтобы освещать истину, тогда чурственныя представлевія окружають ее густымь туманомь, и слушатели, какь и ораторъ, за деревьями не видять леса. Если нельзя быть хорошимъ проповъдникомъ безъ богатой фантазіи, то нельзя быть такимъ и безъ яснаго сужденія и достаточныхъ повнаній. Безъ фантавіи пропов'яднику угрожаеть опасность съ академическою сухостію излагать отвлеченныя теоріи; а безъ яснаго сужденія съ одною фантазіею онъ можетъ быть не-СПОСНЫМЪ И ДАЖЕ СМВШНЫМЪ ПО СВОЕЙ НАПЫШЕННОСТИ И ВЫсокопарности, лишенной твердой мысли.

Главное условіе для дъйствованія на сердца слушателей / собственное одушевленіе оратора, пронивновеніе его тъми чувствами, вакія онъ хочетъ возбудить въ другихъ. Это требованіе основывается на законъ сродства душъ. При этомъ сродствъ душъ болье или менье сильное выраженіе чувства со стороны одного вызываетъ и въ другихъ такое же чувство. Когда входитъ въ общество вакое либо лицо съ выраженіемъ печали или радости, въ одно мгновеніе то же душевное настроеніе распространяется по всему обществу. По-

этому внутреннее одушевленіе, которое обнаруживаеть ораторъ въ оборотахъ своей рёчи, въ своемъ взоре, своемъ голось, своихъ телодвиженіяхъ, однимъ словомъ, во всемъ своемъ явленін, сообщаеть річи энергію и силу, которою невольно увлевается слушатель. Въ этомъ отношенін, для уясненія необходимости и вначенія вийшняго выраженія внутревняго одушевленія, замівчательный разсказь представляеть Циперонъ въ своемъ "Брутв". Одинъ ораторъ М. Калидій владвлъ всвии ораторскими достоинствами, за исключениемъ одного. — не обладалъ впечатлительностію и патетическою силою произношенія. Разъ онъ говориль річь противъ К. Галлія, котораго онъ обвиняль въ томъ, что онъ хотёль отравить его: обвинение выв было доказано; всв улики были на лицо. Но Цицеронъ, выступившій защитникомъ Галлія, пром'в другихъ доказательствъ противъ истинности обвиненія, съ особенною силою ударяль на то, что Калидій говоряль рівчь свою съ такних флегматическим сполойствіемь, такних вялымъ и невыразительнымъ тономъ, что невольно являлось сомивніе, въ правду ли было нокушеніе на его живнь. "Если бы твоя жалоба была справедлива, развів ты такъ бы сталь говорить (возражаль противъ него Циперонъ)? 1) Когда ты ва другихъ обывновенно говоришь съ такою энергіею, какъ ты могь оставаться совершенно равнодушнымъ въ дёлё, касающемся тебя самаго? Гдв капля скорби въ твоей рвчи? Гдв то возбужденіе чувства, которое и двтямъ сообщаетъ краснорвчіе, и научаеть ихъ давать энергическое выраженіе ихъ гивву: "... Можетъ быть, Цицеронъ былъ не правъ съ юридической сторовы: но его аргументаціи психологически върна. Законъ, здъсь указываемый, имъеть полное приложеніе въ перковному краснорічію. Если народъ видить, что проповъдникъ стоить на каседръ въ апатическомъ равноду-

<sup>1)</sup> Ciceronis opera, T. secundus. Parisiis, p. 425. Brutus, sive de claris oratoribus, c. LXXX, n. 277-278.

шін, бевъ живни и выраженія; если въ его языкі, въ его голосів, въ его поступи не видно никакой теплоты, никакой ревности, никакого одушевленія, вообще ни одного изъ тіхта чувствь, какія должно вызывать содержаніе его річи,—тогда напрасно было бы ожидать, чтобы эти чувства возбуждались въ душів слушателей.

Бываеть пасось напускной, притворный: не выбя внутри чувствъ, какія нужно возбудить въ слушателяхъ, орторъ прибъгаетъ въ искусственной агитаціи, и ею старается замънить недостатовъ истиннаго одушевленія. Но такой напускной паоось, во-первыхъ, педостоянъ проповедника, долженствующаго возвъщать истинное слово Божіе: ему не прилично играть роль гаера или актера, а во-вторыхъ, онъ весьма ръдко удается. Подъ шумихою словь, подъ искусственною депламаціею не трудно усмотреть холодную душу, и фальшивый огонь тотчасъ же обнаружить себя. Въ этомъ отношении замвчательный совыть ораторамъ данъ въ "Фауств" l'ere, гдв Фаустъ-Вагнеру, хотвышему изъ мертвыхъ матеріаловъ состроить живую и оживляющую рвчь, говорить: "Если ты чего не чунствуещь, то никогда и не выражай того. Если слово не выходить изъ души, оно, при всей овоей пріятности, не побъдитъ сердецъ всёхъ слушателей: оно слово праздное. Вотъ вы всегда видите и коптите, и лёпите какую-то стрящию изъ кусочковъ, остающихся отъ чужихъ столовъ, и изъ груды пепла раздуваете жалвіе огоньви. Наградою вамъ будеть удивленіе дітей и обевьянь, гортань которыхь вы можете усладить. Нътъ, если слово не выходить отъ сердца, оно ничего не скажетъ сердпу".

Что дёлать проповёднику, чтобы проникнуться тёми чувствами, какія желательно возбудить въ другихъ? Для этого нужно глубовое размышленіе о тёхъ религіозныхъ истинахъ, о какихъ ему потребно говорить, внимательное углублевіе въ предметъ рэчи, совершенное проникновеніе имъ. Это одно средство. Есть другое, болёе широкое и сильное. Нужно

воспитать въ себъ душу, пламенъющую любовію въ Богу и ближнимъ, и во всему, что угодно и пріятно Богу и Спасителю нашему Іисусу Христу. Еще древніе говорили: nemo orator, nisi vin bonus 1), т. е., мужъ не добродътельный инкогда не будеть истиннымь ораторомь. Если это положение привнавалось справедливымъ по отношенію къ св'ятскому ораторству, то твиъ болве оно должно имвть значение въ области краснорвчія христіансваго. Изъ сердца проистекаеть сила рвчи, отъ сердца выходить внутреннее одушевленіе. Если у проповедника изсяваеть этоть источникь, если божественная истина лежить въ его голове только въ отвлеченныхъ формулахъ, а сердце его предано міру и тому, что въ міръ, откуда тогда возникнуть потрясающей річи, побіждающей улорство и ожесточеніе людей, и увлекающей слушателей въ невидимому и въчному, къ высокимъ добродътелямъ, заповъданнымъ намъ Господомъ? Вз злохудожну душу не вныдеть премудрость, говорить Премудрый, ниже обитаеть вы тълеси, повиннъми гръху (Прем. Con. I, 4).

Цицеронъ искусство говорить съ возбужденнымъ чувствомъ, сильно и увлекательно считаетъ самымъ высочайшимъ изъ ораторскохъ достоинствъ. Но патетика не должна наполнять цёлое ораторское произведеніе, и слушатели болюе или менёе должны быть приготовлены къ патетической рёчи. Должно искусно, постепенно и незамётно вести слушателей къ тому пункту, на которомъ рёчь вспыхиваетъ огнемъ одушевленія. Иначе сердце окажетъ противодёйствіе внезапной вспышкі, или не отзовется на одушевленіе оратора. Съ другой стороны, сердце пресыщается и стынетъ, когда слишкомъ долго держать его въ напряженномъ, возбужденномъ состояніи. "Ели пылкій, страстный, владівощій возбужденнымъ словомъ мужъ, говоритъ Цицеронъ, иміть только одинъ этотъ талантъ, или въ этомъ одномъ упражнялся, или одинъ этотъ

<sup>1)</sup> Quintil. Justit. orat. XII, c. 1.

родъ ръчи примъняетъ къ дълу, не умъряя огня своей ръчи, такой сдёлается только смёшнымъ (васлуживаетъ презрёвіе). Кто въ простомъ дидактическомъ изложеніи предстандяеть діло, если и не даеть ничего другого, обывновенно кажется довольно умнымъ. Но кто ни о чемъ не можетъ говорить сповойно и умфренно, съ яснымъ сознаніемъ, въ порядкв и раздваьно, тогда какъ предметь рвчи, или исключительно, или по крайней міру для нівкоторых в пунктовъ требуеть этихъ свойствъ, вто, не приготовивши слушателей, начинаеть говорить пламенно, тоть является какъ бы сумасшедшимъ среди разумныхъ людей или пьянымъ въ кругв трезвыхъ 1). Циперонъ говорить слишкомъ ръзко объ увлекающихся патетикою, и не знающихъ мёры въ ней. Но его мнъвіе разділяєть и Жиберь вь своей замінательной гомилетив'в 2). И блаж. Августинъ советуетъ не распространять патетической річи въ проповіди. Поравдо легче и доліве можно слушать (говорить онь) одинь простой слогь, нежели одинь слогь высовій, долго тянущійся. И потому чемь важнъе потребность возбуждать сильныя движенія души, дабы исторгнуть согласіе и чувство у наших слушателей, темъ вороче должно быть сіе возбужденіе, дабы именно остановиться тамъ, гдв душа слушателя растрогана до надлежащей степени. Всегда надобно опасаться, дабы, стараясь поднять выше и выше то, что уже поднято, не уронить чувства слушателей съ той точки, на которую сила рвчи возвысила оное. Но уметте встати приметать къ вашей проповеди слогъ простой: тогда вамъ хорошо будетъ переходить, гдв нужно, къ слогу возвышенному, дабы теченіе и стремительность ръчи поочередно изминялись, какъ приливъ и отливъ моря" 8).

<sup>2)</sup> Cic. opera. T. 1, Paristis, p. 481. Orator, c. XXVIII, n. 99.

<sup>2)</sup> Gisbert, l'eloquence chret. dans l'idee et dans la pratique, chap. 3, n. 10.

<sup>\*)</sup> Христ. наука блаж. Августина. Кн. IV, гл. 51.

Юнгманнъ пускается въ большія подробности въ отдѣлѣ о средствахъ, вакими можетъ пользоваться проповѣдникъ чтобы успѣшиве дѣйствовать на души слушателей, и этотъ отдѣлъ своимъ объемомъ вначительно превосходитъ всѣ другіе отдѣлы. Мы не будемъ и не считаемъ нужиммъ слѣдить, шагъ за шагомъ, за ходомъ его мысли. Но нѣкоторыя изъ его замѣчаній и наставленій заслуживаютъ вниманія по своей практичности; ими съ пользою можетъ пользоваться всякій проповѣдникъ въ своемъ служеніи церковнаго слова. Потому пе излишне познакомить съ ними нашихъ читателей, хотя въ отрывочномъ видѣ.

Проповёдь говорится авроаматическимъ методомъ: проповедникъ одинъ учитъ и наставляетъ присутствующихъ въ храмв, и они въ молчавін слушають его. Но для большей. двиственности прововъди, съ авромматическою методою нужно соединять діалогическую форму наставленія. Какъ достигнуть этого? Пусть помнить проповедникь, что онь не просто равсуждаетъ и излагаетъ ученіе, а говорить другимъ, къ другимъ направляетъ свое слово. Когда онъ это будетъ виёть въ виду, онъ постоянно будеть обращаться къ слушателямъ во второмъ лицъ множественнаго числа ("вы", "васъ", "вамъ"). Это одна изъ характеристическихъ-чертъ или одинъ изъ общеупотребительныхъ пріемовъ всёхъ истинныхъ проповедниковъ, во главе которыхъ нужно поставить св. Іоанна Златоуста; между тымъ какъ противоположная метода, не прибытающея въ обращениямъ, почти всегда служитъ признакомъ ственности, - привнакомъ холоднаго, безучастнаго отношенія къ слушателямъ. Впрочемъ, это обращение къ слушателямъ во второмъ лицъ иножественнаго числа не всегда умъстно: въ неихъ случаяхъ оно покажется жесткимъ и непріятно можетъ подійствовать на слушателей. Часто слабости, въ вакихъ обличаеть пропов'вдинкъ слушателей, общи всёмъ, и не чуждъ ихъ самъ проповедникъ. Въ такомъ случае вместо "вы" онъ употребляетъ первое лицо множественнаго числа "мы". Можно говорить: "есть нѣкоторые"... "не мало такихъ". Можно употреблять и второе лицо единственнаго числа ("ты"). Такой обороть очень часто встрѣчается у Златоуста, даже чаще, чѣмъ бы слѣдовало. Какъ бы то ни было, всегда проповѣдникъ долженъ помнить, что предъ нимъ стоятъ слушатели, и онъ для нихъ говоритъ, съ ними вступаетъ какъ бы во взаимный разговоръ, хотя они молчатъ,—отвѣчая на ихъ возможныя возраженія, будя въ нихъ желанія, дѣлясь съ ними своими мыслями и замѣчаніями.

Важнымъ средствомъ для возбужденія внимательности слушателей служить новость предмета и представленія. битыя, всёмъ извёстныя, вещи, излагаемыя зауряднымъ образомъ, не интересно слушать, и проповёдь такого рода не производить ни мальншаго впечатльнія на слупателей. А новое возбуждаетъ вниманіе и интересъ въ слушателяхъ. Поэтому необходимо религіозныя истины, болве или менве всвыь извъстныя, соединять съ чъмъ либо новымъ или представлять въ новомъ видъ, - не для того, чтобы приводить слушателей въ удивленіе, а чтобы застанить ихъ съ питересомъ слушать предлагаемое слово. Но эта новость не то, что фальшивая оригинальность, которая ищеть неслыханнаго и старается употреблять обороты и выраженія, у другихъ не встрівчающіяся. Она, напротивъ, состоитъ въ томъ, чтобы въ проповъди видна была печать личнаго, самостоятельнаго труда,личной мысли и личнаго чувства. Для этого нужно внимательно изучать предметь, избираемый темою проповёди, вникать въ него и работать надъ нимъ до техъ поръ, пока онъ не сдълается нашею духовною собственностію, или, говоря образно, не превратится въ плоть и кровь нашу. Для изложенія ищите наиболье точныхъ и собственныхъ выраженій, воторыя какъ нельзя лучше означають то, что вы думаете.

Стремленіе въ новости увлекаеть иныхъ пропов'єдниковъ на такіе ложные пути, вступая на который они вм'єсто польвы приносять вредъ народу. Одни на кафедр'є поднимають

утонченные вопросы, пускаются въ отвлеченныя умствованія и разсуждевія, пригодныя болбе для школьной каоедры, чёмь для церковной, и скорве отягчающія вниманіе слушателей, чвиъ привлевающія его. А необходимое для народа, существенное въ деле веры и спасенія, они оставляють въ сторонъ и не говорять о немъ. Другіе, изъ стремленія оригинальничать, обращаются въ разнымъ искусственнымъ вычурнымъ оборотамъ, употребляють странные, необычные образы и хитрыя сравненія и пестрять свою проповёдь безвкусными извитіями словесъ, что зам'вчалось часто въ среднев'вковой схоластической проповёди, и чёмъ отличались проповёдники XVII стольтія. Отъ стремленія въ оригинальности и занимательности речи у нихъ въ воспресенье по рождестве Христовомъ говорилась "надгробная речь о кончине нынешняго года", или предлагалось "духовное слабительное", "духовное кровопусканіе", "божественная ариометика". Евангелистовъ не называли они дъйствительными именами, а Матоія называли "историческимъ ангеломъ", Марка "ангельскимъ львомъ", Луку "божественнымъ воломъ", Іоанна "патмосскимъ орломъ" и т. д. Подобное безвиусіе, требующее, пожалуй, неестественнаго напряженія мысли, способно проязводить странное впечативніе, и оно совершенно неприлично и неумъстно на перковной каоедрв.

Весьма важнымъ и существеннымъ условіемъ дійственности проповіди служить авторитеть проповідника, о снисваніи котораго у слушателей должень заботиться проповідникь. О необходимости этого условія для дійственности ораторской річи вообще говорили и древніе риторы, писавшіе руководственным указанія для світскихъ ораторовъ. Такъ у Аристотеля 1) мы читаемъ: "что насается личности оратора, то она должна выступать въ річи такъ, чтобы ему оказывали довіть.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Aristot. artis rhetoricae liber 1, c. 2. Arist. operam t. II, Lutetiae Parisiorum 1629, p. 515.

ріе слушатели. Человіку съ характеромъ вірять охотніве и скорве, кавъ вообще, такъ въ частности тогда, когда двло идеть о вещахъ, не вполнъ извъстныхъ... Это заблужденіе, если иные риторы держатся того взгляда, что личность оратора не имветъ никакого значенія для успвха его рвчи; между твиъ отъ нея зависить, я могу свазать, почти все... Ибо впечатленіе, производимое речью, очень различно, смотря по межнію, вакое слушатели им'вють объ оратор'в, и по тому отношенію его въ нимъ, вакое они предполагаютъ у него... Но свойства, которыя располагають къ оратору, сердца слушателей, можно свести въ тремъ: умъ (проницательность), добродетель и благожелательное настроеніе". Аристотелемъ очень мітко указаны тів свойства, какія могуть снискивать авторитеть оратору. отношенію къ духовному краснорвчію требованіе это могло бы быть выражено въ такой постепенности: "действенность и успёхъ проповёди прежде всего зависять оть того, слушатели видёли въ проповеднике мужа, отличающагося благоговеніемъ и характеромъ, отвечающимъ его достоинству, чтобы, во-вторыхъ, онъ истинно любилъ общину свою, предъ которою является наставникомъ, и съ полною преданностію ваботился о его духовномъ благь, и чтобы, наконецъ, его повнанія и жизненный опыть, равно какъ его благоразуміе, тактъ и вкусъ делали его достойнымъ уваженія и доверія своихъ слушателей. Достойная личность проповедника своимъ явленіемъ действуетъ первее и сильнее, чемъ слово. Когда является на каседръ человъкъ глубокаго благочестія, уже одинъ характеръ его служить ручательствомъ за успёхъ его проповъди, и его простое явленіе производить сильное дъйствіе на все собраніе: собраніе уже болье, чымь на половину, подчинено ему, а слово только дополняеть впечатлёніе, произведенное его личностію.

Въ отдёлё о средствахъ, какими можетъ пользоваться проповёдникъ для болёе успёшнаго дёйствія на слушателей, особая глава говорить объ ораторскомъ языкё, и о произно-

твеннимъ образомъ входитъ въ содержание этого отдъла; по нашъ авторъ разсмотрънию этого предмета не далъ широкаго мъста, и главу, посвященную указаннымъ двумъ пунктамъ, представляетъ главою добавочною въ прежнимъ главамъ отдъла и восполняющею ихъ. Это потому, отчасти, что прежними разсуждениями, основанными на психологическихъ основанияхъ, уже указаны руководящия правила и для этой внъшней стороны проповъдническаго дъла, и намъчены въвоторыя частности, сюда относящися, а частию потому, что его теория направлена главнымъ образомъ въ уяснению внутреннихъ законовъ красноръчия, на основании психологическихъ данныхъ.

Параграфъ о стилъ сравнительно скуденъ, и Юнгманнъ въ немъ опредъляетъ свойства ораторскаго языка вообще, и не входитъ въ указаніе особенностей языка проповъдническаго. Свойства, какими долженъ отличаться ораторскій языкъ, у него указываются тъ же, что и у Цицерона 1),—грамматическая правильность, легкая понятность, красота и соразмърность. Послъднее свойство тогда соблюдается въ языкъ, когда онъ отвъчаетъ содержанію и цъли ръчи, и обстоятельствамъ, при которыхъ говорится ръчь. А понятіе о красотъ изложенія заставляетъ его входить въ длинное разсужденіе о благозвучім языка, мало дающее для практической дъятельности, по неприложимости къ новымъ языкамъ числа (питегия) и мъры древнихъ языковъ.

О произношевіи трактать обширніве, чімь объ ораторскомь языкі. Новаго и оригинальнаго мало въ этомь трактать. Онь, согласно съ древними, привнаеть важное значеніе произношенія въ ділів ораторскомь, и въ частности проповідническомь. Онь приводить извізстный разсказь о Димосенів, со времени Цицерона и Квинтиліана повторяемый всёми

<sup>1)</sup> De oratore, lib III, c. X, n. 38. Cic. opera, T. II, p. 282.

риторами, какъ его спросили нъкогда, что важнъе всего въ красноръчіи, и отъ отвъчалъ, - произношеніе; его спросили еще, а что потомъ, и онъ опять сказалъ: произношеніе; то же отвічаль и на третій вопрось, такь что вопрошающій цересталь спрашивать его. Какь будто (замічаеть Квинтиліань) по его мивнію, произношеніе не главное только въ краснорвчін, но единственно важное. И Димосфенъ правъ (прибавляетъ Квинтиліанъ): самая посредственная річь, которой никто не сталъ бы читать, произведетъ завидный успъхъ, если ее хорошо произнесть, и самая лучшая ръчь провалится, если ее худо произнесть 1). Но замівчательно у Юнгманна объяснение этого особеннаго значения произношенія въ ділів ораторскомъ, которое, впрочемъ, онъ заимствуетъ у Аристотеля, только нівсколько видонзміння сужденіе греческаго философа. "На театръ (говоритъ Аристотель) почти все зависить отъ исполненія, и потому актеръ здёсь горавдо больше значить, что творень пьесы. То же самое замівчается при публичнымъ ръчахъ: тъ ораторы большею частію получають успёхь, которые лучше всего умёють владеть внёшнею стороною праснорвчія (произношеніемъ и двиствованіемъ),бевъ сомивнія, только вследствіе испорченности политической жизни и неравсудительности слушателей (δια μοχθηρίαν των тодитегом) 2). Юнгманнъ придаетъ значение последней мысли, объясияющей причину особеннаго вліянія произношенія річи на народъ; только опъ основание особенной силы вижшией стороны краснорвчія видить не въ извращеніи политической жизни, а въ томъ, что проязношение дъйствуетъ сильно на низшую чувственную силу повнанів, которая у большинства является преобладающею силою, при значительной ограни-

Quintil. Justit. orat. LXI, c. III, T. II, p. 824. Cic. de orat. LIII'
 LVI, n. 213. Op. t. II, p. 357.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Aristot, artis rhetoricae liber III, c. l. Arist. op. t. II. Lutetiae Parisiorum p. 584.

ченности интеллектуальной. Чрезм врное, почти исключительное значене внёшняго элемента, действующаго на чувства, въ красноречіи, по его сужденію, есть следствіе пониженія не политической жизни, а нравственнаго пониженія людей и умственной ограниченности, стоящей съ вимъ въ неразрывной связи. Чёмъ безхарактерне человекъ и ниже въ правственномъ отношеніи, тёмъ поверхностиве его сужденіе. Объясняя такъ особенное значеніе произношенія въ красноречіи, Юнгманнъ не къ тому направляеть свою рёчь, чтобы проповёдники пренебрегали этою частію въ своемъ служеніи: онъ указываеть на фактъ, который нельзя опускать изъ вида, но съ которымъ нужно считаться, какъ бы ни находили его непріятнымъ или несправедливымъ.

Что касается частныхъ правиль касательно произвошенія и ораторскаго действованія, то они, можно сказать, повторяють то, что истричается во всих других руководствахь. Именно, опредъляя свойства произношенія, Юнгманиъ считаетъ желательнымъ для произношенія 1) ясный и правильный выговоръ, 2) соравиврную силу голоса, 3) правильную интонацію, 4) выравительность и 5) пріятность произношенія. А о дійствованіи ораторскомъ онъ говорить словами Блера и Квинтиліана, который въ последней главе однивдцатой вниги 1) своихъ Ораторских наставленій тавъ хорошо говориль объ этомъ предметь, что всв новъйшіе писатели мало что прибавили къ его увазаніямъ и большею частію только переводили его. Сущиость наставленій, сюда относящихся, состоять въ томъ, чтобы во вившнемъ двиствованіи избъгать всего непріятнаго и страннаго, и чтобы всъ движенія оратора были вполив естественны. "Я пе держусь того взгляда (говоритъ Юнгманнъ словами Блера), чтобы правила (о произношении), устно или письменно сообщаемыя, были

<sup>&#</sup>x27;) Fabit Quintil. Institutionum oratoriarum L. XI, c. III. Altenburgi, 1783, T. II, p. 322-364.

особенно полезны, если они вывств не представляются въ живомъ образцв видимо предъ глазами".

Въ заключительномъ параграфѣ отдѣла о средствахъ, какими ораторъ можетъ пользоваться для успѣшнаго дѣйствованія на слушателей, Юнгманнъ входитъ въ разсужденіе о взаимномъ отношеніи этихъ средствъ и о ихъ сравнительномъ достоинствѣ и значеніи.

Дидактическій элементь у него считается необходимымъ для проповёди, то есть, тотъ элементь, которымъ онъ можетъ дъйствовать на силу познанія или разума. Вполив достойно человыка, одареннаго разумомъ, если овъ въ своихъ желаніяхъ и діятельности подчиняется вліянію разумныхъ основаній. Благоразуміе требуеть, чтобы ораторь и тогда, когда хочетъ действовать на чувство слушателей, не отступалъ отъ пути, ведущаго въ разуму, потому что доступъ къ чувству отврыть чрезъ познаніе. Потому пропов'ядь, по своей вижшней формы, является скязью мыслей, выражениемъ совокупности истинъ, по своей природъ опредъленныхъ для интеллектуальнаго познанія. Но эти истины такъ нужно представлять, эти мысли въ такой форм'в выражать, чтобы он'в пе просто занимали силу познанія, какъ въ дидактическомъ разсужденін, по чтобы вийстй съ тимъ возбуждали чувство, увлекали и обнимали душу. Безъ твердой діалектической связи мыслей и убъдительной основательности ораторская рычь не будеть удовлетворять своей цёли; но такъ же мяло она будеть достигать своей цёли и тогда, когда будеть аггрегатомъ научныхъ определеній и голыхъ силлогизмовъ. Прекрасно объ этомъ предметв говорить римскій риторъ (Квинтиліанъ). "Здёсь и тамъ въ рёчи всегда можно пользоваться силлогизмомъ; но помъщать въ ней радъ школьныхъ умозавлюченій и энтимемъ, или всю річь исключительно составлять изъ нихъ, -- это никакимъ образомъ не допустимо. Тогда рвчь была бы похожа болье на ученый діалогь или диссертацію, чжит на произведеніе враспорфчія: но опи существенно

отличны одна отъ другой. Люди науки, работающіе для ученыхъ, въ своихъ изследованіяхъ, входять въ малейшія частности, и съ заботливостію обращають вниманіе и на незначительное, чтобы ничто не осталось неопределеннымъ и не выясненнымъ. Мы, напротивъ, должны составлять свои ръчи для другаго сорта людей, и чаще всего должны говорить предъ совершенно необразованными, совершенно не имъ-IMALMH ющими научныхъ познаній, которыхъ мы не можемъ привлечь на свою сторону, какъ бы ни было справедливо наше дъло, если не будемъ забавлять ихъ пріятнымъ словомъ и свльно дійствовать на его чувство и иногда потрясать аффектами. Толпа требуетъ обильнаго и увлекательнаго красноръчія: предъ нею ничего не достигнете, если різ испещрена множестномъ діалектическихъ умозаключеній, изложенных в однообразно; тогда отъ сухаго изложенія она вынесеть пренебреженіе въ рівчи, отп избитой швольной формы неудовольствіе, отъ обилія пресыщеніе, отъ многоглаголанія досаду. Не по узкимъ тропинкамъ, а по широкимъ равнинамъ должно идти (нестись) врасноръчіе: оно должно течь не какъ ручьи по увкому руслу, но какъ широкія ріки, наполняющія цілыя долины, и пролагать себъ путь и тамъ, гдв нвтъ для него открытаго мвста" 1).

Кромъ дидактическаго элемента въ проповъди необходимъ элементъ патетическій; не на разумъ только она должна дъйствовать, но и на чувство. Правда, возбужденіе чусства дъло мгновенія, тогда какъ дъйствіе на разумъ болье продолжьтельно, когда мы убъждаемъ людей въ чемъ любо твердыми и ясными представленіями, которыя они уносятъ домой. Но въ этомъ пунктъ не нужно опускать изъ вида и обратной стороны. Большая половина людей мало воспріничива для разумныхъ основаній; часто, наперекоръ вставъ разумнымъ представленіямъ, она руководится чувствомъ, и послъ выслушанія разныхъ доводовъ, всегда опять возвращается къ

<sup>1)</sup> Quintil, Institut, orat. V. c. XIV, n. 2 T. I, p. 290-1.

своему настроенію. Кром'в того по отношенію въ большинству людей н'втъ другого пути склонить ихъ въ разумнымъ представленіямъ, какъ овлад'вть ихъ чувствомъ: число т'вхъ, которые доступны для логическихъ основаній и доказательствъ, чрезвычайно мало. Отсюда въ пропов'вдяхъ предъ народомъ особенно важно и нужно пробуждать въ немъ религіозныя чувства. Это важн'ве и необходим'ве, ч'вмъ основательность въ приведеніи доказательствъ.

Не безъ значенія въ діль пропов'ядничества и внішнее изящество. Многіе на эту сторону въ діль возвіщенія слова Божія смотрять съ горделивымъ пренебреженіемъ. Они указывають на апостольскую простоту, на безъискусственное, чуждое украшеній, пропов'єданіе слова Божія, которое должно своею внутреннею силою увлевать сердца и побъждать міръ. Все, что относится въ красотв стиля, внашнему искусству проивношенія и прідтности д'яйствованія, они отвергають, какъ суетное человъческое дъло, недостойное евангельской проповъди и той святой цъли, для которой ова говорится. Но всв заявленія подобнаго рода напоминають басню о лисицв, которая, не могши достать высово висящаго винограда, утвшала себя темъ, что онъ еще не врелъ. Эту мысль въ свое время выражаль св. Григорій Навіанзень. Его річи отличаются красотою языва и ораторскимъ искусствомъ въ особенной мъръ. Его порицали за это, и указывали, что "рыбари" (апостолы) не польвовались такими средствами при своей апостольской пропов'вди. Св. Григорій, защищаясь отъ упрека, не стёсняясь открыто заявляль, что недовольство его порицателей свое основание находить единственно въ ихъ собственномъ безсиліи отличаться въ этомъ родв. "Впрочемъ, (прибавляеть онъ) я охотно, подобно рыбарямъ, пренебрегаль бы искусства, если бы я, какъ тв рыбари, имълъ даръ творить чудеса". Вившнія пріятныя качества потому могутъ быть умъстны и цънимы въ проповъди, что они слову Божію отврывають доступь въ сердцамъ и способствують

одержанію надъ ними побіды. Этого одного довольно, чтобы устранить всі вовраженія противь умістности внішняго изящества въ проповіди. Если проповідникъ говорить вяло,— одни безъ вниманія слушають его, а другіе, разъ услышавъ, не являются больше въ церковь. А если, напротивъ, річь доставляеть слушателямъ внутреннее удовлетвореніе и удовольствіе, они дарять проповідника полнымъ вниманіемъ, и уже презъ одно это ихъ сердца на половину увлечены имъ: въ такомъ настроеніи они безъ противорічія принимають все, имъ предлагаемое, легко со всімъ согласуются, и свою душу укотно открывають каждому чувству, какое проповідникъ старается возбудить въ нихъ.

Въ четвертомъ отдълъ своей теорія духовнаго врасноръчія — о содержанія проповъдей или о матерія церковнаго собесъдованія — Юнгманнъ ставитъ два главные вопроса: 1) какіе пункты, при возвъщеніи слова Божія, проповъдникъ долженъ преимущественно имъть въ виду и стараться предлагать народу? 2) изъ вакихъ источниковъ проновъдникъ долженъ черпать мысли при развитіи и изъясненіи частныхъ пунктовъ, и что онъ долженъ наблюдать по отношенію къ этимъ источникамъ?

На первый вопрось онь прежде всего даеть отвёть съ отрицательной стороны, показывая въ первомъ параграфі отдёла, какихъ темъ не должно касаться на церковной каседрів. Задача духовнаго краснорічія (говорить Юнгманнъ), существенно состоить въ томь, чтобы проповідывать слово Божіе, излагать откровенную истину, и чрезь это способствовать усовершенствованію христіанской жизни. Огсюда само собою понятно, что не умістно на церковной каседрів все то, что не есть слово Божіе, и не направлено къ споспішествованію и возвышенію христіанской жизни, какъ то,—положенія естественной философіи, чисто научные богословскіе вопросы, не имізощіє вначенія для жизни, простыя мнінія богословскія, тімъ боліве разныя світскія матеріи,—политическія, куль-

турно-историческія, экономическія, медицинскія и всявія разсужденія не церковнаго характера.

Положеніе, сейчась высказанное, даеть поводь Юнгманну высказать неблагопріятное сужденіе о тип'в пропов'вдей, утвердившемся во Франціи съ начала текущаго столітія по почину Фрейсину, извъстномъ подъ именемъ "Conferences". Название "Conferences" довольно неопредъленное. Этимъ именемъ называются проповиди, имвющія видъ дидактическихъ уроковъ, въ которыхъ, при пособіи естественнаго повнанія, разбираются и обсуждаются положенія религіозной философіи и неики, и истины христіанскаго откровенія: это богословсвія разсужденія, въ которыхъ, чрезъ понятное и увлекательное изложеніе, результаты научнаго богословія переносятся въ болве широкіе круги, и сообщаются и не богословамъ. Онв могутъ имвть значеніе; но ихъ мвсто не нъ храмв, а въ салонв, вуда допускается избранная публика по билетамъ, и гдв они могутъ быть предлагаемы и выслушиваемы при газовомъ или электрическомъ освъщении. Это не слово Божие, вакое обявань возв'вщать христіансвій пропов'ядникъ. Христівнскій пропов'ядникъ безъ нужды не долженъ приб'ягать къ такимъ чисто естественнымъ средствамъ для утвержденія н распространенія между людьми царства Божія; иначе его могуть упревнуть въ томъ, что онъ управдняетъ врестъ Христовъ (1 Кор. 1, 17); ибо въ такомъ случав, вопреки примвру и наставленію апостола, онъ пропов'ядуеть не во явленіш духа и силы, но въ препрътельных человъческій премудрости словестих. (1 Кор. II, 4).

Приступая къ подожительному указанію пунктовъ ученія пропов'ядническаго, Юнгманнъ предваряєть свой перечень такихъ пунктовъ следующимъ общимъ правиломъ: "чёмъ больше значенія изв'ястный пунктъ христіанскаго ученія им'ястъ для спосп'яшествованія христіанской жизни, чёмъ больше изв'ястная откровенная истина необходима или важна для пробужденія, укрупленія и возвышенія христіанской жизни,

тыть болые проповыдникь должень заботиться нанечатлыть ее вы душахы своихы слушателей, тымы чаще оны должень возвращаться кы ней вы своихы проповыдахы, тымы настойчивые оны должены представлять ее.

Мы не будемъ передавать подробнаго перечия пунктовъ ученія, напболве годныхъ и нужвыхъ для цервовной каседры, представленнаго Юнгманномъ. И безъ этого перечня видно для человека, понимающаго христіанское ученіе, ва что ему следуеть обратить свое вниманіе, при возвёщенім народу слова Божія. Темъ для проповёди весьма много въ сумић ученін, преподаваемаго и хранимаго Церковію. Но о чень би проповъдникъ ни говориль, онъ не должень опусвать изъ вида одной центральной истины, которою должна быть проникнута и одужевлена его процоведь. Эка пстина "Сымъ Божій, ради насъ и ради нашего спасенія вочеловівчивнійся и за насъ расцятый. Эта истина альфа и омега, начало и конецъ всего христіанскаго ученія: съ этимъ цептрадьнымъ пунктомъ все должно быть приводимо въ соотношеніе; отъ этого исходнаго пункта все должно быть выводимо и въ нему должно быть возвращаемо. Это руководственное зам'вчаніе въ гомилетивъ Юнгманна сопровождается словомъ убъжденія, обращениимъ въ процовъднивамъ или готоващимся въ проповъдническому служенію, не увлекаться стремленіемъ къ новости и драгоденное время, назначенное для проповедя, во тратить на безплодныя декламаціи, на раскрытіе такихъ идей, которыя не относятся прямо въ христіанскому ученію, а принадлежать области чисто естественнаго на философскія спекуляціи и изследованія, которыя гуть льстить слуху и доставлять и вкоторое удовлетворение рав граженной разсудочной мысли. Предъ глазами проповъдника необозримый люсь, -едва одолимая полнота чистыхъ пристіанских встинь. Ошеломляющій шумь земных житейсвихъ попеченій безирестанно безповоить человфва: соблазнительный голось міра, не умолкая, звучить въ ушахъ нашихъ.

Въ храмъ нужно склонять вниманіе христіанъ къ предметамъ, имъющимъ отношеніе къ нашему въчному сцасенію, къ небесному царству, къ которому призываетъ Христосъ всъхъ своихъ послъдователей. Проповъдникъ не навлекаетъ ли на себя отвътственности, если онъ для того, чтобы заслужить одобреніе и проповъдывать интереснье, пикантиве, ученіве или умиве, ставетъ ванимать слушателей разглагольствіями о предметахъ, не имъющихъ прямой связи съ центральнымъ пунктомъ ученія христіанскаго о крестъ и спасеніи души нашей, будеть излагать только Prolegomena, и за введеніемъ и приготовленіемъ никогда не дойдетъ до самаго дъла?

Авторъ даль довольно длинный каталогь темъ проповъдническихъ, но въ заключении главы о содержании проповъдей онъ замъчаетъ, что самый длинный и самый подробный ваталогъ темъ, вакой могла бы предложить теорія, не можеть быть довивющимъ указаніемъ для пропов'ядника при иснолнении имъ своего долга. Его собственный тактъ и его собственное разсуждение каждый разъ должны указать ему выборъ содержанія пропов'яди, соотв'ятственно обстоятельствамъ, при которыхъ онъ проповедуетъ, и частной цёли, стоящей на виду его. Указанія теоріи могуть давать ему руководственный намежь; но они будуть безполенны, если у него не будеть двухъ вещей, могущихъ обезпечить ему успъхъ его проповъдначества. Съ одной стороны, глубокое разумъніе христіансваго ученія, пріобратаемое основательнымъ и усерднымъ изученіемъ священного Писанія и богословія, съ другой, христіанская живнь въ страхв Божіемъ и любии въ Богу, и сердце, полное благоговънія и святости, -- вотъ самые надежные уназатели достойныхъ и пригодныхъ темъ для проповеди перковной!

Въ трактатъ объ источникахъ, изъ которыхъ проповъдникъ можетъ и долженъ черпать содержание своихъ бе-

свят. Юнгманнъ идетъ върнымъ путемъ и даетъ много полезныхъ замвчаній, которыя, впрочемъ, не являются повостію въ нашей наукъ, и потому нътъ нужды передавать ихъ въ подробности. Совершенно в рно, и согласно со всеми другими гомилетами, самою главною книгою, наиболье необходимою и полезною для проповъдника, Юнгманнъ считаетъ священное Писаніе. Оно содержить существенную часть христіанскаго ученія, и для пропов'йдника, равно какъ и для всякаго христіанина, им'ветъ особенное значевіе, какъ кныга богодухновенная. Кром'в того, всякая проповедь должна быть практична, а все содержание священнаго Писания въ высшей степени правтично, будучи направлено къ спосийшествованію и возвышенію нашей духовной жизни. проповедь еще должна быть популярна, то есть, совершенно понятна для народа; но нётъ книги, которая бы, при глубинъ содержанія, отличалась такою популярностію, вавъ священное Писаніе. И во многихъ другихъ отношеніяхъ свяпіснвая книга книгъ можеть быть пенвсякаемымъ источникомъ и высочайшимъ образцомъ. - Кромъ свящевнаго Писанія, какъ на источникь для пропов'ядника, Юнгманнъ указываеть на богослужебныя вниги, на опредёленія соборовь и на творенія отцовъ церкви. На творенія отцовъ церкви Юнгманиъ обращаетъ особенное внимание проповъдниковъ. Отцы церкви служать лучшими и върными истолкователами божественнаго Откровенія, и для возв'ященія слова Божія ихъ творенія особенно важны потому, что большая часть ихъ состоитъ изъ пропов'йдей, слідовательно изъ произведеній духовнаго врасноречія, по истине образцовыхъ, и весьма многія изъ ихъ поучительных разсужденій тавъ изложены, что они носять печать дидаскалического краснорвчія. Церковные писатели не излагають христіанское ученіе, какь простой предметь внанія, какъ поздніве это стали ділать въ школь, но такъ, чтобы оно служило къ назиданію, къ возбужденію и укръпленію любви къ Богу и ближнему.

труды святыхъ отцовъ церкви мы должны смотреть какъ на образцы, по которымъ мы должны изучать духовное краснорвчіе, и учиться проповідывать слово Божіе народу. Ивъ всёхъ отцовъ церкви, въ качестве образца для проповёдниковъ, Юнгманнъ, вивств съ Жиберомъ и Фенелономъ, особенно отличаетъ святаго Іоанна Златоуста, котораго справедливости нужно назвать величайшимъ проповъдникомъ, и на котораго не одинъ разъ въ своей книгв Юнгманнъ обращаеть внимание читателей. Его стиль свободный и обильный, но не разсчитанъ на ложное излщество; все у него подчинено цёли духовнаго краснорёчія; видно у него полное внакомство съ священнымъ Писаніемъ и при этомъ онъ совершенствъ владъетъ знаніемъ живни и людей; онъ говорить сердцу и приводить въ деятельность нившую силу познавія; онъ излагаеть многосодержательныя мысли, и это соединяется у него съ глубовимъчувствомъ. Но и всё другія его сочиненія отличаются понулярностію, живостію, правтичностію, глубовимъ чувствомъ, увлекательностію изложенія и несравненнымъ умъньемъ пользоваться священнымъ Писаніемъ.

Что касается научнаго богословскаго знанія, то, вонечно, нужно для проповъдника, но учености въ проповъди повазывать не нужно; проповъдникъ излагать ученіе религіи должень не въ сухой дидактической формъ, но ораторски, отвлеченно онъ долженъ говорить, какъ это дъластъ школа, но понятно для народа. Особенно осторожно нужно пользоваться проповъднику свътскою ученостію. Проповъдпомнить, что онъ излагаетъ слово Божіе не никъ долженъ для научно образованныхъ людей, но для народа; а для народа матеріалы, заимствуемые изъ свётской науки, всегда ввито чуждое, далекое отъ его созерцанія. Притомъ религія не нуждается въ такой опоръ, какую можетъ предложить свътская наука, и сторонній свътскій придатокъ, приводимый въ обиліи, кажется не у міста при раскрытіи отвровенной божественной истины.

Digitized by Google

Есть много сборниковъ и пособій для пропов'ядниковъ, въ которыхъ собраны міста изъ священнаго Писанія, изъ отеческихъ творені і, докавательства, заимствованныя ивъ богословія, историческія черты, аналогіи, противоположенія и другіе элемевты о различныхъ предметахъ церковнаго красноръчія. Сборники такого рода могутъ служить пособіемъ для пропов'ядника. Но Юнгианив не совытуеть просто выписывать изъ этихъ сборниковъ, но изучать предложенное тамъ, и съ разсужденіемъ я разумівніемъ выбирать потребное оттуда. Горандо полевнве, вивсто того, чтобы пользоваться чужимъ трудомъ; самому составлять подобный сборникъ, и постоянно восполнять его. Для пропов'вдинка безусловно необходимо постоянное чтеніе и ивученіе, если онъ хочеть, чтобы его пропов'яди отличались богатствомъ мыслей, новостію, разнообравіемъ и практичностію. Но чтобы удержать и сохранить матеріаль, пріобретаемый чтеніемъ и изученіемъ, и нужно записывать его; на намять въ этомъ случав не всегда можно разсчитывать. Чтеніе будеть сопровождаться несравненно болье плодотворнымъ результатомъ, если при чтеніи всегда им'ять въ рукахъ перо или карандашъ, и записывать все, что всгретится замъчательнаго въ книгъ; а для того, чтобы легче найти, когда понадобится, записанное при чтеніи, нужно держаться какого либобпорядка въ записной вниге, -или а фавитнаго порядка названій предметовъ, или систематического. Тогда у васъ всегдя подъ руками будетъ требуемый, полезный для васъ, матеріалъ.

Последній пятый отдёль теоріи духовнаго краснорёчія Юнгманна посвящень обозрёнію разныхь видовь церковной проповёди. Вь основной части своей системы онь указаль два рода духовныхь рёчей: одинь имёсть непосредственное направленіе къ силё нашего познанія, названный имь дадаскалическомь, а другой къ силё стремленія или сердцу, названный имь парегоретическимь. Къ дидаскалическому кра-

сноръчію онъ относитъ катихивическое поученіе, дидаскалическую проповъдь и омилію, а къ парегоретическому, паренетическую и панегирическую проповъдь.

Низшая степень духовнаго врасноръчія - катихивическія поученія. Такимъ именемъ по церковному словоупотребленію навываются такія поученія, какими Церковь вводить въ познаніе ученія віры не знающихъ ся. Катихизація не должна быть руководствомъ къ спекулятивному-научному изученію религіозныхъ истинъ; она должна состоять въ простомъ, совершенно объективномъ изложеніи ихъ, и опираться исвлючительно на авторитетъ Откровенія и Церкви. Августинъ 1) катихивическое наставление постоянно навываетъ словомъ пагratio-пов'ествованіе. Слово это овначаеть, что катихизація даетъ объективное представленіе фактовъ и положеній, которбе слушатели съ върою принимають на основани авторитета свидътелей. Катихизація поэтому не можеть быть простымь отвлеченнымъ анализомъ и раскрытіемъ религіозныхъ истинъ; но въ ней последнія всегда нужно приводить въ связь съ соотвътствующими фактами Отвровенія, и къ нимъ привязывать. Историческій методъ здёсь долженъ имёть особенное примівненіе при наученій невіздущих вистинами вівры.

Катихизація не должна огранич иваться однимъ сообщеніемъ ученія. При катихизаціи важ ною существенною вадачею должно быть то, чтобы дъйствовать на сердце; такъ какъ сердцемъ въруется въ правду. Катихизаторъ долженъ направлять свое слово не только къ силъ познанія, но и къ силъ стремленія, и вести своихъ слушателей къ тому, чтобы они религіозныя истины воспринимали и усвояли, какъ правило или норму своей жизни, въ твердой въръ и дъятельной любви. Катихизическое ученіе не должно быть видомъ или частію простого холодняго ученія или школьной

<sup>1)</sup> August, de catechizandis rudibus, c. 2, u. 4.

дидактики. На пето нужно смотрёть, какт на видъ духовнаго краснорёчія; а духовное краснорёчіе предъявляетъ проповёднику требованія большія, чёмъ какія можно предъявлять школьному учителю. Если катихизаторъ учитъ вёріз такт, какт учатъ чтенію, письму, счисленію, тогда онъ не выполняетъ своей задачи. Для выполненія этой задачи требуется пе ораторско-патетическое изложеніе, а теплое, проникнутое религіознымъ чувствомъ, настроеніе катихизатора. Это теплое религіозное чувство, если оно есть въ душів катихизатора, само собою проявится въ его учительномъ словів, и невамітно для него самого будетъ дійствовать на сердце слушателей.

Дидаскалическою проповедію Юнгманнъ называеть такую пропов'ядь, которая существенною частію своей задачи имбеть научение, но которая вмёстё съ тёмъ, какъ видъ краснорвчія, наставляя должна опредвляющимъ образомъ дъйствовать на силу стремленія. Она имъетъ близкое сродство съ катихизацією, только адресуется къ лицамъ болѣе наставленнымъ въ въръ, чъмъ какихъ имъетъ въ виду катихизаторъ. Юнгманнъ въ рвчи о дидаскалической проповеди говорить о формальной сторонв ся, ея устройствв и возможпомъ содержании частей ея, - приступа, изследования и завлюченія, польвуясь, какъ и въ другихъ отделахъ, при разъясненія своихъ положеній словами Квинтиліана, Цицерона, Фенелона, Блера, и сопровождая свои изъясненія прим'врами. Говорить онь объ этомъ предметв умно и практично; но все существенное, что развиваеть онъ въ этомъ трактать, не носить печати оригинальности, а заимствовано имъ у другихъ лучших учителей краснор вчія.

Омилія или изъяснительная бесёда, отнесена Юнгманномъ въ дидаскалическому краснорічно и составляеть особый видъ его, посвященный изъясненіе священчаго Писанія. Онъ признаеть высокое достоинство омиліи, которая была господствующимъ родомъ поученій, у древнихъ отцовъ церкви, и вийсті съ Фенелономъ, изъ діалоговъ котораго онъ приво-

дить длинную выдержку, настоятельно совътуеть проповъдникамъ следовать примеру отцовъ Церкви и возможно чаще держать омиліи. Священное Писаніе даровано людямъ вськъ временъ и мъстъ, и оно такой же обильный источникъ назиданія представляеть и для нынішнихь поколіній, какой представляло въ въкъ отповъ Церкви; оно никогда не старвется, и сокровища въры, въ немъ заключающіяся, неистощимы и никогда не перестануть быть многоцівными и миогополезными для христіанъ. Приводять возраженія противъ достоинства омиліи, изъ которых главное то, что въ омиліи пътъ единства. Юнгманнъ это возражение устраняетъ указаніемъ, во-первыхъ, на то, что въ священномъ Писаніи есть иножество отделовъ, въ которыхъ госпотствуетъ полное единство, во - вторыхъ, на примъръ Златоуста, который является величайшимъ мастеромъ въ искусствъ толкованія Писанія, и котораго бесёды могуть служить прекрасивёшимъ образцомъ для всякаго, желающаго толковать въ пропов'бдяхъ священное Писаніе. Опъ изъясияеть цілья вниги священнаго Писанія по порядку стиховъ текста; естественно при этихъ изъясненіяхъ касается онъ разныхъ религіозныхъ истинъ, но у него всегда есть одна преобладающая мысль, и его бесъды носять на себъ печать высокаго оригинального краснорвчія.

Дидаскалической проповёди, какъ мы говорили выше, Юнгманиъ противополагаетъ проповёдь парегоретическую, имёющую своею непосредственною задачею не наученіе, а возбужденіе силы стремленія и направленіе ея на добрый правильный путь. Та, дидаскалическая, проповёдь дёйствуетъ на силу познанія, а эта на сердце, волю, по въ стремленіи къ сгоей цёли она пользуется и тёмъ, что составляетъ существенную принадлежность дидаскалической проповёди, то есть, яснымъ и правильнымъ представленіемъ религіозныхъ истинъ, безъчего была бы недостижима цёль. На два вида раздёляетъ Юнгманнъ парегоретическую проповёдь, и одинъ видъ назы-

ваетъ паренетическою проповъдию, а другой панегирическою. Название вида проповъди паренетическою (отъ παραινέω, увъщаваю) по этимологическому значению почти тождественно съ названиемъ "парегоретический". Это новое название употребилъ Юнгманнъ потому, что отличилъ два вида парегоретической проповъдь панегирической проповъдь, включивъ сюда и проповъдь панегирическую.

Считаемъ излишнимъ, для ознакомленія съ теорією краснорѣчія Юнгманна, передавать его практическія замѣчанія касательно устройства и состава паренетической проповѣди, по тѣмъ же соображеніямъ, по какимъ мы не входили въ разборъ его вамѣчаній о составленіи дидаскалической проповѣди и омиліи. Но параграфъ въ его системѣ о панегирической проповѣди заключаетъ въ себѣ не мало такого, что нельзя обойти молчаніемъ.

Прежде всего онъ старается установить точное понятіе, какое нужно соединять съ словомъ "панегиривъ", "панегирическая пропов'ядь". Ограниченіе панегирика одними похвальными словами, по сужденію Юнгманна, не соотв'єтствуєть тому смыслу, какой соединяли съ этимъ словомъ древніе. Происходя отъ греческаго слова πανήγυρις—собраніе народа, всенародное торжественное собраніе, народный празднивъ,панегирическія річи въ древности означали такія ораторскія рвчи, которыя говорились при народныхъ собраніяхъ, при какомъ либо торжествъ или въ какой либо правдникъ, и, конечно, отвъчали духу и характеру торжества. Нанегирическая ръчь въ собственномъ смысл'в праздничная рівчь. И въ этомъ смыслв нужно принять названіе панегирической рычи и въ христіанской пропов'яднической литературів, и имъ употребительное название похвальной рычи; какъ такъ для духовнаго краснорвчія последнее наяваніе не вполне удачно. Такимъ образомъ панегирическія проповёди такія произведенія духовнаго краснорівчія, которыя говорятся въ правдники господские и богородичные и въ праздники святыхъ, къ уясненію и возвышенію торжества и въ соотвътствіе цёли его учрежденія. Могутъ говориться въ такіе дни проповъди и дидаскалическаго характера, особенно, когда слушатели недостаточно ознакомлены съ сущностію праздника. Но такія проповъди въ правдничные дни являются исключеніемъ. При нормальномъ порядкі вещей правдничныя проповъди должви быть парегоретическаго характера. Такими по крайней мірть онів звилются въ классическихъ произведеніять отличайшихъ проповёдниковъ.

.Составление хорошей проповёди на накой либо правдвикъ господскій или богородичной Юнгианив считаеть дввомъ не ветвимъ. Хотя ясенъ дукъ правдника,-ясно, каків события прославляются въ тотъ или другой правднивъ, и вакія чувства и настроенія нужно возбуждать въ слушателяхъ въ такіе дви, но выраженіе всего втого въ проповёдном'я словь не всвив удается. Не всегда легио найти потребное количество частныхъ представленій для развитія главваго подоженія, подскавываемаго дукомъ в характеромъ правдавна. Это ватруднение дълается еще болье чувствительнымъ, если проповідникь должень проповідникть предв одною в тою же общиною важдый годъ. Особенно трудно составлять хорошія проповеди, не повторяясь, на правдники Божіей Матери. Для того, чтобы говорить панегирическій проновіди въ честь ея, нужно имать достаточный запась историческихь конкретныхъ фактовъ нев ел жизки; а ихъ очень мало. Потому и такой внаменитый проповодникь, нака Массильйонь; посла наскольких и неудачных опытовь, отчалванся вы вобможности написать нохвальную рачь въ собстренном симста на Пресвятую Діву. "Работа этого вода (писаль онь въ носладніе годы своей живни одному священнику орагорів) легыа тольно для пропов'ящиновъ безъ таланта, отъ которыхъ инкто не ожидаеть чего-либо особеннаго, которые всимъ довольны, ни о чемъ, выходещемъ неъ круга ихъ ервнія, не нивють Mas Ecropia fomegerana.

Digitized by Google

ий налійшаго представленія, и воображають себі, ито они составням похвальную річь, если они привели ийкоторое числю исторических черть, безь всякаго значенія, и разбавили ихъ множествомъ ничего не говорящихъ общихъ мість 1).

Панегирическія проповіли на дня святих разділяєть Юнгианиъ, соотебественно указаніямъ духовной литературы, на два разрида, и указываеть въ этомъ роде пропоповеди два направленія. Одному направленію слідують италівнскіе проповедения съ Сепьери во главе, а другому францувскіе. Италіянскіе пропов'ядники въ праздники святыхъ говорать ровремения рёчи, пансграви ва тёснома симскё этого слова. Или пропован нь честь святиль отвачають тапь ръчемъ, которыя древніе риторы отнесний ка різчемъ, сапазаеминь "genus demonstrativum"—родь ноказательный. Овя въ своилъ ръчалъ прежде всего, и почти исключительно, высравляють необычайное величе святыхь, и инфють цёлію прославление обятиль и возбуждение въ слушателяхь удивленія и нечтенія къ пинь. Соответственно этой цёли, въ віх пренов'ядахъ виденъ возвишений полеть, токъ одушевленія ствиь блостящій, и весь строй ихъ напонинаеть характер'я денческих панесириковъ, мало отвъчающій характеру возвъщенія слова Божія, предписываемому гомплетическою теорігю. Пропервди французскихъ проповеднивовъ на дна святыхъ собственно (большею частію) паренетнуєскія, -- увіщательния проповади. Исторические факти изъ жизии святихъ у низъ составляють меньшую часть рёчи, и проповёдникь пользует-CS STEME CRETAME, RAND OCHORAHICMED MAY DOBOTOME, RE DAсирытно соотвитствующей религюеной истины или вы сообщежію соотвівствующаго правственняго укінцавія. Француюціе -оте старубко скојначено со и опецијаннији плинубвоподи MY TAUDERICEID. OHE ESCHENTS HORBELLHEID DESCH HOTCHY.

<sup>2)</sup> Maury, Resai sur l'eloquence de la chaire. I. p. 278.

что божтея невториться преда слушателями. Но вийств съ этих, сейдуя своему направлению, они разсчитывають принести более польны своимъ слушателниъ. "Чтобы вы болбе мольки извлекии отсюда (говорить Восскость въ одной проповъди), мы, пристівне, свътскими ораторами предоставляеми блесть и пышность панетираческого стиля; у нихъ вы мысли одво,-выявать удивленіе. А мы стоимъ на каседрів Інсуса Христа, измето Искупителя; простота Евангелій далжна Cute tythan's ynpamericus famen privi; nu kotung nutute ваящ души истивани, инфициим высокое достоинство и всими вонятными". Также и Бурдалу выскваньнеть подобыча веглядъ: "Не спотрите на пастоящую ною произведъ, масъ на простую похвальную річь, которан бы единстиенною цілію нивла дать вань "высовое полятіе о сеятоль Павав. Я уже сказаль: я буду говорить вамь проповёдь, я буду давать руконодство для жевни; я выставлю предъ вашини глазаме примеръ или образецъ, на которые ныне намъ Вогъ указываеть, дябы ны сдёвали изъ него применене въ себе. Юнгиания не отрицаеть совершенно значения панегирика ная пожвальной рёчи святымъ, тёмъ болёе, что образцы таких рачей встрачаются у святих отцова Первов, Іовина Златоуста, Василія Великаго, Григорія Навіанвина. Но его сочувствіе всецівло на стороні того направленія, которому севдують францувскіе пропов'ядники, и свое предпочтеніе этого направленія маправленію чисто паногирическому онь педкрапляетъ данносо питатого изъ разговоровъ фенелона, о красноречін.

Заслуживають вивианія замічанія Юнгианна о пелемическихь проповідку. По тему понячію, какоє авторъ сеставшть о духовнойть праснорічнія, понемическими проневівдвих не должно быть міста на церновной начедрі. Вограженія и недоумінія по отношенію их той или другой религіовной мстині могуть и при навістныхь обстоятельствомъ должны быть принимаемы во вниманіе, разъясняемы и опро-

вергаемы съ церковной каседры. Но это можеть быть допускаемо въ дидасцалических в проповёдяхъ. А ставить особый посода ноломических проповодей, поторыя бы нивые своею задачено опроворжение учений, не согласных съ символомъ, принятымъ Перковію, - это эначить навланаєть духовному праспорачію работу, ему не подлежащую, Юнцианнъ приводеть мивнія, и вскольвих видных авторитетовь въ исторіи церкорнаго праспорачія, которые находили изследованія о спорних редигіонних вояросахь въ проповеди въ висшей степени противными. Проповодь должна назндать, а не ниспроворгать, дазать руководство для пристівненой жилин, а не зажиматься нападеніями на тэхъ, которые искажають ученіе вары. Могуть представлять, что полемика съ заблуждениемъ нужна для утвержденія христівнъ въ въръ. Основаніе, повидимому, ROPOMEC; HO OUNTS HORASHBACTS, TO OHO HE HMEETS HERAвого достоянства. Невависьмо отъ разныхъ неудачь, нераздучных съ такою полемивою, всябдствіе поврежденія человъческой природи, склонность во злу въ нашей душт такъ велика, что ниме больше примуть къ сердцу вовражения, чэмъ опровержение, в такимъ образомъ вийсто илиба примуть вмію. Лучше съ полною ясностію и вравумительностію BRIAFATE BOJORBTOLEMS HOTHEN POREFIE, TANA GODOTECS CL овбаужденіемь. Истина, представленная въ своей естественвой простоть, владветь такою притигательною силою, это она можеть увлевать в противащіеся ей умы. Сердце въ церкан при богослужебных собраніях инцега усповоенія и удовлетворенія духовнаго, а когда на наседрі раздаются бранные, вриви противъ ниомислящихъ, тогда не будетъ мъста этому духовному усповеснію. Церковной каседрь прилично ясное распритіе правага ученія, бевь вилетенія сюда противника заблужденій. Преда святавшима твла и врови Христовой правовирующій только, въ молитей должень вспоиннать о своихъ заблуждающихъ братіявъ.

По ораторскому достоинству проповидь парегоретичесных выше пропов'яди дидаскалической. И на запакъ, со времени реформы въ производи, производенией Воссмостомъ, Бурдалу, Массильйономъ, она сделалась господствующею не одной Франціи, но и нь другихъ странахъ. Образци французскаго классическаго церковнаго краснорачія, отличающісся высовимь ораторевимь совершенствомь, всё парегоретического карактера. Они склонили вивманіе прововідвиковъ къ этому роду проповідей, и при добромъ вліявін на проповодь именя въ результата невыгодную сторону. Отсюда въ теоріи и практикі проповіднической ловинна односторовность, -- стали пренебретать дидаскалическою проповёдію, и въ практивъ почти не обращаются къ ней. Между тъмъ въ дидаскалической проповъди ощущается большая нотребность. Вольшая ноловина христіанъ въ религіозныхъ дёлахъ овавываются невъждами, и это нужно сказать не только о простомъ народъ, но и о людихъ образованныхъ, даже и объ учения. Самия парегоретическія проповіди мало понимаются на не проявводять и надлежащаго действія вотому, что варедъ не имъетъ элементарныхъ познаній, какія для того вребуются. Если бы христіанство изъ двукъ формъ красиервчія принуждено было избрать одну накую либо, то оно скорве должно было бы отказаться отъ нарегоретической проповіди: беть нея оно еще могло бы существовать, а беть дидаевалической инкогда. Если дидаевалическая проновадь будеть въ забренін, невіжество в заблуждевіе всегда скорфе респространится въ народе. Народъ не будеть владеть основательными внанісми религіовнаго учевія, если сму будуть ефобщаться только частные отрывки его, безъ связи и по-PEARS.

Теорія Юнгианна завлючается практическими заибчаніями васательно способа саставленія пропов'йдей, и въ этвхъ заибчанійкъ дани добрия увазанія, воторыя мы можемъ рекомондовать приниты из свёдёнію важдому проповіднику, къ особенности велінняющему, желающему усовержинствовать особя въ высовомъ и трудномъ некусствій проповідничества.

Что же, вервие висто, при составлении и преда провинесовисых проворяди пообродимо вроповоднику? Первые всого веобходина молитва, вепроменіе божественной благодитной номощи для благоусившинаго совершенія діля. Чтоби сділечь отога совота болбе убъдительника для проповодника, Вытото сен и вистал пформанф съвтовия и изъ его діалога "Тиней" приводить свидотельство ва подтвержденіе своего положенія. Критій сділяль предлеженіе Тинею изложить свои мисли о происхождение вселенией. Сократь виравиль свое согласіе на это и пригласиль Тимея начать, но напереть просиль его, какъ следуеть по обичаю, призвать боговъ. "Ты правъ, Совратъ", отвёчаль ему Твией. "Всъ, если только они сколько нибудь разумич, обинновенно прививають боговь предъ началомь каждаго дёла, вначительнаго ин то, или невначительнаго; такъ болве должин обратиться нь богань и богинань им, собиралсь разсуждать о происхождения вселенной, если только не хотимь быть без--умение, и просить ихъ всёхъ, чтобы ин быле въ состоявін прежде всего говорить, вакъ выв угодно, нотомв, что жасается вась самихь, чтобы, съ одной стороны, я ясно и правильно виражаль свои имсли, а съ другой, вы легио повичали то, что я скажу" 1). Если язычникь таки разсуждаль, то твих болке им христівне, если не хотимъ бить безумвыми, приступая къ составленію проповёди, въ глубововъ смиренія и благоговінія усердно должим просить благодати Сиятаго Духа. Язычнявъ не нивит того божественнаго отвровенія, которымъ мы руководствуемся. А намъ указано чреть апостола Духонъ Святинъ, что им не доволни есмы от себе nomicaumu umo, and ome cede, no doecatemed name ome Bora

<sup>\*)</sup> Coulinesia Bautona, nepes. Raptionlius, v. VI, crp. 388.

(2 Кор. III, 5). И блаж. Августить совттуеть пропольдинку, наифревающемуся говорить слово предъ собраніемъ щли диктовать проповёдь свою другимъ желающимъ и способнымъ свавать ее предъ народомъ, усердио молиться, да дастъ Господь во уста его слово благо. Ибо если царица Есемрь, приготовлясь предъ царемъ Артавсерсомъ говорить за временное спасеніе народа своего, молилась, чтобы Господь далъ слово благоугодно во уста ся (Есе. IV, 17): то не цаче ли долженъ молиться о полученіи сего важнаго дара тотъ, вто трудится надъ словомъ и ученіемъ о вічномъ спасенія людей? 1).

Второе дело проповедника твердо установить предмета проповеди и ясно поставить особенную цель, какой хочета достигнуть своею проповедію. Въ особенности въ парегоретических проповедих эта цель всегда должна быть намечена съ полною определенностію.

Затвиъ собираются мысли для изследованія, какъ грубый матеріаль. Эти мысли, представляющіяся при размышленіи, следуеть записывать въ томъ порядке, какъ ови возникають, и по возможности кратко. Для ясности хорошо означать ихъ цифрами.

По собраніи соотвётствующаго множества мыслей нужно смотрёть, въ какомъ отношенія онё находятся между собою, и свести ихъ къ одной центральной мысли, къ одному основанію. Центральную мысль или главное положеніе нужно твердо поставить, и за тёмъ начертить предварительный планъ или порядокъ раскрытія основной мысли частными представленіями. Первоначальный планъ проповёди Юзгманнъ называеть предварительнымъ, потому что это первое расположеніе еще не можеть быть неизмённымъ. При обсужденія, развитіи и ораторскомъ наложеніи основной мысли проповёди и при письменной обработкъ проповёди часто прихо-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Xpuct. saysa, IV, rz. 68.

дится наивнять начертанный лервоначально планъ проповъди. На первыхъ порахъ проповъднической дъятельности рекомендуется духовнымъ ораторамъ всегда два рази писать и обработывать свои проповъди: вторая обработка всегда будетъ лучше первой.

Последнее замечание касательно составления и произнесенія пропов'ядей дветь р'яшеніе спорнаго вопроса о томъ, пужно ли проповъди записывать сполна, выучивать ихъ навзусть и потомъ по памяти произносить изученное, или слъдовать въ этомъ пунктъ другому методу: Юнгманнъ не хочеть прямо отъ себя давать решительный отвёть на этотъ вопросъ, а приводить мивнія авторитетныхь лиць, и вкъ заставляеть говорить вийсто себя, нийя въ виду болже основательное ръшение спорнаго вопроса. Лучшие авторитеты, ниъ приводимие, стоять за запись ораторскихъ рачей. Прежде всего онъ приводить мивніе Квинтиліана. Квинтиліань находиль, что при равличій дарованій, безь сомейнія, пельзя всвых предписывать одинаковую методу. Но если вто владветь хорошею памятію в имветь достаточно времени, то я совътоваль бы (говорить Квинтиліань) твердо держаться письменной обработки и не пропускать ни одного слога: вначе запись была бы излишня... При данных условияхъ эта метода, безъ сомивнія, самая лучшая. А если піть этихъ условій, - легкой памяти и времени, тогда безполевно связывать себя записанными словами; ибо забвение одного какого либо изъ нихъ можетъ произвесть непріятное замедленіе въ произнощении, и даже вовсе остановить его. При такихъ обстоятельствахь безопасные, умомы усвоныши себы мысли, свободу словесного изложения до произношения. Впрочемъ, произношение при такомъ условии удается только твиъ, кто уже нажилъ нвкоторую опытность въ импровизаци 1).

<sup>1)</sup> Quintil, Justit. orat. Lib. XV de memorie, c. 2. Altenburgi, T. II. p. 319-320.

Юнгианъ противопоставляеть этому мненію мненіе Фенелона, который не рекомендуеть предварительной записи проповъдей, и дълаетъ длинную выдержку изъ его "Разговоровъ о краснорьчіи", но методу, указываемую Квинтитіаномъ, онъ считаетъ нормою или правиломъ, котораго должны держаться проповъдники при возвъщении слова Божія. И Фенелонъ. вовстающій оротивъ записи и выучиванія пропов'єдей, слишкомъ многаго требуетъ отъ человъка, выступающаго на каеедру бевъ записанной напередъ ръчи. Онъ предполагаетъ, что такой человькъ имъетъ твердый навыкъ въ письменныхъ работахъ, перечиталъ образцовыхъ ораторовъ, отъ природы владъетъ хорошимъ даромъ слова, и этотъ даръ развилъ и усовершенствовалъ долгимъ упражненіемъ, и кромъ того пріобръль вначительный запась основательных внаній. И такой человъкъ, собираясь говорить проповъдь, долженъ хорошо обдумать свою тему, и въ умѣ своемъ привести въ порядокъ всв мысли. Для такихъ людей, которые бы владъли всемъ темъ, чего требуетъ Фенелонъ, его метода была бы правильна. Но такихъ людей не много. Особенно въ первые годы проповъднической дъятельности никакъ не слъдуеть уклоняться отъ руководственныхъ указаній Квинтиліана. И Фенелонъ требуеть оть человъка усерднаго, постояннаго, неутомимаго упражненія въ письменныхъ работахъ, если онъ хочетъ имъть успъхъ въ красноръчи. Платонъ влагаеть въ уста Сократа такія слова его Федру: "Предположимъ, что природа дала тебъ ораторскія способности; но ты сдълаешься хорошимъ ораторомъ, когда съ этими способностями соединишь знаніе теоріи и усердное упражненіе; на сколько у тебя будеть недоставать этихъ двухъ условій, на столько ты будешь далекъ отъ совершенства" 1). Нътъ искуства, которымъ бы можно было овладъть безъ неослабнаго упражненія. Краснорфчіе не можетъ составлять

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочиненія Платона, пер. Карповикъ. Ч. IV, стр. 99. Изъ ясторів гомелетиви.

этомъ случать исключенія, и упражненіе, необходимое для усовершенствованія въ немъ, есть именно письменное упражненіе, письменная обработка ръчей.

Для людей, обладающихъ живою фантавіею и дегкимъ языкомъ, всегда близко искущение считать издишнимъ необходимый элементъ приготовленія къ ръчи, и упражняться просто въ импровизаціи. Но объ этомъ пункть основанельно говорить Цицеронъ, влагая свою мысль въ уста Красса. Онъ не оспариваеть, что упражненіе въ импровизаціи приносить Но весьма многіе (замъчаетъ онъ) при тасвою пользу. кой импровизированной рѣчи упражняютъ только свою грудь и свой голосъ; они усовершенствовали изворотливость своего языка и счастливы темъ, что могутъ разсыпаться обиліемъ словъ. Ихъ обольщаеть мысль, которую часто можно слышать: "практикою (dicendo) обыкновенно люди пріобрътають говорить". Но справедливъе способность нужно дурно говорить люди научаются отъ того, что имъ весьма дегко достаются плохія річи. Посему въ самых в тіх упражненіяхъ, хотя хорошо говорить ръчь и экспромитомъ, но гораздо лучше, употребивши время на размышленіе, говорить рѣчь, тщательно приготовленную заранъе. Но главное дъло, (что мы, говоря по правдь, весьма мало дылаемь; ибо это требуетъ большого труда, какого весьма многіе изъ насъ изобгаютъ)-главное дъло какъ можно больше писать. Стиль (перо) самый дучшій и самый превосходный производитель (effector) и учитель красноръчія. И это справедливо: ибо если пость размыщленіи и обдумыванія легко удастся иной разъ импровизованная и случайная ръчь, то послъ усидчиваго и усерднаго записыванія она выдеть несравненно лучше: Тогда при внимательномъ и серьезномъ отношеніи къ дълу, лучше возникають и развиваются мысли, служащія къ уясненію того предмета, о которомъ мы пишемъ; далье подпадаютъ мало по малу подъ перо обороты и выраженія, наиболье подгодящія къ особенной цьли и предмету рычи, и

наконецъ чрезъ запись научаются искусству правильнаго строенія річи и пріобрітають стиль, отличающійся благозвучіемъ и ораторскою размъренностію (numero et modo). Вотъ преимущества, которыя снискиваютъ хорошимъ ораторамъ одобрительные крики и удивленіе. Этихъ преимуществъ никто не пріобрътетъ, если не будеть долго и много упражняться въ письменныхъ работахъ, хотя бы онъ весьма часто упражнялся въ импровизаціи. А кто напротивъ выступаетъ съ публичными речами после тщательнаго упражнения въ записи ихъ, тоть пріобрітаеть такую способность говорить, что, если будетъ импровизировать, слушателямъ это будетъ казаться ръчью, похожею на рычь записанную; и еще, если онъ свою ръчь письменно обработалъ, а во время произнесенія отступиль оть записи, его добавленная рычь не будеть отличаться отъ того, что ваписано имъ" 1). Согласно съ Циперономъ говоритъ Квинтиліанъ, по которому письменная обработка рачей дало, требующее весьма большого труда, но за то объщающее весьма большую пользу и великій усижкь. Потому писать (упражняться въ письменныхъ работахъ) нужно какъ можно усерднъе и какъ можно больще" 2).

<sup>1)</sup> Ciceronis De oratore. L, 1, c. XXXIII, n. 149-153. Cic. oper, t. I (Parisiis, p. 58-9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Qoint, Justit, orator, 58-59. Lib. X. c. III. T. II, p. 238,

## XII. Гомилетика

или

## Теорія проповъди Вине.

(Homiletique ou Theorie de la predication par A. Vinet).

Между гомилетиками настоящаго стольтія видное мъсто ванимаетъ гомилетика или теорія проповъди Вине. ея (1797—1847) въ свое время быль горячій публицисть, отстаивавшій съ жаромъ свободу сов'єсти и отдыленіе церкви оть государства, въ видахъ болье свободнаго развитія церковной жизни, --бойкій писатель и критикъ, сужденіямъ котораго придавали большое значеніе первостепенные авторитеты французской литературы, --- вліятельный пропов'єдникъ, пользовавшійся въ свое время заслуженною славою, и наконецъ блистательный профессоръ словесности (въ Базельскомъ университеть) и практического богословія (въ Лозаннской академіи). Имя его ставится очень высоко въ французскопротестантскихъ кругахъ, и въ настоящемъ стольтіи среди реформатского въроисповъдного общество онъ является первою и самою главною величиною. Его ставять III лейермахеромъ, этимъ вдіятельнійшимъ протестантскимъ богословомъ-философомъ, и говорятъ, что онъ во французской отрасли протестантства занимаеть такое же мъсто, какое

Плейермахеръ занимаетъ въ нѣмецкомъ протестантствъ. Для оаначенія его вдіянія на его вѣроисповѣдное общество, его называютъ религіознымъ иниціаторомъ (initiateur religieux) 1). Во вниманіи къ такому авторитету Вине, мы не можемъ не дать мѣста въ предпринятомъ нами обозрѣніи замѣчательныхъ гомилетикъ его гомилетическому руководству, за достоинство котораго служитъ ручательствомъ уже одно славное имя автора. Кромѣ того, ознакомить съ его книгою нашихъ читателей побуждаетъ насъ еще то, что онъ, при своемъ научнолитературномъ авторитетѣ, является представителемъ особаго вѣроисповѣднаго общества, французско-реформатскаго, при всей близости къ нѣмецкому протестантству, жившаго особою самостоятельною жизнію и не сливающагося съ нимъ въ своемъ развитіи.

Гомилетика Вине составлена изъ техъ лекцій, какія читаль онь, какь профессорь практического богословія, въ Лованиской академіи. Эти лекцін, читанныя съ одушевленіемъ и отличавшіяся изяществомъ мысли и изложенія, производили сильное впечативніе на слушателей. Но онъ не издаваль ихъ при своей жизни. Онъ изданы пость его смерти (въ 1853 году) почитателями его памяти, съ очарованіемъ слушавщими его уроки, излагаемые съ каоедры. Помня то сильное впечативніе, какое онв производили на слушателей, и цвня ихъ достоинство, они не хотьли, чтобы онъ пропали для публики, въ особенности той ея части, которая имъетъ ближайшее отношеніе къ ділу проповідничества, и издавая ихъ въ печать, думали темъ оказать услугу наукт о проповедничестве. Но одного полнаго исправленнаго курса лекцій они не нашли въ его рукописякъ, какъ ваявляють они въ предисловіи къ изданію его гомидетики. У нихъ подъ руками было нъсколько рукописей, и въ иныхъ отдълахъ курса была значитель-

<sup>1)</sup> Real-Encyclopadie fur protestantische Theologie und Kirche. T. XVI, s. 518.

ная разница между этими рукописями. Кром'ь того объ иныхъ пунктахъ у Вине остались только краткія замічанія, не передающія всего того, что онъ изпагаль на лекціяхъ. Въ такихъ случаяхъ издатели обращались къ тетрадямъ слушателей, и изъ нихъ заимствовали добавленія къ краткимъ отрывочнымъ замъчаніямъ профессора, найденнымъ въ его запискахъ: эти дополненія въ изданной ими книгь они означали вносными знаками. Такими же вносными обставляли ть строки или мъста, въ которыхъ находили нужнымь изменять оригинальный тексть автора, или для дополненія не оконченной фразы, или для соединенія отрывковь, не связанныхъ въ рукописи между собою. Впрочемъ, эти вставки и измененія текста Вине (замечають издатели) касаются только незначительных в частностей. Они завъряють, что книга, ими изданная, съ совершенною точностію воспроизводить мысли Вине объ одной изъ самыхъ важныхъ отраслей его ученія, и со стороны формы она, послъ неоднократныхъ пересмотровъ и сличеній его рукописей, имбеть такой видь, какой даль бы ей, в роятно, и самъ авторъ, если бы пришлось ему пересматривать свои рукописи. Такую же методу слушатели Вине употребили нъсколько раньше (1850 г.) при изданіи Пастырскаго богословія Вине, которое, визсть съ гомилетикою, входитъ въ составъ практическаго богословія.

Посмертное изданіе гомилетики Вине встръчено было съ большимъ сочувствіемъ не только бывшими его слушателями и почитателями, но встми, интересующимися дтломъ проповъдничества. Скоро, послъ своего появленія, оно переведено было на нъмецкій языкъ, (въ 1857 году Шмидомъ), и такимъ образомъ сдълалось достояніемъ не только французской, но и нъмецкой литературы, и нъмецкіе критики и ученые отозвались о ней съ большими похвалами. Цецшвитцъ назваль ее самою лучшею, самою умною книгою новъйшаго времени. Другіе, если не раздъляютъ такого восторженнаго от-

зыва о гомилетикъ Вине и замъчають въ ней недостатки метода и пробълы въ содержаніи, но все таки, какъ Крауссъ, говорятъ: "что предложено въ ней, то высокаго достоинства" 1).

Понятно пость этого, что не лишено интереса ознакомленіе нашихъ читателей съ такою книгою, и мы полагаемъ, что беремся далеко не за лишнюю работу, рышаясь представить по возможности обстоятельный разборъ ея. Въ русской литературь она почти совершенно неизвыстна, и намъ не случалось встрычать въ ней не только болье или менье подробнаго отзыва, но даже и упоминанія о гомилетикъ Вине, хотя по своему достоинству и содержанію она давно заслуживала нашего вниманія.

Ваглядъ на проповъдь у Вине ораморский. Онъ смотрить на проповедь, какъ на видъ красноречія, и подчиняеть проповъдь общимъ законамъ ораторскаго искусства. Нътъ и не можеть быть, по его сужденію, двухъ риторикъ или двухъ ааконовъ краснорвчія. Риторика одна, и гомилетика есть не что иное, какъ видъ риторики, какъ рода, ивдагающая и примъняющая общіе законы краснорычія къ частному виду ораторскихъ произведеній, именно къ краснорьчію церковному или проповъди. По своей основной точкъ зрънія Вине ближе всего примыкаеть къ Шотту и Теремину, замъчательнымъ гомилетамъ первыхъ десятильтій нашего стольтія. Онъ усвоилъ ихъ возврънія, и они, въ его развитіи и изложеніи, получили боле ивящную оболочку, благодаря тому живому языку, какимъ онъ умълъ излагать и сухіе научные предметы. Въ особенности замътно на него вліяніе Теремина, котораго часто и цитуетъ онъ въ своей гомилетикъ.

Построеніе гомилетики Вине самое простое. Планъ ея заимствованъ ивъ старой риторики. Вине разділяеть свою систему гомилетики на три части, и подобно древнимъ рито-

Real Encyclopadie fur protestantische Theologie und Kirche. T. XVI, s. 533.



рамъ, говорить во - первыхъ объ изобретении, во-вторыхъ о расположеніи и въ-третьих ь объ напоженіи. Этимъ тремъ частямъ предпослано довольно общирное введеніе, въ которомъ авторъ установляетъ и разъясняетъ взглядъ на красноръчіе вообще, и церковное въ частности, и его задачу. Недостаеть въ книге Вине части о произношении, о чемъ трактовали древнія риторики. Вине и издатели его теоріи проповъди не объясняють причинъ этого пропуска, и неизвъстно, касался ли этого предмета Вине въ своихъ лекціяхъ. Подобно некоторымъ другимъ авторамъ риторики и гомидетики, Вине могь опустить изъ своей теоріи трактать о произношеніи потому, что хорошему произношенію трудно научиться изъ теоретическихъ правиль: здъсь главнымъ образомъ понезно и необходимо практическое руководство; въ дълъ произношенія имъють рышающее значеніе упражненіе подъ наблюденіемъ опытныхъ людей и подражаніе хорошимъ примъ-Впрочемъ, у Вине последняя глава книги говорить о благозвучін; но замічанія, въ ней изложенныя, о благозвучін, числъ и гармоніи, имъють отношеніе не къ произношенію, а къ стило или изложенію.

Существенное свойство красноръчія, по изъясненію Вине, состоить въ томъ, чтобы ораторъ посредствомъ своего слова овладъваль душею слушателя, и чтобы душа слушателя внутреннимъ образомъ, такъ сказать, проникалась душею оратора. Древніе это свойство означали словомъ—"убъжденіе" — регвуадеге, и по теоріи Вине убъжденіе — главная цъль, къ которой стремится ораторъ, а убъжденіе есть не что иное, какъ направленіе души и воли слушателя къ опредъленному дъйствію. Красноръчіе есть акть не отвлеченной, теоретической мысли, но реальной жизни: оно имъетъ въ виду противодъйствіе, направляется противъ него и старается побъдить сопротивленіе. Его можно назвать драмою, гдъ, хотя одно лице является дъйствующимъ, но предъ нимъ стоять другіе, которыхъ оно хочетъ подчинить себъ. Оно имъ

еть завязку, перипетіи и развязку; развязкою можеть быть склоненіе воли слушателя къ намеченному действію или возбужденіе въ немъ чувства, преднамеченнаго ораторомъ. Действовать на волю, направлять ее въ известную сторону или къ известному действію — это прямая и непосредственная цель красноречія. Это главное положеніе теоріи красноречія Вине. Въ этомъ пункть онъ совершенно разделяєть возгренія Щотта и Теремина.

Считая красноръчіе дарому, или силою убъждать, Вине считаетъ нужнымъ къ этому общему понятію присоединить частный ограничительный признакъ. Онъ признаетъ, что могутъ красно говорить люди порочные, и что можно быть красноръчивымъ, совътуя что либо не доброе. Но при всемъ поврежденіи нашей природы, въ нашей душть есть неискоренимое стремдение къ истинъ и добру, и никто не станетъ убъждать другого прямо къ дурному дълу и принять за потину ложь и заблужденіе, никто не станеть склонять другихъ ко злу, ради и во имя зла. Тъ ораторы, которые ведутъ своихъ слушателей на ложный путь, никогда не сознають, и еще болье никогда не скажуть, что они ведуть другихъ на пожный путь. Если они и заблуждаются, то всегда облекають свои положенія покровомъ истины и добра: какъ бы ни были ошибочны и, пожалуй, пагубны ихъ представленія и ръшенія, они ратують за нихъ во имя истины и добра. Значитъ, истина и добро есть необходимое условіе и прямая матерія краснорѣчія. Отсюда вытекаеть такой ваконъ или такое правило для красноръчія: красноръчіе должно служить или приходить на помощь доброму началу противъ худого, истинъ противъ заблужденія. И это правило можно включать въ самое опредъление красноръчия. Если ораторъ имъетъ въ виду возбудить страсть или вызвать расположение къ дъйствио, имъ рекомендуемому, онъ можетъ сдълать это только въ силу въчныхъ и божественныхъ идей, имъющихъ непреложное значеніе для человіка. Когда ораторъ говорить краснорічивую ръчь, онъ не прибавляеть чего либо къ истинъ, а поднимаетъ предъ слушателями, одинъ за другимъ, покровы, скрывающе истину.

Тереминъ понималь краснорьчіе, какъ практическую діятельность, и представлять ее борьбою, какую ведеть ораторъ ва добро и истину. Эта же идея является однимъ изъ главныхъ ноложеній Вине. Ораторская рычь (говорить онъ), повторяя Теремина, есть какъ бы борьба или сраженіе. Такое пониманіе существеннымъ образомъ уясняеть дело красноречія. Ораторъ то борется съ заблужденіемъ во имя истины, то одному чувству противополагаеть другое. Оружіемъ слова онъ сражается съ заблужденіями ума и превратными увлеченіями сердца. Ораторъ старается овладъть нашею волею. Его трудъ упорное нападеніе, и наша душа та кріпость, которую онь осаждаеть и хочеть взять. Но этого онъ достигнуть можеть только тогда, когда придеть въ соглашение съ нами. Красноръчіе есть аппеляція къ симпатіи или вызовъ сочувствія оратору; секреть его состоить вь томъ, чтобы въ душть другаго увнать и уловить такія идеи и представленія, какія отвъчають душть нашей и душть каждаго человъка. То есть, ораторъ выставляеть такія начала, разумныя и нравственныя, которыя мы съ нимъ разделяемъ или должны разделять: онъ доказываеть, что мы согласны съ нимъ, и онъ заставляеть насъ чувствовать и любить это согласіе. Все это имъетъ одинаковое отношение какъ къ свътскому, такъ и духовному ораторству, и гомилетика должна воспроизводить эти начала, уясняющія сущность и задачу краснорічія...

(Приступая къ уясненію частнаго, видового характера церковнаго краснорічія, Вине существенною цілію и его, какъ всякаго краснорічія, ставить дійствіе на волю; но здісь эта ціль соединяется съ цілію наставленія. Проповідникь есть учитель подъ формою оратора. Положимь, эти два предмета соединяются во всякомъ краснорічіи; но въ церковномъ краснорічіи наставленіе боліве выступаеть, чімь въ

другихъ видахъ красноречія, и имееть более значенія. Речь политическая или судебная вызывается частными обстоятельствами, и наглядный спеціальный предметь обсуждается свытскимъ ораторомъ; онъ стремится къ: результату, видному и примо понятному для собрания: а проновъдникъ не ижветъ предъ собою, такого наглядного предмета и не престедуетъ прямого и видимаго результата. Его актъ внутренній; его результать невидимый. Отсюда для процеведника необходимо ученіе: ученіе или наставленіе основное его дело; ув'вщаніе, обличение присоединяются жь учению; но учение всегда остается въ процеведи. Когда говорить ораторъ политическій или судебных, его аудиторія уже напередъ возбуждена за или противъ того дела, которое составляетъ предметъ его речи. А когда говорить проповъдникъ, нъть этого возбужденія; потому что натъ нарияднаго предмета, могущаго возбудить и заинтересовать толцу. Предъ нимъ равнодушная масса, у ноторой нътъ живаго интереса къ предмету ръчи; нужно возбудить ее истинами отвлеченными. Не находя въ обстоятельствахъ возбуждающаго элемента, пусть онь ищетъ его у истины, у Бога. Ученіе,—необходимая основа пропов'єди, предполагаеть спокойствие, и церковное красноръчие потому есть краснорьчіе тихое, спокойное, которому противополагается краснорьчіе сильное, патетическое. Это потрясаеть дунту, а красноръче спокойное вносить свъть въ умы и приводить души къ равмышленію. Это не значить, что проповъдь не должна быть словомъ живымъ и впечатлительнымъ. Невозможно истинному проповеднику говорить безъ силы. безъ одушевленія, при видь множества людей, можеть быть, въ первый и последній разъ слушающихъ слово о мире и спасенія. Но это не должно вести къ пренебреженію дъломъ ученія.

Далъе, проповъдникъ имъетъ свободу выбора предмета. Ръдко обстоятельства указывають ему этотъ выборъ; большею частю онъ самъ выбираетъ или изобрътаетъ темы для своихъ проповъдей, чего нътъ въ другихъ родахъ красиоръчія.

Новое отличіе духовнаго краснорічія отъ світскаго въ томъ, что при господстві ученія въ церковномъ краснорічія проповідникъ въ основаніи своего слова имітеть документь. Онъ проповідуєть слово Божіє; язъ этого документа онъ выходить, на немъ опираєтся и къ нему постоянно возвращаєтся.

Наконецъ, если ораторская ръчь всегда есть борьба, то въ проповъди эта борьба не съ личнымъ противниковъ, а съ идеею. Здъсь нъть спора съ наличнымъ врагомъ, а ораторъ самъ беретъ на себя двъ роли: онъ воспроизводитъ представленія и возраженія противной партіи, какую представляетъ человъкъ заблуждающійся или уклоняющійся отъ пути спасенія, воспроизводитъ для того, чтобы опровергать ихъ. И каждый слушатель его, болье или менъе, заключаетъ въ себъ объ спорящія партіи, и проповъдникъ является руководителемъ его въ этой внутренней борьбъ,

Посль опредьленія понятія о краснорьчій и указанія видовых отличительных свойствъ краснорьчія церковнаго, Вине входить въ обсужденіе вопроса о значеній науки въ дъль проповъдничества, или о томъ, можеть ли оказывать доброе дъйствіе гомилетика, научающая искусству проповъдничества. Онъ ставить два крайнія, противоположныя митьнія. Одни отвергають искусство въ дъль проповъдническомъ, и мало или даже ничего добраго не ожидають отъ гомилетики. Другіе напротивь очень много значенія придають искусству въ проповъдничествъ и большія надежды возлагають на гомилетику, научающую этому искусству. Вине выбираеть средину между этими крайними митьніями, и, не отвергая значенія гомилетики, ограничиваеть ея вліяніе.

Сужденія Вине по этому вопросу развивають совершенно вірный взглядъ на діло, и вмісті съ тімь устанавливають надлежащую точку зрівнія на искусство краснорічія, что имъетъ важное значеніе для практики ораторской и проповъднической. Потому мы считаемъ не излишнимъ войти въ подробный аналивъ этихъ сужденій.

Нашъ авторъ, смотрящій на проповъдь, какъ на видъ ораторства, и придающій высокую цену искусству красноречія, больше вниманія посвящаєть противникамъ этого искусства, чемъ поклонникамъ гомилетики, и по возможности старается устранить всё ихъ возраженія.

Что же представляють противники гомилетики и искусства въ проповеди? Они говорять прежде всего, что вдесь достаточный и самый верный руководитель природа. Говоря такъ, они противонолагаютъ искусство природв. Но на дълъ нътъ этой противопожежности. Искусство (замъчаетъ Вине) вовсе не противоположно природь: оно развитіе зерна, даннаго природою, и выростаеть изъ свиени, даннаго природою, нанъ дубъ выростаетъ изъ желудя. Искусство существуетъ съ перваго момента всякаго творчества человическаго. То, что называють природою или талантомъ, есть тоже искусство, только боле легкое, не совнающее само себя. А то, что навывають искусствомъ, ничего не дълаетъ, кромъ того, что усовершаетъ инстинктъ или талантъ, данный природою. Желаніе смотріть не препятствуеть, а помогаеть врінію. Искусство также сосредоточиваетъ нашу способность, какъ смотрфніе сосредоточиваєть наше аркніе. Искусство не нужно смішивать съ искусственностию. Оно есть не что иное, какъ внимательное изыскание лучшихъ средствъ, ведущихъ къ цъли. Отвергать искусство значить утверждать, что возможно лучшія средства къ цъли сразу найдены нами. Можно даже сказать, что искусство приводить къ природь, а не очклоняеть оть нея. Мы не такъ естественны, не такъ слъдуемъ природъ въ первобытномъ состоянии, какъ думаютъ.... Варварство отнюдь не есть следование природе. Цивиливация старается и болье или менье успъваеть привести нашу жизнь и наши нравы къ законамъ природы. Усовершаясь въ какомъ либо деле, мы, такъ сказать, возстановляемъ природу. Дело писателя или проповедника въ этомъ случае не составляетъ исключения изъ общаго закона. Исключить искусство изъ практики нашей—это значило бы отказаться отъ размышления и обдумывания, значило бы изгнать изъ всехъ сферъ деятельность мысли, наблюдения, методъ; значило бы отказаться отъ усовершенствования.

Другіе во имя религіи, во имя кристіанства отвергають необходимость и значение искусства въ свитомъ дъль проповъдничества. Здъсь, говорять они, сила Божія въ немощи совершается, и сила истины ваменяеть собою отсутствіе чисто челорфческихъ средствъ, предлагаемыхъ наукою и искусствомъ. Противополагають искусство простому слову истины, какъ плоть противополагается духу; искусство, дъло плоти, плохой помощникъ духу, будучи врагомъ его. Но искусство, призываемое на помощь проповеди, есть им плотской номощникъ, противный духу? Оно поддерживается наблюденіемъ, размышленіемъ, опытомъ, и является естественнымъ помощникомъ истинъ. Проповъдникъ возвъщаетъ слово Божіе, но онъ не ограничивается повтореніемъ откровеннаго слова, и личность его не уничтожается въ дъль его служенія. Напротивъ, онъ является здівсь вполив человіномъ, и чтобы проповъдь его была живымъ словомъ, желательно и требуется, чтобы онъ всего себя, такъ сказать, погружать въ свое дело, и въ этомъ стучать изучение и практика искусства есть не что иное, какъ разумное употребление тахъ естественныхъ средствъ, какими располагаетъ проповъдникъ. Богъ обращаеть человька; но Онъ обращаеть человька средствами человъческими, средствами человъка личнаго, живаго, нравственнаго. Признать это значить допустить искусство въ проповъдякъ. Ибо что было бы, если бы человъкъ не прилагаль къ дълу работы своей мысли, своего усердія, своего умвнія, или совершаль свое діло въ половину, кое-какъ? Могутъ ссылаться на помощь Духа Святаго, на вдохновение, отъ Него получаемое проповъдникомъ. Но Духъ Святый не держитъ пера и не управляетъ имъ; необходимо, чтобы этимъ перомъ, излагающимъ слово отъ Духа, хорошо умълъ владъть человъкъ-проповъдникъ. Какъ скоро мы допустимъ дъятельность человъческую, мы должны признать, что человъкъ здъсь долженъ извлечь изъ самого себя самую лучную и самую полную часть,—къ силъ естественной присоединить силу пріобрътенную.

Ссываются отвергающіе искусство и необходимость изученія для пропов'єдника на слово Госнода: не пецытеся, како или что возглаголете: дастбося вамі ві той чась, что возглаголете (Мв. Х., 19). Но это об'єтованіє помощи Божіей—об'єтованіе чрезвычайное, на особенные случаи. А если прилагать его къ помощи Духа Святаго, какое даеть Онъ всякому в'єрующему, то отсюда отнюдь нельзя выводить запрещенія средствъ челов'єческих въ д'єд'є возв'єщенія в'єры. Иначе нужно было бы запрещать заботу о пищ'є и одежд'є; потому что написано: не пецытеся душею вашею, что ясте, или что пісте: ни тъломі вашимі, во ито облечетеся... Въсть бо Отець вашь небесный, яко требуете сихі всъхі (Мв. VI, 25. 32).

Приводять еще слова Апостола: не посла мене Христосъ крестити, но благовъстити, не въ премудрости слова, да не испразднится крестъ Христовъ (1 Кор. 1, 17). Премудрость слова, отвергаемая Апостоломъ, овначаетъ мудрость человъческую, черпающую въ своемъ собственномъ источникъ, и не достигающую до разумънія Христова. Взять исходною точкою мудрость человъческую, для которой крестъ является буйствомъ, значить отвергать это буйство, которое однако есть единое спасительное ученіе. Въ этомъ смыслъ проповъдникъ долженъ отвергать мудрость человъческую. Но размышленіе, методъ, однимъ словомъ, искусство не имъютъ ничего общаго съ мудростію человъческою, о которой говоритъ Апостолъ. Самый способный проповъдникъ, самый муд-

рый въ дъль искусства можетъ въ обиліи владьть что у апостола называется бунимъ Божіимъ, тогда какъ. чуждый этого божественнаго буйства можеть напротивъ. совершенно не владъть искусствомъ слова. Апостолъ Павелъ, отвергающій мудрость человічнскую, однако не чуждъ искусства, и примъръ его слова можетъ быть образцомъ для всъхъ временъ. Въ его ръчи видна сила, которой учитъ риторика. Пусть въ школъ онъ не изучалъ риторики; онъ учителемъ могъ имъть Духа Свитаго, который наставляль его говорить съ силою и убъжденіемъ. Онъ не хотъль блистать красноръчіемъ, но онъ употребляль всъ силы, бывшія въ его распоряжении, для того, чтобы быть яснымъ, убъдительнымь, впечатлительнымь. У него видны всь существенныя свойства оратора. Если вы, и не изучая искусства слова, будете говорить такъ, какъ онъ, то прекрасно. Но если вы хотите подражать ему, пренебрегая искусствомъ, вы можете явиться невъждами; а нътъ ничего общаго между невъжествомъ и силою. Дъло въ томъ, чтобы быть сильными въ словъ, --- все равно, какимъ путемъ вы ни достигнете этого. Если одинъ инстинкть или природный талантъ делаетъ васъ красноръчивыми, безъ изученія искусства, это дъласть вамъ честь; но вопросъ въ томъ, достигнете ин вы этого, не прилагая никаких усилій къ тому? Будете ли вы также хороше дълать свое дъло безъ размышленія, какъ съ размышленіемъ, безъ обдумыванія и обработки слова, какъ съ обдумываніемъ и обработкою? Правда, истина сама по себъ, въ отдъльности отъ искусства ея представленія, можеть производить великія дъйствія. Иногда нъсколько словъ, скаванныхъ отъ сердца, могутъ стоить річи, хорошо составленной. Но это бываеть иногда. А если взять большинство случаевъ, всю широту проповъднической дъятельности и обратить внимание на основной характеръ ея-ученіе, то нельзя не признать, что для болье совершеннаго и дъяственнаго проповъдничества требуется пособіе искусства, котораго не могутъ зам'єнить ни случайная вспышка, ни вдохновеніе.

Признавая необходимость искусства и пользу науки для болье плодотворнаго служенія проповъдническаго, Вине, какъ замъчали мы выше, считаетъ необходимымъ ограничить излишнія надежды, возлагаемыя иными на гомилетику. Какъ бы ни была хороша гомилетика или теорія церковнаго красноръчія, съ какимъ бы вниманіемъ и усердіемъ ни была из-, учаема она, она одна не можетъ сдълать проповъдника красноръчивымъ. Но курсъ гомилетики или правильное изучение ея необходимо и полезно: она собираетъ и въ порядкъ представияеть учащемуся совокупность идей и фактовъ, которыхъ онъ самъ не можетъ собрать; она даетъ и освъщаетъ предъ нимъ полное представление объ искусствъ, съ его свойствами и требованіями. Одна практика не можеть дать яснаго понятія о требованіях в искусства и не может ваменить уясненія началь его. Только у редкихъ организацій и въ редкихъ обстоятельствахъ одна практика можетъ вполнъ замънять искусство и науку.

Но наставникъ гомилетики не даетъ искусства проповъднику; онъ только указываетъ путь, какимъ проповъдникъ можеть идти къ усовершенствованію въ своемъ дѣлъ. Правила науки отвлеченны и общи для всъхъ; но искусство, единое въ общихъ законахъ, разнообразно въ своемъ проявленіи; оно индивидуализируется въ каждомъ отдъльномъ лицъ. Наука ставитъ вопросъ: что должно дълать? А въ практикъ этотъ вопросъ измъняется въ другой: что я должень дылать? Прилагать къ дылу общія руководственныя правила я долженъ самъ, примъняясь къ своимъ силамъ и частнымъ случаямъ, вызывающимъ мою рѣчь. Гомилетика не можеть дать отвъта на этотъ частный вопросъ: ея отвлеченныя правила не могутъ обнимать и подробно указывать всь частныя условія и обстоятельства, видоизміняющіяся въ каждомъ отдъльномъ проповъдникъ, въ каждое время и въ

Digitized by Google

1.

каждомъ мѣстѣ. Требуется талантъ для практическаго проявленія искусства. Этого таланта не можетъ ни датъ, ни восполнить никакая теорія, если нѣтъ его... Теорія отвлеченна, а краснорѣчіе реально: оно принадлежитъ лицу, мѣсту и времени, и искусство не есть вещь,—законченная въ себѣ и независимая отъ обстоятельствъ, какъ форма данная разомъ для всѣхъ, или какъ неизмѣняемая программа. Каждый разъ отъ служителя искусства требуется новый трудъ, чтобы составить хорошую рѣчь на сегодня или на завтра.

Правила науки обобщають частныя явленія опыта. Правило не ставить человѣка въ состояніе творить; оно не дѣятельная сила, оно ничего не сообщаеть субстанціально; оно только указываеть. Но не смотря на это, правила не безполезны: они помогають видѣть, что хорошо, и что дурно, они предостерегають оть ошибокъ; зная ихъ, человѣкъ не будеть идти ощупью и скорѣе можеть достигнуть совершенства. Они собирають данныя широкаго, многолѣтняго опыта и соединяють ихъ съ апріорными разсужденіями. Правила дають намъ сбереженія прежнихъ поколѣній, и мы живемъ этими сбереженіями, какъ дитя живеть на сбереженія своего отца.

Первая часть какъ въ риторикъ вообще, такъ и въ гомилетикъ Вине, говоритъ объ изобрътении. Эта часть саман важная въ наукъ о красноръчіи: изобрътеніе касается не одной только мысли или содержанія ръчи; оно простирается и на планъ или расположеніе, и на языкъ или изложеніе. Это корень, изъ котораго выростаетъ цълый организмъ ораторской ръчи. Но въ смыслъ спеціальномъ подъ изобрътеніемъ разумъютъ изобрътеніе идей или матеріи ръчи; и объ изобрътеніи, понимаемомъ въ этомъ смыслъ, трактуетъ Вине въ первой части своей системы.

Изобрѣтеніе въ своемъ началѣ тайна. Зерно, изъ котораго возникаютъ идеи, божественнаго происхожденія. Человѣческому таланту принадлежитъ только развитіе этого зерна.

котораго онъ самъ себѣ дать не можетъ: это дѣло творческой Десницы, снабдившей нашу душу высокими способностями. Изобрѣтеніе элементъ ума; но умы не равны у разныхъ людей; между ними замѣтны большія различія. Въ дѣлѣ изобрѣтенія уму могутъ помогать извѣстныя средства, независимыя отъ его таланта, и умъ, котораго изобрѣтеніе слабо, пользуясь этими средствами, можетъ развить эту силу.

Этими средствами развитія служать следующія: 1) знаніе. Чемъ больше знаете вы, темъ легче для васъ работа изобретенія. Оригинальный умъ не теряеть, но выигрываеть въ оригинальности чрезъ знаніе. Человеку невозможно извлекать чего-либо изъ ничего; самое счастливое воображеніе должно иметь, при изобретеніи, исходную точку или точку опоры. 2) Второе средство размышленіе. Это сосредоточеніе мысли на одномъ пункте, съ которымъ мы хотимъ отождествить себя. Оно иметь значеніе поливки, согревающей и оплодотворяющей зерно. 3) Анализъ, усиливающійся восходить къ первой идеть предмета, какъ бы на вершину, съ которой видны более широкія границы горизонта, незаметные внизу. 4) Упражненіе. Чемъ больше обработываютъ почву, темъ больше производить она; чемъ более дають ей, темъ более и она даеть.

Самый върный инструментъ изобрътенія солидное образованіе, которое расширяетъ предъ человъкомъ горизонты знанія, и Вине рекомендуетъ всъмъ, имъющимъ въ виду проповъдническое служеніе, изученіе философіи, этой главной науки, вводящей насъ въ обладаніе истиною. Но это дъло не гомилетики, а предварительнаго приготовленія къ служенію проповъдническому.

Въ понятіи изобрѣтенія заключаются два вида работы, предлежащей проповѣднику,—во-первыхъ, выборъ предмета проповѣди, и во вторыхъ раскрытіе его. Отсюда въ гомилетикѣ Вине, въ части объ изобрѣтеніи два отдѣла: въ одномъ

говорится о предметь проповъди, а въ другомъ о его раскрытіи или о матеріи, служащей къ уясненію предмета.

Выборъ предмета рѣчи—первое дѣло проповѣдника. Въ этомъ отношеніи замѣтно различіе между краснорѣчіемъ судебнымъ и политическимъ и краснорѣчіемъ церковнымъ. Тамъ предметомъ рѣчи служитъ вопросъ факта, права или пользы, указываемый жизнію или случаемъ. Въ краснорѣчіи церковномъ вопросъ индивидуальный или жизненный не указывается прямо; онъ есть здѣсь, но остается закрытымъ, въ тайнѣ сознанія каждаго. А что видно, то родоваго и постояннаго характера. Но какого характера ни былъ бы этотъ вопросъ, онъ заключается въ предѣлахъ одной рѣчи. Отсюда первое правило или первое условіе церковной рѣчи или проповѣди—то, что предметъ ея долженъ быть одинъ.

Единство предмета—первый законъ красноръчія вообще, и въ частности красноръчія проповъдническаго. Единство существенное качество всякаго произведенія искусства, которое возводитъ къ одной идеѣ разровненные элементы. Въ ораторской речи это единство более необходимо, чемъ гдь либо въ другомъ родь словесныхъ или художественныхъ произведеній; потому что она не читается, а слушается, при чемъ вниманіе весьма скоро ослабляется, если его развлекають въ разныя стороны; притомъ ограниченная тесным предълами времени, она не можетъ, безъ ослабленія своей дъйственности, занимать слушателя многими предметами. Имья дъйствовать на волю, ръчь ораторская должна сосредоточнваться на одной мысли. Между ръчью, сосредоточенною на одномъ пунктъ, и ръчью не упорядоченною, не управляемою одною мыслію, такое же разлитіе, какое между стройною арміею и безпорядочною толпою. Слушатели, развлекаемые разными впечатленіями, при речи не сосредоточенной, не отдаются ни одному изъ нихъ и ничего не удерживаютъ въ себь. Ораторская ръчь актъ торжественный; но будетъ менъе

торжественности, если рѣчь вмѣсто того, чтобы быть строгимъ маршемъ, будетъ прогудкою.

Все это имъетъ непосредственное приложение къ ръчи церковной или проповъди. И въ ней, какъ и въ свътской ораторской ръчи, долженъ быть одинъ предметъ, а не много предметовъ.

Единство ораторское темъ отличается отъ единства дидактическаго, что въ немъ всв элементы, соединяемые между собою, послъднею цълію имъють приложеніе или практическое заключеніе. Оно не дозволяеть истинъ или идеъ распускаться свободно; изъ всехъ каналовъ, по какимъ течетъ она,--и воображеніе, и разсужденіе, и чувство, - все собирается въ одинъ каналъ, гдъ уничтожаются всь другіе, --- каналъ, ведущій къ воль и заканчивающійся въ воль. Впрочемъ, положеніе церковнаго оратора въ этомъ отношении нъсколько отлично отъ положенія свътскаго оратора. Онъ не только ораторъ. но вмъсть съ тъмъ и учитель. Онъ можеть и часто долженъ особенно наставлять, изъяснять. Но это не отклоняеть его отъ существенной цели ораторскаго действованія. Въ религіи нътъ ни одного предмета дидактическаго, который бы не имълъ, прямо или косвенно, практическихъ послъдствій: адъсь ничто не стоитъ на равнинъ, а все на покатости; здъсь не стоячая вода, а текучая ръка или потокъ. И лучшіе проповъдники всегда эти дидактические предметы излагали въ дужъ ораторскомъ. Истина стоитъ въ основаніи; изъ нея выводять законъ. Проповъдникъ, излагая религіозную истину, не долженъ довольствоваться темъ, чтобы самому слушателю предоставить извлекать изъ нея практическія последствія; онъ самъ долженъ извлекать ихъ, и практическій элементь долженъ проникать всю рѣчь его.

Самою содержательною главою въ первой части гомилетики Вине является глава вторая, озаглавленная: "интересъ предмета". Въ ней обстоятельно ръшается и разъясняется

вопросъ о томъ, что можетъ быть предметомъ церковной проповѣди. Разъясненію этого вопроса предпослано нѣсколько замѣчаній, устанавливающихъ понятіе объ интересѣ предмета.

Само собою понятно, что въ проповеди должны быть предлагаемы и обсуждаемы предметы интересные. Но что собственно можетъ быть интереснымъ? Интереснымъ можетъ быть такой предметь, который можеть привлекать къ себъ нашу мысль и нашу душу, отъ котораго, въ большей или меньшей степени, стоить въ зависимости наше благо. Интересъ ораторскій обнаруживается въ чувстві важности, какую представляеть для нась то или другое ръщение или опредъленіе. Пропов'єдникъ адресуется къ самой высшей сил'ь человъческой, которую апостолъ Павель навываетъ умомъ,--къ той силь, которою мы обращаемся къ невидимымъ и небеснымъ предметамъ, къ тому лучшему человъку, котораго апостолъ Павелъ отдъляеть отъ человъка гръховнаго и противополагаетъ ему. Проповъдникъ такимъ образомъ хочетъ интересовать слушателя идеальнаго, обращеннаго небесному, котораго еще нужно напередъ вызвать или создать. Создавши этого идеальнаго слушателя, вызвавши въ человъкъ высшія духовныя стремленія, проповъдникъ можеть говорить о примиреніи съ Богомъ и о спасеніи души, и все, что имфеть отношение къ этой цели, имфеть интересь для идеальнаго слушателя, для лучшаго человъка въ насъ.

Приступая къ обозрѣнію частныхъ предметовъ, могущихъ давать интересное содержаніе проповѣди, Вине говорить, что область этихъ предметовъ чрезвычайно общирна. Христіанство обнимаетъ всю полноту жизни нашей; начала его всюду проникаютъ, не разрушая вещей, но претворяя ихъ и уподобляя себѣ. Христіанство спасаетъ всего человѣка, улучшаетъ и очищаетъ всю его жизнь. Оно не мирится только съ однимъ грѣхомъ, и грѣхъ только гонитъ отъ себя. Природа вещей не дѣлаетъ ихъ запретными для каоедры церковной; нужно только, чтобы онъ разсматриваемы и обсуждаемы были съ христіанской точки зрънія.

Впрочемъ, это не значитъ, чтобы всякій вопросъ, обсуждаемый съ христіанской точки зрѣнія, могъ быть предметомъ церковной проповѣди. Церковная каоедра существуетъ не для сужденія о всѣхъ вещахъ, хотя бы съ христіанской точки зрѣнія. Она имѣетъ спеціальную цѣль,—вводить христіанскія начала въ жизнь. Она извлекаетъ изъ рудника драгоцѣнный металлъ, изъ котораго каждый изъ насъ долженъ дѣлать сосуды или орудія для своего частнаго употребленія. Предметъ церковной проповѣди собственно христіанство, въ его началахъ и въ его приложеніяхъ. Все прочее можетъ служить примѣромъ или изъясненіемъ.

Отсюда исключать нужно изъ круга предметовъ, раскрываемыхъ съ церковной каерды, все то, что не ведетъ непосредственно къ назиданію въ духѣ въры Христовой, и что представляетъ интересъ свътскій. Каерду церковную не нужно заставлять служить интересамъ жизни преходящей, какъ дѣлали иные въ концѣ прошлаго столѣтія, говоря съ церковной каерды о лучшемъ способъ обработки земли, о разведеніи шелковичныхъ червей, объ обязанностяхъ христіанина при приближеніи эпизоотіи и т. под. Не должны быть обсуждаемы съ церковной каерды и предметы чистаго знанія, даже религіознаго.

Само собою понятно, что церковная проповедь должна быть по своему содержанію не только религіозною, но и христіанскою. Какого бы предмета ни касалась она, всегда въ ней должны отпечатлеваться евангельскія черты, и она должна иметь особенную физіономію, по которой никакъ нельзя смешать ее съ речью другого рода.

Собственная и единственная матерія церковной проповъди христіанскій догмать и христіанское нравоученіе,—"догмать (поясняеть Вине свою формулу словами Шотта), насколько онъ можеть имъть практическое приложеніе, и нра-

воучение въ его непосредственной и естественной связи съ догматомъ".

Приступая къ болъе подробному указанію проповъдническихъ предметовъ, Вине раздъляетъ ихъ на пять классовъ: 1) предметы догматическіе, 2) предметы нравственные, 3) предметы историческіе, 4) предметы, извлекаемые изъ соверцанія или изученія природы и 5) предметы психологическіе. Раздыленіе предметовъ, адісь указанное, напоминаеть классификацію гомилетическихъ предметовъ нашего Амфитеатрова, но въ то же время и отличается отъ нея. И у Амфитеатрова, какъ и у Вине, главный предметь проповъди-учение догматическое и ученіе д'ятельное. Но у него наравн'ь матическимъ и дъятельнымъ ученіемъ поставлено ученіе разъясненію богослужебное, котораго посвященъ довольно обширный, отдыль первой части его гомилетики о матеріи церковнаго собестьдованія. Въ гомилетикть Вине нъть ничего, отвъчающаго этому отдълу; это потому, что въ реформатскомъ обществъ, къ которому принадлежалъ Вине, богослужение далеко не имбеть такого характера, такого значенія и такого глубокаго знаменованія, какими отличается богослужение церкви православной, и изтъ въ немъ такой богатой церковно-богослужебной библіотеки, какую завіщали отцы и учители церкви православному христіанскому обществу. Историческое и естественное ученіе разсматривается у Амфитеатрова, какъ предметъ проповъди; но онъ не придаеть имъ самостоятельнаго значенія, и относить ихъ къ ученію догматическому, какъ предметь вспомогательный. Нъть у него отдъла о предметахъ исихологическихъ. Но о человъкъ и разныхъ нравственныхъ состояніяхъ его у него есть разсужденіе при изложеніи діятельнаго ученія.

У Амфитеатрова гораздо поробнъе и шире излагается трактатъ о предметахъ проповъдническихъ, чъмъ у Вине, и постановка дела и решеніе вопросовъ несколько иныя, чемъ у последняго.

При изложеніи ученія доглатическаго, какъ матеріи церковнаго собестдованія, Амфитеатровъ прямо и положительно говорить, что догматы не только могуть, но и необходимо должны составлять матерію церковнаго собесъдованія<sup>1</sup>), и не дълаетъ при этомъ никакого ограниченія. Вине же изъ догматическихъ предметовъ годными для церковной каоедры считаетъ тъ, которые могутъ дать жизни твердое основаніе. Проповъдь не должна брать на себя чистаго и простаго научнаго изложенія догматики. Не вся догматика, во всей своей полноть, безразлично можеть давать предметы для церковныхъ поученій. Проповъдникъ долженъ брать изъ нея самую существенную часть, такъ сказать, сердцевину всякой истины; не потому это, чтобы прочее недостойно было его вниманія, а потому, что для этого прочаго болье удобно и прилично другое м'всто. У многихъ, и лучшихъ проповъдниковъ встръчаются проповъди, напоминающія богословскіе уроки, а этого не должно бы быть. Богословіе, или разсужденіе, взятое изъ системы богословской, не свойственно церковной канедрь; но можеть имъть мъсто въ проповъди болье или менъе глубокое разъяснение истины нашего спасенія, отличное отъ школьнаго, систематическаго научнаго изложенія. Чисто научныя річи не могутъ быть проповідями.

Съ догматикою тесно соединена апологетика и полемика. Апологетическія и полемическія проповеди, по сужденію Вине, не желательны на церковной кафедре. Чтобы быть назидательнымъ, проповеднику нужно положительнымъ образомъ раскрывать истину, а не пускаться въ полемику или защищать веру отъ нападеній. Впрочемъ, говоря вообще, можно всю проповедь называть апологетикою; но въ смысле спеціальномъ за апологетическіе предметы на кафедре нужно брать-

<sup>1)</sup> Чтенія о первовной словесности или гомплетика. Ч. І, § 24, стр. 61.

ся съ крайнею осторожностію. И свойство слушателей и малый объемъ проповъди не дозволяютъ этого; иначе виъсто навиданія можно произвесть соблазнъ. И полемика, умъстная на кафедръ,—собственно полемика съ гръхомъ. Всякая другая полемика,—съ ересями, заблужденіями, инославными исповъданіями, мало прилична здъсь. Лучше побъждать зло добромъ, и заблужденіе погашать истиною, хотя совершенно нельзя избъжать полемики, особенно въ виду распространенія джеученій въ мъстъ служенія проповъдника. Апостолы возставали противъ пустыхъ состязаній, но сами, по вызову обстоятельствъ, входили въ обличенія и опроверженія, но всегда при этомъ быстро направляли свое слово къ цъли,—къ назиданію, никогда не оставаясь на почвъ чисто созерцательной.

Иные проповѣдники истины естественной религіи излагають на каоедрѣ, и ими хотять вести къ убѣжденію въ истинѣ откровенной. Такіе прибѣгають къ ложной методѣ и обыкновенно мало успѣваютъ: болѣе сильное они хотятъ подкрѣнить болѣе слабымъ. Собственно откровеніе даетъ твердость и смыслъ истинамъ естественной религіи, которыя только предчувствуются, а не сознаются. Это дѣло раціонализма обращаться по преимуществу къ такимъ предметамъ. А проповѣдники евангельскіе не употребляли такой ложной методы.

Вторая категорія предметовъ проповъдническихъ—предметы *нравственные* или, какъ называется эта категорія въ гомилетикъ нашего Амфитеатрова, — ученіе *дъятельное*. Ученіе это, какъ предметь проповъди, въ гомилетикъ Вине, излагается гораздо короче, чъмъ у Амфитеатрова, но существенное сказано въ его гомилетикъ по этому вопросу все, и върно. Конечно, нечего доказывать, что вопросы нравоученія прямой предметъ проповъди; но по этому пункту Вине, хотя кратко, считаетъ нужнымъ представить свои соображенія о необходимости изложенія нравоученія въ проповъдяхъ.

Нравственная жизнь (мораль), какъ предметъ проповъди, можетъ быть разсматриваема съ двухъ сторонъ. Есть мораль описательная, состоящая въ изображеніи явленій нравственной жизни, и мораль наставительная, излагающая правила поведенія. Первая мораль очень полезна для канедры: она указываеть матерію и почву для второй. Но собственно мораль наставительная или правила нравственнаго поведенія одни могуть давать предметь для пропов'єди, и быть ея основаніемъ.

Общія обязанности—существенная матерія проповъди. Но проповъдникъ долженъ показывать силу и вліяніе христіанскихъ началъ въ подробностяхъ и частныхъ проявленіяхъ жизни, даже до крайнихъ предъловъ ея. Впрочемъ, проповъди о слишкомъ частныхъ предметахъ не удобны и не умъстны на церковной канедръ. Если вы отдълите отъ цвътной или благовонной жидкости крошечную каплю, она, въ своей отдъльности, не будетъ имъть ни цвъта, ни запаха. Трудно не потерять изъ вида ствола дерева, если сосредоточить вниманіе на крайнихъ вътвяхъ. Таковы, напримъръ, проповъди объ опрятности, въжливости и т. под. Можно говорить безъ сомивнія, и о подобныхъ матеріяхъ, но только по случаю, а сами они не могутъ представлять достойнаго предмета для пропов'єди. Мораль частная не должна быть исключаема; но матерін, подобныя указаннымъ, могутъ находить мъсто въ проповъдяхъ о предметахъ болъе общихъ или историческихъ.

При изложеніи ученія о нравоучительных в пропов'ядях в Вине д'влает в зам'ятку объ обличительных в пропов'ядях в. Онъ привнаеть право за пропов'ядями такого рода; толіа им'я втужду въ таких в потрясеніях ва для в'врных в обличенія дають поводъ къ спеціальному испытанію себя. Только зд'я вужно изб'ять опасных преткновеній. Возрасть въ этомъ отношеніи даеть такой авторитеть, какого юность не им'я втом отношеніи даеть такой авторитеть, какого юность не им'я в впрочемъ, званіе пропов'ядника, само по себі, независимо оть возраста, даеть ему особенныя полномочія. Тимовей быль сравнительно молодъ; но апостоль Павель писаль ему: согрпьшающих предь всюми обличай, да и прочіи страх имуть (1 Тим. V, 20). Проповьдуй слово, наспіой благо-

временнъ и безвременнъ, обличи, запрети, умоли со всякимъ долготерпъніемъ (2 Тим. IV, 2). Равнымъ образомъ Титу писалъ онъ: сія глаголи, и моли, и обличи со всякимъ повельніемъ (Тит. 11, 15). Но нужно такъ ставить дъло обличенія, чтобы слушатель чувствоваль, что это не человъкъ обличаетъ, а сама истина или слово Божіе,—то слово, которое, по Апостолу, острыйше паче всякаго меча обоюдуюстра и приходящее до раздъленія души же и духа, членовъ же и мозговъ, и судительно помышленіемъ и мыслемъ сердечнымъ (Евр. IV, 12).

Хорошо решаеть Вине вопрось о томъ, можно ли въ проповедяхъ говорить объ обстоятельствахъ времени, или о томъ, умъстны ли на церковной канедръ проповъди, посвященныя обсужденію современных происшествій. Отвъть на вопросъ данъ положительный; но здесь замечательна постановка решенія дела. Богь, говорять, научаеть нась фактами и обстоятельствами нашей жизни. Если такъ, то было бы непоследовательностію никогда не говорить въ церкви объ этихъ обстоятельствахъ. Сущность или главное содержаніе проповеди неизменяемо; но это не значить отнимать у нея ея непреходящій характерь, если пользоваться ею для сближенія преходящихъ обстоятельствъ съ непреходящими истинами. Слушатель приносить въ храмъ всю мелкую монету частныхъ впечатлъній, чтобы размъняли ее здъсь на волото. Исторія въ рукахъ христіанина дълается проповідію, и проповідь можеть сдалаться исторіею... Тому, кто пропов'єдуеть въ этомъ смыслъ, т. е., возводя частное къ общему и временное къ въчному, -- тому повволено говорить объ обстоятельствахъ времени; а тому, кто въ этомъ видить средство раздражать любопытство, мы запрещали бы это. Шумъ міра долженъ стихать во вратахъ святилища. Храмъ небо: сюда входятъ, какъ бы въ въчность изъ временнаго міра, и всъ преходящія движенія, волнующія внішній міръ, не должны проникать

сюда, за исключеніемъ техъ, которыя допускаеть и освящаеть истина.

Богатый матеріаль для пропов'єди дають предметы историческіе. Діло пропов'єдника учить и наставлять; но разсказавможеть быть формою наставленія. Факты, хорошо разсказанные, самое впечатлительное и рішительное наставленіе; изънихъ слушатель самъ можеть выводить себі назидательный урокъ. Но пов'єствованіе въ пропов'єди не должно являться само для себя; разсказъ здісь служить основаніемъ или точкою опоры для наставленія. Пов'єствовательный элементь потому долженъ ціниться пропов'єдникомъ, что большинство слушателей ничіть такъ не интересуется, какъ исторією, и это самый доступный для него родъ ученія. Пропов'єдникъ пренебрегаеть требованіями народа, когда ничего не разсказываеть ему.

Проповъдникъ найдетъ обильные матеріалы, не только въ священной исторіи, но и въ исторіи церкви, и въ исторіи міра, которая есть какъ бы исторія Провиденія. Въ особенности многое проповъдникъ можетъ извлекать изъ жизнеописаній святыхъ людей. Въ этомъ отношеніи Вине признаеть большую выгоду въ проповъдническомъ отношении за римскокатолическою, а прикровенно и за нашею православною церковію, что она, чтя святыхъ, вводить въ обычай панегирики людямъ Божінмъ. Эти ръчи имьють значеніе потому, что въ лицахъ, ими живописуемыхъ, осуществляется, и чрезъ то пріобрътаеть выразительную наглядность истина христіанская. Если можно брать тексты изъ словъ апостоловъ, почему же не взять въ основаніе самихъ апостоловъ, шизни и подвиговъ? Они образцы нравственнаго совершенства, которые полезно изучать. Но дело Божіе не кончается съ векомъ апостольскимъ; и на неизмъримомъ полъ церковной жизни мы можемъ пожинать обильную жатву святыхъ воспоминаній.

*Есписсивенное учение* или матеріи, взятыя изъ созерцанія природы, потому ум'єстны на церковной каоедр'є, что природа служить второю книгою Откровенія. Небеса, по слову Писанія, повидають славу Божію. Природа далье говорить намь о нашемь паденіи и гръхъ и заставляеть насъ желать новой земли и новыхъ небесъ. Міръ физическій служить притомъ неизмъримымъ символомъ міра нравственнаго, и весьма полезно указывать, какъ все въ этомъ міръ разсчитано на религіозное воспитаніе человъка.

Но не наука о природъ и не поэзія могутъ быть допускаемы на каседру. Созерцаніе природы должно быть чисто религіозное. Проповъдь можетъ воспользоваться наукою и поэтическимъ представленіемъ явленій природы. Но это только средство, а не цъль.

О предметахъ исихологическихъ краткое замъчаніе у Вине. Главное положеніе у него то, что человъкъ долженъ быть извъстенъ проповъднику. Психологія для него свътильникъ, при пособіи котораго онъ можетъ видьть, что такое человъкъ, и что въ немъ требуетъ вниманія къ себъ. Не зная хорошо человъка, проповъдникъ не будетъ производить большаго дъйствія на слушателей... О немъ могутъ говоритъ "если бы проповъдникъ зналъ насъ лучше, онъ не говоритъ бы такъ". Проповъдникъ, говорящій человъку и о человъкъ, не изучивши его хорошо, можетъ допустить большія ошибки и не будетъ имъть авторитета.

Но психологія, предлагая нашимъ проповъдямъ предметы, достойные вниманія, не должна являться на каоедрѣ ни въ видѣ научнаго знанія, ни въ видѣ мелочнаго наблюденія: она должна быть практична и популярна. Психологія чисто созерцательная или утонченная отвлекаетъ слушателя отъ того, что должно занимать его прежде всего, и кромѣ того, она элементъ мало ораторскій.

Показавши разнообразные предметы, какіе можетъ брать для изъясненія церковная проповъдь, Вине предполагаетъ, что многимъ можетъ показаться напраснымъ такое расширеніе области проповъдническихъ предметовъ до неопредъленныхъ

предъловъ, при которомъ почти ничто не исключается изъ нея. Господь Іисусъ Христосъ (могутъ представить) говорилъ только о благой части, о единомъ на потребу, котораго нужно искать, съ оставленіемъ всего прочаго. Спаситеся от рода строптиваго сего (Дѣян. 11, 40). Вотъ сущность проповѣди Іисуса Христа и апостоловъ,—сущность проповѣди евангельской. Каоедра церковная не то, что каоедра академическая.

Вине признаетъ силу за этимъ возраженіемъ. Какъ же онъ устраняетъ его, и оправдываетъ свое расширеніе области проповъдническихъ предметовъ? Онъ указываеть на то, что въ существенную задачу проповедника входитъ обязанность учить; а ученіе не можетъ обходиться однимъ напоминаніемъ единаго на потребу. Большое число людей можетъ быть только ученіемъ приведено ко Христу. Ученіе въ проповъди не дъло только вкуса или выбора; оно дъло необходимости. Не нужно при томъ никогда терять изъ вида, что проповедь только тогда сохраняеть свою силу и оказывается дъйственною, когда представляетъ интересъ новости и не служить повтореніемъ одного и того же. Хотять новаго, и не скучають, не удаляются оть проповеди, когда дають имъ это новое. Эта потребность новости болье серьезна, чымы думають, и всякій внимательный пропов'єдникъ износить изб сокровища своего новая и ветхая (Матв. XIII, 52). Новаго Евангелія нельзя создавать; истинно только древнее Евангеліе, возв'єщенное Христомъ. Но, съ другой стороны, это древнее Евангеліе должно имъть печать новизны, то есть, оно должно возв'ыцаться прим'тительно къ воспріемлемости слушателей, къ стремленіямъ и нуждамъ каждой эпохи: безъ этого оно не можеть быть действеннымъ и вполне истиннымъ. Чудесная широта и растяжимость Евангелія, его способность приспособляться къ формамъ общества, къ характерамъ, положеніямъ, раздичнымъ направленіямъ служитъ

признакомъ его божественнаго происхожденія. Проповъдь ничего не потеряеть, если будеть уподобляться ему.

Но новость законная—новость предметовъ, положеній, но не ученій. Искусство, дѣло человѣческое, обновляется; а Евангеліе божественное не измѣняемо. Чтобы достигнуть той новизны, какая дозволительна и требуется въ проповѣди, не нужно генія. Проповѣднику стоитъ только открыть глаза и наблюдать. Пусть онъ не держится общей и отвлеченной идеи человѣка, но пусть изучаетъ людей, которыхъ имѣетъ предъ собою и которымъ говоритъ. Онъ будетъ новъ, если хорошо позаботится объ этомъ. Впрочемъ, это изученіе дѣло довольно трудное: оно требуетъ постояннаго вниманія, которое поддерживается усердіемъ, но не дается имъ.

Въ отдъть о предметь проповъди Вине особенную главу посвящаеть разсужденію о тексть библейском и его употребленіи, и даеть подробныя правила касательно выбора текстовь. Это разсужденіе явилось у него умъстнымъ здъсь потому, что тексть, ставимый во главъ проповъди, указываеть предметь проповъди, и нъкоторые считають его необходимою принадлежностію проповъди. Вине совершенно върно говорить, что тексть не есть необходимая и существенная принадлежность проповъди. Проповъдь дълаеть христіанскою не употребленіе текста, а духъ проповъдника. Проповъдь можеть быть христіанскою и назидательною, не заключаясь въ предълахъ какого-либо мъста священнаго Писанія. Напротивъ и съ текстомъ во главъ, проповъдь можеть быть совершенно не библейскою.

Но не считая текста совершенно необходимымъ для проповъди, Вине однако относится съ одобреніемъ къ обычаю ставить во главт проповъди текстъ и изъ него выводить предметы ръчи. Въ пользу его говоритъ во-первыхъ то, что онъ освященъ временемъ, и практика многихъ поколъній дала ему такую силу, что трудно уничтожить его. Во-вто-

рыхъ эта метода и проповъднику и другимъ напоминаетъ то, по крайней мъръ внъшнимъ образомъ, что онъ служитель Слова Божія. Проповъдникъ чрезъ начальный текстъ свое слово связываетъ съ словомъ библіи, и чрезъ это въ самомъ началъ ръчи слушателю внушается уваженіе къ проповъди, какъ возвъщенію священнаго слова. Далье, текстъ, хорошо выбранный и поставленный, сдълаетъ ръчь болье живою, болье впечатлительною и спеціальною, какою не можетъ быть ръчь, основанная на отвлеченномъ представленій. Наконецъ для большинства проповъдниковъ этотъ методъ лучше всякаго другого можетъ способствовать изобрътенію предметовъ для проповъди.

Другой отдъль части объ изобрътении въ гомилетикъ Вине посвященъ указанию материи проповъди. Матерія проповъди у него отличается отъ предмета тъмъ, что она служитъ оболочкою или раскрытіемъ предмета или темы проповъдни. Предметь означаетъ то, о чемъ говоритъ проповъдникъ; а матерія,—что и какъ можно говоритъ въ раскрытіе темы. Тема тоже въ проповъди, что фундаментъ въ зданіи, а матерія—самое зданіе, воздвигаемое на этомъ фундаментъ.

Двоякаго рода матерія служить къ раскрытію предмета проповъди, — изъясненіе и доказательство. Объ изъясненіи, къ которому отнесены повъствованіе и описаніе (фактовъ) и опредъленіе (идей), нѣтъ замѣчаній, заслуживающихъ особеннаго вниманія. Но о доказательствахъ сказано больше, и разсужденія Вине по этому пункту, отличающіяся основательностію и зоркостію взгляда, хорошо освъщаютъ предметъ свой, и могутъ давать доброе направленіе практикъ проповъднической, если будутъ принимаемы къ руководству. Доказательство есть разумный актъ, посредствомъ котораго мы достигаемъ увъренности. Оно производитъ въ насъ убъжденіе; изъясненіе доставляетъ намъ знаніе, а доказательство ставитъ конецъ сомнѣнію.

Соотвътственно двумъ порядкамъ истинъ, теоретическихъ и практическихъ, Вине отличаетъ два рода доказательствъ. Доказательства истины теоретической онъ называетъ доводами (raisons), а доказательства, относящіяся къ праву или обязанности,—мотивами.

Три пути ведуть къ увъренности: личный, непосредственный опыть, свидътельство или опыть другихъ, называемый иначе авторитетомъ, и умозаключение—свидътельство разума.

Въ проповъди главное значеніе принадлежить авторитету. Это потому, что ученіе, предлагаемое проповъдникомъ, есть ученіе откровенное. Опыть и умозаключеніе присоединяются къ авторитету и служать пособіемъ для него, потому что въ субъективномъ отношеніи никакое доказательство недостаточно, если съ нимъ не соединяется внутреннее свидътельство, и потому, что положенія библіи часто служать исходными точками для разума.

Говоря о доказательствахъ отъ разума, Вине предостерегаеть пропов'ядниковъ оть излишняго увлеченія идеями. Не нужно носиться только въ сферт разсудочнаго умозаключенія; нужно часто спускаться на землю, и здісь опираться на факты. Иначе рискують доказывать очень много, и въ концъ концовъ потерять чувство реальности. При самыхъ строгихъ умоваключенияхъ можетъ быть убъжденъ разумъ слушателя; но противъ нашихъ заключеній въ немъ можеть возставать болье внутренняя сила, чымь логика, на которую доказательства не производять действія. Есть умы, которыхъ логика дълаетъ сухими и жесткими: это не живыя души, а логические аппараты. Мысль производить мертвящее и гнетущее дъйствіе, если она отдълена отъ чувства, сознанія и свидътельства. Такое впечативніе испытывають иногда, слушая разсужденіе сильныхъ логиковъ, которымъ удивляются съ ужасомъ. Въримъ мы душъ, а не холоднымъ разсужденіямъ. Разсужденіе, если оно длинно и слишкомъ діалектично,

утомляеть вниманіе и съ трудомъ усвояется слушателями, въ особенности если они не получили въ школъ тщательной выработки разсудочнаго мышленія.

Но доказательства отъ разума все-таки нужны; потому что иныя вещи только такимъ путемъ могутъ быть доводимы до сознанія; далѣе, иныя вещи и извѣстныя нужно доказывать не для того, чтобы заставить вѣрить, а чтобы сдѣлать истину болѣе наглядною... Въ этомъ случаѣ разумное доказательство весьма полезно, увеличивая ясность цредставленія и болѣе. утверждая убѣжденіе.

Для церковной каоедры имъетъ несравненную силу положительное доказательство. Въ дълъ въры и нравственности
раскрытіе истины гораздо важнъе опроверженія заблужденія.
Ненависть ко злу въ душт христіинской раждается отъ утвержденія добра. Безъ положительнаго доказательства одно
опроверженіе недостаточно для цъли. Вине выставляетъ большую необходимость и важность положительнаго доказательства въ виду того, что мы болье расположены опровергать,
чъмъ доказывать,—разрушать, чъмъ созидать. Это легче и
пьстить нашему самолюбію, и болье отвъчаетъ нашимъ страстямъ. Въ гнъвт всть краснортивы; но немногіе являются
такими въ любви и мирть.

Главная цѣль краснорѣчія—дѣйствіе на волю, опредѣленіе ея или склоненіе ея къ извѣстному рѣшенію. А для этой цѣли разумныя доказательсва недостаточны. Воля опредѣляется страстію: хотять того, что любять, или по крайней мѣрѣ хотять потому, что любять.

Если хотите действовать на волю, вы должны адресоваться и страсти, уже существующей, или вызвать страсть, еще дремлюную (въ этомъ случать страсть понимается въ благородномъ смыслъ). Душт нужно представить то, что способно увлечь ее. Это значитъ трогать или возбуждать душу. Простое разсуждение или логическое представление уму не

подъйствуеть на душу; душа при такомъ разсуждени можеть оставаться совершенно неподвижною. То, что можеть подъйствовать на человъка во всей его цълости, называется моживомъ.

Но трогать душу можно только добрыми мотивами. Краснортчие не будеть краснортчиемъ, если оно не будеть руководиться желаниемъ добра. Оно неразрывно связано съ идеею блага; оно лишится своихъ корней, если отдълится отъ правды, и истины. Зло есть какъ бы азотъ, въ которомъ краснортчие задыхается.

Всѣ мотивы, какими краснорѣчіе можетъ трогать или возбуждать душу, сводятся къ двумъ главнымъ: идеѣ блага и идеѣ счастія.

Добро или благо отвъчаетъ стремленіямъ нашей природы; оно составляеть нашу потребность и можеть быть увлекательною силою для насъ. Равнымъ образомъ и счастіе и блаженство составляеть такой мотивъ, какимъ можетъ пользоваться проповъдникъ. Счастіе предметь желаній всьхъ людей; стремленіе къ нему врождено нашей природь. Этотъ мотивъ ставится въ Откровеніи, какъ во Второзаконіи: живот и смерть дахъ предъ лицемъ вашимъ, -- благословение и клятву: и избери животь, да живеши ты и съмя твое (Втор. ХХХ, 19). И первое слово проповъди Інсуса Христа было слово о облаженствь: блажени нищи духомъ... (Мате. V, 3-11). Ученіе о блаженств'в или нашемъ спасеніи, и вмъсть съ тъмъ о нашемъ нравственномъ совершенствъ составляеть сущность ученія христіанскаго. Пропов'єдь должна выставлять самые возвышенные изъ нашихъ интересовъ,интересы въчные. И временные интересы она должна обсуждать съ точки эрвнія возвышенной, не какъ мотивы, а какъ внаки добра и зла, проявляющагося въ дъйствіи.

Позволительна ли патетика или возбуждение страсти (хотя благородной) въ проповъди? Говорятъ: представьте предметы вниманию человъка, соотвътствующие его стремлению,

но не дълайте ничего болье; дайте пищу пламени, но не раздувайте его. Но между этими двумя предметами нътъ различія. Когда вы живо представляете предметы, отвъчающіе страсти или стремленію души, вы тымъ самымъ возбуждаете ее. Давать пищу пламени и раздувать его одно и то же. Это раздуваніе пламени не простое сотрясеніе воздуха; въ краснорьчій этимъ средствомъ служать факты, разумныя основанія. Вы не можете безъ этого средства возбудить чувство или страсть въ человъкъ, и не можете представлять ему факты или идеи, отвъчающія его стремленію, не возбуждая его души. Въ иныхъ случаяхъ, ръчь не полна, если она не трогаетъ: когда вы не тронули, то не высказали всего и остановились на полудорогъ. Мало убъдить разумъ и уяснить дело сознанію, --- нужно действовать на душу во всей ея цълости; адъсь требуется не холодный свъть, а горячее пламя. Въ библін, въ Евангелін мы видимъ примъры патетики: витьсто отвлеченных идей здъсь представляють нашему сердцу факты, дъла, примъры, трогательные и разительные.

Касательно патетики предписываются у Вине слъдующія правила:

Не нужно ни умножать, ни удлиннять потрясеній, особенно если они сильны. Отъ частыхъ потрясеній умъ цѣпенѣетъ, и противно природѣ, чтобы сильныя и возвышенныя движенія души были продолжительны.

Далье, нужно трогать и потрясать душу, а не поражать и не разстраивать ея. Мысль должна воздъйствовать въ ней; слъдуетъ предоставлять мъсто соверцанію и разсужденію. При возбужденіи должна проявляться идея ясная, понятіе точное. Возбужденіе, безъ этого, не законно.

Ничто въ душћ долго не держится изъ того, что не опирается на идею. Страсть не продолжительна. Если идея внутри держится, возбужденіе возобновляется, а если нѣтъ идеи, оно разсѣевается. Напрасно думаютъ, что возбужденіе тѣмъ сильнѣе, чѣмъ больше страсть овладѣваетъ душею оратора... Si vis me flere, dolendum

еst primum ipsi tibi, говорить поэть (Горацій). Поэть не сказаль: flendum est, но: dolendum est. Нужно скорбыть, чтобы заставить слушателя плакать, но не плакать самому. Для оратора необходимо самообладаніе. Оно имбеть великую силу и производить впечатлыніе. Правду говорять: чымь больше вы будете кричать, тымь меньше вась будуть слушать. Въ интересы дыйствія, какое вы хотите произвести, лучше имыть видь чувства, не прибытая къ усиленному выраженію чувства, чымь выражать то, чего не чувствуете. Ныть ничего болые смышнаго, какъ усиливаться трогать: это пасильственное возбужденіе бываеть безуспышно. Религія христіанская—религія мысли и убыжденія. При изложеніи христіанскаго ученія въ проповыди мысль отнодь не должна быть подавлена. Эффектамъ грубымъ и насильственнымъ нужно предпочитать дыйствіе болые глубокое и спокойное.

Коротокъ, но замъчателенъ въ гомилетикъ Вине трактать о помазаніи. Помазаніе не означаеть какого-либо спеціальнаго свойства проповеди, но благодать и действенность слова, производимую Духомъ Божінмъ, видъ печати и освященія, выражающійся не во внішнихъ знакахъ, но въ впечатльніи, производимомъ на души. Помазаніе есть цьлостный характеръ Евангелія, видный безъ сомнінія въ каждой изъ его частей, и особенно чувствительный во всей его цълости. Это важность, соединенная съ нъжностію, -- строгость, умъряемая любовію, -- величіе, соединяемое съ сердечностію. Это особенная принадлежность христіанства, которой нельзя переносить въ другія сферы. Источникъ его духъ возрожденія и благодати. Это даръ, который теряется, если не возобновлять священнаго огня, его согрѣвающаго. Нътъ никакого искусственнаго средства для пріобрътенія помазанія. Масло течеть само изъ оливковаго дерева; но самымъ сильнымъ давленіемъ нельзя выжать ни одной капли его изъ земли пли кремня. Есть вещи, несовмъстныя съ помазаніемъ: это сухой умъ, слишкомъ строгій анализъ, слишкомъ догматическій тонъ,

слишкомъ формальная діалектика, иронія, употребленіе св'єтскихъ или слишкомъ отвлеченныхъ словъ и выраженій, св'єтская литературная форма, стиль, слишкомъ сжатый и сухой. Помазаніе предполагаетъ обиліе, текучесть, гибкость.

Вследъ за статьею о помазаніи следуетъ въ гомилетике Вине статья объ авторитеть, тоже заслуживающая вниманія.

Авторитетъ въ дълъ наученія означаетъ право требовать себъ въры или повиновенія, и въ этомъ смыслъ авторитетъ одно изъ условій церковной проповъди, и одно изъ качествъ проповъдника: сказать, какъ онъ обнаруживается, не легко; онъ чувствуется въ словъ; а еще сильнъе чувствуется его отсутствіе.

Необходимый во всъхъ публичныхъ ръчахъ, авторитетъ болъе долженъ принадлежать, какъ существенное свойство, проповъди христіанской, которая говорится во имя Божіе, и возвъщаетъ божественное ученіе. Это было бы оскорбленіемъ для простыхъ душъ, еслибы не было этой печати въ ръчи проповъдника; это изумило бы даже тъхъ, которые не върятъ Евангелію.

Чѣмъ пріобрѣтается авторитетъ? Убѣжденіемъ и ревностію, въ соединеніи съ смиреніемъ и любовію. Того проповѣдника слушаютъ со вниманіемъ, который свой авторитетъ основываетъ на своемъ посланничествѣ, а не на своей личности, и который является столько же скромнымъ, сколько убѣжденнымъ. Что изумляло народъ въ ученіи Іисуса Христа? Это особенно авторитетъ, съ которымъ Онъ возвѣщалъ его. Онъ учить, говорить евангелистъ Матоей, со властію, а не какъ книжники (Мато. VII, 23—29.

Безъ сомнѣнія, особенный авторитетъ принадлежалъ небесному Учителю Господу Іисусу Христу; но онъ принадлежитъ и истинѣ, которая равносильна, какъ въ устахъ учителя, такъ и въ устахъ учениковъ. Возвѣщая истину возраждающую и спасающую, по полномочію отъ самого Господа, проповѣдники имѣютъ право, даже болѣе, обязаны говорить съ такою же властію, какъ и Учитель, ихъ пославшій. Они возвъщають не свои изобрѣтенія; они въстники и посланники Божіи; ихъ личность ничто, а все значеніе ихъ отъ посланничества. И апостолъ Павелъ совътуеть Титу, а въ лицѣ его и другимъ служителямъ Евангелія, увъщавать и обличать со всякиль повельніемь (Тит. 11, 15).

Авторитетъ проповъдника, независимо отъ его таланта, его естественнаго характера и внъшняго положенія, прежде всего условливается тьмъ, что онъ говорить во имя Божіе, и о вещахъ божественныхъ ничего не хочетъ внать, кромъ того, что открыто самимъ Богомъ. Начало нашего авторитета въ нашемъ подчиненіи, и нашъ авторитетъ тьмъ внушительнье для другихъ, чъмъ болье дъйствуетъ надъ нами и въ насъ авторитетъ слова Божія. Разумъ и внаніе могутъ создавать авторитетъ и содъйствовать его возвышенію. Но разумъ и внаніе пріобрътаютъ истину, а не творять ея; истина дана, какъ мысль божественная, а не какъ выводъ нашего разумънія, дана, какъ фактъ, который наши силы должны разработать, изъяснить, но который онъ сами никогда не могутъ создать. Разумъ и знаніе пробные камни истины, но не источникъ ея.

Во-вторыхъ проповъдникъ можетъ говорить съ большимъ авторитетомъ, если онъ къ авторитету, вытекающему изъ свидътельства Божія, присоединяетъ авторитетъ, раждающійся изъ опыта, т. е., если внъшняя истина сдълалась его внутреннею истиною, откровеніемъ его собственнаго опыта, если проповъдникъ, возвъщающій Евангеліе, можемъ сказать, подобно апостоламъ: еже слышахоль, еже видъхомъ очима нашима, еже узръхомъ, и руки наша осязаща о словеси животнъмъ,... повъдаемъ вамъ (1 Іоан. 1; 1—3).

Третье условіе для пропов'єди съ авторитетомъ жизнь, согласная съ пропов'єдію, когда слова пропов'єдника не заставляють его красн'єть за свои д'єйствія.

Далье, увеличению авторитета проповъдника способствуеть то, если онъ, сознавая высоту своего служенія, витесть съ тыть чувствуеть свою собственную слабость, и если видять, что онъ первый склоняется подъ тяжестію того бремени, какое налагаеть на другихъ, и если онъ на каоедръ забываеть самого себя и чуждъ жалкихъ безпокойствъ суетности и тщеславія. Если служитель Всевышняго, онъ, по суетности, будеть служителемъ людей, если забота объ ихъ мнѣніи занимаеть его въ ту минуту, когда онъ возвъщаеть совъты Божін, если онъ старается говорить сильно, патетически съ равсчитаннымъ намъреніемъ снискать похвалу слушателей, тогда напрасно будеть онъ искать авторитетнаго тона, онъ не найдеть его. Пусть помнить проповъдникъ слово апостола: Для меня очень мало значить, какь судите обо мнь вы, или какъ судять другіе люди; я и самь не сужу о себъ... Судія же мнь Господь (1 Кор. IV, 3—4). Человъкъ, заискивающій у людей, не будеть имъть авторитета предъ ними; кто трепещетъ предъ ними, тотъ никогда не ваставить ихъ трепетать.

Наконецъ, чтобы проповъдывать съ авторитетомъ, проповъдникъ долженъ дать чувствовать, что онъ любитъ тъхъ, къ которымъ обращаетъ свое слово.

Послѣ трактата объ изобрѣтеніи, при переходѣ къ другой части гомилетики о расположеніи, Вине показываетъ отношеніе этихъ двухъ частей. Часть объ изобрѣтеніи, по его выраженію, заключаетъ въ себѣ химію ораторской рѣчи; она указываетъ не массы или преемственные моменты, а матеріалы или составные элементы, изъ которыхъ слагается проповѣдь или рѣчь религіозная. А часть о расположеніи представляетъ, въ нѣкоторомъ родѣ, механику краснорѣчія. Но между этими двумя частями самое тѣсное соотношеніе. Расположеніе имѣетъ предметомъ своимъ моменты, слѣдующіе въ рѣчи одинъ за другимъ, или части, изъ которыхъ рѣчь

слагается. Но росположение не можеть составляться совершенно отвлеченно, безъ всякой зависимости отъвнутренняго свойства матеріи ръчи или проповъди.

Въ трактатъ о расположении Вине говоритъ собственно о ръчи синтетической, не потому, чтобы это была единственная форма проповъди (авторъ признаетъ важность и значене омиліи), но потому, что синтезъ есть цъль, вершина, самая эссенція ораторской ръчи. И омилія, имъющая законное существованіе въ духовномъ красноръчіи, стремится къ синтезу; анализъ для нея есть только путь къ цъли, путь, котораго длина и извилины опредъляются единственно свойствомъ или формою текста; однимъ словомъ, всякая омилія стремится быть ръчью. Въ разсужденіи о расположеніи нужно выходить отъ синтеза, а не наоборотъ, хотя анализъ или омилія имъсть ваконое право на существованіе. Нужно пріучиться сначала къ порядку, къ повиновенію, чтобы потомъ пользоваться свободою.

Расположеніе есть приведеніе въ порядокъ разбросанныхъ матеріаловъ, возникающихъ или воспоминаемыхъ въ головъ оратора, случайно, безъ системы, безъ установленія внутренней связи между ними. Порядокъ можетъ утвердить эти разбъгающіеся матеріалы и привесть ихъ въ стройную связь. Порядокъ есть существенная принадлежность истиннаго ораторскаго произведенія. Нътъ порядка въ мысляхъ,—нельзя дать имени ръчи словесному произведенію.

Отъ этого зависить различіе между посредственнымъ ораторомъ и человъкомъ красноръчивымъ. Расположение одно можетъ быть условіемъ красноръчія. Хорошихъ мыслей много, и онъ раждаются у многихъ. Но искусство организовать ихъ болье ръдко. Найти отношеніе между различными дробными элементами и указать каждому свое мъсто—для этого требуется большая способность.

Расположеніе въ рѣчи то же, что въ физической субстанціи образъ соединенія частицъ, ее составляющихъ; этотъ образъ составляеть природу тѣла.

Порядокъ великое достоинство всюду, и всякая вещь, прекрасная въ существъ своемъ, дълается еще болье прекрасною, когда ставится на своемъ месть. Квинтиліанъ не бевъ основанія приписываетъ порядку два свойства, --- красоту и силу, представляя съ поэтическимъ красноръчіемъ непристойность безпорядка въ ръчи. "Не безъ основанія (говорить онъ) мы за правилами объ изобретеніи ставимъ правила о расположеніи; потому что безъ второй изъ этихъ частей первая ничто. Перенесите изъ одного мъста въ другое какую нибудь часть человъческого тыла или тыла какого либо животнаго, или отнимите какую либо часть, --- вы произведете урода. Если вы переставите какой либо члень, вы отнимите у него силу, нужную для его отправленія; армія въ безпорядкъ создаетъ препятствіе для себя самой. Мнъ кажется, не обманываются ть, которые утверждають, что расположеніе частей предмета составляеть природу этого предмета; перемъните это расположение, -- и все пропало. Ръчь, лишенная этого свойства, точно-вода, которая шумно бурлить, клокочеть не протекая, и не имъеть никакой твердости. Подобно человъку, заблудившемуся ночью въ неизвъстныхъ мъстахъ, она повторяетъ много вещей, много другихъ опускаетъ, и не намътивъ ни исходной точки, ни цъли, она повинуется не намъренію, но случаю" 1).

Работа расположенія имъетъ великое значеніе; потому что она восполняетъ и усовершенствуєтъ работу изобрътенія.

Вине различаетъ расположение логическое и расположение ораторское. Первое расположение приводить въ связь и порядокъ мысли и суждения о предметъ ръчи, какия раждавотся въ головъ оратора, и построеваетъ планъ цълаго про-

<sup>1)</sup> Quintiliani Institutiones oratoriae, Lib. VII.

изведенія, который, при своей стройности, можеть быть печатію таданта или труда. Оно стоить въ строгой зависимости отъ разсудочнаго иысленія. А расположеніе ораторское разсчитано не на умственную силу и сужденіе, какъ расположеніе логическое, а имъеть въ виду произвесть дъйствіе на душу, а чрезъ душу на волю. Эти вещи впрочемъ не различаются такъ между собою, чтобы расположение, не будучи логическимъ, могло быть ораторскимъ. Напротивъ логическое расположение есть основание ораторскаго расположения, какъ разумъ есть основаніе краснорьчія, и рычь, логически расположенная, чрезъ то самое въ нъкоторой стецени дълается ораторскою рачью. Недостатокъ въ логическомъ расположеніи, ослабляя доказательства, ослабляеть впечатльніе оть рычи. Но съ другой стороны темъ более проникаются истиною, чемъ ясные она представляется, и сила доказательства содыйствуеть силь впечатльнія или убъжденія. Проповыдь, кромы того, обсуждаеть и раскрываеть такія матеріи, что при нихъ не возможно, чтобы проповедникъ, говоря уму, вместе съ темъ не говориль и сердцу. Здесь догическій и ораторскій элементы неразрывно соединены между собою.

Но при тесной связи логическаго и ораторскаго элемента, есть особыя средства для приданія ораторскаго характера расположенію речи. Они указываются не логикою мысли, а логикою души, которая, основываясь на первой или будучи согласна съ нею, заключаеть въ себе нечто такое, что не дается логикою мысли. Эти средства можно назвать психологическими.

Первая потребность души, при недостаткъ дъйствія, или въ ожиданіи дъйствія—движеніе или возбужденіе ея, что древніе выражали словомъ: movere. Красноръчіе есть тоть языкъ, которому склонна внимать душа, и характеръ красноръчія или ораторской ръчи есть патетика. Значитъ, оратору нужно сообщить душъ слушателя движеніе къ извъстной пъли и это дъйствіе на душу или волю должно быть постоянное и непрерывное. Quid aliud est eloquentia (говоритъ Цицеронъ),

пізі motus animae continuns? Можно однимъ словомъ или изолированнымъ фактомъ сообщить движеніе душть, направить ее къ извъстному предмету; но это движеніе не что иное, какъ потрясеніе. Можно повторить, умножить эти потрясенія; но это отрывки краснорти, а не настоящее краснорти; вдъсь нтъ ни искусства, ни генія ораторскаго. Краснорти состоить въ томъ, чтобы внести движеніе въ развитіе мысли или доказательства, сдълать его постояннымъ. Ораторъ долженъ адресоваться не только къ разуму, но и къ сердцу, и въ этомъ секретъ или сила краснорти. Не одинъ свъть нужно давать, но вмъстъ и теплоту. Истину нужно не только понять, но и полюбить. Она сама въ себъ достойна любви. Нужно же такъ представить ее, чтобы возбудить любовь къ ней.

Ораторское движение должно быть постоянное. Это первое правило касательно ораторскаго расположенія; потому что перерывъ не только прерываеть дъйствіе, но и разрушительно действуеть на эффекть, уже произведенный. Этимъ правиломъ Вине выражаетъ то, что Тереминъ закономъ прогрессіи или непрерывнаго стремленія впередъ. По смыслу этого правила, последующее доказательство, будучи отлично отъ предшествующаго доказательства, должно удерживать слушателя въ томъ расположении, въ какое привело его доказательство предшествующее, и не должно давать душт какого либо другаго направленія. Всякое отступленіе, удаляющее отъ предмета, заставляетъ забывать намъреніе оратора. Вредятъ непрерывности движенія излишнія деленія и подразделенія. Я не знаю (говоритъ Вине), традиціонная форма пропов'вдей,--этотъ жесткій и холодный схематизмъ помогаеть ли столько разъясненію, сколько вредить краснорфчію. Фенелонъ, въ своемъ второмъ разговоръ о красноръчіи, ръшительно возстаетъ противъ деленій, которыя, при видимомъ порядке, даютъ сухой и принужденный видъ ръчи, разсъкая ее на три или четыре отдъльныя ръчи. Великіе ораторы древности и отцы

церкви не раздъляли своихъ ръчей, и между тъмъ у нихъ соблюденъ законъ прогрессіи.

Впрочемъ, Вине не противъ раздъленія вообще, а противъ раздъленія искусственнаго и сложнаго. И Фенелонъ возстаетъ противъ подраздъленій, основанныхъ на дъленіяхъ маловажныхъ, —противъ такого постояннаго разсъканія идей, которое стъсняетъ живое теченіе ръчи и вынуждаетъ неумъстныя остановки. Методъ этотъ, пожалуй, необходимъ въ извъстной мъръ; но доведенный до излишества, онъ дълается возглавіемъ лъности, освобождающимъ отъ размышленія.

Движеніе, будучи постояннымъ, чрезъ то самое дълается прогрессивнымъ. Это ораторское движеніе аналогично съ паденіемъ тѣлъ по закону тяготѣнія, съ тѣмъ только различіемъ, что нѣтъ здѣсь ускоренія движенія, а увеличеніе интенсивности или внутренняго напряженія. Движеніе непрерывающееся всегда постепенно усиливается. Прогрессъ въ физическомъ движеніи состоитъ въ передвиженіи тяжелыхъ массъ, въ побѣжденіи препятствій, въ умноженіи интенсивности. Ораторскій прогрессъ состоитъ въ томъ, чтобы все сильнѣе трогать душу и глубже проникать ее. Законъ ораторской рѣчи тотъ же, что законъ драмы: какъ въ драмѣ все стремится къ развязкѣ, постепенно напрягая дѣйствіе,—такъ то же самое должно быть и въ ораторской рѣчи.

Въ риторическомъ отдълъ о расположении обыкновенно встръчается разсуждение о *частяхъ ръчи* и ихъ построении. Не обходитъ этого предмета и Вине въ своей гомилетикъ, и здъсь наиболъе достойныя вниманія замъчанія высказываетъ касательно приступа и заключенія ръчи.

Какъ нужно смотръть на *приступъ* въ ораторскихъ произведеніяхъ? Нуженъ ли онъ? Естественъ ли? Или составляетъ онъ укращеніе искусственное и условное?

Ответъ у Вине положительный, въ пользу необходимости и естественности приступа. Сама природа (говорить онъ)

учить искусству приготовленій и постепенныхъ переходовъ. Мы любимъ эти приготовленія и переходы во всемъ; въ нихъ отображается идея красоты. Если бы не было сумерекъ и утренней зари, небо не имъло бы многихъ красотъ.

И въ обыкновенномъ обращении никто не начинаетъ ех abrupto, имъя возможность дълать иначе. Начинать ръчь ех abrupto тоже, что лъзть въ комнаты чрезъ окно.

Но приступъ, имъя назначениемъ приготовить слушателей къ ръчи, не долженъ быть длиненъ. Говорить длинный приступъ тоже, что задерживать долго человъка на порогъ дома и не давать ему войти въ самыя комнаты.

Общее правило, опредъляющее характеръ приступовъ,требуетъ скромности. Древніе риторы въ особенности настанвають на этомъ. Они даже рекомендують робость. У Цицерона есть место, которое указываеть, какое смиренное положеніе принималь древній ораторь въ отношеніи къ своей аудиторіи. "Вы хотите знать основаніе, --- суть моей мысли; н могу ваявить такимъ друзьямъ, какъ вы, то, чего я еще никогда и никому не говориль. Самый способный ораторъ, такой, который говорить съ большимъ изяществомъ и мегкостію, въ моихъ глазахъ наглецъ, если онъ не дрожить, выходя на канедру, и въ продолжение всего своего приступа... Въ самомъ дъль, чъмъ способнъе ораторъ, темъ болье онъ сознаетъ трудность своего искусства, тъмъ болъе стращится ва успъхъ свой, тъмъ болье боится не удовлетворить ожиданіямъ слушателей. Касательно тьхъ, которые не испытывають никакого замъшательства, что я вижу весьма часто, я не только не одобряю ихъ самоувъренности, но я хотълъ бы, чтобы они были наказываемы. Я часто замьчаль въ вась впечативніе, какое испытываль я самь, произнося свой приступъ. Я чувствовалъ, что я бледиею, мои мысли путаются, и я дрожу всеми своими членами. Однажды, когда я выступалъ въ дни моей юности, я такъ былъ смущенъ, начиная свою рѣчь, что Кв. Максимъ, замѣтивъ мое смущеніе, отложилъ дъло на другой день, и этой услуги я не забуду ни-когда"  $^1$ ).

Но скромность, требуемая въ приступъ, должна проявляться не въ одной этой части ръчи, а во всей ръчи вообще <sup>2</sup>). Нужно, что бы не приступъ только, но чтобы ораторъ былъ скроменъ, и даже робокъ, но съ тъмъ различіемъ, чтобы онъ скроменъ былъ самъ въ себъ, и смълъ для своего дъла. Перваго рода скромность и робость доброе дъло, а скромность другаго рода подрываетъ авторитетъ оратора и ослабляетъ или даже уничтожаетъ сиду его доказательства.

Къ приступу требуется особенная внимательность. Никакое мъсто ръчи не требуетъ столько точности, столько аккуратности, сколько приступъ. Внимательный слушатель не простить вамъ въ приступъ ничего, что онъ простить вамъ въ самой ръчи; ни одна часть не выслушивается съ такимъ хладнокровіемъ и не подвергается такому испытанію, какъ приступъ. Ошибки, многословіе, преувеличенія, неточность, темноту,—все замътить слушатель, и ничего не простить. Первое впечатлъніе бываеть часто ръшительнымъ и всегда имъеть большое значеніе.

Заключение Вине считаеть такою же необходимою частію, какъ и вступленіе. Какъ чувствуется необходимость собраться съ мыслями прежде приступленія къ матеріи рѣчи, такъ точно чувствуется эта необходимость при окончаніи рѣчи. Но собраться съ мыслями значить остановиться на цѣлостномъ впечатлѣніи рѣчи, или на идеѣ столько же или даже болѣе общей, чѣмъ идея всей рѣчи. Заключая рѣчь, ораторъ какъ бы восходить на высоту, чтобы усмотрѣть и представить разомъ всю совокупность своей работы.

Заключеніе можеть им'ть своимъ содержаніемъ краткое повтореніе всего сказаннаго, приложеніе или ув'єщаніе, мо-



<sup>1)</sup> Cic. De oratore, Lib. 1, cap. XXVI.

<sup>2)</sup> Cic. De orator. Lib. 11, c. XIX.

литву. Но какъ бы проповъдь ни кончалась, --- хорошее заключеніе вещь очень трудная и болье рыдкая, чымь хорошій приступъ. На вступление естественно болъе обращаютъ заботы и вниманія, и содержаніе для приступа дается предметомъ, текстомъ, обстоятельствами. Для заключенія представляется болье затрудненій, когда, кажется, высказано все, что можно сказать, и не имъютъ въ виду ничего новаго, и когда между тымь чувствують нужду еще сказать что нибудь. Ораторъ утомился, исчерпаль все, боится новыхъ усилій, и въ заключеніи высказываетъ какую нибудь банальную фразу увъщанія или благожеланія, какія нибудь восклицанія... Но хорошо кончить, однако, существенная часть искусства; последнія впечатльнія на слушателей не менье важны, какъ и первыя; побъдителемъ является тотъ, кто остается хозяиномъ поля битвы. Здесь можеть иметь приложение пословица: "все хорошо, что хорошо кончится". Правда, хорошее заключеніе не можеть искупить дурней ръчи; но вредъ не вознаградимый, если заключеніе составлено неумьло; впечатльніе оть хорошей ръчи можетъ быть совершенно испорчено дурнымъ концомъ. Нужно, чтобы заключеніе отв'вчало тону и достоинству р'вчи, и утверждало дъйствіе, уже произведенное на слушателей.

Но указыван на необходимость и особую важность хорошаго заключенія для ціли оратора, Вине не даеть особыхъ правиль касательно составленія заключенія. Пусть заключеніе (замічаеть онъ) будеть полно самыхъ возвышенныхъ идей, самыхъ жавыхъ чувствъ, самыхъ разительныхъ образовъ, самыхъ смілыхъ движеній. Если это требуется свойствомъ заключенія, то это не можеть быть предписываемо точными правилами. Можно только сказать, что въ заключеніи умістенъ тонъ боліве твердый, требованія боліве высокія, хотя не прилично поражать слушателей трубнымъ гласомъ. Заключеніе устье річи, какъ вступленіе ен источникъ, а ріка въ своемъ усть всегда боліве широка, боліве полна и боліве могуча, чімъ въ своемъ источникть. И слушатель, возбужденный теченіемъ

рѣчи, ожидаетъ въ концѣ рѣчи языка болѣе богатаго и трогательнаго. Все это такъ, но это не можетъ быть матеріею правила. Пусть заключеніе будетъ такимъ, какимъ оно можетъ быть. Оно не рѣчь особая и независимая, а результатъ рѣчи. Оно является прекраснымъ по своему отношенію и строгому соотвѣтствію съ рѣчью.

Общая главная мысль, господствующая у Вине въ трактатахъ о расположеніи, сводится къ слъдующимъ положеніямъ.

Гомилетика не можетъ указать какой-нибудь идеальной и неизвъстной формы ръчи. Она не учитъ составлять ръчь въ историческомъ смыслъ этого слова; но она учитъ говорить собранію христіанъ объ истинахъ спасенія, говорить такъ, какъ опытъ и изученіе природы человъческой научаютъ говорить съ наибольшею убъдительностію. Всякій предметъ, особыя нужды и обстоятельства даютъ форму, которую ръчь должна имътъ. Форма ръчи не есть что либо, существующее прежде ръчи. Форма ея должна возникать изъ содержанія и цъль. Духъ творитъ себъ тъло. Нужно смотръть на ръчь, какъ на средство, а не какъ на цъль.

Нътъ ничего болъе важнаго и болъе недостойнаго церковной каоедры, какъ искать нововведенія ради нововведенія и независимости ради независимости. Но это не значить держаться какой либо формы освященной. Ораторъ должень быть индивидуальнымъ, ораторъ не долженъ освобождать себя отъ соблюденія общихъ законовъ, нарушеніе которыхъ не можетъ пройти даромъ. Индивидуальность требуетъ только того, чтобы проповъдникъ выполнялъ свое служеніе съ полною разумностію и личною отвътственностію, въ полномъ сознаніи пригодности той манеры, съ какою онъ представляетъ истину. Когда мы отказываемся отъ себя самихъ въ пользу третьяго, т. е., принятаго условнаго типа или модели, что отъ этого выигрываетъ истина? Должно ставить себя въ виду предмета, нами обслъдуемаго, подчиниться его вліянію, отъ него брать нашу форму, кромѣ той, какую указывають нашему творенію законы добраго смысла и значеніе человъческой природы.

Риторика не учить собственно располагать; она только указываеть, какъ можно хорошо пользоваться тёми средствами, какія предполагаются напередъ данными, и какія можно находить въ другомъ мѣстѣ. Она можетъ давать полезные совѣты только тому, кто образовалъ свой разсудокъ, и кто обогатилъ себя познаніями. Краспорѣчіе множествомъ корней утверждается въ знаніи и жизни или опытѣ.

Третья часть гомилетики Вине говорить объ изложении, которое служить продолжениемъ изобрѣтения и расположения и даеть форму и тѣло результатамъ первых друхъ операцій. Въ этой части у Вине много хорошихъ замѣчаній о свойствахъ стиля, какимъ должны писаться ораторскія произведенія. Но важнѣе всего основная мысль, положенная во главѣ отдѣла, придающая стилю въ авторскомъ, и въ частности ораторскомъ, дѣлѣ слишкомъ важное значеніе, и потому вовлагающая на оратора особенныя обязательства касательно изложенія.

Посл'в работы изобр'втенія и расположенія остается писать річь. Писать не такъ легко, какъ можетъ казаться съ перваго раза. Это не просто выражать словами идеи и отношенія, какими ораторъ овладіль при нервыхъ двухъ работахъ. Для того, чтобы писать річь, нужно мыслить, значить изобрітать и располагать. Изложеніе—это мысль въ своемъ видимомъ завершеніи. Отсюда понятно важное значеніе изложенія. Простое представленіе главныхъ мыслей річи мало изъясняеть и мало трогаеть слушателей. Они трогаются частными идеями. Общія идеи тоже для души, что питательныя вещества для тіла. Питательныя вещества должны разложиться въ нашей гортани,—тогда только мы ощущаемъ

вкусъ въ нихъ; далье, дошедши до нашего желудка, они должны раствориться здесь, чтобы наше тело напиталось ими. Такъ точно мы не сознаемъ вкуса истины, и она не сділается для насъ пищею иначе, какъ чрезъ разложеніе частей ея. Изложеніе имъеть двойственный характерь: оно облачаеть мысль словомъ и разлагаеть истину такъ, чтобы сдъдать ея соприкосновение съ нами боле непосредственнымъ и болье чувствительнымъ. Выборъ словъ, выборъ формъ есть выборъ мысли. Нътъ существеннаго различія между этою частію искусства и двумя другими. "Хорошо писать (говоритъ Вине словами Бюффона) значитъ разомъ хорошо мыслить, хорошо чувствовать и хорошо выражать (мысль и чувство), --- значить имъть въ одно и тоже время и умъ, и душу и вкусъ; стиль предполагаеть соединеніе и упражненіе всѣхъ главныхъ интеллектуальныхъ способностей"... Изложение тоже въ ръчи, что лице или руки въ тълъ. Отсюда видна и важность и трудность этой работы. Весь человькъ въ стиль, или, какъ говорить Бюффонъ, "стиль весь человъкъ". Цицеронъ такъ опредъляеть значение стиля: "Знать, что должно сказать, и въ какомъ порядкъ,---великое дъло; но знать, какъ сказать, —это гораздо большее дѣло" 1).

Стиль есть выраженіе мысли. Чтобы хорошо писать, нужно хорошо мыслить. Совершенство стиля не дается уму слабому. Но для хорошаго стиля требуется еще пічто большее. Сколько людей уміжоть мыслить, но не уміжоть писать! Это двіз візтви, выростающія изъ одного ствола, но не съ равною силою. Но нельзя сказать паобороть, что можно худо мыслить и хорошо писать. Хорошій стиль, если принимать это слово во всемъ его значеніи, (стиль какть весь человізкъ) можеть быть только у человізка, который хорошо и сильно мыслить. Многія творенія, хорошія по мысли, написаны

<sup>1)</sup> Cicero, Orator, cap. XVI.

худо; но все творенія, истинно замечательныя по стилю, вместе съ темъ более или мене замечательны и по мысли.

Можно заключить отсюда, что проповъдникъ долженъ нрилагать добрую часть заботь своихъ къ стилю или изложеню.

Могутъ сказатъ и говорятъ часто, что это мелочъ, и что проповъднику, серьезнъйшему изъ писателей, нътъ нужды снеціально заботиться объ изложеніи. Но какъ можно считать заботу объ изложеніи недостойною серьезнаго человъка, когда забота о выраженіи необходимое дополненіе работы мысли, когда самая серьезная мысль не будеть совершенною и не подъйствуетъ на умы слушателей, если не будеть хорошо выражена?

Иные видять искусственность въ заботахъ о красноръчіи. Можно находить тоже самое и въ двухъ первыхъ операціяхъ, во всемъ краснорѣчіи, во всемъ искусствѣ. Но не нужно смъшивать искусственности и искусства. Искусственность преследование худой цели, или употребление худыхъ средствъ. А искусство есть знаніе и употребленіе средствъ для достиженія цели, указанныхъ природою и опытомъ. Рекомендуя заботу о стиль, мы отнюдь не хотимъ, чтобы вели къ истинъ ложью, а хотимъ только, чтобы истинъ воздавали то, что ей принадлежитъ. Мы не хотимъ, чтобы дълали насиліе свободы человіческой, а хотимъ только поставить въ болъе непосредственное отношение истину и душу слушателей. Это не искусственность. Искусство естественно; искусство сама природа. Есть противоположность между природою доброю и природою дурною. Если есть люди, которымъ естественно не заботиться о стиль, то есть другіе, которые на-/ ходять это весьма естественнымъ. Почему же первые хотять наложить свою нескладицу на техъ, которые имеють инстинктъ къ прекрасному и чувство искусства? Для нихъ искусство вторая природа. Находять ли они болье естественнымъ худо писать, чемъ хорошо писать, потому что хорошо

писать предполагаеть больше работы? Но трудъ не есть им законъ всеобщий? Не должны ли мы прилагать его ко всемь нашимъ дарамъ? И наконецъ, небрежность ужели лучшая природа? Если вы обвиняете людей, заботящихся о стиль, въ изысканности и напряженности, то нъть ли болье основанія обвинять другихъ въ небрежности и льности?

Ть ошибаются, которые говорять, что трудъ надъ стилемъ недостоинъ серьевнаго ума. Стиль возникаетъ извнутри, какъ и все остальное; но онъ не возникаетъ одинъ. Это работа ума и души, которая здесь достигаеть своего предела. Безъ фонда интересныхъ идей нельзя имъть хорошій стиль, но съ другой стороны нельзя обольщать себя и темъ, что посредствомъ фонда содержательныхъ и интересныхъ идей стиль самъ собою явится. "Ръчь слагается изъмыслей и словъ (говорить Цицеронь 1); нъть мъста для словъ, если нъть мыслей, и мысли не могуть быть выяснены, если слова разсъеваются. Люди полу-ученые, желая приблизить къ пониманію народа то, что онъ не можетъ понять въ цълости, разделяють целое на части, и отделяя мысли отъ выражения, отдъляють душу оть тыла, не разсуждая о томъ, что смерть есть следствіе этого отделенія... Я считаю нужнымъ сказать между прочимъ, что напрасно инцутъ украшеній изложенія, если напередъ не нашли и не расноложили идей, и что идеи не произведуть дъйствія, если выраженіе не сдълаеть ихъ наглялными".

Указывають на авторитетных мужей, которые, пипа или говоря о чемъ либо, вовсе не ваботились о своемъ стилъ. Приводять въ примъръ апостоловъ, въ частности св. апостола Павла. Апостолъ Павелъ былъ бы не менъе славнымъ апостоломъ, если бы у него и находили недостатки въ стилъ. Что же? Пишите такъ, какъ онъ писалъ. Св. апостолъ Павелъ имълъ духовную сиду, которая могла ставить

<sup>2)</sup> Cic. De oratore, Lib. 111, c. V et. VI.

его выше правиль искусства. Будьте такими, какъ онъ, и вамъ можно простить тѣ отступленія и ту темноту, какую замѣчаеть у него блаж. Августинъ. У св. апостола Павла есть стиль. Какъ онъ пріобрѣлъ его,—это другой вопрось. Если вы можете имѣть стиль безъ труда, отъ васъ не потребують ничего больше. Нѣтъ формы стиля, который бы можно было назвать абсолютно хорошимъ или абсолютно худымъ, независимо отъ обстоятельствъ или характера писателя.

Обращали, назидали, утъшали бевъ помощи стиля. Прекрасно. Совершайте бевъ стиля все то, что мы хотимъ дълать съ помощію стиля, и мы не будемъ болье говорить о стиль. Обращали бевъ словъ; дълайте такъ и вы, и мы оставимъ слово. Но, говоря вообще, обращали, назидали словомъ, и стиль есть не что иное, какъ слово, выражающее болье или менье изящно мысль или внутреннюю жизнь говорящаго. Вы скажете, что истина такъ сильна, и вашъ слушатель такъ расположенъ, что для нея и для него хорошо всякое слово, всякій стиль. Говорите тогда, что вы имъли успъхъ, не смотря на несовершенство языка, но не идите дальше, не дълайте изъ этого правила.

Форма, говорять, можеть отвлекать отъ дѣла, отъ идеи. Это не совсѣмь вѣрно. Если вы имѣете о стилѣ правильное представленіе, то никогда не скажете, что форма отвлекаеть отъ дѣла. Истиный стиль происходить отъ мысли, какъ цвѣть лица отъ крови, какъ окраска цвѣта отъ сока; стиль не маска, но физіономія мысли. Краснорѣчіе есть цѣлость, единство, которое мы не можемъ разсѣкать на части. Мы не предписываемъ проповѣднику никакой формы, не рекомендуемъ ему никакого стиля въ частности; мы только требуемъ, чтобы слово духовнаго оратора выражало его мысль и его жизнь, какъ можно, болѣе совершенно. Эта мысль всецѣло должна передаться слушателямъ, со всѣми своими элементами, со всѣми своими чертами. Если этого не можете сдѣлать безъ

труда, этотъ трудъ является для васъ непремънно обязательнымъ. О вещахъ божественныхъ нельзя говорить въ дурномъ стилъ.

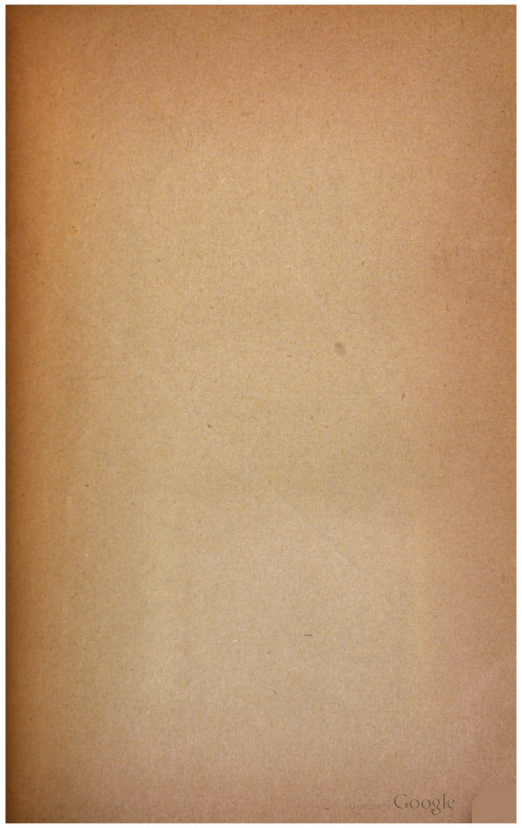
Много времени, говорять, теряется на обработку стиля. Если вы считаете это время потеряннымъ, и если получаемый результать не стоить потраченной работы, лучше писать скоро и посредственно, чтмъ писать медленно и хорошо. Но неизвъстно, выигрывають ли много времени, пренебрегая стилемъ. Можно съ увъренностью сказать, что чрезъ упражненіе научаются писать скоро и писать хорошо; въ этомъ дізль, какъ и въ многихъ другихъ, для выигрыша времени, нужно умъть терять его; хорошій стиль отъ упражненія дъдается инстиктомъ и самъ собою потомъ течеть, какъ изъ Притомъ проповъдь не крикъ тревоги; нетерпъисточника. ливая поспрыность здесь неумъстна; она наставление, речь, которую нужно вести обдуманно. Плодъ правды спется въ мирть (Іон. III, 18), и спокойно на досугь долженъ трудиться проповъдникъ надъ своею работою. Если проповъдникъ изучалъ искусство и упражнялся въ немъ, онъ будеть говорить хорошо и совершенно естественно; онъ не будеть долго искать лучшихъ выраженій, лучшихъ оборотовъ; они придутъ къ нему сами собою. Онъ медленно пріобріталь секреть скораго мышленія; чрезъ трудъ онъ сділался способнымъ легко находить стройные и новые планы, удачныя сочетанія, интересныя точки зрівнія. Искусство сділалось для него инстиктомъ, и оно дается ему само собою безъ усилій.

Впрочемъ, нельзя указать и предписать мѣры совершенства. Мы можемъ требовать только одного: пусть каждый дѣлаетъ свое дѣло такъ хорошо, какъ только можетъ. Мы требуемъ не столько практики искусства, сколько признанія цѣны искусства и его правъ. Дѣло въ томъ, чтобы признать принципъ. Невозможно признавать значеніе искусства и пренебрегать имъ. Признающій значеніе искусства всегда будетъ стараться удовлетворять его требованіямъ, и когда не будетъ

у него досуга приготовить рѣчь, онъ будеть размышлять и работать надъ своею рѣчью, во время самаго сказыванія.

Искусство во всякомъ случат нужно, но оно для насъ средство, а не цъль. Все дъло въ результать. Если вы, безъ приготовленія, безъ размышленія. однѣми силами инстикта, можете сказать речь погическую, связную, основательную, чистымъ языкомъ, свободнымъ выраженіемъ. --- ничего больше можно не требовать. Но многіе и весьма многіе не обладаютъ такимъ талантомъ, и они говорятъ худо. когда говорять небрежно, безъ должнаго приготовленія, и къ такимъ нельзя отнестись безъ строгаго осужденія. Такія небрежныя ръчи часто слышатся съ церковной канедры, и онъ производять на слушателей тоскливое впечатльніе. То, изъ-за чего возстають противъ искусства, --- не искусство, а злоунотребленіе искусства, или собственно отсутствіе его. Нападайте на ложное искусство, изгоняйте фальшивый риторизмъ. не нападайте на истинное искусство и не изгоняйте его. Искусство необходимо: искусство безсмертно; самыя реформы и нововведенія, которыя рекомендуются и вводятся въ краснорфчін, діло тогоже искусства. И когда эти реформы осуществляются на практикъ. съ одинаковымъ правомъ можно говорить, какъ то: "наконецъ природа возстановила свои права". такъ и то: "наконецъ восторжествовало искусство". Искусство собственно состоить въ соблюдении и возстановленіи требованій природы.





Цтна два рубля.



251 P46

03502970 251. P46 PEVNICKIJ

Digitized by Google

