

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

# Usage guidelines

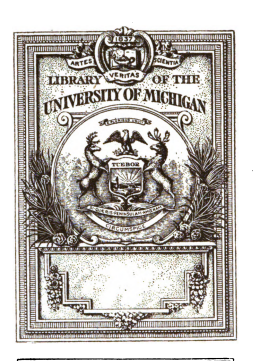
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



THE GIFT OF
PROF. ALEXANDER ZIWET



891.78 T65 C4 Total, der Nikolaevich

891.78 T65 C4

OEUVRES COMPLÈTES INTERDITES EN RUSSIE de LEON TOLSTOY.

Vol. I. Introduction à la Critique de la Théologie Dogmatique. (Confession.)

# ПОЛНОЕ СОВРАНІЕ СОЧИНЕНІЙ

запрещенныхъ русской цензурой 585

# л. н. толстого

Томъ І.

ВСТУПЛЕНІЕ

КЪ КРИТИКЪ ДОГМАТИЧЕСКАГО БОГОСЛОВІЯ И

ИЗСЛЬДОВАНІЮ ХРИСТІАНСКАГО УЧЕНІЯ

(ИСПОВЪДЬ).

Изданіе "Свободнаго Слова", Подъ редакціей В. Чертнова.

**№** 70.

Адресъ главнаго склада:

A. Tchertkoff.
Christchurch, Hants, England.
1901.

891.78 T65 C4 Prof. ales givet. ot. chole. 5-8-1923

# ПРЕДИСЛОВІЕ ОТ Ъ ИЗДАТЕЛЬСТВА.

Выпуская въ свёть первый томъ предпринятаго нами "Полнаго Собранія запрещенных въ Россіи Сочиненій Льва Николаевича Толстого", мы начинаемъ осуществление нашей давнишней, завътной мечты, къ которому, къ сожажьнію, намъ такъ долго не удавалось приступить, по независвышимъ отъ насъ обстоятельствамъ, и дальнейший ходъ котораго все еще всецвло зависить оть сочувствія русскаго общества ка этой задачь. До сихъ поръ всь силы и средства, которыми мы располагали для распространенія писаній Льва Николаевича Толстого, уходили на изданіе постоянно появлявшихся новыхъ его работъ, которыхъ, въ теченіе последнихъ трехъ леть, мы выпустили около сорока\*), большею частью — отдёльными внижвами и отчасти въ "Листкахъ Свободнаго Слова".

Нътъ нужди доказивать русскимъ читателямъ необходимости систематического и объединенного изданія по-русски, заграницей, всёхъ писаній Л. Н. Толстого, которыя запрешены цензурою въ Россіи. Потребность въ такомъ изданіи ощущается съ особенною настоятельностью именно теперь, въ виду напряженнаго и постоянно возрастающаго интереса, проявляющагося не только въ Россіи, но и во всёхъ странахъ ко всякому слову, исходящему отъ Толстого; и если, въ настоящую минуту, на ибсколькихъ европейскихъ языкахъ одновременно готовятся къ печати, въ переводахъ, полныя собранія его сочиненій, то не можеть быть сомивнія въ томъ, что настало же, наконецъ, время выпустить такое собраніе на томъ родномъ намъ языкъ, на которомъ Л. Н. Толстой написаль всъ

<sup>\*)</sup> См. Каталог изданій "Свободнаго Слова".



свои сочиненія. И важно, чтобы задачу эту предприняли лица, близко стоящія къ самому автору и готовыя приложить всё старанія къ наиболье точному воспроизведенію его писаній по самымъ достовърнымъ и окончательно исправленнымъ версіямъ; твит болве, что первыя ваграничныя изданія его отдёльныхъ сочиненій, выпущенныя до основанія нашего издательства, страдають не только изобиліемь корректурныхь небрежностей, по и крупными неточностями самого текста. Находясь, съ своей стороны, въ силу счастливыхъ обстоятельствъ, въ исключительно выгодныхъ условіяхъ для правильнаго осуществленія задачи изданія действительно полнаго и точнаго собранія этихъ сочиненій, мы и приступаемъ, съ настоящимъ выпускомъ, къ этому делу съ намерениемъ употребить все усилия для удовлетворительного его осуществленія и въ надеждё на поддержку со стороны почитателей литературной діятельности Льва Николаевича Толстого.

В. и А. Чертковы.

Christchurch, 1 susaps 1902 r.

# л. н. толстой.

# ВСТУПЛЕНІЕ

КЪ КРИТИКЪ ДОГМАТИЧЕСКАГО ООГОСЛОВІЯ И ИЗСЛЪДОВАНІЮ ХРИСТІАНСКАГО УЧЕНІЯ.

(ИСПОВЪДЬ).

T.

Я быль крещень и воспитань въ православной христіанской въръ. Меня учили ей съ дътства и во все время моего отрочества и воности. Но когда я въ 18 лътъ вышелъ со второго курса университета, я не върилъ уже ни во что изъ того, чему меня учили.

Судя по нъкоторымъ воспоминаніямъ, я никогда и не върилъ серьезно, а имълъ только довъріе къ тому, чему меня учили, и къ тому, что исповъдывали передо мной большіе; но довъріе это было очень шатко.

Помню, что, когда мнѣ было лѣть одиннадцать, одинъ мальчикъ, давно умершій, Володинька М., учившійся въ гимназіи, придя въ намъ на воскресенье, какъ послѣднюю новинку объявилъ намъ открытіе, сдѣланное въ гимназіи. Открытіе состояло въ томъ, что Бога нѣтъ, и что все, чему насъ учатъ, однѣ выдумки (это было въ 1838 г.). Помню, какъ старшіе братья заинтересовались новостью, позвали и меня на совѣтъ, и мы всѣ, помню, очень оживились и приняли это извѣстіе какъ что-то очень занимательное и весьма возможное.

Помню еще, что, когда старшій брать мой Дмитрій, будучи въ университеть, вдругь, съ свойственною его натурѣ страстностью, предался върѣ и сталъ ходить ко всёмъ службамъ, поститься, вести чистую и нравственную жизнь, то мы всь, и даже старшіе, не переставая поднимали его на сивхъ и прозвали почему-то Ноемъ. Помню, Мусинъ-Пушкинъ, бывшій тогда попечителемъ Казанскаго университета, звавшій насъ къ себъ танцовать, насмышливо уговариваль отказывавшагося брата темь, что и Давидь плясаль передъ ковчегомъ. Я сочувствоваль тогда этимъ шуткамъ старшихъ и выводилъ изъ нихъ заключение о томъ, что учить катехизись надо, ходить въ церковь надо, но слишкомъ серьезно всего этого не надо принимать. Помню еще, что я очень молодымъ читалъ Вольтера, и насмъшки его не только не возмущали, но очень весе-RHOM NUNE

Отпаденіе мое отъ върм произошло во мив такъ же, какъ оно происходило и происходить теперь въ людяхъ нашего склада образованія. Оно, какъ мив кажется, происходить въ большинстве случаевъ такъ: люди живуть такъ, какъ всё живуть, а всё живуть на основаніи началъ, не только не имёющихъ ничего общаго съ въроученіемъ, но большею частью противоположныхъ ему; въроученіе не участвуеть въ жизни, и въ сношеніяхъ съ другими людьми никогда не приходится сталкиваться съ нимъ и самому въ собственной жизни никогда не приходится справляться съ нимъ; въроученіе это исповъдуется гдё-то тамъ, вдали отъ жизни и независимо отъ нея. Если сталкиваешься съ нимъ, то только какъ съ вившнимъ, не связаннымъ съ жизнью явленіемъ.

По жизни человъва, по дъламъ его, кавъ теперь, такъ и тогда, никакъ нельзи узнать, върующій онъ или нътъ. Если и есть различіе между явно исповъдующимъ православіе и отрицающимъ его, то не въ пользу перваго. Какъ теперь, такъ и тогда явное

признаніе и исповіданіе православія большею частью встрічалось въ людяхь тупыхъ, жестовихъ и считающихъ себя очень важными. Умъ же, честность, примота, добродушіе и нравственность большей частью встрічались въ людяхъ, признающихъ себя невірующими.

Въ школахъ учатъ катехизису и посылаютъ ученивовъ въ церковъ; отъ чиновниковъ требуютъ свидътельствъ въ бытіи у причастія. Но человъкъ нашего круга, который не учится больше и не находится на государственной службъ, и теперь, а въ старину еще больше, можетъ прожить десятки лътъ, не вспомнивъ ни разу о томъ, что онъ живетъ среди христіанъ и самъ считается исповъдующимъ хрисіанскую православную въру.

Такъ что, какъ теперь, такъ и прежде, въроученіе, принятое по довърію и поддерживаемое внъшнимъ давленіемъ, понемногу тастъ нодъ вліяніемъ знаній и опытовъ жизни, противоположныхъ въроученію, и человъкъ очень часто живетъ, воображая, что въ немъ цъло то въроученіе, которое сообщено ему съ дътства, тогда какъ его давно уже иътъ и слъда.

Мнѣ разсказывалъ С., умный и правдивый человѣвъ, какъ онъ пересталь вѣрить. Лѣтъ 26-ти уже, онъ разъ на ночлегѣ во время охоты, по старой, съ дѣтства принятой привычвѣ, сталъ вечеромъ на молитву. Старшій братъ, бывшій съ нимъ на охотѣ, лежалъ на сѣнѣ и смотрѣлъ на него. Когда С. кончилъ и сталъ ложиться, братъ его сказалъ ему: "А ты все еще дѣлаешь это?"

И больше ничего они не сказали другъ другу. И С. пересталь съ того дня становиться на молитву и ходить въ церковь. И вотъ тридцать лёть не молится, не причащается и не ходить въ церковь. И не потому, чтобы онъ зналь убъжденія своего брата и присоединился бы къ нимъ, не потому, чтобь онъ рёшиль что-нибудь въ своей душё, а

только потому, что слово это, сказанное братомъ, было какъ толчокъ пальцемъ въ ствну, которая готова была упасть отъ собственной тяжести; слово было только указаніемъ на то, что тамъ, гдв онъ думалъ, что есть ввра, давно уже пустое мъсто, и что потому слова, которыя онъ говоритъ, и кресты и поклоны, которые онъ кладетъ во время стоянія на молитвъ, суть вполнъ безсмысленныя дъйствінъ Сознавъ ихъ безсмысленность, онъ не могъ продолжать ихъ.

Такъ было и бываеть, я думаю, съ огромнымъ большинствомъ людей. Я говорю о людяхъ нашего образованія, о людяхъ, правдивыхъ съ самими собой, а не о тёхъ, которые самый предметъ вёры дёлаютъ средствомъ для достиженія какихъ бы тони было временныхъ цёлей. (Эти люди — самые коренные невёрующіе, потому что если вёра для нихъ— средство для достиженія какихъ бы то ни было житейскихъ цёлей, то это ужъ навёрное не вёра.) Эти люди нашего образованія находятся въ томъ положеніи, что свётъ знанія и жизни растопилъ искусственное зданіе, и они или уже замётили это и освободили мёсто, или еще не замётили этого.

Сообщенное мив съ дътства въроучение исчезлово мив такъ же, какъ и въ другихъ, съ той толькоразницей, что такъ какъ и съ 15-ти лътъ сталъчитать философскія сочиненія, то мое отреченіе отъ въроученія очень рано стало сознательнымъ. Я съ 16-ти лътъ пересталъ становиться на молитву и пересталъ по собственному побужденію ходить въ церковь и говътъ. Я не върилъ въ то, что мив было сообщено съ дътства, но я върилъ во что-то. Во что я върилъ, я никакъ бы не могъ сказать. Върилъ я и въ Бога, или, скоръе, я не отрицалъ во и христа и его ученіе, но въ чемъ было его ученіе, я тоже не могъ бы сказать.

Теперь, вспоминая то время, я вижу ясно, что-

въра моя — то, что, вромъ животныхъ истинетовъ, двигало моею жизнью — единственная истинная въра моя въ то время была въра въ совершенствоване. Но въ чемъ было совершенствоване и какая была пъль его, я бы не могъ сказать. Я старался совершенствовать себя умственно, — я учился всему, чему могъ и на что наталкивала меня жизнь; я старался совершенствовать свою волю, — составлять себв правила, которымъ старался слъдовать; совершенствовать себя физически, всякими упражненіями изощряя силу и ловкость и всякими лишеніями пріучая себя къ выносливости и терптнію. И все это я считаль совершенствованіемъ. Началомъ всего было, разумъется, нравственное совершенствованіемъ вообще, т. е. желаніемъ быть лучше не передъ самимъ собою или передъ Богомъ, а желаніемъ быть лучше передъ людьми подмѣнилось желаніемъ быть лучше передъ людьми подмѣнилось желаніемъ быть сильнѣе другихъ людей, т. е. славнъе, важнъе, богаче другихъ

# Π.

Когда-нибудь я разскажу исторію моей жизни — и трогательную, и поучительную въ эти досять лёть моей молодости. Думаю, что многіе и многіе испытали то же. Я всею душой желаль быть хорошимъ; но я быль молодъ, у меня были страсти, а я быль одинъ, совершенно одинъ, когда искаль хорошаго. Всякій разъ, когда я пытался высказывать то, что составляло самыя задушевныя мои желанія, то, что я хочу быть нравственно хорошимъ, я встрёчаль презрёніе и насмёшки; а какъ только я предавался гадкимъ страстямъ, меня хвалили и поощряли.

Честолюбіе, властолюбіе, корыстолюбіе, любострастіе, гордость, гнівь, месть — все это уважалось.

Отдавансь этимъ страстямъ, я становился похожъ на больного и я чувствоваль, что мною довольны. Добран тетушка моя, чистъйшее существо, съ которой я жилъ, всегда говорила мнъ, что она ничего не желала бы такъ для меня, какъ того, чтобы я имълъ связь съ замужнею женщиною: "rien ne forme un jeune homme, comme une liaison avec une femme comme il faut"; еще другого счастья она желала мнъ, того, чтобы я былъ адъютантомъ, и лучше всего у государя; — и самаго большого счастья — того, чтобъ я женился на очень богатой дъвушкъ и чтобъ у меня, вслъдствіе этой женитьбы, было какъ можно больше рабовъ.

Безъ ужаса, омерзвнія и боли сердечной не могу вспомнить объ этихъ годахъ. Я убивалъ людей на войнъ, вызывалъ на дуэли, чтобъ убить; проигрывалъ въ карты, пробдалъ труды мужиковъ; казнилъ ихъ, блудилъ, обманывалъ. Ложь, воровство, любодъянія всъхъ родовъ, пьянство, насиліе, убійство... Не было преступленія, котораго бы я не совершалъ, и за все это меня хвалили, считали и считаютъ мои сверстники сравнительно нравственнымт человъкомъ.

Такъ я жиль десять лёть.

Въ это время я сталъ писать изъ тщеславія, корыстолюбія и гордости. Въ писаніяхъ своихъ я дѣлалъ то же самое, что и въ жизни. Для того, чтобы имѣть славу и деньги, для которыхъ я писалъ, надо было скрывать хорошее и выказывать дурное. Я такъ и дѣлалъ. Сколько разъ я ухитрялся скрывать въ писаніяхъ своихъ, подъ видомъравнодушія и даже легвой насмѣшливости, тѣ мои стремленія къ добру, которыя составляли смыслъ моей жизни. И я достигалъ этого: меня хвалили.

Двадцати шести лътъ я прівхалъ после войны въ Петербургъ и сошелся съ писателями. Меня приняли какъ своего, льстили мнъ. И не успълъ я оглянуться, какъ сословные писательскіе взгляды

на жизнь тёхъ людей, съ которыми я сошелся, усвомянсь мною и уже совершенно изгладили во мий всё мои прежина попытки сдёлаться лучше. Вагляды эти подъ раснущенность моей жизни подставили теорію, которая ее оправдывала.

Взглядь на жизнь этихь людей, можкь сотоварищей по писанію, состояль вь томь, что жизнь вообще идеть развиваясь и что въ этомъ развитій главное участіе принимаємъ мы, люди мысли, а изъ людей мысли глациое вліяніе им'вемъ ми художники, поэты. Наше призваніе — учить людей. Для того же, чтобъ не представился тоть естественный вопросъ самому себ'в: что я знаю и чему мн'в учить, — въ теоріи этой было выяснено, что этого и не нужно знать, а что художнивь и поэть безсознательно учать. Я считался чудеснымъ художникомъ и поэтомъ, и потому мн'в очень естественно было усвоить эту теорію. Я — художнивь, поэть — писаль ч училь, самъ не зная чему. Мн'в за это платили деньги, у меня было прекрасное кушанье, пом'вщеніе, женщины, общество; у меня была слава. Стало быть, то, чему я училь, было очень хорошо.

Въра эта въ значене поэзіи и въ развите жизни была въра, и я быль однимъ изъ жрецовъ ея. Бытъ жрецомъ ея было очень пріятно и выгодно. И я довольно долго жилъ въ этой въръ, не сомнѣвальси въ ея йстинности. Но на второй и, въ особенности, на третій годъ такой жизни я сталь сомнѣваться въ непогръшимости этой въры и сталь ее изслъдовать. Первымъ поводомъ къ сомнънію было то, что я сталь замъчать, что жрецы этой въры не всъ были согласны между собой. Одни говорили: мы — самые хорошіе и полезные учители; мы учимъ тому, что нужно, а другіе учать неправильно. А другіе говорили: нътъ, мы — настоящіе, а вы учите неправильно. И они спорили, ссорились, бранились, обманывали, плутовали другъ противъ друга. Кромъ того было

много между нами людей, и не заботящихся о томъ, кто правъ, кто не правъ, а просто достигающихъ своихъ корыстныхъ цвлей съ помощью этой нашей двятельности. Все это заставило усомниться въ истинности нашей въры.

Кром'в того, усомнившись въ истинности самой въры писательской, я сталъ внимательнъе наблюдать жрецовь ея и убъдился, что почти всё жрецы этой въры, писатели, были люди безнравственные и, въ большинствъ, люди плохіе, ничтожные по характерамъ — много ниже тъхъ людей, которыхъ я встръчалъ въ моей прежней разгульной и военной жизни, — но самоувъренные и довольные собой, какъ только могутъ быть довольны люди совсъмъ святые или такіе, которые и не знають, что такое святость. Люди эти мнъ опротивъли, и самъ себъ и опротивъль, и я понялъ, что въра эта — обманъ. Но странно то, что, хотя всю эту ложь въры я понялъ скоро и отрекся отъ нея, но отъ чина. 18н-

Но странно то, что, хотя всю эту ложь вёры я понять скоро и отрекся оть нея, но оть чина, даннаго мий этими людьми, — оть чина художника, поэта, учителя, — я не отрекся. Я наивно воображаль, что я — поэть, художникь, и могу учить всёхъ, самъ не зная, чему я учу. Я такъ и дёлаль.

Изъ сближенія съ этими людьми я вынесь новый порокъ — до бользненности развившуюся гордость и сумасшедшую увъренность въ томъ, что я призванъ учить людей, самъ не зная чему.

Теперь, вспоминая объ этомъ времени, о своемъ настроеніи тогда и настроеніи тъхъ людей (такихъ, впрочемъ, и теперь тысячи), мнъ и жалко, и страшно, и смъшно; возникаетъ именно то чувство, которое испытываешь въ домъ сумасшедшихъ.

Мы всё тогда были убеждены, что намъ нужно говорить и говорить, писать, печатать — какъ можно скоре, какъ можно больше, что все это нужно для блага человечества. И тысячи насъ, отрицая, ругая одинъ другого, всё печатали, писали, поучая другихъ. И не замечая того, что мы ничего

не знаемъ, что на самый простой вопросъ жизни: что хорошо, что дурно, — мы не знаемъ, что отвътить, — мы всъ, не слушая другъ друга, всъ въ разъ говорили, иногда потакая другъ другу и восхваляя другъ друга, съ тъмъ, чтобъ и мнъ потакали и меня похвалили, иногда же раздражаясь другъ противъ друга, точно такъ, какъ въ сумасшедшемъ домъ.

Тысячи работниковъ дни и ночи изъ послъднихъ силъ работали, набирали, печатали милліоны словъ, и почта развозила ихъ по всей Россіи, а мы все еще больше учили и никакъ не успъвали всему научить, и все сердились, что насъ мало слушаютъ.

Ужасно странно, но теперь все понятно. Настоящимъ задушевнимъ нашимъ разсужденіемъ было то, что мы хотимъ какъ можно больше получать денегъ и похвалъ. Для достиженія этой цёли мы ничего другого не умъли дълать, какъ только писать книжки и газеты. Мы это и делали. Но для того, чтобы намъ дѣлать столь безполезное дѣло и имѣть увѣренность, что мы — очень важные люди, намъ надо было еще разсужденіе, которое бы оправдывало нашу дѣятельность. И вотъ у насъ было придумано слѣдующее: все, что существуеть, то разумно. Все же, что существуеть, все развивается. Развивается же все посредствомъ просвъщенія. Просв'ященіе же изм'яряется распространеніемъ книгъ, газетъ. А намъ платятъ деньги и насъ уважають за то, что мы пишемъ вниги и газеты, и потому мы — самые полезные и хорошіе люди. Разсужденіе это было бы очень хорошо, если бы ны всв были согласны; но такъ какъ, на каждую мысль, высказываемую однимъ, являлась всегда мысль, діаметрально противоположная, высказывае-мая другимъ, то это должно бы было заставить насъ одуматься. Но мы этого не замъчали: намъ платили деньги, и люди нашей партіи насъ хвалили.

стало быть, мы, каждый изь нась, считали себя правыми.

Теперь мив ясно, что разницы съ сумасшедшимъ домомъ никакой не было; тогда же я только смутно подозрѣвалъ это, и только, какъ и всѣ сумасшедшіе, — называлъ всѣхъ сумасшедшими, кромѣ себя

### III.

Такъ я жилъ, предавансь этому безумію еще шесть леть, до моей женитьбы. Въ это время я повхаль за границу. Жизнь въ Европв и сближеніе мое съ передовыми и учеными европейскими людьми утвердила меня еще больше въ той въръ совершенствованія вообще, въ которой я жиль, потому что ту же самую въру я нашель и у нихъ. Въра эта приняла во мив ту обычную форму, которую она имъетъ у большинства образованныхъ людей нашего времени. Въра эта выражалась словомъ "прогрессъ". Тогда мнв вазалось, что этимъ словомъ выражается что-то. Я не понималь еще того, что, мучимый, какъ всякій живой человъкъ, вопросами, какъ мнъ лучше жить, я, отвъчая: жить сообразно съ прогрессомъ, — отвъчаю совершенно то же, что отвётить человёкь, несомый въ лодке по волнамъ и по вътру, на главный и единственный для него вопросъ: "куда держаться", — если онъ, не отвіная на вопрось, скажеть: "нась несеть куда-то".

Тогда и не замвчаль этого. Только изрвдка — не разумъ, а чувство возмущалось противъ этого общаго въ наше время суевврія, которымъ люди заслоняють отъ себя свое непониманіе жизни. Такъ, въ бытность мою въ Парижв, видъ смертной казни обличилъ мнв шаткость моего суевврія прогресса. Когда я увидаль, какъ голова отделилась отъ тела, и то, и другое врозь застучало въ ящикв, я поняль

— не уможь, а всёмъ существомъ, — что никакія теоріи разумности существующаго и прогресса не могуть опрандать этого поступка и что если бы всё люди вь мірѣ, по какимъ бы то ни было теоріямъ, съ сотворенія міра, находили, что это нужно, — я знаю, что это не нужно, что это дурно и что поэтому судья тому, что хорошо и нужно, не то, что говорять и дѣлаютъ люди, и не прогрессь, а я со своимъ сердцемъ. Другой случай сознанія недостаточности для жизни суевѣрія прогресса была смерть моего брата. Умный, добрый, серьезный человѣкъ, онъ заболѣлъ молодымъ, страдалъ болѣе года и мучительно умеръ, не понимая, зачѣмъ онъ жилъ, и еще менѣе понимая, зачѣмъ онъ умираетъ. Никакія теоріи ничего не могли отвѣтить на эти вопросы ни мнѣ, ни ему во время его медленнаго и мучительнаго умиранія. Но это были только рѣдкіе случаи сомнѣнія, въ сущности же я продолжаль жить, исповѣдуя только вѣру въ прогрессь. Все развивается, и я развиваюсь; а зачѣмъ это и развиваюсь вмѣстѣ со всѣми, это видно будетъ. Я тогда такъ бы долженъ быль формулировать свою вѣру.

Вернувшись изъ-за границы, я поселился въ деревнъ и попаль на занятіе крестьянскими школами. Занятіе это было мнѣ особенно по сердцу, потому что въ немъ не было той, ставшей для меня очевидною, лжи, которая уже рѣзала мнѣ глаза въ дѣятельности литературнаго учительства. Здѣсь я тоже дѣйствовалъ во имя прогресса, но я уже относился критически къ самому прогрессу. Я говорилъ себѣ, что прогрессъ въ нѣкоторыхъ явленіяхъ своихъ совершался неправильно и что вотъ надо отнестись къ первобытнымъ людямъ, крестьянскимъ дѣтямъ, совершенно свободно, предлагая имъ избрать тотъ путь прогресса, который они захотятъ. Въ сущности же, я вертѣлся все около одной и той же неразрѣшимой задачи, состоящей въ томъ,

чтобы учить, не зная чему. Въ висшихъ сферахъ литературной діятельности я поняль, что нельзя учить, не зная чему учить, потому что я виділь, что всі учать различному и спорами между собой скрывають только сами оть себя свое незнаніе; здісь же съ крестьянскими дітьми я думаль, что можно обойти эту трудность тімь, чтобы предоставить дітямь учиться, чему они хотять. Теперь мий смішно вспомнить, какъ я виляль, чтобы исполнить свою похоть — учить, хотя очень хорошо зналь въ глубині души, что я не могу ничему учить такому, что нужно, потому что самъ не знаю, что нужно. Послі года, проведеннаго въ занятіяхъ школой, я въ другой разъ поїхаль за границу, чтобы тамъ узнать, какъ бы это такъ сділать, чтобы, самому ничего не зная, уміть учить другихъ.

И мив казалось, что я этому выучился за границей, и, вооруженный всей этой премудростью, я въ годъ освобожденія крестьянъ вернулся въ Россію и, занявъ місто посредника, сталь учить и необразованный народъ въ школахъ, и образованныхъ людей въ журналів, который я началь издавать. Діло, казалось, шло хорошо, но я чувствоваль, что я не совсімъ умственно здоровъ и долго это не можетъ продолжаться. И я бы тогда, можетъ быть, пришелъ къ тому отчанню, къ которому я пришелъ черезъ пятнадцать літь, если-бъ у меня не было еще одной стороны жизни, неизвіданной еще мною и обіщавшей мив спасенье, — это была семейная жизнь.

Въ продолжение года и занимался посредничествомъ, школами и журналомъ и такъ измучился, отъ того особенно, что запутался, такъ мив тяжела стала борьба по посредничеству, такъ смутно проявлялась моя дъятельность въ школахъ, такъ противно мив стало мое виляние въ журналъ, состоявшее все въ одномъ и томъ же — въ желани учить всъхъ и скрыть то, что я не знаю, чему

учить, что я заболёль болёе духовно, чёмъ физически, — бросиль все и поёхаль въ степь къ башкирамъ — дышать воздухомъ, пить кумысь и жить животною жизнью.

Вернувшись оттуда, я женился. Новыя условія счастливой семейной жизни совершенно уже отвлекли меня отъ всякаго исканія общаго смысла жизни. Вся жизнь моя сосредоточилась за это время въ семьй, въ женй, въ дътяхъ и потому въ заботахъ объ увеличеніи средствъ жизни. Стремленіе къ усовершенствованію, подміненное уже прежде стремленіемъ въ усовершенствованію вообще, въ прогрессу, теперь подмінилось уже прямо стремленіемъ въ тому, чтобы мнів съ семьей было какъ можно лучше.

Такъ прошло еще пятнадцать летъ.

Несмотря на то, что я считаль писательство пустяками въ продолжение этихъ пятнадцати лътъ, я все-таки продолжаль писать. Я вкусилъ уже соблазна писательства, соблазна огромнаго денежнаго вознаграждения и рукоплесканий за мой ничтожный трудъ, и предавалси ему, какъ средству къ улучшению своего матеріальнаго положения и заглушению въ душъ всякихъ вопросовъ о смыслъ жизни моей и общей.

Я писаль, поучая тому, что для меня было единой истиной, что надо жить такь, чтобы самому съ семьей было какь можно лучше.

Такъ я жилъ, но пять лътъ тому назадъ со мною стало случаться что-то очень странное: на меня стали находить минуты сначала недоумънія, остановки жизни, какъ будто я не зналь, какъ мнъ жить, что мнъ дълать, и я терялся и впадалъ въ уныніе. Но это проходило, и я продолжаль жить попрежнему. Потомъ эти минуты недоумънія стали повторяться чаще и чаще и все въ той же самой формъ. Эти остановки жизни выражались всегда одинакими вопросами: зачъмъ? Ну, а потомъ?

Сначала мив показалось, что это такъ — безпъльные, неумъстные вопросы. Мнъ казалось, что это все извёстно и что если я когда и захочу заняться ихъ решеніемъ, это не будеть стоить мив труда, — что теперь мив только некогда заниматься, а когда вздумаю, тогда и найду отвъты. Но чаще и чаще стали повторяться вопросы, настоятельные и настоятельные требовались отвыты, и какъ точки, падая все на одно мъсто, сплотились эти вопросы, безъ отвътовъ, въ одно черное пятно. Случилось то, что случается съ каждымъ заболъва-

ющимъ смертельною внутрениею бользныю. Сначала появляются ничтожные признаки недомоганія, на которые больной не обращаеть вниманія, потомъ признаки эти повторяются чаще и чаще и сливаются въ одно нераздъльное по времени страданіе. Страданіе растеть, и больной не успеть оглянуться, какъ уже сознаеть, что то, что онъ принималь за недомоганіе, есть то, что для него значительнюе всего

въ мірѣ, что это — смерть. То же случилось и со мной. Я поняль, что это — не случайное недомоганіе, а что-то очень важное, и что если повторяются все тв же вопросы, то нало отвътить на нихъ. И я попытался отвътить. Вопросы казались такими глупыми, простыми, дътсвими вопросами. Но только-что я тронуль ихъ и попытался разрёшить, и тотчась же убедился, во-первыхъ, въ томъ, что это не дътскіе и глупые вопросы, а самые важные и глубокіе вопросы въ жизни, и, во вторыхъ, въ томъ, что я не могу и не могу, сколько бы я ни думаль, разръшить ихъ. Прежде чемъ заняться самарскимъ имъніемъ, воспитаніемъ сына, писаніемъ вниги, надо знать, зачемъ я это буду делать. Пока я не знаю — зачёмъ, я не могу ничего дёлать, я не могу жить. Среди моихъ мыслей о хозяйствъ, которыя очень занимали меня въ то время, мий вдругъ приходилъ въ голову вопросъ: "Ну, хорошо, у тебя

будеть 6000 десятинь въ Самарской губерніи — 300 головь лошадей, а потомь?.. И я совершенно опѣшиваль и не зналь, что думать дальше. Или, начиная думать о томь, какъ я воспитаю дѣтей, я говориль себѣ: "Зачѣмъ?" Или, разсуждая о томь, какъ народъ можеть достигнуть благосостоянія, я вдругь говориль себѣ: "А мнѣ что за дѣло?" Или, думая о той славѣ, которую пріобрѣтуть мнѣ мои сочиненія, я говориль себѣ: "Ну, хорошо, ты будешь славнѣе Гоголя, Пушкина, Шевспира, Мольера, всѣхъ писателей въ мірѣ, — ну, и что-жъ?.." И я ничего и ничего не могь отвѣтить. Вопросы не ждуть, надо сейчасъ отвѣтить; если не отвѣтишь, нельзя жить. А отвѣта нѣть.

Я почувствоваль, что то, на чемъ я стояль, подмомилось, что мив стоять не на чемъ, что того, что и в жиль, уже неть, что мив нечемъ жить.

# IV.

Жизнь моя остановилась. Я могъ дышать, всть, пить, спать, и не могъ не дышать, не всть, не пить, не спать; но жизни не было, потому что не было такихъ желаній, удовлетвореніе которыхъ я находиль бы разумнымъ. Если я желаль чего, я впередъ зналъ, что удовлетворю или не удовлетворю мое желаніе, изъ этого ничего не выйдеть. Если бы пришла волшебница и предложила мнъ исполнить мое желаніе, я бы не зналь, что сказать. Если есть у меня не желанія, но привычки желаній прежнихъ, въ пъяния минуты, то я въ трезвыя минуты знаю, что это — обманъ, что нечего желать. Даже узнать истину я не могь желать, потому что я догадывался, въ чемъ она состояла. Истина была та, что жизнь есть безсмыслица. Я какъ будто жилъ-жилъ, шелъ-шелъ и пришелъ къ пропасти, 🕊 ясно увидалъ, что впереди ничего нъть, кромъ погибели. И остановиться нельзя, и назадъ нельзя, и закрыть глаза нельзя, чтобы не видать, что ничего ивть впереди, кромъ страданій и настоящей смерти — полнаго уничтоженія.

Со мной сдёлалось то, что я, здоровый, счастливый человёкъ, почувствовалъ, что я не могу болье жить, — какая-то непреодолимая сила влекла меня въ тому, чтобъ какъ-нибудь избавиться отъжизни. Нельзя сказать, чтобъ я хотъжизни. Нельзя сказать, чтобъ я хотъх убить себя.

Сила, которая влекла меня прочь отъ жизни, была сильнее, полнее, общее котенья. Это была сила, подобная прежнему стремленію къ жизни, только въ обратномъ отношеніи. Я всёми силами стремился прочь отъ жизни. Мысль о самоубійстве пришла мнё такъ же естественно, какъ прежде приходили мысли объ улучшеніи жизни. Мысль эта была такъ соблазнительна, что я долженъ былъ употреблять противъ себя хитрости, чтобы не привести ее слишкомъ поспёшно въ исполненіе. Я не котель торопиться только потому, что хотёлось употребить всё усилія, чтобы распутаться: если не распутаюсь, то всегда успёю. И вотъ тогда я, счастливый человекъ, пряталъ отъ себя шнурокъ, чтобы не повёситься на перекладинё между шканами въ своей комнате, где я каждый вечеръ бываль одинъ, раздевансь, и пересталь ходить съружьемъ на охоту, чтобы не соблазниться слишкомъ легкимъ способомъ избавленія себя отъ жизни. Я самъ не зналь, чего я хочу: я боялся жизни, стремился прочь отъ нея и, между тёмъ, чего-то еще надёнлся отъ нея и, между тёмъ, чего-то еще надёнлся отъ нея и, между тёмъ,

И это сдёлалось со мной въ то время, когда со всёхъ сторонъ было у меня то, что считается совершеннымъ счастьемъ; это было тогда, когда мнё не было пятидесяти лётъ. У меня была добрая, любящая и любимая жена, хорошія дёти и большое имёніе, которое безъ труда съ моей стороны росло и увеличивалось. Я былъ уважаемъ близвими и

знакомыми, больше чёмъ когда-нибудь прежде, былъ восхваляемъ чужими и могъ считать, что имя мое славно, безъ особеннаго самообольщенія. При этомъ я не только не былъ пом'єшанъ или духовно нездоровъ, — напротивъ, пользовался силой и дуковной, и тёлесной, какую я рёдко встр'ячалъ въ своихъ сверстникахъ: тёлесно я могъ работать на покосахъ, не отставая отъ мужиковъ; умственно я могъ работать по 8 — 10 часовъ подъ рядъ, не испытывая отъ такого напряженія никакихъ посл'ёдствій. И въ такомъ положеніи я пришелъ къ тому, что не могъ жить, и, боясь смерти, долженъ быль употреблять хитрости противъ себя, чтобы не лишить себя жизни.

Душевное состояние это выражалось для меня такъ: жизнь моя есть какая-то, къмъ-то сыгранная надо мною глупая и злая шутка. Несмотря на то, что я не признавалъ "кого-то", который меня сотворилъ, эта форма представления, что кто-то надо мной полшутилъ зло и глупо, произведя меня на свътъ, была самая естественная мнъ форма представления.

Невольно мив представлялось, что тамъ, гдв-то есть кто-то, который теперь потвшается, глядя на меня, какъ я цёлыя 30 — 40 лвтъ жилъ, жилъ, учась, развиваясь, возрастая твломъ и духомъ, и какъ я теперь, совсвиъ окрвпнувъ умомъ, дойдя до той вершины жизни, съ которой открывается вся она, — какъ я дуракъ дуракомъ стою на этой вершинъ, ясно понимая, что ничего въ жизни нътъ, и не было, и не будетъ. А ему смъшно...

Но есть ли или нъть этоть кто-нибудь, который смъется надо мной, мнъ отъ этого не легче. Я не могь придать никакого разумнаго смысла ни одному поступку, ни всей моей жизни. Меня только удивляло то, какъ я могъ не понимать этого въ самомъ началъ. Все это такъ давно извъстно всъмъ. Не нынче-завтра придуть болъзни, смерть (и прихо-

Исповѣдь.

дили уже) на любимыхъ людей, на меня, и ничего не останется, кром'в смрада и червей. Дъла мои, какія бы они ни были, всё забудутся — раньше, позднее, да и меня не будеть. Такъ изъ чего же хлопотать? Какъ можетъ человекъ не видёть этого и житъ — вотъ что удивительно! можно житъ только, покуда пьянъ жизнью; а какъ протрезвишься, то нельзя не видёть, что все это — только обманъ, и глупий обманъ! Вотъ именно, что ничего даже нётъ смёшного и остроумнаго, а просто — жестоко и глупо.

Давно уже разсказана восточная басня про путника, застигнутаго въ степи разъяреннымъ звъремъ. Спасаясь отъ звъря, путникъ вскакиваетъ въ безводный колодезь, но на днъ колодца видить дракона, разинувшаго пасть, чтобы пожрать его. И несчастный, не смвя выльзть, чтобы не погибнуть отъ разъяреннаго звёря, не смёя и спрыгнуть на дно колодца, чтобы не быть пожраннымъ дракономъ, ухватывается за вътви растущаго въ расщелинъ колодца дикаго куста и держится на немъ. Руки его ослабъвають, и онъ чувствуеть, что скоро должень будеть отдаться погибели, съ объихъ сторонъ ждущей его; но онъ все держится и видитъ, что двъ мыши, одна черная, другая бълая, равномърно обходя стволину куста, на которомъ онъ висить, подтачивають ее. Воть-воть самь собой обрушится и оборвется кусть, и онь упадеть въ пасть дракону. Путникъ видить это и знасть, что онъ неминуемо погибнетъ; но пока онъ виситъ, онъ ищеть вокругь себя и находить на листьяхъ куста капли меда, достаеть ихъ языкомъ и лижеть ихъ. Такъ и я держусь за вътви жизни, зная, что неминуемо ждеть драконъ смерти, готовый растерзать меня, и не могу понять, зачёмъ я попаль на это мученіе. И я пытаюсь сосать тоть медь, который прежде утвшалъ меня; но этотъ медъ уже не ра-дуеть меня, а бълая и черная мышь день и ночь подтачивають вётку, за которую я держусь. Я ясно вижу дракона, и медь уже не сладокь мив. Я вижу одно — неизбёжнаго дракона и мышей, — и не могу отвратить отъ нихъ взоръ. И это не басня, а это истинная, неоспоримая и всякому понятная правла.

Прежній обманъ радостей жизни, заглуппавшій ужасъ дракона, уже не обманываетъ меня. Сколько ни говори мив: ты не можешь понять смысла жизни, не думай, живи, — я не могу дёлать этого, потому что слишкомъ долго дёлалъ это прежде. Теперь я не могу не видёть дня и ночи, бёгущихъ и ведущихъ меня къ смерти. Я вижу это одно, потому что это одно — истина. Остальное все — ложь.

Тѣ двѣ капли меда, которыя дольше другихъ отводили мнѣ глаза отъ жестокой истины — любовь къ семъѣ и къ писательству, которое я называлъ мскусствомъ, — уже не сладки мнѣ.
"Семъя...— говорилъ я себѣ: — но семъя —

"Семьн...— говориль я себв: — но семья — жена, двти; они тоже люди. Они находятся вътъхъ же самыхъ условіяхъ, въ какихъ и я: они или должны жить во лжи, или видвть ужасную истину. Зачёмъ же имъ жить? Зачёмъ мнё любить ихъ, беречь, растить и блюсти ихъ? Для того же отчаннія, которое во мнё, или для тупоумія? Любя ихъ, я не могу скрывать отъ нихъ истины, — всякій шагь въ познаніи ведеть ихъ къ этой истинъ. А истина — смерть.

"Искусство, поэзія?..." Долго подъ вліяніемъ успѣха похвалы людской я увѣрялъ себя, что это — дѣло, которое можно дѣлать, несмотря на то, что придеть смерть, которая уничтожить все — и мои дѣла, и память о нихъ; но скоро я увидалъ, что и это — обманъ. Мнѣ было ясно, что искусство есть украшеніе жизни, заманка къ жизни. Но жизнь потеряла для меня свою заманчивость, какъ же я могу заманивать другихъ. Пока я не жилъ

своею жизнью, а чужая жизнь несла меня на своихъ волнахъ, пока я върилъ, что жизнь имъетъсмыслъ, хотя я и не умёю выразить его, — отраженія жизни всякаго рода въ поэзіи и искусствахъ доставляли мив радость, иль весело было смотреть на жизнь въ это веркально искусства; но когда я сталь отыскивать смысль жизни, когда и почувствоваль необходимость самому жить, - зеркальце это стало мнъ или ненужно, излишне и смъшно, или мучительно. Мнв нельзя уже было утвинаться тъмъ, что я въ зеркальць вижу: что положеніе мое глупо и отчаяпно. Хорошо мив было радоваться этому, когда въ глубин души я върилъ, что жизнь моя имъетъ смыслъ. Тогда эта игра свътовъ - комическаго, трагическаго, трогательнаго, прекраснаго, ужаснаго въ жизни — потъщала меля. Но когда я зналь, что жизнь безсмысленна и ужасна, — игра въ зеркальцв не могла уже забавлять меня. Никакая сладость меда не могла быть сладка мив, когда я видвлъ дракона и мышей, подтачивающихъ мою опору.

Но этого мало. Если-бъ я просто поняль, что жизнь не имъетъ смысла, я спокойно бы могъ знать это, могъ бы знать, что это — мой удълъ. Но я не могъ успокоиться на этомъ. Если-бъ я былъ, какъ человъкъ, живущій въ лъсу, изъ котораго онъ знаетъ что нътъ выхода, я бы могъ житъ; но я былъ какъ человъкъ, заблудившійся въ лъсу, на котораго нашелъ ужасъ оттого, что онъ заблудился, и онъ мечется, желая выбраться на дорогу, — зная, чтовсякій шагъ еще больше путаетъ его, — и не моможетъ не метаться.

Вотъ что было ужасно. И чтобъ избавиться отъэтого ужаса, я хотълъ убить себя. Я испытывалъ ужасъ передъ тъмъ, что меня ожидаетъ, — зналъ, что этотъ ужасъ ужаснъе самого положенія, но немогъ терпъливо ожидать конца. Какъ ни убъдительно было разсужденіе о томъ, что все равноразорвется сосудь въ сердив или лоинеть чтонибудь, и все кончится, я не могь теривливо ожидать конца. Ужась тьмы быль слишкомъ веливъ, и и я хотвлъ поскорве, поскорве избавиться отъ него петлей или пулей. И воть это-то чувство сильнве всего влекло меня къ самоубійству.

# V.

"Но, можеть быть, а просмотрёль что-либо, не поняль чего-нибудь? — нёсколько разь говориль а себё. — Не можеть же быть, чтобъ это состояніе отчаянія было свойственно людямь!" И я искаль объясненія на мои вопросы во всёхъ тёхъ знаніяхъ, которыя пріобрёли люди. И я мучительно и долго искаль, и не изъ празднаго любопытства, не вяло искаль, но искаль мучительно, упорно, дни и ночи, — искаль, какъ ищеть погибающій человёкъ спасенья, — и ничего не нашель.

Я искаль во всёхъ знаніяхъ и не только не нашель, но убёдился, что всё тё, которые такъ же, какъ и я, искали въ знаніи, точно такъ же ничего не нашли. И не только не нашли, но ясно признали, что то самое, что приводило меня въ отчаяніе — безсмыслица жизни, есть единственное несомнённое знаніе, доступное человёку.

Я искаль вездь и, благодаря жизни, проведенной въ учени, а также тому, что, по связямъ своимъ съ міромъ ученымъ, мнъ были доступны сами ученые всъхъ разнообразныхъ отраслей знанія, не отказывавшіе открывать мнъ всъ свои знанія не только въ книгахъ, но и въ бесъдахъ, я узналь все то, что на вопросъ жизни отвъчаетъ знаніе.

Долго я никакъ не могь поверить тому, что знаніе ничего другого не отвёчаеть на вопросы жизни какъ то, что оно отвечаеть. Долго мнё казалось, вглядываясь въ важность и серьезность тока науки, утверждавшей свои положенія, не имёющія ничего общаго съ вопросами человвческой жизни, — что я чего-нибудь не понимаю. Долго я робвль передъзнаніемъ, и мив казалось, что несоотввтственность отввтовъ моимъ вопросамъ происходитъ не по винъзнанія, а отъ моего неввжества; но двло было для меня не шуточное, не забава, а двло всей моей жизни, и я волей-неволей быль приведенъ къ убвжденію, что вопросы мои — одни законные вопросы, служащіе основой всякаго знанія, и что виновать не я съ моими вопросами, а наука, если она имъетъ притязательность отввчать на эти вопросы.

Вопросъ мой — тоть, который въ пятьдесять лѣть привель меня къ самоубійству, быль самый простой вопросъ, лежащій въ душѣ каждаго человѣка, отъ глупаго ребенка до мудрѣйшаго старца, — тоть вопросъ, безъ котораго жизнь невозможна, такъ я испыталь это на дѣлѣ. Вопросъ состоитъ въ томъ: "что выйдеть изъ того, что я дѣлаю нынче, что буду дѣлать завтра, — что выйдеть изъ всей моей жизни?"

Иначе выраженный, вопрось будеть такой: "зачёмъ мнё жить, зачёмъ чего-янбудь желать, зачёмъ что-нибудь дёлать?" Еще иначе выразить вопросъ можно такъ: "есть ли въ моей жизни такой смысль, который не упичтожился бы неизбёжной, предстоящею мнё смертью?"

На этотъ-то, одинъ и тотъ же различно выраженный вопросъ я искалъ отвъта въ человъческомъ знаніи. И я нашелъ, что по отношенію къ этому вопросу всь человъческія знанія раздъляются какъбы на двъ противоположныя полусферы, на двухъ противоположныхъ концахъ которыхъ находятся два полюса: одинъ — отрицательный, другой — положительный; но что ни на томъ, ни на другомъ полюсъ нътъ отвътовъ на вопросы жизни.

Одинъ рядъ знаній какъ бы и не признаеть вопроса, но за то ясно и точно отвѣчаетъ на свои независимо поставленные вопросы: это рядъ знаній

опытныхъ, и на крайней точкъ ихъ стеитъ математика; другой рядъ знаній признаетъ вопросъ, ио не отвъчаетъ на него: это — рядъ знаній умозрительныхъ, и на крайней ихъ точкъ — метафизика.

Сь ранней молодости меня занимали умозрительныя знанія, но потомъ математическія и естественныя науки привлекли меня, и нока я не поставиль себѣ ясно своего вопроса, пока вопросъ этотъ не выросъ самъ во мнѣ, требуя настоятельно разрѣшенія, до тѣхъ поръ я удовлетворялся тѣми поддѣлками отвѣтовъ на вопросъ, которыя даетъ знаніе. То, въ области опытной, я говориль себѣ: "Все

развивается, дифференцируется, идеть въ усложненю и усовершенствованю, и есть законы, руководящіе этимъ ходомъ. Ты — часть цёлаго. Познавъ, насколько возможно, цълое и познавъ законъ разнасколько возможно, цьмое и познавь законь развитія, ты познаешь и свое місто въ этомъ цівломъ, и самого себя." Какъ ни совістно мяй признаться, но было время, когда я какъ будто удовлетворялся этимъ. Это было то самое время, когда я самъ усложнялся и развивался. Мускулы мои росли и укръплялись, намять обогащалась, способность мымленія и пониманія увеличивалась, я рось и развивался, и, чувствуя въ себъ этоть рость, мнъ естественно было думать, что это-то и есть законъ всего міра, въ которомь я найду разръшеніе и вопросовъ моей жизни. Но пришло время, когда ростъ во мив прекратился, — я почувствоваль, что не развиваюсь, а ссыхаюсь, мускулы мои слаобъють, зубы падають, — и я увидаль, что этоть законъ не только ничего мнв не объясняеть, но что и закона такого никогда не было и не могло быть, а что я приняль за законъ то, что нашель въ себв въ известную пору жизни. Я строже отнесся въ определению этого закона; и мив ясно стало, что закона безконечнаго развити не можеть быть; ясно стало, что сказать: въ безконечномъ пространствъ и времени все развивается, совершенствуется, усложняется, дифференцируется, — это — значить ничего не сказать. Все это — слова безь значенія, ибо въ безконечномъ нётъ ни сложнаго, ни простого, ни переда, ни зада, ни лучше, ни хуже.

простого, ни переда, ни зада, ни лучше, ни хуже. Главное же то, что вопросъ мой личный: что я такое съ моими желаніями? — оставался уже сотакое съ моими желаннями? — оставался уже совствить безъ отвъта. И я понядъ, что знанія эти очень интересны, очень привлекательны, но что точны и ясны эти знанія обратно пронорціонально ихъ приложимости къ вопросамъ жизни: чтыть менте они приложимы къ вопросамъ жизни, ттыть они точнте и яснте, чтыть болте они пытаются давать ртыннія на вопросы жизни, ттыть болте они становятся неясными и непривлекательными. Если обратишься къ той отрасли этихъ знаній, которая пытается давать ртыннія на вопросы жизни — къ физіологіи, психологіи, біологіи, соціологіи, то туть встртаваешь поражающую бтаность мысли, величайшую неясность, ничыть неоправданную притязательность на разртшеніе неподлежащихъ вопросовъ и безпрестанныя противорти одного мыслителя съ другими и даже съ самимъ собою. Если обратишься къ отрасли знаній, не занимающихъ на свои научные, спеціальные вопросы, то восхищаешься силой человтитеста ума, но знаешь впередъ, что отвтовъ на вопросы жизни нтъть. Эти знанія прямо игнорируютъ вопрось жизни. Они говорять: "на то, что ты такое и зачтять ты живешь, мы не имтемъ всъмъ безъ отвъта. И я поняль, что знанія эти рирують вопрось жизни. Они говорять: "на то, что ты такое и зачёмъ ты живешь, мы не имёемъ отвётовъ и этимъ не занимаемся; а вотъ если тебё нужно знать законы свёта, химическихъ соединеній, законы развитія организмовъ, если тебё нужно знать законы тѣлъ, ихъ формъ и отношеніе чисель и величинь, если тебё нужно знать законы твоего ума, то на все это у насъ есть ясные, точные и несомиённые отвёты".

Вообще отношение наукъ опытныхъ къ вопросу жизни можетъ быть выражено такъ: Вопросъ:

зачёмъ я живу? — Отвётъ: въ безконечно большомъ пространстве, въ безконечно долгое время, безконечно малыя частицы видоизменяются въ безконечной сложности, и когда ты поймешь законы этихъ видоизмененій, тогда поймешь, зачёмъ ты живешь на земле.

То, въ области умозрительной, я говориль себъ: "все человічество живеть и развивается на основаніи духовныхъ началь, идеаловь, руководящихъ его. Эти идеалы выражаются въ религіяхъ, наукахъ, искусствахъ, формахъ государственности. Идеалы эти становятся все выше и выше, и человьчество идетъ, къ высшему благу. Я — часть человъчества, и потому призвание мое состоить въ томъ. чтобы содвиствовать сознанію и осуществленію идеаловъ человъчества." И я во время слабоумія своего удовлетворялся этимъ; но какъ скоро ясно возсталь во мив вопрось жизни, вся эта теорія мгновенно рушилась. Не говоря о той недобросовъстной неточности, при которой знанія этого рода выдають выводы, сдёланные изъ изученія малой части человъчества, за общіе выводы; не говоря о взаимной противоръчивости разныхъ сторонниковъ этого возэрънія о томъ, въ чемъ состоять идеалы человъчества; - странность, чтобы не сказать глупость, этого возарвнія состоить въ томъ, что для того, чтобъ отвытить на вопросъ, предстоящій каждому человѣку: "что я такое", или: "зачѣмъ я живу", или: "что мнѣ дѣлать", — человѣкъ долженъ прежде разрѣшить вопросъ: "что такое жизнь всего неизвъстнаго ему человъчества, изъ которой ему извъстна одна крошечная часть въ одинъ крошечный періодъ времени. Для того, чтобы понять, что онъ такое, человъкъ долженъ прежде понять, что такое все это такиственное человвчество, состоящее изъ такихъ же людей, какъ и онъ самъ. не понимающихъ самихъ себя.

Долженъ сознаться, что было время, когда я върилъ

этому. Это было то время, когда у меня были свои излюбленные идеалы, оправдывавшіе мои прихоти, и я старался придумать такую теорію, по которой я могь бы смотреть на свои прихоти, какъ на законъ человъчества. Но какъ скоро возсталъ въ моей душъ вопросъ жизни во всей ясности, отвътъ этотъ тотчасъ же разлетълся прахомъ. И я поняль, что какь въ наукахъ опытныхъ есть настоящія науки и полунауки, пытающіяся давать отвъты на не подлежащіе имъ вопросы, такъ и въ этой области и поняль, что есть цёлый рядь самыхъ распространенныхъ знаній, старающихся отвъчать на не подлежащие вопросы. Полунауки этой. области — науки юридическія, соціально историческія — пытаются разр'вшать вопросы челов'вка тімь, что онъ мнимо, каждая по-своему, разръшають вопросъ жизни всего человъчества.

Но какъ въ области опытныхъ знаній человівь. искренно спрашивающій, какъ мив жить, не можетъ удовлетвориться отвътомъ: изучи въ безконечномъ пространствъ безконечныя по времени и сложности измъненія безконечныхъ частицъ, и тогда ты поймешь свою жизнь, - точно такъ же не можетъ искренній человіть удовлетвориться отвітомь: изучи жизнь всего человъчества, котораго ни начала, ни конца мы не можемъ знать и малой части котораго мы не знаемъ, и тогда ты поймень свою жизнь. И точно такъ же какъ въ полунаукахъ онытныхъ, и эти полунауки твиъ болве исполнены неисностей, неточностей, глупостей и противоръчій, чъмъ дальше онь уклоняются отъ самихъ задачъ. Задача опытной науки есть причинная последовательность матеріальных ввленій. Стоить онытной наук' ввести вопрось о конечной причинк и — получается чепуха. Задача умозрительной науки есть сознание безпричинной сущности жизни. Стоитъ изследованіе причинныхъ явленій, какъ явленія соціальныя, историческія, и получается чепуха.

Опытная наука тогда только даеть положительное знаніе и являеть величіе человіческаго ума, когда она не вводить въ свои изследованія конечной причины. И, наобороть, умозрительная наука - тогда только наука и являеть величіе челов'ьческаго ума, когда она устраняетъ совершенно вопросы о последовательности причинныхъ явленій и разсматриваеть человъка только по отношенію въ конечной причинъ. Такова въ этой области наука, составляющая полюсь области — метафизика или философія. Наува эта ясно ставить вопрось: что такое я и весь міръ? и зачёмъ я и зачёмъ весь міръ? И съ твхъ поръ, какъ она есть, она отввчаеть всегда одинаково. Идеи ли, субстанцію ли, духъ ли, волю ли называетъ философъ сущностью жизни, находящейся во мнъ и во всемъ существующемъ, философъ говоритъ одно, что эта сущность есть и что я есть та же сущность; но зачёмъ она, онъ не знаетъ и не отвъчаетъ, если онъ точный мыслитель. Я спрашиваю: зачёмъ быть этой сущности? Что выйдеть изъ того, что она есть и будеть?... И философія не только не отвічаеть, а сама только это и спрашиваеть. И если она — истинная философія, то вся ея работа только въ томъ и состоить, чтобъ ясно поставить этоть вопросъ. И если она твердо держится своей задачи, то она и не можеть отвъчать иначе какъ на вопросъ: "что такое я и весь міръ?" — "все и ничто"; а на вопросъ: "зачъмъ?" — "зачъмъ... — не знаю".

Такъ что, какъ ни верти тъми умозрительными отвътами философіи, я никакъ не получу ничего похожаго на отвъть, — и не потому, что какъ въ области ясной, опытной, откътъ относится не до моего вопроса, а потому, что тутъ, хотя вся работа умственная направлена именно на мой вопросъ, отвъта нътъ, а, вмъсто отвъта, получается тотъ же вопросъ, только въ усложненной формъ.

### VI.

Въ поискахъ за отвътами на вопросъ жизни я испыталъ совершенно то же чувство, которое испытываетъ заблудившійся въ лъсу человъкъ.

Вышелъ на поляну, влёзъ на дерево и увидалъ ясно безпредёльныя пространства, но увидалъ, что тамъ дома нетъ и не можетъ быть; пошелъ въ чащу, въ мракъ и увидалъ мракъ, и тоже нетъ и нетъ дома.

Такъ я блуждалъ въ эгомъ лѣсу знаній человѣческихъ между просвѣтами знаній математическихъ и опытныхъ, открывавшихъ мнѣ ясные горизонты, но такіе, по направленію которыхъ не могло быть дома, и между мракомъ умозрительныхъ знаній, въ которыхъ я погружался тѣмъ въ большій мракъ, чѣмъ дальше я подвигался, и убѣдился, наконецъ, въ томъ. что выхола нѣть и не можетъ быть.

Отдаваясь свётлой сторонё знаній, я понималь, что я только отвожу себё глаза отъ вопроса. Какъ ни заманчивы, ясны были горизонты, открывавшіеся мнё, какъ ни заманчиво было погружаться въ безконечность этикъ знаній, я понималь уже, что они, эти знанія, тёмъ болёе ясны, чёмъ менёе они мнѣ нужны, чёмъ менёе отвёчають на вопросъ.

Ну, я знаю, — говориять я себт, — все то, что такъ упорно желаетъ знать наука, а отвъта на вопросъ о смыслъ моей жизни на этомъ пути нътъ. Въ умозрительной же области я понималъ, что, несмотря на то, или именно потому, что цъль знанія была прямо направлена на отвътъ моему вопросу, отвъта нътъ иного, какъ тотъ, который я самъ далъ себъ: какой смыслъ моей жизни? — Никакого. — Или: что выйдетъ изъ моей жизни? — Ничего. — Или: зачъмъ существуетъ все то, что существуетъ, и зачъмъ я существую? — Затъмъ, что существуетъ.

Спрашивая у одной стороны человьческихъ зна-

ній, я получаль безчисленное количество точныхъ отвътовъ о томъ, о чемъ я не спрашивалъ: о химическомъ составъ звъздъ, о движении солнца къ созвъздію Геркулеса, о происхожденіи видовъ и человъка, о формахъ безконечно малыхъ, невъсомыхъ частицъ эфира; но ответь въ этой области энаній на мой вопросъ: въ чемъ смыслъ моей жизни? быль одинь: ты то, что ты называешь твоей жизнью; ты — временное, случайное сцёпленіе частиць. — Взаимное воздействіе, измененіе этихъ частицъ производить въ тебъ то, что ты называещь твоею Сцепленіе это продержится некоторое время; потомъ взаимодействіе этихъ частицъ превратится — и прекратится то, что ты называешь жизнью, прекратятся и всв твои вопросы. случайно сплотившійся комочекь чего-то. Комочекь прветь. Првніе это комочекь называеть своею жизнью. Комочекъ разскочится — и кончится пръ-ніе и всё вопросы. Такъ отвёчаетъ ясная сторона знаній и ничего другого не можеть сказать, если она только строго следуеть своимъ основамъ.

При такомъ отвътъ оказывается, что отвътъ отвъчаетъ не на вопросъ. Мнъ нужно знать смыслъ моей жизни, а то, что она есть частица безконечнаго, не только не придаетъ ей смысла, но уничтожаетъ всякій возможный смыслъ.

Тѣ же неясныя сдѣлки, которыя дѣлаетъ эта сторона опытнаго, точнаго знанія съ умозрѣніемъ, при которомъ говорится, что смыслъ жизни состоитъ въ развитіи и содѣйствіи этому развитію, — по неточности и неясности своей не могутъ считаться отвѣтами.

Другая сторона знанія — умозрительная, когда она строго держится своихъ основъ, прямо отвъчая на вопросъ, вездъ и во всъ въка отвъчаетъ и отвъчала одно и то же: міръ есть что-то безконечное и непонятное. Жизнь человъческая есть непостижимая часть этого непостижимаго "всего". Опять

я исключаю всё тё сдёлки между умозрительными и опытными знаніями, которыя составляють весь балласть полунаукь, такъ называемыхь, юридическихь, политическихь, историческихь. Въ эти науки опять такъ же неправильно вводятся понятія развитія, совершенствованія съ тою только разницей, что тамъ — развитіе всего, а здёсь — жизни людей. Неправильность одна и та же: развитіе, совершенствованіе въ безконечномъ не можеть имёть ни цёли, ни направленія, и по отношенію къ моему вопросу ничего не отвёчаеть.

Тамъ же, гдѣ умозрительное знаніе точно, именно въ истинной философіи, — не въ той, которую Шопенгауэръ называетъ профессорской философіей, служащей только въ тому, чтобы распредѣлить всѣ существующія явленія по новымъ философскимъ графамъ и назвать ихъ новыми именами, — тамъ, гдѣ философъ не упускаетъ изъ виду существенный вопросъ, отвѣтъ всегда одинъ и тотъ же, — отвѣтъ, данный Сократомъ, Шопенгауэромъ, Соломономъ, Буддой.

"Мы приблизимся въ истинъ только настолько, насколько мы удалимся отъ жизни, — говоритъ Сократъ, готовясь въ смерти. — Къ чему мы, любящіе истину, стремимся въ жизни? — Къ тому, чтобъ освободиться отъ тъла и отъ всего зла, вытекающаго изъ жизни тъла. Если такъ, то какъ же намъ не радоваться, когда смерть приходитъ въ намъ?

Мудрецъ всю жизнь ищетъ свою смерть, и потому смерть не страшна ему".

А вотъ что говорить Шопенгауэръ:

"Познавши внутреннюю сущность міра, какъ волю, и во всёхъ явленіяхъ, отъ безсознательнаго стремленія темныхъ силъ природы до полной сознаніемъ дѣятельности человѣка, признавши только предметность этой воли, мы никакъ не избѣжимъ того слѣдствія, что вмѣстѣ съ свободнымъ отрицаніемъ, самоуничтоженіемъ воли исчезнутъ и всѣ тъ явленія, то постоянное стремленіе и влеченіе безъ цъли и отдыха на всъхъ ступеняхъ предметности, въ которомъ и черезъ которое состоитъ міръ, исчезнетъ разнообразіе последовательныхъ формъ, исчезнутъ вмёстё съ формой всё ея явленія съ своими общими формами, пространствомъ и временемъ, а, наконецъ, и послъдняя основная его форма — субъекть и объекть. Нъть воли, нъть представленія, нѣтъ и міра. Передъ нами, конечно, остается только ничто. Но то, что противится этому переходу въ ничтожество, наша природа есть въдь только эта самая воля къ существованію (Wille zum Leben), составляющая насъ самихъ, какъ и нашъ міръ. Что мы такъ страшимся ничтожества, или, что то же, такъ хотимъ жить — означаетъ только, что мы сами ничто иное, какъ это хотъніе жизни, и ничего не згаемъ, кромъ него. Поэтому то. что останется по совершенномъ уничтожении воли для насъ, которые еще полны волей, есть, жонечно, ничто; но, и на оборотъ, для тѣхъ, въ которыхъ воля обратилась и отреклась отъ себя, для нихъ этотъ нашъ столь реальный міръ, со всѣми его солнцами и млечными путями, есть ничто".

"Суета суеть, — говорить Соломонь, — суета суеть — все суета! Что пользы человыму оть всыхъ трудовь его, которыми трудится онь подь солнцемь? Родъ проходить и родъ приходить, а земля пребываеть вовыки... Что было, то и будеть; и что дылалось, то и будеть дылаться; и ныть ничего новаго подъ солнцемъ. Бываеть нычто, о чемъ говорять: "смотри, воть это новое"; но это было уже въ выкахъ, бывшихъ прежде насъ. Ныть памяти о прежнемъ, да и о томъ, что будеть, не останется памяти у тыхъ, кот з будутъ послы. Я, Экклезіасть, быль царемъ надъ Израилемъ въ Іерусалимъ. И предаль я сердце мое тому, чтобъ изслыдовать и испытать мудростью все, что дылается подъ небомъ: это тяжелое занятіе даль Богъ сынамъ чело-

въческимъ, чтобъ они упражнялись въ немъ. Видълъ я всв дъла, какія дълаются подъ солнцемъ, и, вотъ, все суета и томленіе духа... Говорилъ я съ сердцемъ моимъ такъ: вотъ я возвеличился, пріобрълъ мудрости больше всёхъ, которые были прежде меня надъ Іерусалимомъ, и сердце мое видъло много мудрости и знанія. И предалъ я сердце мое тому, чтобы познать мудрость и познать безуміе и глупость; узналъ, что и это — томленіе духа. Потому что во многой мудрости много печали; и кто умножаетъ познанія, умножаетъ скорбъ.

"Сказаль я въ сердце моемъ: дай, испытаю я тебя веселіемъ, и насладись добромъ; но и это суета. О смъхъ сказалъ я: глупость, — а о весесін: что оно деласть? Вздумаль я въ сердце моемъ услаждать виномъ тело мое и, между темъ какъ сердце мое руководилось мудростью, придер-жаться и глупости, доколъ не увижу, что хорошо для сыновъ человъческихъ, что должны были бы они дълать подъ небомъ въ немногіе дни жизни своей. Я предприняль большія дёла, построиль себъ домы, посадилъ себъ виноградники. Устроилъ себъ сады и рощи и насадилъ въ нихъ всякія плодовитыя дерева; сделаль себе водоемы для орошенія изъ нихъ рощей, произращающихъ деревья; пріобръль себъ слугь и служановъ, и домочадцы были у меня; также крупнаго и мелкаго скота было у меня больше, нежели у всёхъ бывшихъ прежде меня въ Герусалимъ; собралъ себъ серебра и золота и драгонънностей отъ царей и областей, завелъ у себя пъвцовъ и пъвицъ и услажденія сыновъ человъческихъ — разныя музыкальныя орудія. И сдъдался и великимъ и богатымъ больше всъхъ, бывнихъ прежде меня въ Іерусалимъ; и мудрость моя пребыла со мною. Чего бы глаза мои ни пожелали, я не отказываль имъ, не возбранялъ сердцу моему никакого веселія... И оглянулся я на всё дёла мои, которыя сдёлали руки мои, и на

трудъ, которымъ трудился я, дёлая ихъ, и, вотъ, все — суета и томленіе духа, и нізть оть нихъ пользы подъ солнцемъ. И обратился я, чтобы взглянуть на мудрость и безуміе и глупость... Но узналь я, что одна участь постигаеть ихъ всёхъ. И сказаль я въ сердце своемъ: и меня постигнетъ та же участь, какъ и глупаго, — къ чему же я сдълался очень мудрымъ? И свазалъ я въ сердцъ моемъ, что и это — суета, потому что мудраго не . будуть помнить вёчно, какъ и глупаго; въ гряду-щіе дни все будеть забыто, и, увы, мудрый умираетъ наравнъ съ глупымъ! И возненавидълъ я жизнь, потому что противны стали мнв дела, которыя дълаются подъ солнцемъ, ибо все — суета и томленіе духа. И возненавидёль я весь труль мой, которымъ трудился я подъ солнцемъ, потому что долженъ оставить его человъку, который будеть послё меня... Ибо что будеть иметь человекь отъ всего труда своего и заботы сердца своего, что трудится онъ подъ солнцемъ? Потому что всъ дни его — скорби, и его труды — безпокойство; даже и ночью сердце его не знаеть покоя. И это — суета. Не во власти человъка и то благо, чтобъ всть и пить и услаждать душу свою оть труда своего...

"Всему и всёмъ одно: одна участь праведнику и нечестивому, доброму и злому, чистому и нечистому, приносящему жертву и неприносящему жертвы; какъ добродётельному, такъ и грёшнику; какъ клянущемуся, такъ и боящемуся клятвы. Этото и худо во всемъ, что дѣлается подъ солнцемъ, что одна участь всёмъ, и сердце сыновъ человёческихъ исполнено зла, и безуміе въ сердцё ихъ, въ жизни ихъ, а послё того они отходятъ въ умершимъ. Кто находится между живыми, тому есть еще надежда, такъ какъ и псу живому лучше, нежели мертвому льву. Живне знаютъ, что умрутъ, а мертвые ничего не знаютъ, и уже нётъ имъ вознезовыть.

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

далнія, потому что и память о нихъ предана забвенію; и любовь ихъ, и ненависть ихъ, и ревность ихъ уже исчезли, и нътъ имъ болье части вовъки ни въ чемъ, что дълается подъ солнцемъ".

Такъ говоритъ Соломонъ, или тотъ, ето писалъ эти слова.

А воть что говорить индійская мудрость:

Сакіа-Муни, молодой, счастливый царевичь, отъ котораго скрыты были болезни, старость и смерть. вдеть на гулянье и видить страшнаго старика, беззубаго и слюняваго. Царевичь, отъ котораго до сихъ поръ скрыта была старость, удивляется и выспрашиваеть возницу, что это такое и отчего этоть человекь пришель въ такое жалкое, отвратительное состояніе? И когда онъ узнаетъ, что это общая участь всёхъ людей, что ему, молодому царевичу, неизбъжно предстоить то же самое, онъ не можеть уже вхать гулять и приказываетъ вернуться, чтобъ обдумать это. И онъ запирается одинъ ѝ обдумываетъ. И, въроятно, придумываеть себв вакое-нибудь утвшеніе, потому что онъ опять веселый и счастливый выбажаеть на гулянье. Но въ этотъ разъ ему встричается больной. Онъ видить изможденнаго, посинъвшаго, трясущагося человъка, съ помутившимися глазами. Царевичь, оть котораго скрыты были бользни, останавливается и спрашиваеть, что это такое. И когда онъ узнаеть, что это — болезнь, которой подвержены всё люди, и что онъ самъ, здоровый и счастливый царевичь, завтра можеть забольть такъ же, онъ опять не имъеть духа веселиться, приказываеть вернуться и опять ищеть успокоенія и, въроятно, находить его, потому что въ третій разъ Вдеть гулять; но въ третій разъ онъ видить еще новое зръдище: онъ видитъ, что несутъ что-то. "Что это?" — Мертвый человыть. — "Что значить мертвый?" — спрашиваеть царевичь. Ему говорять, что сдёлаться мертвымь значить сдёлаться

тыть, чёмъ сдёлался этоть человысь. — Царевичь подходить въ мертвецу, отврываеть и смотрить на него. — "Что же будеть съ нимъ дальше?" — спрашиваеть царевичь. Ему говорять, что его закопають въ землю. — "Зачёмъ?" — Затёмъ, что онъ уже навёрно не будеть больше никогда живой, а только будеть отъ него смрадъ и черви. "И это удёль всёхъ людей? И со мною тоже будеть? Меня закопають, и оть меня будеть смрадъ, и меня съёдять черви?" — Да. — "Назадъ! Я не ёду гулять и никогда не поёду больше".

И Сакіа-Муни не могъ найти утѣшенія въ жизни, и онъ рѣшилъ, что жизнь — величайшее зло, и всѣ силы души употребилъ на то, чтобъ освободиться отъ нея и освободить другихъ. И освободить такъ, чтобъ и послѣ смерти жизнь не возобновлялась какъ-ннбудь, чтобъ уничтожить жизнь совсѣмъ въ корнѣ. Это говоритъ вся индійская мудрость.

Такъ вотъ тѣ прямые отвѣты, которые даетъ мудрость человѣческая, когда она отвѣчаетъ на

вопросъ жизни.

"Жизнь твла есть зло и ложь. И потому уничтоженіе этой жизни твла есть благо, и мы должны желать его", говорить Сократь.

"Жизнь есть то, чего не должно бы быть, зло, и переходъ въ ничто есть единственное благо

жизни", говорить Шопенгауеръ.

"Все въ мірѣ — и глупость, и мудрость, и богатство, и нищета, и веселье, и горе — все суета и пустяви. Человъкъ умреть, и инчего не останется. И это глупо", говоритъ Соломонъ.

"Жить съ сознаніемъ неизовжности страданій, ослабленія, старости и смерти нельзя, — надо освободить себя отъ жизни, отъ всякой возможности жизни", говорить Будда.

И то, что сказали эти сильные умы, говорили, думалн и чувствовали милліоны милліоновъ людей подобныхъ имъ. И думаю, и чувствую и я. Такъ что блужданіе мое въ знаніяхъ не только не вывело меня изъ моего отчаннія, но только усилило его. Одно знаніе не отвътило на вопросы жизни, другое же знаніе отвътило прямо, подтверждая мое отчанніе и указыван, что то, къ чему я пришель, не есть плодъ моего заблужденія, болъзненнаго состоянія ума, — напротивъ, оно подтвердило мнъ то, что я думаль върно и сошелся съвыводами сильнъйшихъ умовъ человъчества.

Обманывать себя нечего. Все — суета. Счастливь, кто не родился, — смерть лучше жизни; нало отъ нея избавиться.

## VII.

те найдя разъясненія въ внаніи, я сталь искать этого разъясненія въ жизни, надёясь найти его въ людяхъ, окружающихъ меня. И я сталь наблюдать людей — такихъ, какъ и я, какъ они живуть вокругъ меня и какъ они относятся къ этому вопросу, приведшему меня къ отчаянію.

И вотъ, что я нашелъ у людей, находящихся въ одномъ со мною положеніи по образованію и

образу жизни.

Я нашель, что для людей моего круга есть четыре выхода изъ того ужаснаго положенія, въ ко-

торомъ мы всв находимся.

Первый выходъ есть выходъ невѣдѣнія. Онъсостоить въ томъ, чтобы не знать, не пониматьтого, что жизнь есть зло и безсмыслица. Люди этого разряда — большею частью женщины или очень молодые, или очень тупые люди — еще не поняли того вопроса жизни, который представился Шопенгауэру, Соломону, Буддѣ. Они не видятъни дракона, ожидающаго ихъ, ни мышей, подтачивающихъ кусты, за которые они держатся, и лижутъкапли меду. Но они лижуть эти капли меда только до времени: что-нибудь обратить ихъ вниманіе на дракона и мышей, и — конець ихъ лизанью. Оть нихъ мив нечему научиться, — нельзя перестать знать того, что знаешь.

Второй выходъ — это выходъ эпикурейства. Онъ состоить въ томъ, чтобы, зная безнадежность жизни, пользоваться покамъсть тъми благами, какія есть, не смотръть ни на дракона, ни на мышей, а лизать медъ самымъ лучшимъ образомъ, особенно если его накопилось много. Соломонъ выражаетъ этотъ выходъ такъ:

"И похвалиль я веселье, потому что нѣть лучшаго для человъка подъ солнцемъ, какъ ѣсть, пить
и веселиться; это сопровождаетъ его въ трудахъ
во дни жизни его, которые далъ ему Богь подъ
солнцемъ.

"Итакъ, иди, вшь съ весельемъ хлебъ твой и пей въ радости сердца вино твое... Наслаждайся жизнью съ женщиною, которую любишь, во все дни суетной жизни твоей, во все суетные дни твои, потому что это — доля твоя въ жизни и трудахъ твоихъ, какими ты трудишься подъ солнцемъ... Все, что можетъ рука твоя по силамъ дълать, дълай, потому что въ могилъ, куда ты пойдешь, нътъ ни работы, ни размышленія, ни знанія, ни мудрости".

Такъ поддерживають въ себь возможность жизни большинство людей нашего круга. Условія, въ которыхь они находятся, дѣлають то, что благь у нихъ больше, чѣмъ золъ, а нравственная тупость даетъ имъ возможность забывать, что выгода ихъ положенія случайна, что всёмъ нельзя имѣть 1000 женъ и дворцовъ, какъ Соломонъ, что на каждаго человѣка съ 1000 женъ есть 1000 людей безъ женъ, и на каждый дворецъ есть 1000 людей, въ потѣ строящихъ его, и что та случайность, которая нынче сдѣлала меня Соломономъ, завтра можетъ сдѣлать меня рабомъ Соломона. Тупость же воображенія этихъ людей даеть имъ возможность забывать про то, что не дало покоя Буддѣ — неиз-

бъжность бользни, старости и смерти, которая не нынче-завтра разрушить всь эти удовольствія.

Такъ думаетъ и чувствуетъ большинство людей нашего времени и образа жизни. То, что нъкоторые изъ этихъ людей утверждаютъ, что тупостъ ихъ мысли и воображенія есть философія, которую они называютъ позитивной, не выдъляеть на мой взглядъ этихъ людей изъ разряда тъхъ, которые, чтобы не видать вопроса, лижутъ медъ. И людямъ этимъ я не могъ подражать: не имъя ихъ тупо-извести въ себъ. Я не могъ ее искусственно провивести въ себъ. Я не могъ, какъ не можетъ всякій живой человъкъ, оторвать глазъ отъ мышей и пракона, когда онъ разъ увидалъ ихъ.

Третій выходь есть выходь силы и энергіи. Онъ состоить въ томъ, чтобы, понявъ, что жизнь есть вло и безсмыслица, уничтожить ее. Такъ постунають рідкіе, сильные и послідовательные люди. Понявь всю глупость шутки, какая надъ ними сыграна, и понявь, что блага умершихъ паче благъ живыхъ, и что лучше всего не быть, они такъ и поступають и кончають сразу эту глупую шутку, благо есть средства: петля на шею, вода, ножь, чтобъ протвнуть имъ сердце, потяды на желізныхъ дорогахъ. И людей изъ нашего круга, поступающихъ такъ, становится все больше и больше. И поступають люди такъ большею частью въ лучшій періодъ жизни, когда силы души находятся въ самомъ расцвіть, а привычекъ, унижающихъ человіческій разумъ, еще усвоено мало.

Я видёль, что это самый достойный выходь, и хотёль поступить такъ.

Четвертый выходъ есть выходъ слабости. Онъ состоить въ томъ, чтобы, понимая зло и безсмысленность жизни, продолжать тянуть ее, зная впередъ, что ничего изъ нея выйти не можетъ. Люди этого разбора знають, что смерть лучше жизни, но, не имъя силъ поступить разумно, поскоръе

ждуть. Это есть выходъ слабости, ибо если я знаю лучшее, и оно въ моей власти, почему не отдаться лучшему?... Я находился въ этомъ разрядъ.

Такъ люди моего разбора четырьмя путями спа- 🦟 саются отъ ужаснаго противоръчія. Сколько я ни напрягаль своего умственнаго вниманія, кром'я этихъ четырехъ выходовъ я не видаль еще иного. Одинъ выходъ: не понимать того, что жизнь есть безсимслица, суета и зло и что лучше не жить. Я не могь не знать этого и, когда разъ узналь, не могъ закрыть на это глаза. Другой выходъ — польвоваться жизнью такою, какая есть, не думая о будущемъ. И этого я не могъ сделать. Я, какъ Сакіа-Муни, не могь ізхать на охоту, когда зналь, что есть старость, страданія, смерть. Воображеніе у меня было слишкомъ живо. Кромъ того, я не могь радоваться минутной случайности, кинувшей на мгновеніе наслажденіе на мою долю. Третій выходъ: понявъ, что жизнь есть зло и глупость, прекратить ее, убить себя. Я поняль это, но почему-то все еще не убиваль себя. Четвертый выхолъ — жить въ положени Соломона, Шопенгауэра — знать, что жизнь есть глупая, сыгранная надо мною шутка, и все-таки жить, умываться, одвваться, объдать, говорить и даже внижки нисать. Это было для меня отвратительно, мучительно, но я оставался въ этомъ положеніи.

Теперь я вижу, что если я не убиль себя, то причиною тому было смутное сознание несправедливости монхъ мыслей. Какъ ни убъдителенъ и ни несомнъненъ казался мнъ ходъ моей мысли и мыслей мудрыхъ, приведшихъ насъ къ признанию безсмыслицы жизни, во мнъ оставалось неясное сомнъние въ истинности моего разсуждения.

Оно было такое: я, мой разумъ — признали, что жизнь неразумна. Если нъть высшаго разума (а его нъть, и ничто доказать его не можеть), то

разумъ есть творець жизни для меня. Не было бы разума, не было бы для меня и жизни. Какъ же этотъ разумъ отрицаетъ жизнь, а онъ самъ творець жизни? Или, съ другой стороны: если бы не было жизни, не было бы и моего разума, — стало быть, разумъ есть сынъ жизни. Жизнь есть все. Разумъ есть плодъ жизни, и разумъ этотъ отрицаетъ самую жизнь. Я чувствовалъ, что тутъ что-то неладно.

Живнь есть безсмысленное зло, это несомивно, — говориль я себв. — Но я жиль, живу еще, и жило и живеть все человвчество. Какъ же такъ? Зачвмъ же оно живеть, когда можеть не жить? Что-жъ, я одинъ съ Шопенгауэромъ такъ уменъ, что понялъ безсмысленность и зло жизни?

Разсужденіе о тщеть жизни не такъ хитро, и его дълають давно и всь самые простые люди, а жили и живуть. Что-жъ, они-то всь живуть и никогда не думають сомнъваться въ разумности жизни?

Мое знаніе, подтвержденное мудростью мудрецовь, открыло мив, что все на світі — органическое и неорганическое — все необыкновенно умно устроено, только мое одно положеніе глупо. А эти дураки — огромныя массы людей — ничего не внають насчеть того, какъ все органическое и неорганическое устроено на світі, а живуть, и имъ кажется, что жизнь ихъ очень разумно устроена!...

важется, что жизнь ихъ очень разумно устроена!...
И мив приходило въ голову: а что, какъ я чегонибудь еще не знаю? Въдь точно такъ поступаетъ незнаніе. Незнаніе въдь всегда это самое говоритъ. Когда оно не знаетъ чего-нибудь, оно говоритъ, что глупо то, чего оно не знаетъ. Въ самомъ дълъ выходитъ такъ, что есть человъческое цълое, которое жило и живетъ, какъ будто понимая смыслъ своей жизни, ибо, не понимая его, оно не могло бы жить, а я говорю, что вся эта жизнь безсмыслица, и не могу жить.

Никто не мѣшаетъ намъ отрицать жизнь самоубійствомъ. Но тогда убей себя и — не будешь разсуждать. Не нравится тебѣ жизнь, убей себя. А живешь и не можешь понять смысла жизни, такъ прекрати ее, а не вертись въ этой жизни, разсказывая и расписывая, что ты не понимаешь жизни. Пришелъ въ веселую компанію, всѣмъ очень хорошо, всѣ знаютъ, что они дѣлаютъ, а тебѣ скучно и противно, такъ уйди.

Въдь въ самомъ дълъ, что же такое мы, убъжденные въ необходимости самоубійства и не ръшающіеся совершить его, какъ не самые слабне, непослъдовательные и, говоря попросту, глупые люди, носящіеся со своею глупостью, какъ дуракъ съ писанной торбой?

Въдь наша мудрость, какъ она ни несомнънна, не дала намъ знанія смысла нашей жизни. Все же человъчество, дълающее жизнь, милліоны — не сомнъваются въ смыслъ жизни.

Въ самомъ дѣлѣ, съ тѣхъ давнихъ, давнихъ поръ, какъ есть жизнь, о которой я что-нибудь да знаю, жили люди, зная то разсужденіе о тщетѣ жизни, которое мнѣ показало ея безсмыслицу, и все-таки жили, придавая ей какой-то смыслъ.

Съ тъхъ поръ, какъ началась какая-нибудь жизнь людей, у нихъ уже былъ этотъ смыслъ жизни, и они вели эту жизнь, дошедшую до меня. Все, что есть во мнъ и около меня, — все и плотское, и неплотское, все это — плодъ ихъ знанія жизни. Тъ самыя орудія мысли, которыми я обсуждаю эту жизнь и осуждаю ее, — все это не мной, а ими сдълано. Самъ я родился, воспитался, выросъ, благодаря имъ. Они выкопали желъзо, научили рубить лъсъ, приручили коровъ, лошадей, научили съять, научили жить вмъстъ, урядили нашу жизнь; они научили меня думать, говорить. И я-то — ихъ произведеніе, ими вскормленный, вспоенный, ими маученный, ихъ мыслями и словами думающій

— доказаль имъ, что они — безсмыслица! "Тутъ что-то не такъ", говорилъ я себъ. — "Гдъ-нибудъ я ошибся". Но въ чемъ была ошибка, я никакъ не могъ найти.

## VIII.

Всв эти сомнвнія, которыя тенерь я въ состояніи высказать болбе или менбе связно, тогда я не могъ Тогда я только чувствоваль, что, бы высказать. какъ ни логически неизбъжны были мои, подтверждаемые величайшими мыслителями, выводы о тщеть жизни, въ нихъ было что-то неладно. Въ самомъ ли разсужденіи, въ постановив ли вопроса, я не зналь, — я чувствоваль только, что убъдительность разумная была совершенная, но что ея было мало. Всв эти выводы не могли убъдить меня такъ, чтобъ я сдёлаль то, что вытекало изъ моихъ разсужденій, т. е. чтобъ я убиль себя. И я бы сказаль неправду, если бы сказаль, что я разумомъ пришелъ въ тому, въ чему я пришелъ, и не убиль себя. Разумъ работаль, но работало и еще что-то другое, что я не могу назвать иначе, какъ сознаніемъ жизни. Работала еще та сила, которан заставляла меня обращать внимание на то, а не на это, и эта-то сила вывела меня изъ моего отчаяннаго положенія и совершенно иначе направила мой разумъ. Эта сила заставила меня обратить вниманіе на то, что я съ сотнями подобныхъ мев людей не есть все человвчество, что жизни человъчества и еще не знаю.

Оглядывая тёсный кружокъ сверстныхъ мий люх дей, я видёлъ только людей, не понимавшихъ вопроса, понимавшихъ и заглушавшихъ вопросъ пьянствомъ жизни, понявшихъ и прекращавшихъ жизнь и понявшихъ и доживавшихъ по слабости отчаянную жизнь. И я не видалъ иныхъ. Мий казалось, что тотъ тёсный кружокъ ученыхъ, богатыхъ и досужихъ людей, въ которому я принадлежаль, составляетъ все человъчество, а что тъ милларды жившихъ и живыхъ это — такъ, какіе-то скоты, не люди.

Какъ ни странно, ни неимовърно-непонятно кажется мит теперь то, какъ могъ я, разсуждая про жизнь, просмотръть всъхъ окружавшихъ меня со всъхъ сторонъ, жизнь человъчества, какъ я могъ до такой степени смъшно заблуждаться, чтобы думать, что жизнь моя, Соломоновъ и Шопенгауэровъ есть настоящая, нормальная жизнь, а жизнь милліардовъ есть не стоющее вниманія обстоятельство, — какъ ни странно это мит теперь, я вижу, что это было такъ. Въ заблужденіи гордости своего ума, мит такъ казалось несомивннымъ, что мы съ Соломономъ и Шопенгауэромъ поставили вопросъ такъ върно и истинно, что другого ничего быть не можеть, — такъ несомивнно казалось, что всъ эти милліарды принадлежатъ къ тъмъ, которые еще не дошли до постиженія всей глубины вопроса, что я искалъ смысла своей жизни и ни разу не подумаль: "да какой же смыслъ придаютъ и придавали своей жизни всё милліарды, жившіе и живущіе на свъть?"

Я долго жиль въ этомъ сумасшествіи, особенно свойственномъ, не на словахъ, но на дѣлѣ, намъ—самымъ либеральнымъ и ученымъ людямъ. Но благодаря ли моей какой-то странной физической любви къ настоящему рабочему народу, заставившей меня понять его и увидать, что онъ не такъ глупъ, какъ мы думаемъ, или благодаря искренности моего убѣжденія въ томъ, что я ничего не могу знать, какъ то, что самое лучшее, что я могу сдѣлатъ—это повѣситься, — я чуялъ, что если я хочу житъ и понимать смыслъ жизни, то искать этого смысла надо, конечно, не у тѣхъ, которые потеряли смыслъ жизни и хотять убить себя, а у тѣхъ милліардовъ отжившихъ и живыхъ людей, которые дѣлаютъ и

на себв несуть свою и нашу жизнь. И я оглянулся на огромныя массы отжившихъ й живущихъ
простыхъ, не ученыхъ и не богатыхъ людей и увидалъ совершенно другое. Я увидалъ, что всв эти
милліарды жившихъ и живущихъ людей, всв, за
ръдкими исключеніями, не подходять къ моему дъленію, что признать йхъ непонимающими вопроса
не могу, потому что они сами ставять его и съ
необыкновенной ясностью отвъчають на него. Признать ихъ эпикурейцами тоже не могу, потому что
жизнь ихъ слагается больше изъ лишеній и страданій, чъмь наслажденій; признать же ихъ неразумно доживающими безсмысленную жизнь могу еще
меньше, такъ какъ всякій актъ ихъ жизни и самая
смерть объясняются ими. Убивать же себя они
считаютъ величайшимъ зломъ. Оказывалось, что
у всего человъчества есть какое-то непризнаваемое
и презираемое мною знаніе смысла жизни. Выходило то, что знаніе разумное не даеть смысла
жизни, исключаеть жизнь; смысль же, придаваемый
жизни милліардами людей, всёмъ человъчествомъ,
виждется на какомъ-то презрѣнномъ ложномъ знаніи.

виждется на какомъ-то презрѣнномъ ложномъ знаніи. Разумное знаніе въ лицѣ ученыхъ и мудрыхъ отрицаетъ смыслъ жизни, а огромныя массы людей, все человѣчество — признаютъ этотъ смыслъ въ неразумномъ знаніи. И это неразумное знаніе естъ вѣра, та самая, которую я не могъ не откинуть. Это Богъ 1 и 3, это твореніе въ 6 дней, дьяволы и ангелы и все то, чего я не могу принять, пока я не сошелъ съ ума.

Положеніе мое было ужасно. Я зналь, что я ничего не найду на пути разумнаго знанія, кром'в отрицанія жизни, а тамъ въ вър'в — ничего, кром'в отрицанія разума, которое еще невозможное, чты отрицаніе жизни. По разумному знанію выходило такъ, что жизнь есть зло и люди знають это, — оть людей зависить не жить, а они жили и живуть, и самъ я жиль, хотя и зналь уже давно то, что

жизнь безсмысленна и есть зло. По въръ выходило, что для того, чтобы понять смыслъ жизни, х я долженъ отречься отъ разума, того самого, для котораго только и нуженъ смыслъ.

## TX.

Выходило противоръчіе, изъ котораго было два выхода: или то, что я называль разумнымъ, не было такъ разумно, какъ я думалъ; или то, что мнъ казалось неразумно, не было такъ неразумно, вакъ я думалъ. И я сталъ проверять ходъ разсужденій моего разумнаго знанія. Пров'єряя ходъ разсужденія разумнаго знанія, я

нашель его совершенно правильнымь. Выводь о томъ, что жизнь есть ничто, быль чеизбежень; но я увидаль ошибку. Ошибка была въ томъ, что я мыслиль несоотвътственно поставленному мною вопросу. Вопросъ быль такой: зачёмъ мнё жить, т. е. что выйдеть настоящаго, не уничтожающагося изъ моей призрачной, уничтожающейся жизни, вакой смыслъ имветь мое конечное существование въ этомъ безконечномъ мірі ? И чтобъ отвітить на этотъ вопросъ, я изучаль жизнь.

Рышенія всёхъ возможныхъ вопросовъ жизни, очевидно, не могли удовлетворять меня, потому что мой вопросъ, какъ онъ ни простъ кажется сначала, включаетъ въ себъ требованіе объясненія конечнаго безконечнымъ и наоборотъ.

Я спрашиваль: какое внъвременное, внъпричинное, вивпространственное значение моей жизни? --А отвѣчаль я на вопросъ: какое временное, причинное, пространственное значение моей жизни?... Вышло то, что после долгаго труда мысли я ответилъ: никакого.

Въ разсужденіяхъ моихъ, я постоянно приравнивалъ, да и не могъ ноступить иначе, конечное къ конечному и безконечное къ безконечному, а потому у меня и выходило, что и должно было выкодить: сила есть сила, вещество есть вещество, воля есть воля, безконечность есть безконечность, ничто есть ничто, — и дадьше ничего не могло выйти.

Было что-то подобное тому, что бываеть въ математикъ, когда, думая ръшать уравненіе, ръшаешь тожество. Ходъ размышленія правиленъ, но въ результатъ получается отвъть: a равняется a, или x = x, или 0 = 0. То же самое случилось и съ моимъ разсужденіемъ по отношенію къ вопросу о значеніи моей жизни. Отвъты, даваемые всею наукой на этоть вопросъ, — только тожества.

И двиствительно, строго научное знаніе, то знаніе, которое, какъ это сділаль Декарть, начинаеть съ полнаго сомнънія во всемъ, откидываеть всякое допущенное на въру знаніе и строить все вновь на законахъ разума и опыта, — и не можеть дать иного отвёта на вопрось жизни, какъ тоть самый, который я и получиль, - отвёть неопредёленный. Мнѣ только показалось сначала, что знаніе дало положительный отвътъ — отвътъ Шопенгауэра: жизнь не имъеть смысла, она есть зло. Но разобравъ дёло, я понялъ, что отвётъ не положитель-ный, что мое чувство только выразило его такъ. Отвъть же строго выраженный, какъ онъ и выраженъ и у браминовъ, и у Соломона, и у Шопенгауэра, есть только отвёть неопределенный, или тожество О равняется О, жизнь есть ничто. Такъ что знаніе философское ничего не отрицаеть, а только отвичаеть, что вопрось этоть не можеть быть рашенъ имъ, что для него рашение остается неопредвленнымъ.

Понявъ это, я понялъ, что нельзя было искать въ разумномъ знаніи отвъта на мой вопросъ, и что отвъть, даваемый разумнымъ знаніемъ, есть только указаніе на то, что отвътъ можетъ быть полученъ только при иной постановкъ вопроса, только тогда,

жогда въ разсуждение будетъ введенъ вопросъ отношения конечнаго къ безконечному. Я понялъ и то, что какъ ни неразумны и уродливы отвъты, даваемые върою, они имъютъ то преимущество, что вводятъ въ каждый отвътъ отношение конечнаго къ безконечному, безъ котораго не можетъ быть отвъта.

Какъ я ни поставлю вопросъ: какъ мнѣ жить? — отвѣть: по закону божію. — Что выйдеть настоящаго изъ моей жизни? — Вѣчныя мученія или вѣчное блаженство. — Какой смыслъ, не уничтожаемый смертью? — Соединеніе съ безконечнымъ Богомъ, рай.

Такъ что, кромъ разумнаго знанія, которое мив представлялось единственнымъ, я былъ неизбъжно приведенъ къ признанію того, что у всего живущаго человъчества есть еще какое-то другое знаніе неразумное — въра, дающая возможность жить. ЖВся неразумность въры оставалась для меня та

Вся неразумность вёры оставалась для меня та же, какъ и прежде, но я не могъ не признать того, что она одна даеть человёчеству отвёты на вопросы жизни и, вслёдствіе того, возможность жить.

Разумное знаніе привело меня къ признанію того, что жизнь безсмысленна, — жизнь моя остановилась, и я котіль уничтожить себя. Оглянувшись на людей, на все человічество, я увидаль, что люди живуть и утверждають, что знають смысль жизни. На себя оглянулся я: я жиль, пока зналь смысль жизни. Какъ другимъ людямъ, такъ и мнів смысль жизни и возможность жизни давала віра.

Оглянувшись дальше на людей другихъ странъ, на современныхъ мнв и на отжившихъ, я увидалъ одно и то же. Гдв жизнь, тамъ въра, съ тъхъ поръ какъ есть человъчество, даетъ возможность жить, и главныя черты въры вездъ и всегда однъ и тъ же.

. Какіе бы кому бы ни давала отвёты какая бы

то ни была вёра, всякій отвёть вёры конечному существованію человіка придаеть смысль безконечнаго, — смыслъ, не уничтожаемый страда-ніями, лишеніями и смертью. Значить — въ одной въръ можно найти смыслъ и возможность жизни. Что же такое эта въра? И я поняль, что въра не есть только обличение вещей невидимыхъ и т. д., не есть откровеніе (это есть только описаніе одного изъ признаковъ въры), не есть отношение человъка въ Богу (надо определить веру, а потомъ Бога, а не черезъ Бога определять веру), не есть только согласіе съ темъ, что сказали человеку, какъ чаще всего понимается въра, — въра есть знаніе смысла х человъческой жизни, вследствие котораго человъкъ не уничтожаеть себя, а живеть. Въра есть сила жизни. Если человъкъ живеть, то онъ во чтонибудь да върить. Если бы онъ не въриль, что для чего-нибудь надо жить, то онъ бы не жилъ. Если онъ не видитъ и не понимаетъ призрачности конечнаго, онъ въритъ въ это конечное; если онъ понимаетъ призрачность конечнаго, онъ долженъ върить въ безконечное. Безъ въры нельзя жить.

И я вспомниль весь ходъ своей внутренней работы и ужаснулся. Теперь мнв было ясно, что для того, чтобы человать могь жить, ему нужно или не видъть безконечного, или имъть такое объяспеніе смысла жизни, при которомъ конечное приравнялось бы безконечному. Такое объяснение у меня было, но оно мив было не нужно, пока я върилъ въ конечное, и я сталъ разумомъ провърять его. И передъ светомъ разума все прежнее объяснение разлетьлось прахомъ; но пришло время, когда я пересталь върить въ конечное. И тогда я сталь на разумныхъ основаніяхъ строить изъ того, что я зналь, такое объяснение, которое дало бы смыслъ жизни; но ничего не построилось. Вмъсть съ лучшими умами человъчества я пришель къ тому, что О равняется О, и очень удивидся, что получилъ такое рѣшеніе, тогда какъ ничего иного и не могло выйти.

Что я дёлаль, когда я искаль отвёта въ знаніяхь опытныхь? Я хотёль узнать, зачёмь я живу, и для этого изучаль все то, что внё меня. Ясно, что я могь узнать многое, но ничего изь гого, что мнё нужно. Что я дёлаль, когда я искаль отвёта въ зна-

Что я дёлаль, когда я искаль отвёта въ знаніяхь философскихь? Я изучаль мысли тёхъ существъ, которыя находились въ томъ же самомъ положеніи, какъ и я, которыя не имёли отвёта на вопросъ: зачёмъ я живу. Ясно, что я ничего х и не могь узнать иначе, какъ то, что я самъ зналь, что ничего знать нельзя.

Что такое я? Часть безконечнаго. Вёдь уже въ этихъ двухъ словахъ лежитъ вся задача.

Неужели этотъ вопросъ только со вчерашняго дня сдёлало себё человёчество? И неужели никто до меня не сдёлалъ себё этого вопроса, — вопроса такого простого, просящагося на языкъ каждому умному дитяти?

Вѣдь этотъ вопросъ быль поставленъ съ тѣхъ поръ, какъ люди есть; и съ тѣхъ поръ, какъ люди есть, понятно, что для рѣшенія этого вопроса одинаково недостаточно приравнивать конечное къ конечному и безконечное къ безконечному, и съ тѣхъ поръ, какъ люди есть, отысканы отношенія конечнаго къ безконечному и выражены.

Всв эти понятія, при которыхъ приравнивается конечное къ безконечному и получается смыслъжизни, понятіе Бога, свободы, добра, мы подвергаемъ логическому изследованію. И эти понятія не выдерживають критики разума.

Если бы не было такъ ужасно, было бы смёшно, съ какою гордостью и самодовольствомъ мы, какъ дети, разбираемъ часы, вынимаемъ пружину, делаемъ изъ нея игрушку и потомъ удивляемся, что часы перестаютъ итти.

Еспов'ядь.

Нужно и дорого разръшение противоръчія конечнаго съ безконечнымъ и отвътъ на вопросъ жизни такой, при которомъ возможна жизнь. И это единственное разръшение, которое мы вездъ находимъ, всегда и у всъхъ народовъ, — разръшение, вынесенное изъ времени, въ которомъ теряется для насъ жизнь людей, разръшение столь трудное, что мы ничего подобнаго сдълать не можемъ, — этото разръшение мы легкомысленно разрушаемъ съ тъмъ, чтобы поставить опять тотъ вопросъ, который присущъ всякому, и на который у насъ нътъ отвъта.

Понятіе безконечнаго Бога, божественности души, связи дёль людскихь съ Богомъ, единства, сущности души, человёческаго понятія нравственнаго добра и зла — суть понятія, выработанныя въ скрывающейся безконечности мысли человёческой, суть тѣ понятія, безъ которыхъ не было бы жизни и меня самого, а я, отринувъ всю эту работу всего человёчества, хочу все самъ одинъ сдёлать по-новому и по-своему.

Я не такъ думалъ тогда, но зародыни этихъ мыслей уже были во мнв. Я понималь, во-первыхъ, что мое положение съ Шопенгауэромъ и Соломономъ, несмотря на нашу мудрость, глупо: мы по-нимаемъ, что жизнь есть зло, и все-таки живемъ. Это явно глупо, потому что, если жизнь глупа, а я такъ люблю разумное, — то надо уничтожить жизнь, и некому будеть отрицать ее. Во-вторыхъ, я понималь, что всь наши разсужденія вертятся въ заколдованномъ кругъ, какъ колесо, не цъпляющееся за шестерию. Сколько бы и какъ бы хорошо мы ни разсуждали, мы не можемъ получить отвёта на вопросъ, и всегда будеть О равняться О, и что потому путь нашъ, въроятно, ошибоченъ. Въ-третынхъ, я начиналъ понимать, что въ отвътахъ, даваемыхъ върою, хранится глубочайшая мудрость человъчества, и что я не имълъ права отрицать

ихъ на основани разума, и что главные отвъты эти одни отвъчають на вопросъ жизни.

## X.

Я понималь это, но отъ этого мнѣ было не легче.

Я готовъ быль принять теперь всякую въру, только бы она не требовала отъ меня прямого отрицанія разума, которое было бы ложью. И я изучаль и буддизмъ, и магометанство по книгамъ, и болье всего христіанство и по книгамъ, и по живымъ людямъ, окружавшимъ меня.

Я естественно обратился прежде всего въ върующимъ людямъ моего вруга, въ людямъ ученымъ, въ православнымъ богословамъ, въ монахамъстарцамъ, въ богословамъ новаго оттънка и даже въ тавъ называемымъ новымъ христіанамъ, исповъдующимъ спасеніе върою въ искупленіе. И я ухватывался за этихъ върующихъ и допрашивалъ ихъ о томъ, кавъ они върятъ и въ чемъ видятъ смыслъ жизни.

Несмотря на то, что я дёлаль всевозможныя уступки, избёгаль всяких споровь, я не могь принять вёры этихъ людей, — я видёль, что то, что выдавали они за вёру, не было объясненіе, а затемнёніе смысла жизни, и что сами они утверждали свою вёру не для того, чтобъ отвётить на тотъ вопросъ жизни, который привель меня къ вёрё, а для какихъ-то другихъ, чуждыхъ мнё цёлей. Помню мучительное чувство ужаса возвращенія

помию мучительное чувство ужаса возвращения къ прежнему отчаннию после надежды, которую я испытывалъ много и много разъ въ сношенияхъ съ этими людьми.

Чёмъ больше, подробнёе они издагали мнё свои вёроученія, тёмъ яснёе я видёлъ ихъ заблужденіе и потерю моей надежды найти въ ихъ вёрё объ-дененіе смысла жизни.

Не то, что въ изложени своего въроучения они примъшивали, въ всегда бывшимъ мнъ близвими христіанскимъ истинамъ, еще много ненужныхъ и неразумныхъ вещей, — не это оттолкнуло меня; но меня оттолкнуло то, что жизнь этихъ людей была та же, какъ и моя, съ тою только разницей, что она не соотвътствовала тъмъ самымъ началамъ, которыя они излагали въ своихъ вероученияхъ. Я ясно чувствоваль, что они обманывають себя, и что у нихъ такъ же, какъ у меня, нѣтъ другого-смысла жизни, какъ того, чтобы жить, пока живется, и брать все, что можеть взять рука. Я видвль это потому, что если-бъ у нихъ былъ тотъсмысль, при которомъ уничтожается страхъ лишеній, страданій и смерти, то они бы не боялись ихъ. А они, эти върующіе нашего круга, точно такъ же, вакъ и я, жили въ достаткъ и избыткъ, старались увеличить или сохранить его, боялись лишеній, страданій, смерти, и такъ же, какъ я и всь мы, невърующіе, жили — удовлетворяя похотямъ, жили такъ же дурно, если не хуже, чемъ неверующие.

Никакія разсужденія не могли уб'єдить меня въ истинности ихъ в'єры. Только такія д'єйствія, которыя бы показывали, что у нихъ есть смыслъжизни такой, при которомъ страшная мні нищета, бол'єзнь, смерть — не страшны имъ, могли бы уб'єдить меня. А такихъ д'єйствій я не вид'єльмежду этими разнообразными в'єрующими нашего круга. Я вид'єль такія д'єйствія, напротивъ, между людьми нашего круга, между самыми нев'єрующими, но никогда между такъ называемыми в'єрующими нашего круга.

И я поняль, что въра этихъ людей — не та въра, которой я искаль, что ихъ въра не есть въра, а только одно изъ эпикурейскихъ утъшеній въ жизни. Я поняль, что эта въра годится, быть можеть, хоть не для утъшенія, а для нъкотораго разсъянія расканвающемуся Соломону на смертномъ одръ, но

она не можеть годиться для огромнаго большинства человёчества, которое призвано не потёшаться, пользуясь трудами другихь, а творить жизнь.

Для того, чтобы все человъчество могло жить, для того, чтобъ оно продолжало жизнь, придаван ей смыслъ, — у нихъ, у этихъ милліардовъ, должно быть другое, настоящее знаніе въры. Въдь не то, что мы съ Соломономъ и Шопенгауэромъ не убили себя, не это убъдило меня въ существованіи въры, а то, что жили эти милліарды и живутъ и насъ съ Соломонами вынесли на своихъ воднахъ жизни.

И я сталь сближаться съ върующими изъ бъдныхъ, простыхъ, неученыхъ людей, съ странниками, монахами, раскольниками, мужиками. Въроученіе этихъ людей изъ народа было то же христіанское, какъ въроучение мнимо-върующихъ изъ нашего вруга. Къ истинамъ христіанскимъ было примъшано тоже очень много суеварій, но разница была въ томъ, что суеварія варующихъ нашего круга были совсамъ ненужны имъ, не вязались съ ихъ жизнью, были только своего рода эпикурейскою потвхой; суевврія же вврующихь изъ трудового народа были до такой степени связаны съ ихъ жизнью, что недьзя было себъ представить ихъ жизни безъ этихъ суевърій, — они были необходимымъ условіемъ этой жизни. Вся жизнь върующихъ на-шего круга была противоръчіемъ ихъ въръ, а вся жизнь людей върующихъ и трудящихся была подтвержденіемъ того смысла жизни, который давало\_ энаніе вёры. И я сталь вглядываться въ жизнь и върованія этихъ людей, и чъмъ больше я вглядывался, твиъ больше убъждался, что у нихъ есть настоящая въра, что въра ихъ необходима для нихъ, и одна даетъ имъ смыслъ и возможность жизни. Въ противоположность того, что я видълъ въ нашемъ кругу, гдѣ возможна жизнь безъ вѣры, и гдѣ изъ 1000 едва ли одинъ признаетъ себя вѣрующимъ, въ ихъ средъ едва ли одинъ невърующій

на тысячи. Въ противоположность тому, что а

видълъ въ нашемъ кругу, гдъ вся жизнь проходитъ въ праздности, потехахъ и недовольстве жизнью, я видёль, что вся жизнь этихь людей проходила въ тяжеломъ трудь, и они были довольны жизнью. Въ противоположность тому, что люди нашего круга противились и негодовали на судьбу за лишенія и страданія, эти люди принимали бользни и горести безъ всякаго недоразумбнія, противленія, а съ спокойною и твердою увъренностью въ томъ, что все ото — добро. Въ противоположность тому, что чёмъ мы умиве, тёмъ менве понимаемъ смыслъ жизни и видимъ какую-то злую насмёшку въ томъ, что мы страдаемъ и умираемъ, эти люди живуть, страдають и приближаются къ смерти, и страдають съ спокойствимь, чаще же всего съ радостью. ХВъ противоположность тому, что спокойная смерть, смерть безъ ужаса и отчаянія, есть самое рѣдкое исключение въ нашемъ кругъ, — смерть неспокой-ная, непокорная и нерадостная есть самое ръдкое исключеніе среди народа. И такихъ людей, лишенныхъ всего того, что для насъ съ Соломономъ есть единственное благо жизни, и испытывающихъ при этомъ величайшее счастье, - многое множество. Я оглянулся шире вокругь себя. Я виляделся въ жизнь прошедшихъ и современныхъ огромвыхъ массъ людей. И я видёль такихъ, понявщихъ х смыслъ жизни, умёющихъ жить и умирать, не двухъ, не трехъ, не десять, а сотни, тысячи, милнраву, уму, образованію, положенію, всв одинаково и совершенно противоположно моему невъдъню знали смыслъ жизни и смерти, спокойно трудились, переносили лишенія и страданія, жили и умирали, видя въ этомъ не суету, а добро. И я полюбиль этихъ людей. Чёмъ больше я вникаль въ ихъ жизнь, живыхъ людей и въ жизнь умершихъ людей, про которыхъ я читалъ и слы-

## XI.

И вспомнивъ то, какъ тв же самыя върованія отталкивали меня и казались безсмысленными, когда ихъ исповедывали люди, жившіе противно этимъ върованіямъ, и какъ эти же самыя върованія привлекли меня и показались мнв разумными, когда я видёль, что люди живуть ими, — я поняль, почему я тогда откинуль эти верованія и почему нашель ихъ безсмысленными, а теперь приняль ихъ и нашелъ полными смысла. Я понялъ, что я заблудился, и вавъ я заблудился. Я заблудился не столько оттого, что неправильно мыслиль, сколько оттого, что я жиль дурно. Я поняль, что истину закрывало отъ меня не столько заблуждение моей мысли, сколько самая жизнь моя въ техъ исключительныхъ условіяхъ эпикурейства, удовлетворенія похотямъ, въ воторыхъ я провель ее. Я понялъ, что мой вопросъ о томъ, что есть моя жизнь, и отвътъ: зло, — былъ совершенно правиленъ. Неправильно было только то, что отвътъ, относящійся ко мнъ только, я отнесъ къ жизни вообще: я спро-

силь себя, что такое моя жизнь, и получиль от-\_ вътъ: зло и безсмыслица. И точно, моя жизнь жизнь потворства, похоти — была безсимсленна и вла, и потому отвътъ: "жизнь зла и безсмысленна" — относился только въ моей жизни, а не въ жизни людской вообше. Я поняль ту истину, впоследствін найденную мною въ евангелін, что люди боулье возлюбили тьму, нежели свыть, потому что дъла ихъ были элы. Ибо всякій, дълающій худыя дъла, ненавидить свъть и не идеть къ свъту, чтобы не обличились дъла его. Я поняль, что для того, чтобы понять смысль жизни, надо прежде всего, чтобы жизнь была не безсмысленна и зла, а Я поняль, почему я такъ долго ходиль около такой очевидной истины, и что если думать и говорить о жизни человъчества, то надо думать и говорить о жизни человъчества, а не о жизни нъсколькихъ паразитовъ жизни. Истина эта всегда была истина, какъ дважды два есть четыре, но я не признаваль ее, потому что, признавъ дважды два - четыре, я уже должень быль признать то, что я нехорошъ. А чувствовать себи хорошимъ для меня было важнъе и обязательнъе, чъмъ дважды два есть четыре. Я полюбилъ хорошихъ людей, возненавидълъ себя, и я призналь истину. Теперь мив все ясно стало.

Что если бы палачь, проводящій свою жизнь въ пытвахь и отсёченіи головъ, или мертвый пьяница, или сумасшедшій, засёвшій на всю жизнь въ темную комнату, огадившій эту свою комнату и воображающій, что онъ полибнеть, если выйдеть изънея, — что еслибъ онъ спросиль себя: что такое жизнь? Очевидно, онъ не могь бы получить на этоть вопрось другого отвёта, какъ тоть, что жизнь есть величайшее зло, и отвёть сумасшедшаго быль бы совершенно правилень, но для него только. Что, какъ я такой же сумасшедшій? Что,

какъ мы всё, богатые, досужіе люди, такіе же сумасшедшіе? И я поняль, что мы дёйствительно такіе сумасшедшіе. Я-то ужъ навёрное быль такой сумасшедшій.

И въ самомъ дълъ, птица существуетъ такъ, что она должна летать, собирать пищу, строить гнъздо, и вогда я вижу, что птица дълаеть это, я радуюсь ея радостью. Коза, заяць, вольъ существують такъ, что они должны кормиться, множиться, кормить свои семьи, и когда они делають это, у меня есть твердое сознаніе, что они счаст-ливы и жизнь ихъ разумна. Что же долженъ дълать человъкъ? Онъ долженъ точно такъ же добывать жизнь, какъ и животныя, но съ тою только разницей, что онъ погибнеть, добывая ее одинъ, -ему надо добывать ее не для себя, а для всёхъ. И вогда онъ дълаеть это, у меня есть твердое сознаніе, что онъ счастливъ и жизнь его разумна. Что же я делаль во всю мою тридцатилетнюю сознательную жизнь? Я не только не добываль жизни для всъхъ, я и для себя не добываль ее. Я жиль паразитомъ и, спросивъ себя, зачёмъ я живу, - получиль отвёть: ни зачёмь. Если смысль человъческой жизни въ томъ, чтобы добывать ее, то какъ же я, тридцать леть занимавшійся темь, чтобы не добывать жизни, а губить ее въ себв и другихъ, могъ получить другой отвътъ, какъ не тотъ, что жизнь моя есть безсмыслица и здо?... Она и была безсмыслица и зло.

Жизнь міра совершается по чьей-то воль, — кто-то этою жизнью всего міра и нашими жизнями дълаеть свое какое-то дъло. Чтобъ имъть надежду понять смысль этой воли, надо прежде всего исполнять ее, дълать то, чего оть нась хотять. А если я не буду дълать того, чего хотять оть меня, то и не пойму никогда и того, чего хотять оть меня, а ужъ тъмъ менъе — чего хотять оть всёхъ насъ и оть всего міра.

Если голаго, голоднаго нищаго взяли съ перекрестка, привели въ крытое мъсто прекраснаго заведенія, накормили, напоили и заставили двигать вверхъ и внизъ какую-то палку, то очевидно, что прежде, чёмъ разбирать, зачёмъ его взяли, зачёмъ двигать палкой, разумно ли устройство всего заведенія, — нищему нужно прежде всего двигать палкой. Если онъ будеть двигать палкой, то онъ пойметь, что палка эта движеть насось, что насось накачиваеть воду, что вода идеть по грядкамъ; тогда его выведуть изъ крытаго колодца и ноставять на другое дёло, и онъ будеть собирать плоды и войдеть въ радость господина своего и, переходя отъ низшаго дъла въ высшему, все дальше и дальше понимая устройство всего заведенія и участвуя въ немъ, никогда и не подумаеть спрашивать, зачемь онь здёсь, и ужъ никакъ не станеть упрекать хозяина.

Тавъ и не упрекають хозяина тв, которые двлають его волю, люди простые, рабочіе, неученые,
— тв, которыхъ мы считали скотами; а мы воть,
мудрецы, всть вдимъ все хозяйское, а двлать не
двлаемъ того, чего оть нась хочеть хозяинь, и
вмъсто того, чтобы двлать, свли въ кружокъ и
разсуждаемъ: "зачъмъ это двигать палкой? Въдь
это глупо". Воть и додумались. Додумались до
того, что хозяинъ глупъ, или его нъть, а мы умны,
только чувствуемъ, что никуда не годимся, и надо
намъ какъ-нибудь самимъ отъ себи избавиться.

# XII.

Сознаніе ошибки разумнаго знанія помогло мив освободиться отъ соблазна празднаго умствованія. Убъжденіе въ томъ, что знаніе истины можно найти только жизнью, побудило меня усомниться въ правильности моей жизни; но спасло меня только то, что я успъль вырваться изъ своей исключительно-

сти и увидать жизнь настоящую простого рабочаго народа и понять, что она только есть настоящая жизнь. Я поняль, что если я хочу понять жизнь и смысль ея, мнв надо жить не жизнью паразита, а настоящею жизнью и, принявь тоть смысль, который придаеть ей настоящее человъчество, слившись съ этою жизнью, провърить ее.

Въ это же время со мной случилось следующее. Во все время этого года, когда я почти всякую минуту спрашиваль себя: не кончить ли петлей или пулей, — во все это время, рядомъ съ теми кодами мыслей и наблюденей, о которыхъ я говорилъ, сердце мое томилось мучительнымъ чувствомъ. Чувство это я не могу назвать иначе, какъ исканіемъ Вога.

Я говорю, что это исканіе Бога было не равсужденіе, но чувство, потому что это исканіе вытекало не изъ моего кода мыслей, — оно было даже прямо противоположно имъ, — но оно вытекало изъ сердца. Это было чувство страха, сиротливости, одиночества среди всего чужого и надежды на чьюто помощь.

Несмотря на то, что я вполнѣ быль убѣжденъ въ невозможности доказательства бытія Божія (такъ какъ Кантъ доказалъ мнѣ, и я вполнѣ понялъ его, что доказать этого нельзя), я все-таки искалъ Бога, надѣялся на то, что я найду его, и обращался по старой привычкѣ съ мельбой къ тому, кого я искалъ и не находилъ. То я провѣрялъ въ умѣ доводы Канта и Шопенгауэра о невозможности доказательства бытія Божія, то я начиналъ провѣрять эти доводы и опровергать ихъ. Причина, говорилъ я себѣ, не есть такая же категорія мышленія, какъ пространство и время. Если я есмь, то есть на то причина, и причина причинъ. И эта причина всего есть то, что называютъ Богомъ. И я останавливался на этой мысли и старался всѣмъ существомъ сознать присутствіе этой причины. И

какъ только я совнавалъ, что есть сила, во власти воторой я нахожусь, такъ тотчась же я чувствоваль возможность жизни. Но я спрашиваль себя: "Что же такое эта причина, эта сила? Какъ мив думать о ней, какъ мнв относиться къ тому, что называю Богомъ"? И только знакомые мий отвъты приходили мив въ голову: "Онъ — творецъ, промыслитель". Отвъты эти не удовлетворяли меня, и я чувствоваль, что пропадаеть во мнв то, что нужно для жизни. Я приходиль въ ужась и начиналь молиться тому, котораго я искаль, о томъ, чтобы онъ помогъ мнв. И чвиъ больше я молился, твиъ очевиднве мнв было, что онъ не слышить меня, и что нъть никого такого, къ которому бы можно было обращаться. И съ отчаяніемъ въ сердив о томъ, что нать и нать Бога, я говориль: "Господи, помилуй, спаси меня! Господи, научи меня, Богъ мой"! Но никто не миловаль меня, и я чувствоваль, что жизнь моя останавливается.

Но опять и опять съ разныхъ другихъ сторонъ я приходилъ къ тому же признанію того, что не могъ же я безъ всякаго повода, причины и смысла явиться на свъть, что не могу я быть такимъ выпавшимъ изъ гнъзда птенцомъ, какимъ я себя чувствовалъ. Пускай я, выпавшій птенецъ, лежу на спинъ, пищу въ высокой травъ, но я пищу оттого, что знаю, что меня въ себъ выносила мать, высиживала, гръла, кормила, любила. Гдъ она, эта мать? Если забросили меня, то кто же забросилъ меня кто-то. Кто же этотъ кто-то? — Опять Богъ.

Онъ знаетъ и видитъ мои исканія, отчаяніе, борьбу. "Онъ есть", говорилъ я себъ. И стоило мнѣ на мгновеніе признать это, какъ тотчасъ же жизнь поднималась во мнѣ, и я чувствовалъ и возможность, и радость бытія. Но опять отъ признанія существованія Бога я переходилъ къ отыски-

ванію отношенія къ нему, и опять мнѣ представлялся тотъ Богъ, нашъ творець въ трехъ лицахъ, приславшій сына — искупителя. И опять этотъ отдѣльный отъ міра, отъ меня, Богъ, какъ льдина таялъ, таялъ на моихъ глазахъ, и опять ничего не оставалось, и опять изсыхалъ источникъ жизни; я приходилъ въ отчаяніе и чувствовалъ, что мнѣ нечего сдѣлать другого, какъ убить себя. И, что было хуже всего, я чувствовалъ, что и этого я не могу сдѣлать.

Не два, не три раза, а десятки, сотни разъ приходилъ я въ эти положенія— то радости и оживленія, то опять отчаннія и сознанія невозможности жизни.

Помню, это было раннею весной, я одинъ быль въ льсу, прислушиваясь въ звукамъ льса. Я при-слушиваяся и думалъ все объ одномъ, какъ я постоянно думалъ все объ одномъ и томъ же эти последне три года. Я опять искалъ Бога.

"Хорешо, нътъ никакого Бога", — говорилъ я себъ, — "нътъ такого, который бы былъ не мое представленіе, но дъйствительность такая же, какъ вся моя жизнь, — нътъ такого. И ничто, никакія чудеса не могутъ доказать такого, потому что чудеса будутъ мое представленіе, да еще неразумное.

"Но понятіе мое о Богв, о томь, котораго я ищу?" — спросиль я себя. — "Понятіе-то это отвуда взялось?" И опять при этой мысли во мнв поднялись радостныя волны жизни. Все вокругь меня ожило, получило смысль. Но радость моя продолжалась не долго. Умъ продолжаль свою работу. "Понятіе Бога — не Богь", — сказаль я себь. —

"Понятіе Бога — не Богь", — сказаль я себё. — "Понятіе есть то, что происходить во мнё, понятіе о Богё есть то, что я могу возбудить и могу не возбудить въ себё. Это не то, чего я ищу. Я ищу того, безъ чего бы не могла быть жизнь". И опять все стало умирать вокругь меня и во мнё, и мнё опять захотёлось убить себя.

Но туть я оглянулся на самого себя, на то, что происходить во мив, и я вспомниль всв эти сотни разъ происходившія во мив умиранія и оживленія. Я вспомниль, что я жиль только тогда, когда ввриль въ Бога. Какъ было прежде, такъ и теперь: стоить мив знать о Богв, и я живу; стоить забыть, не върить въ него, и я умираю.

Что же такое эти оживленія и умиранія? вѣдь я не живу, когда теряю вѣру въ существованіе Бога, вѣдь я бы уже давно убиль себя, еслибъ у меня не было смутной надежды найти его. Вѣдь я живу, истинно живу только тогда, когда чувствую его и ищу его. Такъ чего же я ищу еще? — вскрикнуль во мнѣ голось. Такъ воть онъ. Онъ есть то, безъ чего нельзя жить. Знать Бога и жить — одно и то же. Богъ есть жизнь.

Живи, отыскивая Бога, и тогда не будеть жизни безъ Бога. И сильные чёмъ когда-нибудь все освётилось во мны и вокругъ меня, и свыть этотъ уже не покидаль меня.

И я спасся отъ самоубійства. Когда и вакъ совершился во мий этотъ переворотъ, я не могъ бы свазать. Какъ незамътно постепенно уничтожадась во мий скла жизни, и я пришелъ къ невозможности жить, къ остановкъ жизни, къ потребности самоубійства, такъ же постепенно, незамътно возвратилась ко мий эта сила жизни. И странно, что та сила жизни, которая возвратилась ко мий, была не новая, а самая старая, — та самая, которая влекла меня на первыхъ порахъ моей жизни.

Я вернулся во всемъ въ самому прежнему, дътсвому и юношескому. Я вернулся въ въръ въ ту волю, которая произвела меня и чего-то хочетъ отъ меня; я вернулся къ тому, что главная и единственная цъль моей жизни есть то, чтобы быть лучше, т. е. житъ согласнъе съ этой волей; я вернулся въ тому, что выражение этой воли я могу найти въ томъ, что въ серывающейся отъ меня дали выработало для руководства своего все человичество, т. е. я вернулся въ въръ въ Бога, въ нравственное совершенствование и въ предание, передававшее смыслъ жизни. Только та и была разница, что тогда все это было принято безсознательно, теперь же я зналъ, что безъ этого я не могу житъ.

Со мной случилось вавъ будто вотъ что: я не помню, когда меня посадили въ лодку, оттолкнули отъ какого-то неизвъстнаго мив берега, указали направленіе къ другому берегу, дали въ неопытныя руки весла и оставили одного. Я работаль, какъ умъль, веслами и плыль; но чёмь дальше я выплываль на середину, темь быстрее становилось теченіе, относившее меня прочь отъ пъли, и тъмъ чаще и чаще мив встрвчались пловцы, такіе же, какъ я, уносимые теченісиъ. Были одиновіе пловцы, продолжавшіе грести; были пловцы, побросавшіе весла; были большія лодки, огромные корабли, полные народомъ; одни бились съ теченіемъ, другіе — отдавались ему. И чёмъ дальше я плылъ, тёмъ больше, глядя на направленіе внизъ, по потоку всёхъ плывущихъ я забываль данное мнё направленіе. На самой середині потока, въ тісноті лодокъ и кораблей, несущихся внизъ, я уже совсімъ потеряль направленіе и бросиль весла. Со всёхь сторонъ съ веселіемъ и ликованіемъ вокругь меня неслись на парусахъ и на веслахъ пловцы внизъ по теченію, увіряя меня и другь друга, что и не можеть быть другого направленія. И я повіриль и поплыль вивств съ ними. И меня далеко отнесло, такъ далеко, что я услыхаль шумъ пороговъ, въ ко-торыхъ я долженъ быль разбиться, и увидаль лодки, разбившіяся въ нихъ. И я оцомнился. Долго я не могъ понять, что со мной случилось. Я видёлъ передъ собой одну погибель, къ которой я бъжалъ и которой боялся, нигдъ не видълъ спасенія и не зналь, что мив делать; но, оглянувшись назадь, я

увидаль безчисленныя лодки, которыя, не переставая, упорно перебивали теченіе, вспомниль о берегів, о веслахь и о направленіи и сталь выгребаться назадь вверхь по теченію и къ берегу.

Берегь это быль Богь, направленіе это — преданіе, весла — это была данная мит свобода выгрестись къ берегу — соединиться съ Богомъ. И такъ, сила жизни возобновилась во мит, и я опять началь жить.

## XIII.

Я отрекся отъ жизни нашего круга, признавъ, что это не есть жизнь, а только подобіе жизни. что условія избытка, въ которыхъ мы живемъ, лишають нась возможности понимать жизнь, и что атвноп сножков в денем ствноп идоти догот выв жизнь не исключеній, не нась, паразитовъ жизни, а жизнь простого трудового народа, - того, который дылаеть жизнь и тоть смысль, который онъ придаеть ей. Простой трудовой народъ вокругъ меня быль русскій народь, и я обратился къ нему и къ тому смыслу, который онъ придаеть жизни. Смыслъ этотъ, если можно его выразить, быль следующій. Всякій человекь произошель на этоть свёть по волё Бога. И Богь такъ сотвориль чедовъка, что всякій человъкъ можеть погубить свою душу или спасти ее. Задача человъка въ жизни — спасти свою душу; чтобы спасти свою душу, нужно жить по-Божьи, а чтобы жить по-Божьи, нужно отрекаться отъ всёхъ утёхъ жизни, трудитьж ся. смиряться, терпъть и быть милостивнив. Смысль этоть народь черпаеть изъ всего въроученія, переданнаго и передаваемаго ему пастырями и преданіями, живущими въ народь. Симоль этоть быль мив ясенъ и близокъ моему сердцу. Но съ этимъ смысломъ народной въры неразрывно связано у нашего не раскольничьяго народа, среди котораго я

жилъ, много такого, что отталкивало меня и представлялось необъяснимымъ: таинства, церковныя службы, посты, поклоненіе мощамъ и иконамъ. Отдѣлить одно отъ другого народъ не можетъ, не могъ и я. Какъ ни странно мнѣ было многое изътого, что входило въ вѣру народа, я принялъ все, ходилъ къ службамъ, становился утромъ и вечеромъ на молитву, постился, говѣлъ, и первое время разумъ мой не противился ничему. То самое, что прежде казалось мнѣ невозможнымъ, теперь не возбуждало во мнѣ противленія.

Отношеніе мое въ въръ теперь и тогда было совершенно различное. Прежде сама жизнь казалась мнъ исполненной смысла, и въра представлялась произвольнымъ утвержденіемъ какихъ-то совершенно ненужныхъ мнъ неразумныхъ и не связанныхъ съ жизнью положеній. Я спросилъ себа тогда, какой смыслъ имъютъ эти положенія, и, убъдившись, что онъ не имъютъ его, откинулъ ихъ. Теперь же, напротивъ, я твердо зналъ, что жизнь моя не имъетъ и не можетъ имъть никакого смысла, и положенія въры не только не представлялись мнъ ненужными. но я несомнъннымъ опытомъ былъ приведенъ къ убъжденію, что только эти положенія въры даютъ смыслъ жизни. Прежде я смотрълъ на нихъ, какъ на совершенно ненужную тараборскую грамоту, теперь же, если я не понималь ихъ, то зналъ, что въ нихъ смыслъ, и говорилъ себъ, что надо учиться понимать ихъ.

Я дівлаль слівдующее разсужденіе, я говориль себів: внаніе віври вытекаеть, какъ и все человівчество съ его разумомь, изъ таинственнаго начала. Это начало есть Богъ, начало и тівла человіческаго, и его разума. Какъ преемственно отъ Бога дошло до меня мое тівло, такъ дошли до меня мой разумъ и мое постигновеніе жизни, и потому всів тів ступени развитія этого постигновенія жизни не могуть быть ложны. Все то, во что истинно вірять люди, таковіть.

Digitized by Google

должно быть истина; она можеть быть различно выражаема, но ложью она не можеть быть, и потому если она мнв представляется ложью, то это значить только то, что я не понимаю ее. Кромъ того, я говориль себъ: сущность всякой въры состоить въ томъ что она придаеть жизни такой смысль, который не уничтожается смертью. Естественно, что для того, чтобы въра могла отвъчать на вопросъ умирающаго въ роскоши царя, замученнаго работами старика-раба, несмышленнаго ребенва, мудраго старца, полуумной старушки, молодой счастливой женщины, мятущагося страстями юноши, всёхъ людей при самыхъ разнообразныхъ условіяхъ жизни и образованія, — естественно, если есть одинъ отвётъ, отвёчающій на вёчный одинъ вопросъ жизни: "зачёмъ я живу, что выйдетъ изъ моей жизни"? — то отвётъ этотъ, хотя единый по существу своему, долженъ быть безконечно разнообразенъ въ своихъ проявленіяхъ, и чёмъ единъе, чёмъ истинне, глубже этотъ отвётъ, темъ, есте-ственно, страннее и уродливе онъ долженъ являться въ своихъ попыткахъ выраженія, сообразно обравованію и положенію каждаго. Но разсужденія эти, оправдывавшія для меня странность обрядовой стороны вёры, были все-таки недостаточны для того, чтобъ я самъ, въ томъ единственномъ для меня дёлё жизни, въ вёрё, позволиль бы себё дёлать поступки, въ которыхъ бы я сомнёвался. Я желаль всеми силами души быть въ состояніи слиться съ народомъ, исполняя обрядовую сторону его въры; но я не могъ этого сдълать. Я чувствоваль, что я лгаль бы передъ собою, насмыялся бы надъ тъмъ, что для меня свято, еслибъ я дълаль это. Но туть мит на помощь явились новыя наши русскія богословскія сочиненія.

По объясненію этихъ богослововъ основной догматъ вёры есть непогрёшимая церковь. Изъ признанія этого догмата вытекаетъ, какъ необходимое

последствіе, истинность всего исповедуемаго цервовью. Церковь, кака собраніе верующихь, соединенныхъ любовью и потому имъющихъ истинное знаніе, сділалось основой моей віры. Я говориль себь, что божеская истина не можеть быть доступна одному человъку, — она открывается только всей совокупности людей, соединенныхъ любовью. Для того, чтобы постигнуть истину, надо не раз-дъляться; а для того, чтобы не раздъляться, надо любить и примиряться съ темъ, съ чемъ несогласенъ. <u>Истина откроется любви</u>, и потому, если ты ж не подчиняещься обрядамъ церкви, ты нарушаещь любовь; а нарушая любовь, ты лишаещься воз-можности познать истину. Я не видаль тогла софизма, находящагося въ этомъ разсужденіи. Я не видаль тогда того, что единеніе въ любви можеть дать величайшую любовь, но никажь не божественную истину, выраженную опредвленными словами въ Никейскомъ Символь, не видалъ и того, что любовь нивакъ не можеть сделать известное выраженіе истины обязательнымъ для единенія. Я не жене истины обязательным для единени. Л не видаль тогда ошибки этого разсужденія и, благо-даря ему, получиль возможность принять и испол-нять всь обряды православной церкви, не понимая большей части ихъ. Я старался тогда всёми си-лами души избёгать всявихъ разсужденій, проти-ворёчій, и пытался объяснять, сколько возможно разумно, тв положенія церковныя, съ которыми я сталкивался.

Исполняя обряды церкви, я смиряль свой разумъ и подчиняль себя тому преданію, которое имѣло все человѣчество. Я соединялся съ предками моими, съ любимыми мною — отцомъ, матерью, дѣдами, бабками. Они и всѣ прежніе вѣрили и жили, и меня произвели. Я соединялся и со всѣми милліонами уважаемыхъ мною людей изъ народа. Кромѣ того, самыя дѣйствія эти не имѣли въ себѣ ничего дурного (дурнымъ я считалъ по-

творство похотямъ). Вставая рано въ церковной службь, я вналь, что делаль хорошо, уже толькопотому, что — для смиренія своей гордости ума, для сближенія съ моими предками и современниками, во имя исканія смысла жизни, — я жертвоваль своимъ телеснымъ спокойствиемъ. То же было при говеніи, при ежедневномъ чтеніи молитвъ съ поклонами, то же при соблюдении всёхъ постовъ. Какъ ни ничтожны были эти жертвы, эти жертвы были во имя хорошаго. Я говель, постился, соблюдаль временныя молитвы дома и въ церкви. Въ слушаніи службы церковной я вникаль въ каждое слово и придаваль смысль имъ, когда могъ. Въ обёднъ самыя важныя слова для меня были: "воз-любимъ другъ друга да единомысліемъ..." Дальнъйшін слова: "едино испов'ядуемъ Отца и Сына и Святого Духа" — я пропускалъ, потому что не могъ HOHATL HILL

### XIV.

Мий такъ необходимо было тогда вйрить, чтобы жить, что я безсознательно скрываль оть себя противорйчія и неясности вйроученія. Но это осмысливаніе обрядовъ имёло предёль. Если эктенія все ясибе становилась для меня въглавныхъ своихъ словахъ, если я объясняль себъкое-какъ слова: "и владычицу нашу пресвятую Богородицу и всёхъ святыхъ помянувши, сами себе, и другъ друга, и весь животъ нашъ Христу Богу предадимъ", — если я объяснялъ частое повтореніе молитвъ о царъ и его родныхъ тъмъ, что они боле подлежать искушенію, чъмъ другіе, и потому болье требуютъ молитвъ, то молитвы о покореніи подъ ноги враговъ и супостата, если я ихъ объяснялъ тыхъ, что врагь есть зло, — молитвы эти и другія, какъ херувимская и все таинство проскомидіи или "взбранной воеводъ" и т. п., почти

двъ трети всъхъ службъ — или вовсе не имъли объясненій, или я чувствовалъ, что я, подводя имъ объясненія, лгу и тъмъ совсъмъ разрушаю свое отношеніе въ Богу, теряю совершенно всякую возможность въры.

То же я испытываль при празднованіи главныхъ праздниковъ. Помнить день субботній, т. е. посвящать одинъ день на обращеніе къ Богу, мнѣ было понятно. Но главный праздникъ быль воспоминаніе о событіи воскресенія, дѣйствительность котораго я не могь себѣ представить и понять. И именемъ этимъ воскресенія назывался еженедѣльно празднуемый день. И въ эти дни совершалось танство евхаристіи, которое мнѣ было совершенно непонятно. Остальные всѣ двѣнадцать праздниковъ, кромѣ Рождества, были воспоминанія о чудесахъ, о томъ, о чемъ я старался не думать, чтобы не отрицать: Вознесеніе, Пятидесятница, Богоявленіе, Покровъ и т. д. При празднованіи этихъ праздниковъ, чувствуя, что приписывается важность тому самому, что для меня составляетъ самую обратную важность, я или придумывалъ успокоивавшія меня объясненія, или закрывалъ глаза, чтобы не видать того, что соблазняетъ меня.

Сильные всего это происходило со мною при участи въ самыхъ обычныхъ таинствахъ, считавшихся самыми важными: крещении и причастии. Тутъ не только я сталкивался съ не то, что неповитными, но вполны понятными дыйствіями: дыйствія эти казались мны соблазнительными, и я быль поставляемъ въ дилемму — или лгать, или отбросить.

Никогда не забуду мучительнаго чувства, испытаннаго мною въ тотъ день, когда я причащался въ первый разъ послё многихъ лётъ. Службы, исповёдь, правила — все это было мнё понятно и производило во мнё радостное сознаніе того, что смыслъ жизни открывается мнё. Самое причастіе

ж объяснялъ себъ какъ дъйствіе, совершаемое въ воспоминаніе Христа и означающее очищеніе отъ гръха и полное воспринятіе ученія Христа. Если это объясненіе и было искусственно, то я не замъчаль его искусственности. Мнъ такъ радостно было, унижаясь и смиряясь передъ духовникомъ, простымъ, робкимъ священникомъ, выворачивать всю грязь своей души, каясь въ своихъ порокахъ, такъ радостно было сливаться мыслями со смиреніемъ отцовъ, писавшихъ молитвы правилъ, такъ радостно было единеніе со всъми въровавшими и върующими, что я не чувствоваль искусственности моего объясненія. Но когда я подошель къ царскимъ дверямъ, и священникъ заставилъ меня повторять то, что я върю, что то, что я буду глотать, есть истинное тъло и кровь, меня ръзнуло по сердцу; эта мало что фальшивая нота, это — жестокое требованіе кого-то такого, который, очевидно, никогда и не зналь, что такое въра.

Но я теперь позволяю себъ говорить, что это

Но я теперь позволяю себѣ говорить, что это было жестокое требованіе, тогда же я и не подумаль этого, — мнѣ только было невыразимо больно. Я ужъ не быль въ томъ положеніи, въ какомъ я быль въ молодости, думая, что въ жизни все ясно; я вѣдь пришелъ къ вѣрѣ потому, что помимо вѣры я ничего, навѣрное ничего, не нашелъ, кромѣ погибели, поэтому откидывать эту вѣру нельзя было, и я покорился. И я нашелъ въ своей душѣ чувство, которое помогло мнѣ перенести это. Это было чувство самоуниженія и смиренія. Я смирился, проглотилъ эту кровь и тѣло безъ кощунственныхъ чувствъ, съ желаніемъ повѣрить, но ударъ уже быль нанесенъ. И зная впередъ, что ожидаетъ меня, я уже не могъ идти въ другой разъ.

Я продолжаль точно такъ же исполнять обряды церкви и все еще въриль, что въ томъ въроучении, которому я слъдоваль, была истина, и со мною

ироисходило то, что теперь май ясно, но тогда казалось страннымъ.

Слушаль я разговорь безграмотнаго мужика, странника о Богв, о вврв, о жизни, о спасеніи, и знаніе віры открывалось мив. Сближался я съ народомъ, слушая сужденія его о жизни, о въръ, и я все больше и больше понималь истину. То же было со мною при чтеніи Четьи-Минеи и Продоговъ; это стало любимымъ моимъ чтеніемъ. Исключая чудеса, смотря на нихъ, какъ на фабулу, выражающую мысль, чтеніе это открывало мив смысль жизни. Тамъ были житія Макарія великаго, Іоасафа царевича (исторія Будды), тамъ были слова Іоанна Златоуста, слова о путникъ въ колодив, о монахв нашедшемъ волото, о Петрв имтаръ; тамъ — исторія мучениковъ, всъхъ заявлявшихъ одно, что смерть не исключаеть жизни; тамъ - исторія и спасшихся безграмотныхъ, глупыхъ и не знающихъ ничего объ ученіяхъ церкви.

Но стоило мив сойтись съ учеными вврующими, или взять ихъ вниги, какое то сомивніе въ себв, недовольство, овлобленіе спора возникали во мив, и я чувствоваль, что я, чвиъ больше вникаю въ ихъ рвчи, твиъ больше отдаляюсь отъ истины и иду въ пропасти.

#### XV.

Сколько разъ я завидовалъ мужикамъ за ихъ безграмотность и неученость. Изъ тъхъ положеній въры, изъ которыхъ для меня выходили явныя безсмыслицы, для нихъ не выходило ничего ложнаго; они могли принимать ихъ и могли въриль въ истину, — въ ту истину, въ которую и я върилъ. Только для меня несчастнаго ясно было, что истина тончайшими нитями переплетена съ ложью, и что я не могу принять ее въ такомъ видъ.

Такъ я жилъ года три и первое время, когда я,

вавъ оглашенный, только понемногу пріобщался въ истинѣ, только руководимый чутьемъ шелъ туда, гдѣ мнѣ казалось свѣтлѣе, эти столкновенія менѣе поражали меня. Когда я не понималъ чегонибудь, я говорилъ себѣ: "я виноватъ, я дуренъ". Но чѣмъ больше я сталъ проникаться тѣми истинами, которымъ я учился, чѣмъ болѣе они становились основой жизни, тѣмъ тяжелѣе, разительнѣе стали эти столкновенія, и тѣмъ рѣзче становилась та черта, которая есть между тѣмъ, чего я не понимаю, потому что не умѣю понимать, и тѣмъ, чего нельзя понять иначе, какъ солгавъ передъ самимъ собою.

Несмотря на эти сомевнія и страданія, я еще держался православія. Но явились вопросы жизни, которые надо было разр'єшить, и туть разр'єшеніе этихъ вопросовъ церковью — противно самымъ основамъ той въры, которою я жилъ, — окончательно заставило меня отречься отъ возможности общенія съ православіемъ. Вопросы эти были, вопервыхъ, отношеніе церкви православной къ другимъ церквамъ — въ католичеству и въ такъ называемымъ раскольникамъ. Въ это время, вследствіе моего интереса къ вёрё, я сближался съ вё-рующими разныхъ исповёданій: католиками, протестантами, старообрядцами, молоканами и др. И много я встръчалъ изъ нихъ людей нравственно высокихъ и истинно върующихъ. Я желалъ быть братомъ этихъ людей. И что же? — То ученіе, которое объщало мив соединить всъхъ единою върою и любовью, это самое ученіе въ лицѣ своихъ лучшихъ представителей сказало мнѣ, что это все люди находящіеся во лжи, что то, что даетъ имъ силу жизни, есть искушеніе дьявола, и что мы одни въ обладаніи единой возможной истины. И я увидалъ, что всъхъ, не исповъдующихъ одинаково съ ними въру, православные считаютъ еретиками точьвъ-точь такъ же, какъ католики и другіе считаютъ

православіе еретичествомъ; я увидаль, что во всёмъ, не испов'ядующимъ внішними символами и словами свою в'ру такъ же, какъ православіе, — православіе, хотя и пытается скрыть это, относится враждебно, какъ оно и должно быть, во-первыхъ, потому, что утвержденіе о томъ, что ты во лжи, а я въ истині, есть самое жестокое слово, которое можеть сказать одинъ челов'якъ другому, и, во-втотыхъ, потому, что челов'якъ другому, и, во-втотыхъ, потому, что челов'якъ, любящій д'ятей и братьевъ своихъ, не можеть не относиться враждебно къ людямъ, желающимъ обратить его д'ятей и братьевъ въ в'ру ложную. И враждебность эта усиливается по м'яр'я большаго знанія в'рроученія. И мн'я, полагавшему истину въ единеніи любви, невольно бросилось въ глаза то, что самое в'рроученіе разрушаетъ то, что оно должно произвести. Соблазнъ этотъ до такой степени очевиденъ, до

Соблазнъ этотъ до такой степени очевиденъ, до такой степени намъ, образованнымъ людямъ, живавшимъ въ странахъ, гдъ исповъдуются разныя въры, и видавшимъ то презрительное, самоувъренное, непоколебимое отрицаніе, съ которымъ относится католикъ къ православному и протестанту, православный къ католику и протестанту, й протестантъ къ обоимъ, и такое же отношеніе старообрядца, пашковца, шекера и всёхъ въръ, что самая очевидность соблазна въ первое время озадачиваетъ. Говоришь себъ: да не можетъ же быть, чтобъ это было такъ просто, и все-таки люди не видали бы того, что если два утвержденія другъ друга отрицають, то ни въ томъ, ни въ другомъ нътъ той единой истины, какою должна быть въра. Что-нибудь туть есть. Есть какое-нибудь объясненіе, — я и думалъ, что есть, и отыскивалъ это объясненіе, и читалъ все, что могъ, по этому предмету, и совътовался со всёми, съ къмъ могъ. И не получалъ никакого объясненія, кромъ того же самаго, по которому Сумскіе гусары считаютъ, что первый полкъ въ міръ Сумской гусарскій, а желтые

уданы считають, что первый полкь въ мірі — это желтые уланы. Духовныя лица всіхъ разныхъ исповіданій, лучшіе представители изъ нихъ, ничего не сказали мні какъ только то, что они вірять, что они въ истині, а ті въ заблужденіи, и что все, что они могуть, это молиться о нихъ. Я іздиль къ архимандритамъ, архіереямъ, старцамъ, схимникамъ и спрашивалъ, и никто никакой понытки не сділаль объяснить мні этоть соблазнъ. Одинъ только изъ нихъ разъясниль мні все, но разъясниль такъ, что я ужъ больше ни у кого не спрашиваль.

Я говориль о томъ, что для всякаго невърующаго, обращающагося къ въръ (а подлежить этому обращенію все наше молодое покольніе), этоть вопросъ представляется первымъ: почему истина не въ лютеранствъ, не въ катодицизмъ, а въ православін? Его учать въ гимназіи, и ему нельзя не знать — какъ этого не знають мужики — что протестанть, католикъ точно также утверждають единую истинность своей вёры. Историческія доказательства, подгибаемыя каждымъ исповеданиемъ въ свою сторону, недостаточны. Нельзя ли — говориль я — выше понимать ученіе, такъ, чтобы съ высоты ученія исчезли бы различія, какъ исчезають они для истинно върующаго? Нельзя ли идти дальше по тому пути, по которому мы идемъ съ старообрядцами? Они утверждають, что кресть, аллилуія и хожденіе вокругь алтаря у нась другія. Мы сказали: вы върите въ Никейскій Символь, въ семь таинствъ, и мы тоже въримъ. Давайте же держаться этого, а въ остальномъ делайте, какъ хотите. Мы соединились съ ними твмъ, что поставили существенное въ въръ выше несущественнаго. Теперь съ католиками нельзя ли сказать: вы върите въ то-то и въ то-то, въ главное, а по отношенію къ Filio-que и папъ дълайте, какъ котите. Нельзя ли того же сказать и протестантамъ. соединившись съ ними въ главномъ? Собесъдникъ мой согласился съ моею мыслью, но сказаль миъ, что такія уступки произведуть нареканія на ду-ховную власть въ томъ, что она отступаеть отъ въры предковъ, и произведуть расколъ, а призва-ніе духовной власти — блюсти во всей чистотъ греко-россійскую православную въру, переданную ей отъ предковъ.

И я все поняль. Я ищу вёры, силы жизни, а они ищуть наилучшаго средства исполнени передълюдьми извёстныхъ человеческихъ обязанностей. И исполняя эти человеческия дёла, они исполняютъ ихъ по-человъчески. Сколько бы ни говорили они о своемъ сожалъніи о заблудшихъ братьяхъ, они о своемъ сожальній о заблудшихъ братьяхъ, о молитвахъ за нихъ, возносимыхъ у престола всевышняго, — для исполненія человьческихъ дѣлъ нужно насиліе, и оно всегда прилагалось, прилагается и будетъ прилагаться. Если два исповъданія считаютъ себя въ истинъ, а другъ друга во лжи, то, желая привлечь братьевъ въ истинъ, они будуть проповъдовать свое ученіе. А если ложное ученіе проповъдуется неопытнымъ сынамъ церкви, находящейся въ истинъ, то церковь эта не можетъ не сжень вниги не учалить неловъта собланаю. не сжечь книги, не удалить человъка, соблазняющаго сыновъ ел. Что же дълать съ тъмъ сектанщаго сыновъ ея. Что же дѣлать съ тѣмъ сектантомъ, горящимъ огнемъ ложной, по мнѣню православія, вѣры, который въ самомъ важномъ дѣлѣ жизни, въ вѣрѣ, соблазняеть сыновъ церкви? Что же съ нимъ дѣлать, какъ не отрубить ему голову, или не запереть его? При Алексѣѣ Михайловичѣ сжигали на кострѣ, т. е. по времени прилагали высшую мѣру наказанія, въ наше время прилагають тоже высшую мѣру, — запираютъ въ одиночное заключеніе. И я обратилъ вниманіе на то, что дѣлается во имя вѣроисповѣданія, и ужаснулся, и уже почти совсѣмъ отрекся отъ православія. Второе отношеніе церкви къ жизненнымъ вопросамъ было отношеніе ея къ войнѣ и казнямъ.

Въ это время случилась война въ Россіи. И русскіе стали во имя христіанской любви убивать своихъ братьевъ. Не думать объ этомъ нельзя было. Не видёть, что убійство есть зло, противное самымъ первымъ основамъ всякой вёры, нельзя было. А вмёстё съ тёмъ въ церквахъ молились объ успёхѐ нашего оружія, и учители вёры признавали это убійство дёломъ, вытекающемъ изъ вёры. И не только эти убійства на войнѣ, но, во время тёхъ смуть, которыя послёдовали за войной, я видёлъ чиновъ церкви, учителей ея, монаховъ, схимниковъ, которые одобряли убійство заблудшихъ безпомощныхъ юношей. И я обратилъ вниманіе на все то, что дёлается людьми, исповёдующими христіанство, и ужаснулся.

#### XVI.

И я пересталь сомнаваться, а убадился вполна, что вы томы знаніи вары, кы которому я присоединился, не все истинно. Прежде я бы сказаль, что все вароченіе — ложно; но теперы нельзя было этого сказать. Весь народь ималь знаніе истины, это было несомнанно, потому что иначе онь бы не жиль. Крома того, это знаніе истины уже мна было доступно, я уже жиль имы и чувствоваль всю его правду; но вы этомы же знаніи была и ложь. И вы этомы я не могы сомнаваться. И все то, что прежде отталкивало меня, теперы живо предстало предо мною. Хоть я и видаль то, что во всемы народа меньше было той примаси оттолкнувшей меня лжи, чамь вы представителяхы церкви, — я все-таки видаль, что и вы варованіяхы народа ложы примашана была кы истина.

Но откуда взялась ложь и откуда взялась истина? И ложь, и истина заключаются въ преданіи, въ такъ называемомъ священномъ преданіи и писаніи. И ложь, и истина переданы тімъ, что называють церковью.

И волей-неволей я приведенъ къ изученію, изследованію этого писанія и преданія, — изследованію, котораго я такъ боялся до сихъ поръ.

И я обратился въ изученію того самаго богословія, которое я когда-то съ такимъ презрѣніемъ откинуль, какъ ненужное. Тогда оно казалось мив рядомъ ненужныхъ безсмыслицъ, тогда со всёхъ сторонъ окружали меня явленія жизни, казавшіяся мић ясными и исполненными смысла; теперь же я бы и радъ откинуть то, что не лъзеть въздоровую голову, но дъваться некуда. На этомъ въроучении виждется, или по крайней мъръ неразрывно связано съ нимъ, то единое знаніе смысла жизни, которое отврылось мнв. Какъ ни кажется оно мнв дико на мой старый, твердый умъ, это — одна надежда спасенія. Надо осторожно, внимательно разсмотръть его, для того чтобы понять его. — -окоп окминоп в ства детеноп отг от эн и эжец женіе науки: я этого не ищу и не могу искать, зная особенность знанія вёры. Я не буду искать объясненія всего. Я знаю, что объясненіе всего должно скрываться, какъ начало всего, въ безконечности. Но я хочу понять такъ, чтобы быть приведеннымъ къ неизбъжно - необъяснимому; я хочу, чтобы все то, что необъяснимо, было таково не потому, что требованія моего ума неправильны (он'в правильны, и вн'в ихъ я ничего понять не могу), но потому, что я вижу предълы своего ума. Я хочу понять такъ, чтобы всякое необъяснимое положеніе представлялось мнв какъ необходимость равума же; а не какъ обязательство повърить.

Что въ ученіи есть истина, это мий носомийно; но несомийно й то, что въ немъ есть ложь, и я долженъ найти истину и ложь и отдёлить одно отъ другого. И воть я приступаю къ этому. Что я нашелъ въ этомъ ученіи ложнаго, что я нашелъ истиннаго и къ какимъ выводамъ я пришелъ, составляетъ слёдующія части сочиненія, которое, если

оно того стоить и нужно кому-нибудь, вёроятно будеть когда-нибудь и гдё-нибудь напечатано. 1879 г.

Это было написано мною года три тому назадъ. Эти части будутъ напечатаны.

Теперь, пересматривая это и возвращаясь къ тому ходу мысли и къ тъмъ чувствамъ, которые были во мнъ, когда я все это переживаль, я на дняхъ увидалъ сонъ. Сонъ этотъ выразилъ для меня въ сжатомъ образъ все то, что я пережилъ и описалъ, и потому думаю, что и для тъхъ, которые поняли меня, описаніе этого сна освъжитъ, уяснитъ и собереть въ одно все то, что такъ длинно разсказано на этихъ страницахъ. Вотъ этотъ сонъ: Вижу я, что лежу на постели. И мнъ ни хорошо,

Вижу я, что лежу на постели. И мнв ни хорошо, ни дурно: я лежу на спинв. Но я начинаю думать о томъ, хорошо ли мнв лежать; и что-то, мнв кажется, неловко ногамъ, коротко ли, не ровно ли, неловко что-то; я пошевеливаю ногами и вмвств съ твмъ начинаю обдумывать, какъ и на чемъ я лежу, чего мнв до твхъ норъ не приходило въ голову. И наблюдая свою постель, я вижу, что лежу на плетеныхъ веревочныхъ помочахъ, прикрвпленныхъ къ бочинамъ кровати. Ступни мои лежать на одной такой помочи, голени — на другой, — ногамъ неловко. Я почему то знаю, что помочи эти можно передвигать. И движеніемъ ногъ отталкиваю крайнюю помочу подъ ногами, мнв кажется, что такъ будетъ покойнве. Но я оттолкнулъ ее слишкомъ далеко, хочу захватить ее ногами, но съ этимъ движеніемъ выскальзываетъ изъ подъ голеней и другая помоча, и ноги мом свъщиваются. Я двлаю движеніе всёмъ твломъ, чтобы справиться, вполнъ увъренный, что я сейчасъ устроюсь; но съ этимъ движеніемъ выскальзываютъ и перемѣщаются подо мной еще и другія помочи, и помочи,

и я вижу, что дёло совсёмъ портится: весь низь моего тёла спускается и висить, ноги не достають до земли. Я держусь только верхомъ спины, и мнё становится не только неловко, но отчего-то жутко. Туть только я спрашиваю себя о томъ, что прежде мнё и не приходило въ голову. Я спрашиваю себя: гдё я, и на чемъ я лежу? И начинаю оглядываться и прежде всего гляжу внизъ, туда, куда свисло мое тёло, и куда я чувствую, что долженъ упасть сейчась. Я гляжу внизъ и не вёрю своимъ глазамъ. Не то что я на высоте, подобной высоте высочайшей башни или горы, а я на такой высоте, какую я не могь никогда вообразить себе.

Я не могу даже разобрать — вижу ли я чтонибудь тамъ внизу, въ той бездонной пропасти, надъ которой я вишу, и куда меня тинетъ. Сердце надъ которой я вишу, и куда меня тянетъ. Сердце сжимается, и я испытываю ужасъ. Смотрътъ туда ужасно. Если я буду туда смотрътъ, я чувствую, что я сейчасъ соскользну съ послъдней помочи и погибну. Я не смотрю. Но не смотрътъ еще куже; потому что я думаю о томъ, что будетъ со мной сейчасъ, когда я сорвусъ съ послъдней помочи. И я чувствую, что отъ ужаса я теряю послъднюю державу и медленно скольжу по спинъ ниже и ниже. Еще мгновенье — и я оторвусъ. И тогда приходитъ мнъ мысль: не можетъ это быть правда. Это сонъ. Проснисъ. Я пытаюсь просниться и не Это сонъ. Проснись. Я пытаюсь проснуться и не это сонъ. проснись. Л пытаюсь проснуться и не могу. Что же двлать, что же двлать? — спращиваю в себя и взглядываю вверхъ. Вверху тоже сездна. Я смотрю въ эту бездну неба и стараюсь забыть о безднъ внизу и, двиствительно, я забываю. Безконечность внизу отталкиваетъ меня и ужасаетъ; безконечность вверху притягиваетъ и утверждаетъ меня. Я такъ же вишу на последнихъ, не выскооргания помочахъ надъ пронастью; я знаю, что я вишу, но я смотрю только вверхъ, и страхъ мой пропадаетъ. Какъ это бы-ваеть во снъ, какой-то голосъ говоритъ: замъть

это! это оно! И я гляжу все дальше и дальше въ безконечность, вверхъ, и чувствую, что я успокаиваюсь, помню все, что было, и вспоминаю, какъ это все случилось: какъ и шевелиль ногами, какъ я повись, какъ я ужаснулся и какъ спасся отъ ужаса темъ, что сталь глядеть вверхъ. И я спрашиваю себя: ну, а теперь, что же я вишу все такъ же? И н не столько оглядываюсь, сколько всёмъ твломъ своимъ испытываю ту точку опоры, на которой я держусь. И вижу, что я уже не вишу и не падаю, а держусь крвико. Я спрашиваю себя, какъ я держусь, ощунываюсь, оглядываюсь и вижу, что подо мной, подъ серединой моего тела одна помоча, и что, глядя вверхъ, я лежу на ней въ самомъ устойчивомъ равновъсіи, что она одна и держала прежде. И туть, какъ это бываеть во снв, мнв представляется тоть механизмь, посредствомъ котораго я держусь, очень естественнымъ, понятнымъ и несомивнимъ, несмотря на то, что на яву этоть механизмъ не имветь никакого смысла. Я во сив даже удивляюсь, какъ я не понималь этого раньше; оказывается, что въ головахъ у меня стоить столбъ, и твердость этого столба не подлежить никакому сомнению, несмотря на то, что стоять этому тонкому столбу не на чемъ. Потомъ отъ столба проведена петля какъ то хитро и вмъств просто, и если лежишь на этой петлв серединой тыла и смотришь вверхъ, то даже и вопроса не можеть быть о паденій. Все это мий было ясно, и я быль радъ и спокоенъ. И какъ будто вто-то мнъ говоритъ: смотри же, запомни.

И я проснулся.

1882 r.

# изданія "Свободнаго слова".

## A. Tchertkott, Christchurch, Hants, England.

|     |                                                    | P. | љ,  |
|-----|----------------------------------------------------|----|-----|
| 1.  | Напрасная Жестоность. В. Черткова.                 | _  | 20  |
| 2.  | Голосъ Древней Цернви. И. Трегубова. (Распрод.)    | _  | 12  |
| 3.  | Помогите! Обращение въ обществу. И. Вирюкова,      |    |     |
|     | И. Трегубова и В. Черткова.                        | _  | 12  |
| 4.  | Положеніе духоборовъ на Кавказѣ въ 1896 г.         |    |     |
|     | И. Бирюкова и В. Черткова.                         | _  | 20  |
| 5.  | Письма Петра Васильевича Ольховина.                | _  | 80  |
| 6.  | Какъ читать Евангеліе, и въ чемъ его сущность?     |    |     |
|     | Л. Н. Толстого. (2-ое изданіе.)                    | _  | 12  |
| 7.  | Приблиненіе Конца. Л. Н. Толстого.                 | _  | 12  |
| 8.  | Объ отношени нъ государству. (2-ое изданіе.)       |    |     |
|     | (З письма: въ либераламъ и друг.) Л. Н. Толстою.   |    | 20  |
| 9   | Царство Божіе внутри васъ. Его же.                 |    | _   |
| 10. | Христіанское ученіе. (2-ое наданіе.) Его же.       | _  | 50  |
| 11. | Гдъ братъ твой? В. Черткова. (Распродано)          |    | 20  |
| 12. | Голодъ или не голодъ? Л. Н. Толстою.               | _  | 10  |
| 13. | Мой отназъ отъ военной службы. А. Шкарвана.        | _  | 60  |
| 14. | Свободное Слово, № 1. (Распродано)                 |    | _   |
| 15. | Листни Свободнаго Слова, № 1. Повременное          |    |     |
|     | изданіе подъ редакціей В. Черткова. (Распродано)   | _  | 20  |
| 16. | Листни Свободнаго Слова, № 2.                      | _  | 20  |
| 17. | Жизнь и смерть Е. Н. Дрожжина. Составиль Е. По-    |    |     |
|     | повъ, съ последовенъ Л. Н. Толстого.               | _  | 60  |
| 18. | Николай Палкинъ. — Работникъ Емельянъ и пу-        |    | •   |
|     | стой барабанъ. Дорого стоитъ. Л. Н. Толстою.       | _  | 20  |
| 19. | Свободное Слово. № 2.                              |    | _   |
| 20. | Листки Свободнаго Слова, № 3.                      | _  | 30  |
| 21. | Воскресеніе. Романъ Л. Н. Толстою.                 |    | •   |
|     | Четвертое изданіе. Съ надюстраціями, Въ переплеть. | 5  | _   |
|     | Пятое изданіе. Въ одномъ томъ.                     |    | 50  |
| 22. | Листни Свободнаго Слова, № 4. "Стихно".            | •  | .,, |
|     | I H Tourness                                       | _  | ĸ   |

| 23.         | Листки Свободнаго Слова, № 5. Письмо къ           |   |    |
|-------------|---------------------------------------------------|---|----|
|             | фельдфебелю. Л. Н. Толстого.                      | _ | 5  |
| 24.         | Листки Свободнаго Слова, № 6. О манифеста-        |   |    |
|             | ціяхь въ пользу мира.                             |   | 15 |
| 25.         | Листни Свободнаго Слова, № 7. Мысли Герцена.      | _ | 5  |
| 26.         | Листии Свободнаго Слова, № 8. Свъдънія изъ        |   |    |
|             | современной жизни въ Россіи.                      | _ | 20 |
| 27.         | Листни Свободнаго Слова № 9. Свёдёнія изъ         |   |    |
| ٠           | современной жизни въ Россіи.                      | _ | 20 |
| 28.         | О соминеніи оружія. Разсказь Н. Зибарова.         | _ | 20 |
| 29.         | Студенческое движение 1899 г. Сборникъ подъ       |   |    |
| . Ì         | редакціей А. н В. Чертковыхъ. (2-ое изданіе.)     |   | 30 |
| <b>30.</b>  | Листни Свободнаго Слова, № 10. По поводу сту-     |   |    |
|             | денческаго движенія. В. Черткова. (Распродано)    | _ | 10 |
| 31.         | Листни Свободнаго Слова, № 11. Левъ Николае-      |   |    |
|             | вичь Толстой. Сведенія о немь и отрывки изь       |   |    |
|             | его писаній. (Экзекуція. Въ каземать, и др.)      | _ | 10 |
| <b>32.</b>  | Листни Свободнаго Слова, № 12. Два письма         |   | ٠  |
|             | Л. Н. Толстого. (О религіозномъ воспитаніи и цер- |   | ٠. |
| <i>'</i> ': | ковномъ обманъ).                                  |   | 10 |
| 33.         | Листки Свободнаго Слова, № 13. Правитель-         |   | _  |
| • • •       | ственныя насилія въ Остзейскихъ губерніяхъ и      |   | •  |
| •           | Рижскіе безпорядки въ май 1899 года.              | _ | 20 |
| 34.         | Жизнь и ученіе Іисуса. Л. Н. Толетого.            | - | 25 |
| 35.         | Финляндскій разгромъ. Сборникъ подъ редакціей     |   |    |
|             | В. Черткова.                                      | _ | 60 |
| 36.         | Листки Свободнаго Слова, № 14. Свёдёнія наъ       |   |    |
|             | современной жизни въ Россіи.                      | _ | 20 |
| <b>37</b> . | Листки Свободнаго Слова, № 16. Свѣдѣнія изъ       |   |    |
|             | современной жизни въ Россіи.                      |   | 20 |
| <b>3</b> 8. | Листки Свободнаго Слова, № 16. Патріотизмъ        |   |    |
|             | и правительство. Л. Н. Толстого.                  | _ | 20 |
| 39.         | 13 лътъ въ Шлиссельбургской кръпости.             |   |    |
|             | Записки Л. А. Волкенштейнъ.                       | _ | 40 |
| <b>4</b> 0. | Мысли о Богъ. Л. Н. Толстого.                     | _ | 30 |
| 41.         | Прантическій учебникъ англійскаго языка, при-     |   |    |
|             | мъненный для русскихъ переселенцевъ въ Америкъ.   | _ | 60 |
| <b>42.</b>  | Листки Свободнаго Слова, № 17. "Не убій".         |   | 1  |
|             | Л.Н.Толстою. По поводу убійства короля Гумберта.  | _ | 10 |

| 20.         | <b>— 30</b> — 30                                                                                                                 |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 44.         | Листни Свободнаго Слова, № 18. Гдѣ выходъ?.  Л. Н. Толстого и выдержки изъ его писемъ за 1900 г. — 15                            |
| A e         |                                                                                                                                  |
| <b>4</b> 5. | Неужели это такъ надо? Л. Н. Толстою. — 30                                                                                       |
| <b>4</b> 6. | Списонъ матеріала о духоборахъ. Составиль В.<br>Бончъ-Бруевичъ. (Разошлось.)                                                     |
| 47.         | Матеріалы къ исторіи и изученію русскаго сектантства. Выпускъ 1-ый. Пісьма ІІ. В. Веригина. Подъ редавціей В. Бончг-Бруевича. 1— |
| <b>4</b> 8. | Теодоръ Паркеръ. О вопросахъ религіи и біо-<br>графія автора. Переводъ съ англійскаго подъ<br>редакціей В. Черткова. — 40        |
| <b>4</b> 9. | Похищеніе дътей Хилковыхъ. По матеріаламъ, собраннымъ В. Чертковымъ. — 50                                                        |
| <b>5</b> 0. | Отчетъ издательства "Свободное Слово" за                                                                                         |
|             | 1897 — 1900 гг. (Разоплось.)                                                                                                     |
| 51.         | Матеріалы нъ исторіи и изученію русскаго                                                                                         |
|             | сентантства. Выпускъ 2-ой. І. Разъясненіе жизни                                                                                  |
|             | христіанъ. И. Быль у насъ, христіанъ, сиротскій                                                                                  |
|             | домъ. (Двъ духоборческія рукописи). — 30                                                                                         |
| <b>52.</b>  | Матеріалы нъ исторіи и изученію русскаго                                                                                         |
|             | сентантства. Винускъ 3-ій. Разсказь духоборца                                                                                    |
|             | Васи Позднякова. — 40                                                                                                            |
| 53.         | Матеріалы нъ исторіи и изученію русскаго                                                                                         |
|             | сентантства. Выпускъ 4-ий. Духоборы въ дисци-                                                                                    |
|             | плинарнихъ батальонахъ. (Печатается).                                                                                            |
| <b>54</b> . | Матеріалы къ исторіи и изученію русскаго                                                                                         |
|             | сентантства. Выпускъ 5-ый. Духоборцы въ тюрь-                                                                                    |
|             | махъ. (Печатается).                                                                                                              |
| 55.         | Листки Свободнаго Слова, № 19. О современ-                                                                                       |
|             | ныхъ волнен яхъ въ Россін. — 40                                                                                                  |
| 56.         | О смыслъ жизни. Мысли Л. Н. Толетого. — 40                                                                                       |
| <b>57.</b>  | Листки Свободнаго Слова, № 20. Царю и ero                                                                                        |
|             | помощникамъ. Обращение Л. Н. Толстого. — 15                                                                                      |
| 58.         | Листни Свободнаго Слова, № 21. Изъ современ-                                                                                     |
|             | ной жизни въ Россіи. — 40                                                                                                        |
| 59.         | Листки Свободнаго Слова, № 22. Отвётъ Си-                                                                                        |
|             | воду Льва Николяевича Толстого, — 15                                                                                             |

| 60.          | Листни Свободнаго Слова, № 23. За свободу со-<br>въсти и слова. Изъ современной жизни въ Россіи. —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 40 |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 61.          | Изложеніе Евангелія. Съ прим'вчапіями, взятыми изъ вниги "Соединеніе и переводъ 4-хъ Еванге-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |    |
| 20           | лій". Л. Н. Толстою.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |    |
| 62.          | The state of the s | 50 |
| 6 <b>3</b> . | Унитаріанское христіанство. Переводъ съ англійскаго подъ редавціей В. Черткова. — 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 25 |
| 64.          | О въчномъ и преходящемъ въ религіи. Пере-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |    |
|              | водъ съ англійскаго подъ редакціей В. Черткова. — 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 25 |
| 65.          | Альбомъ художественныхъ иллюстрацій Л. О.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |    |
|              | Пастернака къ роману Л. Н. Толстого "Вос-<br>кресеніе".                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 50 |
| 66.          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |
| 00.          | средство. Л. Н. Толстого. — 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 30 |
| 67.          | Каталогъ изданій "Свободиаго Слова". Съ со-<br>держаніемъ. (Разсылается безплатно).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |    |
| <b>6</b> 8.  | Отчетъ издательства "Свободное Слово" за 1901 годъ. (Печатается).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |    |
| 69.          | Матеріалы нъ исторіи и изученію русскаго<br>сентантства. Выпускъ 6-ой. Гоненія на башти-<br>стовъ. (Печатается).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |    |
| 70.          | Полное собраніе сочиненій Л. Н. Толстого, за-<br>прещенныхъ русской цензурой. Часть І. Всту-<br>пленіе къ Критикт Догматическаго Богословія.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |    |
|              | (Испов'ядь). — 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 15 |
| 71.          | О разумъ, въръ и молитвъ. Три письма Л. Н. Толетою.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 25 |
|              | <del></del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |    |

Предпринимается печатаніе слідующихъ томовъ
"Полнаго собранія сочиненій Л. Н. Толстого"
"Критика догматическаго богословія".
"Соединеніе, переводъ и изслідованіе 4-хъ Евангелій".
"Въ чемъ моя віра?"
"Такъ что же намъ ділать?"
"О жизни."

