

一今文尚書經說改卷三十

侯官陳喬松學

周書三十九

文侯之命第九十九

今文尚書二十七

王若日父義和丕顯文武克慎明德 史記晉世家日天子使王子虎命晉侯爲伯作晉文侯 命上言日父義和丕顯文武能慎明德〇集解日賈逵 日至了虎周大夫也〇馬融日義和能以義和諸侯也

案晉世家晉文公重耳獻楚俘於王王命晉侯爲伯 卷三十

今放書級平王錫晉文侯釋文云馬本無平字書文 載此篇文索隱日尚書文侯之命是平王命晉文侯 討論之劉伯莊以爲蓋天子命晉同此一詞尤非也 仇之事今此乃襄王命文公重耳代數懸隔學者合

義和馬云能以義和諸侯則馬融解此篇其說與史 此說蓋皆今文家言也 矢租鬯以爲方伯晉文公之命是也是漢儒相傳有 記同矣劉向新序善謀篇亦云周襄王錫晉文公己

故名仇字儀是鄭注古文尚書以此篇為命文侯什 又案尚書正義引鄭注云義讀爲儀儀仇皆訓匹也

周 預注以爲平王享晉文仇之禮或卽用鄭康成尚 時晉鄭俱在故左傳亦云周之東遷晉鄭焉依左 文公河內陽樊之地而誤以爲平王鄭語所云晉文 之子案賜地之事不見史記晉世家疑卽因襄王賜 晉文侯于是乎定天子之文又吕氏春秋疑似篇一云 公以兵送周平王平王封襄公為諸侯賜之岐以西 載錫文侯命事秦本紀載周避犬戎難東徙雒邑襄 共立故幽王太子宜曰是為平王東遷於雒邑皆了 諸疾三十五年文侯仇卒周本紀載諸侯卽申侯而 也攷晉世家載穆侯生太子仇是爲文侯文侯十 敘晉文公獻俘於周襄王錫命之事曰用平禮也 侯定天子即史記所言諸侯即申侯共立平王事是 之太子宜臼東徙雒邑今河南縣也晉文侯仇穆 华王東徙晉文勞王勞而賜地高誘狂日平王幽王 土而錫命文侯之事史傳未有明文惟國語鄭語 之地是平正時納王者乃秦襄公晉鄭雖同諸侯勤 幽王無道犬戎殺幽王周東徙而秦襄公始刻為 卷三十

資澤於下民侵戎我國家純正義引王肅云遭天之

史記同者蓋非無據也又此經下文云造天不愆於

汪爲說耳然則馬融沒古文尚書而用今文家說與

侵犯兵冠傷我國家甚大謂犬戎也是王肅亦以此 篇爲平王錫文侯命王好與鄭立異此篇則同於鄭 大愆謂幽王爲大戎所殺殄絕其先祖之澤於下

不從馬融之誼抑獨何歟

昭登于上敷聞在下維時上帝集厥命于文武

晉世家日昭登于上布聞在下維時上帝集厥命于文 人集解日馬融日昭明也上謂天下謂

班固曲引日昭登之績〇蔡邕汪云尚書日 登如升鼎耳而雖史記漢書皆作登鼎耳是也鄭注 案此今变尚書也段玉裁曰凡古文作升凡今文作 昭登于上

登為升此句當作以升為登俗誤已行人矣然則一 字占通用也洪景伯隸續載皇祜癸巳洛陽蘇望氏 服篇云布八 一縷爲升升字當爲登今之禮皆以

文侯之命遺字謂皆左氏者誤也其十九行二十行 爲昭之古文也汗簡下部日邵昭字見石經然則作 所刻魏三體石經左傳遺字玉裁按中有大語吕刑 二十一行二十二行多文侯之命也邵昭連文以邵

文言丕顯文武下文又言肇刑文武則此亦當兼言 假借必有據喬樅按偽孔本尚書文武作文王據 汗簡者會見三體石經而三體石經以的爲昭於古

## 文武方合偽孔本不及武王非也

**鋪間在下** 

班固典引曰昭登之續匪夷不與鋪開遺策在下之訓

匪漢不安

案段玉裁云今文尚書作登鋪古文尚書作升敷鋪 聞即敷聞也書以文武爲上今王爲下班以堯爲上

絕句誤也喬樅謂段說是也晉世家作布聞在下布 漢爲下此今文尚書說也與宏爲韻厥道下屬李善 即鋪之詰訓字敷亦布也馬融說以上謂天下謂人

亦維先正克左右昭事厥辟越小大謀猷罔不率從肆先 誼照 今文家異

卷三十

**旭懷在位** 漢書谷永傳永待部公車對日經日亦惟先正克左右

未有左右正而百官枉者也

案師古谷永傳运云周書君牙之辭也段玉裁曰偽

先王之臣克左右俗本王作正小顏記憶之誤使學 古文君牙,永所不見正引文侯之命耳偽君牙亦惟

者疑之不可不正喬樅攷三國志注引文侯之命日 亦惟先正鄭元日先正先臣謂卿大夫也是先正指

臣言鄭義與谷永同

於戲閔寻小 子嗣遭天丕征殄資澤於下民侵戎我國家

純即我御事罔克耆壽咎在厥躬

耆壽咎在厥躬〇文韻曰此尚書文侯之命篇中辭也 漢書成帝紀鴻嘉元年詔日書不云乎卽我御事罔

言我周家用事者無能有耆老賢者使國之危亡罪咎

在其用事者也

是也隸古定本脫去咎字漢書谷永傳引脫去俊字 賢者疑漢書者需下咎在上本有俊字喬樅謂段說 在厥服與今文尚書異段玉裁曰按文韻注言耆老 案此今文尚書也隸古完本克作或咎在厥躬作俊

卷三十

書正義引王肅汪解造天丕從云遭天之大愆段氏 偽孔傳云無有者宿壽考俊德在其服位解與交類 合是古文今文章同宜據文類注補俊字為允又案 玉裁以爲此必今文尚書作遭故用以汪古文也於

大誥吕刑知之

**寻則罔克日維祖維父其伊恤朕躬於戲有種子一人**承

級在位

晉世家日 恤朕躬繼子一人永其在位

案此史記隱枯文侯之命詞也 人則續了一人之部訓 爾雅釋試績繼也是

父義和女克昭乃顯祖女肇刑文武用會紹乃辟追孝於 

說文支部日裝止也从支旱聲周書日裝我於艱

今本說文枝字乃抵之謨耳段玉裁日毀扞古今字 忠經音義引說文桿止也又引說文桿止也蓋謂桿 此書之誼莊子釋文引說文扞抵也抵誼與止近疑 案偽孔本尚書裝字作扞攷說文手部云扞枝也非

杆皆即較之別體

三國魏志引獻帝詔曰捍朕於艱難獲保宗廟

王曰父義和其歸視爾師晉爾邦用查爾和鬯一自形己 彤矢百旅弓矢千馬四匹父往哉柔遠能邇惠康小民 卷三十

晉世家日天子命晉侯為伯賜大輅彤弓矢百族弓矢

千知鬯一直珪瓚虎賣三千人晉侯三辭然後稽首受

光暗簡 恤爾都用成爾顯德

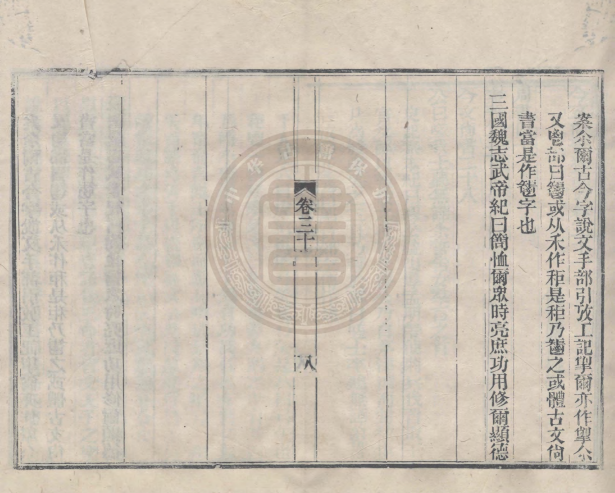
赤旅弓黑也和黑黍鬯香酒也自器各精首首至 乙於是晉文公稱伯〇集解日賈逵日大輅金輅彤弓 地

案隷古定本作兹弓一旅矢百馬四匹據史記言賜 大輅軺駕四馬則馬四匹者即大輅之服也左傳信 一十八年云王賜晉文公彤弓一彤矢百旅弓矢千

與晉世家此文合則作族弓一旅矢百者非也禮記

尚書大傳略說日諸侯有德者一命以車服弓矢再命 以虎賣三百人三命和鬯諸侯三命者皆受天子之樂 以祀其宗廟 表其德動 以車馬以代其勞言成交章行成法則賜以衣 敵愾獻功之事毛詩左傳贤云與此篇誰正合也 矢百旅弓矢千以覺報宴文公此時獻楚俘於王是 年简俞言敵王所愾而獻其功於是賜之形弓一形 焉詩小雅彤弓序云天子錫有功諸侯也左傳文四 千人是六日虎賣也形弓矢旅弓矢是八日弓矢也 懷仁德執誼不傾賜以弓矢使得專征慈孝父母賜 備非常抗揚威武志在宿衞賜以斧戌使得專殺內 曲禮正義引含文嘉日九賜 以秬鬯以歸祭祀此賜大略是一日車馬也虎真二 以絲戸以明其别勇猛動疾執誼堅彊賜以虎賁以 懷至仁賜以樂則以化其民居處修理房內不泄賜 日弓矢九日 一直珪瓚是九日秬鬯也蓋九賜之中有其四 四日絲戸五日納陛六日虎賁七日斧戊 作有禮賜以納陛以安其體長於教誨 卷二十 一种鬯朱均注云進退有節行步有度 日車馬二日亥服

說文具部日賚賜也从具來聲用書日賚介矩曾



今文尚書經說或卷三十一

侯官陳喬樅學

周書四十

素等第一百

**今**文尚書二十八

公日嗟我士聽無譁余誓告女羹言之首

史記素本紀日經公益復厚孟明等使將兵伐晉取王 官及鄙以報殺之役於是繆公乃自茅津渡河封敘中

吉汝O正義日鄗音郊左傳作郊

戶為發喪吳之三日乃誓於軍日嗟士卒聽無譁余誓

諸侯有會聚之事朝聘之道或稱公而尊或稱伯子男 白虎通號篇日伯子男臣子於其國中褒其君爲公何 而卑爲交接之時不私其臣子心俱欲尊其君父故令

得稱其若爲公尚書曰公曰嗟秦伯也

誓乏稱公可推而知也 案此今文份書說秦誓篇首之義以是篇例之則紫

舉想公之誓善變也 中論修本篇曰人之過在於悔往而不在於懷來故書

流是維艱哉我心之憂日月<u>逾邁若弗員來維古之</u>謀 古人有言曰民說自若是多盤賣人斯無難維受賣傅如

則日未就予基維今之謀人姑將以為親 說文心部曰湛毒也从心其聲周書日來就基基 後漢書傳習得過志詩日日月逾邁豈云旋復

案隸古是本尚書作未就予息王鳴盛日說文所引

者則謂來就基毒敗我事也惟就今日之近利以爲 尽聲相亂而談也江聲白基基毒也識古事以為試 據疏引賈達亦云然與說文合來與未形相似甚與 四年左傳基間王室釋文基音品社預注云基毒也 今周書無此文詳考之秦誓未就予忌嘗即是也定

無望疾惡也真席織弱历也皆引書而釋之與其字 脱寻字而下基字之下當有脫支如圖升雲华有华 子也段玉裁日按来字當是未字之誤惎基之上當 卷三十

誤者且將以爲親我而聽之悔前日選蹇叔而從和

王室惎澆能戒之是也有訓教者與志之脫局西京 之本義不必合效基字在左氏傳有訓毒者如基間

悲教也而誤脫歟某忌同部同音壁中作基說古文 設於趙亦通而段說尤近理今故存江說以廣異義 者讀為語品蓋語之省借未必如礼訓也喬機謂江 之訓則甚與忌略同說文蓋當作周書日未就子基 賦天啓其心人恭之謀是也教之訓則基與認同毒

而於經文則定從段記云

我尚有之 雖則員然尚猶詢茲黃髮則無所私番番良士膂力旣欲

秦本紀曰古之人謀黄髪沓沓則無防過以申思不用 蹇汉百里奚之謀故作此誓令後世以記余過君子問

**慶**〇張守節正義日番番當作鯔鯔白頭貌 之皆為達滿日嗟乎秦繆公之與人周也卒得孟朋之 秦史記櫽枯秦誓之文云謀黃髪畨畓則無所過是

借說文白部云幡老人貌地从白番聲是其韻也偽 以普番屬之黃髮爲老人狀貌故番字當爲皓之消 卷三十

孔傳訓為勇武首者之長士非是

新序雜事五書日黃髪之人則無所征

李彝傳注引作則罔所管您作管者唐初本從猶文 案隷古定本尚書無作罔字異誼同漢書華賢傳師 古汪云秦誓日雖則員然份猶詢茲黃髮則罔所紅

依經用員来字師古掌賢傳注引雖則員然正作品 也段玉裁巨困學紀聞載周益公云唐賦多用員本 讀素誓正義知今之云字乃員之省文益公猶未悟 今本云字系傷包所改作正義的經文作員唐人自

字說之日員與三司節百時未經衞包改也詩商領

後人改之日古文作云似有一本古文毛詩作景云 景員維河箋目員古文云此謂古文以員字為云字

維河失之千里矣

後漢書王梁傳建武七年詔日旅力既征

於真髮 三国魏志管甯傳运引明帝詔曰以秦繆之賢猶思詞

三國志秦必傳必薦任定祖曰昔百里蹇叔以耆艾而

定策故書美黃髮

**作**作 國夫射御不違我尚不欲 漢書李舜傳日秦穆公任化化之勇 《卷三十

說文人部日佐佐勇壮也从人左聲周書日佐佐男夫 案尚書釋文云化化馬本作的記云無所省錄之貌 與李等許慎所引文異祖異李等沿小夏侯尚書見

漢書儒林傳許引周書同作化化與李等合是皆據 今文尚書也馬融古文本作的記則其訓誦亦用古

維護護善竫言俾君子易怠我兄多有之昧昧我思之若 有一介臣斷斷焉無他技其心休休焉其能有容 文家說故與李許不同

能變奈何惟該該善竫言傳習子易愈而况平我多有 公羊文十三年傳目何賢乎秦繆公以爲能變也其為

之惟一介斷斷焉無他技其心休休能有容是難也〇 **惰也一介猶一聚斷斷猶專一也他技奇巧異端也孔** 何休注日談談淺薄之貌詳猶撰也俾使也与点猶輕

賢者逆耳之言秦繆公自傷前不能用百里蹇叔子之 子曰攻乎異端斯害也已休休美大貌能有容能含容

言感而自變逐弱西戎

伦之勇身受大辱社稷幾亡悔過自責思維黃髪任用 漢書李等傳等說王根曰昔秦穆公說談談之言任作

認該善端言 百里奚卒伯西域德列王道

卷三十

言貌尚書日談談端言 劉向九歎白證人談該孰可想今〇王逸注日談談證

後反馬本作偏云少也餅約指明大辯後之人放說 馬云徵截解語徵削省要也調音辦徐敦連反叉甫 案隷古定本尚書作徵徵善嗣言釋文云徵才節反

菱城也从二戈周書日菱菱乃言此所引據今文尚 言論語日友編传此所引據古文尚書也又戈部云 文言部云編便巧言也从言扁聲周書日徵徵善編

書也戔卽該字之消借說文於書雖從孔氏古文間 亦兼取伏生今交以各存其是故雨引之如此國語

漢書息夫躬傳曰昔秦繆公不從百里奚蹇叔之言日 敗其師悔過自責疾註誤之臣思演髪之言 詩作靜是該與竫靖逼之證 篇功言偏解釋交引崔誤本作調音辯是論與偏通 大夏侯尚書教授見後漢書本傳是說文所引義多 之證毛詩東門有踐家室韓詩作靖萩文類取引韓 靖與竫古同音通用喬縱謂馬本諞言作偏言者偏 言公羊子夏弟子受經於子夏而其所偶尚書則與 蓋治經者加言等於養耳羹養何氏淺薄之訓近是 引尚書作該該購言靖卽舜也許為賈侍中門人說 談差與言者乃伏生今文之尚書也王逸達詞章句 巧言當爲大夏侯尚書之解詁然則公羊傳所備諓 越語范蠡謂吳人錢錢賈逵汪云義錢巧言也達以 友諞伎今本作便传是諞與便逼之證莊子人間世 即便也故說及引古交尚書以關為便巧之言論語 伏生今交合漢人多習今交故引護議竫言戔與護 周易東帛委養子夏傳作殘殘是養殘同也先儒多 文之學段氏玉裁云戔與、截平入雙聲說文無談字 羊傳箸於竹帛時古交尚書未出孔壁惟有什么合 文養下即稱其師說以釋尚書故與賈汪國語合公 卷三十

史記三王世家齊王策云俾君子怠 案段玉裁云註誤二字無理當是該該二字之誤也 都箸於竹帛然則此傳成於伏生書已出之後戴宏 敢敢傳子壽至漢景帝時壽乃共弟子齊人胡母子 宏序云子夏傳公羊高高傳子**平**平傳子地地傳子 之合然則作皇者古文作況者今文也徐彥疏 尚書無皇日今日耽樂作無見日則皇自敬德作則 乎我多有之皇况古今文之異段玉裁日石經今文 遂誤為辭據何休公羊注云易怠猶輕惰也偽傳乃 案此與公羊傳合皆用令支尚書秦誓語也傷孔本 半無菱訓賊也周書之戔戔則訓巧言交法正等古 部言之駁文也圍訓囘行商書之圍則訓升雲半有 半無後人轉寫脫去複出之戔戔併也字非巧言為 **戔戔巧言也如引商書日圍下及云圍者升雲华有** 息夫用今文尚書說文引周書日戔戔可絕下當云 又案隷古定本尚書我皇多有之公羊傳引作而兄 念作辭王鳴盛日說文辭字籍文作辞从台因傳寫 經之字不盡同本義蓋假借在其中矣 兄曰兄卽今況字與此我皇多有之作況乎我多有 云使君子囘心易辭非也 卷三 引戴

潛夫論救邊篇日該該盖婦俾君子怠欲令朝廷以冠 多有之猶言而何暇我多有之也偽孔傳皇訓大非 之言可信非公羊高成之也尚書大傳皇於聽獄乎 素問解你之你疏云易爲怠惰非是 又何休注易怠猶輕惰玉裁按易怠塵字也易讀如 此假皇為别況字也皇與況互相假借也而況乎我

若有一介臣斷斷兮無它技其心休休焉其如有容焉 禮記大學篇素誓日若有一个臣斷斷分無它技其心

小而不登憂害乃至此

休休焉其如有容焉O鄭注秦誓尚書篇名此秦穆公

伐鄭為晉所敗於報遣誓其羣臣而作此篇也斷斷誠 之貌也他技異端之技也 卷三十

非也它卽佗字說交它部云古艸居患它故相問無 書杜詩傳云一介之才李賢汪引書亦作介則作 大之貌王鳴盛曰說文無个字公羊傳引作介後漢 書傳樂善也鄭汪尚書云寬容貌何休汪公羊云美 與尚書小異無它音他技其綺反下及注同休休尚 案禮記釋文云一个古賀反一讀作介音界此所引

它或假借佗字作他俗字也說交人部無他字今本 學作無他然釋文云無它音他則是陸德明所見

費氏古文易也矿卽說文之硈字石堅也爾雅硈固 作所周易豫六二介于石釋文介古文作孙古文謂 手部技巧也人部伎與也則此字當作技公羊傳引 大學尚作它技尚書作伎釋文云本亦作技效說交 借易古文介作斫則書古文壁中本當亦作斫孔安 集韻十六怪砂硬也孟子曰柳下惠不以三公易其 也馬云一分耿介一心端整者一心端整正謂堅整 玉裁曰尚書釋文介馬本作介此不可遍當是馬本 亦作技傷孔乃以此作伎而下有技仍从手非也段 傳見仲而何杜預汪皆解作如又而讀爲能易利建 介是尚書一阶之誼喬機謂段說是也介卽阶之消 **邇鄭箋云能猶伽也廣雅伽若也則伽卽如故如轉** 侯而不甯及說苑能字皆為而能讀日如詩柔遠能 字作而易用晦而明虞翻注詩垂帶而厲鄭元箋左 能有容大學引作如有容隸古定本尚書同蓋古如 同王肅以技為技能偽孔傳以技為技藝說皆并是 云異端之技與何休公羊运合是古灰今夜訓館並 國以今交讀之定從介字馬知介卽矿字故以耿介 介如字此古文今文之訓誼不同也他技鄭大學行 一心端整為訓何休公羊注以一介猶言一樂是讀

說文斤部日斷徵也从斤从趨經古友絕重交郎二古 為能也

文斷从息息古文惠字周書日餡餡猗無他技 文作斷從可知矣斷从古文夏敬何休公羊汪以斷 案說文留下引周書此據古文也古文作郞然則今

人之有技若已有之人之彥聖其心好之不啻若自其口 斷為專一也猗公羊傳引作焉王鳴盛日焉與夷同 見周禮行人汪夷聲近猗故猗轉作焉也喬樅又案 

娼嫉以惡之人之彥聖而違之俾不通寔不能容以不能 出宣能答之以能保我子孫黎民尚亦有利哉人之有技 《卷三十

保我子孫黎民亦曰始哉 禮記大學篇秦誓白人之有技若已有之人之意望其 心好之不啻若自其口出寔能容之以能保我子孫黎

出皆樂人有善之甚也美士為多黎眾也尚庶幾也加 之俾不遍寔不能容以不能保我子孫黎民亦曰殆哉 民尚亦有利哉人之有技娼嫉以惡之人之彥聖而違 )鄭运云有技才藝之技也若已有之不啻若自其口

也始危也彥或作船

**奶也違猶 展也 俾使 也 拂 展 賢 人 所 為 使 功 不 過 於 君** 

論獨刺孟篇尚書目黎民尚亦有利哉安吉之利也行 夏通用同部同音也冒大學作娟古文從省假借達 龍二十六桓彥蒲官切大也常也是大學作宴古是 案段玉裁云盤與般同大也庾元威說彥盤同音集 者何猶曰是人來也皆其證已娟張參五經文字云 顧命篇皆可證大學同於今文尚書也喬樅謂复與 大學作通凡古文尚書達字今文尚書作通如禹貢 是可兩從雖字異而誼則同也 經典多作盲則此字之變久矣說文辵部云通達也 是字週義同釋訪是卽訓是公羊桓六年傳云复來 《卷三十

仁義得安吉之利

案段玉裁云此今次尚書也子孫上屬黎民下屬斷

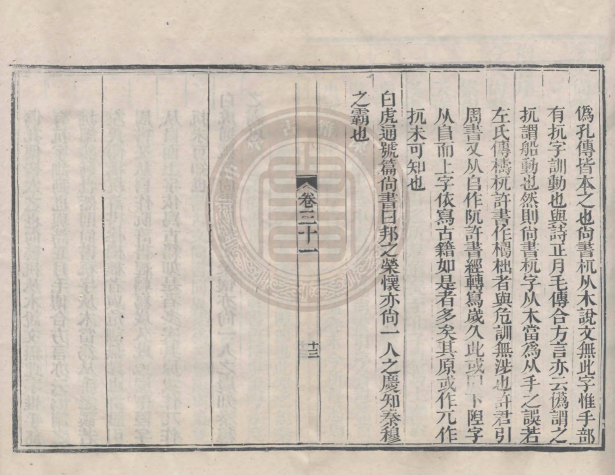
邦之阮閏日寻一人邦之榮懷亦尚一人之慶 句依此爲長正義非也

侍中說但法度也班固說不安也周書日邦之院阻讀 說文自部云隍危也从自从毀省徐巡以爲隍凶也買

若虹蜺之蜺

叉云阮石山戴土也从自从兀兀亦聲 文大小夏侯說也今本尚書院作机王鳴盛日石山 案稱徐巡者古文尚書說也種賈侍中及班固者今

聲音近達自爲於六書屬假借故訓爲法度如其說 周禮鄭注云是古文臬字又儀禮注以爲卽古文闡 从出泉聲易日槷黜剔本劇字假借為不安槷字見 以下所造俗字也效說文出部點字云葉點不安也 剔机說文木部無机字危部無臲卼字則此皆魏晉 戴士亦有危義易困上六因於葛藟於臲卼薛虞 離騷章句皆訓詁詳明今白虎通雖殘缺而尚存離 誓也巡之說尚書凡兩見於許書賈侍中說隉法度 字今與則連交訓爲不安亦是假借易之穀魁與事 晓見於劉達張載所引者猶可效證阻訓不安許及 騷章句已亡然如不變百酯不穰日粹田三十畝 稱其學不為章句學大義而已而固曾為白虎通 則机字連隉為交當是法度建立兀然之意班固史 以傳衞宏徐巡於是古文遂行隍凶也此巡之說秦 衛宏後更受林學林於西州得泰書古文尚書一卷 之阢隉音義竝同特倒其文故字亦異此古訓也後 大小夏侯尚書古文尚書同異集爲三卷隉與臭雙 也蓋亦說秦誓也侍中受古交尚書於途惟撰歐陽 又秦段王裁云後漢書杜林傳日泲南徐巡始師事 人不識而改為臲卼杌隉皆非也 卷三十



今文尚書經說及卷三十二

侯官陳喬樅學

尚書 序

今文尚書第二十九」

案尚書釋文云馬鄭之徒百篇之序總爲一卷正義

壁藏之是伏生壁中書有序也尚書引序各冠篇首 堯下訖於秦凡百篇而爲之序秦燔書禁學伏生獨 漢書藝文志云書之所起遠矣至孔子篡焉上繼於 云作敘者不敢厠於正經故謙而聚於下先大夫日

度訓至器服止七十篇其一篇卽卷末之序也桓譚 猶可見漢志周書七十 篇今按逸周書篇目自

出枚頭本古書戶皆總為

篇置卷末今所存逸周

文志載尚書古文經四十六卷新論合二十九卷及 新論云古文尚書舊有四十五卷爲五十八篇 逸篇十六卷除序數之藝文志併序數之著錄從其

質也古文如是今文度亦宜然伏生之二十九篇

其始於歐陽氏乎漢武帝建元五年置五經博士 序數之也伏生本經有序無大誓大誓之合於伏 惟有歐陽當時既以大誓付博士讀說立於學官 合入伏生書矣况歐陽經獨三十二卷今文家顧命

析合 篇以左 訓者也論衡佚文篇日東海張覇通左氏春秋案 首正義云毛傳不訓序是漢初治經者未有爲序作 大誓爲一篇而除序不數故仍爲二十九篇以合伏 百兩篇以欺世如所来書序出古文是霸見孔壁之 但見今文有百篇之序而不見古文孔書故稿之 何言之孔氏古文天漢後獻遂秘於中外不得見霸 以中書校之非是霸所采書序卽出今文非古文也 尾几百二篇成帝時求治古文者霸以能爲百兩 仍止三十一卷詩書之序至馬鄭始爲之注毛詩篇 本後增大誓者西漢經師不爲序作訓故歐陽章句 見漢石經拓本所云似據石經卽如是要是夏侯之 篇而序在外蓋永嘉之亂三家尚書已亡孔韻達 生篇數之舊與歐陽小異尚書正義云伏生二十九 增大誓立於學官故兩夏侯亦從而增入其書特併 序二十九篇外增以後出之大誓三篇明矣歐陽 本矣衞不知孔氏古交天子自有中書可按而敢更 不分盤庚亦不異卷其三十二卷是於 之而遽獻之於朝哉且霸見孔壁之本則見其中 一氏訓詁造作百二篇漢書儒林傳曰張霸分 十九篇以爲數十叉釆左氏傳書序爲作首 卷三十二上 伏生經交

篇傳在世間者傳見之人則謂尚書本有百兩篇矣 遂秘於中外不得見至孝成皇帝時徵為古文尚書學 殿得百篇尚書於墻壁中武帝使使者取視莫能讀者 論衡正說篇曰孝景帝時魯共王壤孔子教授堂以為 東海張霸案百篇之序空造百兩之篇獻之成帝帝出 至死成帝高其才而不誅亦惜其文而不滅故百兩之 秘百篇以校之皆不相應於是下霸於更更白霸罪當 序在外者必見石經尚書有百篇之序故為是言耳 案古文尚書旣秘於中外不得見則張霸所案百篇 轉取左氏傳何哉故知霸所取書序出今文也今文 有序此其碻證矣正義嘗引石經其云二十九卷而 逸書二十四篇攜捨較易乃不並取以爲百兩篇而 之序其為今文尚書序無疑也 《卷三十二上

昔在帝堯欽明文思光宅天下將遜於位讓於虞舜作堯

典

篇家也篇家者誰也孔子也 論衡須須篇日問說書者欽明文思以下誰所言也日

載堯以來是司馬遷明孔子刪書之意以上古荒這 案史記五帝本紀云學者多稱五帝尚矣然尚書獨 暑而不言故獨從堯典始也書正義引鄭康成云書 時並見孔疏言鄭以慎徽五典以下皆敘堯老舜攝 合鄭往又云堯尊如故舜攝其事舜之美事在於堯 以堯爲始獨云昔在使若無先之典然也與史記說 卷三十二上

孔子所作也據論衡則今文序聰明作欽明爲異耳 欽明文思以下爲孔子所言者蓋指堯典序言序實 之事篇名堯典而紀舜事故特解之喬樅謂論衡以

虞舜側 之級亡失其文孟子諸所言舜事皆舜典及逸書所載 趙岐孟子注 若璩曰余嘗妄意孟子書舜往於田祗載見瞽叟與 本乃割堯典慎徽以下爲舜典不知史記所載慎 案孔壁所得古文尚書於伏生外增多十六篇內 舜典之敘卽虞舜側儉云云也亡失其亥謂敘存而 典萬章篇中所言舜事趙疑皆在舜典及他逸篇中 意者道耳段玉裁日按今本孟子注疏舜與誤為差 本紀亦載其事其爲舜典之文無疑要可爲心知 母使舜完廩一段交辭古崛不類孟子本文史記舜 麓伐木一語意鄭親見孔氏逸書之舜典據以為說 序言歷試諸艱當別有試舜之事書疏僅引鄭注入 有舜典一篇至西晉時始亡東晉梅蹟所上偽古文 不及頁以政接於有庫等語安知非舜典之文文父 必不僅此一事情孔疏采鄭汪太晷今無可攷矣闆 上帝至格於藝祖亦曰堯典皆確然可據者也舜典 州皆云堯典後漢書光武時張純奏宜遵唐堯之典 至四罪固在堯本紀中也漢書王莽傳兩引十有二 一月東巡晉武帝初幽州秀才張髦上疏引肆類於 微堯聞之聰明將使嗣位歷試諸艱作舜典 日孟子時付書几百二十篇逸書有舜典 卷三十二 H

文則放佚也趙注孟子所引皆今文尚書古文三十 四篇未曾得見則二十四篇之不得見更可知也趙

氏注孟子早剏斯論惟百詩不知堯字乃舜之誤故

云爾

玉篇人部做字下書云處舜側做做賤也

案段玉裁云集韵八微日做賤也或引虞書舜側做 玉裁按此謂玉篇也今集韵板本譌从彳

就時頁夏漁于雷澤之中〇注云感山在河東今有舜 尚書大傳曰舜生姚墟耕于歷山陶于河濱販于頭邱

井雷夏沈州澤今屬濟陰

卷三十二上

六

尚書大傳畧說曰成王問周公曰舜何人也周公曰其 又日舜不登而高不行而違拱揖於天下而天下稱

**旨覆項也勾領繞頸也禮正服方領也三皇時以旨覆** 聚其域也〇注曰言在德不在服也古之人三皇時也 焉周公曰古之人有胃而勾領者然鳳皇巢其樹麒麟 政也好生而惡殺〇叉曰成王問周公曰舜之冠何

授政改前 尚書中候改河命日日若稽古帝舜日重華欽翼皇象 頭繞頭至黃帝則有冕也

案宋書禮志曹魏時羣臣議改朔事高堂隆引書粤

**堯亦就饗舜之所設迭爲賓主禮謂妻父日外舅謂我** 孟子萬章篇舜伶見帝帝館甥於貳室亦饗舜迭爲賓 之時堯友禮之舜上見堯堯舍之於貳室貳室副宮也 眉如八字者也其跳者踦也扁者枯也言皆不善也 王是天子而友匹夫也〇趙岐注曰尚上也舜在畎畝 又日堯八眉舜四瞳子禹其跳湯扁文王四乳八眉者 十六篇此時尚存故隆得據而引之尚書中候所引 則本今文尚書也欽翼皇象即建皇之謂洪範所 若稽古帝舜曰重華建皇授政改朔高堂隆所引當 日其發聲也踦步足不能相過也扁言湯體半小象 亡此乃其供句見稱於書說者耳考靈耀 爲古文尚書舜典之語故曰若作粤若舜典在逸書 明文思晏晏是稱堯典之文與此考河命同 建用皇極者是也此今文古文之不同也今文舜 古纂與等 平覽 光 
計書多詳 引放軟

天子而友匹夫也

舅者吾謂之甥堯以女妻舜故謂舜甥卒與之天位是

按孟子所言堯譽舜事當亦舜典逸篇之文也

叟瞽叟生帝舜處虞之鴻汭**堯**嬗以天下火生土故爲 土德天下號曰有虞氏讓天下於禹使子商均爲諸侯 漢書律麻志云虞帝帝系曰顓頊生窮蟬五世而至瞽

即位五十載 案吕氏春秋古樂篇言帝堯立命墳為樂瞽叟乃拌 五弦之瑟作爲十五弦之瑟名之曰大章以祭上帝

象不得有爲於其國天子使更治其國而納其貢稅焉 孟子萬章篇家日以殺舜爲事舜立爲天子封之有庫 是瞽叟在堯朝曾為陶唐氏之樂官也

卷三十二

1

納貢賦與之有庫雖不得賢君家亦不侵其民也雖 雖然欲常常而見之故源源而來不及頁以政接于有 使象得豫政事舜以兄弟之恩欲常常見之無已故源 庳○趙注曰象不得施教於其國天子使吏代其治而

其間歲歲自至京師謂若天子以政事接見有庫之君 者實親親之恩也此常常以下皆尚書迎篇之辭 案孟子疏云案隋書經籍志尚書逸篇出於齊梁之 間考其篇目似孔氏壁中書之殘缺者故附尚書之

木唐有三卷徐邈爲之汪焉蓋其文也喬樅考經典

源而來如流水之與源远不待朝貢諸侯常祀乃來也

尚書遊篇為迎所汪者不錄焉則此逸篇是否孔壁 中尚書之殘缺者無以考驗之抑或張霸所作百兩 釋文有尚書古文今文序錄僅載徐邈爲尚書音而

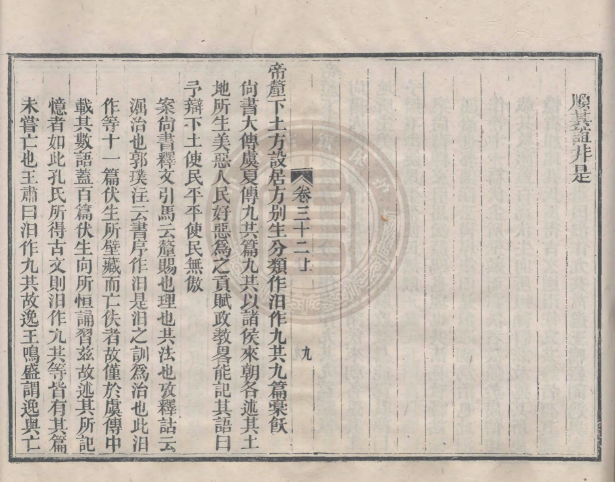
又萬章篇書曰孤載見瞽瞍夔夔齊栗瞽瞍亦尤若是 篇之佚見者未可知也

也要感為果敬慎戰懼犯舜既為天子敬事嚴父戰果 爲父不得而于也○趙注曰書尚書逸篇赋敬也載事 以見瞽瞍瞍亦信知舜之大孝若是為父不得而子也 典之文故邠卿汪以書爲尚書逸篇蓋舜典本在孔 案孟子引書祇載見瞽瞍至瞽瞍亦允三句當即舜

卷三十二上

敬事即襲用趙氏孟子注語然趙讀孟子以瞽瞍 徽五典以下為舜典則此三句無所附級故偽作 馬謨一篇而以此三語**舜入其作**偽孔傳釋祇載為 古文尚書者乃入之大禹謨篇中綠彼既分差典順 氏壁中書所多十八篇之內其書尚存秘府也偽作

謨篇之偽趙注瞽瞍亦信知舜之大孝若是爲父不 得而子也以若字屬下讀者是連文屬讀較順今偽 孫志祖讀書脞錄載嚴照云據趙注足證古文大禹 九四字為句梅賾偽作則不但文異也其句讀亦異 古文大禹謨刑去腹字以允若斷句而解允若為信



序云釐賜也理也偽孔竊其義以釐謂舜理四方諸 逸書亦未有其名篇之誼漢儒亦不得聞為孔傳乃 尚及見之故云逸不三五七也江聲曰橐飲篇亡孔氏 篇馬鄭所得古交皆有之直至永嘉之亂始亡王肅 有别亡是全亡逸是不立學官逸在秘府沿作九其 字也今注疏釋文版本作豪從禾非是鄭云汨作逸 侯以賜道當雲飫故云然段玉裁云孔傳言舜理四 以師枯槁用酒食勞之則唐石經作豪爲是卽枯槁 大設居方據爲孔傳纂勞也正義云左傳言犒師者 以四方釋方字廣雅云方大也則方字當下屬釋為 方諸侯則釋文三讀至方字絶句是也孔釋尚書多 云臺勞也飫賜也何所據而云然耶喬樅謂馬汪 而不立學官者謂之逸分别固甚明矣 九共九篇逸黨飫亡鄭以有目無書者謂之亡有書

旱陶矢厥謨禹成厥功帝舜申之作大禹辠陶謨棄稷 忠謨合旱陶之謂嘉 揚子法言孝至篇曰或問忠言嘉謨臣言合稷契之謂

案偽孔本以棄稷爲益稷正義云馬鄭王以此篇名

鳴盛曰漢明帝記有司采尚書阜陶篇制見旒今其 為棄稷又合此篇於皇陶謨謂其別有棄稷之篇王

言云言合稷契之謂思若如晚晉本稷契無一遺言 鄭王合爲一篇別有葉稷爲妄說及作詩齊譜疏又 制正在益稷內可見不可分篇孔穎達於書疏以馬 引旱陶謨丽成五服一人之作自相矛盾璩揚子法

之言也此篇至晉而亡今之割阜陶謨下牛篇以為 子雲何以遽立此論知揚所見其葉稷篇中多稷契 卷三十二

益稷者乃晚晉人所分也良玉裁曰尚書釋文云矢 本文作丟謨字文作譽玉裁接大禹之下當是脫

阜陶至往欽哉與今文尚書同作爥者割分阜陶謨 謨字鄭云大禹謨逸槧稷逸旱陶謨篇自曰若稽古

帝曰來禹爲益稷因暨益暨稷之文易棄爲益診矣

來安止爾也百姓歸周若崩厥角額角犀厥地稽首拜 趣馬小尹三百兩三百乘也武王令殷人曰無驚畏我 孟子盡心篇武王之伐殷也草車三百兩虎賁三千人 命亦以首至地也各欲令武王來征已之國 日草車兵車也虎賞武士為小臣者也書云虎賞贅衣 王曰無畏甯爾也非敵百姓也若崩厥角稽首の趙注 案邠卿此注當亦本尚書今文家說放孟子音義云

牛字談也段玉裁曰丁說殊談字當作犀从牛國語 屋音西義與棲遲同息也久也字從尸下辛或作犀 日角犀豐盈國策日眉目準頓犀角權衡個月今人 卷三十二下 又十

謂之天庭古謂之犀角領角犀厥地文選注引作撅

孟子有足證梅本古文尚書之偽者如此汪若崩向 地謂人叩頭似若以角發地然也說文曰厥發石也 喬樅謂貝說良稿孫志旭讀書胜錄載嚴照云趙

厥角周師歌舞之語今僞古文泰誓以若崩厥角四 厥角稽首句厥監也不連崩字為文故章指有殷氏

字連文而訓厥為其崩角之詞殊不可解漢書諸侯 王表叙云漢諸侯王厥角稽首文選陸便石關銘云 厥角稽類皆可證古讀也

孫卿議兵篇泰誓曰獨夫利

**禺别九州庭山浚川任土作** 頁

浚川任土作頁通九道陂九澤度九山九川既疏九澤 行載車水行載舟泥行蹈霓山行即橋以别九州隨山 史記河渠書夏書曰禹抑鴻水十三年過家不入門陸

既灑諸夏艾安〇徐廣曰橋一作棒

漢書溝洫志夏書禹堙洪水十三年過家不入門陸行 載車水行載舟泥行乘毳山行則楊以別九州隨山浚 川任土作頁通九道陂九澤慶九山九川旣疏九澤旣

陂諸夏义安

察史記漢書引禹别九州云云並冠以夏書是自禹 《卷三十二

前後每篇之敘必言作某篇此敘任土作貢正義引 史漢均作泼此今交也尚書釋文云貢字或作發按 抑洪水以下皆稱禹頁篇之身也沒古交尚書作濟

生以作貢物非調作禹貢之書也然則此篇之序蓋 鄭注云任土謂定其肥養之所生則是任其土之所

有關文吳段玉裁云任土作貢之下疑當有作馬貢

三字是也

尚書大傳夏傳曰夏成五服外薄四海東海魚須魚目 石出填擊阊河魭江鱓大龜五湖元唐鉅野菱鉅定赢 南海魚草珠璣大貝西海魚骨魚幹魚齊北海魚劍魚

物來至也 今江南以為鮑魚魚刀魚兵如刀者也言德能及之異 之降或作函谷今河南穀城西關山也大都明都經魚 也今屬樂安所有故縣則屬齊嬴蝸牛也詹諸電阻也 浸也今屬吳鉅野大野也魯數今屬山陽簽菱鉅定澤 體體狀如蜥蜴長六七尺鱓或爲鱣鱣鯉也五湖揚 為貨魚劔魚兵如劍也魚石頭中石也出項狀如凝膏 孟諸宋數也龜俯者靈周禮天龜曰靈屬降讀如尨降 而大月令季夏命漁人伐鮫取體登龜取黿也鮮或作 在水上擊間狀如船魚大五六尺魭當作黿黿狀如鼈 魚目今以雜珠魚草今以飾小車纏兵室之口具古以 中國〇注云言德廣之所及所貢物魚須今以為替又 中詹諸孟諸靈龜降谷元玉大都經魚魚刀咸會於 《卷三十二上

又曰禹成五服齒草羽毛器備

扈國也地理志云郭縣古扈國有戸亭訓纂五戸扈郭 扈氏南地名口正義曰括地志云雍州南鄂縣本夏之 甘誓〇集解地理志曰扶風鄠縣是扈國馬融 **史記夏本紀日有扈氏不服啓伐之大戰於甘將戰作** 

甘亭

三字一也古今字不同耳口索隱日夏啓所伐鄠南

案尚書正義引馬融云軍旅日誓會同日誥此據周 禮士師之職以五教先後刑罰一曰誓用之於軍旅 日語用之於會同寫說也段玉裁云史記正義引

卷三十二上

尚書大傳曰戰者憚警之也訓纂者姚察漢書訓纂也

太康失國昆弟五人須於維汭作五子之歌 夏本紀日帝太康失國昆弟五人須於維汭作五子之

歌〇索隱曰皇甫謐云號五觀也

案份書釋文引馬云須止也說文立部云鎮待也从 立須聲馬以須訓止與待義远字當作須為正作須

者消借字也正義引鄭云避罪於洛內

國語楚語士亹日啓有五觀〇章昭注日五觀啓子大 康昆弟也觀羅汭之地書序曰大康失國昆弟五人須

於維納傳曰夏有觀扈

案史記魏世家正義云觀夏啓子太康第五弟之所 《卷三十二上

封也夏衰滅之矣元和郡縣志觀城下同

弟五人皆有昏德不堪帝事降須維汭是謂五觀 王符潛夫論五德志篇曰夏后啓子太康仲康更立兄

屈原離騷云啓九辯與九歌兮夏康娛以自縱不顧難 以圖後
另五子用失乎家巷〇王逸
注夏康啓子太康

顧思難不謀後業卒以失國兄弟五人家居問巷失尊 也不遵禹啓之樂而更作淫聲放縱情欲以自娛樂不

位也書戶曰太康失國昆弟五人須於維汭此逸篇也 康樂野於飲食將將銘莧磬以力湛濁於酒渝食於 案墨子非樂篇云於武觀曰啓乃憑抵定宇日滛滥

又案楚詞離騷啓九辨與九歌兮王逸注目啓禹子 偽五子之歌其 誣不待辨 而明矣 嘗麥解合據此知今文尚書家師說相承如是梅晴 情欲與墨子非樂篇台言太康失國之事與逸周書 喬樅謂王逸言夏康不遵禹啓之樂更作滛聲放縱 彭伯壽帥師征西河武觀來歸注云武觀即五觀也 五子者武觀也彭壽者彭伯也汲郡古文云帝啓十 且孔氏逸書本有是篇漢儒習聞其事故依以爲說 墨子引其遺文周書錄其逸事與內外傳所稱無殊 遂凶厥國皇天哀禹賜以彭壽思正夏畧五子之歌 其在夏之五子忘伯禹之命假國無正用胥與作亂 此逸書敘五觀之事即書序之五子周書嘗麥解日 野萬舞翼翼章間於大惠云當天用弗式惠棟以為 九歌王逸汪曰棘陳實列也九辨九歌啓所作樂也 承志續敘其業育養品類故九州之物皆可辨數九 也九辨九歌禹樂也言禹平治水土以有天下啓能 言啓能修明禹業陳列宮商之音備其禮樂也惠棟 功之德皆有次敘而可歌也又天問啓棘資商九辨 云尚書大傳言廟中苟有歌大化大訓六府九原而 年放王季子武觀於西河十五年武觀以西河叛 《卷三十二上

夏道興鄭汪曰四章皆歌禹之功獨無九歌則九 乃啓樂矣江聲云言禹樂者蓋字誤也當與天問汪

同以為啓樂案山海經大荒西經日夏后開上三嬪

得有此樂自開而始開即啓也則以九歌爲啓樂可 **騷謂屈原引用此事予以爲如山海經說則人世之** 開登天帝而編以下用之也宋洪與祖引以補注離 於天得九辨與九歌以下郭璞注曰皆天帝樂名也

1

※ 卷三十二上

義和洏滛廢時亂日角往征之作角征 夏本紀日帝仲康時義和湎活亂日角在征之作角征

集解鄭元日肖臣名

案此篇書序不言何時據史記所載則在仲康時

尚書正義日鄭汪禹貢書房引角征云厥篚元黃昭 云肩侯命掌六師此妄說也段玉裁日鄭云肩征逸 名攷漢書古今人表角列中上次於夏中康時止 鄭定以肖為臣名顧命肖之舞衣鄭注亦以肖為人 我周王然則此篇逸書鄭君固得見其文也郭璞行

自契至於成陽八遷陽始居亳從先王居作帝告釐沃 毫後徙西亳括地志云亳邑故城在洛州偃師縣西上 盤庚亦都之按亳偃師城也商邱宋州也湯卽位都南 所盟地因景山為名河南屡師為西亳帝譽及湯所都 安國云契父帝譽都亳陽自商邱遷焉故曰從先王居 帝語〇集解皇甫謐曰梁國穀熟為南亳即湯都也孔 殷本紀曰成湯自契至湯八遷湯始居毫從先王居作 續漢書律麻志曰夏后之時義和潘湎廢時亂日允乃 四里本帝學之爐商湯之都也〇索隱日語一作件上 故城即南亳湯都也宋州北五十里大蒙城為景亳湯 〇正義曰括地志云宋州穀熟縣西南三十五里南亳 爾雅亦引逸書曰釗我周王作釗亦尚書之異文 《卷三十二山 式

來居亳也 云從先王居故作帝借孔安國以爲作誥告先王言已

世本謂契居蕃是矣水經江閩駰云蕃在鄭西然則 契所封乃華陽鄭縣有樂都城故蕃邑也水經注引 太華之陽皇甫謐云今上洛商是也路史後紀十行 云案史記舜封契於商鄭君書注云契本封商國在 遷可見者蕃砥石商商邱鄴亳也先大夫左海經辦 括亳事見經傳有此四遷其餘未聞路史亦止云入 也世本云昭明居砥石左傳云相土居商邱及今湯 案八遷尚書正義據商領云帝立子生商是契居商 《卷三十二上 九

陽朱都是竹書紀年亦云夏帝相十五年商侯相土 遷於商邱此四遷也紀年又云帝芒三十三年商侯 土昭明子商邱縣屬河南歸德府杜預云今梁國睢 昭明復居商此三遷也左傳相土居商邱世本同相 子砥石地名今無攻此二遷也路史後紀十汪又云 今欒城是此一遷也世本又云昭明居砥石昭明契

亥也此五遷也紀年孔甲九年殷侯復歸於商邱世 本亦云孔甲時復歸商邱統箋以此般侯當是湯祖 自此始世本亦云子亥遷殷可證史記冥生振即子 遷於殷徐文靖竹書統箋以此商侯爲子亥殷之

或云太甲蓋以鄴西桐有離宮商之墓地而繆以上 世紀云縣西南有上司馬殷太甲常居焉路史國名 父王士及王癸此六遷也紀年帝癸十五年商侯 三云鄰工甲微居即桐也今湯陰有司馬泪司馬邨 復遷於亳此七選也續漢志魏郡鄴劉昭汪引帝

地理志白河南郡區師戶鄉殷湯所都 國表戶日湯與於亳〇徐廣日京兆杜縣有亳亭

甲爲太甲爾此八遷之事也

案尚書正義引鄭汪云亳今河南區師縣有湯亭與 班志合續漢書郡國志河南尹優師下劉昭汪引皇 卷三十二上 두

亳乃為远之故日從先王居先王謂飲也稱先王者 **使所封也快後子孫數遷皆這於使之故居湯始居** 覽日有湯亭湯洞據此諸說則優師實為湯之所 師在洛之西也從先王居者江聲云亳近商地商 矣尚書中候格子命云天し在亳東觀洛邑是指

詩長發云元王桓撥毛傳云元王契也蓋子孫有天 我先王后稷又日我先王不密皆稱其先公為先 也告史記作詩古今字也鄭注禮記緇衣云告古文 下領其先祖稱之為王猶國語周語祭公謀父曰昔

尚書大傳殷傳帝 告篇書 曰施章 乃服明上下 帝告則并告所自出之帝謂感生帝叶光紀非謂帝 笺云帝黑帝也簡秋生**與**乃黑帝之所感生故云黑 釐沃名篇猶之汨作桑飲蓋謂治理亳土使之肥美 譽也或以帝告為帝譽然帝譽都毫經傳無明文也 云飯 土云沃肥美也飲字說文訓飽飽滿之誼與肥美近 京云从食芙聲沃說文云从水芙灣章昭注魯語沃 馬云釐理也則此釐字亦當謂治理亳之土地飫說 謂史記無釐沃篇目據泪作九其崇飫序帝釐下十 於虞夏傳及殷傳中亦存什一於千佰之意也喬樅 完者二十八篇故此帝告篇與九其篇之佚句皆載 即所壁藏亦全書也迨其後求之則已亡逸僅得其 之效伏生嘗為秦博士尚書百篇之文固所肄業者 十八篇外又有殘草剩句未盡遺忘者故於殷傳載 案此帝告篇之佚文也王鳴盛曰此伏生於尚書二 帝謂北方水帝叶光紀也從先王居當告先王篇各 卷三十二

公羊傳隱元年徐彦疏尚書大傳曰士乘飾車兩馬族 放工記輿人疏尚書殷傳曰未命爲士者不得乘飾車 人單馬木車

**注云軒與也士以朱飾之軒車通稱也** 文選李盖注尚書殷傳曰未命爲士者不得乘朱軒

又引殷傳曰未命為士者不得有飛輪〇汪云如今窗

太平御覽布帛部尚書大傳曰未命為士不得衣練 得朱軒及有飛幹不得乘飾車騎馬衣交繡命然後 得以順有德通志器服畧湯令未命之士不得朱軒 先大夫日案外紀卷二成湯令未命之爲士者車不 及飛輪不得飾車駢馬衣交繡既命然後得以旌有

此文在殷傳無疑矣此足以補傳之關逸

德據二書所言皆本伏生大傳二書皆云湯令則知

場征諸侯葛伯不祀湯始征之作湯征

君國子民為蓋者皆在王官勉哉勉哉湯曰汝不能敬 人視水見形視民知治不伊尹曰明哉言能聽道乃進 殷本紀曰湯征諸侯葛伯不祀湯始伐之湯曰予有言

命予大罰殛之無有攸赦作湯征

案孔壁古文尚書增多之篇無湯征史記所載湯征

生大傳中故太史公據之而錄入殷紀與孟子書所 之文乃殘章零句或亦如九共帝告之佚文載於伏

孟子梁惠王篇書曰湯一征自萬始〇又引書日徑我 言為伯放而不祀及仇節事當亦在此篇中也

湯初征自為始誅其君恤其民天下信湯之德溪待也 后后來其蘇○趙岐汪曰此二篇皆尚書逸篇之文言 **然**卷三十二

后君也待我君來則我蘇恩而已

孟子滕文公篇書曰葛伯仇餉〇趙注曰尚書逸篇文 仇怨也言伐萬伯怨其舍此餉也 又引書日徯我后后來其無罰○趙注曰書逸篇也

案民玉裁云此湯征篇之交決可知者作偽者誤系 之仲虺之誥矣趙氏不云亡書而云逸書者趙不見

中古文於亡與逸不能如鄭之區分也

伊尹去湯適夏既醜有夏復歸於亳入自北門遇女鳩女

**房作女鳩女房** 

殷本紀曰伊尹去湯適夏既醜有夏復歸於亳入自北

門遇女鳩女房

案尚書釋文云帝告釐沃湯征女鳩女方此五亡篇

虞夏書二十篇商書四十篇周書四十篇帝告釐沃 舊解是夏書馬鄭之徒以爲商書正義日鄭序以爲

揚征女鳩女方於鄭元為商書據此是古文尚書叙 房字作方也偽孔本湯字作亳遇上多有乃字是行

参三十二上

茜

尚書大傳曰伊尹母方孕行汲化為枯桑其夫尋至水

孟子曰五就湯五就桀者伊尹也趙岐江云伊尹爲湯 濱見桑穴中有兇乃收養之

見貢於桀不用而歸湯

案伏生大傳云古者諸侯有貢士於天子之制湯為 夏之諸侯故真伊尹於夏邠卿汪孟子蓋用今文尚

書家說

義之道非仁義之道者雖以天下之祿加之不一顧而 孟子萬章篇趙注伊尹初隱之時耕於有莘之國樂仁 観也千駟雖多不一盼視也一介草不以與人亦不以

若居畎畝之中而無憂哉樂我堯舜之道三聘旣至而 推排內之溝壑中也自任之重如此故就湯說之伐夏 君使民爲堯舜之民思念不以仁義之道化民者如已 後幡然改本之計欲就湯聘以行其道使君為堯舜之 取於人湯聞其賢以元纁之幣帛在聘之囂囂然曰豈

桀救民之厄也

南修務訓日伊尹憂天下之不治調和五味負鼎組

**尚**種耀德於阿衡 三國蜀志汪引魏略王朗與靖書曰昔伊尹去夏而就 而行五就桀五就湯將欲以濁爲清以危爲安也 《卷三十二上 王

伊尹相湯伐桀升 自陑遂與桀戰於鳴條之野作湯誓

誓桀敗於有娀之虛犇於鳴係

殷本紀日伊尹從湯湯自把鉞以伐昆吾遂伐桀作湯

案淮南主術訓云湯困桀鳴條擒之熊門高誘左云

其過放之歷山尚書正義引鄭汪云鳴條南夷地名 焦或作巢又修務訓云湯整兵鳴條因夏南巢譙以 於鳴條則鳴條近蒼梧是南夷之地也 **攻史記言舜南巡狩崩於蒼梧之野而孟子言舜卒** 

尚書大傳曰湯之君民聽寬而獄省桀殺 **爾暴故爾梁遠遂以是亡○** 刑胸厚而民

為掠

諸侯聞之歸之四十國 メ日 桀無 道 囚 湯 後 釋 之 諸 侯 八 譯 來 朝 者 六 國 漢 南

日景亳之命費昌為 御

書大傳曰湯放桀居中野士民皆奔湯桀與其屬

徙於曾會工民復奔湯桀曰國君之有也吾聞海外 百人南徙千里止於不齊不齊士民往奔湯無與其屬 、與五百人俱去

周語內史過日在湯誓日余一人有罪無以萬夫萬夫 人〇章注目湯誓商書代禁之辭也今湯 卷三十一

皇無皇萬大在余一人乃我教導之過墨子尚賢篇湯 誓無此言則已散亡矣天子自 日聿求元聖與之戮力同心以治天下 稱日予一人余 一人有

案尚書正義云孔以湯誓在夏社前於百篇為第二 六鄭以爲在臣扈後第二十九今文 尚書之篇

有湯把鉞以伐昆吾語與古文尚書敘文異或亦今 文三家敘與孔壁古文本不同如詩三家曾齊韓敘 與毛傳古文本不同之例未 知與鄭本古文尚書同否也此篇敘據史記所載 可知也

淮南修務訓曰湯風興夜熊以 致聰明輕賦薄飲以寬

附政令流行乃整兵鳴條困夏南巢譙以其過放之懸 民氓布德施惠以振困窮用死問疾以養孤孀百姓親

於是湯乃以草車三百乘伐桀於南巢放之夏室 又主術訓日桀之力制觡伸鈎索鐵歙金推移大猿水 又本經訓曰桀為璇室瑤臺黎『玉牀攘天下虐百姓

門由此觀之勇力不足以持天下矣

殺魚鼈陸捕熊、羆然湯草車三百乘困之鳴條捡之焦

家言天命已使已誅無道今誅得為王故先伐文家言 白虎通三軍篇曰王者受命質家先伐文家先正何質

改正朔者交代其質也文者先其交質者先其質故論 天命已成為王者乃得誅伐王者耳故先改正朔也又

卷三十二上

用夏家之法也

語日ラ小子履敢昭告於皇天上帝此篇湯伐桀告天

萬方有罪罪在朕躬孔安國汪云履殷湯名此伐桀 案論語予小子榎敢用元生敢昭告於皇皇后帝有 也大大君帝謂天帝也墨子引湯響其辭若此無以 告天之文殷牲何白未變夏禮故用元牡皇大后且 罪不敢赦帝臣不蔽簡在帝心脵躬有罪無以萬方

萬方萬方不與也萬方有罪我身之過疏引鄭元論

昔相傳告天之詞故禹湯承用之漢書于定國傳派 牡耳帝臣不被簡在帝心及朕躬有罪數語蓋亦古 受天命又因於夏禮其時尚未敗易服色故仍用元 命禹禹之受終總祭五方帝因有廣氏之禮也至湯 論語說以爲舜受終於文祖總祭五方之帝是舜之 必追述其合天伐桀之事也喬縱按詩閼宫正義引 本紀詳其語意始爲論功定罪語戒諸侯而作初不 傳孔壁具古文本有湯誥今雖亡猶晷見於史記般 古文者乃妄撥湯誓逸文以入湯誥不知鄭康成 此節爲湯誓之逸文安國論語
注確不可易也僞作 安國以爲伐桀告天而鄭亦以爲湯將受命爲舜命 主當方亦依皇天大帝而用元元即養也此節據孔 將受命爲舜命禹之事故總告五方之帝其牲色不 莫適用用皇天大帝之牲王鳴盛日鄭汪周禮以皇 語注云用元牲者為舜命禹事於時總告五方之帝 孔以爲性色無郊丘之别未變夏禮而用元是鄭與 禹事是鄭與孔合也鄭以為總告五方帝故用元而 推周禮以說商事商人所用牲色亦與周同此係湯 天大帝祀於圍丘五方帝祭於郊其牲色亦各異因 孔異者也章昭汪周語云湯誓商書伐桀之誓然則 《卷三十二上 灵

旱正合然則朕躬有罪數語為古來天子罪已之詞 當朕身履未知得罪於上下有善不敢蔽有罪不敢 語爲王者罪已之詞也又放墨子兼愛篇引湯誓 入侍講則和帝詔語當亦本於歐陽尚書說也 **承用之** 攷桓 / 唇郁嘗教授和帝尚書以長樂少尉 在一一人而言事者專咎在下非助我者也蓋亦相 愈益明矣後漢書和帝紀永元八年詔曰萬方有罪 上帝鬼神傷民之命案吕覽云云與墨子言今天大 無及萬夫萬夫有罪在余一人無以一人之不敏信 大旱五年不收湯乃以身禧於桑林日余一人有罪 躬吕氏春秋順民篇云昔者湯克夏而正天下天下 **寻小子**魔敢用元壮敢昭告於上天后今天大旱即 何經篇目後漢書陳蕃傳言昔禹巡狩著梧見市殺 人下車而哭之日萬方有罪在另一人可證古有此 上報定國日經日萬方有罪罪在朕躬不著 元

夏師敗績湯遂伐三畟俘厥寶玉義伯仲伯作典寶 殷本紀日夏師敗績湯遂伐三多俘厥寶玉義伯仲伯

作典質

案偽孔傳本湯下有遂從之三字史記所裁無之則 偽孔本非也差典正義稱鄭注書敘中逸書二十四

之次錄之差典正義忍稱鄭汪典實引伊訓日載予 之目咸有一德十七典實十八伊訓十九與史記 紀次序不同蓋今文古文之異今此依史記殷本紀

見之故得引其文今則亡矣爭即俘古文之消借載 在亳及日征是三殷案孔氏古文有伊訓篇鄭君及

**沸陰郡定陶縣有三鬷亭是其地也燙亦鬷之消借 孚在亳即俘厥賓玉也三 沒國名續漢書郡國志云** 《卷三十二上

字作殷者孔壁中古文也尚書釋文云誼本或作義 按古今人表有義伯中伯是今文尚書作義字

湯既勝夏欲遷其社不可作夏社疑至臣扈 股本紀湯既勝夏欲遷其社不可作夏社

旱故也偽孔傳以爲湯草夏命遷社妄矣鄭康成 早七年蔣於桑林之社而雨大至是湯之欲遷社 五年不改湯乃以身禱於桑林及伏生大傳言湯 案吕氏春秋順民篇昔者湯克夏而正天下天大旱

變置社稷當湯伐桀之時大早既致其禮祀明德 薦而猶早五七年故湯遷柱而以周葉代之欲遷勾 云犠牲既成粢盛既潔祭祀以時然而早乾水溢 龍以無可繼之者於是故止也凝至臣扈史記無此 卷三十二上

漢書郊祀志湯伐桀欲蹇夏社不可作夏社廼娶烈山 篇日書疏謂當是二臣名蓋亦言其不可遷之意又 引馬融云聖人不可自專復用二臣自明也

繼故作夏社說不可遷之義の師古曰遷古遷字夏社 以薦而旱不止故遷柱以棄代爲稷欲遷句龍德莫能 子柱而以周葉代為稷祠o應劭曰連大旱七年明德

尚書爲名今則序在而書亡逸 皆本今文尚書說也此先後之次依史記先湯碧次 案郊祀志與殷本紀合應劭注亦與鄭康成合是知 典寶次夏社偽孔傳以夏社列湯誓前既與鄭本乘

異又與史記不合於今文古文皆無所徵非其舊之

篇次也

**禱湯乃翦髪斷爪自以爲牲而禱於桑林之社而雨大** 尚書大傳曰湯伐桀之後大旱七年史十曰當以人為

至方數千里

疾耶苞苴行耶讒夫昌耶宫室營耶女謁盛耶何不雨 說苑君道篇 於是使人持三足鼎祝山川教之祝日政不節耶使 曰湯之時大旱七年雒圻川竭煎沙爛

之極也蓋言未已而天大雨故天之應人如影之隨 響之效氣者也

卷三十二上

論衡威虛篇日傳書言湯遭早七年以身禱於桑林自

主

萬夫萬夫有罪在余一人夫以一人之不敏使上帝鬼 神湯民之命於是剪其髮題其手 責以六過天乃雨或言五年禧辭日余一人有罪無及 自以爲牡用所福於

上帝上帝甚悅時雨乃至

失矣何自責有五過然而書曰傷自責天應以雨湯 論衡感類篇日湯遭早自責以五過聖人純完行無缺 無過以五過自責天何故雨然而前早後雨者自然之

氣也

後漢書鍾離意傳意上疏曰昔成湯大旱以六事自責

日政不節邪使 人疾邪宫室榮邪女謁盛邪苞苴行邪

殷湯以之自戒終濟亢旱之災 又楊賜傳曰夫女謁行則讓夫昌讓夫昌則苞苴通故 三國志卻正傳正釋譏曰陽盱請而洪災息桑林禱

甘澤滋

湯歸自夏至於大坰仲鸓作誥

畫

陶字o索隱日鄒誕生卷作詢又作泂則卷當為坰與 股本紀湯歸至於泰卷陶中體作語O徐廣曰一無此

是也舊本或旁記其地名後人轉寫遂衍斯字 案江聲云尚書大坰削史記泰卷大讀當爲泰坰聲

尚書同其下有陶字者是行解尚書者以大坰今定陶

轉為卷也閩若璩云仲歸之話左傳作仲虺之志史 記作中體司馬貞注音壘蓋虺有二音也

春秋左傳襄十四年中行獻子日仲虺有言曰亂者取 之亡者侮之下言推

皮皮 仲 利 虺之志云亂者取之亡者侮之

也亦承上文而釋之下言推亡固存國之利

十二年廟 文盡弱也 武子目仲虺有言曰取亂侮亡此學括八

字武子釋書也

於上帝伐之惡襲逐厥師伐之當是式是一字之談 子非命上於仲虺之告日我聞於夏人矯天命布 命

非命中於先王之書仲虺之誥曰 於下帝式是惡用關師關 字下疑脫字 一我聞 來之 夏人矯天命

增用爽族師增當 非命下伸虺之告日我聞有夏人矯天命於下帝式是 卷三十二 是惡惡亦僧之 同三

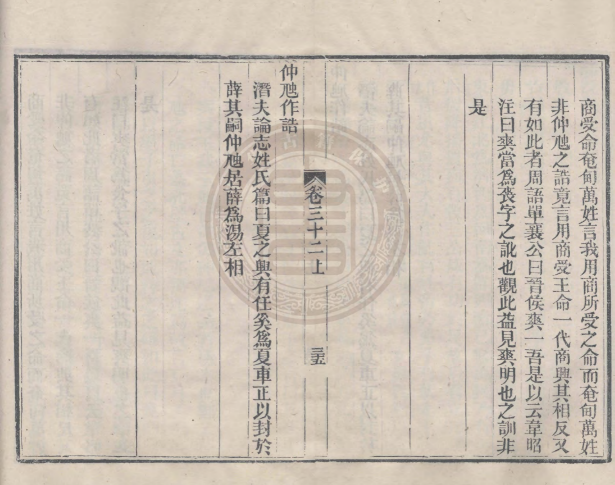
荀子堯問篇吳起諫魏文侯述楚莊王之言曰其在中

自為謀而莫已若者亡

案段玉裁云此皆作偽仲虺之誥者所本也鄭云仲 虺之語亡蓋孔壁古文亦無此篇故言亡耳王鳴盛

閼師日藝師此豈吉祥善事而偽作古女易之日式 日以墨子引之之複如此釋之之確如此日喪師日

商受命及周言立政篇云帝欽罰之乃任我有夏式 商愛命用薬厥師傳曰薬明也用明其眾言為主也 不與墨子悖乎且非獨誤會用爽厥師而亦誤 用式



湯既點夏命復歸於亳作湯誥

后稷降播農殖百穀三公咸有功於民故后有立除 告諸侯羣后毋不有功於民勤力廼事寻乃大罰殛女 股本紀既點夏命還亳作湯語維三月王自至於東郊 不可不勉曰不道毋之在國作廣田之女毋我怨以令 東爲江北爲濟西爲河南爲淮四瀆已修萬民乃有 毋予怨日古禹阜陶久勞於外其有功乎民民乃有 **晋虽尤與其大夫作亂百姓帝乃弗寻有狀先王言** 

諸侯

案鄭云湯誥逸王鳴盛日史記所載湯誥乃孔壁逸 卷三十二

安國問而得或從他朵錄皆未可知如九其帝告佚 篇真古文今湯語後人假託也段玉裁曰此或從孔 句甄綜於伏生也

尚書大傳日湯放築而歸於亳三千諸侯大會湯取天

也唯有道者之有也唯有道者宣處之湯以此三讓 子之墾置之於天子之坐左復而再拜從諸侯之位 曰此天子之位有道者可以處之矣夫天下非一家

千諸侯莫敢卽位然後湯卽天子之位

伊尹作咸有一德

殷本紀伊尹作成有一德

案史記錄書序以成有一德次湯語後堯典正義 孔以咸有一德次太甲後第四十鄭以咸有一 德為

在湯
詩後第三十二是鄭本之篇次與史記同今文 古文次第音如此自是成湯時所作偽孔氏以爲伊

禮記緇衣篇尹吉曰惟尹躬及湯咸有一德〇尹吉曰 尹訓太甲語次於太甲之後謬矣

惟尹躬天見於西邑夏自周有終相亦惟終〇鄭注曰 古當為告告古文語約字之誤也尹告伊尹之語也書

序以爲成有一德約今亡

卷三十二

案段玉裁云以為咸有一德者記曰尹誥書序則謂 之成有一德也以四字適相合知之也是篇本逸而

六篇也作儋者以緇衣前二語系之本篇以後三語 如武成迎篇建武之際亡然則馬鄭亦未嘗全見十 云今亡者蓋逸篇十六故有此篇至康成之時亡之

系之太甲異哉

見夏之君臣皆忠信以自終今天絶桀者以其自作 字之誤忠信爲周相助也謂臣也伊尹言尹之先祖 又案鄭注禮記引尹吉云尹吉亦尹告也天當為先

首尾完好何畧具其梗概又百篇經文伏生素所誦 書十六篇絶無師說鄭君釋尹告能訂正其為談者 習篇雖脫佚而其大恉伏生尚能言之故佚文遺說 齊晉之間者雖僅存完帙二十八篇然百篇之書序 蓋本今文家相承之師說也伏生所傳倚書以教於 史遷紀於成湯朝為顛倒失序良可笑也喬樅謂逸 入太甲朝陳戒於太甲小司馬信偽書反據之以駁 政一節將咸有 涉矣作偽者見書序茫無可據遂鑿空撰出伊尹復 君臣同德之事如明良喜起相似者斷斷與太甲無 頗不可曉要之王肅注言君臣背有一德是紀武湯 盛日鄭氏所傳真古文尚書增多十六篇中有成有 為敗邑或為予據鄭汪尹吉即尹誥尹誥即成有 孽伊尹始仕於夏此時就湯矣夏之邑在亳西見或 正合惟鄭注書序於咸有一德下云伊陟臣扈曰此 德則先見於西邑夏三句亦即咸有一德之文王鳴 而於史記殷本紀湯誥之下卽云伊尹作成有一 德蓋據古文為說也且其次第與晚出偽傳不同 而篡之大傳惜大傳一書殘闕過甚故無可 《卷三十二 一德本屬尹在湯朝營襄於湯者移

咎單作明居

殷本紀咎單作明居〇集解馬融日咎單湯司空也明

居明居民之法也

時又日凡居民量地以制邑度地以居民地邑民居 案禮記王制目司空執慶慶地居民山川沮澤時四

云云卽此經之事矣鄭注尚書敘云明居亡 此司空明民居之法也王制鄭君汪以爲殷制則所 必參相得也無曠土無游民食節事時民成安其居

卷三十二十

成湯既殁太甲元年伊尹作伊訓作肆命作祖后 殷本紀太甲成湯適長孫也是爲帝太甲帝太甲元年

伊尹作伊訓作肆命作祖后〇集解鄭元日肆命陳政

教所當為也祖后者言湯之法庚也

弟中壬是為帝中王帝中壬卽位四年崩伊尹乃立 太丁之弟外丙是爲帝外丙即位二年崩立外丙之 案據殷本紀云湯崩太子太丁未立而卒於是乃立

太丁之子太甲孟子萬章篇云湯朋太丁未立外丙 云湯沒而太甲立稱元年孔疏曲附傳說反謂劉歆 二年仲壬四年史記所載殷事與孟子合傷孔傳乃

班固不見古文謬從史記皇甫謐旣得此經作帝王

世紀述史遷之言為疎不亦慎乎

漢書律麻志商十二月七丑朔旦冬至故書亭曰成湯 既殁太甲元年使伊尹作伊訓

案孟子萬章篇引伊訓曰天誅造攻自牧宫朕載自

**攻**鄭注尚書序云伊訓逸肆命逸祖后亡是伊訓肆 亳尚書正義又引鄭汪典實序引伊訓云載爭在亳 命皆在孔壁古文逸書十六篇之內非獨劉歆及見

作傷者之所本也

之即鄭君亦及見之也段玉裁云按孟子劉歆所引

史記三代世表序日孔子序尚書暑無年月或頗有然 《卷三十二上

多關不可錄故疑則傳疑蓋其順也

案尚書戶惟伊訓紀太甲元年泰誓紀雜十有一年

後漢書崔實傳實政論曰自善姓之帝湯武之王皆賴 武王伐殷一月戊午師渡孟津是其餘多闕也

明哲之佐博物之臣故阜陶陳謨而唐虞以興伊箕作

訓而殷周用隆

都也言意欲誅伐桀造作可攻計之罪者從牧宫桀赳 孟子萬章篇伊訓曰天誅造攻自牧官朕載自亳〇趙 日伊訓尚書逸篇名牧宫無宮肤我也載始也亳殷

自取之也湯曰我始與伊尹謀之於亳遂順天而誅之

好訓其文當具在逸篇中也 案伊訓篇孔氏古文尚書逸十六篇有之孟子所引

漢書事孫志三売孫尹 川 引惟太平

漢書律麻志三統麻伊訓日維太甲元年十有二月し 丑朔伊尹祀於先王誕資有牧方明言雖有成湯太丁

外丙仲壬之服以冬至越綿祀先王於方明以配上帝

是朔旦冬至之歳也

書親見孔氏古文所引之文實可據信而其解說則 案江聲日孔氏古文實有伊訓篇歌與父向領校秘 《卷三十二」 型

大謬也孟子萬章篇云湯崩太丁未立外丙二年仲 壬四年太甲顛覆湯之典刑然則太甲元年湯典外

有成湯太丁外丙乙服誕妄甚矣資讀當為容十有 丙之服皆除之久矣况太丁之效又在其前乎欲言

禮曰諸侯觀於天子爲宮方三百步四門壇十有二

二牧之各牧諸侯也方明者上下四方神明之象觀

尋探四尺加方明於其上方明者木也方四尺設六 色東方青南方赤西方白北方黑上元下黃設六玉

上圭下壁南方璋西方琥北方蘋東方圭然則方明 即明堂六天堯典所謂六宗也太甲除喪卽位以月

成湯以配上帝又祀方明方明即六宗則此祀禮 其旂而立四傳擯乃後云天子出拜日於東門之外 陽變化實一而名六者也觀禮云公侯伯子男皆就 禮之據此則方明者即今文家所說差典六宗所謂 文而師承旣闕則亦無從能逼其誼臆爲之說輒滋 逸篇但習其句讀而不解其文義故雖以歆之好古 **逸十六篇絕無師說則是都尉朝庸生等所傳古文** 方明為一祭據美典知其非矣喬樅謂馬融書教言 於美典劉歆言祀先王於方明以配上帝則合上 反祀方明則是既朝覲而祀方明也案幸無舜受終 上不謂天下不謂地旁不謂四方在六者之間助陰 於交祖而瀕於上帝又禮於六宗茲太甲即位而祀 **朔行吉禘之禮宗祀成湯於明堂以配上帝太丁外** 有牧其事正同方明之木六色以象其神六玉以 明也堯典舜即眞而咨詢岳牧此太甲即位而誕 仲士亦從而與享焉祀畢乃見諸侯遂率之以祀 卷三十二上 F

太甲既立不明伊尹放諸桐三年復歸於亳思庸伊尹作 太甲三篇

殷本紀帝太甲既立三年不明暴虐不遵湯法亂德於

是伊尹放之於福宮三年伊尹攝行當國以朝諸侯帝 太甲修德諸侯成歸殷百姓以甯伊尹嘉之廼作太甲

訓三篇褒帝太甲稱太宗〇集解鄭元日桐地名也有 王離宮焉

桐太甲悔過自然自艾於桐處仁遷義三年以聽伊 案孟子萬章篇云太甲顛覆湯之典刑伊尹放之於

尹之訓已也復歸於臺史記所紀太甲事與孟子合 卷三十二上

自怨自艾處仁遷義即書戶所云思庸者是也

漢書王莽傳曰音成湯既没太子承天其子太甲幼少

不明伊尹放諸桐宮而居攝以與殷道

辟四方 禮記表記篇太甲曰民非后無能胥以衛后非民無以

緇衣篇太甲曰毋越厥命以自覆也若虞機張在省招 

孟子公孫丑篇太甲曰天作孽猶 大學篇太甲日顧誤天之明命

案道活字異而音同鄭行書序日太甲三篇亡禮記 可違自作孽不可活

孟子萬章篇趙汪太甲太丁子也伊尹以其顛覆典刑 孟子所引皆太甲三篇遺文佚句之散見者也

聽伊尹之教訓已故復得歸之於亳反天子位也 放之於桐邑太甲居仁遷義自怨其惡行治而改過以

妖亦不能殺也故妖孽者天所以警天子諸侯也惡夢 說苑敬慎篇曰孔子曰存亡禍福皆在巳而已天災地 者天所以警士大夫也故妖孽不勝善政惡夢不勝善 行也至治之極禍反為禍故太甲曰天作孽猶可違自

作孽不可逭 案論衡感想載太戊時桑穀生朝七日大拱太戊思

變不除天之至意也與說苑語意正同 政桑穀消亡謂災變天所以證告也所遭告未覺災 《卷三十二上

論衡感頻篇伊尹相湯伐夏爲民與利除害致太平湯

死復相太甲太甲佚豫放之桐宫攝政三年乃退復位

周公曰伊尹格於皇天 案王充所述乃今交尚書說其言與史記同是史記

後漢書董阜傳盧植曰昔太甲旣立不明故有廢立之 所載皆據伏生傳及歐陽說也

二國魏志汪引盧植日案尚書太甲不明伊尹放之桐

艾四篇作伊陟大戊贊伊陟於廟言弗臣伊陟讓作原 伊陟相大戊亳有莊桑蒙其生於朝伊陟贊於巫咸作咸 一伊防營言於巫咸治王家有成作成支作大戊大戊營 漢書五行志書戶日伊陟相大戊亳有祥桑敦其生傳 描之日拱o 馬融日艾治也原臣名命原以禹湯之道 殷本紀帝大戊立伊陟為相亳有祥桑敦共生於朝一 伊陟於廟言弗臣伊陟讓作原命の集解鄭元日兩手 之政其有關與帝其修德大戊從之而祥桑枯死而去 暮而大拱帝大戊懼問伊陟伊陟曰臣聞妖不勝德帝 我所修也

日俱生平朝七日而大拱伊陟戒以修德而木枯 発三十二」

雉登鼎武丁為宗 藝文志曰德勝不祥義厭不惠桑榖共生大戊以與雊 案史記載沃丁崩弟大馬立大庚崩子小甲立小甲

也表又以小甲為大馬弟則是沃丁至大戊五傳皆 子雖已小甲弟大戊雜已弟與殷本紀合史記三代 崩弟雍已立雍已崩弟大戊立是大戊為大庚之子 沃丁之孫漢書古今人表云大庶沃丁弟小甲大原

太甲之子孜沃丁在位二十九年大原在位二十五 年小甲在位十七年雍己在位十二年至大戊立時

之子明矣世表蓋傳寫有錯誤當以殷本紀及漢書 中間相距八十三年則大戊不得為沃丁之弟太甲

當作原王鳴盛謂世表及馬汪皆據世本以殷本紀 爲偶誤然世本之文無徵何所攷證而懸揣以爲當 古今人表為據尙書釋文引馬融云大戊大甲子甲

然其說非是

言弗臣伊陟讓作原命依史記則書序作伊陟原 戊篇名也因下大戊費於伊陟疊大戊字而脫但如 又案江聲云殷本紀作成艾之下有作大戊三字大 此則百篇之數多一數殷本紀云大戊質伊陟於廟

篇適得百篇之數也段玉裁曰按馬融原臣名命原 原者再也因其讓而再命之也伊陟原命四字為

《卷三十二上

實親見而云然原命者命原非命伊陟也史記云作 成文作大戊大戊贊伊陟於廟言弗臣伊陟讓作原 以禹湯之道我所修也原命為二十四逸篇之一馬

作疑至臣扈亦未著也喬樅謂良說是也鄭注書紋 原命者未著也作夏社絶句疑至臣扈不上屬所以 存其目者如作伊陟絶句原命别為 一句其所以作

當實轉爲之識不得緣誤立說凡書戶有佚其序僅

命是史祀脫作伊陟三字賸作大戊三字字數適相

尚書家師說然其篇既存則梗概亦可粗知之且 六篇之內馬鄭皆親見孔氏逸書與伊陟篇實判為 二馬所云原臣各命原以禹湯之道我所修也此必 **云伊陟亡原命逸一亡一逸矛析甚明原命在逸十** 

安知非今文書序中三家所傳自伏生者具有此說 如儿共帝語等篇大傳尚錄其大指乎叔澐之說吾

無取焉

成殷賢臣贊說也謂伊陟說其意也。師古曰穀今之 郊祀志曰帝大戌有桑穀生於庭一暮大拱懼伊陟日 妖不勝德大戊修德桑穀死伊陟贊巫咸。孟康曰巫 《卷三十二上 黑

楮樹也其字從木合兩手曰拱伊陟大戊臣伊尹之子 因此作成义四篇事見商書序其書亦亡逸也

說苑君道篇曰殷大戊時有桑穀生於庭旨而生此日 而拱史請卜之湯廟大戊從之卜者曰吾聞之祥者福

之先者也見祥而爲不善則福不生殃者禍之先者也

見效而能為善則禍不至於是乃早朝而晏退問疾用

喪三日而桑穀目亡

案韓詩外傳亦記此事作湯時問於伊尹尹對云云 則柔穀之生殷朝蓋三見矣 又案論衡咸類及帝王世紀亦以桑穀其生爲大戊

加し

北

デ

那

作

加 仲丁遷於隞作仲 河亶甲居相作河亶甲 代本亦作耿今河東皮氏縣有耿鄉〇正義日括地志 し立殷復與还成任職O索隱曰隞一作囂那音耿近 王崩弟河亶甲立河亶甲時殷復衰河亶甲崩子帝祖 祖し遷於邢帝仲丁崩弟外壬立仲丁書闕不具帝外 殷本組中宗崩子仲丁立帝仲丁遷於陝河亶甲居相 云故殷城在相州內黃縣東南十三里即河亶甲所築 之实 時穀生於廷比且而大拱然則殷時此祥三見信有 散而起盡凉陰之哀天下應之既獲顯榮忘於政事 事效漢書五行志又引劉向以爲殷道既哀高宗承 載其事劉所錄當即本之書傳也吕氏春秋又言湯 而大拱是大戊武丁皆有其事故劉向菩說苑亦兩 將暴在大臣之位危亡國家象朝將為虛之應也案 之柄失而下近草妖也一日野木生朝而暴長小人 國將危亡故桑穀之異見桑猶喪也穀猶生也生殺 生尚書殷傳亦言武丁之時桑穀俱生於朝七日 《卷三十二」 乳

都之故名殷城也

案隊即敖也詩小雅箋 云游水東逕敖山其山上有城即殷帝仲丁之所遷 云敖鄭地今近熒陽水經注

是也尚書正義引鄭在云祖し又去相居耿而國

水所毀於是修德以禦之不復徙也錄此篇者善其

亭也从邑井聲祖し所遷當正是此地此字今史 違書敘非也長玉裁日按說文邑部日那鄭地有那 國地毁敗政而不徙偽孔傳乃云北於相徙於耿顯 那今說文州音賢經反皆非是集前三十九耿曰邢

地名通作耿本史記也

《卷三十二上

平

般庚五遷將治亳殷民吞胥怨作般庚三 弗勉何以成德乃遂陟河南治亳行湯之政然後百姓 湯之故居殷民各胥怨不欲徙般庚乃告論諸侯大臣 殷本紀帝般庚之時殷已都河北般庚渡河南復居成 日昔高后成湯與爾之先祖俱定天下法則可修舍而

家自此徙而改號曰殷 般與乃作般與三篇〇集解鄭元日治於亳之殷地商 由會殷道復興以其遵成湯之德也帝般庚崩百姓思

自亳遷於囂叉云河亶甲元年自囂遷於相祖し元 案左海經辦日五遷囂相耿見書敘竹書紀年仲

宅殷是與古文同也漢書項羽傳洹水南殷墟上合 舊說以爲居亳亳殷在河南孔子壁中尚書云將始 在鄴南三十里東哲云尚書戶盤庚五遷將治亳殷 數般原居毫時般庚居奄方與臣民謀徙且經上言 興王之地并入五遷之數書所謂五邦蓋斷自湯有 世凡七遷亳囂相耿庇奄殷也湯自商邱遷亳在夏 **奄遷於北蒙日殷然則考之紀年自湯至般庚** 其後祖辛開甲炭配作祖丁皆居之又南庚三年遷 觀竹書隨疑分釋皆有義證也唐初尚存今則亡矣 安陽西有殷段玉裁曰按此晉書所謂皙在箸作得 又案尚書正義日汲冢古文云盤庚自奄遷於殷殷 先王下言今不承於古安得以已之欲遷充其數平 足之誤矣或更以五遷皆出般庚尤妄至書傳疏并 史云庇奄書所不載而世儒輒以湯與般庚之兩都 八世百七十五年開國定都八歷年所不宜以受命 帝癸十五年爲成湯元年及即位因居之歴大戊凡 者或以商嘗遷此乎後陽甲居之又般庚十四年自 於奄左氏昭四年傳因商奄之民命以伯禽日商奄 大下後言之囂也相也耿也庇也奄也是為五遷路 自相遷於、耿一 卷三十一 一年北於耿自耿遷於庇八年城庇

壁中本必然也又周禮大祝注曰誥謂康誥般庚之 爲淺人妄改不可讀依朱槧本云治皆作糺字見行 字知東督不見壁內之書妄為說耳玉裁接此數語 見壁中古文始治相似斷非作乳或云古文尚書始 庸三十易為二十未可知也廣微所見壁中本作 說殆不虛鄭注尚書或依今文讀始宅爲治亳 微當晉初未經永嘉之亂或孔壁原交尚存秘府所 未可信陸氏所詞爲穿鑿之徒務欲立異者耳東廣 **將古篆寫成之古文尚書卽流傳至郭忠恕定其釋** 簡集韵古文四聲韵羣經音辨此知作正義時原有 書安國先得治皆作亂其字與始不類無緣誤 亳殷不可作將始宅殷亳字摩滅容或爲宅壁內之 同今本紀年作自奄遷於蒙北日殷正義云此將治 庚三篇漢石經三篇交接處皆空一字蓋今文尚書 作വ則與乳相似然始作引者亦汗簡 文晃公武得本鐫諸石薛季宣作書訓者然其源流 與古文同謂與汲冢古文同也今本注疏誤衍作 而他本作治正與咎繇謨篇始滑治曶相類又可以 之中未嘗不分別也 1 云爾無以知

高宗夢得說使百工營求諸野得之傅嚴作說命三篇 殷本紀帝武丁卽位思復與殷而未得其佐三年不言

政事決於家宰以觀國風武丁夜夢得聖人各曰說以

得說於傳險中是時說爲胥靡築於傳險見於武丁武 夢所見視羣臣百吏皆非也於是廼使百官營求之野 丁曰是也得而與之語果聖人舉以爲相殷國大治故

虞國號國之界又有傳說祠 處所隱之處窟名聖人窟在今陝州河北縣北七里削 在北海之洲〇正義日地理志云傅險即傅說版築之 遂以傅險姓之號曰傅說○集解徐廣日尸子云傅巖 )索隱曰舊本作險亦作

嚴也

卷三十二上

楚語章昭注書戶曰高宗夢得說使百工營水諸野得

潛夫論夢列篇日君子之異夢非妄而已也必有事故 之傅巖作說命

焉是以武丁夢獲聖而得傳說

高宗夢得說使百工愛求得之傳嚴嚴穴也許君所 案說文是部云夐營求也从夏从人在穴上商青日 引商書者書序文也營求作賃求此據古文尚書也

引書序今及尚書之序也复从复从人在穴上謂鬼 史記錄尚書作營求是據今文尚書章昭國語注所 正合 墨子尚賢篇云昔者傅說居北海之州圍土之上衣 子云傳說舉於版築之間戶子云傳巖在北海之洲 鄭王本尚書皆作得字營字故無同異之文蓋由魏 通以營訓夏亦字異而訓義通也陸氏釋文所見馬 高宗慶导說今文作得說皆一例也舉經音義卷 求之也复訓營求故今支以詁訓字代之此與古 然則說之形狀本自有異故可以形求也江聲曰孟 晋以來轉寫者改從今文耳王鳴盛日荀子非相篇 文也諸書所引皆作得說據今文也說交見部云早 佝書高宗夢寻說是也元應引書序作导說此據古 各說以胥靡而庸築故墨子亦云圖土之上與史記 晉灼漢書注云胥相也靡隨也古者相隨坐輕刑之 是傳說在北海之洲也喬縱謂史記言說爲胥靡攻 褐帶索庸築於傳巖と城武丁得而舉之立爲三**公** 云傳說之狀身如植鬐楊倞注曰植立也如魚之立 取也不部云得行有所导也以导訓得字異而訓義 日衛宏認定古文官書具得二字同體說交导取也 目使人搜索至於穴中也會急字也營求者規畫 卷三十二上

禮記文王世子篇兒命曰念終始典於學〇注云兒當

學記篇兌命日念終始典於學の注云兌當爲說字之 爲說說命書篇名殷高宗之臣傅說之所作

又免命日數學生 心高宗夢們說求而得之作說命三篇在尚書今亡

又兌命曰敬孫務時敏厥修乃來

緇衣篇兌命日惟口起羞惟甲胄起兵惟衣裳在笥惟 干戈省厥躬〇注云兌當爲說謂殷高宗之臣傳說也

作書以命高宗尚書篇名也

又免命日質無及惡德民立而正約事純而祭祀是謂 不敬事煩則亂事神則難〇汪云純或爲煩

案禮記所引皆說命三篇之佚文也鄭注一 卷三十二上 則言傅

**兌蓋即說之消借字** 語與傷古文尚書異也禮記大引皆作免說從允聲 說之所作一則言作書以命高宗是三篇皆爲傳說

尚書大傳殷傳日說命書日高宗梁周三年不言

案鄭汪恂書敘云說命三篇正伏生殷傳所引亦說 命之佚文如九其帝告之錄於虞夏傳及般傳中也

國語楚語白公子張日昔殷武丁能聳其德至於神明

以入於河自河徂亳於是平三年黙以思道卿士患之 王言以出令也若不言是無所禀令也武丁於是作

說入於河遷於河內自河祖亳從河內在都亳也點該 遺忘故使朝夕規論箴諫曰必交修無余乗也つ韋昭 方與胥靡樂於傅嚴升以為太公而使朝夕規諫恐其 要獲賢人以爲師乃使以要家求之四方側陋得傳說 潜夫論五德志篇日武丁卽位黙以不言思道三年 賈唐二君云書說命也昭日非也此時未得傅說碼 闇也思道思君人之道也書日高宏郎闇三年不言言 注曰武丁高宗也聳敬也至通也通于神明謂夢見傳 使以象夢求四方之賢聖得傳說以來升以爲公而使 育憚怠也則勍曰若金用汝作礪若濟巨川用汝作冊 也廖愈也以失道比徒跣而不視地必傷也 磨礪已也天旱自比苗稼也三日以上為霖軽開也以 乃雜思思其不言合命也票爱也作書以書解卿士也 猶不敢專制使以蒙旁求聖人得以爲輔又恐其荒失 其知之不疾也猶自謂赤义故三年黙以思道旣得道 員者之心比霖雨也以藥喻忠言也與眩頭潛攻已急 用女作霖雨啓乃心沃朕心若樂不填眩厥疾不 朝夕規諫日若金用女作礪若津水用女作舟若天旱 日以余正四方余恐德之不類兹故不言如是而 小視地厥 足用傷者武丁之神明也其聖之叡廣也 卷三十二上 弄

棋若時大旱用汝作霖雨晉乃心沃朕心若藥不順取 厥疾不瘳若跣不視地厥足用傷爾交修余無葉故能

中興稱號高宗

案鄭汪書序一云說命二篇亡王符所採當是據伏生 大傳所載佚文也曾語武丁於是作書曰云云賈唐

本說命三篇 君哲以書為說命貫治大夏侯尚書其言必有所 二然伏生為秦博士在未焚書之前

何書自篇图於漢葉者道養墨供生水其壁藏書已

同以教授齊營之間,亦工篇之供文灣何在母級緝 十七八面百篇之早期節與先字這書二十八篇

名ミーニよ

於大傳中賈君之言蓋本於今玄案師說相傳如是

知般典三篇亦係後與追述直非一同之事節說 也而尋耶謂此前木得傳說以賈思二君言為共不 為亦何不可追敘方得說以前事乎章說泥英

孟丁滕文公篇書目若樂不順**乾**厥疾不瘳〇趙注 善逸篇也與眩藥攻入疾先使與眩慣亂乃得廖愈喻

後漢書佳駟傳馴達肯曰或以役夫發要於王公或以 行仁當精熟德惠乃治也

由鑒雜言篇或問厲志曰若般高宗能茸其德藥與眩 

以廖疾厲矣哉

秦申鑒言殷高宗能葺其德葺疑亦聳字之識

求賢哲周文督龜以一良佐 三國志管甯傳太僕陶邱一等薦甯曰昔高宗刻象營

。三佐帝業克成大勲 恐宗吕尚容兆以動周文以通神之才悟於聖主用能 三國魏志管甯傳注引甯上書曰臣聞傳說發夢以獻

高於然成湯有飛雜至鼎耳而明潤已訓諸王作高宗形 於卷三十二 一

口息。示之訓

又日孔子口吾於高宗形日見德之有報之逸也 尚書大傳曰武丁祭成湯有飛維升鼎耳而昫

般本紀日帝武丁祭成湯明日有飛雉登鼎耳而响鳴

武丁之以祥雉為德立其廟為高宗遂作高宗形日及 訓 已乃訓王武丁修政行德殷道復興帝武丁崩祖已嘉

有蜚雉登鼎耳而响

漢書五行志書序日高宗祭成湯有蜚雄登鼎耳

祖已日惟先假王正厥事武丁恐駭謀於忠賢修德而

事內學傳說授以国政外伐鬼方以安諸夏 按尚書正義引鄭汪云鼎三公象也及用耳行雉升

為政鄭君此注用洪範五行傳以為視不明所致亦 鼎耳而鳴象閥不明矣天意若曰當用三公之謀以

今女家說也登古文尚書作升

郊祀志日帝武丁得傳說為相殷復興焉稱高宗有維 登鼎耳而雊武丁懼加已日修德武丁從之位以永甯

藝文志日催雉登鼎武丁為宗

禮記坊記篇高宗云三年其惟不言言乃讙○汪云名 **参** 

篇在尚書

之訓以桑穀共生事系之武丁故五行傳言野木生 宗云當是此高宗之訓也喬樅及尚書大傳說高宗 案鄭在尚書序云高宗之訓亡江聲日坊祀所引高

鳥之妖致百年之壽蓋今太尚書說如是也 朝野烏入廟皆敗亡之異武丁懼而修德用能攘木

份書大傳白武丁之時桑穀俱生於朝七日而大拱武 祖已日桑穀野草也野草生於朝亡乎武丁懼側身修 丁召其相而問焉其相曰吾雖知之吾不能言也問諸

行思旨先王之政與滅國繼絕世畢逸民明養老之禮

其大滿兩手也此木也而云草未聞劉向以為草妖六 國皆九州之外國 重譯來朝君六國 0 **连云雨手描之日拱生七日而見** 

遂亨百年之福高宗賢君也而感桑穀生而問祖已 絕世舉逸民桑敦亡三年之後諸侯以譯來朝者六國 駭側身而行道思索先王之政明養老之義與滅國繼 高宗召其相而問之相日吾雖知之弗能言也問祖 祖已曰夫桑穀者皆草也而生於朝意朝亡乎高宗恐 衙異虛篇殷高宗之時桑穀俱生於朝七日而大崇

時又何以知桑穀之生不爲紂王出乎高宗問祖已之 後側身行道六國諸侯偶朝而至高宗之命自長未終 之義篤故瑞應之福渥此虛言也夫周亡之祥見於夏 則謂起桑穀之問改政修行享百年之福矣夫桑穀之 ※ 老三十二上

祖已之言修政行仁桑敦之妖亡諸侯朝而年久修善

生殆為紂出亦或時吉而不凶故殷朝不亡高宗壽長

知則夫桑穀之善惡未可監也桑穀或善物象遣方之 周時天下太平越裳獻雉於周公然則雉之吉凶未可 **旭已謂野草為凶高宗祭成湯之時有蜚雉升鼎而雊** 已以為這人將有來者說尚書家謂維凶議駁不同

一將皆立於高宗之朝故高宗獲吉脳亭長人也

戴禮少閒篇曰成湯年崩殷德小破二十二世乃有 留篇曰殷之桑穀七日大拱長速大暴故爲變怪

武丁即位開先祖之府取其明德以爲君臣上下之節

般民更眩远者說這者至粒食之民昭然明視

拱武丁召其相而問焉其相曰吾雖知之吾弗得言也 湯之後先王道缺刑法違犯桑穀俱生於朝七日而 說苑君道篇曰。高宗者武丁也高而宗之故號高宗成

問諸祖已桑穀若野草也而生於朝意者國亡平武 恐駭節身修行思先王之政要滅國繼絶世舉逸民間

養老三年之後蠻夷重譯而朝者七國此之謂存亡經 卷三十二上

絕之三是以局而尊之也

野物生於朝意朝亡乎武丁恐駭側身修行思昔先王 穀俱生於朝七日而大拱工人占之日桑穀者野物也 亦不能殺也昔者殷王武丁之時先王道缺刑法弛桑 又敬慎篇曰孔子曰存亡禍福皆在已而已天災地

方之君重譯而朝者六國此迎天時得禍反爲福也故 妖孽者天所以警天子諸侯也惡夢者所以警士大夫

之政與滅國繼絕世舉逸民明養老之道三年之後違

也故妖孽不勝善政惡要不勝善行也至治之極而 **福故太甲曰天作孽猶可違自作孽不可逭** 

股始咎周周人来者加伊恐犇告於紂作西伯伐者 **周本北戶西伯敗著國般之祖伊閩之懼以告紂** 恐犇告約〇徐廣日飢一作肌又作着 殷本紀曰西伯伐熊國滅之紂之臣祖伊聞之而咎周 義桑穀消亡享國長久 行道思索先王之政與滅國継絕世舉逸民明養老之 論衙順鼓篇曰殷大戊桑穀俱生或曰高宗恐駭側身 勝而始畏惡之拘於羨里乘勝也糾得散宜生等所 引鄭汪云咎惡也紂云文王斷處芮之訟又三伐皆 然則史記一本作耆與大傳合當從之詩文王正義 案宋世家飢作肌徐廣日肌音看放尚書大傳作者 《卷三十二上 至

書作受釋文引馬融曰受讀日紂正義引鄭在云紂

慰寶而釋攻王文王釋而伐黎黎即耆也紂古文尚

掌書知其本故日受攷史記言帝し崩子辛立是為 帝し之少子名辛號日受德時人傳聲轉作紂兩史

帝辛天下謂之紂故鄭以爲聲轉作紂也

者蓋皆天下之大老也在而歸之是天下之父歸之也 之濱皆率其黨曰盍歸平吾聞西北昌善養老此二人 尚書大傳目伯夷避紂居北海之濱太公避紂居東海

天下之父歸之芸子曷在

璜刻日周受命吕佐檢德合於今昌來提o 注云釣得 魚中得玉黃也佐檢猶助提者取也半壁日璜 又日周王至磻溪見启望文王拜之尚父日望的得玉

相謂曰此其君亦護以天下而不居也護其所爭以爲 又曰虞入與芮人賢其成於文王入文王之境則見其 人萌讓爲士大夫人其國則見士大夫讓爲公卿二國

**畎夷紂乃囚之羡里四友獻寶乃得免於虎口出而伐** 日文王一年質處芮二年伐于三年伐客須四年伐

太公見三子知爲賢人的酒切脯除師學之禮約爲明 又曰散宜生閔天南宫适三子者相與學訟於太公望 **夜日嗟乎西伯賢君也逐與三子見西伯於羨里獻寶** 

以免文王

怪獸尾信其身名日騶虞之有漻氏取姜女之江淮之 **駮身朱鬣雞目之西海之濱取白狐青翰之於陵氏** 又日太公之羨里見文玉散宣生遂之犬戎氏取美

此何 浦民大貝如車渠陳於紂之庭約出見之還而觀之目 人也散写生漆越而進日吾四著之臣昌之使者

爲將散宜生有文德而爲相翰毛之長大者渠車冏 則稱王〇江三散宜生文王四臣之一也目尚有勇而 紂大悅曰非子罪也崇侯也遂遣西伯伐崇六年伐崇

及日文王以閔天太公垄南宫廷散宜生 卷三十二上 爲四友胥間

奔峽先後禦衡謂之四鄰以免於羨里之害

**温洪於樂德昏政亂作宫室高臺行池土察以爲民虐** 紂即位紂不率先王之明德乃上祖夏桀行荒躭於 大戴禮少問篇曰武丁年崩殷德大破九世乃有末孫

粒食之民忽然幾亡乃有周昌霸諸侯以佐之紂不說

諸侯之聽於周昌别媒於死乃退伐崇許魏以客事天 民明教通於四海海之外蕭慎北發渠搜氏羗來服 子女王卒受天命作物配天制無用行三明親親尙賢

先詢之同姓然後謀之羣臣加占蓍龜以定行事故 後漢書伏湿傳從上疏曰臣聞文王受命而伐五國必

**放**既錯天命微子作語父師少師 宋世家曰微子度紂終不可諫欲死之及去未能自失 乃問太師少師太師以意死不如去遂亡 所以重人命俟時而動故參分天下而有其二 弟以爾鉤援與爾區衝以伐崇墉崇國城守先退後伐 則成下則吉戰則勝詩日帝謂文王詢爾仇方同爾兄 也既錯天命謂盡廢天命盡廢天命者天命盡去也 裁曰錯馬云廢也則讀倉故反錯與指古通用說 絶是由紂之自絕於天故敘以廢天命爲言也段王 案尚書釋文引馬融云錯廢也據西白代香祖伊云 手部云措置也置與廢義同如廢六關則置六關是 

